I pancristismo materialistico di Teilhard de Chardin
di mons. Antonio Livi (09-12-2017)
Il pensiero e le opere

Padre Teilhard de Chardin, SJ (1881-1955), oltre a numerosi lavori nel campo della
paleontologia, ha scritto dei saggi filosofico-teologici che hanno avuto ben presto una vasta eco
tra i cattolici: Christologie et Evolution (1933), Christianisme et Evolution (1935), Quelques réflexions
sur la conversion du monde (1936) e Le Phénoméne Humain (1955). Altri saggi sono stati pubblicati
postumi: L’Apparition de I’Homme (1956), Le Milieu Divin (1957), L’Avenir de I’Homme (1959),
L’Energie Humaine (1962), La Place de I'Homme dans la Nature (1965), Science et Christ (1965),
Comment je crois (1969), Les Directions de I’Avenir (1973).

In tutte queste Teilhard parla di Cristo, non considerandolo piu come il Verbo Incarnato, ossia
il Figlio di Dio che nel tempo ha assunto la natura umana (questa ¢ la verita rivelata, che la
Chiesa ha definito in termini validi per ogni tempo e per ogni cultura), bensi come qualcosa di
astratto e di impersonale nel quale confluiscono tutte le imprese umane che portano al progresso
materiale: «Il Cristo e universale [...]... I'azione umana puo riferirsi al Cristo, concorrere al compimento
del Cristo. Ogni progresso, sia nella vita organica, sia nella conoscenza scientifica, sia nelle facolta estetiche,
sia nella coscienza sociale, € dunque cristianizzabile fin nel suo oggetto [perché ogni progresso, in sé, si integra
organicamente nello spirito che é sospeso al Cristo]. Questa semplicissima prospettiva fa cadere la barriera
funesta che sussiste nonostante tutto, nelle nostre attuali teorie, tra lo Sforzo cristiano e lo Sforzo umano. Se
lo Sforzo umano diventa divinizzabile in opere [...], il Mondo, per il cristiano, diventa interamente divino»
(Science et Christ, Seuil, Paris 1965, p. 19). Piu tardi Teilhard dira che questo «Christ Universel»,
che ¢ il qpunto Omega dell’evoluzione cosmica», si configurera alla fine come un «Super-Christ».

Va detto subito che le categorie dell’evoluzione cosmica delle quali Teilhard fa uso per
interpretare a modo suo il dogma dell'Incarnazione del Verbo non sono quelle categorie
razionali (di autentica metafisica) che il magistero ecclesiastico ritiene idonee al lavoro
propriamente teologico: sono piuttosto categorie ideologiche, dove ipotesi cosmologiche tratte
dalle scienze della natura fisica sono arbitrariamente mescolate con il linguaggio della dialettica
idealistica, dando luogo a un mostruoso “pancristismo materialistico” che interpreta il dogma
cristologico — incentrato sugli eventi salvifici dell’'Incarnazione e della Redenzione — in termini
assolutamente incompatibili con 1 dati essenziali della rivelazione divina.

Questa fu la critica rigorosamente filosofica di Etienne Gilson, prima, fin dagli anni Cinquanta,
nella fitta corrispondenza con I’amico Henri de Lubac (cfr. Lettres de M. Etienne Gilson adressés au
P. Henri de Lubac, Cerf, Paris 1986, p. 49), poi in un intervento negli anni immediatamente
successivi alla conclusione dei lavori del Vaticano II (1965), con un saggio del 1966 intitolato
Les Tribulations de Sophie'. In precedenza, altri filosofi cattolici erano entrati in questa
discussione, come testimoniano le lettere che Maurice Blondel e Teilhard de Chardin si

scambiarono nel dicembre del 1919, e poi le lettere che Etienne Gilson e che quest’ultimo
pubblico nel 1986.

! Etienne Gilson, Problemi d’oggi: il tomismo e la sua situazione attuale. Il caso Teilhard de Chardin. Il dialogo difficile,
trad. it., Borla, Torino 1968.

http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html



http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html
https://cooperatores-veritatis.org/2015/04/10/teilhard-de-chardin-sj/
https://it.wikipedia.org/wiki/%C3%89tienne_Gilson
http://eresie.it/it/De_Lubac.html
http://eresie.it/it/Blondel_Maurice.htm
http://eresie.it/it/Teilhard_de_Chardin.html

Blondel ebbe I'occasione di esaminare alcuni scritti di Teilhard, e il suo primo commento ¢ che
in quegli scritti si possono ritrovare «alcuni dei temi piti antichi, pit esoterici del mio pensiero personale,
e di quello che Lei chiama il mio “pancristismo”. Ma, consapevole dei limiti di quella prospettiva
ormai lontana, Blondel volle mettere in guardia Teilhard da proseguire su questa strada: «Mi
sembra infatti che le tentazioni dalle quali ho dovuto e devo difendermi siano analoghe a quelle dalle quali
padre Teilhard deve a sua volta guardarsi». 11 pericolo piu grave € «he ’ordine naturale abbia, in quanto
tale, una stabilita divina, che il Cristo svolga fisicamente la funzione che il Panteismo o il Monismo
attribuiscono al Dio vago e diffuso del quale si accontentano. Vi é in questo un fondo di naturismo, di
tlozoismo, o per dir meglio di iloteismo, che apparira inaccettabile proprio per la formula che ne rivela I’esito
logico: bisognerebbe ammiettere che il Cristo si sia potuto incarnare per uno scopo diverso da quello della
soprannaturalizzazione, e che il mondo, anche fisicamente, sia stato divinizzato, senza essere
soprannaturalizzato. [...] Padre T. sembra supporre che possiamo comunicare con il Tutto (Cristo compreso)
senza prima ed esclusivamente comunicare con I’'Uno, con il Trascendente, con il Verbo incarnato, nella sua
concreta e singola natura di uomo». In tal modo il suo pancristismo rischia di risolversi in un
naturalismo divinizzato, in un vero e proprio panteismo. Per questo, «er non cadere nel piu piccolo
rischio di immanentismo, ¢ indispensabile [...] sottolineare con sempre maggior chiarezza e forza la
trascendenza assoluta del dono divino, il carattere inevitabilmente soprannaturale del disegno deificante, e
di conseguenza la trasformazione morale e la dilatazione spirituale che la grazia permette ed esige. Benché
in un senso vi sia continuitd nell’ordine universale, in un altro senso vi é incommensurabilitd,
capovolgimento dell’uomo vecchio e della vecchia natura, per la nascita del “novum coelum” e della “nova
terra’n.

Nella sua risposta, del 12 dicembre, Teilhard, lungi dal raccogliere le puntualizzazioni di Blondel
ribadiva con decisione il suo punto di vista: «I/ Cristo é centro dell’Universo, anche nelle zone dette
“naturali”». D1 fronte all’instabilita dell’ordine naturale, «/ Cristo ha qualche cosa di un demiurgo».
Cio significa che «il nostro Universo attuale é soprannaturalizzato in tutto cio che é (cioé non ha piu senso
né centro che in Cristo)».

Blondel replica a sua volta osservando come Teilhard, «a forza di voler infondere il Cristo nel nostro
sforzo e nel mondo trasfigurato agli occhi della sua fede, mi sembra che [...] attualizzi in una sorta di
ontologia millenaristica la divinizzazione filogenetica dell’ Universo, come se essendo naturalmente instabile,
questo Universo trovasse naturalmente nel Cristo il suo appoggio e la sua solidita, che contribuirebbe
naturalmente a consolidare noi stessi, e cosi il Soprannaturale diventerebbe come un elemento costitutivo —
proprio come tutti gli altri elementi — che certamente li illumina, magari Ii trasfigura, ma non li consuma
né li transustanzia. [...] La soprannaturalizzazione, se si riflette a cio che e 'incommensurabilita divina,
non puo operarsi senza un salto. Rifiuto il giansenismo tanto quanto mi sembrano deludenti I'umanesimo
devoto e lo scientismo cristiano. E ugualmente importante non soprannaturalizzare il naturale ¢ non
naturalizzare il soprannaturale».

Nella sua lettera del 29 dicembre, Teilhard, nonostante riconosca il rischio che la sua teoria
rappresenti una specie di un «emersonismo cristiano», non deflette dalla sua posizione: «Ho pensato
talora di attenuare quanto questa concezione ha di assoluto (e di inverosimile a prima vista), immaginando
che il Mondo, extra Christum, possegga una prima esistenza che basti a se stessa (ordine naturale, sfera del
progresso umano). Solo coloro la cui vita aderisce a G.[est] C.[risto] con la fede e la buona intenzione
potrebbero oltrepassare questo primo cerchio ed entrare (essi e il loro Mondo) nel campo della divinizzazione
del Cristo. Ci sarebbero cosi, a parte rei, due parti distinte dell’Universo: il Mondo creato e il Mondo del
Cristo (il secondo dei quali assorbirebbe gradualmente il primo...). Mi é parso che questa attenuazione fosse

http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html



http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html

illogica, — in disaccordo con l’identita del Dio Creatore e Redentore — incompatibile con [lelevazione
dell’ordine naturale nella sua interezza» (Blondel et Teilhard. Correspondance commentée par Henri de
Lubac s.j., Beauchesne, Paris 1965).

Come si vede, il linguaggio ¢ quello della teologia cattolica pre-conciliare — con la distinzione
tra I’ordine della creazione e quello della redenzione operata da Cristo dopo il peccato originale
— ma la sostanza del discorso ¢ chiaramente pantestica ed evoluzionistica, come conseguenza
dell’abbandono della metafisica realistica, che ¢ 1'unica con la quale il dogma cristiano puo
essere rettamente interpretato. Se ne rendeva conto chiaramente Blondel, il quale osservava
come I’errore del metodo teilhardiano consistesse nel fatto che esso «iduce a un piano scientifico,
fenomenista, naturista, come se questo piano contenesse la verita essenziale, cio che é anche e soprattutto
d’ordine metafisico, religioso, e addirittura propriamente soprannaturale» (Lettera a Bruno de Solages,
16 febbraio 1947). L'Universo “divino” non aveva piu bisogno di Cristo, lo conteneva gia in sé.
Il “pancristismo” aveva dissolto nel divenire cosmico la personalita del Verbo Incarnato e il
carattere rigorosamente storico della sua vita, morte e resurrezione. Blondel, per I'itinerario
stesso del suo pensiero, improntato al «metodo dell’ immanenza», era in grado di cogliere meglio di
qualunque altro le possibili illusioni di tale prospettiva.

Il gesuita Henri de Lubac, che considero «roppo severe» le critiche dei due filosofi laici Blondel e
Gilson, ha sempre impostato la sua appassionata difesa del confratello paleontologo tentando di
dimostrare che il discorso di Teilhard non andava preso per un teorema propriamente teologico
ma costituiva soltanto un ardito sistema di filosofia religiosa. (cfr. La Pensée religieuse du Pere
Teilhard de Chardin, Aubier Montaigne, Paris, 1962). La cristologia cosmica di Teilhard, criticata
da tutti quegli studiosi cattolici che interpretano il dogma cristiano secondo 1 retti criteri
epistemologici della teologia, ha riscontrato invece grande favore presso tutti coloro che hanno
condiviso il progetto di una nuova teologia che sapesse re-interpretare il cristianesimo con il
metodo della filosofia religiosa di stampo dialettico, unendo lo storicismo hegeliano
all’evoluzionismo darwiniano e trovando un punto d’incontro tra la “scienza” e la “fede”.
Convinto della fecondita del metodo teilhardiano € un altro gesuita francese, Xavier Tilliette, il
quale sostiene che nel “pancristismo” del confratello scienza e fede convergono su un oggetto
comune grazie alla categoria di «Cristo universale», € in questo orizzonte si trova «/’aspetto forte del
misticismo di Teilhard, che é una mistica cristiana del mondo e non un panteismo — il fatto del Cristo come
il rivelatore dello splendore cosmico. E ['evoluzione permette a Teilhard di sfuggire, normalmente, al
pancosmismo e alle sue torbide seduzioni, conferendo alla rappresentazione una direzione, una chiave, un
fine» (Le Christ de la philosophie. Prolégomeénes a une christologie philosophique, Les Editions du Cerf
Paris 1989, p. 3265).

Da allora non si € mai piu sopita del tutto tra gli studiosi cattolici la discussione sulla consistenza
teologica delle teorie del gesuita francese. Peraltro, proprio sulla scia dell’'impersonalismo
teilhardiano si colloca la riformulazione del dogma del peccato originale proposta dal teologo
domenicano statunitense Matthew Fox nel 1983 con il saggio intitolato Original Blessing.

Gli interventi della Santa Sede

Nel 1958 il Generale della Compagnia di Gesu, padre Jean-Baptiste Janssens, dovette
comunicare che un decreto del Sant’Uffizio imponeva alle congregazioni religiose di ritirare le
opere di Teilhard de Chardin da tutte le biblioteche. Nel documento si diceva che 1 testi del
gesuita «acchiudono tali ambiguita ed anche errori tanto gravi che offendono la dottrina cattolica», per

http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html



http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html
http://eresie.it/it/De_Lubac.html
https://it.wikipedia.org/wiki/Xavier_Tilliette
http://eresie.it/it/Fox.html

cui si imponeva al clero di allertarsi per «difendere gli spiriti, particolarmente dei giovani, dai pericoli
delle opere di P. Teilhard de Chardin e dei suoi discepoli».

Non sorprende allora che il discorso cristologico di Teilhard sia stato visto con simpatia anche
dai fautori della dottrina para-religiosa denominata New Age, a proposito dei quali la Santa Sede
ha opportunamente precisato: «I/ Cristo cosmico ¢ [per la “New Age”] un modello che puo ripetersi in
molte persone, luoghi e tempi, ¢ il portatore di un enorme mutamento di paradigmi; ¢, in definitiva, un
potenziale dentro di noi. Per la fede cristiana, invece, Gesu Cristo non é un modello ma una persona divina
la cui figura umano-divina rivela il mistero dell’amore del Padre per ogni essere umano attraverso la storia»
(Pontifico consiglio per la cultura — Pontificio consiglio per il dialogo interreligioso, Gesu Cristo
portatore dell’Acqua viva. Una riflessione cristiana sul “New Age”, 3 febbraio 2003, § 3.3).

Ma, ai nostri giorni, il pontificato del primo papa gesuita nella storia della Chies moderna sta
favorendo sempre di piu 'influenza che fin dagli anni Cinquanta del Novecento esercitano le
opere di alcuni teologi gesuiti, tra 1 quali appunto il francese Pierre Teilhard de Chardin e poi
soprattutto il tedesco Karl Rahner. Entrambi hanno concorso ad eliminare dalla teologia — e in
parte anche dal magistero — la nozione di «soprannaturale», collegata alla fede nella trascendenza
di Dio creatore e santificatore: Teilhard, come abbiamo visto, con il suo panteismo
evoluzionistico e Rahner con la sua «wvolta antropologica*. A entrambi si deve che
I'interpretazione oggi dominante del dogma e della morale cattolica sia quella improntata allo
storicismo dialettico e abbia determinato quella «dittatura del relativismo» a suo tempo denunciata
da Joseph Ratzinger alla vigilia della sua elezione al soglio pontificio®. E cosi si comprende
come ’enciclica di papa Francesco sulla concezione cristiana della natura fisica, da custodire
perché ¢ la «asa comune» dell’'umanita, contenga in nota un esplicito riferimento positivo a
Teilhard de Chardin, 1i dove afferma: «ll traguardo del cammino dell’universo é nella pienezza di Dio,
che é stata gia raggiunta da Cristo risorto, fulcro della maturazione universale. [...] Lo scopo finale delle
altre creature non siamo noi. Invece tutte avanzano, insieme a noi e attraverso di noi, verso la meta comune,
che ¢ Dio, in una pienezza trascendente dove Cristo risorto abbraccia e illumina tutto» (Francesco,
enciclica Laudato si’, 24 maggio 2015, § 83).

Ci10 ¢ bastato al gesuita italiano Antonio Spadaro, direttore de La Civilta Cattolica, per affermare
perentoriamente che ormai il Magistero ha tolto ogni riserva sull’evoluzionismo teologico del
gesuita francese. Accodandosi a questa rinuncia alla difesa dell’ortodossia, anche il Pontificio
consiglio per la cultura, presieduto dal cardinale Gianfranco Ravasi, ha chiesto a papa
Francesco la revoca della censura inflitta a Teilhard dal Sant’Ufficio, adducendo come
motivazioni proprio gli argomenti di Henri de Lubac e della New Age: «Tale atto non solo
riabiliterebbe lo sforzo genuino del pio gesuita nel tentativo di riconciliare la visione scientifica dell universo
con l’escatologia cristiana, ma rappresenterebbe anche un _formidabile stimolo per tutti i teologi e scienziati
di buona volonta a collaborare nella costruzione di un modello antropologico cristiano che, seguendo le
indicazioni dell’enciclica Laudato Si’, si collochi naturalmente nella meravigliosa trama del cosmo».

2 Jaime Mercant Simo, Los fundamentos filosoficos de la teologia trascendental de Karl Rahner, Leonardo da Vinci, Roma
2017.
3 Antonio Livi, Vera e falsa teologia, |ll edizione, Leonardo da Vinci, Roma, 2017.

http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html



http://fidesetratio.it/theilard-de-chardin-ravasi-francesco.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_it.html
https://cooperatores-veritatis.org/2015/04/10/teilhard-de-chardin-sj/
https://cooperatoresveritatis.wordpress.com/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/
https://it.wikipedia.org/wiki/Antonio_Spadaro
https://www.corrispondenzaromana.it/ma-in-che-cosa-crede-il-cardinale-ravasi/
http://www.lastampa.it/2017/11/24/vaticaninsider/ita/news/de-chardin-consegnata-al-papa-la-lettera-per-la-revisione-del-monitum-Z2BS5xDYVya4BvAxnTKFcJ/pagina.html

