Cornelio
Fabro

La svolta
antropologica
di Karl Rahner




Problemi attuali

Cornelio Fabro
La svolta antropologica di Karl Rahner

Rusconi Editore

Prima edizione gennaio 1974

Seconda edizione marzo 1974

Tutti i diritti riservati
© 1974 Rusconi Editore, via Vitruvio 43, 20124 Milano



PRESENTAZIONE

Questo saggio contesta nel suo punto di partenza e fondamento I’opera del teologo piu letto e
seguito dalle giovani leve della teologia cattolica in quest’epoca postconciliare. L operazione, che Rahner
dichiara di portare avanti, & quella di piegare la teologia all’antropologia trascendentale del suo «maestro»
Martin Heidegger: € la ripresa piu vistosa e fortunata dei ripetuti tentativi nel nostro secolo di riprendere la
linea di Hermes, Giinther, Frohschammer... respinta un secolo fa dall’episcopato tedesco e dai pontefici e
definitivamente condannata dal Concilio Vaticano I.

Ma Rahner si mostra aberrante fin da principio, cioeé nel suo stesso «punto d’impostazione»
(Ansatzpunkt), secondo la sua terminologia, quando caratterizza la metafisica di san Tommaso come
«metafisica della conoscenza» (Erkenntnismetaphysik: €& la metaphysica cognitionis della scuola
maréchaliana: J.B. Lotz, W. Brugger, E. Coreth, J.B. Metz...). Rahner fa la dichiarazione sorprendente di
voler procedere nell’analisi della dottrina tomistica senza curarsi delle sue dipendenze storiche (Platone,
Aristotele, Agostino...): questo nostro studio dimostra ch’egli ha per di piu travisato sistematicamente i testi
tomistici e travisato i contesti capovolgendone il senso. Cosi, a questo prezzo, egli pensa di aver dimostrato
la priorita del verum sull’ens, ossia la subordinazione del trascendente assoluto della metafisica dell’essere
al trascendentale di relazione dell’apriori di conoscenza o Vorgriff, come lo chiama Rahner.

Com’é noto, Heidegger ha portato a fondo il principio moderno di immanenza identificando verita e
liberta ed ha presentato la sua concezione del Dasein come apertura di coscienza, in diretto contrasto non
solo con il concetto classico di veritda ma anche con quello dello stesso Kant come «conformita».® Il
discepolo Rahner ha intrapreso invece I’operazione opposta, quella cioé di accordare Kant e lo stesso san
Tommaso con Heidegger e di far confluire I’actus essendi tomistico con la «presenza di coscienza» del
Dasein heideggeriano. Allora, Rahner, due, anzi tre volte aberrante e mistificatore: con Kant, san Tommaso
e lo stesso Heidegger?

Si pud convenire che, nell’attuale confusione teologica, non tutte le posizioni di Rahner si
presentano sempre come le piu spinte: egli non arriva, come altri teologi, a rifiutare apertamente (benché lo
faccia implicitamente) il principio dell’immutabilita del dogma rivelato, della legge morale fondamentale e
del magistero. Si deve osservare pero sia che quei teologi ultraprogressisti spesso dichiarano di ispirarsi ai
suoi principi (p. es. Kiing, Sartori, Schlette...), sia che Rahner stesso é spesso insorto a porgere loro aiuto e
difesa. Allora, Rahner ancora ambiguo due volte, oscillante fra la volonta di ortodossia e la spinta dei
principi all’eterodossia: come Origene e, nei tempi moderni, F. von Higel? Rahner si lamenta spesso di
essere frainteso:? ecco una buona occasione perché egli non prenda il largo con risposte evasive, ma
consideri sul serio le precise contestazioni sul suo «caso serio».

Il nucleo del presente studio fu presentato, in un testo prowvisorio, al VIl Congresso tomistico del
1970% e, opportunamente corretto dei gravi errori di stampa e con nuovi sviluppi, apparve sulla rivista

«Divus Thomas»,* pubblicato anche a parte in un’edizione di qualche centinaio di copie presto esaurite. La



presente edizione, riveduta e aumentata nelle note, presenta alcuni nuovi excursus di carattere tecnico e un

nuovo paragrafo finale sul confronto fra il trascendentale tomistico e quello moderno.



SOMMARIO

Parte prima: Karl Rahner, prendendo I’inizio o piuttosto il pretesto dalla dottrina aristotelico-
tomistica della necessita del «riferimento dell’intelletto ai fantasmi» (conversio intellectus ad phantasmata)
per poter intendere mediante le specie intelligibili in sé acquisite dall’esperienza mediante I’astrazione,’
presume di imporre al tomismo i seguenti principi idealistici: 1) I’identita fra (I’atto d’)intendere, la cosa
intesa e I’atto di esse, 2) I’unita di sensibilita e intelletto, e infine 3) I’unita-identita di oggetto e soggetto. A
guesto modo, seguendo la via critica di Kant mediante una sintesi dell’Analitica ovvero fenomenologia
esistenziale di M. Heidegger e dell’intuizionismo emozionale di Max Scheler, egli opera la riduzione della
filosofia e della stessa metafisica ad antropologia trascendentale. Cosi, mescolando insieme principi
eterogenei e opposti, Rahner prende e scambia la cosiddetta «metafisica della conoscenza»
(Erkenntnismetaphysik) per la stessa metafisica dell’ente di san Tommaso confondendo in un unico processo
i due processi dell’astrazione dell’universale oggettivo, del riferimento (oggettivante) dell’universale stesso
ai fantasmi e quello profondo della riflessione o ritorno (reditio) dell’anima sull’oggetto proprio e sull’atto
dell’intendere. In questo assunto di soggettivismo radicale, mai finora tentato dopo la crisi modernistica,
Rahner non soltanto non teme di capovolgere i principi fondamentali del realismo tomistico —il suo saggio
Geist in Welt che doveva essere la sua tesi di dottorato in filosofia non fu infatti accettata da M. Honecker, e
il Rahner fu dai superiori smistato negli studi teologici— ma mistifica e manipola apertamente i testi ed i
contesti tomistici ovvi e fondamentali.

Parte seconda: Questa contaminazione o depravazione ermeneutica del tomismo, operata da Rahner,
si propone di imporre al tomismo il metodo trascendentale kantiano mediante le seguenti tappe: 1)
L’interpretazione meccanicistica della percezione sensibile in quanto I’oggetto primario del sentire non sono
le qualita oggettive del mondo esterno ma unicamente il moto locale, cosi che il sentire soggiace unicamente
alle forme a priori kantiane dello spazio e del tempo mediante una certa funzione dialettica («I’atto della
materia», «l’atto contro la materia») che sembra un’invenzione propria di Rahner. 2) L’intero processo
unificante e unitario della coscienza é riferito a una funzione unitaria globale, ch’e detta (con reminiscenza
platonica) «prenozione» (Vorgriff), che prende il posto dello «lo penso in generale» (Ich denke tberhaupt) di
Kant cosi da assorbire e attuare in sé I’intero dinamismo dello spirito secondo I’indirizzo avviato da P.
Maréchal. 3) In questa operazione del Vorgriff Rahner capovolge I’ordine e la dinamica dei trascendentali
tomistici in quanto subordina I’essere alla spontaneita trascendentale del conoscere eliminando a un tempo la
metafisica e abbandonando la verita dell’essere, sia filosofica sia teologica, al turbinare delle vicende della
storia, cosi 4) da identificare non solo senso e intelletto ma anche intelletto e volonta mediante I’identita
risolvente di atto e contenuto. Una deformazione del tomismo su tutta la linea che lo stesso Rahner ammette
implicitamente in quanto dichiara per proprio conto di essere soltanto un «teologo dilettante» riconoscendo
Heidegger come il suo «unico» maestro. Se non che lo stesso Heidegger, convinto che la filosofia dopo Kant
puo avere per oggetto soltanto il finito della realta mondana, ha espressamente e ripetutamente diffidato ogni
sintesi diretta di filosofia e teologia.

Si deve infine rilevare il carattere assolutamente dogmatico della produzione-fiume di Rahner, il

guale non ha finora mai preso in considerazione le riserve o critiche di alcun genere.



Parte prima
L’ IDENTITA DI ESSERE E CONOSCERE

I fenomeni culturali sembra che seguano un po’ il ritmo dei fenomeni naturali: ai periodi di sereno e
di tranquillita succedono le perturbazioni, i temporali e gli uragani che danno I’impressione di annientare la
natura intera trascinando nel loro passaggio la rovina delle cose e lo sbigottimento degli uomini che assistono
quasi passivi e pressoché indifesi allo scatenarsi di quelle forze elementari. D’altra parte la vita dello spirito
vive di questi conflitti che acuiscono al massimo la tensione interiore e impegnano all’estremo le estreme
forze dello spirito: essi stimolano insieme nuove riflessioni, scuotono il torpore della tradizione, aiutano a
chiarire zone lasciate finora nell’ombra e rinnovano la coscienza di riportarsi al fondamento. E, in brevi
parole, la funzione positiva e catartica dell’errore e del male nell’itinerario di purificazione terrena
dell’'uomo. Ci insegna san Tommaso che «... adiuvatur enim unus ab altero ad considerationem veritatis»
non solo «directe ab his qui veritatem invenerunt», ma anche «...indirecte inquantum priores errantes circa
veritatem, posterioribus excercitii occasionem dederunt, ut diligenti discussione habita, veritas limpidius
appareret».°

La posizione di Rahner’ nella situazione del pensiero cattolico contemporaneo & paradigmatica, non
tanto come il risultato di uno sviluppo di ricerche condotte in continuita e profondita sul pensiero cristiano,
alle quali egli si dichiara espressamente estraneo e per nulla interessato: quanto per aver espresso con
insistenza crescente da una parte lo scadimento dell’analisi metafisica nella linea della corrente scotista-
suareziana e dall’altra la resa totale all’assedio contro la roccaforte del pensiero cristiano da parte del
volontarismo moderno nella forma dello storicismo esistenzialistico. Le formule e prospettive insolite ch’egli
ha raggiunto, non solo in filosofia ma anche in teologia (da rasentare il relativismo delle formule
dogmatiche) —come affermano espressamente le polemiche clamorose di qualche suo discepolo (H. Kiing)
ch’egli si sforza ora di sconfessare—, sono il sintomo del turbamento profondo che la sua opera sta
producendo a ogni livello nella vita della Chiesa, come ieri quella di Teilhard de Chardin. Pseudoscienza e
pseudofilosofia all’attacco dei bastioni della metafisica e della teologia per un cristianesimo di attesa
escatologica trascendentale ovvero di ascolto passivo di Dio nella storia? Comungue sia, le premesse
filosofiche sono senza dubbio estremamente preoccupanti. Di qui I’impegno di non lasciarsi stordire dal
fragore del momento che passa, di verificare le etichette scandagliando il contenuto e la sua qualita effettiva,
di riportarsi al fondamento che I’opera di Rahner osa indicare nella speculazione tomistica ch’egli pero
travisa e contorce perché, affidandosi al trascendentale moderno, egli sposta e capovolge I’asse stesso
fondamentale della coscienza, dalla trascendenza nell’immanenza, compromettendo alla sua origine I’atto
stesso della liberta.

L’antropologia nella prima meta di questo secolo ha percorso ormai tutto I’arco delle cosiddette
scienze umane: prima come scienza positiva e di origine positivistica che indaga i caratteri delle diverse

forme del comportamento dell’uomo, poi come branca della filosofia naturale che indaga la struttura propria



dell’'uomo, ora con un capovolgimento di fronte come rivendicazione del fondamento ossia come aspirante al
posto della venerabile prw,th w]ilosow|i,a di Aristotele,® la quale ha per oggetto I’ente in quanto
ente soprattutto come sostanza e come primo Principio immobile. La metafisica classica, volta unicamente
all’essere reale oggettivo, avrebbe pressoché obliato il soggetto umano il cui attuarsi —sia nel conoscere sia
nel volere— era ridotto a un semplice ricevere e obbedire: di qui I’accusa di Seinsverborgenheit-
Seinsvergessenheit,” ossia di perdita dell’essere di quell’essente (Seiende) che & I’'uomo come esistente
(Dasein), quale unico portatore del rapporto al tempo e protagonista della storia. Nel nuovo corso del
pensare, ch’@ I’antropologia esistenziale o analitica dell’uomo, I’essere si disvela mediante I’apparire
trascendentale; la verita dell’essere dell’ente non si precisa percio in contenuti e strutture determinate ma nel
farsi ininterrotto della coscienza storica secondo le componenti variabili dei fattori esistenziali operanti nella
situazione temporale. A quest’indirizzo heideggeriano si ispirano, com’é noto, espressamente la
Entmythologisierung di R. Bultmann che ha dissolto la teologia protestante e la Analytik des Menschen del
gesuita K. Rahner che ha distrutto la metafisica tomistica e messo in crisi il pensiero cattolico.”® La sua
posizione filosofica, a giudizio anche dei suoi interpreti, deve offrire la chiave per questa terza rivoluzione
copernicana: la soggettivita umana come fondamento dello svelarsi dell’essere e dell’ermeneutica della
divina rivelazione.

L’ambito della presente nota & perd limitato alla «situazione» della posizione strettamente filosofica
del Rahner e piu precisamente alla sua interpretazione del punto di partenza della metafisica tomistica ridotta
allo squallore di antropologia esistenziale o «analitica dell’'uomo» secondo il senso originale che questo
termine assume nell’opera di Heidegger.™ 1l nodo quindi della questione & I’ermeneutica trascendentale

dell’essere ovvero il rapporto essere-conoscere a partire dalla soggettivita umana.

1. PROBLEMATICA E METODOLOGIA.

La posizione del Rahner vuole essere fortemente organica: egli prende come argomento e punto di
partenza la dottrina aristotelico-tomistica della conversio intellectus ad phantasmata.” Essa non &
semplicemente vista come I’applicazione e la conseguenza dei principi profondi della metafisica tomistica
sui rapporti fra atto e potenza, materia e forma, e dell’interpretazione dell’antropologia tomistica circa i
rapporti fra anima e corpo come anche fra sensibilita e intelligenza e infine fra intelligenza e volonta...: la
conversio costituisce per Rahner quasi un prius trascendentale ed il punto focale e fontale di rotazione e di
derivazione di tutte le altre questioni di fondo della metafisica e dell’antropologia per passare alla teologia ed
a quello che Rahner chiama «I’ascolto della Parola di Dio», cioé della Rivelazione.” Sotto I’angolo della
conversio ad phantasmata, ossia del riferimento indispensabile che hanno le specie intelligibili ai rispettivi
contenuti rappresentativi sensoriali concreti che le sottendono perché I’intelletto possa afferrare il significato
delle cose, Rahner pone sia I’essere nel tutto (Sein im Ganzen) sia il «qui ed ora del mondo» (Hier und Jetzt
der Welt) a pari diritto come punto di partenza dell’analitica intesa come metafisica umana.™ In realta pero,
aggiunge Rahner, non si tratta che di una questione in sé unitaria; una volta infatti che la conversio non sia

intesa tanto come una questione fenomenologico-psicologica ma intrinsecamente metafisica, segue che «lo



sviluppo della possibilita interna di tale conversio ad phantasmata non s’interessa tanto alla venuta del qui
ed ora del mondo, ma dell’appressarsi dell’essere nel Tutto».” Nella immanenza della conversio allo stesso
intendere che attinge e abbraccia il fondamento ch’e I’essere nel tutto, nell’appartenenza trascendentale della
sensibilita all’intelligenza, consiste la possibilita a un tempo sia della metafisica sia della filosofia della
religione, ed in ultima istanza anche della teologia. Cosi sembra garantita, sia dal basso in alto sia dall’alto in
basso, vale a dire tanto nella sfera della conoscenza naturale quanto nell’ambito dell’«ascolto della
Rivelazione», I’unita imprescindibile (per Rahner) dell’atto di coscienza abbracciante I’essere nel tutto. E
I’attuarsi nell’immanenza coincide con il compiersi nella trascendenza.

L’interpretazione della conversio ossia dell’atto di coscienza fondamentale (Ansatzpunkt) a cui va
affidato il cominciamento (Ausgangspunkt) va fatto secondo la radicalita hegeliana: se I’'uomo deve osare
mettere tutto in questione, deve cominciare dal «nulla» (Nichts). Perd questo «nulla» non pud essere un
vuoto che I’uomo potrebbe riempire secondo il suo umore e capriccio, dal quale I’'uomo potrebbe andare a
zonzo dovunque gli garbasse. Infatti il compito che gli € affidato e di mettere in questione I’essere nel tutto.
E qui Iitinerario € preso direttamente da Heidegger, anche se non & nominato espressamente. Cosi infatti,
continua Rahner, gli deve essere addossato questo nulla per mettere in questione I’essere nel tutto. Cosi
soltanto questo «nulla» del cominciamento del questionare, ch’eé I’'uomo, non é il vago vuoto dell’arbitrio
vagabondo, ma la necessita evidente di potere e dovere, questionando, incontrare I’essere in generale. Come
e dove incontrare questo essere nel tutto? Qual & I’essente (das Seiende) presso il quale, trovandosi gia

necessariamente, 1I’uomo & chiamato davanti all’essere nel tutto?'®

Le cose del mondo, € la risposta di
Rahner, lui stesso (I’'uomo), con la sua corporeita, con tutto cid che appartiene allo spazio (Raum) e
all’ambiente (Umwelt) di questa vita corporale. Qui non si fa questione come I’essere nel tutto si rapporti a
questo «mondo» (Welt) come all’origine (Woher) del suo questionare sull’essere. L’uomo intanto € sicuro di
trovarsi davanti all’essere nel tutto in quanto si trova nel mondo. L’uomo percio non é tanto da dire un
animal rationale, ma «uno-che-sa-di-essere-nel-mondo» (ein wissender Bei-der-Welt-sein). In questa
posizione tipicamente heideggeriana del problema del cominciamento e del fondamento, ch’e in sostanza
anche la posizione empiristico-positivistica del neo-kantismo,"” Rahner ha trascinato san Tommaso
identificando —¢ il suo errore capitale— il problema del modo della conoscenza dell’oggetto adeguato del
conoscere umano in statu unionis con il problema appunto del cominciamento e del fondamento primo in cui
coesistono sia la conoscenza dell’an est come del quid est. E questa I’apprensione originaria dell’ens,
concretissima e insieme indeterminata, agli antipodi del vuoto nulla di Hegel-Heidegger ma carico di
tensione dialettica —nella sua indeterminatezza positiva— capace di stimolare la determinazione di tutte le
forme e gradi ulteriori del reale.

Qui bisognerebbe dare subito un cenno del metodo seguito dal Rahner e in particolare dei suoi
rapporti con il pensiero moderno e del tipo della sua interpretazione di san Tommaso. Nell’Introduzione
all’opera maggiore egli ha cercato di tracciare le linee fondamentali. Anzitutto cio che interessa alla sua
ricerca é di raggiungere I’elemento filosofico attuale (das wirklich Philosophische) di san Tommaso, e non lo
interessano affatto i problemi che riguardano i suoi condizionamenti temporali, le sue dipendenze da

Aristotele, Agostino e dalla filosofia del suo tempo.® Poi Rahner osserva e giustamente che anche



un’esposizione storica di una filosofia, se deve realmente colpire la filosofia, non deve limitarsi a una
filastrocca (Hintereinanderreihung) di proposizioni filosofiche ma deve compiere insieme lo sviluppo
filosofico, ossia deve abbandonarsi alla «dinamica della cosa» (Dynamik der Sache) di una determinata
proposizione. Ora poiché, secondo Rahner, san Tommaso non ci ha dato in nessuna delle sue opere uno
sviluppo sistematico della sua filosofia, tocca supplire a questa lacuna. E sta bene, nessuno pensa che per
capire un grande filosofo autentico™ basti la lettura di una serie di proposizioni staccate, ma che bisogna
penetrare dall’interno I’ispirazione originaria e il principio generatore. Ma quell’ispirazione e questo
principio vanno anzitutto colti nello stato teoretico nascente ossia nel clima speculativo p. es. platonico,
aristotelico, agostiniano, procliano, ecc. nel quale ha trovato la prima linfa vitale e rispetto al quale ha potuto
affermare la sua originalita nella continuita.” Infine, Rahner dichiara in forma positiva il suo metodo di
esegesi tomistica che si presenta eccezionalmente composito.

Per lui infatti san Tommaso non € un maestro geloso che proibisce al discepolo di essere di altra
opinione. Ma le direzioni delle questioni che sono poste in Tommaso diventano richieste di un’esigenza
sistematica dell’autore (cioe di Rahner stesso, se capisco bene!), anzitutto la dove queste questioni cercano di
riportare i principi saldi (festige S&tze) di san Tommaso nella loro reale problematica. Bene: il compito che
Rahner si prefigge e precisamente quello che oggi si chiama I’aggiornamento, ossia la lettura e
comprensione sic et simpliciter di un pensiero di sette secoli fa in chiave esclusiva di pensiero moderno:
infatti questa richiesta, egli dichiara, € condizionata dalla problematica della filosofia contemporanea. Ed
ecco la dichiarazione programmatica, quanto drastica altrettanto acritica: «Se in questo senso il lettore ha
I’impressione che qui € all’opera un’interpretazione di san Tommaso che procede dalla filosofia moderna,
I’autore considera una simile constatazione non come un difetto ma come un vantaggio del libro».?* Secondo
Rahner, non c’é altra ragione di occuparsi di san Tommaso se non per le questioni che muovono la propria
filosofia e quella del proprio tempo. Chi e persuaso dell’opera e attualita (Walten) di una philosophia
perennis almeno nei grandi filosofi, non puod respingere come irrazionale o irreale (unsachlich) una simile
posizione moderna della questione, almeno non fin da principio. Ma qui c’é una questione metodologica di
fondo, osserviamo subito, sulla quale & bene intendersi: se qualcuno pretende chiedere a un pensatore del
passato la risposta ai problemi propri e del proprio tempo, deve anzitutto afferrare I’effettivo pensiero di quel
filosofo secondo le componenti dinamiche di quel passato ch’era presente al classico nel suo tempo per poter
stabilire una continuita ideale di aspirazione e di ricerca. Altrimenti € un «salto» nel vuoto, una
mistificazione doppia: del passato ch’e ignorato in sé e interpretato con le categorie nuove, del presente ch’e
coagulato nella terminologia vecchia in un connubio di confusione semantica e intenzionale a tutti i piani e
livelli della coscienza non solo della speculazione anzitutto, ma anche della scienza o della morale... Rahner
infatti dichiara che la sua ricerca condivide I’esigenza reale della filosofia contemporanea, che guarda
anzitutto con Tommaso alla cosa stessa (auf die Sache selbst) e poi alla sua formulazione che ha («dice» di
aver) trovato in Tommaso: «Perd insieme un confronto esplicito approfondito della filosofia moderna da
Kant fino ad Heidegger con Tommaso I’ambito limitato del lavoro lo proibiva».? Era invece proprio questo
I’unico metodo che poteva togliere I’equivoco della corrispondenza diretta e lineare —acritica e tuttavia

sistematica— che Rahner ha preteso di ammannire, lusingando e lusingandosi di aver offerto ai moderni la



possibilita di rilevare i «punti di contatto» (Berlihrungspunkte) del tomismo con la filosofia moderna, e di
aver messo in guardia i seguaci della Scolastica —i quali forse si trovano in pericolo di urtare in molte
formule del libro d’ispirazione kantiana— che I’interesse (lo scopo) del libro non & una metafisica della
conoscenza (Erkenntnismetaphysik)® e che pertanto in contrasto a Kant si tratta sempre di un ilemorfismo
noetico al quale corrisponde un ilemorfismo ontologico nell’ oggetto.

Quel che sorprende, e che percio anzitutto si deve domandare al Rahner, in limine operis, non é
perché mai egli abbia fatto il cominciamento da un punto periferico derivato, com’¢ la conversio ad
phantasmata, della cosiddetta Erkenntnismetaphysik tomistica, ma perché anzitutto I’abbia fatto ex abrupto,
saltando tutti i passi preliminari —che sono collocati nel corso dell’opera in punti e momenti marginali e
spesso solo nelle note- e poi, e soprattutto, perché abbia operato una corrispondenza diretta tra la conversio
tomistica ovvero dipendenza del conoscere umano dalla sensibilita e dal mondo sensibile nel suo primo
costituirsi oggettivo con il complesso kantiano di Stoff und Form e quello heideggeriano di Bei-(In-) der-
Welt-sein. Non si tratta soltanto di contestare a Rahner I’infrazione al detto evangelico che «non € permesso
mettere il vino nuovo in otri vecchi» (Matt. 9, 17), ma di aver intorbidato con il suo metodo di eclettismo
sintetico a priori sia il vino vecchio sia il vino nuovo.

L’obiettivo del presente studio € anzitutto quello di stimolare alla lettura di GW e HW
principalmente gli ammiratori del Rahner, che oggi sono legione; si tratta di scritti difficili, dalle
combinazioni semantiche inattese e paradossali, zeppi di accostamenti i piu sconcertanti e densi di allusioni
al pensiero moderno che ne forma il continuo tessuto e sottofondo. Ma Rahner, dopo la dichiarazione
programmatica sopra riportata di voler raggiungere in san Tommaso il «contenuto filosofico attuale», in
nessuna delle due opere —per strano che questo possa sembrare— precisa e determina cid, ossia il punto che
distingue il pensiero moderno dal pensiero classico; salvo pochi e vaghi accenni, che riporteremo di volta in
volta, nulla & detto sui profondi rapporti di fondazione e di struttura tra il realismo della metafisica
aristotelica e quello della metafisica tomistica, ch’e tuttavia il punto cruciale; non si trova poi, in tanto
turbinare (spec. in GW) di citazioni tomistiche, nessuna citazione esplicita dalle opere di Kant, Hegel, Max
Scheler e soprattutto Heidegger...,* i quali sono effettivamente i padrini che tengono a battesimo le due
opere, mentre san Tommaso finisce con I’essere I’ospite contestato. Non confessera infatti lo stesso Rahner
nel 1970 —come riporteremo nella conclusione— che Heidegger ¢ stato e rimane I’«unico suo Maestro»? Ma
allora a cosa si voleva, e si vuole tuttora, mirare (poiché Rahner ha licenziato di recente la seconda edizione
delle due opere) con un simile metodo fumogeno e fatto apposta per disperdere la concentrazione interiore?
Rahner, malgrado si dichiari un «teologo dilettante» e quasi digiuno di studi storici (come ancora
riporteremo nella conclusione), conosce bene che I’operazione di fare la sintesi di pensiero cristiano e
filosofia moderna agitd molta parte della teologia tedesca dell’Ottocento (spec. Hermes, Gunther,
Frohschammer...), incontrando la ferma opposizione del supremo Magistero (Gregorio XVI e Pio IX)* e le
sanzioni canoniche del Concilio Vaticano I: ma nelle due opere, e spec. in HW ch’e piu direttamente
interessata al problema dei rapporti fra ragione e fede, invano si cerca il minimo cenno al riguardo. In fin dei
conti le due opere GW e HW non fanno alcun «dialogo» fra tomismo e pensiero moderno ma un continuo

estenuante monologo; passando con armi e bagagli al pensiero moderno: I’analisi di struttura di S. Th. I, 84,



7 con cui inizia GW enunzia subito e nel modo piu esplicito la tesi immanentistica, come ora abbiamo
esposto.

Ma c’e un altro motivo che ci muove a raccomandare soprattutto ai rahneriani della diaspora —i
tedeschi le leggono certamente nel testo originale— la lettura accurata di GW e HW: quello cioe di misurare e
precisare i rapporti di siffatta posizione con la produzione teologica a getto continuo di Rahner in ogni
campo, che sta per soppiantare sempre piu nel pubblico teologico ogni continuita spirituale con le fonti
patristiche, medievali, umanistiche e perfino moderne (si pensi per il pensiero cattolico tedesco a Plassmann,
Kleutgen, Scheeben, Baeumker, Grabmann, v. Hertling...). Si tratta che Rahner ha fatto fin dall’inizio una
«scelta» precisa e irrevocabile (finora almeno non solo non mai revocata ma nemmeno discussa) della
Einstellung moderna della coscienza che lo rende noncurante delle critiche,? da qualsiasi parte vengano: non
a caso egli parla alle volte di «postulati», e in questo senso la sua posizione rimane certamente inattaccabile.

Eppure —e questo dovrebbe sotto un certo aspetto, almeno per quanto riguarda I’intenzione esplicita
di GW e HW di fare il «ponte» ossia la sintesi fra la metafisica tomistica e I’immanenza moderna— si
possono trovare indicati nella sintesi del Rahner (mi riferisco spec. a GW) pressoché tutti i principi e
posizioni fondamentali caratteristici della gnoseologia e metafisica tomistica, come avremo qualche volta
I’occasione di accennare. Ma tali principi e posizioni figurano sempre fuori posto, come decentrati e portati a
guisa di conferma invece che di fondamento: € un metodo che sorprende e puo anche irritare, ma puo anche
suggerire —e questa € la mia opinione— I’effettiva attualita del tomismo di fronte al pensiero moderno. Si
tratta allora di trovare I’orientamento preciso, e per questo il falso passo di Rahner puo diventare illuminante
per non finire nei soliti accostamenti generici: ¢’é una propria problematica profonda gia in Kant, Fichte e
Schelling, ma soprattutto in Hegel e Heidegger che puo rinnovare e chiarire in modo originale il vigore e la
consistenza speculativa del tomismo. Nel pensiero moderno infatti si & venuto sempre piu chiarendo che il
momento costitutivo della verita appartiene alla fondazione del problema dell’essere, mentre il problema
risolutivo dell’esistenza appartiene alla fondazione della liberta: cosi la metafisica non si chiude in sistema
ma apre la prospettiva della storia. E su questa doppia istanza che pensiero moderno e tomismo si devono
incontrare: I’incontro & pregiudicato in partenza sia dagli scolastici (e tomisti) che risolvono I’essere
nell’attualita dell’essenza, sia dai moderni (e da Rahner) che interpretano I’essere (e la libertd) come
I’attuarsi del trascendentale.”” Gli uni e gli altri rimangono nelle cose vecchie.

Il testo di GW e HW e certamente fra i piu ardui della produzione filosofica contemporanea: per lo
stile spesso contorto e sfuggente, per I’accavallarsi di espressioni della pitu varia derivazione, per la
simultaneita dei piani di considerazione (logico, ontico, ontologico, metafisico) e per il continuo passaggio
dall’uno all’altro, per il procedere estemporaneo delle citazioni tomistiche..., come diremo. Dubito
fortemente che GW e HW abbiano avuto in Italia studiosi abbastanza ostinati da poter resistere a tutti questi
urti per scendere nella sostanza del problema.?®

Non trovo di meglio, per caratterizzare la sostanza teoretica che pervade e sostenta il discorso
kantiano delle due opere rahneriane, che rifarmi alla prima presentazione sistematica che Hegel fa del
problema kantiano circa la possibilita dei giudizi sintetici a priori: «Questo problema altro non significa se

non I’idea che nel giudizio sintetico soggetto e predicato, quello (come) il particolare, questo (come)



I’universale, quello nella forma dell’essere, questo nella forma del pensiero —questa eterogeneita insieme a
priori,— &% assolutamente identico. La possibilita di questo porre & soltanto la ragione (Vernunft) la quale
non é altro che questa identita di siffatta eterogeneita. Si guarda quest’idea —precisa Hegel contro la
scolastica dei kantiani puri- mediante la superficialita (Flachheit) della deduzione delle categorie e in
rapporto a spazio e tempo, non la dove essa dev’essere, nella discussione trascendentale di queste forme, ma
anche nel seguito, dove I’unita originaria dell’appercezione prima si presenta e anche & conosciuta come
principio della sintesi figurativa, e spazio e tempo sono compresi come unita sintetiche, e I’immaginazione
produttiva, la spontaneita e attivita sintetica assoluta € compresa come principio della sensibilita, la quale
prima era stata caratterizzata soltanto come recettivita».* In altre parole: cio (il senso) che prima sembrava
passivo rispetto al mondo e dipendente percio dall’esperienza, in realta si rivela interno all’intelletto ch’e
I’unico principio produttivo dell’esperienza stessa. E questa esattamente la tesi di Rahner in GW, la quale
potrebbe essere espressa, nella terminologia classica, con la formula capovolta: «Potentiae specificantur (per
actus) a subiecto», € la priorita fondante del pensiero sull’essere. Ad essa si contrappone secundum totam
latitudinem entis la complessa e dialettica formula tomistica: «Potentiae specificantur per actus, actus autem
per obiecta» —una tesi capitale per il realismo che Rahner sembra ignorare—; di qui la priorita fondante
dell’essere sul pensiero (principio di Parmenide).

Ecco un testo paradigmatico: «Potentia secundum id quod est, dicitur ad actum; unde oportet quod
per actum definiatur potentia, et secundum diversitatem actuum diversificentur potentiae. Actus autem ex
obiectis speciem habent: nam si sint actus passivarum potentiarum, obiecta sunt activa; si autem sunt
activarum potentiarum, obiecta sunt ut fines... Relinquitur ergo quod secundum distinctionem obiectorum
attenditur distinctio potentiarum animae».** In questa dottrina capitale I’Angelico nel Sed contra® si
richiama ad Aristotele: pro,terai ga,r eivsi tw/n duna,mewn ai~ evne,rgeiai kai.
ai~ pra,xeij kata. to.n lo,gon. Rahner invece, mentre direttamente si richiama alla dottrina
dell’emanazione di S. Th. I, 77, 7, passa a fare le sue deduzioni immanentistiche trascurando completamente
gli aa. 1-6 che ne sono il fondamento e la preparazione. E cosi fara sempre a ogni tappa di GW e HW fino
alla conclusione finale che dovrebbe garantire il lasciapassare allo storicismo moderno all’interno della
teologia cattolica.

Chi avra la fermezza di penetrare il vigore e valore di quest’antitesi potra rendersi conto dell’abisso
scavato dall’apriorismo di Rahner al concetto di verita e del vuoto di oscillazione radicale in cui egli ha

buttato I’esercizio della liberta.

2. LA DEDUZIONE TRASCENDENTALE DELL’UNITA DELLA CONOSCENZA UMANA.

Gia in sede di prima lettura del testo tomistico della conversio Rahner pone in obliquo la tesi
fondamentale (Grundsatz) della metafisica tomistica, che gia i rilievi metodologici indicavano
implicitamente: «La questione della conversio ad phantasmata € la questione della possibilita della
metafisica sul fondamento di un’intuizione che accade nell’orizzonte di spazio e tempo».* Rahner nega, in

|,34

polemica con la posizione di A. Hufnagel,”™ un concetto di intuizione che corrisponda allo slancio interiore



della metafisica tomistica; poiché limitare I’intuizione, come si usa fare, alla conoscenza naturale dei primi
principi e delle essenze, ossia alla conoscenza non discorsiva di concetti e principi, & un confinarla nel campo
dell’astrazione.

Un siffatto slancio, precisa Rahner, deve procedere da questo: che la conoscenza secondo san
Tommaso —ed € la tesi espressa in recto— porta essenzialmente sull’esistenza reale cosi che il «tipo originario
del conoscere» —ecco la formula reale- € «lI’identita reale di conoscere ed essere conosciuto, identita
dell’essere-con-sé, identita dell’essere e del conoscente in atto, identita del conosciuto e del conoscente...»,
tutte formule che Rahner espone come equivalenti e amplifica con dovizia inesauribile. Si tratta allora che il
punto di partenza € I’'uomo stesso, il soggetto nella sua soggettivita, come esige I’identita proclamata di
«essere (Sein) = essere con sé (Beisichsein)» mediante (dentro) la quale si compie I'unita originaria
(urspriingliche Einheit) di essere e conoscere, di essere ed essere conosciuto.® Qui le formule si succedono a
getto continuo, ma cio che & drammatico e insieme illuminante nella posizione di Rahner é la dichiarazione
programmatica che «...noi non sappiamo cos’@ I’essere dell’essente».*® C’¢ qui una doppia oscurita
inestricabile, non nella questione in sé ma nel modo com’essa € posta dal Rahner: poiché «essente» si dice da
«esserex, I’oscurita dell’essere getta nell’oscurita e per giunta insuperabile anche I’essente. Di qui non ha piu
senso porre come punto di partenza (Ausgangspunkt) della metafisica la questione dell’essere dell’essente;
sarebbe un pretendere di chiarire obscurum per obscurius. Aristotele, Proclo, san Tommaso... non partono
dall’essere ma dall’ens come tale (0;n h-] 0;n), non come cio ch’e oscuro, indeterminato, vuoto (il Sein
di Kant, Hegel, Heidegger e Rahner), bensi come il primo plesso intelligibile (id quod est, quod habet esse) e
portatore percio di ogni intelligibilita.

Rahner quindi ha fatto la sua opzione a favore del principio moderno di immanenza: I’essere si
esaurisce nell’oggettivita che si fonda a partire dalle funzioni della soggettivita. Di qui la formula
heideggeriana che «...una metafisica umana € quindi necessariamente anche sempre contemporaneamente
un’analitica dell’'uomo», cosi che nell’essenza di ogni questionare metafisico risulta necessariamente la
contemporaneita costante e I’implicazione scambievole dell’ontologia generale e dell’antropologia
esistenziale.*” Anzi nell’analitica dell’'uomo & inclusa I’intera metafisica nel senso piul intenso e formale: «La
questione sull’essere e sull’uomo stesso interrogante forma un’unitd originaria e sempre intera».*® Cosi
Rahner si & avvicinato alla tesi centrale la quale consta di due momenti, uno soggettivo e uno oggettivo, che
si richiamano I’un I"altro.

La tesi anzitutto dell’unita della conoscenza umana é insieme il prologo e il contenuto proprio della
dottrina della conversio secondo Rahner. La conversio poi ha il suo locus operandi nella imaginatio come
facolta delle rappresentazioni le cui funzioni sembrano molto vicine alla Einbildungskraft di Kant e Fichte.
Infine il processo della conversio si identifica con la abstractio o presa di coscienza dell’universale, e a sua
volta I’abstractio, la quale per Rahner si attua come affermazione (e negazione) dell’essere nell’atto del
giudizio, si identifica con la reditio. L’unita di cui si parla € quindi da intendere essenzialmente come
processo di unificazione dinamica che si attua di volta in volta a tutti i livelli della coscienza, come gia si €
accennato: soprattutto unita di sensibilita e intelligenza, unita di intelligenza e volonta e infine unita di

volonta e amore. In particolare, gia in apertura di discussione, Rahner cerca di provare I’identita



fondamentale di sensibilita e intelligenza con un argomento che san Tommaso prende da Aristotele sui
rapporti fra I’ordine logico e quello metafisico. E infatti una doctrina recepta nell’aristotelismo che il genere
e una formalita indeterminata e suscettibile di determinazioni opposte quali si osservano in ordine ascendente
nel cosiddetto albero di Porfirio —cosi nel genere animale si hanno le determinazioni opposte di razionale che
costituisce I'uomo e di animale che abbraccia I’ambito dell’intera vita sensitiva infraumana. Ma genere e
differenza, distinti nell’ordine logico, fanno un’unita nell’ordine reale della specie ch’e p. es. I’'uomo come
sintesi in atto di animalita e razionalita. In questa sintesi I’animalita dell’'uomo in concreto richiama la
razionalita, e la razionalita umana include in realta I’animalita: «II genus», scrive Rahner, «contiene gia in sé
la differentia come I’[elemento] indeterminato, ma necessariamente per poter essere il [principio]
determinante nella sua possibilita la sua determinazione».*® E da per conferma I’affermazione di san
Tommaso che «...la stessa anima sensibile nell’uomo & razionale, mentre nei bruti & irrazionale».” La
dottrina & ovvia e solida, ma non si vede come possa servire per convalidare la tesi immanentistica del
Rahner: infatti, poiché san Tommaso ha difeso con estrema energia I’unita della forma sostanziale contro
I’indirizzo pluralista dominante nel sec. XIII, per garantire I’unita dell’essere dell’ente e quindi I’unita della
sostanza reale, anche nell’uomo c’é soltanto una forma sostanziale ch’é I’anima spirituale. In quanto I’anima
e forma sostanziale del corpo, include in sé eminenter ma realmente I’attualita delle forme inferiori sensitive,
vegetative, corporee... Percio si pud dire che nell’'uomo non solo I’anima sensibile ma anche I’anima
vegetativa € razionale, perché sono la stessa unica anima spirituale. Non cosi per le potenze dell’anima, le
quali hanno la loro qualifica e collocazione (Rahner direbbe Ort) secondo la natura dei propri oggetti: quindi
mentre le potenze strettamente spirituali come I’intelligenza e la volonta hanno per soggetto proprio I’anima
stessa, le potenze sensitive e vegetative che operano mediante gli organi del corpo hanno per soggetto
proprio il composto di anima e corpo. Prima di passare al secondo momento di quella che qui Rahner chiama
la «deduzione trascendentale» dell’unita del conoscere (del senso e dell’intelletto) nell’'uomo, che fonda poi
la deduzione dell’unita del conoscere e dell’essere, soffermiamoci un momento sull’accennato rapporto fra
I’ordine logico e I’ordine metafisico ossia fra le parti logiche della definizione ed i principi reali contenenti
I’essenza. Cerchiamo di procedere con ordine.

Il punto di partenza é strettamente aristotelico, cioe il rifiuto della partecipazione nel senso platonico
di separazione reale delle formalita, che ha portato appunto alla teoria della molteplicita delle forme
sostanziali. In questo senso se nell’ordine logico genere e differenza vanno distinti, nell’ordine reale il genere
e la specie si identificano come formanti la medesima essenza: «Ea de quibus genus praedicatur secundum
participationem, non possunt definiri per illud genus, nisi sit de essentia illius definiti. Sicut ferrum ignitum,
de quo ignis per participationem praedicatur, non definitur per ignem, sicut per genus; quia ferrum non est
per essentiam suam ignis, sed participat aliquid eius. Genus autem non praedicatur de speciebus per
participationem, sed per essentiam. Homo enim est animal essentialiter, non solum aliquid animalis
participans. Homo enim est quod verum est animal». Ed & anche una regola logica: «ltem subiecta
praedicantur de propriis passionibus, sicut nasus de simo; et tamen essentia nasi non est essentia simi.
Species enim non se habent ad genus sicut propria generis passio; sed sicut id quod est per essentiam idem

generi».*!



Il punto di partenza della posizione tomistica su questa delicata questione, bisogna ricordarlo, resta
al tutto prettamente aristotelico, tanto nell’aspetto fisico della cosiddetta «immanenza» della formalita
specifica e generica nell’inferiore quanto nella identificazione in concreto degli aspetti formali e
trascendentali. Le parti quindi della definizione non stanno a indicare delle essenze, dalla cui unione consti il
reale definito, ma il genere e tutte le differenze intermedie, p. es. dalla corporeita fino alla razionalita che &
I’ultima, esprimono in concreto I'unica sostanza determinata dall’ultima differenza: «Unde patet quod
multae partes definitionis non significant multas partes essentiae ex quibus essentia constituatur sicut ex
diversis; sed omnes significant unum quod determinatur ultima differentia. Patet etiam ex hoc, quod
cuiuslibet speciei est una tantum forma substantialis; sicut leonis una est forma per quam est substantia et
corpus, et animatum corpus et animal, et leo. Si enim essent plures formae secundum omnia praedicta, non
possent omnes una differentia comprehendi, nec ex eis unum constitueretur».”> Ora qui bisogna procedere
con estrema cautela poiché si tratta del punto piu delicato della speculazione tomistica come soluzione di
convergenza, ch’é insieme superamento in una posizione superante (aufhebend) della trascendenza platonica
e della immanenza aristotelica della forma. Aristotele, si sa, ha respinto tout court la partecipazione
platonica.”* San Tommaso tiene ferma I’immanenza della forma aristotelica e quindi la sua unita sostanziale
ma insieme ripensa il significato metafisico della partecipazione nello stesso ambito predicamentale.
L’intermediario anzitutto semantico-logico e poi anche metafisico su questo punto & stato il neoplatonico
Porfirio nella Isagoge che i latini hanno assorbito specialmente mediante il doppio commento di Boezio. Ora
e interessante notare che Porfirio, cercando di coordinare i predicabili fra di loro si serve sistematicamente
del termine «partecipazione» che nel greco é detta ora metoch, ora me,3exij ora metousi ,a e che
Boezio traduce sempre con participatio. Secondo Porfirio, per la partecipazione i molti partecipanti vengono
a formare come una unita; ma la partecipazione non avviene sempre allo stesso modo: quella al genere e alla
specie avviene sempre in modo uguale; non cosi per quanto riguarda gli accidenti, soprattutto per quelli
separabili.*

La conseguenza di queste riflessioni pud essere articolata nell’ordine seguente: 1) C’e, e ci deve
essere, una corrispondenza fra I’ordine logico formale e quello metafisico reale. 2) Tale corrispondenza non
e in senso diretto di identita fra parte logica e parte reale ma proporzionale, ossia che alle parti logiche della
definizione «corrispondono» parti reali nella sostanza.* 3) Cosi mentre le parti logiche (genere e differenza)
possono identificarsi nel tutto (composto) della definizione, le parti reali (anima e corpo, sensitivita e
razionalita...) si unificano nel soggetto esistente tanto nell’essere come nell’agire,*® mantenendo perd la loro
distinzione reale e per I’'anima come per la razionalita la propria emergenza sul corpo per I’essere
(immortalita) e sul senso per I’agire (conoscenza intellettuale e liberta) — ch’é cio che Rahner precisamente
contesta nella sua interpretazione, la quale pud essere percio indicata come «oblio della; partecipazione»
tomistica.

Si puo allora concludere che per san Tommaso (e gia per Aristotele),*” I’unita dell’essere non
impedisce anzi esige e fonda la distinzione e composizione di principi costitutivi sia nell’ordine
predicamentale (dei generi e delle specie) sia in quello trascendentale dell’ente in sé.*® Ora si badi bene a due

importantissime conclusioni. Anzitutto la partecipazione predicamentale univoca, quella della specie al



genere e degli individui alla specie, & autentica partecipazione sul piano reale specialmente nella serie delle
specie di un genere, poiché esse si distinguono secondo gradi di perfezione all’interno del genere; ma anche
all’interno della stessa specie la perfezione propria della specie stessa si distribuisce e realizza in modi e
forme diverse nei diversi individui —si pensi alla molteplicita e diversita inesauribile delle attitudini negli
individui umani che formano il campo entusiasmante e terrifico a un tempo della genetica moderna. Poi, ed
infine —poiché non possiamo qui esporre in forma analitica la intera «dinamica» (per dirla con Rahner) della
nozione tomistica di partecipazione— fra le due partecipazioni, predicamentale e trascendentale, c’é¢ uno
stretto legame strutturale il quale emerge dall’interno stesso della loro differenza, come ha occasione di
chiarire lo stesso san Tommaso: «Omne quod de pluribus praedicatur univoce secundum participationem,
cuilibet eorum competit de quo praedicatur, nam species participare dicitur genus et individuum speciem.
De Deo autem nihil dicitur per participationem, nam omne quod participatur determinatur ad modum
participantis, et sic partialiter habetur, et non secundum omnem perfectionis modum».”® Altrove san
Tommaso giunge perfino ad asserire una continuita nozionale fra la partecipazione katV evxoch,n cioé
analoga e quella che ¢ stata detta predicamentale, e che sarebbe meglio dire individuale: il testo € di prima
importanza per tutta la teoria tomista della partecipazione, poiché mostra I’intima connessione dell’aspetto
statico o formale con quello dinamico o causale: «Aliquod perfectum participans aliquam naturam, facit sibi
simile, non quidem producendo absolute illam naturam, sed applicando eam ad aliquid. Non enim hic homo
potest esse causa naturae humanae absolute, quia sic esset causa suiipsius; sed est causa quod natura
humana sit in hoc homine generato... Sed sicut hic homo participat humanam naturam, ita quodcumque ens
creatum participat, ut ita dixerim, naturam essendi; quia solus Deus est suum esse».*

Alla luce di questi rilievi tomistici riscontriamo ora la deduzione del Rahner sull’unita del conoscere
(umano) e sul suo significato. Egli scrive: «Cosi il genus non si lascia apprendere come cio ch’é
immediatamente possibile (als unmittelbar Mdgliches) senza comprendere insieme la sua differentia. E
viceversa vale altrettanto per la differentia». Ora san Tommaso sembra dire ben altrimenti: «Cum differentia
addita generi constituat speciem, de differentia praedicari non poterit nec species sine genere, nec genus
sine speciebus... Similiter etiam nec genus per se sumptum potest praedicari de differentia praedicatione per
se. Non enim genus ponitur in definitione differentiae, quia differentia non participat genus, ut dicitur in
quarto Topicorum. Nec etiam differentia ponitur in definitione generis: ergo nullo modo per se genus
praedicatur de differentia. Praedicatur tamen de eo quod “habet differentiam”, idest de specie, quae habet
differentiam in actu. Et ideo dicit, quod de propriis differentiis generis non praedicatur species, nec genus
sine speciebus, quia scilicet genus praedicatur de differentiis secundum quod sunt in speciebus». Diverso
invece ¢ il rapporto che la differentia ha con i trascendentali (ens et unum...) «...quia quaelibet differentia
cuiuslibet generis est ens et est una, alioquin non posset constituere unam aliquam speciem entis».”* La
ragione formale perché la predicazione di genere e differenza non ¢ scambievole, & perché mentre «...genus,
licet non sit materia, quia non praedicaretur de specie, cum materia sit pars, tamen ratio generis sumitur ab
eo quod est materiale in re; sicut ratio differentiae ab eo quod est formale. Non enim anima rationalis est

differentia hominis, cum de homine non praedicetur; sed habens animam rationalem, quod significat hoc



nomen rationale. Et similiter natura sensitiva non est genus hominis, sed pars. Habens etiam naturam
sensitivam, quod nomine animalis significatur, est hominis genus».>

L’importanza di queste riflessioni consiste nel mostrare che il rapporto di genere e differenza, lungi
dal rivelare I’'unita dell’essere ch’é proprio della specie, costituisce il momento della Diremtion e rimanda —
come si diceva poco fa— alla composizione reale (p. es. di materia e forma) come fondamento: «Sicut in
genere substantiae, differentia, quae praedicatur de genere, et advenit ei ad constitutionem speciei,
comparatur ad ipsum ut actus et forma, ita etiam in aliis definitionibus. Non enim est intelligendum, quod
differentia sit forma, aut genus sit materia, cum genus et differentiae praedicentur de specie, materia autem
et forma non praedicentur de composito: sed hoc dicitur, quia genus sumitur ab eo quod est materiale in re,
differentia vero ab eo quod est formale. Sicut genus hominis est animal, quia significat aliquid habens
naturam sensitivam; quae quidem materialiter se habet ad naturam intellectivam, a qua sumitur rationale,
guae est differentia hominis. Rationale vero significat aliquid habens naturam intellectivam. Et inde est quod
genus habet differentias potestate, et quod genus et differentia proportionantur materiae et formae, ut
Porphyrius dicit. Et propter hoc etiam hic dicitur ““quod actus™, idest differentia, praedicatur *““de materia”,
idest de genere; et similiter est in aliis generibus».>® Si tratta quindi di una concezione classica e stabilita,
che lega con i principi profondi della concezione tomistica sui rapporti fra il pensiero e la realta.

Di qui si puo subito giudicare I’infondatezza della conclusione gnoseologica del Rahner sull’unita
della conoscenza umana. Traduco: «Con questo [cioé con quel tipo di rapporto fra genere e differenza] che
cid ch’é unito nell’unita della conoscenza umana, pud essere di volta in volta compreso solo nel tutto di
guesta conoscenza. L’essere con il qui e I’ora (beim Hier und Jetzt) delle cose singole del mondo mediante la
sensibilita e di tal natura ch’esso & come tale nella sua concreta possibilita sempre gia essere con I’essere nel
Tutto mediante I’intelletto e viceversa. Ma da questo risulta che né la sensibilita né il pensiero come tale puo
essere di volta in volta colpito per sé concretamente; dove essi sono trovati, sono sempre gia una cosa sola.
Questo non nel senso che I’uno possa essere ridotto all’altro, che I’uno possa essere derivato dall’altro, ma
nel senso che ognuno & esso stesso e diverso dall’altro soltanto nella sua unita con I’altro».>

L’errore di fondo dell’esegesi rahneriana € qui anzitutto: I’identificazione «sistematica» dell’essere
con il conoscere che si annunzia qui —e sara I’oggetto dell’intero GW- con la frase inaudita e del tutto
inintelligibile nell’ambito del realismo, a cui certamente appartiene san Tommaso, che «l’essere (Sein)
[presente] con il qui e I’ora delle cose singole del mondo mediante la sensibilita (durch Sinnlichkeit)...»,*
quindi I’essere concreto delle cose é dato dalla sensibilita, € la sensibilita in atto, I’essere & percio la stessa
coscienza sensibile in atto. Inoltre, tale coscienza sensibile —si badi bene, poiché € il secondo cardine o
momento di questa determinazione dell’immanentismo rahneriano- ossia tale tipo o grado o forma che si
voglia dire di essere-conoscere come concretezza di essere-nel-mondo, € operante e significante (I’essere)
soltanto nel tutto. E qui Rahner completa il periodo con un’espressione ora riportata di patente professione di
panenteismo formale: «...che esso [I’essere] & come tale solo nella sua concreta possibilita sempre gia essere
con I’essere nel tutto (Sein im Ganzen) mediante I’intelletto e viceversa». Cioé mentre la sensibilita realizza

I’essere nella sfera dell’immediatezza secondo I’apriorita di spazio e tempo (Hier und Jetzt), il pensiero non



astrae specie e differenze (I’'universale) ma realizza I’essere del tutto ossia afferra I’universale del concetto di
tipo hegeliano (Begriff) come Tutto onnicomprendente.

Se qualche lettore avra avuto la pazienza di seguirci in quest’analisi di struttura del rebus rahneriano,
si sara certamente non poco affaticato: ma € una fatica che costituisce un indispensabile allenamento per
entrare nel centro della sua gnoseologia che ha nella strana concezione ora indicata la sua porta d’ingresso.
Una concezione strana per chiunque trova nel realismo greco-cristiano e soprattutto nella forma
teoreticamente rigorosa e quasi compiuta nei suoi capi fondamentali ch’essa ha avuto in san Tommaso. Non
certamente strana per chiunque invece parte dal trascendentale di Kant e identifica I’essere con il conoscere e

I’essere conosciuto, che & la tesi centrale della concezione rahneriana.

3. LA DEDUZIONE TRASCENDENTALE DELL’IDENTITA DI ESSERE E CONOSCERE.

L’essere che Rahner intende e interpreta in senso orizzontale come immanenza nel senso di unita-
identita di funzioni (di sensibilita e intelletto, di intelletto e volonta...) si attua per un soggetto come I’uomo
—che si definisce appunto mediante la situazione di «essere-con(nel)-il-mondo» (bei-der-Welt-sein)— nella
forma di conversio ad phantasmata, la quale si identifica con il processo di abstractio, e questa a sua volta &
fondata (e identificata) con la reditio subiecti in seipsum (animae in seipsam). Quindi una drastica
operazione di semplificazione che deve portare alla «unita» (Einheit) dei vari momenti di accrescimento
interiore dello spirito, al piatto livellamento dell’orizzonte dell’immediatezza sensibile camuffata in
fenomenologia trascendentale. Invece di passare a esporre in forma analitica questo processo di riduzione
trascendentale, crediamo opportuno rimanere questa volta nell’esposizione propedeutica per esaminare la
seconda tesi dell’immanentismo del Rahner: essa é in qualche modo la facies interior della prima: I’identita
di essere e conoscere, di essere ed essere conosciuto, di essere ed essere-con-sé (Bei-sich-sein), di essere e
processo di trasparenza (Gelichtetheit).

Rahner, che procede con metodo strettamente analitico, inizia il discorso in questa seconda tesi
riassumendo con assoluta sicurezza il significato della prima: «Quando I’'uomo diventa metafisico, in quanto
e con il singolo essente qui e ora, egli & gia da sempre con I’essere nel Tutto». Sappiamo gia che tale «essere
nel Tutto» € lo stesso orizzonte (heideggeriano) del mondo, e il testo rahneriano la conferma: «Se pertanto si
deve comprendere questo essere-nel-mondo, allora si tratta di spiegare cio che include in sé ogni precedente
afferrare dell’essere nel Tutto».* E la regola della deduzione trascendentale. Orbene, secondo Rahner questo
trovarsi «con I’essere nel Tutto» implica che I’'uomo affermi con necessita la «questionabilita» (Fragbarkeit
= problematicita) dell’essere, ossia noi abbiamo raggiunto una determinazione fondamentale dell’essere:
«Essere € poter essere conosciuto» (Sein ist Erkanntseinkénnen).

Una determinazione che pud sembrare evidente, ovvia e innocua, ed € invece la formula esplicita
dell’immanentismo moderno, per la ragione che essa determina I’essere a partire dal conoscere: «L’essere
nel suo in-sé & essere conosciuto».” Pertanto si badi bene, ed € il punto capitale per Rahner e per noi: I’inizio
e il fondamento della riflessione metafisica & dal (col, nel...) presentarsi dell’essere dell’ente in quanto il

presentarsi dell’essere & per Rahner I’attuarsi del soggetto conoscente come interpretazione e scambievole



appartenenza (fondazione) di sensibilita e intelletto. La sensibilita & qui intesa non piu nel senso della
presenza qualitativa immediata della realta del mondo al soggetto, ma nel senso della quantitas di
rappresentazione secondo la dinamica del plesso di spazio e tempo: é questa per Rahner la funzione della
sensibilita che opera la praesentia mundi® in un’apertura infinita all’essere. E certamente ancora una
funzione recettiva (hinnehmende), ma sempre in senso kantiano trascendentale. In questa prospettiva infatti il
plesso di spazio e tempo assolve una funzione trascendentale in quanto tali forme a priori «rendono
possibile» la presenza del mondo ossia dell’orizzonte sempre aperto dell’essere; cio permette all’uomo, come
si e visto, di trovarsi —grazie appunto alla presenza e al presentarsi del mondo— «con I’essere nel Tutto»
(beim Sein im Ganzen).

Infatti per Rahner la questione metafisica questiona I’essere dell’essente (Sein des Seienden), non
I’ente in quanto ente, e cio significa nella prospettiva rahneriana che il compito della metafisica é I’indagine
delle condizioni trascendentali dell’apparire di ogni essere alla coscienza, cosi che —si badi bene— «I’essenza
dell’'uomo & I’assoluta apertura per ogni essere, ovvero, per dire questo con una parola, I’'uomo & spirito».
L’uomo quindi si costituisce spirito formalmente per (mediante, con, in...) I’apertura all’essere del mondo e
tale apertura € I’uomo stesso inteso come struttura strutturante trascendentale. Di qui la tesi che «essere €
essenzialmente questionabilita» (Sein ist Fragbarkeit), un’affermazione che sembra anch’essa ovvia ma che
in realta nasconde e rivela a un tempo il trabocchetto e I’errore fondamentale. Se per «essere» (Sein) si
intende I’atto e il fondamento ultimo che da consistenza e verita all’ente, allora la metafisica € la ricerca
qualificata di tale fondamento come approfondimento e risoluzione di atto in atto verso I’atto fondamentale
ch’e appunto per san Tommaso I’esse come actus essendi. Non cosi per Rahner e per il nuovo realismo
critico, sorto dal capovolgimento del suarezismo mediante la fenomenologia heideggeriana. Per Rahner,
«essere e conoscere costituiscono una unita originaria»,” in corrispondenza (e in conseguenza) dell’unita di
sensibilita e pensiero. In questa prospettiva Rahner parla sempre di «unita originaria» (urspringliche
Einheit) di essere e conoscere, quasi evitando il termine «identita»; ma quella qualifica di «originaria»
(urspriingliche) pone I’identita nella prima scaturigine stessa del trascendentale, cosi che agli effetti della
fondazione della verita dell’essere I’espressione «unita originaria» & piu radicale della semplice identita
poiché la fonda e la porta con sé nell’intero cammino dello spirito. E difatti di Ii a poco Rahner non teme di
affermare scopertamente: «Essere e conoscere & la stessa cosa».”* Quale cosa? L’attuarsi dell’'uomo nel
mondo, il suo farsi come soggetto storico, il suo aprirsi per I"appunto sul balcone aprentesi all’infinito
nell’orizzonte di spazio e tempo (natura e storia). Il questionare sul «da dove» (Woher) arriva all’uomo
I’essere e I’essere all’'uomo, & un questionare sul Dasein dell’'uomo stesso, ovvero sull’'uomo come Dasein,
che & il suo porsi ed esporsi appunto come trascendentalita. Rahner usa a questo proposito un’espressione
piuttosto contorta: «Ma questo rapporto fondamentale di essere e conoscere non pud essere compreso
soltanto nella sua possibilita cosi ch’esso non sia aggiunto che come un rapporto fondato posteriormente
all’essere e a una facolta di conoscenza, un rapporto posteriore, il quale sarebbe accidentale per ambedue, ma

82 || testo mostra tutto I’intrico inestricabile ma insieme anche la coerenza

soprattutto per I’essere».
dell’immanentismo rahneriano. Per san Tommaso il conoscere non implica affatto né esprime una relazione

0 processo trascendentale, ma & un processo predicamentale, cioé € precisamente un processo assimilativo



conseguente al «darsi» dell’ente nel suo essere reale e all’attuarsi del soggetto conoscente rispetto all’oggetto
reale: € un processo di realta secondaria, come diremo presto, conseguente al darsi della realta primaria
dell’ente e del soggetto conoscente in quanto questo riesca a costituire un rapporto reale con quello. E per
questo che Rahner travisa completamente la concezione tomistica dei trascendentali mettendo il verum a
fondamento dell’ens e identificandolo con I’esse ipsius entis. Mentre per san Tommaso il plesso di ens
precede e fonda tutti i trascendentali, li pre-contiene implicitamente ed € contenuto in ciascuno di essi sia nei
trascendentali assoluti (res, unum, aliquid) sia in quelli relativi (verum, bonum). Non estrinsecismo, quindi,
ma intrinsecismo di solidarieta costitutiva fra I’ens e i trascendentali tomistici. E neppure «posteriorismo»
nel senso di estrinsecismo o rapporto accidentale, come pretende Rahner nell’accusa riportata, ma gerarchia
e ordine di fondazione secondo un’appartenenza costitutiva dell’ens con il complesso dei trascendentali e di
ciascun trascendentale con I’ens.®

Ma consideriamo piu da vicino il falso passo iniziale di Rahner ch’e responsabile del suo aberrare
filosofico e (probabilmente) anche di quello teologico, ch’é la risoluzione della metafisica nella
fenomenologia (Analitica) esistenziale: sinceramente da fastidio che Rahner continui in siffatta prospettiva a
parlare di metafisica, quando ormai € la soggettivita umana che diventa il punto di volta della questione
sull’essere. E non si capisce come mai dopo aver proclamato, in perfetta coerenza al punto di partenza
coll’identita di essere e conoscere, la «questionabilita dell’essere» (Fragbarkeit des Seins) che pone e
suppone I’«apertura» dell’essere e dell’'uomo —la cui essenza e percid quella di essere fragend, come per
I’essere quella di essere fragbar— un’apertura che dev’essere illimitata se & costitutiva della soggettivita
stessa, Rahner poi rifiuti la conseguenza. Il suo procedere manca di coerenza e di coraggio, qualora non sia
una tattica per non scoprirsi troppo: «Una epoché metafisica rispetto alla risposta sull’essere non & percio
possibile, poiché all’essenza dell’uomo appartiene sempre e necessariamente la questione dell’essere e
quindi I’'uomo pone sempre e necessariamente 1’origine (das Woher) di una risposta e quindi di conseguenza
anche la risposta alla questione dell’essere nella sua esistenza (Dasein)».** A meno che —e I’ipotesi &
convalidata dalla stessa identita tematica, programmatica e sistematica rahneriana di essere e pensiero—
essere qui non significhi altro e non si risolva che nell’atteggiarsi e attuarsi della soggettivita rispetto al quale
non ci si pud permettere «astensione» alcuna senza decretare la morte stessa del pensiero. Per questo, e con
maggior coerenza speculativa, Hegel da una parte, mentre fa il cominciamento con I’essere vuoto (la
evpoch, assoluta), sente poi la necessita di superarlo con la dialettica della negativita che gli permette il
«salto» (Sprung)® dal finito contingente nell’ Assoluto e dall’apparenza nel Concetto assoluto per realizzare
la totalita dell’ldea assoluta. Anche Heidegger parte parimenti dall’immediatezza formale prendendo la
direzione opposta ad Hegel per affermare la finitezza dell’essere come tale: qui il Dasein € per definizione
In-der-Welt-sein in cui ci si trova gia e da cui non € possibile uscire o saltare fuori perché un salto del genere
non avrebbe alcun senso una volta che spazio e tempo formano I’unico orizzonte di proiezione dell’attuarsi
del conoscere. Rahner dichiara di volersi separare da questi compagni di viaggio per garantire la
trascendenza e con essa la possibilita dello stare in ascolto da parte dell’'uomo rispetto al manifestarsi della
Rivelazione divina nella storia. Ma anche qui il fine non giustifica i mezzi e la coerenza deve mantenere i

suoi diritti. Qui il procedimento di Rahner si esplicita nelle sue componenti costitutive che sono la dottrina



del giudizio, ben nota nella corrente maréchaliana, e quella del Vorgriff piu propria di Rahner e meno nota.
Vediamole, seguendo I’articolarsi del testo.

Dunque, secondo Rahner, la questione dell’essere appartiene necessariamente all’esistenza umana,
poiché essa & contenuta in ogni proposizione (Satz) che I’'uomo pensa e dice, senza il quale pensare e parlare
I’uomo non puo essere in modo umano. Si presti ora attenzione al modo del tutto singolare della deduzione
trascendentale del Rahner per fondare a partire dall’'uomo o anche, come si esprime Rahner, nella esistenza®
dell’uomo I’oggettivita ossia il riferimento all’«in-sé» da parte del conoscere. Egli infatti spiega che «...ogni
affermazione € un’affermazione sopra un ente (Seiende) determinato e si compie cosi sullo sfondo
(Hintergrund) di un sapere precedente, benché inespresso, dell’essere in generale. Infatti ogni vera
proposizione, ogni giudizio e ogni agire riflesso®” non & soltanto la sintesi di due concetti con la pretesa della
validita di questa sintesi, ma [€] il riferimento di tale sintesi mentale a un in-sé di cui essa esprime il valore e
compie la sintesi oggettiva».®® Per Rahner quindi la simplex apprehensio & pura astrazione, avulsa dal
contatto con il reale, che egli non ammette: fedele all’ispirazione kantiana, egli fa cominciare effettivamente
sia il conoscere sia I’agire con la sintesi del giudizio. Invece di cominciare come san Tommaso con
I’apprensione del plesso dialettica di ens, nel quale si esprime in una connessione necessaria e fondante sia
I’esigenza (presente) del contenuto (essenza) come anche la sua effettiva realta grazie all’implicazione nel
plesso di ens dell’atto di essere, Rahner svolge fino in fondo il suo errore iniziale dell’unita di sensibilita e
intelletto. E importante che egli si richiami alla necessita che la sintesi mentale del giudizio si riferisca all’in-
sé della realta, ma nella sua teoria del giudizio come primum ontologicum si ha che ambedue i momenti, il
contenuto e I’atto, costituiscono un’unita a circolo chiuso: la sensibilita rahneriana opera soltanto la
continuita di spazio e tempo come in Kant, I’intelligenza poi fornisce con I’essere in generale la connessione
della copula verbale. Il riferimento all’in-sé allora & un pezzo estraneo, senza fondamento, nel realismo
critico rahneriano: lo spazio formale e il tempo formale sono condizioni soggettive a priori della possibilita
dell’esperienza, I’essere poi come Vorgriff & I’apriori imprescindibile come possibilita presupposta e percio
fondante ogni connessione. La «sintesi oggettiva» di cui parla Rahner ha, come nel kantismo, significato
formale e non reale; & un’oggettivita che si determina ed esplica a partire dalla soggettivita, costruita di volta
in volta dall’'uomo per I’'uomo. Il rapporto all’in-sé & la presenza dell’essere stesso, e questa & possibile
soltanto se si fa il cominciamento con I’ens tomistico ch’e il plesso intensivo radicale, cioé solo se la prima
apprehensio non é simplex ma composita ossia il plesso che contiene in atto la presenza del contenuto con il
riferimento in atto alla realta —id quod habet esse. Percio —ma ci ritorneremo fra poco— I’essere rahneriano
come anticipo della connessione trascendentale® & sterile, perché puramente formale, ossia scaturiente dalla
soggettivita trascendentale. Ed é senza fondamento percio la sua contorta e insieme illuminante spiegazione:
«Quest’apertura dello spazio di un “in-sé”, nella quale & posta [come] operante la relazione la sintesi di
soggetto-predicato della proposizione, non ¢ altro che il precedente sapere sull’essere in generale». Se non
che, osserviamo, un siffatto sapere precedente o Vorgriff dell’essere non sorge in (con, mediante...) il
rapporto alla realta in atto, com’e per I’ens tomistico, ma lo precede per I’appunto come lo Ich denke
Uberhaupt precede e fonda I’attuazione delle funzioni categoriali. Quindi, un circolo chiuso, come riconosce

lo stesso Rahner in un’aggiunta della ed. 2 di HW al testo precedente: «...grazie al quale sapere



[comprensione dell’essere] I’uomo esiste, cosi che I’'uomo non deve quasi in generale essere prima portato
“all’essere”, ma & la sua comprensione dell’essere gia data in lui che deve essere “portata a se stessa”».
Quindi, & un’apertura dentro le possibilita della soggettivita, ch’é percio la chiusura nell’immanenza del
soggetto che compie nella riflessione trascendentale il suo intero ciclo dalla sfera della sensibilita fino
all’attuazione della liberta.

Segue un rapido accenno alla posizione di san Tommaso, nel quale Rahner con il suo stile ellittico e
ambiguo esprime consonanza e dissonanza, un testo stonato ma significativo e decisivo per valutare il
significato e la consistenza della sua ermeneutica tomistica. Rahner infatti dichiara: «Similmente anche per
Tommaso la conoscenza dell’essere in generale non ¢ il risultato conseguente alla conoscenza di qualcosa di
singolo [preso] di volta in volta per s€, ma [costituisce] il suo fondamento antecedente [naturalmente non in
una priorita temporale]; una proposizione la quale ovviamente si riferisce alla comprensione dell’essere
immediata ed inespressa non a quella riflessa. Solo nella conoscenza riflessa di una metafisica essa
[comprensione dell’essere] diventa oggetto a cui mira la conoscenza e per questo disponibile
concettualmente».” Il testo contiene due affermazioni distinte: una si riferisce alla concezione tomistica
dell’essere, I’altra riguarda il locus od ortus della nozione di essere secondo lo stesso Rahner.

a) Per san Tommaso la nozione di ens non ¢ affatto posteriore alla conoscenza dei singoli particolari,
non deriva cioe per astrazione dalle precedenti conoscenze dei particolari ma le precede come fondamento;
per Rahner non si tratterebbe di priorita temporale, ma i testi tomistici e la finezza dell’osservazione
tomistica fanno pensare senza incertezza a una priorita anche temporale. La nozione di ens sta agli albori
della coscienza, immersa nella confusione e avvolta nella foschia dell’aurora, come il sole dell’anima, che lo
sviluppo del giorno della vita tende a diradare. La clausola di Rahner vuole escludere la concezione
nominalistico-suareziana che poneva come primum cognitum il singolo materiale e poneva I’idea dell’essere
come estrema rarefazione formale al termine dei processi astrattivi. Rahner giustamente la respinge, come
I’ha respinta il pensiero moderno, e Kant soprattutto, e con movimento diametralmente opposto la pone al
principio, non pero come plesso di conoscenza attuale bensi come I’elemento a priori, ossia come
«possibilita» fondante cioe trascendentale per porre nella sintesi fra soggetto e predicato lo «é» (ist) del
giudizio. Cosi Rahner ha sbattuto contro Scilla per aver voluto evitare Cariddi. L apprensione dell’ens™
tomistico € il primum fundans immediato che e richiesto a tutti i livelli della coscienza per tenerla stretta al
reale secondo I’esigenza della avlh,3eia parmenidea: I’espressione tomistica dell’ens & non solo
autentico conoscere in atto ma il fondamento basale permanente cioé sempre presente di ogni conoscere, in
un modo piu 0 meno prossimo, secondo che si tratti di scienze reali o puramente formali (p. es. la logica, le
matematiche...). Perci0o I’osservazione seguente di Rahner che il riconoscimento della precomprensione
come fondamento appartiene alla conoscenza riflessa e non a quella immediata, si applica alla sua nozione di
essere vuoto formale-funzionale e non all’ens reale tomistico.

b) Altrettanto dicasi allora per la dichiarazione fatta da Rahner circa il locus od ortus della nozione
di essere, ossia che tale nozione viene scoperta e resa disponibile concettualmente solo nella riflessione
metafisica sul giudizio. Questo pud essere inevitabile nella concezione immanentistica del Rahner, che

concepisce I’essere come la formalizzazione dello «&» copulante e lo afferma secondo un processo di



riduzione al fondamento dell’attivita giudicante: ma una simile dichiarazione non fa che mettere in evidenza
il cerchio dell’immanenza nel quale —una volta negata ogni forma di intuizione e percio di contatto diretto
della coscienza con il reale- il momento di recettivita € riservato alla sensibilita formale (spazio-tempo),
mentre I’intelligenza € essenzialmente I’attivita sintetica di affermare e negare mediante I’attribuzione
dell’essere.

La conclusione ha valore di bilancio e di programma insieme: «Brevemente, sempre con il pensiero
umano € presente alla coscienza un sapere inespresso dell’essere come la condizione di ogni conoscenza che
verte sulla realta singola esistente. Ma con questo di conseguenza & posta sempre la questione di cio che sia
pertanto questo essere la cui coscienza concomitante accompagna ogni atteggiarsi del conoscere e dell’agire
con i singoli oggetti della conoscenza e dell’azione. La questione dell’essere accade quindi necessariamente
nell’esistenza dell’'uomo».” Un accadere che & attuarsi della messa in atto della soggettivita umana: questa —
e altro non puo essere nella posizione rahneriana— € I’essenza ultima dell’antropologia trascendentale che a
sua volta costituisce I’essenza della metafisica e della stessa teologia e da I’unica chiave per I’accesso
all’ascolto (Horchen) della Rivelazione storica. Ma il testo rahneriano, con tutti i vantaggi della coerenza,
non & scevro di oscuritd. Anzitutto la conoscenza antecedente dell’essere & dichiarata una «comprensione
inespressa» (unausdriickliches Seinsverstéandnis), che nello stesso contesto rahneriano resta doppiamente
contraddittoria. Infatti il noema «essere» & —a differenza di quello di ens— il pit semplice e rarefatto che ¢
attuato ed espresso in ogni giudizio non solo del verbo essere ma di ogni verbo; p. es.: «ll califfo Ali
cammina, pensa, da fuoco alla biblioteca di Alessandria...» equivale a: «...e camminante, pensante,
bruciante». Quindi I’essere non solo non & I’inespresso ma I’esprimente katV evxoch,n. Capisco d’altra
parte che Rahner non pud ammetterlo come «espresso» perché egli lo trova e lo fonda —come si € visto—
mediante I’analisi trascendentale del giudizio: ma questo non fa che chiarire I’impasse in cui si € ficcato con
il suo semikantismo. Poi —e non si tratta di meticolosita né di ostinazione critica ma di inchiesta e richiesta di
coerenza— come puod essere inespressa la conoscenza dell’essere se € subito dichiarata «...la condizione di
ogni conoscenza che verte sulla realta singola esistente»? Un sapere inespresso non pud condizionare
alcunché nella sfera della coscienza né del conoscere né dell’agire, che sono i modi fondamentali
dell’attuazione di presenza del soggetto nel mondo. In un imbarazzo analogo si era trovato Kant quando,
dopo aver affermato la priorita trascendentale che compete all’lch denke Uberhaupt, che «deve poter
accompagnare tutte le mie rappresentazioni»,” aveva poi negato che I’io come tale potesse essere oggetto
proprio di conoscenza.’™

Rahner ora riprende espressamente questa posizione kantiana, ponendo come ultima questione quella
di sapere «cosa sia questo essere la cui coscienza concomitante accompagna ogni atteggiarsi del conoscere e
dell’agire con i singoli oggetti della conoscenza e dell’azione».” Qui, osserviamo, una delle due: o I’essere —
come si afferma— é presente alla coscienza concomitante, e allora non pud essere inespresso ma € I’espresso
esprimente radicale mediante il quale si esprimono —con il rapporto sostenuto appunto dall’essere— soggetto
e predicato. Oppure emergono solo soggetto e predicato, come portanti il rapporto stesso, e allora non resta

che il... lasciarsi essere nello scorrere eterno della natura come si pensava nel fato antico, o nell’accadere



puro della storia come vogliono la fenomenologia e lo storicismo contemporaneo che conferiscono al fatto
I’unica dimensione dell’orizzontalita umana. Da fato a fatto.

La posizione di Kant e perentoria: gli oggetti e I’«lo penso» si danno I’'uno per (con) I’altro in un
rapporto necessario inscindibile. Infatti come «...non basta pensare per conoscere qualche oggetto ma solo
per questo che io determino una intuizione data con riguardo all’unita della coscienza in cui consiste ogni
pensiero, i0 posso conoscere qualche oggetto». L’lo dell’appercezione é funzione, anzi funzione delle
funzioni (categorie), funzione oggettivante soggettiva (trascendentale), ed esso percid non puo mai diventare
0ggetto, un’essenza sussistente per se stessa, una sostanza ovvero predicato del reale. Il concetto di sostanza
infatti si rapporta sempre alle intuizioni che per me non sono possibili altrimenti che in modo sensibile e
stanno quindi del tutto fuori del campo dell’intelletto e del suo pensiero. Questa & la ragione formale per
Kant dell’impossibilita di conoscere la sostanzialita dell’lo. La ragione materiale & che per Kant 1’1o non pud
essere riconosciuto come sostanza, poiché il concetto di sostanza si rapporta sempre alle intuizioni, le quali
per me non possono venire che dai sensi esterni, nell’ambito dei quali si chiude percio il mondo
dell’oggettivita e della realta. Ancora: «ll principio di identita di me stesso in ogni molteplicita, di cui io
sono cosciente, € una proposizione altrettanto giacente nei concetti stessi, quindi analitica: ma questa identita
del soggetto, di cui io posso diventare cosciente in tutte le rappresentazioni, non coglie I’intuizione del
medesimo [soggetto], con cui esso & dato come oggetto, non pud quindi neanche significare I’identita della
persona». L’identita dell’io e formula funzionale in senso necessariamente centrifugo, per cosi dire, non
centripeto: cioé essa € centrata sulla sfera degli oggetti del mondo sensibile. Infine, e I’osservazione acuisce
il senso proprio del trascendentale: «lo distinguo la mia esistenza propria di una essenza pensante dalle altre
cose fuori di me: le altre cose infatti sono quelle che io penso come distinte da me. Tuttavia io non so affatto
se questa coscienza di me stesso sia possibile senza le cose fuori di me mediante le quali mi sono date le
rappresentazioni: se io quindi possa esistere semplicemente come essenza pensante (Senza essere uomo)».
In altre parole: la funzione categoriale dell’Ich denke di Kant si ripete in e con il Sein del Vorgriff di Rahner.

Un siffatto Sein «non é» per sé, perché I’essere compete agli oggetti che il soggetto attinge mediante
la funzione del giudizio. Fuori e prima del giudizio I’essere non si da in nessun modo: I’essere ¢ il
manifestarsi dell’attuarsi del giudizio, é I’attuarsi del giudizio o piu esattamente il realizzarsi del soggetto nel
giudizio. E questo il significato ontologico dell’unita di essere e pensare, da cui parte Rahner. Per Rahner,
come per Kant, la sensibilita sola é ricevente ed é ricevente, si badi bene, secondo le forme dell’Estetica
kantiana della «continuita» (spazio e tempo della imaginatio) rispetto alle quali soltanto c’é la consistenza
dell’oggettivita del conoscere in Kant e dell’essere in Rahner. 1l Sein di Rahner & come il Denken di Kant: il
fatto che nel Sein di Rahner sia scomparso I’Ich aggrava la posizione di Rahner, che si pone al termine della
parabola heideggeriana dissolvitrice dell’essere nell’accadere puro apersonale. Se il conoscere allora &
I’essere, il comportarsi del conoscere pone i modi dell’essere: non si vede neanche come Rahner possa
distinguere fra loro conoscere e agire (Wissen und Handeln). Piu coerentemente, la filosofia contemporanea

di ogni indirizzo li identifica. Li identifica in realta anche Rahner anche se non lo dice apertamente.

4. L’IDENTITA TRASCENDENTALE DI ESSERE E CONOSCERE.



Il capovolgimento della metafisica tomistica in analitica esistenziale ¢ operato dal Rahner sulla
nozione fondamentale e tradizionale che il conoscere sia una «perfezione» (perfectio) del soggetto cioé di un
ente di natura speciale il quale —secondo san Tommaso e il pensiero cristiano— passa all’atto del conoscere in
quanto ha gia la propria realta o natura sostanziale diversa dalle nature non conoscenti. Il conoscere quindi,
come ogni operare, € per san Tommaso un modo di «essere secondo» che si fonda sull’essere primo che ¢ la

realta sostanziale del conoscente o come puro spirito o come spirito incarnato com’e I’uomo.

1) L’«attualita» dell’essere come attuazione del conoscere.

Rahner fa invece scivolare per gradi questa concezione realista del conoscere nell’immanentismo
esistenziale: la perfectio dell’intendere qualifica il soggetto come essente, ossia, come si esprime Rahner,
afferma una «realta ontologica dell’intelletto come di un essente». In altre parole e altrimenti, Rahner trova
tutto opaco nella dottrina tradizionale, il soggetto conoscente € ed € detto essente grazie all’attuarsi del
conoscere: cosi I’'uomo é identico al conoscere, nel senso di «poter conoscere e conoscibilita» (Sein als
Erkennenkdnnen und Erkennbarkeit): cosi Rahner respinge energicamente la nozione del conoscere come
«intenzionalita» ossia «come puro riferimento di un conoscente a un oggetto da esso diverso».” 1l
riferimento del conoscere & immanente al soggetto in senso forte: esso consiste nell’«essere-con-sé»
(Beisicksein) del conoscente e questo essere con sé —si badi bene— € I’essere dell’essente.

Rahner € convinto che é questo il significato della convertibilita di ens e verum e del principio:

«Unumquodque est cognoscibile in quantum est ens actu».”.

Egli infatti pone che la corrispondenza
semantica di ens e verum sia tutta a vantaggio del verum e si trasformi in rapporto di dipendenza la quale
porta all’identita nella forma di dipendenza dello ens dal verum. Ecco la formula che gia conosciamo:
«Conoscere ¢ I’essere-con-se dell’essere e questo essere con sé € I’essere dell’essente. L’entita (la potenza di
essere) dell’essere di un essente si determina pertanto per Tommaso mediante la reditio super seipsum, la
potenza di essere secondo il grado della possibilita di poter essere con sé».” Che significa mai tutto questo?
Ecco I’itinerario rahneriano, ch’e molto lineare e vuole appoggiarsi a precisi testi tomistici:
(Principio fondamentale): «Intelligibile enim et intellectum oportet proportionata esse, et unius
generis, cum intellectus et intelligibile in actu sint unum».%° La versione-commento di Rahner & sintomatica.
Anzitutto quando san Tommaso dice «...oportet proportionata esse» Rahner aggiunge: «non pero soltanto
guesto, ma anche unius generis», traducendo unius generis stranamente con «di una unica origine» (eines
einzigen Ursprungs), ossia che essere e conoscere nascono insieme ossia sorgono per un identico processo.
Fermiamoci un po’ su questa prima distorsione. Essa ha un senso ovvio per Rahner, secondo il quale I’essere
sorge mediante I’atto del giudicare, ma completamente estraneo al testo: anzitutto non si puo dire che
sorgano insieme il conoscere (= il giudicare, per Rahner) e I’essere, poiché I’essere & il fondamento della
predicazione in quanto la simplex apprehensio precede e fonda il giudizio; poi, in generale, I’esse del
conoscere suppone tanto per la simplex apprehensio (che é la prima tappa del conoscere, trascurata dalla
Neoscolastica neokantiana e dal Rahner) come per il giudizio I’ens reale la cui molteplicita di essere

(partecipazione) fonda la molteplicita della predicazione (analogia). La soppressione della dipendenza del



giudizio dalla simplex apprehensio da alla soggettivita del conoscere la qualita creativa dell’unica forma di
essere rimanente, che e quella immanente al giudizio stesso. Diversamente invece in san Tommaso, che
riversa con il Filosofo sull’essere in sé delle cose il fondamento della verita delle cose: infatti la misura (e il
criterio) della verita e falsita, nell’affermazione o negazione, € I’essere e il non-essere delle cose stesse —chi
afferma la separazione di cio che & separato nelle cose o I’'unione di cid che € unito nelle cose afferma la
verita, mentre chi afferma come separato cio che € unito oppure come unito cio che é separato, costui & nella
falsita. San Tommaso percio conclude: «Non enim ideo tu es albus, quia nos vere existimamus te esse album;
sed e converso, ideo existimamus te album, quia tu es albus. Unde manifestum est, quod dispositio rei est
causa veritatis in opinione et oratione».® Il testo & perentorio ed & gravido di conseguenze per il realismo
che san Tommaso si affretta a esporre sulla trama del testo aristotelico.

La prima conseguenza ¢ la demolizione del fondamento sul quale Rahner aveva dedotto dall’unita
nella definizione (specie) di genere e differenza I’unita onto-gnoseologica di sensibilita e intelligenza. Per
san Tommaso il riferimento & di una complessita dialettica proporzionale ai rapporti reali ai quali I’attivita
del giudizio rimanda. Riprendendo e svolgendo infatti il principio precedente —«Oportet enim veritatem et
falsitatem quae est in oratione vel opinione, reduci ad dispositionem rei sicut ad causam. Cum autem
intellectus compositionem format, accipit duo, quorum unum se habet ut formale respectu alterius: unde
accipit id ut in alio existens, propter quod praedicata tenentur formaliter»— san Tommaso esige che a ogni
composizione (o divisione) noetica corrisponda per fondamento una composizione (o separazione) reale: «Et
ideo, si talis operatio intellectus ad rem debeat reduci sicut ad causam, oportet quod in compositis
substantiis ipsa compositio formae ad materiam, aut eius quod se habet per modum formae et materiae, vel
etiam compositio accidentis ad subiectum, respondeat quasi fundamentum et causa veritatis, compositioni,
quam intellectus interius format et exprimit voce. Sicut cum dico, Socrates est homo, veritas huius
enunciationis causatur ex compositione formae humanae ad materiam individualem, per quam Socrates est
hic homo: et cum dico, homo est albus, causa veritatis est compositio albedinis ad subiectum: et similiter est
in aliis».®? Lungi quindi dall’essere il giudizio il luogo di nascita dell’essere, I’essere (su cui verte la sintesi)
del giudizio presuppone I’essere delle cose in sé e la prima presenza che esse hanno nella simplex
apprehensio.

L’attivismo o dinamismo gnoseologico del Rahner, che assorbe nell’essere del giudizio I’essere della
realta, elimina necessariamente il problema dell’errore —una volta tagliato il cordone ombelicale della
simplex apprehensio con la realta, I’essere del giudizio non ha tribunale alcuno, poiché la sua verita é
semplicemente I’attuarsi o non attuarsi. Diversamente nel realismo, secondo il quale il pensiero deve sempre
fare i conti con la realta che ¢ il suo banco di prova: «Si compositio et divisio rei est causa veritatis et
falsitatis in opinione et oratione, necesse est quod secundum differentiam compositionis et divisionis eius
guod est in rebus, est differentia veritatis et falsitatis in opinione et oratione. In rebus autem talis differentia
invenitur circa compositionem et divisionem: quod quaedam semper componuntur, et impossibile est ea
dividi».®* San Tommaso, in questa prospettiva puo ben parlare di «unione» che si trova realizzata dalla
composizione del giudizio: essa perd non significa affatto I'unita di sensibilita e intelligenza, né di

conseguenza I’identita di essere e conoscere.



Giustamente allora I’essere del giudizio pud essere detto «problematico»,® ma solo a patto che non
sia problematico I’ens della simplex apprehensio cosi da poter fondare la reflexio su cio che dev’essere in sé
consistente e incontrovertibile per giudicare in ultima istanza della verita e falsita: «Esse autem, in quo
consistit compositio intellectus, ut affirmatio, compositionem quamdam et unionem indicat: non esse vero,
quod significat negatio, tollit compositionem, et designat pluralitatem et diversitatem». La «questionabilita
dell’essere», nel senso di possibilita dell’errore come la intende san Tommaso, pu0 attingere solo le realta
composte e contingenti, non le semplici immateriali (gli spiriti senza materia) e percid necessarie: «Unde
manifestum est, quod in his, quae contingit componi et dividi, una et eadem oratio sit quandoque vera,
guandoque falsa; sicut haec oratio, Socrates sedet, est vera eo sedente, eadem autem falsa eo surgente. Et
similiter est de opinione. Sed in his quae non possumus aliter se habere, scilicet quae semper componuntur
vel dividuntur, non est possibile quod eadem opinio vel oratio quandoque sit vera, quandoque falsa; sed
guae est vera, semper est vera; et quae est falsa, semper est falsa. Sicut haec est vera, homo est animal; haec
autem falsa, homo est asinus».* Tale la dialettica della verita del giudizio secondo san Tommaso, per il
quale I’attuarsi del giudizio e fondato e non fondante secondo ambedue le direzioni od orizzonti dell’attuarsi
trascendentale dell’ente, cioé sia rispetto alla predicazione riguardante I’essenza sia rispetto all’esse. Nel
seguito del commento tomistico si mostra come questa dottrina si connette con I’essenza stessa del realismo
metafisico di cui Aristotele ha dato la struttura nei trattati sulla metafisica della sostanza per far risaltare
ancora una volta il carattere fondamentale di verita che compete alla simplex apprehensio di cui il kantiano
Rahner si e completamente disinteressato: la verita nella simplex apprehensio ha significato e valore
materiale di fondamento, quella verita che a suo modo compete anche al senso,® grazie alla quale assume

valore oggettivante la conversio ad phantasmata nell’autentica prospettiva tomistica.

2) L’attualita dell’essere identica al realizzarsi del conoscere.

All’arbitrio di tradurre —nel testo tomistico preso dal prologo al commento alla Metafisica—
I’espressione unius generis con eines einzigen Ursprungs, fa riscontro la spiegazione dell’espressione
tomistica seguente: «cum intellectus et intelligibile in actu sint unum» con la parafrasi barocca: «poiché
altrimenti I’unita di fatto di essere e conoscere nel conoscere attuale non potrebbe essere resa comprensibile
nella sua possibilita».® La chiosa rahneriana sposta completamente il significato del principio tomistico, il
quale afferma semplicemente ed essenzialmente che «I’intelletto in atto e I’intelligibile in atto sono la stessa
cosa», per la ragione elementare che I’intelletto in potenza e I’intelligibile in potenza sono separati e si
uniscono in quanto, passando all’atto, si attuano scambievolmente: I’intelligibile attua I’intelletto sul piano
oggettivo (facendosi presente in modo immateriale: la species) e I’intelletto attua I’intelligibile sul piano
soggettivo (operando quella presenza: mediante I’astrazione, I’assimilazione, la riflessione... dell’intelletto
agente e possibile).

San Tommaso percio distingue I’essere naturale e I’essere conoscitivo dal fatto che il primo é attuato
da una forma naturale (p. es. I’anima dell’uomo) e il secondo invece da una forma intenzionale o somiglianza
della cosa conosciuta nel conoscente: «Sciendum est autem, quod cum quaelibet cognitio perficiatur per hoc

guod similitudo rei cognitae est in cognoscente; sicut perfectio rei cognitae consistit in hoc quod habet talem



formam per quam est res talis, ita perfectio cognitionis consistit in hoc, quod habet similitudinem formae
praedictae. Ex hoc autem, quod res cognita habet formam sibi debitam, dicitur esse bona; et ex hoc, quod
aliqguem defectum habet, dicitur esse mala. Et eodem modo ex hoc quod cognoscens habet similitudinem rei
cognitae, dicitur habere veram cognitionem: ex hoc vero, quod deficit a tali similitudine, dicitur falsam
cognitionem habere. Sicut ergo bonum et malum designant perfectiones, quae sunt in rebus, ita verum et
falsum designant perfectiones cognitionum».® Si puo dire allora che I’essere com’é affermato dal giudizio —
la verita e la falsita— € di natura «terziaria», poiché suppone la presenza della forma oggettiva presente nella
simplex apprehensio e la presenza reale delle cose a cui si rivolge la simplex apprehensio e in dipendenza di
essa lo stesso giudizio della riflessione.

Dove san Tommaso distingue tre gradi o modi di essere, Rahner ne pone uno solo, quello del
giudizio, saltando percio a pie’ pari i due gradi fondanti della simplex apprehensio e dell’essere naturale
estramentale. Rahner non ha saputo né poteva citare un solo testo tomistico a favore della sua tesi
dell’identita cosi intesa di essere e conoscere: san Tommaso approfondisce la natura dell’assimilazione

conoscitiva in se stessa e in dipendenza del grado metafisico dei conoscenti. Vediamo I’esegesi rahneriana:

a) Uno dei tre testi principali® & introdotto in forma tronca e fuori contesto; cioé: «ldem est
intellectus et quod intelligitur»,® ove manca la protasi: «In his quae sunt sine materia», poiché I’essere e la
natura degli spiriti creati per la loro spiritualita assoluta e trasparente immediatamente all’intelletto, a
differenza dell’uomo che deve prima astrarre la specie intelligibile dai sensibili. Il significato del testo citato
procede in san Tommaso secondo I’armonia dei principi ora indicati: «Sicut sensus in actu est sensibile in
actu, ut dicitur in Il De anima, non ita quod ipsa vis sensitiva sit ipsa similitudo sensibilis quae est in sensu,
sed quia ex utroque fit unum sicut ex actu et potentia; ita et intellectus in actu dicitur esse intellectum in
actu, non quod substantia intellectus sit ipsa similitudo per quam intelligit, sed quia illa similitudo est forma
eius. ldem est autem quod dicitur in his quae sunt sine materia, idem est intellectus et quod intelligitur, ac si
diceretur quod intellectus in actu est intellectum in actu: ex hoc enim aliquid est intellectum in actu quod est
immateriale».” Le essenze materiali nella conoscenza umana ottengono I’immaterialita conoscitiva mediante
I’astrazione. Di qui la vasta gamma delle espressioni tomistiche, taciute dal Rahner:

«Actio intellectus consistit in hoc, quod ratio rei intellectae est in intelligente»;*

«Intellectus fit in actu per hoc, quod res intellecta est in intellectu secundum suam similitudinem»;*

«Intellectus et intelligibile in actu sunt unum»;*

«Intellectus in actu dicitur esse intellectum in actu».®

b) L’altro testo afferma un principio ovvio: «Intellectum est perfectio intelligentis».*® Infatti il
conoscere & un’operazione del soggetto, ossia un atto secondo —I’atto primo € la sua forma sostanziale e
I’esse— e il suo oggetto che e la «cosa in quanto conosciuta» (intellectum) cioe fatta presente all’anima
mediante le specie intelligibili (impressa ed espressa) conferisce una perfezione di presenza dell’oggetto al
soggetto conoscente. In ogni caso i testi tomistici suggeriscono sempre la duplice distinzione nel conoscente

fra I’ordine metafisico e quello gnoseologico, fra quello che gli antichi chiamavano I’esse ratum in natura e



I’esse cognitum in mente, cosi da far dire a san Tommaso: «Intelligibilia non sunt propter intellectus
intelligentes ipsa, sed magis intelligibilia sunt fines et perfectiones intellectuum».”” Il momento poi perfettivo
costitutivo del conoscere € dato soprattutto dal ricevere la forma intelligibile senza la quale nelle creature e
specialmente nell’'uomo il semplice atto d’intendere non sarebbe possibile perché sarebbe a vuoto:
«Intelligere aliquo tripliciter dicimur: Uno modo, sicut intelligimus intellectu, qui est virtus a qua egreditur
talis operatio: unde et ipse intellectus intelligere dicitur, et ipsum intelligere intellectus fit intelligere
nostrum. —Alio modo, sicut specie intelligibili: qua quidem dicimur intelligere, non quasi ipsa intelligat, sed
quia vis intellectiva per eam perficitur in actu, sicut vis visiva per speciem coloris. —Tertio modo, sicut medio
per cuius cognitionem devenimus in cognitionem alterius».®® Questa species intelligibilis (impressa) che
I’intelletto agente offre all’intelletto possibile diventa species intellecta (expressa) nell’intelletto possibile e
si dice intentio intellecta o anche verbum interius (mentis): «lpsum enim intelligere non perficitur nisi
aliquid in mente intelligentis concipiatur, quod dicitur verbum; non enim dicimur intelligere, sed cogitare ad
intelligendum, antequam conceptio aliqua in mente nostra stabiliatur».*

La natura e funzione del verbum, al quale si richiama anche Rahner, & posta al centro della dialettica
fra essere e conoscere: «Dico autem intentionem intellectam id quod intellectus in seipso concipit de re
intellecta. Quae quidem in nobis neque est ipsa res quae intelligitur, neque est ipsa substantia intellectus;
sed est quaedam similitudo concepta in intellectu de re intellecta, quam voces exteriores significant; unde et
ipsa intentio verbum interius nominatur, quod est exteriori verbo significatum. Et quidem quod praedicta
intentio non sit in nobis res intellecta, inde apparet quod aliud est intelligere rem, et aliud est intelligere
ipsam intentionem intellectam, quod intellectus facit dum super suum opus reflectitur: unde et aliae scientiae
sunt de rebus, et aliae de intentionibus intellectis. Quod autem intentio intellecta non sit ipse intellectus in
nobis, ex hoc patet quod esse intentionis intellectae in ipso intelligi consistit: non autem esse intellectus
nostri, cuius esse non est suum intelligere». Piu sotto si precisa la natura e funzione della intentio intellecta:
«Omne autem intellectum, in quantum intellectum, oportet esse in intelligente... Intellectum autem in
intelligente est intentio intellecta et verbum... sicut lapis in intellectu est lapis intellectus». Ancora, con il
ritmo di approfondimento ascendente che & proprio di questo mirabile capitolo: «Est autem de ratione
interioris verbi, quod est intentio intellecta, quod procedat ab intelligente secundum suum intelligere, cum sit
quasi terminus intellectualis operationis: intellectus enim intelligendo concipit et format intentionem sive
rationem intellectam, quae est interius verbum».'® E il verbum in intellectu conceptum & detto imago vel
exemplar substantiae rei intellectae. Il mirabile testo ci offre la prospettiva metafisica di fondo per contestare

all’interpretazione rahneriana unilineare (identificazione) dell’esse tomistico a partire dal conoscere.

c) La contestazione é che, nella dinamica di uno spirito finito, I’atto dell’intendere (come del volere
e, nell’'uomo, del sentire, del vivere vegetativo...) & realmente distinto dall’essere a doppio livello: & distinto
dalla sostanza del conoscente, p. es. dall’umanita e dall’anima, e nell’'uomo dallo stesso principio formale e
oggetto immanente (species intelligibilis e la intentio intellecta). L’unum o identita fra il conoscente e il
conosciuto nell’atto del conoscere é valido per san Tommaso in quanto sottende e sottintende la distinzione

reale al livello costitutivo dell’ente fra I’essenza (I’anima) e I’esse, e al livello dinamico fra I’anima e le



facolta come fra le facolta e gli atti."™ E nella fondazione o genesi trascendentale I’ordine & inverso: la
distinzione nella creatura degli atti dalle facolta rimanda alla distinzione delle facolta dall’anima, questa poi
ha la sua prima e ultima radice nella Diremtion e composizione originaria di essenza ed esse. Questa &
riconosciuta come la tesi ultima distintiva risolutiva della metafisica tomistica.

E fondamentale per san Tommaso che solo in Dio, atto puro, non ¢’¢ distinzione alcuna fra I’esse
naturale e I’intelligere: «...oportet quod substantia intellectus divini sit ipsum suum intelligere, quod est
actus intellectus; esse autem Verbi interius concepti, sive intentionis intellectae, est ipsum suum intelligi.
Idem ergo esse est Verbi divini, et intellectus divini; et per consequens ipsius Dei, qui est suus intellectus.
Esse autem Dei [é il fondamento metafisico risolvente nell’identita] est eius essentia vel natura».
Diversamente nell’'uomo (e in ogni intelligenza finita): «Non autem sic est de verbo intellectus humani. Cum
enim intellectus noster seipsum intelligit, aliud est esse intellectus, et aliud ipsum eius intelligere: substantia
enim intellectus erat in potentia intelligens antequam intelligeret actu. Sequitur ergo quod aliud sit esse
intentionis intellectae, et aliud intellectus ipsius: cum intentionis intellectae esse sit ipsum intelligi». La
profondita misteriosa pertanto dell’identita intenzionale nel conoscere creato presuppone nel suo stesso
attuarsi la distinzione reale dei principi nell’ordine sia costitutivo sia dinamico. E nell’ordine costitutivo la
distinzione fondamentale € la Diremtion all’interno della realta finita in ratione entis, che ¢ la ragione prima
delle altre distinzioni e costituisce la differenza fondamentale della creatura da Dio: «Ea quae in creaturis
divisa sunt, in Deo simpliciter unum esse: sicut in creatura aliud est essentia et esse; et in quibusdam est
etiam aliud quod subsistit in sua essentia, et eius essentia sive natura, nam hic homo non est sua humanitas
nec suum esse; sed Deus est sua essentia et suum esse».'® Ancora una volta, e nell’istanza pil profonda del
nostro problema, sembra quindi che Rahner si sia mosso rispetto a san Tommaso, che intende (pretende)
interpretare, per oppositam quamdam viam che € quella del trascendentale, ossia per riduzione al
trascendentale moderno, cioé alla «potenza di essere» (Seinsméachtigkeit) anticipante del soggetto che Rahner
chiama Vorgriff, il succedaneo di ibrido compromesso fra I’lch denke kantiano e il lumen (Licht)
dell’intellectus agens'® di san Tommaso.

Con siffatto principio Rahner parte con sicura baldanza nell’esposizione della dinamica di questo
capovolgimento: «Da questo risulta che il conseguire attivo, nel quale lo spirito come principium activum e
finis lascia scaturire da sé la sensibilita, deve essere assolutamente compreso come momento nella brama per
I’essere. Ma percio lo scaturire della sensibilita dallo spirito deve essere visibile come la possibilita
dell’astraente conversio ad phantasmata. L’origine della sensibilita dallo spirito & stata determinata in questo
che lo spirito nel conseguimento della sua propria compiuta costituzione essenziale verso la quale esso si
sporge, lascia scaturire da sé la sensibilita, la porta in sé in modo permanente ed essa, poiché conseguita
nello sporgersi al suo proprio compimento, la elabora in anticipo con la legittimita della propria essenza». E
grazie a questo impulso-istinto per I’essere (Begierde nach dem Sein) che si produce I’anticipazione
afferrante dell’essere (Vorgriff auf das Sein), la quale costituisce la struttura trascendentale dello spirito.
Rahner nella sua sempre mobile terminologia conclude: «In questo istinto assolutamente anticipante
permanente, in cui consiste I’abstractio, lo spirito consegue pertanto la sua sensibilita. Esso deve

conseguirla, poiché esso € soltanto impulso (intellectus possibilis). In quanto esso consegue la sensibilita sua



come condizione del suo proprio compimento, esso lo tiene (come facolta e pertanto anche nella sua propria
realta, il fantasma) in anticipo come la sua facolta sotto la legittimita di un’anticipazione dell’esse». E si
precisa: «Lo scaturire della sensibilita dallo spirito € la decisiva conversio ad phantasmata, e in quanto
questo lasciar scaturire accade nell’impulso anticipante per I’essere in generale, questa conversio ad
phantasmata & gia sempre essenzialmente abstractio, illuminatio phantasmatis per parte del lumen
intellectus agentis. 1l singolo atto sensibile e il suo oggetto vengono essenzialmente a trovarsi in una facolta
che essa stessa anche & conseguita in anticipo nell’anticipazione dell’essere, cosi che un simile atto come
determinazione di una simile facolta partecipa anche della natura della sua facolta che la consegue». Ed ora
la conclusione: «L’atto della sensibilita € anche momento in un atto dell’anticipazione dell’essere, e il suo
oggetto € cosi sempre gia astratto». Cosi si comprende I’attuarsi del processo di unificazione trascendentale
dei vari momenti del conoscere e dell’agire dello spirito.

Per Rahner tale processo spiega perché I’essere proprio dello spirito grazie alla conversio ad
phantasmata & un essere-nel-mondo (In-der-Welt-sein), un aprirsi (formale) dello spirito al mondo, grazie
appunto alla sensibilita: «Essa € in sé gia compiuto possesso del mondo (Welthabe), in essa € gia
principalmente aperto I’accesso al mondo e precisamente dallo spirito per se stesso». Quindi, & il circolo su
cui Rahner insiste da capo a fondo, lo spirito viene alla sua propria essenza cioé (ritorna) a sé come la facolta
dell’essere in generale e quindi all’apprensione attuale dell’essere solo in quanto permanente per questo che
come condizione precedente lascia scaturire da sé la sensibilita in modo che spirito e sensibilita sono
I’origine reciproca recettiva (gegenseitig empfangender Ursprung) nella forma gia indicata. Rahner intende
questa scambievole origine in senso stretto e formale secondo un circolo dello spirito sempre in atto. Infatti
in quanto la determinazione della sensibilita mediante I’oggetto esterno come tale nulla aggiunge alla sua
potenza di essere (Seinsmachtigkeit) come apertura al mondo gia compiuta, il mondo € gia sempre avuto,
anzi gia sempre conseguito dallo spirito nell’attuazione della materia prima, dell’altro. E in quanto lo spirito
afferma sempre gia I’apertura dell’essere nel tutto (Sein im Ganzen), il mondo conseguito dallo spirito sta
come aperto sensibilmente sempre gia nell’apertura spirituale dell’essere nel tutto. Ed eccoci al significato
ultimo del circolo di sensibilita e intelligenza: «Ma se la sensibilita stessa € I’origine recettiva dello spirito,
allora la realta cosciente dello spirito & oggetto di coscienza come realta della sensibilita. E allora la realta
dello spirito pud essere cosciente soltanto se la sua origine recettiva € anche compiuta realta; in altre parole,
se la sensibilita € attualmente conoscente, allora la realta dello spirito si presenta alla coscienza come quella
della compiuta realta della sensibilita. L attualita a priori dello spirito diventa cosciente come forma del dato
sensibile conscio, cioé dal phantasma (Quindi) I’origine della sensibilita dallo spirito, mediante la quale la
sensibilita stessa € I’origine recettiva dello spirito, appare come il fondamento della possibilita e della
necessita della sintesi della forma a priori dello spirito con il materiale a posteriori della sensibilita in quanto
questo é soltanto la determinazione limitante formale di un possesso a priori del mondo prodotto dallo spirito
stesso, di un’intuizione pura di spazio e tempo».'*

A questo modo Rahner ha compiuto il completo assorbimento del realismo tomistico nel
trascendentalismo kantiano attuando I’Ich denke tiberhaupt come riferimento alle forme dell’intuizione pura

—la «materia» del conoscere— che fa capo, come si € visto sopra, non alla realta del mondo turgido di qualita



varie e contrastanti le quali sostengono o insidiano la vita, ma alla quantita pura astratta che & il fondamento
del moto parimenti considerato in astratto come sintesi di spazio e tempo con i numeri e le figure astratte.
Allora si pud anche comprendere il processo radicale di unificazione'® operato da Rahner: «In quanto lo
spirito & I’origine che lascia sgorgare [da sé] la sensibilita, I’oggetto sensibile conscio &€ sempre gia astratto,
poiché esso e appreso nell’essere in generale al quale lo spirito € attirato nella produzione della sensibilita. In
quanto la sensibilita & I’origine recettiva dello spirito, & gia sempre compiuta una conversio ad phantasmata,
poiché I’essere nel tutto & avuto soltanto in un possesso del mondo di intuizione sensibile».’® Rahner, &
inutile dirlo, & convinto di aver cosi interpretato san Tommaso dall’interno dell’esigenza ultima del suo
pensiero spiegando la terminologia tomistica sull’astrazione in modo anzi piu comprensibile (verstéandlicher)
di quanto finora non sia stato fatto, soprattutto circa i rapporti fra sensibilita e intelligenza, fra imaginatio e
phantasma, fra phantasma e intellectus agens, riportando il tutto all’influsso dello stesso spirito. Ma é
appunto questa riduzione trascendentale all’attivita unica dello spirito che impone in sede di ermeneutica
tomistica le piu gravi riserve. Ma vediamo ora I'ultimo passo o fase del processo unificativo integrale
rahneriano.

La formula di tale capovolgimento del realismo tomistico in processo trascendentale vuole affermare
I’'unita e I'unificazione dell’intero processo spirituale: «L’attualita a priori dello spirito diventa cosciente
come forma del dato sensibile di coscienza, del fantasma. L’origine della sensibilita dallo spirito, mediante la
quale la sensibilita stessa € origine ricevente dello spirito, appare come il fondamento della possibilita e della
necessita della sintesi della forma a priori dello spirito col materiale a posteriori della sensibilita in quanto
questo & soltanto la determinazione formale limitante di un processo del mondo realizzato a priori dallo

spirito stesso da una pura intuizione di spazio e tempo».*”’

Ma come I’a priori funzionale del conoscere €
ispirato a Kant, cosi I’a priori ultimo ch’e posto alla radice della spinta (Begierde) del conoscere, nel senso di
un amore radicale che spinge lo spirito a Dio sembra ispirato a Max Scheler.'® Due a priori, allora? No, ma
risoluzione ultima di una convergenza ibrida, non rara nel pensiero cattolico contemporaneo, del principio
dello amor Dei agostiniano con il trascendentale della mondanita moderna. Infatti il trascendentale é ora
espresso con la formula definitiva, una formula di grande effetto... e che sembra sbucare d’improvviso:
«L’amore & cosi la luce della conoscenza del finito»,'® atto di libertd compiuta, amore di Dio. Questo
significa che «all’interno della trascendenza dello spirito finito si realizza un amore di Dio» il quale & un
momento interno della conoscenza altrettanto come sua condizione e suo fondamento.™® Come il conoscere
fonda I’essere cosi la volonta I’intelligenza e I’amore il conoscere. Cosi il problema critico del fondamento

della Trascendenza svapora nella vaporosita del sentimento.

3) La identita della emanatio, della conversio ad phantasmata, della abstractio e della reditio.

Non v’e dubbio che per san Tommaso il processo dell’astrazione costituisce il momento centrale
della sua dottrina della conoscenza, la quale si presenta, sulla scorta di Aristotele, come la posizione
intermedia e il superamento della gnoseologia materialistico-sensitiva di Democrito e di quella idealistica di
Platone. La chiave di volta & la dottrina dell’intelletto agente, che ¢ il principio illuminante i dati di

esperienza per far da (in) essi emergere i contenuti universali che sono ritenuti nello spirito mediante



I’intelletto possibile. Sulla base della dottrina tomistica dell’unita della forma sostanziale, che nell’'uomo &
I’anima spirituale, Rahner ha insistito sull’importanza decisiva e risolutiva, a suo avviso, della tesi tomistica
che nell’animale potenze inferiori derivano dalle superiori e cosi la sensibilita nell’'uomo deriva
dall’intelligenza.™™* L’unitd sostanziale nell’essere reclama pertanto una solidarietd intrinseca nell’agire e
pertanto esige un’appartenenza costitutiva «scambievole» del senso e dell’intelletto nella dinamica dello
spirito umano. Tale, nella sua formula ancora indeterminata, la tesi centrale di Rahner il cui procedere —
malgrado il dedalo di tortuosita esasperanti che esigerebbero contestazioni a ogni periodo— ci sembra
rimanga fedele alla tesi centrale.

Essa nella sua formula metodologica complessiva piu esplicita presenta in forma ascendente la
seguente progressione di identita che possiamo esprimere nei termini seguenti: I’origine della sensibilita
dall’intelletto & espressamente da comprendere come la propria conversio ad phantasmata, la conversio ad
phantasmata é lo stesso processo (Vorgang) della illustratio («astraente») phantasmatis per lumen intellectus
agentis, percio la conversio ad phantasmata é identica al processo della abstractio ed infine la abstractio &
identica alla reditio completa subjecti in seipsum.*? In altre parole, Rahner nell’analisi dello spirito umano
prende il punto di partenza dall’ordo essendi per passare all’ordo operandi e dall’appartenenza unitaria di
quello conclude all’identita di questo. Tutta la sua esegesi dei testi tomistici &€ guidata alle spalle
dall’assunzione dogmatica del principio d’immanenza, ossia dell’identita dell’essere con il conoscere ed
essere conoscente (Sein als Erkennen und Erkanntsein) ossia di presenza (Anwesenheit) alla coscienza.
Vediamo un po’ il significato di questi passaggi graduali nell’identita della sintesi dell’atto spirituale.

Ecco una delle esposizioni piu complete: «Che significa conversio ad phantasmata? Il titolo afferma
che I'universale intellettuale, la species intelligibilis in senso rigido diventa oggetto di coscienza in e per il
contenuto della coscienza sensibile e cosi in un riferimento ad esso. Si & gia mostrato che lo “intelligibile” in
senso stretto € la luce dell’intellectus agens, la struttura a priori dello spirito stesso, la quale e appresa dalla
coscienza come “forma” del contenuto sensibile della coscienza. Cosi la conversio ad phantasmata non é
altro che la illustratio phantasmatis per lumen intellectus agentis, mediante la quale la abstractio & gia
compiuta. Conversio ad phantasmata e abstractio sono momenti di un unico processo, i quali si rapportano
I’un I"altro indissolubilmente secondo una priorita scambievole». Quindi secondo san Tommaso, al dire di
Rahner, la conversio ad phantasmata in realta (sachlich) é il medesimo processo come I’astraente illustratio
phantasmatis per lumen intellectus agentis. E spiega: «In quanto la abstractio € pensabile soltanto in [leggi:
come] un “entrare” della luce dell’intellectus agens “nel” fantasma, la conversio € logicamente prima (vor)
della abstractio; in quanto la conversio come processo spirituale conscio presuppone un sapere spirituale,
quindi una abstractio, la abstractio precede la conversio. Non era strano quindi che la problematica della
abstractio e della reditio completa astraente diventasse per noi questione secondo la conversio ad
phantasmata. Ambedue esigono una comprensione del rapporto di spirito e sensibilita. Finora questo si € per
noi determinato in [come] un derivare della sensibilita dallo spirito come la sua propria facolta ch’e
contenuta in esso. E intesa con questo in fondo anche la possibilita della conversio ad phantasmata la quale
come illustratio phantasmatis per lumen intellectus agentis compie anche la abstractio e la reditio

completa?». E Rahner ricorda che per san Tommaso la presenza del fantasma non € richiesta soltanto per il



primo acquisto del sapere ma anche ogni volta che poi si voglia far uso del sapere acquisito. Rahner pensa di
essere d’accordo con I’Angelico anche quando identifica la conversio intellectus ad phantasmata con la

conversio intellectus agentis super phantasmata'™?

da cui ha inizio il sapere dell’'universale.

Ora Rahner passa a discutere un noto testo di san Tommaso™* nel quale sembra si distingua il
momento dell’illuminazione (dei fantasmi) da parte dell’intellectus agens da quello dell’astrazione (delle
specie intelligibili). Ma il problema di fondo viene prima, cioé si tratta di vedere anzitutto se la abstractio
coincida con la conversio ad phantasmata che € la tesi stessa del volume rahneriano. Secondo Rahner, la
possibilita della abstractio e della conversio sono da comprendere uniti (in einem): il problema posto era
pero se debbano essere considerati fondamentalmente identici fra loro e poi entrambi identici con la reditio
completa subjecti in seipsum. E questa identita sembra chiara per Rahner in virtu del principio neoplatonico
sopra ricordato dell’emanazione delle facolta inferiori dalle superiori: «I’origine della sensibilita dallo spirito
come la possibilizzazione dell’astraente conversio ad phantasmata»'® —un principio che egli interpreta
secondo la deduzione trascendentale kantiana che ha fornito a Rahner una spiegazione a priori
dell’astrazione stessa, piuttosto astrusa, a cui tocca tuttavia rifarsi.

Rahner prima procede da alcune ovvie affermazioni tomistiche come p. es. quella che & «in virtu
dell’intelletto agente che si conoscono anzitutto i primi principi» e I’altra meno owvia che la «abstractio
come apprensione dell’universale metafisico dev’essere un atto che [porta su] apprende in anticipo I’essere
metafisico», ch’e I’essere separato dalla materia: una siffatta comprensione per via di separazione avverrebbe
secondo san Tommaso nel giudizio, e nel (mediante il) giudizio allora che avviene I’astrazione metafisica
decisiva. Le due posizioni si integrano a vicenda: i primi principi infatti «...portano partecipando in sé la
“luce” (Licht) dell’intellectus agens» il quale usa i primi principi come strumenti «...quia per ea facit
intelligibilia actu» cioé per operare I’astrazione. Il primo oggetto di siffatta astrazione € indicato nell’esse;
I’essenza percio dell’intellectus agens € di operare un’apprensione (Erfassen) dell’esse, e questa apprensione
anticipante (Vorgriff) dell’esse € la condizione della possibilita della abstractio di ogni essenza (forma,
guidditas) universale generale. Rahner chiama questo portarsi dell’intelletto agente all’esse con il termine
neoplatonico di excessus: quindi I’excessus su (auf) I’esse si presenta semplicemente come I’espressione
metafisica essenziale e unica della natura intima dell’intellectus agens. Percio egli traduce I’espressione
aristotelica che «I’intelletto possibile & id quo est omnia fieri» con la frase ermetica: «Lo spirito & I’essere
semplicemente in possibilita». Una frase ambigua la cui spiegazione diventa sconcertante: «Esso (Geist =
spirito) € quadammodo (cioe nella possibilita e riferimento) omnia. Il diventar cosciente della sua realta a
priori & pertanto I’anticipazione afferrante (Vorgriff) della coscienza sull’esse assolutamente e viceversa».
Qui sta il nucleo della fondazione trascendentale rahneriana della verita del conoscere umano. In questa
fondazione, lo ricorda espressamente Rahner, ha la sua applicazione il principio della finalita trascendentale,
il quale opera, come si e gia indicato, nel «derivare della sensibilita dall’intelligenza» —che qui € detta
intellectus possibilis— il quale tende percio naturalmente, come ogni ente, al proprio bonum, che ¢ il verum,
ossia all’afferramento dell’esse. Cosi la vita dello spirito si chiude nel circolo immanente dell’attivita

trascendentale.



5. IL TRASCENDENTALE MODERNO (KANT-HEIDEGGER-RAHNER) E IL TRASCENDENTALE CLASSICO (SAN
TOMMASO).

«Trascendentale» ha ricevuto nella filosofia un rilievo teoretico sempre piu pregnante: da un
significato ontico-logico, prevalente nella Scolastica, esso € diventato costitutivo della stessa «operazione
filosofica» a partire da Kant. Da questo momento il termine «trascendentale» significa cio ch’e e deve essere
dato a priori nel soggetto nel senso di presupposto al sapere, e indica percio la costituzione originaria in
senso operante attivo dello spirito o soggetto come anticipante e indipendente e tuttavia determinante,
rispetto all’oggetto di esperienza.’™ Il trascendentale & diventato a questo modo la formula radicale del
significato radicale del principio moderno di immanenza che afferma I’unita o identita di essere e pensiero.

Ma non é facile determinare con sufficiente precisione il concetto di trascendentale: esso é fluttuante
in tutto il pensiero moderno, e nello stesso Kant, poiché segue e si piega alla dinamica risolvente della
soggettivita che esso esprime e deve attuare di forma in forma nell’ascesa del conoscere. Tale dinamica
risolvente, che appare in Kant proiettata e attuata in due sfere distinte come sono il conoscere (Kritik der
reinen Vernunft) e I’agire (Kritik der praktischen Vernunft), ossia I’intendere e il volere, vengono unificate in
un unico «sistema» di liberta nell’idealismo: «Un sistema di liberta —in linee altrettanto grandiose, in eguale
semplicita come perfetta immagine rovesciata del sistema spinoziano— questo sarebbe propriamente
I’obiettivo supremo».™" E sulla liberta come incondizionatezza radicale della coscienza che bisogna far leva,
cioé sulla spontaneita creativa costituente, per afferrare I’essenza del pensiero moderno. E questo che spiega
la caduta del «sistema» -—dei vari sistemi idealistici di Fichte, Schelling, Hegel, Schopenhauer,
Schleiermacher, Fries...— a favore della «liberazione» della libertd quale si presenta nelle filosofie
contemporanee: esistenzialismo, marxismo, neopositivismo, strutturalismo... Come I’idealismo ha tolto il
peso frenante della materia e cosa in sé che Kant lasciava accanto alla forma e al fenomeno, cosi la filosofia
contemporanea ha liberato I’assolutezza dell’atto dalla gabbia del «sistema»: & I’orizzontalismo
antropologico. In questa linea si &€ messo decisamente Rahner: contrastato prima del Concilio, per poi
diventare il portabandiera della nuova versione nordica del cristianesimo immanentistico.

«Trascendentale» per Kant, come € noto, si oppone a «empirico», che é la realta esterna, com’é data
ossia presentata dalla polvere dei sensi esterni. Pertanto, secondo la Kritik der reinen Vernunft,
«...trascendentale & ogni conoscenza che non si occupa tanto degli oggetti quanto del nostro modo di
conoscere gli oggetti in generale» (B 25).**® La filosofia trascendentale & per Kant il «sistema» di tali
concetti a priori, per I’idealismo il sistema € la totalita del reale unificato nell’ Assoluto come liberta. Per la
filosofia odierna il tempo dei sistemi & passato (vorbei): la liberta si attua nel continuo farsi e disfarsi del
conoscere sul fondamento della pura possibilita. 1l termine stesso di trascendentale e diventato superfluo
perché é stata superata non solo I’esigenza di un sistema ma anche I’opposizione di empirico (contingente) e
trascendentale (necessario), di essere e divenire, di reale e apparente.

In Kant il trascendentale si dispiega a tutti i livelli della coscienza, cioé a ogni tappa di unificazione

(costituzione) dell’oggetto: nella sensibilita con le forme di spazio e tempo, nell’intelletto con le dodici



categorie e nella ragione con le tre idee totalizzanti di mondo, liberta e Dio secondo una classificazione
formale.

In questa situazione si rifletteva in un modo nuovo e di un’immanenza costitutiva la duplice
situazione dell’'uomo: come soggetto conoscente egli si trova legato al mondo sensibile con il compito di
assicurare e fondare rapporti necessari alla conoscenza della realta sensibile a cui Kant da il termine proprio
di «esperienza» (Erfahrung); come soggetto della legge morale egli si sente appartenente al regno dei fini e
chiamato alla realizzazione dei valori mediante la liberta per ritrovare, mediante i postulati della ragione, le
realta metafisiche (liberta, immortalita, Dio). Questo potrebbe essere detto il «trascendentale dispiegato» o
sistematico (scienza e morale come ambito di rapporti necessari) il quale fa capo —com’e owvio- alla
«appercezione trascendentale» che & I’«lo penso in generale» (Ich denke Uberhaupt) per la scienza e al
«dovere» (Sollen) o imperativo categorico per la morale.

Ma prima di tutto questo ancora, quella che potrebbe essere detta I’origine trascendentale del
trascendentale —che verra accentuata e deviata insieme dall’idealismo— € [I’appartenenza costitutiva
dell’'uomo al mondo e alla storia e quindi la finitezza «definitiva» dell’essere quale pud attuarsi nel soggetto
umano. E essa che fara esplodere la sintesi posticcia fra I’<lo penso» kantiano e la Sostanza infinita
spinoziana magnificata da Schelling ed Hegel e respinta, come si & detto, da Heidegger. Comunque, €
I’autonomia del mondo morale e la sua imprescindibilita che garantisce a Kant ancora I’apertura alla
trascendenza come plesso di postulati. Percio il vecchio Kant non solo, dopo la pubblicazione delle Critiche,
ha elaborato un sistema di metafisica,’** ma ha dato anche un corso compiuto di filosofia della religione.* II
trascendentale kantiano pertanto da una parte si oppone al trascendentale metafisico e dall’altra parte lo
richiama e I’esige.

Giustamente Kant polemizza contro i «trascendentali» della Scolastica poiché la formula da lui
riportata: «quodlibet ens est unum verum bonumy», era intesa nella linea essenzialistica tradizionale che
prendeva ens come «id quod habet essentiam» e percid quei concetti davano origine soltanto a semplici
principi tautologici (lauter tautologische Satze). Ma questo non é affatto il caso dei trascendentali tomistici,
che Kant non ha conosciuto, i quali sono —ciascuno nel suo ambito— plessi fondanti originariamente sintetici,
non comungue ma in senso trascendentale. Sintetico trascendentale & certamente il plesso di ens che € il
fondante universale sia rispetto ai seguenti trascendentali, ricordati da Kant, sia rispetto a ogni tappa del
conoscere della realta sia del mondo e dell’'uomo sia di Dio. Evidente la sinteticita dell’ens = «id quod habet
esse», sia nella sinteticita del plesso di contenuto e atto, sia nella sinteticita dell’atto che € I’esse dell’ente in
quanto ¢ I’atto dell’ente in sé e mette in atto la coscienza del soggetto. L’attuarsi della coscienza per san
Tommaso si esplicita trascendentalmente cioé all’interno della coscienza mediante il conoscere (verum) e
I’esercizio del libero volere (bonum), proprio in corrispondenza delle due diramazioni del trascendentale di
Kant sopraindicate. Sia il verum, come il bonum comportano una sintesi trascendentale che ¢ reale quant’e
reale I’attuarsi stesso dello spirito. Ma la Scolastica, prima e dopo Kant, & rimasta e rimane razionalistica:
I’idealismo, come si € detto, identificd (mistificandolo) il trascendentale con I’ Assoluto.

Identificazione di trascendentale e trascendenza perd anche in Heidegger —che é il locus

metaphysicus di Rahner— ma in senso opposto, ossia come risoluzione nella finitezza dell’essere nel mondo.



Heidegger conosce soltanto il trascendentale scolastico e ignora completamente quello tomistico. Quando
pertanto Heidegger riserva la Transzendenz al riferimento (costitutivo) al mondo del soggetto umano o
Dasein, in quanto la verita di tale soggetto si attua unicamente in questo rapporto al mondo, egli opera
I’adeguazione e chiude il circolo fra I’Analitica e I’Estetica trascendentale mediante I’identita di essere e
tempo, lasciando fuori la Dialettica.

Di qui I’accentuazione in Heidegger della trascendentalita in funzione esclusiva della determinazione
della «esperienza possibile» e la sua scelta preferenziale per la redazione A della Kritik der reinen Vernunft
che fa leva sul primato del tempo e quindi sull’immaginazione trascendentale e sullo schematismo.'® In
questa prospettiva I'uomo «é preso» dal mondo e chiuso nell’orizzonte della temporalita che lo muove: il
tempo diventa cosi la cerniera che si apre e chiude per I'uomo all’infinito in un mondo intrinsecamente
finito. La finitezza qui non é qualsiasi, e tanto meno dipende dal dato sensibile, ma e trascendentale in senso
forte in quanto € connessa alle dimensioni del tempo (presente-passato-futuro) la cui dialettica o dinamica,
che dir si voglia, non puo attuarsi che in situazioni sempre finite. Percio «trascendenza» non indica piu il
passaggio dal finito all’Assoluto infinito e trascendente, ma € I’attuarsi dell’immanenza, ossia del Dasein
come In-der-Welt-sein. Di qui I’essere e la verita intesi come aprirsi, schiudersi, mettersi fuori..., come un
attuarsi che non & propriamente né sintetico né analitico: non analitico perché il fondo dell’essere é dato dal
tempo che ha dimensioni ma non qualita, e neppure sintetico perché non & il Dasein a decidere ma esso si
trova di volta in volta come gettato... (la Geworfenheit). Analiticita e sinteticita onticofenomenologica: la
formula dell’unificazione ultima del trascendentale esistenziale & I’identita dinamica di verita e liberta'? —
ambedue colte come disvelamento e apertura—, la quale porta direttamente alla questionabilita e infissibilita
dell’essere in Rahner, come si & visto.

A questo modo il trascendentale heideggeriano fa il cammino inverso di quello kantiano che dalla
sensibilita si spingeva con la dialettica fin sulla soglia dell’ Assoluto o Essere originario (Ur-Wesen). Per
Heidegger uomo-tempo-mondo formano un circolo: «Come il presente scaturisce nell’unita ec-statica della
temporalizzazione della temporalita dal futuro e dall’essere stato, cosi si temporalizza del pari
originariamente con I’orizzonte del futuro e del passato di un presente. In quanto I’esistenza (Dasein) si
temporalizza, & anche un mondo... Se non esiste nessuna esistenza, non vi & neanche nessun mondo».'® La
forza & posta quindi sull’avverbio locale da, «ivi», che indica il trovarsi essenziale nel mondo da parte
dell’'uomo come risolvente di volta in volta I’essere dell’'uomo, ma che & costituito a sua volta dal pro-
gettarsi e proiettarsi temporale dell’uomo. Scompare quindi anche I’opposizione kantiana di spazio e tempo.
Ma e Kant stesso che ha condizionato I’apparire del mondo al soggetto —cioe sia il differenziarsi e sorgere sia
I’attuarsi dell’applicazione delle categorie alla sensibilita grazie alle quali c’é I’esperienza ovvero il
costituirsi del mondo— mediante I’intranearsi del tempo nell’attestazione dell’essere del mondo, come Kant
afferma nella sua definitiva confutazione dell’idealismo (di Berkeley ).'**

La conclusione di Heidegger € che il problema ultimo della trascendenza rimanda alla risoluzione
dell’oggettivita senza residui, e questa si attua nella semplice presenza del mondo data di volta in volta
nell’orizzontalita ec-statica del tempo. La trascendenza si attua nell’orizzontalita del tempo nella guisa di

mondanita radicale: «Il “problema della trascendenza” non puo essere ridotto alla questione: in qual modo un



soggetto si porta a un oggetto?, dove la totalita degli oggetti & identificata con I’ldea del mondo. Ci si deve
domandare: Cos’e¢ che rende ontologicamente possibile che I’essente possa incontrare e possa essere
oggettivato come incontrante all’interno del mondo?». La risposta per Heidegger & ovvia: «Essa viene dalla
trascendenza del mondo, che & fondata in modo ecstatico orizzontale», cioé mediante il tempo. Cosi,
conclude giustamente il kantiano Heidegger, il mondo ¢ (rispetto all’essere) essenzialmente «soggettivo» e
insieme esso &, come trascendente temporalmente (rispetto all’uomo), «piu oggettivo» di qualsiasi oggetto

possibile.*

Quindi resta confermata la «circolarita» del trascendentale: I’uomo costituisce (soggettivamente)
il mondo, e il mondo attua (oggettivamente) I’uomo.

La risposta percio di Kant sul problema della possibilita della metafisica, cioe, per Heidegger, il
risultato della Kritik der reinen Vernunft, & che la metafisica si fonda sull’antropologia.®® Per Rahner, piu
radicalmente, la metafisica coincide con [I’antropologia e la stessa teologia cristiana si fonda
sull’antropologia ed egli si rifa —come si & detto e fra poco ce lo dird lui stesso— direttamente ed
esclusivamente ad Heidegger e piu esattamente al primo Heidegger di cui ora abbiamo indicato il nucleo
teoretico risolvente. Ma Rahner, la cui fecondita di scrittore non sopporta piu aggettivi di sorta, non ha mai
dato un’esposizione qualsiasi né del procedimento di Kant né della rotta compiuta da Heidegger per risolvere
la metafisica in antropologia mediante I’unificazione del trascendentale nel trascendente e la conseguente
circolarita della soggettivita —I’oggettivita come orizzontalita cioé temporalita e storicita radicale. Anche
Rahner ha collocato indubbiamente il tempo al centro dell’essere, ma ha fatto un tremendo pasticcio di
Heidegger, Hegel, Kant e san Tommaso, che € I’'unica fonte speculativa che egli ha in GW intrapreso di
interpretare. Ma come Heidegger ha mistificato il trascendentale di Kant troncandone I’apertura all’Essere
infinito originario (Ur-Wesen), comunque tale apertura si compia, deviandolo come esclusiva apertura (anzi
costituzione) del mondo, cosi Rahner ha mistificato il trascendentale esistenziale di Heidegger
capovolgendo, senz’alcuna ragione e per motivi puramente confessionali, quella che per Heidegger era la
trascendenza nel mondo —I’apertura al finito, la mondanita essenziale dell’essere, la riduzione al fondamento
come «indifferenza» ontologica e percio la riduzione della libertas indifferentiae nella storicita orizzontale—
nell’apertura all’ Assoluto per rendere possibile lo «stare in ascolto della Parola» rivelata.

Ma I’'uomo heideggeriano e un «essere-li» (Dasein) il cui «essere» (Sein) si manifesta mediante la
«presenza del presente» (Anwesenheit des Anwesenden). A essere coerenti, come lo & Heidegger, esso
esclude anzitutto la possibilita di una qualsiasi voce che possa venire da un «altro» mondo che non sia quello
a misura d’uomo, perché fatto dall’'uomo. Esso inoltre toglie alla radice —e in caso contrario tutta la
macchinosa circolarita heideggeriana del plesso di essere-tempo non avrebbe alcun senso— ogni tensione sia
fenomenologica di tempo ed eternita, sia ontologica di finito e infinito, sia teologica di peccato e liberta
come di natura e grazia.

Un mistificare ascendente allora: da Heidegger, attraverso Kant, fino a san Tommaso? Se non
Rahner, troppo occupato nello scrivere sui nuovi problemi del giorno, almeno qualche rahneriano potrebbe,
anzi dovrebbe, rispondere a simili interrogativi. Oggi, e soprattutto nel campo dei rahneriani, si parla molto
di ermeneutica: qual & I’ermeneutica che Rahner ha fatto del «suo maestro» Heidegger? Quella di Rahner su

san Tommaso,"?’ annunciata fin dal 1970 e riproposta nel 1971 in uno studio di «ermeneutica rahneriana»,



attende ancora una risposta.’® L’attesa sara probabilmente ancora molto lunga —e la risposta forse non
potrebbe mai venire— soprattutto quando & il tempo e quando sono le vicende del tempo che € immerso nel

numero a fare il giudizio della verita e della storia.

6. INTERPOLAZIONI TESTUALI E DEFORMAZIONE DOTTRINALE.

La reinterpretazione-inversione del tomismo € stata compiuta da Rahner sul fondamento del
principio moderno di immanenza che risolve (identifica) I’essere nel pensare, che per lui € un punctum
firmum, ovvero un postulato incontrovertibile. A questo riguardo, egli passa completamente a lato di
qualsiasi discussione e confronto dell’idealismo con il realismo tradizionale e attraverso lo spiraglio della
conversio ad phantasmata introduce I’interpretazione fenomenologica del tomismo, capovolgendo la
metafisica in analitica trascendentale. In questo procedimento, com’e stato rilevato nell’indagine precedente,
Rahner avanza passando da identita a identita al modo hegeliano a tutti i livelli della riflessione speculativa:
identita di conversio ad phantasmata con la abstractio e della abstractio con la reditio animae in
seipsam...'® sotto I’aspetto della dialettica funzionale; identita di sensibilita e intelligenza e dell’intelligenza
con la volonta... sotto I’aspetto della dialettica dei principi. In funzione di queste comode riduzioni all’unita
Rahner passa all’esposizione della gnoseologia e virtualmente anche della metafisica tomista spostando e
spesso capovolgendo, com’era inevitabile, il locus proprio dei principi e delle tesi tomistiche. | limiti e lo
scopo preciso di queste note critiche non permettono di riprendere e riesporre tutti i punti del pensiero
tomistico strapazzati e capovolti dal Rahner: non si capisce perché mai egli si sia imbarcato in un’impresa e
in un metodo che in qualche momento sembra o tradire un’estrema ingenuita e incompetenza o rasentare un
proposito esplicito di mistificazione. Nessuno I’ha obbligato a un’interpretazione che respinge a priori la
linea maestra dei principi della tradizione del realismo, ad alterare la grammatica del testo e la struttura del
contesto con I’ignoranza od omissione voluta delle fonti. Soprattutto non si comprende infine —anzi, in primo
luogo— perché egli sia passato a interpolare proprio quel testo scelto apposta per essere la pietra angolare
dell’interpretazione che dovrebbe permettere di attribuire allo stesso san Tommaso la tesi idealistica

dell’identita di essere e pensiero. Cercheremo di essere chiari.

a) L’interpolazione testuale di C. Gent. 1, 99.

Il testo tomistico interpolato & portato come fondamento della tesi centrale dell’identita di essere e
pensiero e come punto di appoggio o di partenza (Ansatzpunkt) dell’intero procedimento: «ll punto di
partenza fondamentale per una comprensione metafisicamente esatta di cio che € conoscenza deve piuttosto
essere Vvisto in questo che I’essere € a partire da sé conoscere ed essere conosciuto, che essere é essere-con-
sé»."® Un’affermazione gravissima, non meno che dogmatica e perentoria. A sua prima e principale
conferma —alcuni degli altri scarsi e aberranti testi sono stati gia esaminati— viene dato subito il seguente
testo (con la citazione: C. Gent. 1, 99): «Intellectus in actu PERFECTIO est intellectum in actu».”® Si tratta
di un testo interpolato: le migliori edizioni, che ho potuto vedere, concordano con la lezione dell’edizione

critica: «Intellectus in actu perfecto est intellectum in actu», che & la formula che sopra abbiamo considerato



come I’espressione dell’immanenza perfettiva aristotelico-tomistica la quale sta agli antipodi
dell’immanenza costitutiva moderna. Il testo citato infatti, come annota la recente edizione Taur., deriva
direttamente da due espressioni di un testo aristotelico: «In his quae sunt sine materia idem est intellectus et
quod intelligitur»*** e «idem est secundum actum scientia rei».'®

Ed e percio esilarante la versione-parafrasi rahneriana che traduce come genitivo I’intellectus del
textus princeps: «La realta ontologica compiuta dell’intelletto &€ cid che é attualmente conosciuto, un
principio essenziale che pud anche essere capovolto: cio che € attualmente conosciuto deve, per essere se
stesso, essere la realta ontologica dell’intelletto stesso». Interpretazione sballata, poiché I’unita-identita di cui
parlano Aristotele e san Tommaso non é ontologica primaria, come vuole Rahner, ma ontologica secondaria,
cioe il soggetto diventa I’oggetto assumendo in sé —come sviluppo del proprio essere— la forma intenzionale
(per similitudinem), e cio vale tanto per il senso quanto per I’intelletto, come osserva san Tommaso nel
commento: «...sicut et supra dixit, quod sensibile in actu et sensus in actu sunt unum».***

I commenti che si leggono nelle due opere rahneriane sviluppano I’equivoco iniziale:

I. «Intelletto in queste formulazioni sta per conoscenza in generale. Sarebbe un puro fraintendimento
[di san Tommaso: C. Gent. Il, 55] se si volesse intendere I’identita di conoscere e conosciuto, che € espressa
in gquesta e in simili formulazioni, nel senso che cio che & conosciuto in quanto tale debba appunto essere
conosciuto da un conoscente come tale e che il conoscente in quanto tale debba anche avere un che di
conosciuto».*® Osserviamo che il fraintendimento & tutto da parte di Rahner, e per ben due volte: 1)
Anzitutto, «intelletto» qui —nel contesto di C. Gent. Il, 99— indica proprio la facolta spirituale e non la
conoscenza in generale, poiché san Tommaso parla della conoscenza propria delle sostanze spirituali. 2) Poi,
sia Aristotele sia san Tommaso spiegano il conoscere come acquisizione (recezione) di forma non in modo di
passivita fisica ma di accrescimento spirituale. Il Filosofo nella continuazione dell’ultimo testo citato
afferma: ouv ga.r o> li,qoj evn th/]| yuch/|( avlla. to. ei=doj.”* San Tommaso,
invece di chiudersi nel Beisichsein come Rahner, che deve poi tentare una via di uscita con il giudizio, che &
a sua volta interpretato come un atto di liberta, vede nella similitudo presente nella species il fondamento
dell’oggettivita del conoscere: «ld quod intelligitur non est in intellectu secundum se, sed secundum suam
similitudinem: lapis enim non est in anima, sed species lapidis, ut dicitur in 111 De anima. Et tamen lapis est
id quod intelligitur, non autem species lapidis, nisi per reflexionem intellectus supra seipsum: alioquin
scientiae non essent de rebus, sed de speciebus intelligibilibus»."*’

Il testo tomistico & di estrema importanza perché contiene una doppia distinzione che smantella la
fantasiosa pseudo-esegesi del Rahner: a) la distinzione dell’essere delle cose secundum se cioé in rerum
natura fuori della coscienza e il loro essere presente alla coscienza (in anima) secundum similitudinem ossia
la distinzione tra il modo di essere reale e quello intenzionale —quindi la prima sconfessione della
mistificazione rahneriana che identifica Sein e Bewusstheit, essere e coscienzialita; b) la distinzione fra la
coscienza-conoscenza diretta che ha per oggetto la cosa in sé e non la modificazione della coscienza («lapis
est id quod intelligitur, non autem species lapidis») e la coscienza-conoscenza riflessa dell’intelletto che ha

per oggetto la species lapidis o modificazione dell’anima —& la seconda sconfessione della mistificazione



rahneriana. Nella sua precisione la concezione tomistica evita tanto il realismo fisico immediato degli
ei ;dwla di Democrito, ripreso dalla Widerspiegelungstheorie marxistica, quanto la soggettivita assoluta
della species ut quod del nominalismo ripresa dall’idealismo e ora dal Rahner.

Nella seconda edizione, tra il primo breve periodo e il secondo € stata inserita un’ampia aggiunta che
conferma I’errore di fondo dell’interpretazione rahneriana: «In una simile asserzione € raggiunta da san
Tommaso la comprensione ontologica della metafisica a cui oggi molto ci si richiama (in contrasto con una
maniera di considerazione puramente ontica). Il conoscere & compreso come la soggettivita dell’essere
stesso. L’essere stesso € gia I’unita unificante originaria di essere e conoscere, € onto-logico; e ogni siffatta
unita attuale di essere e conoscere nel processo conoscitivo € soltanto il potenziamento di quella sintesi
trascendentale che & I’essere “in sé”»."*® L’aggiunta —dovuta forse al curatore J.B. Metz— non fa che
aggravare il malinteso di Rahner, quello di riportare prima I’essere in sé e poi il conoscere come tale alla

soggettivita.

I1. Il commento della seconda opera (HW) comincia con la versione del testo interpolato nella quale
I’intellectus, che sta al nominativo nel testo originale, viene tradotto come genitivo a causa
dell’interpolazione di perfecto in perfectio: «Questo [Intellectus in actu perfectio est intellectum in actu]
significa in tedesco: la realta compiuta dell’intelletto conforme all’essere € I’attualmente conosciuto. E
questo principio come principio essenziale si pud anche rovesciare: il conoscibile, per diventare attualmente
conosciuto, dev’essere fondamentalmente la realtd conforme all’essere dell’intelletto stesso. Sarebbe una
pura incomprensione [del pensiero] di Tommaso e nient’altro che un segno di una interpretazione
superficiale e a buon mercato che abbassa la profonda metafisica di un Tommaso al livello di una testa piatta
se si volesse intendere I’identita di conoscere e conosciuto, che é espressa in questa e nelle simili espressioni,
al punto (dahin) che un [oggetto] conosciuto come tale debba essere conosciuto da un [soggetto]
“conoscente”, [e] che viceversa un [soggetto] conoscente come tale debba conoscere appunto qualcosa e cosi
ambedue debbano essere in questo senso “una sola cosa” (eins)». La conclusione del testo —che gia
conosciamo— mostra la distorsione di fondo dell’interpretazione: «Perfectio [che non esiste nell’originale del
testo tomistico] significa piuttosto nel testo citato una realta ontologica dell’intelletto in quanto [€] un
ente».”® Nient’affatto, osserviamo noi: ogni conoscente —come si & detto— ha un doppio piano di attualita e
struttura, prima sul piano costitutivo dell’essere e poi sul piano operativo (dinamico) dell’operare —due piani
realmente distinti ed il secondo e fondato sul primo. Il primo & il Beisichsein costitutivo dei principi o del
principio originario, eppercio sostanziale; il secondo & un Beisichsein dei principi operativi, quindi acquisito,

eppercio accidentale.

I11. L’interpolazione e I’equivoco radicale di Rahner si consuma nella conclusione della pericope in
ambedue le opere con la citazione di due testi tomistici: «ldem est intellectus et quod intelligitur»,
«Intellectum est perfectio intelligentis»."*® Segue in ambedue le opere un’ampia glossa in cui si vuole
escludere che questa unificazione di conoscere e conosciuto sia da spiegare con I’idea vaga e volgare di

«immagine intenzionale». In realta i due testi tomistici, citati monchi dal Rahner, sono due frasi staccate che



appartengono a due testi stupendi, specialmente il primo, per pienezza speculativa, i quali dicono esattamente
il contrario dell’esegesi rahneriana. Eccoli:

1) Il primo testo € la risposta all’ob. di origine aristotelica: «In his quae sunt sine materia, idem est
intellectus et quod intelligitur*** ut dicitur. Sed mens humana est sine materia; non enim est actus corporis
alicuius, ut supra dictum est (g. 75, a. 5). Ergo in mente humana est idem intellectus et quod intelligitur.
Ergo inielligit se per essentiam suam». La risposta dell’ Angelico percorre I’intero arco del conoscere finito
salendo dal senso all’intelletto umano fino all’intelletto angelico: «Verbum illud Philosophi universaliter
verum est in omni intellectu. Sicut enim sensus in actu est sensibile, propter similitudinem sensibilis, quae est
forma sensus in actu; ita intellectus in actu est intellectum in actu, propter similitudinem rei intellectae, quae
est forma intellectus in actu. Et ideo intellectus humanus, qui fit in actu per speciem rei intellectae, per
eandem speciem intelligitur, sicut per forman suam. Idem autem est dicere quod in his quae sunt sine
materia, idem est intellectus et quod intelligitur, ac si diceretur quod in his quae sunt intellecta in actu, idem
est intellectus et quod intelligitur: per hoc enim aliquid est intellectum in actu, quod est sine materia». Nella
conoscenza intellettuale, sia umana sia angelica, I’oggetto dell’intendere dev’essere o in sé immateriale (lo
spirito) oppure elevato all’immaterialita (mediante I’astrazione). In senso proprio pero il testo aristotelico,
secondo Averroé e lo stesso san Tommaso, si applica alla conoscenza angelica: «Sed in hoc est differentia,
guia quorundam essentiae sunt sine materia, sicut substantiae separatae quas angelos dicimus, quarum
unaguaeque et est intellecta et est intelligens: sed quaedam res sunt quarum essentiae non sunt sine materia,
sed solum similitudines ab eis abstractae. Unde et Commentator dicit, in Il De anima, quod propositio
inducta non habet veritatem nisi in substantiis separatis: verificatur enim quodammodo in eis quod non
verificatur in aliis, ut dictum est».'*?

Il testo nella frase citata dal Rahner si applica quindi propriamente alla conoscenza angelica, non
all’'uomo: I’osservazione non € marginale ma decisiva per tutto il problema e la riprenderemo fra poco.

2) 11 secondo testo: «Intellectum est perfectio intelligentis»,** ci & gia noto, come ci & nota la sua
precisa inserzione nel realismo metafisico di san Tommaso: se «intellectum est perfectio intelligentis», esso

suppone gia reale, e non costituisce, I’intelligens come ens.

IV. La seconda opera nella seconda edizione®* aggiunge un terzo testo: «Ens est intelligibile et

h,%** ma la citazione ancora una volta ¢ fatta in forma

intelligens in quantum est ens actu». Si cita: In 1l Metap
scorretta e monca, poiché in realta si legge: «Cum enim unumquodque sit cognoscibile inquantum est ens
actu, ut infra in Nono huius dicetur, illa quae habent esse deficiens et imperfectum, sunt secundum seipsa
parum cognoscibilia, ut materia, motus et tempus propter esse eorum imperfectionem, ut Boétius dicit in
libro de Duabus Naturis».*® 1l testo, in questa stesura autentica ed esauriente, dice precisamente il contrario
dell’interpretazione neokantiana del Rahner, in quanto afferma che la conoscibilita & in proporzione (&
fondata sulla) della perfezione ontologica degli oggetti stessi, ossia che il conoscere € fondato sull’essere.

E basti per I’interpolazione dei testi: quelli indicati non sono gli unici, ma i piu importanti e decisivi,
travisati dal Rahner. Vogliamo soltanto aggiungere un cenno sullo spostamento teoretico che Rahner ha

imposto alla questione. Invece d’inquadrare il problema della conoscenza umana per astrazione nei principi



fondamentali della metafisica tomistica (atto e potenza, materia e forma, sostanza e facolta...), Rahner ha
incanalato la conoscenza umana sulla falsariga della conoscenza angelica per forzare i testi a convalidare
I’identita di esse e conoscere. |l testo princeps interpolato appartiene infatti a un siffatto contesto: «Quod
substantiae separatatae cognoscunt materialia».*’ Il capitolo non tratta direttamente della conoscenza
umana ma della conoscenza che gli spiriti puri hanno sia delle altre sostanze separate (dalla materia) sia delle
stesse cose materiali. Infatti il c. 99 & preparato dai cc. 96-98, i quali mostrano in modo ascendente la natura
peculiare del conoscere angelico.

C. 96: «Quod substantiae separatae non accipiunt cognitionem a sensibilibus»: sia perché non
dipendono come noi dai sensi e sia e di conseguenza perché, essendo completamente spirituali e di rango
metafisico superiore, hanno per oggetto gli intelligibilia actu. Tali sono le stesse sostanze spirituali le quali, a

differenza dell’uomo che passa nel conoscere dalla potenza all’atto,'*®

sono sempre in atto e trascendono le
condizioni di spazio e tempo: «Substantiae igitur separatae, quae sunt in ordine intelligibilium supra
intellectum humanum, sunt actu in esse intelligibili» (Adhuc?).

C. 97: «Quod intellectus substantiae separatae semper intelligit actu». Infatti, come il suo essere,
anche I’operare dell’angelo si svolge al di sopra e indipendentemente dal tempo, ed essendo I’intendere la
sua operazione fondamentale e specifica, essa costituisce I’attualita della sua vita e non pud mai mancare:
«...est continuum et semper».

C. 98: «Quomodo una substantia separata intelligit aliam». E il capitolo chiave per la metafisica
tomistica della conoscenza pura. San Tommaso precisa subito come la natura angelica conosce se stessa, e
mostra la differenza con la conoscenza che I’intelletto umano ha di se stesso. Infatti, mentre I’intelletto
possibile non conosce la sua attualita e spiritualita se non indirettamente in quanto € attuato dalla specie
intelligibile (delle altre cose), fornitagli dall’intelletto agente, e passa quindi dalla potenza all’atto, le
sostanze angeliche essendo sempre in atto dell’intendere, «...unagquaeque earum seipsam per essentiam suam
cognoscit, non per aliquam speciem alterius rei». Quanto poi alla conoscenza che I’angelo ha delle altre

1% che fondava tale conoscenza

sostanze spirituali, I’ Angelico respinge la posizione del neoplatonismo arabo,
sulla causalita che lo Spirito superiore esercitava sull’inferiore per emanazione discendente. Dio solo &
principio creatore del tutto e di ogni cosa: «Non igitur una earum causatur ab alia, sed omnes immediate a
Deox. E solo Dio, ch’é la pienezza dell’essere e causa prima di tutte le cose, pud conoscere per-e-nella sua
essenza tutte le cose. Le sostanze separate possono intendere le altre nature e sostanze, sia spirituali sia
materiali, solo per via di una dotazione originaria di specie intelligibili. A questo proposito san Tommaso
cita il De causis: «quod intelligentia est plena formis»,**® commentando: «quia scilicet tota potentialitas
intellectus eius est completa per formas intelligibiles. Et sic per huiusmodi species una substantia separata
aliam intelligere potest».

Nella conclusione del capitolo san Tommaso affronta la difficolta centrale che sembra suffragata
dalla concezione stessa aristotelica della sostanza spirituale che & in sé semplice: «quod in substantiis
separatis a materia non differt intellectus, intelligere, et quod intelligitur»"! —cioé identita di facolta, atto e
oggetto. Quindi, ogni sostanza spirituale intende per essentiam suam le altre. San Tommaso non accetta

questa conclusione per le seguenti ragioni: 1) «Quia intellectus in actu est intellectum in actu, secundum



doctrinam Aristotelis.*** Difficile est autem videre quomodo una substantia separata sit unum alteri dum
intelligit ipsam». 2) (Ex ratione determinationis) Ogni sostanza spirituale ha una sua essenza determinata,
distinta e diversa dalle altre, e «impossibile igitur videtur quod una videatur ab altera per essentiam suamy.
3) (Ex ratione perfectionis) «Intellectum est perfectio intelligentis. Non potest enim inferior substantia esse
perfectio superioris. Sequeretur igitur quod superior inferiorem non intelligeret, si per essentiam suam
unaquaeque intelligeretur, et non per speciem aliam». 4) (Ex ratione immanentiae) «Intelligibile est intra
intellectum quantum ad id quod intelligitur. Nulla autem substantia illabitur menti nisi solus Deus, qui est in
omnibus per essentiam, praesentiam et potentiam. Impossibile igitur videtur quod substantia separata per
essentiam suam intelligatur ab alia, et non per similitudinem eius in ipsa».

La conclusione, che & di importanza decisiva, & un ritorno al principio di Aristotele, sopra indicato,
purché sia limitato all’essenza propria di ogni sostanza separata: «Et hoc quidem oportet verum esse
secundum sententiam Aristotelis, qui ponit quod intelligere contingit per hoc quod intellectum in actu sit
unum cum intellectu in actu. Unde substantia separata, quamvis sit per se intelligibilis actu, non tamen
secundum se intelligitur nisi ab intellectu cui est unum. Sic autem substantia separata seipsam intelligit per
essentiam suam. Et secundum hoc est idem intellectus, et intellectum, et intelligere». Quindi san Tommaso
assieme al principio aristotelico dell’immaterialita tiene presente anche il principio della creaturalita e della
limitazione intrinseca di ogni creatura.'*®

Il c. 99, «Quod substantiae separatae cognoscunt materialia», € un’ulteriore applicazione di questa
dottrina e da il contesto prossimo del testo interpolato e deformato dal Rahner. La tesi & che «...per dictas
igitur formas intelligibiles substantia separata non solum cognoscit alias substantias separatas, sed etiam
species rerum corporalium». Si tratta che la sostanza spirituale, in quanto emerge sulla realta materiale,
contiene intelligibiliter le perfezioni delle sostanze materiali: «Cum enim intellectus earum sit perfectus
naturali perfectione, utpote totus in actu existens, oportet quod suum obiectum, scilicet ens intelligibile,
universaliter comprehendat. Sub ente autem intelligibili comprehenduntur etiam species rerum corporalium.
Ens igitur substantia separata cognoscit». La conclusione € I’indipendenza assoluta che ha la sostanza
spirituale nell’ordine predicamentale in quanto dipende solo da Dio e riceve da Dio non solo lo statuto suo
ontologico ma anche la sufficienza nell’ordine dinamico, anche per la conoscenza delle sostanze materiali:
«Quia vero intellectus substantiae separatae est in actu, habens omnes similitudines ad quas est in potentia,
habet autem virtutem comprehendendi omnes species et differentias entis, necesse est quod substantia

separata quaelibet cognoscat omnes res naturales et totum ordinem earums.

Segue ora il testo interpolato in forma di un’obiezione ben precisa che il P. Rahner non riporta,
lasciando il testo con le gambe in aria: «Cum autem intellectus in actu perfecto sit intellectum in actu, potest
alicui videri quod substantia separata non intelligat res materiales: inconveniens enim videtur quod res
materialis sit perfectio substantiae separatae». La risposta di san Tommaso fa appello al principio che la
presenza delle cose si ha nella coscienza creata per similitudinem, grazie appunto alla specie intelligibile e
questa similitudo nell’intelletto anche della sostanza materiale € di natura spirituale come I’essenza intera

della sostanza spirituale e la stessa intelligenza. Un principio che dovrebbe valere in linea di massima, €



evidente, non solo per le sostanze spirituali separate, ma anche per I’intelletto umano, che & parimenti
spirituale: I’intelletto umano pero e una facolta dell’anima la quale € anzitutto forma sostanziale di un corpo,
e cosi I’intendere nella sua prima origine estrinseca & condizionato necessariamente dalla sensibilita.™> Per
questo le specie intelligibili mediante le quali I’'uomo afferra le essenze delle cose materiali sono astratte dai
dati di esperienza (presenti all’anima mediante i phantasmata); percio per poter intendere le essenze della
realta materiale I’intelletto deve riferire le specie intelligibili al plesso sensoriale (fantasma) corrispondente

che permette I’oggettivazione nella realta che ha dato I’inizio e a cui si rivolge il processo conoscitivo.

b) La deformazione dottrinale del plesso di «ens-esse».

Altrettanto sorprendente e sconvolgente ¢ la confusione semantica di Rahner sul plesso metafisico di
ens-esse. Segnaliamo brevemente, in attesa di poter fare uno studio piu analitico:

a) L’ens principium numeri. E una nozione certamente solidale con la teoria rahneriana della
conversio: «L’oggetto formale dell’intellectus agens € I’ens materiale mobile, I’ens principium numeri,
I’essere dei molti identici, (I’ente) del quantitativo, I’ente nello spazio e nel tempo, le quidditates rerum
materialium»."* Piu sotto I’ens principium numeri, che & inteso nell’ambito della recettivita sensibile di tipo
kantiano (das innerlich Raumliche-Zeitliche), & distinto dall’ens-esse metafisico.”*® La confusione & ripetuta
nell’identico contesto in HW' 83 s., HW? 85, dove pero si legge che «...I"oggetto formale dello spirito &
I’ens commune, non I’ens principium numeri, I’essere in generale, non I’essere di spazio-tempo e che lo
spirito & spirito per questo, che comprende tutto sub ratione entis»: una formula, questa, che e esattamente
I’opposto di quella di GW appena citata. Inoltre, nella formula di HW i termini ens commune, Sein
Uberhaupt e ratio entis sono pressoché sinonimi, mentre in san Tommaso hanno significati nettamente
distinti. Ora il semantema: ens principium numeri, & inesistente in san Tommaso, poiché I’ens ¢ il
fondamento dei trascendentali come tali; I’Angelico distingue, d’accordo con Averroé contro Avicenna,
I’'unum (non I’ens) in trascendentale e predicamentale che € la molteplicita numerica negli individui
materiali.

b) L’uso pressoché indiscriminato di ens per esse e viceversa. Esponendo i due significati di esse,
uno reale (delle cose) e I’altro logico (copula del giudizio), Rahner continua: «Anche la dove I’ens del
giudizio (della copula) sembra trascendere il significato di ens reale, questo ens rimane fondato sull’ens
reale». ™’

c) Di qui la distorsione del principio capitale della metafisica aristotelico-tomistica: «Actus est prior
potentiax,*® che sta a fondamento anche della sfera del conoscere: «Secundum hoc quod aliquid est ens,
secundum hoc est cognoscibile».* Rahner, che cita questo testo, lo spiega cosi: «La conoscibilita di un ente
si svolge a partire da lui stesso» (von ihm selber her),® dove & evidente la piega immanentistica. San
Tommaso invece spiega cosi il principio: «...Actus est prior potentia ratione et substantia», osservando che
questo primato appartiene in proprio al plesso di ens e non agli altri aspetti del reale che sembrano piu owvi
come il movimento, gli accidenti e le privazioni, «...quia (haec) parum vel nihil habent de entitate». Infatti:
«...sicut deficit aliquid ab entitate, ita deficit a cognoscibilitate».® La resolutio cioé non & nell’io ma

nell’ens, non nell’esse dell’io ma nell’ens reale primario, che & id quod habet esse. Rahner invece,



confondendo ens con esse, scrive: «...esse non & un genere, esse non & una specie»,'® dove Aristotele e san
Tommaso parlano sempre di 0;n, ens. Questa variazione semantica non € una quisquilia ma attinge il nucleo
del trascendentale rahneriano espresso dal Vorgriff in quanto € appunto I’afferramento anticipato dell’esse.

d) Di qui e venuta I'incomprensione (o0 capovolgimento) dell’ens come primum cognitum
(Erstgriff!), che ¢ il pilastro della Erkenntnismetaphysik di san Tommaso. Rahner osserva —e I’osservazione &
ovvia— che afferrare I’ens per primo non significa afferrarlo subito «...in seiner metaphysischen Reinheit».
Ma poi aggiunge che quel primato gnoseologico dell’ens (e dei primi principi) significa solo (nur!) che «...in
ogni oggetto afferrato oggettivamente I’ens (con i primi principi) € con-compreso (miterfasst) come
fondamento metafisico della possibilita di sé», e che € «...una questione senza interesse e da trascurare quale
sia in concreto I’oggetto primum cognitum in ordine di tempo».*®®

e) Infine rilevo —proprio nel cuore della tesi fondamentale (identita di essere e conoscere)— una
citazione tronca: «Non enim plura secundum se uniuntur»,’® dove I’enim lascia il discorso sospeso, pone
cioé una premessa la quale esige una soluzione. Rahner non da qui nessuna riferenza tomistica. Trovo infatti
in san Tommaso: «Non enim plura possunt simpliciter unum fieri nisi aliquid sit ibi actus et aliud potentia.
Quae enim actu sunt, non uniuntur nisi quasi colligata vel sicut congregata, quae non sunt unum
simpliciter».*®® E un po’ pit sotto: «Omnis compositio indiget aliquo componente; si enim compositio est, ex
pluribus est; quae autem secundum se sunt plura, in unum non convenirent nisi ab aliquo componente

unirentur».'®®

Questo € un discorso sensato e compiuto, I’espressione riportata dal Rahner resta invece senza
capo né coda.

Questa incomprensione e confusione nella semantica dell’esse & conformata dalla esegesi a De ver.
21, 5 ad 8, dove si afferma che I’essenza va detta per se una e non per I’unione con il suo esse —dove Rahner
spiega che questo non contrasta con il principio che «...le determinazioni essenziali di un plesso essenziale
(Washeit) sono una essenza mediante un esse, in quanto queste molte determinazioni essenziali sono
smembrate dalla sua [dell’esse, come sembra] unita universale». Che Rahner tratti qui I’esse ad modum
generis, risulta dalla corruzione di un testo con cui termina la nota: «Si resta anche qui in ultima analisi alla
concezione: “omne autem compositum habet esse secundum quod (esse) ea, ex quibus componitur,
uniuntur”»,'®" dove I’esse aggiunto da Rahner va contro la grammatica e non ha senso: anzi toglie al
principio stesso ogni senso!'®

Il culmine perd della deformazione rahneriana é I’interpretazione-fondazione dell’esse dell’ens (a
funzione dello spirito) mediante il Vorgriff auf das Sein, che diventa il deus ex machina dell’operazione
rahneriana per kantianizzare san Tommaso, quale costitutivo della «struttura a priori dello spirito»,'® che
raccoglie e unifica nella sua trascendentalita sia il conoscere sia il volere. Diamo, in una traduzione letterale,
il testo forse pit completo e decisivo di siffatta deformazione ermeneutica: «Se allora la liberta dello spirito e
soltanto un altro titolo per la possibilita del concetto anticipante sull’essere nel tutto, e d’altra parte questo
concetto anticipante € soltanto la consapevolezza dell’essenza dello spirito in forza del quale esso salta in
anticipo nel suo proprio scopo e in questo salto la sensibilita opera soltanto al di la e mediante questa
maniera di lasciar saltare della sensibilita, la stessa non diventa sensibile, ma rimane per suo conto “astratta”

e ritornante in se stessa, allora si pud anche dire che la possibilita della abstractio e della reditio completa si



fonda nella libertd dello spirito»'™ A siffatta deformazione fa riscontro, sul .piano ontologico,
I’interpretazione della dottrina tomistica dell’emanazione delle facolta nella costituzione dell’unita dinamica
del soggetto operante nel senso di unita-identita reale di sensibilita-intelligenza, conoscere-volere come

attuazione integrale del Vorgriff nella vita dello spirito.'"

Questo problema verra ora ripreso nella Parte
seconda.

Questi esempi, che potrebbero continuare, gettano il sospetto su tutto I’apparato delle citazioni
tomistiche di cui & rimpinzato soprattutto GW, sulle quali I’editore di GW? non ha apportato precisazioni o
modificazione alcuna. Una schedatura completa di siffatte citazioni mostrerebbe da vicino e in forma
analitica che il ricorso a san Tommaso non ha per Rahner il significato di una fonte ma soltanto quello di un
pretesto che giunge fino alla manomissione dei testi e alla deformazione del contesto.

Rahner pertanto, possiamo concludere, si € aggirato in mezzo ai testi tomistici come un sordo in un
concerto musicale, il quale, invece di starsene quieto in ascolto, si € messo a strepitare attirando I’attenzione
degli uditori al suo chiasso invece che allo svolgimento del programma del mirabile concerto metafisico
tomistico. Segnaliamo i momenti piu gravi di quest’azione mistificatoria di disturbo e confusione di cui
difficile esagerare la gravita in sé e nelle sue conseguenze.

(Tesi fondamentale). «Idem intellectus et intellectum et intelligere».* Il testo non porta nessuna
citazione tomistica. L’Angelico riferisce effettivamente questo principio ad Aristotele, secondo il quale «...
in substantiis separatis a materia non differt intellectus, intelligere et quod intelligitur». La contestazione di
san Tommaso € esplicita e a due livelli:

a) (Sul piano predicamentale noetico). L’identita qui vale solo per i puri spiriti («...in his quae sunt
sine materia»), ma solo per ciascuno spirito trasparente a se stesso e quindi immediatamente e direttamente
oggetto del proprio intendere, ma cio non significa che I’essenza del singolo spirito sia direttamente e
immediatamente intelligibile a ogni altro spirito, poiché gli spiriti differiscono secundum speciem e sono
quindi inferiori e superiori. L’essenza percio di ciascuno spirito € commensurata solo con esso stesso: «Unde
substantia separata, quamvis sit per se intelligibilis actu, non tamen secundum se intelligitur nisi ab
intellectu cui est unum».” Per I’'uomo invece, che non & puro spirito, questa identita & impedita sia dal
soggetto sia dall’oggetto, in quanto ambedue implicati nella materia: I’anima come forma del corpo,
I’oggetto come realta del mondo materiale. L’essenza sia delle cose sia dell’'uomo non é direttamente e
immediatamente conoscibile: percio nell’'uomo I’identitda & solo intenzionale e si restringe all’attuarsi
dell’intelletto nell’oggetto e mediante I’oggetto, tramite la specie intelligibile.

b) (Sul piano trascendentale metafisico). Nessuna creatura € identica al suo operare, nessuna facolta
operativa finita —né dei corpi, né degli spiriti— si identifica alla propria azione: soltanto in Dio I’esse e
I’operari si identificano, perché solo in Dio essenza ed esse fanno tutt’uno. La tesi & applicata dallo stesso
san Tommaso per il nostro contesto, ossia per riservare a Dio il privilegio che «intellectus, intellectum et
intelligere sint idem» e proprio in uno dei testi preferiti anche da Rahner'™ ma letti, come al solito, a
rovescio. Ecco il testo mirabile: «Ostensum est... ea quae in creaturis divisa sunt, in Deo simpliciter unum
esse; sicut in creatura aliud est essentia et esse; et in quibusdam est etiam aliud quod subsistit in sua

essentia, et eius essentia sive natura, nam hic homo non est sua humanitas nec suum esse; sed Deus est sua



essentia et suum esse. —Et quamvis haec in Deo unum sint verissime, tamen in Deo est quicquid pertinet ad
rationem vel subsistentis, vel essentiae, vel ipsius esse: convenit enim ei non esse in aliquo, inquantum est
subsistens; esse quid, inquantum est essentia; et esse in actu, ratione ipsius esse. Oportet igitur, cum in Deo
sit idem intelligens, et intelligere, et intentio intellecta, quod est Verbum ipsius; quod verissime in Deo sit et
guod pertinet ad rationem intelligentis; et quod pertinet ad rationem eius quod est intelligere; et quod
pertinet ad rationem intentionis intellectae, sive Verbi».!™ L’intero mirabile capitolo poggia e si svolge
contemporaneamente sulla dialettica dell’atto di esse e dell’interiorizzazione ascendente dell’immanenza la
cui perfezione € riferita e commensurata a quella dell’«esse». Quindi & questa il prius di fondazione
trascendentale, non quella del conoscere, come pretende I’heideggeriano Rahner.

c) (Sul piano dinamico predicamentale). Se I’azione di nessuna creatura, fosse pure I’operazione piu
alta dello spirito piu alto, non € identica ma si distingue dal proprio essere, si deve dire insieme che sia la
sostanza si distingue realmente dalle sue facolta, sia le facolta e I’anima stessa (nell’uomo) si distinguono dal
proprio agire: € un principio che vale ancora per ogni creatura. Sono questi i capisaldi della struttura

trascendentale dell’essere creato:

I) «Actio enim est proprie actualitas virtutis: sicut esse est actualitas substantiae, vel essentiae.
Impossibile est autem quod aliquid quod non est purus actus, sed aliquid habet de potentia admixtum, sit sua
actualitas; quia actualitas potentialitati repugnat. Solus autem Deus est actus purus. Unde in solo Deo sua

substantia est suum esse, et suum agere».'”

I1) E sempre il binomio aristotelico di atto e potenza che domina I’analisi della struttura del reale, ma
elevato alla sfera dell’esse come atto assoluto emergente: «Oportet quod secundum diversitatem actuum sit
diversitas potentiarum. Propter quod dicitur, quod proprius actus respondet propriae potentiae. In omni
autem creato essentia differt ab eius esse, et comparatur ad ipsum sicut potentia ad actum...*”” Actus autem
ad quem comparatur potentia operativa, est operatio. In angelo autem non est idem intelligere et esse; nec
aliqua alia operatio, aut in ipso, aut in quocungue alio creato, est idem quod eius esse. Unde essentia angeli
non est eius potentia intellectiva, nec alicuius creati essentia est eius operativa potentia».'”

Di qui, da questo fondamento, si deve passare con san Tommaso alla mirabile teoria
dell’emanazione secondo I’ordine metafisico funzionale delle facolta dell’anima e non per oppositam viam

come ha fatto Rahner, il deformator thomisticus radicalis a tutti i livelli: dei testi, dei contesti e dei principi.



Parte seconda
IDENTITA
DI
CONVERSIO-ABSTRACTIO-REDITIO
IN SEIPSUM
E LIBERTA

La lettura del testo rahneriano, come sempre ma specialmente in questo punto, pud diventare
anch’essa dialettica, cioe affascinante e repellente: i testi tomistici sono presentati e collocati in modo da dare
I’impressione che san Tommaso ha anticipato senz’altro I’apriori moderno, ma d’altra parte —e lo stesso
Rahner qualche volta lo avverte- il risultato € completamente agli antipodi del realismo tomistico. Parlare di
forzatura e perfino di deformazione —c’¢ anche questo— non é sufficiente: ci dev’essere all’inizio una
Einstellung, una forma di condotta obbligata delle idee; come si € visto, e che ora tocca articolare nei

momenti principali.

1. LE STRUTTURE A PRIORI DELLA SENSIBILITA.Y"®

Con questo titolo kantiano Rahner rivela in pieno la sua deformazione del realismo tomistico: egli
prende I’avvio direttamente dalle considerazioni precedenti. Vale la pena leggere I’esordio in cui trionfa (il
«trionfalismo dell’immanentismo antropologico» che Rahner ha sostituito all’umilta dell’accoglimento
parmenideo dell’ente, «...poiché senza I’ente nel quale esso & espresso, tu non troverai il pensare»'®)
I’identita-unita di essere e pensiero: «Conoscere € I’essere-con-sé, riflessivita in sé dell’essere stesso. Il
conoscere conoscera qualcosa nella misura in cui esso € questo qualcosa. Con questo € dato che nell’essere
di un conoscente ¢ stabilito a priori cio che esso pud conoscere, poiché il suo essere € la legittimita a priori
per cio che esso pu0 diventare. La struttura dell’essere di un’essenza conoscente ¢ la legge a priori dei suoi
oggetti possibili. La struttura di un essente di una determinata potenza di essere determinata si lascia tradurre
nella struttura del suo essere-con-sé, essa € gia sempre ed € cosi anche la struttura del suo objectum proprium
e quindi anche la condizione a priori di tutto cio che altrimenti dev’essere conosciuto. Questo tanto piu,
poiché la conoscenza & la conseguenza della conformita ontologica (seinsmassige) di oggetto e facolta
conoscitiva, ma I’unificarsi ha la legittimita a priori della sua possibilita nell’essere della facolta conoscitiva
come dell’essente che unifica I’oggetto con sé. Poiché I’a priori della conoscenza é fondato nella struttura
dell’essere, e poiché una unificazione ontologica di conoscere e conosciuto deve necessariamente anche
rispettare la legittimita interna ontologica del conosciuto, I’apriori della conoscenza non nasconde la natura

8L Qui c’@ tutta la gravitd dell’impianto

degli oggetti possibili, ma esso I’ha gia sempre disvelata».
sistematico della deformazione kantiana del tomismo da parte di Rahner. Per san Tommaso, che pone il

senso fondamentalmente passivo (nel senso di recettivita pura intenzionale, come si € visto e come riconosce



182 on esistono né strutture né forme a

anche Rahner), non c’é nessuna necessita di porre un senso agente,
priori giacenti nella soggettivita rispetto agli oggetti. Ma Rahner prosegue imperterrito nella deduzione a
catena delle conseguenze della sua aberrazione iniziale.

Quali sono, si chiede, le strutture a priori della sensibilita? La deduzione trascendentale delle forme a
priori della sensibilita (Io spazio e il tempo kantiani) si fonda sul rapporto trascendentale negativo-positivo
che ha la sensibilita verso la materia. Percio la sensibilita ¢ detta insieme actus contra materiam e actus
materiae. Qui i malintesi della deformazione tomistica si succedono a catena ma con significativa coerenza.
La sensibilita, egli precisa nel suo gergo che sta agli antipodi di san Tommaso, come si € visto, e I’essere-
con-sé di un essere (forma) come forma di materia. La materia, continua nel suo stile barbarico, ci apparve
come il punto di appoggio (das Woraufhin) in sé indeterminato che esiste in possibilita per tutte le forme e
come il punto di riferimento (das Woran) dell’oggetto cosciente, della forma. A questo punto I’ambiguita e
deformazione rahneriana scoppia, rivelandosi in tutta la sua gravita sistematica. Temendo I’accusa (tutt’altro

che ingiustificata!)'®

di materialismo gnoseologico, egli si affretta a dichiarare che le «formae», che sono qui
significate, si lasciano naturalmente viceversa determinare soltanto mediante il loro rapporto a un tale
fondamento e riferimento. Come cio che & necessariamente in sé privo di determinazione, la materia non ¢
internamente ordinata a una forma determinata. Essa pertanto mantiene I’essente determinato dalla forma
sempre nella possibilita del non essere e della mutazione: essa € il fondamento del “movimento”. Ogni
“movimento”, nel quale qualcosa diventa qualcosa di qualcosa, presuppone un eguale fondamento
indeterminato, nel quale esso si compie. Se la sensibilita —Rahner conclude, e questa sua protasi costituisce il
suo error secundus; I’error primus € I’identita di essere e conoscere— € actus materiae, allora essa come tale
e essenzialmente I’interiore essere dato dell’essere nel fondamento della sua possibilita e mutazione, nel
fondamento del “nulla” illimitato che & la materia».'®*

Osserviamo, sempre in sede di esegesi tomistica, poiché dal punto di vista kantiano il testo puo
essere eccellente: 1) La materia prima tomistica, a cui si riferisce qui Rahner, non ¢ affatto il «nulla»
illimitato: essa € il principio fisico reale come costitutivo potenziale dei corpi reali assieme alla forma che
il principio attuante. 2) Se la potenzialita é ragione del moto in generale e delle mutazioni sia accidentali sia
sostanziali, sia materiali sia spirituali, in senso rigoroso pero il moto come passaggio dalla potenza all’atto'®
e riservato alla realta accidentale, ossia ai tre predicamenti della quantita (aumento e decremento), della
qualita (alterazione) e dell’ubi (moto locale).’®*® 3) Nella mutazione sostanziale non c’é né si parla
propriamente di moto, poiché il passaggio sia della materia sia della forma nel nuovo sinolo € istantaneo; ma
la materia per san Tommaso non & affatto il «nulla» (Nichts di Rahner), bensi ens in potentia.’® 4) In quanto
e istantanea, la mutazione sostanziale si riferisce unicamente ai principi sostanziali, la materia e la forma
secondo il rispettivo statuto ontologico di potenza e atto (nella costituzione dell’ente nella sua specie) e non
allo spazio e al tempo (all’estensione e alla durata) che riguardano la misura dei fenomeni esteriori. 5) Infine
la fede cristiana e la teologia cattolica conoscono un processo —non si puo dirlo a rigore «passaggio», poiché
cio che non ¢ assolutamente neppure si puo dire che passa: si pud dire soltanto che al non essere «succede»
I’essere— in cui al non essere succede I’essere semplicemente, ed € la creazione: qui il «nulla» ha tutta la sua

pregnanza metafisica, sconosciuta al pensiero classico, ma questo processo non puo dirsi né moto né



mutazione— cid che il P. Rahner, che si professa teologo, dovrebbe sapere.’® Cade quindi tutta I’impalcatura
della pretesa pseudotomistica rahneriana di voler reggere la dottrina della conoscenza sensibile sulle forme a
priori dello spazio e del tempo.

Il seguito del testo rahneriano ce ne da ampia conferma: rileviamo la spiegazione del nodo centrale
di tutta la questione, la funzione ontologico-epistemologica della materia (prima) intesa come «nulla». Ecco
la sua perorazione, la quale, corrotta in radice dalla deviazione kantiana, attinge i limiti del farneticare a
occhi aperti. Scrive infatti: «La sua [della materia] legittimita a priori & pertanto il motus come caratteristica
dell’essente, il quale sempre gia, poiché esiste nell’infinito “nulla”, viene interiormente a cadere su un altro
essente. L’oggetto possibile della sensibilita & I’essente in quanto e soggetto al motus come sua fondamentale
comprensione dell’essere, percio perché la sensibilita stessa & soggetta al motus».**® Noi sappiano gia che per
san Tommaso ogni senso ha per oggetto un particolare aspetto qualitativo dei corpi e che I’apprensione del
moto, come degli altri sensibili comuni, e condizionata e «portata» da quella dei sensibili propri. Lungi dal
concepire il motus localis come fondamento della sensibilita, san Tommaso concepisce il suo intervento
nella vita dello spirito in modo esattamente inverso a quello del Rahner. Il testo che riportiamo precisa la
nostra precedente contestazione:

(Principio generale) «Tripliciter invenitur motus in operationibus animae. In quibusdam enim
invenitur motus proprie, in quibusdam minus proprie, in quibusdam vero minime proprie».

(I moto in senso proprio solo nelle funzioni vegetative e nell’appetito) «Proprie enim invenitur
motus in operationibus animae vegetabilis, et in appetito sensitivo. In operatione quidem animae vegetabilis,
est proprie motus, quando movetur in esse naturae per nutrimentum, et hic est motus augmenti; et secundum
hoc anima vegetabilis se habet ut agens, corpus vero ut patiens. In appetitu vero sensitivo proprie invenitur
motus, et secundum alterationem et secundum motum localem. Nam ad appetitum alicuius rei, homo statim
movetur et alteratur, vel ad iram, sicut in appetitu delectabilis. Item ex hoc movetur etiam sanguis, qui est
circa cor, ad partes exteriores, et etiam homo de loco ad locum ad consequendum id quod appetit». Pero,
come ognun vede, qui gia piu che di motus si tratta di mutatio, la quale appunto —come spiega I’ Angelico qui
e nel testo seguente— interessa I’esse naturae e solo come conseguenza, sotto la spinta dell’appetito, il moto
locale.

(I moto improprio nelle operazioni sensitive) «Minus vero proprie invenitur motus in operationibus
animae sensitivae. In his enim non est motus secundum esse naturae, sed solum secundum esse spirituale,
sicut patet in visu cuius operatio non est ad esse naturale, sed spirituale: quia est per species sensibiles
secundum esse spirituale receptas in oculo. Sed tamen habet aliquid de mutabilitate, inquantum scilicet
subiectum virtutis visivae est corpus. Et secundum hoc habet rationem motus, licet minus propriam. Non
enim dicitur motus in operationibus proprie, nisi cum operatio illa est ad esse naturae». Qui percio viene
smentita in pieno la tesi kantiana di Rahner della sensibilita come actus materiae: I’attribuzione di un esse
spirituale agli stimoli sensibili (soprattutto della vista) ha un senso non solo psicologico ma anche
propriamente metafisico: e I’espressione tomista per affermare I’emergenza del conoscere sui processi

materiali che terminano allo esse naturae mentre il conoscere implica sempre un certo esse spirituale.



(I moto solo in senso «metaforico» nelle operazioni intellettive) «Minimum autem de proprietate
motus, et nihil nisi metaphorice, invenitur in intellectu. Nam in operatione intellectus non est mutatio
secundum esse naturale, sicut est in vegetabili, nec subiectum spirituale quod immutetur, sicut est in
sensibili. Sed est ibi ipsa operatio, quae quodammodo dicitur motus, inquantum de intelligente in potentia fit
intelligens in actu. Differt tamen a motu eius operatio quia eius operatio est actus perfecti, motus vero est
actus imperfecti».'®® La ragione profonda di tutta questa dottrina & che per san Tommaso, come per
Aristotele, la realta del motus € il passare dalla potenza all’atto ed & percio un actus imperfecti, mentre il
conoscere e gia il sentire € un attuarsi nella presenza dell’oggetto (mediante le specie sensibili) ed € percio
un actus perfecti. E la dottrina esplicita dell’ Angelico: «Quia motus, qui est in rebus corporalibus, de quo
determinatum est in libro Physicorum, est de contrario in contrarium, manifestum est, quod sentire, si
dicatur motus, est alia species motus ab ea de qua determinatum est in libro Physicorum: ille enim motus est
actus existentis in potentia: quia videlicet recedens ab uno contrario, quamdiu movetur non attingit alterum
contrarium, quod est terminus motus, sed in potentia. Et quia omne, quod est in potentia, inquantum
huiusmodi, est imperfectum, ideo ille motus est actus imperfecti. Sed iste motus est actus perfecti: est enim
operatio sensus iam facti in actu, per suam speciem. Non enim sentire convenit sensui nisi in actu existenti;
et ideo iste motus simpliciter est alter a motu physico. Et huiusmodi motus dicitur proprie operatio, ut sentire
et intelligere et velle. Et secundum hunc motum anima movet seipsam secundum Platonem, inquantum

cognoscit et amat seipsam».™*

Quindi sotto I’aspetto metafisico rigoroso il sentire € un actus perfecti come
le attivita superiori dello spirito. Rahner, che da I’indicazione (non la citazione) di questo testo e di altri dello
stesso senso, ne da una interpretazione pro domo sua di una stranezza divertente quanto significativa.
Secondo Rahner, «...quando la sensatio qui e la in san Tommaso non appare come motus in Senso proprio,
non come motus imperfecti, ma come actus perfecti, questo significa soltanto che I’essere-con-sé della forma
come tale, quando la forma é data nella sensibilita nella corrispondente elevatezza ontologica (Seinshéhe),
non ha piu rispetto a questo darsi il carattere di un nuovo divenire, ma é il suo effetto formale, cio che alla
fine non fa che confermare la nostra concezione».'® Nient’affatto. Bisogna invece tener fermo il senso
fondamentale dei termini. Anzitutto, motus € detto nell’aristotelismo propriamente il moto locale che & anche
cio che interessa al kantiano Rahner per maneggiare la sua teoria della sensibilita con le forme a priori dello
spazio e tempo. Il moto locale nel processo intimo del sentire pud al massimo essere una condizione dello
stimolo (onde luminose, sonore...), mai I’essenza del processo. Ma neppure la mutazione naturale, come
passaggio qualitativo (alterazione), puod costituire il sentire, il quale come autentico processo conoscitivo,
anche se ancora elementare, & un processo di recezione pura di forma senza alterazione di sorta ma di puro
incremento interiore, come si & detto.”® E san Tommaso fa tuttavia benissimo a distinguere il pati
dell’intelletto da quello del senso, in quanto I’immutazione sensibile & legata sempre alla materialita degli
organi di senso: cio che non vale propriamente per I’intelletto se non remotamente come condizione, ossia
per la presentazione dei fantasmi al processo di astrazione e per la conseguente conversio ad phantasmata,
come presto si dira, discutendo il caput princeps della deformazione rahneriana.

Ma la deformazione ha inizio e si qualifica nella sua stortura radicale in questa riduzione della

sensibilita al movimento, ossia nel capovolgimento del processo qualitativo altissimo che € in ogni suo grado



il conoscere in quello quantitativo spazio-temporale del moto locale. Chiedo scusa al lettore se traduco
ancora dal Rahner un ampio testo che € una monotona ripetizione di quanto abbiamo gia letto. Egli continua:
«Se d’altra parte la sensibilita in rigida unita per questo che essa € actus materiae, pero & anche actus formae
contra materiam, cosi essa anche per questo ch’essa si comprende come motus, deve comprendersi anche
come la suprema possibile affermazione in materia della forma contro il motus». E segue una strana
spiegazione della natura del moto, di evidente ispirazione heideggeriana, ossia inteso come «presenza
(Anwesenheit) del gia possibile reale come tale», che & appioppata come il solito a san Tommaso: la
risparmiamo al lettore, gia sufficientemente al corrente delle acrobazie ermeneutiche del Rahner per imporre
I’intromissione delle forme a priori kantiane di spazio e tempo.** E cosi il tradimento & consumato. Egli
torna alla carica con imperturbabile ostinazione: «Se la sensibilita va distinta dalla sfera intellettuale, essa €
allora da considerare come potenza (facolta) materiale (als materielles Vermdgen)». Nient’affatto: per san
Tommaso, come si & visto, sono materiali in senso proprio solo i processi delle potenze vegetative; le
potenze sensitive in quanto sono recettive della «forma senza la materia» vanno dette onticamente
immateriali, benché non siano spirituali in senso proprio metafisico com’é ovvio. Ed ecco invece la
conclusione kantiana del Rahner: «Questo significa secondo quanto € stato detto —[cioé secondo la
deformazione continuata della dottrina e dei testi tomistici!]- ch’essa (sensibilita) € da concepire come
mobile. In questa sua comprensione ontologica deve consistere la legge a priori dei suoi oggetti possibili. Ma
il mobile ha come suoi distintivi pit espressivi spazio e tempo. Spazio e tempo saranno pertanto le forme a
priori della sensibilita pura».** Incredibile, ma Rahner non deflette dal suo kantismo. Nessuna difficolta per
san Tommaso che il motus (locale) implichi il riferimento a spazio e tempo, come Rahner osserva in nota:'%
ma I’errore & che Rahner interpreti materialisticamente, come si € visto, il sentire come semplice motus
localis. Tutta la mostruosita della sua interpretazione-deformazione kantianeggiante assume un’allucinante
coerenza.'’

La conclusione di Rahner pud essere certamente ortodossa dal punto di vista kantiano, cioé di
considerare la imaginatio come facolta della intuizione trascendentale della spazialita pura, ma €
un’enormita, pari a quella del punto di partenza del Rahner sull’identita sic et simpliciter di essere e
conoscere, quella di identificare siffatta spazialita illimitata con la materia intelligibilis non signata di cui
parla san Tommaso nella sua teoria dell’astrazione. La materia intelligibilis € infatti per san Tommaso la
quantita secondo I’astrazione matematica che considera numeri astratti e figure geometriche pure, tutti
oggetti astratti per I’appunto dalla realta di esperienza che non hanno nulla a che fare con la conoscenza
sensibile: sono entia rationis come esplicitazioni dello spazio puro (per actionem imaginationis et per
conversionem ad imaginationem, si potrebbe dire) e non la realta diretta del mondo sensibile a cui si riferisce
la percezione sensibile. Di qui la definizione rahneriana del fantasma: «Il fantasma & actus imaginationis
come del fondamento originario della sensibilita la cui forma a priori € lo spazio come il distintivo del
molteplice uguale quantitativo».'® Una definizione coerente, come sara coerente il seguito della
mistificazione rahneriana. Qui perd c’é¢, mi sembra, una incongruenza fondamentale nella deduzione
rahneriana, quella cioé di attribuire prima come oggetto della sensibilita il motus e poi di riferire (fondare) la

percezione sensibile sulla quantita matematica (detta materia intelligibilis) che percio deve astrarre dal moto



(11 grado di astrazione).**® Un’incongruenza simile si trova nella deduzione del tempo,® dove Rahner
abbandona il riferimento tomistico al motus localis e in ultimo al motus caeli, per concepire il tempo
unicamente come motus animae: ma questo tempo psichico puo farsi presente alla riflessione solo in un
secondo momento; esso presuppone quindi la percezione del tempo fisico che & connessa alla percezione
della successione del movimento (mensura motus secundum prius et posterius). Il punto & di estrema
importanza per noi, per rivendicare il realismo immediato della conoscenza sensibile; com’@ di estrema
importanza anche per Rahner, per introdurre di soppiatto I’apriorismo kantiano. Ma passiamo subito al pezzo
maestro della deformazione rahneriana.

Bisogna prendere atto della risolutezza con cui P. Rahner presenta la sua tesi della coincidenza di
essere e pensare e dell’ostinazione di volerla riportare a san Tommaso nel doppio senso ambivalente e
ambiguo e insieme allettante che solo la gnoseologia tomistica puo salvare il pensiero moderno e che solo il
pensiero moderno puo salvare il tomismo e piu generalmente il pensiero cristiano in generale. Procediamo
ancora per ordine.

Questa concezione dell’apriori della sensibilita é la porta d’ingresso per I’affermazione fondamentale
che essere e conoscere sono una unita originaria:*** & la prima proposizione dell’antropologia trascendentale
ovvero della nuova ontologia,®® e I’errore di prospettiva fondamentale. Essi anzi sono da dire identici,
poiché «...I’essere & questionabilita» («Sein ist Fragbarkeit»), il che equivale a dire che essere &
conoscibilita e questo a sua volta equivale a dire nientemeno che «essere e conoscere € la stessa cosa» («Sein
und Erkennen ist dasselbe»), poiché il conoscere non avviene per contactum intellectus ad rem
intelligibilem.” Si tratta qui della spiegazione dell’essenza di ogni essere in generale (nach «allem» Sein
uberhaupt). Questo significa, ripete Rahner, che I’essenza dell’essere (das Wesen des Seins) € conoscere ed
essere conosciuto (Erkennen und Erkanntsein) in una unita originaria che noi vogliamo chiamare «essere-
in(con)-sé» (Beisichsein) o anche «trasparenza dell’essere» (Gelichtetheit des Seins).”* Quel che conta per
Rahner non € tanto la convertibilita tradizionale di ens e verum dove I’ens ¢ tuttavia fondante per tutti i
trascendentali —come ben riconobbe agli scolastici lo stesso Kant— ma il carattere di fondamento che viene
attribuito al verum rispetto all’esse dell’ens. Rahner giostra con abilita per far perdere la sostanza del suo
immanentismo radicale affermando anch’egli: «Omne ens est verum», nel senso che «ente e oggetto di una
possibile conoscenza sono la stessa cosa, poiché e proprio dell’ente essere conoscibile. Si tratta che ogni
ente, quale oggetto possibile di una conoscenza, da sé e in forza del suo essere, quindi essenzialmente, ha un
intrinseco riferimento a una conoscenza possibile e quindi a un possibile conoscente. Ma questa
riferibilita,?® intrinseca a una conoscenza possibile», precisa Rahner, «pud essere a priori necessaria soltanto

in quanto essere e conoscere formano (bilden) una unita originarias.

«Omne ens est verumy, ripete Rahner ed e convinto (almeno lo dice) di trovarsi in perfetta ortodossia
tomistica e cita fra I’altro I’innocuo e ovvio testo tomistico: «Quidquid enim potest esse, intelligi potest».”®
Nessuno contesta al Rahner che secondo I’assioma citato la conoscibilita dell’essere dell’ente faccia parte
della costituzione intima di ogni ente, ma si puo e si deve contestare I’interpretazione che ne sta dando il

Rahner, il guale non si accontenta che I’ens e il verum siano appartenenti correlativi, ma capovolge la



situazione, cosi da porre espressamente il conoscere a fondamento dell’essere. La formula della sua tesi
infatti la conosciamo gia: «lIl conoscere che appartiene alla costituzione essenziale dell’essere, e I’“essere-
in(con)-sé” dell’essere. Conoscere € nel suo concetto originario autopossesso, e I’essere possiede se stesso
nella misura in cui é essere». Ma per Rahner I’essere & essere nella misura in cui € conoscere, com’egli ripete
con esasperante monotonia: «L’essenza dell’essere € conoscere ed essere conosciuto in una unita originaria
che noi chiamiamo lo essere-in(con)-sé dell’essere oppure, per dirlo con un termine corrente nella filosofia
contemporanea, I’essere & trasparente in se stesso. L’essere & la trasparenza a partire da se stesso».””’
Trasparenza qui € conoscibilita e conoscenza, quindi I’essere € determinato a partire dal conoscere che
diventa percio il trascendentale fundans e I’ens —non piu nel senso realistico di assimilazione spirituale da
compiere ma come impulso (Trieb: Hegel), volonta (Wille: Schopenhauer, Nietzsche...), amore (Liebe:
Feuerbach, M. Scheler...)- il fundatum. Questa é precisamente la nozione moderna del trascendentale: come
fa il Rahner a dire ch’essa € la stessa nozione scolastica? Come fa a sostenere che la convertibilita tomistica
di ens e verum € «...soltanto la porta d’ingresso (Eingangstor) a una visione piu essenziale dell’identita
originaria di essere e conoscere in quell’essere-in(con)-sé, in quella trasparenza dell’essere per se stesso nella

misura e in quanto esso & essere»??®

Certo, tutto questo & ovvio quando «essere» € fatto identico a
«conoscere ed essere conosciuto» (Erkennen und Erkanntsein). Per san Tommaso, spiega Rahner con
ragione, il concetto originario e fondamentale di essere e cosi (sic!) di oggettivita conoscibile, di cui ogni
altra oggettivita e ogni altro «essente» € soltanto un derivato, € I’essere reale (Wirklichsein) ossia, in maniera
piu inequivocabile, I’esse actu. Con questa premessa san Tommaso, secondo Rahner, mette in rilievo I’unita
originaria di conoscibile e conoscere la quale afferma piu di un semplice rapporto di consecuzione dei due
(momenti). E qui Rahner tira fuori il testo tomistico: «Intellectus et intelligibile oportet proportionata esse
[quindi non solo devono rapportarsi I’un I’altro, ma anche essere] et unius generis», e lo prova con la
seconda parte del testo: «...cum intellectus et intelligibile in actu sint unum».”®® Essere e conoscere,
commenta subito Rahner, sono cosi anche per san Tommaso unius generis, procedono da un’unica radice, Si
trovano in un’unita originaria. E per lui unita € identita senz’altro: «Essere € in sé conoscere e conoscere €
I’essere-in(con)-sé che é posto necessariamente insieme con la costituzione dell’essere, [€] la sua riflessivita
in sé».2° Ora, come ognuno pud verificare, le formule tomistiche qui riportate non parlano affatto del
rapporto originario di essere-conoscere, ma restano all’interno del problema del conoscere e intendono

chiarire il rapporto di oggetto-soggetto e dell’oggetto in potenza con I’oggetto in atto.

Il prw/ton yeu/doj di Rahner é di assumere in partenza che esse in actu € identico con esse in
actu cognoscendi et cogniti e di appiopparlo subito a san Tommaso, la cui metafisica non suppone, a suo
awviso, alcun concetto di intuizione. E continua: «Un simile [concetto] dovrebbe procedere da questo che la

conoscenza secondo Tommaso essenzialmente procede dall’esistente reale*!

e che il tipo fondamentale del
conoscere & I’identita reale di conoscere ed essere conosciuto. Intuizione nel senso propriamente tomistico €
pertanto presente soltanto la dove essere [Sein] € appreso nel suo io reale in modo che esso € identico con il

[soggetto] intelligentex».??



L’inspiegabile deformazione della concezione tomistica risulta quindi di due momenti che finiscono
col convergere e identificarsi: a) I’identita di conoscere ed essere conosciuto e b) I’identita di pensare e
volere. 1l fondamento poi di ambedue & [I’identificazione fatta dal Rahner dell’essere intenzionale
(intelligibile) con I’essere reale sic et simpliciter, come si € visto. Quindi, come per I’idealismo, anche per
Rahner ¢ il conoscere che fonda I’essere e che si rivela a sua volta come agire e volere: I’intelligibilita di un
essente, di una cosa € secondo la sua potenza di essere (Seinsméachtigkeit), «...in quanto essa si presenta
aperta da sé a una qualsiasi conoscenza, in quanto da sé puo presentarsi nella zona di identita di essere e
conoscere».?* E questo il primo passo e in fondo I’essenza della nuova antropologia trascendentale fondata
su guello che Rahner chiama un doppio apriori di cui I’uno limita I’altro (ein wechselseitiges begrenzendes
Apriori) sia (il) conoscere e I’(essere) conosciuto: «La facolta del conoscere determina a priori cio che per
essa I’oggetto pud essere».” A questo provvede certamente la funzione conoscitiva appunto della
«anticipazione» o concetto anticipante (Vorgriff = pre-concetto) che Rahner, come si € visto, prende da Kant
e avvicina a quello neoplatonico (ps. Dionigi) di excessus: «L’anticipazione come tale non porta su un
oggetto. Esso e secondo la sua essenza una delle condizioni della possibilita di una conoscenza oggettiva.
Ogni oggetto rappresentato della conoscenza umana (cioé di una conoscenza nella forma di un sapere di
qualcosa su qualcosa, la forma ch’é attestata in ogni giudizio) & anch’essa apprensibile soltanto in
un’anticipazione».”®> E questo innesto kantiano del Vorgriff che costituisce la vis intima della deduzione
trascendentale dell’esse che Rahner conduce mediante la sintesi del giudizio. Il dinamismo del Vorgriff
sostituisce la conoscenza per illuminazione dalle Idee divine di sant’Agostino e quella per astrazione
mediante il lume (partecipato da Dio) dell’intelletto agente secondo san Tommaso. E il kantiano Vorgriff,
percio il nodo della «operazione Rahner» per capovolgere la metafisica tomistica in antropologia
trascendentale.

Bisogna riconoscere che Rahner ha dedicato un notevole impegno per la determinazione del concetto
tomistico di esse, anche se a causa della partenza shagliata (I’identita di essere e conoscere) I’essere finiva
con I’identificarsi con I’attivita sintetica del giudizio che egli percio considera come lo stesso unico «in sé»
(das einzige Ansich).?® Eppure, nello stesso contesto, Rahner riconosce che I’esse della copula & a sua volta
fondato sulla realta. Egli cita fra I’altro: «Esse rei est causa verae existimationis quam mens habet de re»*’ e
conclude giustamente: «Darum ist auch das der Satzkopula im esse der Sache gegrindet: fundatur in esse
rei quod est actus essentiae: | Sent. dist. 33, g. I, a. 1 ad 1».® L’osservazione & esatta e poteva riportarlo
sulla retta via se non fosse stato troppo avanti sul piano inclinato dell’immanentismo. In realta I’esse non €
fondato da Rahner sulla realta ma soltanto riferito ai contenuti dell’esperienza spazio-temporale mediante
Iattivita trascendentale dell’apprensione anticipante o Vorgriff. Quindi secondo Rahner I’esse indica I’«in sé
su cui porta la sintesi affermativa e sul quale afferra in anticipo (vorgreift) come sul tutto del concetto-
anticipante».™® Se non che per san Tommaso I’esse & I’atto primo e semplice dell’ente, non il Tutto.
L attuarsi del Vorgriff nella sintesi del giudizio si svolge secondo lo schema del testo hegeliano, che abbiamo
citato nel paragrafo di apertura: «Il Vorgriff rispetto all’esse dev’essere concepito in ugual maniera come si
mostrd rispetto alla forma illimitata in senso negativo: la forma come contenuto del predicato della

proposizione si mostrod di fronte al concretum, al quale il giudizio la riferisce».?® Ma I’esse, in quanto & Iatto



della sintesi del giudizio, resta necessariamente nell’ambito formale: «La sintesi affermativa porta sull’'uno
esse, in quanto in esso le essenze (Washeiten) del soggetto e del predicato hanno la loro unita».?* Cosi I’esse
che é svelato e a cui si porta il Vorgriff & I’esse della «unificazione» (Einigung) e non I’esse della fondazione
e attuazione originaria dell’ente. In questo senso I’esse non & propriamente un oggetto di primo ordine come
gli oggetti concreti, le essenze come tali, ecc., ma un oggetto di secondo ordine (zweiter Ordnung), il quale
porta contemporaneamente in apertura infinita tanto sul mondo quanto su Dio, secondo quella che Rahner
chiama, con molta confusione —altra infatti & I’apertura verso I’infinita apertura dell’esperienza del mondo e
altra I’apertura verso I’infinito positivo che & Dio-, la «infinita negativa» (negative Ungegrenztheit).??
Rahner celebra con entusiasmo i mirabili poteri, come operazione fondamentale (als grundlegende
Handlung), del Vorgriff, soprattutto nel suo dirigersi, non si sa come, verso I’Assoluto: «La conoscenza
umana & diretta come afferrante in anticipo all’Infinito assolutamente e per questo I’uomo é spirito (Geist)».
L’uomo si trova come spirito «davanti all’essere infinito nel tutto... Egli & finito, poiché egli ha
quest’Infinito soltanto nell’ampiezza assolutamente illimitata del suo concetto anticipante»: & un’ampiezza
perd ancora aperta soltanto sul mondo come Heidegger dopo Kant ha dimostrato, e Rahner non puo fare di
piu. Quando pero egli scrive: «L’uomo & quodammodo omnia» cioé che I’'uomo é in excessu, nel Vorgriff,
tutto e poi conclude: «egli conosce I’esse absolutum»,?® fa il passo piu lungo della gamba. L’esse che
scaturisce dalla deduzione trascendentale del giudizio e a cui spinge il Vorgriff & I’esse commune della
predicazione, I’esse formale funzionale come «risultato» dell’attuarsi della soggettivita umana finita nella

sua Weltlichkeit, cioe di fronte all’infinito cangiarsi dello spettacolo del mondo della natura e della storia.

2. LA «CONVERSIO» COME «ABSTRACTIO», E LA NEGAZIONE DELLA METAFISICA.

Siamo giunti all’ultima tappa, la quale costituisce in realta lo scopo effettivo della prolissa e
ingarbugliata ermeneutica rahneriana: € un peccato che la sua analisi ora si sbrighi in poche pagine, ma
questa brevita ha il vantaggio di essere un riassunto fedele e quindi di dare I’ultima conferma del suo
principio esegetico, ossia della sua deformazione radicale del tomismo, secondo noi.

Il principio direttivo & che il lumen dell’intelletto umano si applica soltanto ai fantasmi della
sensibilita, quindi I’'uomo conosce soltanto I’essentia rei materialis, ossia il mondo situato nello spazio e nel
tempo: il lume dell’intelletto (agente) € il Vorgriff, che ci e dato soltanto come I’a priori formale, come forma
della species intelligibilis la quale include sempre I’intuizione sensibile, il phantasma. E di qui che si deve
giudicare la «possibilita della metafisica»: dall’interno della conversio ad phantasmata. Rahner trova I’unico
spunto valido nel seguente testo tomistico: «Incorporea quorum non sunt phantasmata, cognoscuntur a
nobis per comparationem ad corporea sensibilia, quorum sunt phantasmata. Sicut veritatem intelligimus ex
consideratione rei circa quam veritatem speculamur; Deum autem, ut Dionysius dicit, cognoscimus ut
causam, et per excessum, et per remotionem; alias etiam incorporeas substantias, in statu praesentis vitae,
cognoscere non possumus nisi per remotionem, vel aliqguam comparationem ad corporalia. Et ideo cum de
huiusmodi aliquid intelligimus, necesse habemus converti ad phantasmata corporum, licet ipsorum non sint

phantasmata».”* Ed ecco il commento: «ll Deum cognoscere ut causam rimanda all’attuazione della



metafisica, la quale attuazione presuppone i tre atti indicati, com’é chiaro nella formulazione del principio di
Tommaso: “Deum cognoscimus ut causam et per excessum et per remotionem”. Il primo “et” si connette con
per remotionem (et... et) e non con ut causam», e questo € ovvio, perché secondo san Tommaso prima si
conosce I’an sit di Dio, che & possibile soltanto con la dimostrazione causale, poi il quid sit, che nel caso di
Dio non si ottiene certamente per astrazione ma nella riflessione e appunto per excessum et per remotionem,
secondo lo Pseudo Dionigi da cui san Tommaso prende lo spunto. Il ricorso al principio neoplatonico mostra
la decisione dell’ Angelico di superare I’angustia dell’orizzonte della conoscenza sensibile: dal fatto allora
che Dio é causa del mondo, sia spirituale sia corporeo, si deve procedere sul fondamento della somiglianza
fra causa ed effetto alla conoscenza per analogia della natura e degli attributi di Dio. E la via che ha percorso
san Tommaso con la tradizione spiritualistica dell’Occidente.

Ma Rahner si e reso conto che il suo principio kantiano non glielo permetteva e cambia percio
direzione. Anzitutto cambia al testo tomistico I’ut causam, che ¢ il fondamento per i due processi seguenti
(per excessum et per remotionem) e aggiunge il per comparationem. Cosi remotio et comparatio figurano
come «momenti interni» allo stesso excessus. Ora gia sappiamo che per Rahner I’excessus é I’atto stesso del
Vorgriff ed ha la funzione di portare sull’essere, quindi di fornire quel Sein che funziona come atto nel
giudizio ossia nell’attivita predicativa della remotio e comparatio. Questo «essere» poi deve precedere, come
possibilita trascendentale a priori, ogni giudizio e va considerato percid un’anticipazione (Vorgriff: una prae-
apprehensio, come si € visto): una concezione che «a prima vista» sembra avvicinarsi all’ente ideale di
Rosmini. E in questa anticipazione del Vorgriff che & contenuta la possibilita della trascendenza ossia della
metafisica: «Questo Vorgriff porta sull’essere. L’ambito di questo Vorgriff non é soltanto la totalita di quanto
e rappresentabile nell’immaginazione della sensibilita, I’ens mobile come ens principium numeri (sic!), il
mondo, ma I’essere semplicemente come possibile e reale fuori del mondo. Quindi é affermato un essere al
di la dello spazio della imaginatio, la quale affermazione ¢ la condizione della possibilita della conoscenza
oggettiva del mondo, poiché essa avviene nel Vorgriff che anzitutto rende possibile una simile presa di
possesso del mondo (Welthabe) oggettiva».?® L’excessus pertanto esprime e attua la trascendenza del
conoscere ed esso si compie soltanto nel giudizio (Urteil), e cosi il giudizio soltanto e I’espressione
dell’impulso dinamico dello spirito verso I’essere in generale. L’affermazione della trascendenza allora —e
qui ci sembra che Rahner si discosti da Rosmini— riposa sul lumen intellectus agentis, inteso come la
condizione a priori e soltanto formale dell’oggettivita del mondo: tale affermazione non avviene percio
mediante una intuizione (Schau) di un oggetto metafisico, p. es. dell’essere come tale, ma nella riflessione
trascendentale su cio che é affermato insieme nella conoscenza del mondo, nella physica. Vediamo come
Rahner spiega il modo di una siffatta trascendenza o piuttosto di tale trascendimento dinamico.

La metafisica verso cui si orienta la reflexio, che fonda I’excessus e lo rende possibile, non puo
consistere nell’accedere all’essere nel tutto: la reflexio trascendentale allora € essa stessa metafisica e in
sostanza costituisce gia il tutto che € accessibile alla mente umana. Infatti I’'uomo nel conoscere pensa
I’oggetto e lo rappresenta come una cosa (Ding) al modo delle cose del mondo, poiché in generale non pud
apprendere (rappresentarsi) oggetto alcuno senza la conversio ad phantasmata. Ed ecco ora il passaggio

decisivo, cioé quello operato dal Vorgriff che € il Sein com’esso si attua nella sintesi del giudizio come



affermazione e negazione. E Rahner deduce: «In quanto questa rappresentazione dello “oggetto” metafisico a
sua volta é resa possibile mediante un Vorgriff, ma il Vorgriff gia nega sempre il rappresentato, I’'uomo nega
gia sempre mediante questo Vorgriff giudicante la limitazione dell’esse nell’ens mobile».?® Pertanto
giudicando (urteilend) egli puo togliere questa limitazione mediante la negatio (remotio) e cosi giudicando
pud pensare I’oggetto metafisico senza che sia rappresentato immediatamente come tale. «Mediante il
giudizio», spiega Rahner, «si pud in una siffatta remotio apprendere (erfassen) piu di cio che appartiene
come pensato oggettivamente all’ambito della imaginatio, poiché il Vorgriff che deve rappresentare gli
oggetti della imaginatio ha gia aperto per questo scopo I’orizzonte piu vasto dell’esse. Come? All’interno
della sintesi del giudizio, dove lo spirito si mantiene libero e pud contrapporre (e distinguere) I’essere
dall’essente e attuare, grazie alla comparatio e remotio, I’excessus o salto verso I’esse. Cosi I’esse», precisa
Rahner, «ci e dato soltanto nell’assoluta vuota illimitatezza del nostro Vorgriff ovvero, cid ch’é lo stesso,
nell’ens commune assieme ai modi trascendentali che gli appartengono (unum, verum, bonum)». Invece in
san Tommaso, secondo Rahner, manca la continuazione di questa riflessione sulla fondazione trascendentale
della trascendenza, ed egli applica percio a san Tommaso la critica di Kant ad Aristotele, ossia di aver

21 Ma con

accettato (da Aristotele stesso) la tavola delle categorie senza tentarne la deduzione trascendentale.
questa critica Rahner accusa il proprio fraintendimento di fondo circa la struttura originaria della metafisica
tomistica. Nella ed. 2 segue un’importante precisazione sul rapporto fra I’a priori e I’a posteriori per una
fondazione della metafisica e sfuggire al vuoto dell’a priori formale: «Infatti ogni a priori metafisico
autentico ha I’a posteriori non semplicemente “accanto” o “dopo”, ma lo tiene in sé, non certamente come se
I’a posteriori, il “mondo” (Welt), fosse nel suo positivo contenuto risolvibile adeguatamente ancor una volta
in una apriorita trascendentale, ma cosi che I’a priori “a partire da se stesso” € rimandato nell’a posteriori,
cosi che per essere realmente esso stesso non pud mantenersi nella pura trascendentalita, ma deve proiettare
se stesso nella sfera categoriale».?® Ma come pud mai I’a priori come tale, «a partire da se stesso» (von sich
selbst her) proiettarsi (cosi traduco sich entlassen) nella realta categoriale? 1l trascendentale € come il potere
di Mida, capace di trasformare tutto in oro, cioé di riferire tutto al soggetto: donde si pud provare o mostrare
la «<omogeneita» che é richiesta per fondare la sua «corrispondenza» nell’a posteriori? Questo problema che
ha tanto preoccupato Kant (teoria dello schematismo) lascia imperturbabile il Rahner, che accomoda tutto
con facilita.

L’unica conclusione possibile allora, per Rahner, & I’antropologia trascendentale nel senso di
immersione totale dell’'uomo nella realta physica secondo I'uno o I’altro orizzonte della filosofia
contemporanea (I’esistenza, I’economia, I’analisi del linguaggio...) in senso orizzontale. Ogni preteso
questionare metafisico & sempre a partire dalla temporalita dell’uomo e un questionare orizzontale sull’'uomo
(storia). Infatti se il suolo, su cui Tommaso pone in anticipo il suo filosofare, € il mondo, cosi € anche il
mondo, nel quale si € implicato lo spirito dell’'uomo convertendo se ad phantasma. Infatti il «mondo» (Welt)
di cui si parla come il primum cognitum non é il mondo nel suo «in sé» senza spirito, ma & il mondo come
«superformato» (liberformte) mediante la luce dello spirito, il mondo cioé nel quale I’uomo vede se stesso. E
questo vuole essere, penso, un tentativo di andare al di la di Kant, che negava qualsiasi conoscenza dell’io

che non fosse la sua trascendentalita come principio «concomitante» (begleitende) di ogni rappresentazione.



E I'ultimo oggetto conosciuto —anche questo & un pretendere di andare al di la di Kant- riluce soltanto
nell’ambito illimitato del Vorgriff, nell’impulso (Begierde) verso I’essere in generale, da cui € portata ogni
azione (Tat) dell’'uomo, la quale & in opera non soltanto nelle sue ultime conoscenze e nelle sue ultime
decisioni ma anche in questo, che lo spirito libero diventa e deve diventare sensibilita per essere spirito e cosi
si espone a tutte le vicende di questa terra... In questa prospettiva Dio € indicato precisamente come oggetto
della metafisica, ossia come I’orizzonte necessario di un’esperienza del mondo che é possibile soltanto a
guesto modo. E Rahner cita parte di una proposizione del De causis: «L’uomo, quasi in orizonte existens
aeternitatis et temporis».”® Su questo si & fermato Rahner. Ma ora dove siamo?

Rahner si sbriga dicendo che I’intento di san Tommaso nella sua indagine metafisica sulla
conoscenza resta nell’ambito di una ricerca teologica e cita in senso evidentemente restrittivo il testo
tomistico: «Naturam hominis considerare pertinet ad theologum ex parte animae».® Percid —ed & la
conclusione che comanda tutta I’ermeneutica tomistica di Rahner— al teologo Tommaso I'uomo importa
come il «luogo» (Ort) nel quale Iddio si mostra cosi che Egli pud essere ascoltato nella sua parola rivelata: ex
parte animae. Prima di poter ascoltare se Dio parla, dobbiamo sapere che Egli &; perché la sua parola non
colpisca uno che gia sa, la sua parola deve colpirci la dove noi sempre gia siamo, nel luogo terreno, nell’ora
terrena. Poiché I’uomo convertendo se ad phantasmata si trova in opera (sich begibt) nel mondo, si € gia
sempre compiuta I’apertura dell’essere in generale e in esso la conoscenza dell’esistenza di Dio, ma questo
Dio percio ci &€ anche sempre nascosto come al di la del mondo. L’abstractio e I’apertura dell’essere in
generale che pone I’'uomo davanti a Dio, la conversio (€) I’entrare nel «qui e ora» (Da und Jetzt) di questo
mondo finito che trasforma Dio in uno sconosciuto lontano. Il ricupero e la salvezza stanno allora
nell’ascolto di Dio, ed é questa la conclusione ultima di questo strano heideggerismo che vuol diventare (o
appoggiarsi su) un non meno strano tomismo.

Ecco allora la conclusione: abstractio e conversio sono per Tommaso la stessa cosa. Una volta
compreso I’'uomo a questo modo, egli pud ascoltare se Dio chissa se non parli, poiché egli sa che Dio ¢; Dio
puo parlare, poiché Egli € il «libero sconosciuto». E se il Cristianesimo non & I’ldea di uno spirito eterno e
sempre presente, ma Gesu di Nazareth, allora la metafisica tomistica della conoscenza & cristiana, se
richiama I’'uomo nel qui e nell’ora del suo mondo finito, poiché in esso é entrato anche I’Eterno affinché
I’'uomo lo trovi.?®" Cosi la metafisica & lo stesso aprirsi dell’'uomo alla Rivelazione come processo storico
oggettivo e soggettivo: Dio con I’incarnazione é entrato nella storia, e I’uomo non pud trovare Dio che
stando in ascolto se Egli parla nella storia. Ma come posso io sapere, avere la certezza che Dio ha parlato e
parla tuttora nella storia, poiché io lo devo (e posso) incontrare solo nel qui e ora? Anzi, poiché Rahner
sembra abbia diffidato la via causalitatis, come posso io sapere (essere certo) che Dio esiste? La
conclusione, gquanto rapida e inattesa altrettanto categorica, di Rahner suscita quindi una nuvola di problemi

sia in sede teoretica, come di interpretazione del pensiero tomistico.

Rahner, sia detto subito, intende respingere la soluzione sia di Kant sia di Hegel e di Heidegger:
quella di Kant perché afferma che il «piu» com’e proprio del Vorgriff (il principio del trascendentale) non

trascende il mondo, si tratta soltanto di una illimitatezza finita dell’essere cioé condizionata dall’intuizione



spaziale sensibile; quella di Hegel perché opera con la dialettica che parte dall’identita dell’essere e del nulla
e quella di Heidegger perché finisce nel nulla.® Rahner dichiara espressamente che la sua posizione
coincide con quella della philosophia perennis ossia nel senso del Vorgriff aperto verso I’Essere illimitato
cioé I’Assoluto: in quanto questa questione (come il giudicare e I’agire libero in generale) appartiene
necessariamente all’uomo, con questo Vorgriff & affermato necessariamente insieme (mitbejaht) anche

I’essere infinito di Dio —& affermato insieme, anche se non & rappresentato.”®

Questa concezione della
conoscenza di Dio, a suo avviso non € che la piega gnoseo-metafisica della formulazione real-ontologica
della prova di Dio tradizionale poiché invece di dire: I’essente finito che é affermato di fatto presente esige
come condizione della sua possibilita I’esistenza di un essere infinito, noi diciamo soltanto (e significa lo
stesso = sic!): «L’affermazione della reale finitezza di un essente esige come condizione della sua possibilita
I’affermazione dell’esistenza di un esse absolutum, la quale implicitamente gia accade nel Vorgriff
dell’essere in generale, grazie a cui la limitazione dell’essente finito & anzitutto conosciuta come tale».?* E
questo il punto cruciale ed anche il piu delicato: Rahner pensa di aver dato i fondamenti in Geist in Welt, ma
I’analisi strutturale della nozione metafisica fondamentale di ens-esse, la quale & invece presentata a priori
come deriva dall’analisi del giudizio, ¢ riferita al fantasma che & uno dei termini (I’oggettivo) della copula e
quindi, come giustamente afferma il maestro di Rahner, I’essere dell’essente «...e¢ nel suo fondamento
intrinsecamente finito».”* E la conseguenza inevitabile della struttura della nuova trascendenza come
apertura della soggettivita sul mondo, ossia dell’uomo come Da-sein che si attua essenzialmente come Ec-
sistenz, ossia come proiezione nel finito che di volta in volta si fa avanti nel plesso di spazio-tempo (struttura
ec-statica dell’essere). Rahner stesso, come si € visto, ha mostrato piu di una volta di sentirne il disagio.
Indichiamo i momenti principali di questo divario.

L’origine trascendentale dell’esse a partire dal soggetto (I’esse come atto della copula: Rahner): il
cominciamento nel giudizio. Il Sein di Rahner deriva dall’analisi del giudizio: esso € I’essere della copula €
in gquanto esso € posto come primario, I’esse € la copula cioé I’atto del soggetto in quanto opera la sintesi
rispetto ai dati di esperienza. Di qui il principio di partenza che «essere € conoscere ed essere conosciutos,
che «essere e conoscere si trovano in una originaria unita», che «essere € essere-con-sé dell’essere e questo
essere-con-sé & I’essere dell’essente».?*® Poiché I’atto del giudizio si esercita e si pud esercitare su qualsiasi
oggetto e con qualsiasi predicato, Rahner trova che il concetto di essere stesso (Sein selbst) & sempre
oscillante (ins Schwanken) e parla espressamente di una impossibilita di fissare la nozione di essere (die
Unfixierbarkeit des Seinsbegriffs), come conseguenza appunto della nozione di essere inteso come conoscere
ed essere conosciuto. Di qui si vede che Rahner opera unicamente sulla coppia di essentia-existentia, di
possibilita-realta..., secondo la linea essenzialistica della Scolastica formalistica di Scoto-Occam-Suarez...
che ha provocato il sorgere del pensiero moderno. E all’interno di quest’essenzialismo, interpretato nella scia
dell’Ich denke berhaupt di Kant e prolungato nel Dasein heideggeriano, che Rahner puo intendere il Sein
senz’altro come identita di essere e conoscere nel senso soprattutto dell’atto di unificare ossia di affermare e
negare della copula del giudizio. Ecco allora che Sein ¢ atto di pensiero e presenza di immanenza, & «essere-
con-sé» come compete in proprio al soggetto nel giudizio: per questo Kant, per combattere I’argomento

237

ontologico, aveva negato che Sein fosse un predicato reale che si aggiunge al soggetto,~" ma Rahner si fa



forte dello stesso concetto kantiano di Sein come possibilita a priori della funzione sintetica della copula per
fondare —come si € visto— la trascendenza dell’ Assoluto. Se non che il Sein del Vorgriff a priori, richiesto
come possibilita trascendentale della sintesi del giudizio, ha la sua proiezione propria nel mondo (praesentia
mundi) offerto dalla sensibilita grazie alle strutture a priori di spazio e tempo:**® quindi quel Sein funzionale
della copula non puo trascendere, nell’applicazione alla materia che € il mondo, I’ambito della finitezza. Se
si volesse poi, come fa il Rahner —e prima di lui Jaspers— potenziare il Vorgriff in se stesso, astraendolo
(separandolo dalla materia, come dice Rahner), si ottiene un Sein puramente formale indeterminato e
inesauribile com’e I’'Umgreifende jaspersiano, mai I’ Assoluto metafisico di analogia positiva.

L’unica trascendenza reale di una sintesi predicativa che si definisce strutturalmente come «avere il
mondo» (Welthabe) € il mondo stesso, cosi che I’essere di siffatta predicazione € un «essere-nel-mondo» (In-
der-Welt-sein), come hanno bene inteso Kant e Heidegger, checché dica e pretenda Rahner.? Il Sein del
Vorgriff rahneriano, come é pura possibilita cioé nulla in attesa e in tensione prima del giudizio, cosi ritorna
nella pura possibilita e resta nel nulla quiescente se gli si toglie il rapporto all’esperienza separandolo dai
termini, sempre finiti, che lo sostengono nel giudizio e svuotandolo percio di ogni rapporto col reale. Come
pud lo spirito conservare I'impulso sull’essere del reale (Begierde auf das Sein) se gli si sottrae —
nell’astrazione— la piattaforma del reale stesso, ovvero il punto di partenza e di inserzione dello spirito
assieme a quella della realta sensibile? Rahner, € vero, ha tentato un salvataggio in extremis, cioé ha mostrato
di rinunziare (astrarre) alla spazialita, raccolta dall’imaginatio, ma ha voluto conservare il tempo e la storia
che appartengono in proprio allo spirito. Se non che il tempo e la storia come possibilita e plesso delle
vicende umane hanno bisogno —sempre per un soggetto come I’uomo, che & definito un Geist in Welt- di un
riferimento prossimo o remoto allo spazio cioé al mondo della natura in cui pur esigono di svolgersi gli
eventi umani e la stessa Rivelazione divina come evento storico. Quando percio Rahner parla di un excessus
nell’essere (auf das Sein) come la «espressione metafisica essenziale e unica dell’intellectus agens»,?* la
funzione del suo intellectus agens ha senso e valore soltanto rispetto ai contenuti dei phantasmata: I’apertura
all’«essere in genere» coincide con la possibilita del «pensiero in generale», che & sempre per Kant-
Heidegger-Rahner un volgersi al mondo, un operare sintesi rispetto al mondo mediante la conoscenza delle
scienze della natura e della storia. Una volta affermata I’identita di conversio-abstractio-reditio, quel

passaggio all’ Assoluto & un «salto» ingiustificato, causato forse da un rimorso teologico.

La prova della deformazione rahneriana € nel seguito del testo ora accennato quando san Tommaso,

per descrivere la funzione astrattiva dell’intelletto agente, usa I’espressione aristotelica di lumen,?*

il quale
illumina i fantasmi legati alla materialita sensibile per astrarre la natura universale. Cosa significa
guest’immagine del lumen?, si domanda Rahner. E risponde che, se ci fermiamo all’immagine, si tratta di
«un visibilizzare il fantasma» (ein Sichtbarmachen des phantasma) da parte dell’intelletto agente. Il termine
od oggetto in atto di questo atto di rendere visibile, ossia «I’essere-visibile & naturalmente (natirlich: sic!) la
coscienza».?*? Se, come vuole il pensiero moderno, I’oggetto del conoscere & Iatto di coscienza, I’astrazione
non puo consistere nell’aver coscienza (Gewusstheit) del phantasma, poiché di questo I’'uomo ha coscienza

mediante la sensibilita e non ha bisogno di una nuova coscienzialita. Si deve dire allora che I’astrazione



intellettuale porta quindi sulla coscienza semplicemente: ma perché Rahner non la chiama, come Kant e
I’idealismo, «autocoscienza» (Selbstbewusstsein)? Probabilmente per poter proseguire nella sua
deformazione dell’essenza dell’astrazione tomistica. Infatti egli fa subito appello al principio tomistico della
totalita del soggetto umano operante: «...magis proprie dicitur quod homo intelligat per animam; non enim
proprie loquendo sensus aut intellectus cognoscunt, sed homo per utrumque».**® Ma con homo san Tommaso
intende indicare il suppositum, la totalita concreta del soggetto umano, che possiede sia i principi sostanziali
costitutivi (esse-essentia, anima-corpus), sia i principi operativi (le facolta vegetative, sensitive e
intellettive): infatti il suppositum € il principium quod, mentre ognuno degli altri principi, inferiore o
superiore che sia, & principium quo. E la «coscienza», Bewusstsein o Selbstbewusstsein che sia, & per san

#4 non un principio. Principio primo e proprio degli atti spirituali & I’anima

Tommaso un «atto» dello spirito
come forma sostanziale sussistente.

Cosi riportando il Sein des Seienden al Bewusstsein, Rahner capovolge la metafisica in antropologia.
Egli non riesce piu a comprendere né pud ammettere che I’ens ossia la apprehensio entis costituisce il
genuino Anfang del pensare, sia spontaneo sia riflesso (metafisico), come afferma san Tommaso che
considera il plesso ens («ratio entis») come la ragione stessa dell’intelligenza: «Primum in conceptione cadit
ens, quia secundum hoc unumquodque cognoscibile est, in quantum est actu».?*> Sappiamo gia che Rahner
mette in sordina la prima parte del testo che fonda la seconda, e prende la seconda come fondamento
interpretando I’atto come atto di coscienza. Di questo capovolgimento egli ha coscienza e mette le mani
avanti: «E forse utile osservare che quando Tommaso spiega I’ens come primum cognitum (das Ersterfasste),
questo non & inteso nel senso che il primo atto umano [del conoscere, suppongo] apprenda per sé I’ens nella
sua purezza metafisica. Lo stesso dicasi dei primi principi. Significa soltanto che I’ens (e i primi principi)
sono compresi in ogni oggetto appreso oggettivamente come la ragione metafisica della sua possibilita. Resta
da vedere cio che di volta in volta sia I’oggetto che nel tempo € appreso per primo, ed & una questione senza
interesse filosofico».2*®

Quindi I’esse che per san Tommaso € I’actus entis prout ens est in se (extra animam), che stimola
percio I’anima a prendere coscienza di..., & voltato da Rahner nell’atto di coscienza, ossia nel farsi coscienza
della coscienza in quanto anzitutto come coscienza sensibile (ancora confusa) dell’altro prova lo stimolo che
la spinge a prendere coscienza di sé e a vedere percio nella coscienza sensibile il primo (imperfetto) attuarsi
dell’a priori. Il compito costitutivo del conoscere non & percio diretto all’afferramento della verita dell’ens
nei suoi principi ultimi, conoscitivi (primi principi) e costitutivi (essentia-esse, sostanza-accidenti...), ma alla
progressiva presa di coscienza che il soggetto fa di se stesso. E questa la reditio subjecti in seipsum: cioé I’lo

trascendentale.

3. LA «ABSTRACTIO» COME «REDITIO SUBJECTI IN SEIPSUM» E LA NEGAZIONE DELLA TRASCENDENZA
METAFISICA.

E questo il momento decisivo e conclusivo della pars construens nell’ontologia trascendentale del

Rahner, che dovrebbe saldare il circolo teoretico nel capovolgimento immanentistico del tomismo. Diciamo



subito che come egli era partito da un testo aristotelico-tomistico mal citato e peggio interpretato
(«intellectus in actu perfectio est intellectum in actu»!), la situazione ora si ripete riguardo a un testo del De
causis. Ecco la tesi: «L.’uomo ¢ quell’ente (e precisamente il primo) che nella sua coscienza pud compiere
una reditio completa».®’’ E fin qui sta bene. Ma poi si precisa che siffatta reditio coincide senz’altro con il
processo di astrazione: «lII ritorno in sé del soggetto conoscente e I’estrazione®® di un universale dai suoi
“soggetti” e I’identico e medesimo processo... La abstractio come conseguimento (Gewinnung) del concetto
universale & pertanto il compimento di questa reditio (reflexio) subiecti in seipsum».?** Con questo colpo di
timone verso la semantica scolastica Rahner pensa di rientrare nei ranghi della tradizione, anzi di aver
trovato la chiave per I’interpretazione del tomismo. Vediamo ora il senso preciso che Rahner da a una siffatta
reditio in seipsum (eine Einkehr ovvero Rickkunft in sich selbst). La sensibilita, egli osserva ovviamente,
non puo bastare per la conoscenza del mondo nel tutto: la sensibilita afferra I’altro che € il mondo ma lo

lascia a distanza dal conoscente;**°

nell’unita indivisa di soggetto e oggetto essa opera la presenza del mondo
come cio che & I’altro; la sensibilita & la prima intuizione recettiva, I’actus materiae (sic!). Ma qui non si ha
ancora I’oggetto del conoscere in senso proprio: questo appartiene all’intelletto, al pensiero, che ¢ la capacita
propria di una conoscenza umana di porre da sé in questione cio che ¢ dato alla sensibilita, di oggettivarlo e
quindi di trasformare il conoscente anzitutto in soggetto cioé in uno che € in (con) sé e non nell’ (con) altro.
Cioé I’oggetto proprio del pensare ossia dell’atto di coscienza secondo Rahner, come ora si € visto, € la
coscienza stessa, che Rahner indica come oppositio mundi.*

Questa possibilita della reditio completa in seipsum € per Rahner il distintivo metafisicamente piu
decisivo dell’intelletto rispetto alla sensibilita: «Anzitutto mediante il pensiero I’indivisa unita che si ha
(nella sensibilita) di sensibilita e oggetto sensibile, di soggetto e oggetto, diventa realmente il soggetto che ha
contro di sé un mondo, anzitutto mediante il pensiero diventa possibile I’esperienza umana di un mondo
oggettivo».”* Si badi bene: si ha quindi un movimento doppio, di distacco (Loslésung) del soggetto
dall’orientamento sensibile verso I’altro del mondo ch’e la abstractio, poi il volgersi al mondo che ¢ la
conversio ad phantasmata, come processo della conoscenza umana, pud aver senso soltanto se essa €
presentata da una aversio a phantasmate (dialettica di Einkehr-Auskehr). E questo il significato della
conversio ad phantasmata come «processo di pensiero» (als «denkerischer» Vorgang) e... quindi anche nel
senso che la abstractio & sempre un venire a partire dal mondo e pu0 consistere soltanto in quanto viene in
modo permanente dal mondo.? E il principio-chiave dello storicismo teologico rahneriano.

A questo modo il reditus in seipsum dell’intelletto viene fatto coincidere dinamicamente con la
conversio ad phantasmata e realmente con la abstractio.”®* Ecco ancora la progressione delle tesi rahneriane:
1) Secondo san Tommaso non C’€ nessuna conoscenza senza conversio ad phantasmata. 2) Per san
Tommaso si danno intellettualmente soltanto concetti universali, e un concetto universale diventa
consapevole soltanto in una conversio ad phantasmata ossia in un riferimento concreto spazio-temporale (ein
Diesda). 3) Allora ogni conoscenza oggettiva € sempre e in ogni caso il riferimento universale a un «questo»
(ein Dieses), il quale appare allora come il punto di riferimento che sta contro il sapere al quale il conoscente
riferisce il contenuto (universale) di cui ha coscienza. 4) Cosi «...il ritorno del soggetto conoscente in sé e la

“estrazione” (Abhebung) di un universale dai suoi soggetti € un unico e identico processo, in modo che il



concetto universale € di fatto il primo annuncio (Anzeige) per I’opposizione fra soggetto e oggetto che
anzitutto rende possibile un’esperienza oggettiva». 5) Pertanto la abstractio, come conseguimento
(Gewinnung) del concetto universale, & il compimento di questa reditio (reflexio) subiecti in seipsum. E in
questa unita di conversio-abstractio-reditio che si attua I’emergenza della verita nella forma, come spiega
Rahner, di una concretio e complexio come atto di sintesi del giudizio: é il giudizio infatti che esprime
I’essenza del conoscere come «essere-con-sé» proprio in quanto & verso (contro) I’altro, che € il mondo

presente alla sensibilita.?>

La tesi di Rahner & quindi che la reditio completa si compie nella abstractio:**

ma come puo
I’astrazione far comprendere dall’interno questa reditio? Conosciamo gia la sostanza della risposta
nettamente affermativa di Rahner, quando ha dichiarato I’identita o coincidenza dell’intero plesso di
conversio-abstractio-reditio. A suo avviso, questa € anche la posizione di san Tommaso: ecco il corso delle
sue indicazioni. San Tommaso parla molto spesso di un reflecti delle potenze super actum suum, super suum
intelligere, di un redire in essentiam suam per quamdam reflexionem, di una reditio completa... Espressioni,
nota Rahner, che si riferiscono al campo dello spirito, il cui significato € il seguente: «L’intelletto & in
gualche modo (irgendwie) mediante questa reditio con se stesso, esso conosce del suo atto nella distinzione
dal suo oggetto, esso apprende se stesso come operante e cosi (conosce) se stesso nella distinzione dal suo
oggetto conosciuto».”®’ La spiegazione sembra ovvia ma il significato di quella formula —che & presa (come
nota anche Rahner) dal neoplatonico De causis— € piu complesso e radicale. Rahner riconosce che una
siffatta reflexio presuppone per san Tommaso I’immaterialita del principio riflesso (o riflettente?) ed allora é
esclusa dalla reditio in questione ogni forma sostanziale che sia immersa completamente nella materia, e la
reditio (che e I’autocoscienza dello spirito) e riservata alle forme in sé sussistenti, ossia —secondo la
terminologia di san Tommaso- appartiene alla forma o sostanza semplice spirituale in quanto ha I’esse in se
stessa e non nel sinolo o composto.”® Rahner pero riserva un trattamento speciale per I’anima o intelligenza
umana in gquanto il suo conoscere comincia ex aliquo exteriori e quindi non & un per se cognoscere seipsum
ma un cognoscere per aliud ossia mediante la sensibilita. E questo sotto due condizioni: 1) Dev’essere chiaro
come un simile sapere possa essere astratto, ossia qual € il fondamento del processo astrattivo, e noi
sappiamo che Rahner ammette la sola conversio ad phantasmata da parte della coscienza, ossia di «un
essere-con-sé come ritorno continuo dalla sensibilita» (ein Beisichsein als standige Rickkunft aus der
Sinnlichkeit).”® 2) Deve diventar chiaro come questo sapere «astratto» di altro, ricevuto con il ritorno [dalla
sensibilita], si rivela come «forma» ovvero determinazione dell’altro.

Poiché lo spirito umano si conosce come conoscente qualcosa di altro da sé (= I’essenza delle cose
materiali) mediante la specie intelligibile, questa a sua volta rimanda ai phantasmata. Ecco allora, osserva
Rahner, che c’e una certa frattura fra I’intelligibile nel senso piu stretto e il contenuto sensibile immanente
nella sensibilita o anche —secondo la terminologia rahneriana— fra il contenuto della sensibilita e la coscienza
della realta di essere che & la species intelligibilis. Ma a sua volta la species intelligibilis non puo diventare
cosciente se non come cio che insieme pu0 rivelare la struttura del soggetto conoscente e dell’oggetto
conosciuto. Con questo presupposto, conclude sicuro Rahner, la species intelligibilis puo (corsivo di Rahner)

rivelare la struttura dell’oggetto in quanto in essa soggetto e oggetto concordano. Ma fino a che punto, si



domanda Rahner, la species intelligibilis dello spirito, che € la sua determinazione ontologica, si rivela di
fatto come la struttura del dato sensibile? Ciog, secondo la formulazione tomistica: in che cosa consiste la
possibilita che il lumen intellectus agentis, che & pero il medesimo, sia visto soltanto in quanto é partecipato
di fatto mediante il contenuto essenziale presente alla coscienza sensibile e precisamente cosi che questo
stesso rimane nella sua presentazione sensibile?” L’interrogazione di Rahner & anche la sua risposta. E lo si
rileva dal modo seguente di spiegare la sussistenza dell’anima: certamente I’anima €& concepita come in se
subsistens. Come tale essa € in se stessa, posto soltanto che essa in generale sia con qualcosa (cioé conosca
gualcosa): ma per conoscere qualcosa si esige la conoscenza sensibile. Quindi soltanto in quanto I’anima si
attua nella conoscenza sensibile, essa € (si apprende) con sé come ci0 che & contro un che di altro (da sé),
essa compie una propria reditio in seipsam.?®* Per questo, Rahner & convinto che la reditio completa animae
in seipsam coincide con la conversio (che é insieme aversio) e questa & identica alla abstractio.

Il significato inteso dal De causis, nel testo e nel contesto, € pero esattamente agli antipodi del
kantismo di Rahner, e il commento di san Tommaso € rimasto fedele alla sostanza dello spiritualismo
neoplatonico dell’originale. La metafisica aristotelica della conoscenza & piuttosto asciutta in questo punto
della conoscenza che I’anima ha di se stessa.”®® 1l punto sotto I’aspetto teoretico & di estrema importanza:
infatti se la qualita del conoscere umano & determinata sia come contenuto sia (di conseguenza) come atto
dell’intendere dalla conversio ad phantasmata, il conoscere umano &€, come vuole Kant, essenzialmente
sintesi di materia (sensibilita) e forma (pensiero) e si attua unicamente mediante la sintesi: percio I’anima
non puo avere di sé (della sua spiritualita) che una conoscenza negativa, I’analogia per la conoscenza della
spiritualita di Dio manca di ogni riferimento e la libertd coincide con I’intellettualita com’é I’esplicita

posizione di Rahner. Cerchiamo percio di procedere con ordine.

Anzitutto diamo la Prop. 14 del De causis nella versione medievale presente a san Tommaso:

«Omnis sciens qui scit essentiam suam, est rediens ad essentiam suam reditione completa quod est
guia scientia non est nisi actio intelligibilis, cum ergo scit sciens suam essentiam, tunc redit per operationem
suam intelligibilem ad essentiam suam et hoc non est ita nisi quoniam sciens et scitum sunt res una, quoniam
scientia scientis essentiam suam est ex eo et ad eum: est ex eo, quia est sciens, et ad eum, quia est scitum,
guod est quia propterea quod scientia est scientia scientis, et sciens scit essentiam suam: est eius operatio
rediens ad essentiam ipsius iterum et non significo per reditionem substantiae ad essentiam suam, nisi quia
est stans, fixa per se, non indigens in sui fixione et sui essentia re alia erigente ipsam, quoniam est substantia
simplex, sufficiens per se ipsam».2®

I. Osserviamo anzitutto il contesto, che € tutto costruito nel contesto dell’emanatismo: 1) La
conoscenza degli oggetti sopra di sé e sotto di sé e fondata sul rapporto di causalita attiva e passiva: «...scit
quod est sub se, quoniam est causa ei, et scit quod est supra se, quoniam adquirit ab eo bonitates».”** San
Tommaso, & chiaro, non accetta questo creazionismo mediato professato dal De causis.”®® 2) 1l fondamento
immediato della Prop. 14 ¢ la Prop. 12 nella quale si afferma che I’oggetto dell’intelligenza é la sua essenza

nella quale conosce le altre cose sotto di sé «...quoniam sunt ex ea».”® 3) Diversa profondamente & la



condizione dell’anima®’

che sta in mezzo fra le sostanze sensibili e intelligibili, causa dei corpi e causata ex
intelligentia.”®

Il. Manca nel testo del De causis percid ogni riferimento alla astrazione e alla conversio ad
phantasmata: 1) L’oggetto della reditio nell’anima in quanto sostanza intelligente & la sua essenza stessa,
poiché la scientia come actio intelligibilis ritorna riflettendosi nella sostanza intelligente e intelligibile da cui
parte. 2) Tutto il testo & orientato nella trasparenza completa a se stessa 0 autocoscienza («sciens et scitum
sunt res una») dell’essenza della sostanza intelligente. 3) Sembra anzi si possa rilevare nel testo un doppio
ritorno: a) anzitutto uno in actu exercito in quanto lo spirito in linea retta conosce anzitutto lo spirito; b) poi
(iterum) in actu signato in quanto lo spirito ha coscienza riflessa in se stesso dell’identita del conoscente e
del conosciuto. 4) 1l fondamento di tale reditio nella trasparenza intelligibile di sé é la sussistenza di essere:
«...et non significo per reditionem substantiae ad essentiam suam, nisi quia est stans, fixa per se...».?* 5) ||
significato allora della reditio non € per convergenza sulle res sensibiles nel moto e nel tempo, come
pretende Rahner, ma per emergenza dell’intelligenza indivisa in se stessa: «et significatio quidem illius est
reditio super essentiam suam: scilicet quia non extenditur cum re extensa... et ipsa stat fixa».?”

I11. 1l commento di san Tommaso alla Prop. 15 (14) é di una rara fedelta al testo e al contesto: 1) La
presentazione della conoscenza dell’anima inizia con la Prop. 14 la quale spiega com’essa conosce le cose
sensibili al di sotto di sé e le intelligibili al di sopra di sé; cioé le sostanze corporali in quanto sono suoi
effetti e quindi le conosce in se stessa, cioé ...indivisibiliter et immaterialiter et incorporaliter, le superiori
res intelligibiles invece ...per quemdam inferiorem modum participationis, cioe divisibiliter, multipliciter et
mobiliter.”™* 2) Il commento alla Prop. 15 (14), tutto appoggiato su Proclo, mette in rilievo tre momenti nel
testo del De causis: a) Il principio «...quod anima sciat essentiam suam»; b) La conseguenza «...quod
redeat ad essentiam suam reditione completa» e spiega: «redit, idest convertitur per operationem suam
intelligibilem, ad essentiam suam, intelligendo scilicet eam»; ¢) La ragione che si tratti qui di un reditus o
conversio € la circulatio che si verifica nell’autocoscienza dell’anima in quanto in essa «sciens et scitum sunt
una res», cosi che la operatio intelligibilis est ex ea in quantum est sciens et est ad eam in quantum est scita;
quindi perfetta immanenza di spiritualita. 3) Il fondamento metafisico € la sussistenza (a differenza della
conversio accidentium ad substantiam) nella spiritualita dell’anima intellettiva da cui segue I’immortalita
dell’anima (quod scilicet Anima sit separabilis a corpore). 4) La riserva di san Tommaso riguardo all’anima
intellettiva, la quale «...inferiori modo participat primum Intellectum, non habet nisi vim intellectualitatis»,
percio «...intelligit substantiam suam non per essentiam suam sed secundum Platonem per superiora quae
participat, secundum Aristotelem autem in Il De anima per intelligibiles species quae efficiuntur

quodammodo formae, in quantum per eas fit actu».?’

Questa ultima formula non si trova nel testo troppo
conciso di Aristotele, ma & propria di san Tommaso.

IV. La dottrina propria di san Tommaso sulla conoscenza che I’anima ha di sé mediante la reditio
completa si pone a mezza via tra la posizione platonica e quella aristotelica: 1) L’unione sostanziale
dell’anima umana con il corpo esige che anche il corpo collabori all’operazione propria dell’'uomo, che ¢
I’intendere: tale collaborazione si attua con la prestazione dei phantasmata sensibili, la quale va intesa non

nel senso che «...sensibilis cognitio sit totalis et perfecta causa intellectualis cognitionis, sed magis



quodammodo est materia causae».”” Il significato del testo & decisivo: I’anima spirituale come emerge
nell’esse cosi malgrado la dipendenza (estrinseca) dal corpo deve emergere nell’operari. 2) La spiritualita
positiva del conoscere & garantita dalla spiritualita del lume intellettivo da cui proviene la spiritualita
dell’atto dell’intendere e delle specie intelligibili (impressa ed espressa): I’intelletto (e con esso I’anima) puo
quindi certamente conoscere la propria spiritualita in senso positivo. 3) Pero, per il fatto che I’intelletto
umano passa dalla potenza all’atto e nel primo esercizio dell’intendere dipende dai phantasmata, I’intelletto
umano «...non scit essentiam per essentiam suam» come Dio, né puo dirsi «in genere intelligibilium ut
actus» e cosi «per essentiam suam se intelligit»: perd non essendo esso actus purus neque completus, le altre
cose non le conosce (come Dio) per essentiam suam ma per eorum similitudines. L’intelletto umano invece &
in potenza sia per la conoscenza di se stesso sia per quella delle altre cose: «unde ex seipso habet virtutem ut
intelligat, non autem ut intelligatur, nisi secundum id quod fit actu». 4) Ora I’intelletto umano «...fit actu per
species a sensibilibus abstractas»; e quindi «non ergo per essentiam suam [come invece si conoscono Dio e
gli spiriti puri] sed per actum suum se intelligit intellectus noster». 5) E si tratta di una duplice conoscenza:
I’una ¢ la «percezione» dell’esistenza dell’anima individuale nella percezione immediata e diretta dell’atto
d’intendere: «...uno modo particulariter, secundum quod Socrates vel Plato percipit se habere animam
intellectivam ex hoc quod percipit se intelligere»; I’altra e I’apprensione riflessa della spiritualita dell’anima
dalla natura spirituale degli atti stessi: «...alio modo in universali secundum quod naturam humanae mentis
ex actu intellectus consideramus». Quella &€ immediata e per essa «sufficit ipsa mentis praesentia quae est
principium actus ex quo mens percipit seipsam», per questa conoscenza invece «requiritur diligens et subtilis
inquisitio». Di qui si impongono allora alcune precise indicazioni in merito alla tesi dell’unificazione
rahneriana di conversio-abstractio-reditio..., poiché essa & non solo ignorata ma respinta dai testi e dal

contesto.

1. La reditio ha per oggetto I’esistenza e la natura dell’anima: essa ha per fondamento I’atto
intellettuale nella sua spiritualita: qui manca ogni riferimento alla conversio: I’oggetto della reditio & I’anima
stessa mediante una riduzione radicale in profondita delle sue attivita spirituali come tali.

2. La abstractio, benché implichi il riferimento al fantasma, si qualifica dall’atto di far presente
(mediante I’illuminazione dell’intelletto agente) la species intelligibilis (impressa) che diventa il principium
quo dell’intendere (e non il fantasma che appartiene alla sensibilita) ricevuto e assimilato dall’intelletto
possibile.

3. La conversio ad phantasmata resta una funzione mista dei sensi e dell’intelletto ed esprime la
collaborazione fondamentale della sfera sensibile sia all’intendere sia al volere. Questa collaborazione ¢
opera soprattutto della «cogitativa», che rappresenta per san Tommaso il vertice sensibile della vita vissuta
ed ¢ alle dirette dipendenze (participat) dell’intelletto stesso: ma I’ Angelico distingue nettamente 1’oggetto
proprio della cogitativa, la quale forma e presenta le intentiones individuales, da quello dell’intelletto che
coglie in esse gli universali distinguendoli ovviamente da quelle intentiones della vita vissuta. 1l processo €
quindi di un’emergenza crescente della coscienza della propria spiritualita che I’anima attua nella sua

riflessione come preparazione ai compiti della sua superiore vita morale.



E si tratta di una conoscenza della spiritualita dell’anima sicuramente positiva, cioé fondata
sull’apprensione propria (benché riflessa) della natura spirituale dell’atto e della specie intelligibile, e non
negativa, cioé fondata soltanto sul giudizio distinguente e separante, come pretende Rahner: per san
Tommaso si tratta di una cognitio «per praesentiam».?* Nella terminologia di san Tommaso, oggetto
primario dell’intelletto umano sono le essenze delle cose materiali nella loro universalita, I’atto con il quale
I’intelletto conosce 1’oggetto & il suo oggetto concomitante secondario.?” E, per rilevare I’emergenza
crescente della spiritualita che I’'uomo ottiene nella riflessione, I’Angelico distingue atto da atto, I’atto
(primario) di conoscere I’essenza della cosa materiale e I’intendere nella sua attualita: «Unde alius est actus
quo intellectus intelligit lapidem, et alius est actus quo intelligit se intelligere lapidem, et sic deinceps».?®
Conoscenza positiva dello spirituale non significa conoscenza esauriente e tanto meno perfetta, ma
radicalmente imperfetta, perché ha il suo inizio dalla conoscenza delle cose materiali: quindi non &
sufficiente per la conoscenza adeguata di Dio e degli spiriti puri. Tuttavia si tratta per I’anima,
nell’autoconoscenza del suo atto, di una conoscenza propria: «Anima humana intelligit seipsam per suum
intelligere, quod est actus proprius eius, perfecte demonstrans virtutem eius et naturam».””” E questo &
solidale con il principio stesso dell’astrazione mediante I’illuminazione dell’intellectus agens: «Lumine
intellectus agentis ad hoc necessario existente, ut altiori modo recipiantur (formae) in anima quam sint in
materia».”’® Non & la conversio ad phantasmata allora, ma la loro illuminatio, cid che costituisce la nascita e

il punto di riferimento della dinamica della vita spirituale.

4. LA «ABSTRACTIO-REDITIO» E LA NEGAZIONE DELLA LIBERTA DI SCELTA.

La precedente indagine sulla solidarieta, intesa espressamente dal Rahner come unita-identita a priori
(e non semplice convergenza) funzionale attuale di sensibilita e abstractio-conversio-reditio astraente, si
chiudeva con un preciso richiamo alla liberta. Egli infatti osserva che san Tommaso descrive spesso
I’astrazione come condizionata da una praeparatio dei phantasmata: questa, egli spiega, alle volte viene
attribuita all’influsso attivo dello spirito, alle volte alle stesse facolta sensibili: in realta pero si tratta di una
unica preparazione. Mediante I’emanazione (Entspringenlassen) della sensibilita lo spirito opera sempre
attivamente all’interno della sensibilita, esso forma in anticipo la sensibilita come facolta, cosi che la sua
determinazione formale, il fantasma, sta sotto la sua legge. In quanto, precisa ancora, la sensibilita comunica
questa sua spiritualita (Geistigkeit) al fantasma come sua determinazione, essa prepara allo spirito i fantasmi
per la abstractio (questa concepita come lo «in quantum accipere possumus in nostra consideratione naturas
specierum»). In quanto questa spiritualita della sensibilita € ottenuta originariamente dallo spirito stesso, € lo
spirito che allora opera questa preparazione del fantasma; cio che pertanto per la stessa ragione esso anche
pud compiere in libera guida della sensibilita, non appena esso & con se stesso. In quest’ultimo caso si
possono allora distinguere anche due preparazioni: quella da parte della sensibilita (la quale originariamente
e effetto dello spirito stesso nella sua naturale autocostituzione) e quella propria dello spirito come
disponente liberamente della sensibilita, la quale come seconda ha a sua volta la (sua) possibilita nella prima.

Di qui una prima conclusione significativa: «poiché la (realta della) abstractio fondamentale consiste



nell’emanazione della sensibilita dall’intelligenza come una facolta dello spirito stesso contenuta nello
spirito che si conserva libero (e di questa liberta tocchera ora parlare appositamente), Tommaso pud anche
dire che I’intellectus agens non opera “directe” sull’intellectus possibilis, ma sui phantasmata».”® E di qui
che Rahner prende I’avvio della sua tesi singolare, ma coerente con il suo immanentismo, sulla natura della
liberta dello spirito.”® Per Rahner infatti I’essenza della liberta non consiste nella capacita di scelta, come
autonomia morale o nella determinazione del proprio essere spirituale nella sfera morale, ma si identifica
come in Kant-Fichte-Schelling-Hegel-Schopenhauer... nella costituzione trascendentale del proprio essere
spirituale, ossia nell’attuazione primaria della soggettivita. Percio si parla di «liberta dello spirito» nel senso
ontologico di «originarieta» (Urspringlichkeit). In HW Rahner svolge ampiamente questo concetto in vista
del problema teologico.

Rahner applica e svolge con logica ferrea il suo errore metodologico sul punto di partenza, I’identita
di essere e conoscere, che egli ha trasferito di sana pianta nel tomismo mediante I’amputazione della
distinzione-dipendenza del conoscere dall’essere, la quale nel tomismo sta alla base del realismo ontologico
e del dinamismo della soggettivita a tutti i livelli della coscienza: sensibilita esterna e interna, sensibilita
interna e intelletto, intelletto e ragione, intelletto e voluntas ut natura, infine ragione e voluntas ut facultas,”
che e I’ambito proprio della liberta come scelta non solo consapevole ma responsabile del proprio essere
morale. Rahner invece volta completamente la frittata in quanto, come si € visto, assume a fondamento la
dottrina tomistica dell’emanazione delle facolta inferiori dalle superiori. Tale dottrina in san Tommaso tende
a saldare la connessione interiore fra i vari piani della coscienza all’interno dell’unita-identita del soggetto
spirituale nella sua originaria e dispersiva apertura al mondo; essa opera quindi sul fondamento della
dipendenza reale dell’intelletto dal senso, e in genere dell’attuarsi del conoscere dal presentarsi originario
dell’ens nell’immediatezza della realta del mondo. All’opposto per Rahner, che interpreta il principio
dell’emanazione delle facolta in senso trascendentale per affermare I’unita-identita dei vari livelli operativi
della coscienza sia degli atti sia degli oggetti corrispondenti: percio, cosi semplicemente, si deve dire che la
sensibilita procede dall’intelletto o si risolve in esso, cosi come la volonta (che € identificata con la liberta) si
risolve nell’apertura infinita costituita dalla trascendentalita del Vorgriff proiettato verso il Sein im Ganzen.
Cosi si salta lo stesso dualismo kantiano di Denken e Sollen per I’unita a priori dello spirito come completo
ritorno in sé. Al vertice di questa deduzione integrale trascendentale dell’unita dello spirito, nell’identita
dinamica del senso e dell’intelletto, sta per Rahner la tesi tomistica che attribuisce all’anima spirituale come
forma subsistens I’esse absolute che essa —a differenza delle forme materiali- ha indipendentemente dalla
materia. Cosi I’emergenza ontologica dell’anima spirituale & chiamata, per la prima volta nella storia del
tomismo, con il termine di «liberta», la libertas in essendo (absolute considerata) & fatta convergere e
identificare con la libertas in operando e la libertas in operando con I’apriorita anticipante del Vorgriff auf

das esse.?®

Gli ¢ facile allora concludere: «Cosi lo Spirito nel suo lasciarsi scaturire dentro la sensibilita &
pero libero. Esso (spirito) & una forma della materia, la quale (forma) é in se subsistens. E pertanto [si badi
bene!] la sua struttura a priori € forma del fantasma e tuttavia una forma che esiste in (con) se stessa, essa €
cosciente come struttura del dato sensibile, del singolo dato alla sensibilita, ma cosi che essa non sorgendo

nella singolarita di questo si nasconda come universale». Tutto questo discorso —che riassume le storture



maggiori del metodo di Rahner— non ha nulla a che fare con il problema autentico della liberta che sta alla
base dell’etica tomistica e della deontologia cristiana, ma ne € la radicale negazione. L’anima spirituale &
veramente forma sostanziale del corpo e dipendente, vita natural durante ab extrinseco, dagli apporti dei
sensi che sono facolta corporee. In tanto I’anima umana si rivela forma subsistens in quanto alcune, non
tutte, operazioni sono indipendenti dal corpo. Esso spirito pertanto non € affatto una «struttura a priori» come
non lo & alcun conoscente creato: ma per il kantiano Rahner il conoscere stesso € produttivo dell’essere e
questo produrre & I’attuarsi della liberta.

In questa derivazione-dipendenza trascendentale del senso dall’intelletto nella costituzione del
processo dell’astrazione, non si vede percio come si possa parlare della «liberta» dello spirito se non nel
senso dell’apriorita (Excessus, secondo Rahner) dell’intelletto. Ma parlare della liberta come «apriorita»
dell’intelletto non pud aver altro senso che quello di «spontaneita» autoctona del cogito moderno, il quale
effettivamente finisce coll’identificarsi —come ha mostrato Heidegger— con il volere:?® cio & stato fatto in
forme diverse, implicitamente nel razionalismo e nell’empirismo, esplicitamente nell’idealismo.

Per Rahner I’attuarsi della liberta si riduce all’elevarsi o emergere dell’intelletto sul senso e coincide
percio con I’apriorita stessa: se & vero che I’intelletto umano si attua penetrando, spiritualizzando il fantasma
(das Phantasma durchgeistigend), esso non resta pero al livello del fantasma e della materia (sensibile) a cui
il fantasma si riferisce. 1l suo termine, dice Rahner, non ¢ I’altro, la materia e quindi neppure la sensibilita
come tale, ma I’essere in generale, lo spirito stesso come non sensibile, poiché esso attua la sensibilita
nell’impulso verso I’essere semplicemente che & esso stesso. L’emergenza dello spirito sul senso e percio la
sua spiritualita non ¢ presa a partire dall’oggetto dell’intendere che & I’universale, ma é posto a priori e nell’a

%5 del suo ambito.

priori: «Cosi lo spirito, in quanto lascia emanare la sensibilita, ha sempre saltato al di la
L’intelletto come I’origine emanante € il primo emanato dal principio sostanziale ed é cosi prima di ogni
strettezza della sensibilita. Esso pertanto non pud essere accolto nel senso di cid che c’é di ultimo nella
sensibilita, come origine ricevente, che esso stesso diventi sensibilita. In questo caso non sarebbe piu al di la
della sua origine ricevuta, diventerebbe la stessa cosa due volte (come) emanata nell’origine e (come) in essa
accolto. Lo spirito allora e prima e dopo la sensibilita. Cosi lo spirito rimane libero nel suo lasciarsi emanare
nella sensibilita. Esso & forma di una materia la quale & in sé sussistente».?® La dimostrazione rahneriana &
presa dal dominio che ha I’anima umana sussistente sulla materia; ma Rahner non tocca la ragione metafisica
perché tale anima si rivela sussistente per sé cioé dalla natura della sua operazione piu alta che é I’intendere e
il volere I’'universale. Invece egli parte sempre a priori e vede nell’unione sostanziale dell’anima con il corpo
non una difficolta ma il punto di partenza della sua deduzione. Infatti cita il testo come apertura: «Oportet
igitur principium huius operationis quod est intelligere, formaliter (cioé come forma) inesse huic homini
(come essenza materiale); principium autem huius operationis non est forma aliqua, cuius esse sit dependens
a corpore et materiae obligatum sive immersum... oportet autem dicere, si praedicta coniungantur, quod
quaedam spiritualis [corsivo di Rahner] substantia (rimanendo tale, cioé libera dalla materia) sit forma
[corsivo di Rahner] humani corporis».®” Il «si praedicta coniungantur» si attua per Rahner a questo modo:
«La struttura a priori della spirito diventa la forma del dato sensibile, poiché la sensibilita & I’origine

ricevente dello spirito, e rimane pero libero cosi che lo spirito ritorna in se stesso e conosce I’altro nella



sensibilita, che esso € in se stesso, come altro, poiché lo spirito stesso € I’origine emanante della sensibilita e
non questa ma esso stesso € il termine a cui si dirige il suo emanare». Cosi, aggiunge Rahner, la reditio
completa dello spirito € spostata a una conclusione relativa: «L’altro pud nella conoscenza essere avuto
soltanto in quanto il conoscente diventa I’altro: sensibilita. L’altro puo come tale essere afferrato soltanto se
il conoscente assieme a questo che esso é I’altro e per questo che é I’altro, € anche dominans super illud, in
quanto esso ottiene I’essere altro nel tendere a se stesso e ha con questo gia superato I’altro. La struttura a
priori dello spirito, il conoscere I’essere in generale € pertanto oggetto di coscienza non soltanto come
struttura del dato sensibile ma anche come portantesi al di sopra di esso e quindi il conoscente € in se stesso
come diverso dall’altro, & ritornato in se stesso nel conoscere il dato sensibile e conosce come propria la
forma dello spirito in quanto si eleva al di sopra dell’altro».?®® Ed in questo consiste per Rahner la liberta.

Cerchiamo di chiarire, poiché il punto é di estrema importanza. Per Rahner lo scopo a cui muove lo
spirito, in quanto lascia scaturire da sé la sensibilita, non € I’altro cioe la [conoscenza della] materia e
pertanto neppure la sensibilita, ma I’essere in generale (Sein (berhaupt), lo spirito stesso (si badi bene!)
come non sensibile, poiché esso produce la sensibilita nella brama per I’essere (Begierde nach dem Sein),
che é lui stesso (lo spirito). Cosi lo spirito, in quanto lascia scaturire la sensibilita, ha ormai trasceso il suo
ambito (Weite), I’intelletto come I’origine che lascia scaturire la sensibilita € il (principio) scaturito per primo
dal fondo sostanziale e cosi € prima di ogni ristrettezza (Enge) della sensibilita. A questo modo Rahner
conclude, fedele al suo schema attualistico, che la struttura a priori dello spirito diventa la forma del dato
sensibile, poiché la sensibilita & I’origine recettiva dello spirito, e rimane percio libera, cosi che lo spirito
ritorna a se stesso e conosce I’altro nella sensibilita che € in lui stesso conosciuto come altro, poiché lo spirito
stesso € I’origine che lascia scaturire la sensibilita, (cosi che) non € questa ma lui stesso il termine verso il
quale procede il suo lasciar scaturire. La liberta allora € e consiste essenzialmente in questo elevarsi dello
spirito sulla sensibilita: «Questo superamento dell’altro ch’é la sensibilita, il quale € il ritorno dello spirito in
se stesso, possiamo chiamarlo tomisticamente la liberta dello spirito».?®® E chiaramente, come ognun vede, il
concetto moderno (Spinoza, Leibniz, Fichte, Schelling, Hegel...) di liberta che culmina nell’identita o
cerchio formale-attuale chiuso di verita e liberta e quindi nella convergenza-identita della elevazione al punto
di vista speculativo (la Erhebung zum spekulativen Standpunkt di Hegel) e del compimento immanente della
vita dello spirito.

La liberta si attua fondamentalmente nel traffico dell’astrazione come suo compimento: «Mediante la
sua liberta lo spirito entra come facolta accanto alla sensibilita. Non certamente nel senso di un movimento
posteriore alla sua costituzione...: lo spirito & I’origine che fa scaturire la sensibilita come I’origine ricevente
dello spirito. Ma, in quanto lo spirito non lascia sfuggire la sensibilita cosi che esso stesso non si lascia
scorrere completamente, esso mantiene la possibilita di diventare reale secondo la propria essenza, il cui
luogo si trova principalmente prima della sensibilita e sopra di essa».?® Anzi & alla cogitativa che spetterebbe
la parte del leone. Mentre per san Tommaso la cogitativa ha prettamente una funzione dispositiva e

strumentale rispetto allo stesso intelletto teoretico e pratico,?"

che emerge sulla sensibilita mediante
I’apprensione positiva dello spirituale (il reditus ad seipsam), e tanto piu rispetto alla volonta, non ha senso —

anche se puo essere coerente con la concezione (aberrazione) del Rahner— affermare che la cogitativa € «...il



disvelamento (Enthiillung) dello spirito non sensibile (=libero) nella sensibilita stessa».? E si capisce allora
perché Rahner identifichi senz’altro la vita dello spirito con la «libera spontaneita dell’intelletto».?*

La liberta quindi coincide con I’a priori stesso della soggettivita, presupposto in tutto il discorso di
Rahner. L’esercizio primario di tale liberta & I’intendere, secondo la formula: «Nella misura in cui un essere
diventa “libero”, nella medesima esso & conoscente».?* Piu sotto si afferma che «lo spirito per questo che
elabora il fantasma, & perd anche I’origine emanativa a partire dalla sua liberta determinato in sé»** —prima
di entrare in azione- e quindi la liberta diventa il principio stesso a monte della trascendentalita ossia
dell’emanazione originaria di tutte le facolta dallo spirito stesso. La species intelligibilis € spiegata di
conseguenza (si badi bene!) come «I’autodeterminazione del libero spirito» (Selbstbestimmung des freien
Geistes) nella produzione (Erwirkung) del fantasma (ibid.): I’'unico principio operante, e percio libero, €
I’intelletto.

Questa fondazione della liberta come identita con I’immanenza del conoscere viene portata avanti
nella seconda opera con il capovolgimento che € la conoscenza stessa un atto di liberta e d’amore. Conoscere
in fatti per Rahner ¢ giudicare; nel giudicare e nell’agire I’uomo percepisce la propria autonomia, cioé ritorna
completamente in se stesso svincolandosi da ogni oggetto e rendendosi percio libero a suo riguardo.”® Cosi
I’essenza della liberta é I’autoporsi, si badi bene, da parte del soggetto spirituale come risposta a Dio che I’ha
liberamente creato e come atteggiamento di trascendenza di fronte al finito che esso opera in virtu
dell’apertura infinita del Vorgriff. Ecco allora i momenti fondamentali della dialettica della liberta:

a) L’essenza e il fondamento (Grund) della volonta e I’appropriarsi la propria esistenza mediante un
porre necessario e assoluto che si attua nella reditio completa come autoesecuzione (Selbstvollzug) ossia nel
conoscere stesso: I'uomo € in sé contingente, ma nella reditio non pud non afferrare se stesso
necessariamente e porre se stesso al centro del suo pensare e agire. Il principio di questo porre originario si
chiama volonta (Wille): «L’apertura dell’essere per I’esistenza ¢ realizzata dalla volonta come un momento
interiore della conoscenza stessa». L’esigenza abbraccia la stessa posizione del problema fondamentale
metafisico: «La volonta dell’'uomo di se stesso si &€ mostrata come la condizione interiore della possibilita e
necessita del problema dell’essere e cosi come condizione per la conoscenza dell’essere».®’ La volonta non
e piu I’appetitus boni in communi, poiché il conoscere non & per Rahner I’apprehensio entis in communi ma
dell’esse o Sein selbst di coscienza attuantesi come possibilita trascendentale ossia apertura infinita per
I’esistenza (Dasein) che e I’essere dell’uomo stesso. Per questo «...nel fondo dell’esistenza umana si realizza
sempre un’affermazione necessaria e assoluta dell’[ente] contingente, che € I’'uomo stesso, quindi volonta.
Con questo si afferma insieme anche la trasparenza dell’essere in generale».”® L’essere libero & percio piu
originario dell’essere conoscente, ne € il fondamento, la sostanza e I’attualita stessa: la trasparenza
(Gelichtetheit) del conoscere, che porta I’'uomo ad affermare necessariamente se stesso, procede dal volere se
stesso originario.

b) L’oggetto dell’atto di liberta € I’io stesso, in quanto I’atto libero é indeducibile e non pud opporsi
a chi lo pone come qualcosa di altro da lui: «L’atto libero nella sua essenza originaria non é tanto la
posizione di un che di altro, di estraneo, di un’opera che nella sua alterita si oppone all’azione stessa, ma il

compimento della sua essenza propria, una presa di possesso di se stesso, della realta della propria potenza



creativa su di se stesso. Esso [atto libero] & quindi un venire a sé, un essere con sé in se stesso»;?®
esattamente com’e stato prima definito il conoscere. Percio evidentissimo, cioé trasparente, per chi lo pone,
I’atto libero invece € oscuro e incomunicabile agli altri: pud essere conosciuto non oggettivamente ma
soltanto in quanto & accolto (dall’altro) in una comunicazione d’amore. Rahner vede il fondamento di tutto
questo nell’amore di Dio, poiché «Dio, libero nell’amore di sé, ama come la potenza che pone il finito,
comprende amando il finito stesso. In quest’amore anche il [finito ch’€] posto € sollevato alla luce
dell’essere. Poiché e in quanto Dio ama il finito, esso partecipa alla trasparenza dell’essere. La logica arriva a
comprendere la liberta dell’essere (Seinsfreiheit) soltanto nella logica dell’amore».** Rahner unifica, com’é
facile vedere, momenti e aspetti della vita dello spirito che vanno distinti. Anzitutto egli prende per

%l nostro amore invece &

paradigma dell’amore umano I’amore di Dio, il quale € certamente creativo:
recettivo e ha bisogno di cogliere i beni che gli servono per la vita dal mondo creato e sceglie la propria
felicita in qualche bene che é fuori di sé; poiché I’'uomo & un ente per partecipazione. Come nel conoscere,
cosi nel volere, I’io & essenzialmente soggetto e certamente diventa anche oggetto nella riflessione come evn
pare,rgw] (als begleitende): come tale I’io € pura capacita.

Poi Rahner, ed é la conseguenza del suo immanentismo, capovolge I’ordine dei trascendentali come
gia si € accennato e come qui si vede nella genesi stessa del suo orientamento fondamentale. La conferma ce
la da lui stesso quando intende il detto «ens-verum-bonum convertuntur» secondo la perfetta identita di un
unico processo dinamico cosi da proporre la formula: «ens-intellectus-voluntas convertuntur»,®*® la quale
contiene I’esecuzione capitale della metafisica e I’elevazione dell’antropologia trascendentale a scientia
scientiarum, teologia compresa. Infine, si deve osservare che I’amore & una passione (la prima e
fondamentale) di carattere fondamentalmente passivo (¢ mosso infatti dal bene), mentre la liberta & una
proprieta di decisione attiva del soggetto spirituale. E c’é amore e amore: c’e¢ I’amore verso il bonum in
communi (per la felicita in generale) e questo € necessario perché costitutivo della spinta originaria
dell’appetito. E ci sono gli amori per i vari beni e scopi della vita che si offrono all’uomo e fra i quali I’'uomo
deve scegliere sotto la propria responsabilita: Rahner invece fa consistere il sommo della liberta nel volere se
stesso, nella autocoscienza della soggettivita formale vuota del Vorgriff.

c) Infine I’attuazione della liberta umana € nella sua storicita (Geschichtlichkeit) che Rahner deduce
—come ha dedotto la teoria della conversio— dal fatto che la materia & secondo san Tommaso principio
sostanziale dell’uomo assieme allo spirito. Questo comporta, cioé spiega ed esige anzitutto che la verita della
natura umana si attua nella molteplicita®® dei soggetti umani, poi e insieme che questa realtd umana & situata
(diffusa) nello spazio e nel tempo: quindi I’'uomo é essenzialmente un animale storico. Rahner —non meno di
Hegel, Dilthey e Heidegger— arriva a dire in forma assiomatica che «I’uomo € reale solo in una umanita...
Essendo la materia suo elemento essenziale, egli costituisce a partire da se stesso spazio e tempo come
momenti della sua esistenza». L’uomo percio € libero in quanto si cala in questa storicita, nella quale é
possibile Iirripetibile e I'imprevedibile della liberta. Questa irripetibilita e imprevedibilita non & percio
riferita al dominio attivo che il Singolo come spirito, ponendosi davanti a Dio (pro o contra Dio) come
persona responsabile, fa le sue scelte, ma alla singolarita fondata sulla materia come principio di

individuazione. La storicita umana per Rahner sembra avere percio principalmente il significato di storia



terrena. Ecco un testo sconcertante ma coerente a un tempo: «Storia in senso umano € anzitutto solo la dove
I’atto della liberta, in un insieme di persone libere nella loro molteplicita, si diffonde in un mondo cioe nello
spazio e nel tempo, dove le azioni intelligibili della liberta per venire in mostra devono estendersi nello
spazio e nel tempo, dove esse abbisognano dello spazio e del tempo per essere se stesse».** E questo va
inteso nel senso piu forte, ossia che I’'uomo, come persona libera e autonoma, ottiene la realizzazione totale
della sua essenza grazie alla storicita, ossia nel dinamismo orizzontale della realta sociale; non quindi
principalmente e anzitutto per una scelta verticale assoluta davanti all’Assoluto come esige il fondamento
metafisico dell’ Assoluto. Per san Tommaso, cosi come nei tempi moderni per Newman e Kierkegaard, € la
scelta o decisione primaria dell’ Assoluto come il Dio vivente, creatore del mondo e Padre degli uomini, che

305

conferisce all’'uomo il dominio attivo sulle ulteriori scelte™ che I’attendono nello svolgersi della storia sia

privata sia pubblica.

Non a caso in tutta questa teoria della liberta, che Rahner trasferisce di peso (e di quale peso...!) da
Heidegger, manca qualsiasi riferimento a san Tommaso. E vero che egli ritorna al concetto tomistico di
«materia» come principium individuationis; un’altra formula inesatta, poiché la formula dell’Angelico del
principio di individuazione e: materia signata quantitate. E in un’ampia nota della seconda edizione,
approvata dal Rahner, il fedele scudiero J.B. Metz ricorda la tesi precedente che la materia & oggetto della
conoscenza sensibile e, di piu, afferma che «...la materia inoltre, per essere precisi (genau gesagt —sic!) non
e solo I’altro concreto, al cui riscontro I’'uomo si apre nel suo darsi alla materia, ma é lo spazio che rende
possibile (einrdumende Raum) tale incontro».*® La dottrina della libertd mette percio in piena evidenza la
deviazione radicale nell’impianto di tutta la mistificazione rahneriana, e insieme la coerenza intrinseca di
siffatta aberrazione e I’evidenza della sua deformazione senza possibilita di ricupero e di riscatto.

La conclusione del Rahner € coerente a siffatte premesse, ossia che la liberta non consiste affatto né
si attua propriamente in una determinazione e scelta di fini e mezzi ma nell’emergere dello spirito sulla
materia in quanto esso aspirando a sé (reditio), lascia scaturire la sensibilita e in questo —proprio in questo—
suo alienarsi nella sensibilita, che sembra invece legarlo alla sensibilita di cui ha bisogno per passare
anzitutto all’atto, Rahner vede I’essenza della liberta. Ecco la conclusione ormai scontata, anche se il
periodare & —come spesso— estremamente contorto: «Lo spirito nell’aspirazione a se stesso lascia scaturire da
sé la sensibilita in quanto esso informa se stesso nella materia e in quanto come origine della sensibilita che
resta libera mantiene questa in sé come sua facolta e mediante essa produce il fantasma come determinazione
assunta della sensibilita: esso [si badi bene!] ha sempre gia astratto, poiché in questa formazione [Einbildung
= rappresentazione] € rimasto libero e si € perd sempre anche [si badi ancora!] assoggettato alle condizioni
della materia, alle leggi di spazio e tempo, poiché esso arriva al fine della sua liberta soltanto quando esso
s’informa nell’altro della materia nella conversio ad phantasmata».** L’ultima frase («altro della materia») &
un genitivo di attribuzione: quindi, in sostanza, anche la liberta coincide con I’attuarsi della reditio o

riflessione trascendentale. Et sic —a questo prezzo e con questo metodo— omnia consonant!

5. EPILOGUS BREVIS.



L’ermeneutica rahneriana si presenta inafferrabile, abnorme e stravolgente da principio alla fine: che
si riferisca a Kant come ad Heidegger, a Hegel come allo Pseudo Dionigi... Ognuno di questi autori, che
fanno da sottofondo alla svolta antropologica di Rahner, dice esattamente il contrario e si muove in un
contesto esattamente opposto a quanto Rahner espone e al come Rahner pretende di interpretarli. 1l Vorgriff,
ch’e il deus ex machina dell’antropologia teologica di Rahner, non corrisponde né all’Ich denke Uberhaupt di
Kant, né al Dasein di Heidegger, né al Begriff di Hegel, né all’excessus dello Pseudo Dionigi... Nessuna
sorpresa che il risultato sia stato I’orripilante esegesi completamente a rovescio del tomismo che pretende di
identificare essere e pensiero ovvero di far compiere allo stesso san Tommaso —ch’é stato e resta il massimo
metafisico di tutto I’Occidente— quella destructio metaphysicae che non era riuscita neppure a Kant, e che, in
un certo senso, é respinta dallo stesso Heidegger: colui che Rahner chiama suo maestro. Infatti, com’e noto,
Heidegger ha pubblicato il saggio Ueberwindung der Metaphysik non per seppellire la metafisica, come fa
Rahner in Geist in Welt, ma per superare i sistemi formali e riportare la metafisica al suo vero fondamento
proclamando con Kant che «...la metafisica appartiene alla natura dell’'uomo».*® Heidegger capovolge
espressamente I’asse della metafisica classica, che & fondata sull’ermeneutica dell’ens come trascendentale
fondante, e pone d’accordo con Hegel a fondamento dell’essere il nulla —I’apertura illimitata della coscienza.
Egli infatti spiega fin dal 1929: «L’esistenza umana pu0 rapportarsi soltanto all’essente se essa si mantiene
nel nulla. L’uscire fuori nell’essente accade nell’essenza dell’esistenza. Ma questo uscir fuori € la stessa
metafisica»— mentre per Rahner, che non ammette la metafisica, esso € fatto coincidere con I’ascolto della
parola (Horen des Wortes) della salvezza. Heidegger invece continua: «In questo si trova: La metafisica
appartiene infatti alla “natura dell’'uomo”. Essa non & né una specialita (Fach) della filosofia scolastica, né un
campo di trovate arbitrarie. La metafisica € I’accadere fondamentale nell’esistenza. Essa & I’esistenza stessa».
E leggiamo la conclusione: «Poiché la verita della metafisica abita in questo fondo senza fondamento, essa
ha sempre in agguato la possibilita dell’errore piu profondo come la sua piu prossima vicinanza. Pertanto il
rigore di nessuna scienza raggiunge la serieta della metafisica».*”

Siamo quindi non solo agli antipodi della spavalda sicurezza di Rahner, ma a una problematica della
verita dell’essente che si muove con movimento diametralmente opposto a quello di Rahner. Di tutto questo
Rahner tace: non un testo né un cenno che dia un preciso riferimento al giro ermeneutico del suo «maestro.

La via heideggeriana € percido sempre metafisica; essa prende I’avvio dall’istanza di Parmenide nel
rapporto che I’essenza umana ha all’essere: «Nessuna via del pensiero, neppure quella del pensiero
metafisico, procede dall’essenza dell’uomo. Piuttosto ogni via del pensiero va sempre ormai dentro il
rapporto di essere e di essenza umana, altrimenti non c’@ nessun pensiero».*® Che dire allora di
quest’operazione ermeneutica di Rahner, tanto decantata dai teologi secolarizzati di oggi?

Ma che cosa dice Rahner di Rahner? Ecco:

a) Scolaro di Heidegger: «lI’unico mio Maestro». — «Cosa deve dire uno scolaro di Martin
Heidegger, che é teologo e teologo al punto che non ha affatto la pretesa di essere filosofo, nell’80°
compleanno di colui ch’egli, benché teologo, venera come il suo maestro? — Deve egli dire che la teologia

cattolica odierna, per quanto essa € attuale (wirklich), non é pit pensabile senza Martin Heidegger, poiché



anche coloro che sperano di avanzare oltre e di porre altre questioni da lui, procedono tuttavia ancora da lui?
— Dev’egli confessare riconoscente con tutta semplicita e schiettezza di aver avuto certamente molti buoni
maestri della parola orale, pero di aver avuto soltanto uno che egli pud venerare come il suo maestro,
precisamente Martin Heidegger? — Devo io dire che una simile confessione non mi sembra semplicemente
evidente, poiché, come spero, I’affare (Sache) della teologia e della filosofia € stato sempre pit importante
delle persone che hanno praticato la filosofia e teologia? — Devo io, con discrezione e speranza insieme,
cercare di dire qualcosa di cio di cui sono convinto, che moltissimo dell’opera di Heidegger resta, che la sua
opera continuera a influire nella futura storia dello spirito anche se oggi € sceso il silenzio su quella fiera che
si spaccia come il Forum dello spirito? — Debbo io oggi con semplice riconoscenza, nel suo 80° compleanno,
con un’intima tranquilla comunione che vive in me da piu di trent’anni, felicitarmi con lui, benché in questi
trent’anni non ho avuto con lui che molto poche relazioni personali? — Comunque sia! Anche se si dice, se ci
si felicita con lui con animo grato e devoto, non si sa allora esattamente cosa cio propriamente significa. Ma
egualmente egli ci ha perd insegnato la unica cosa: che noi in tutto e in ogni cosa dobbiamo e possiamo
cercare quel “mistero ineffabile” (unsagbare Geheimnis) che dispone di noi — anche se noi amiamo appena
nominarlo con parole. E questo anche allora quando lo stesso Heidegger in una maniera rara per i teologi
lascia sempre libero percio nella sua opera il discorso che il teologo deve dire».

b) Al di la degli storici fossati delle controversie e opposizioni confessionali. — Nella presentazione
di una tesi di teologia protestante, Rahner inizia «...col rallegrarsi che I’autore si sia preso la briga di
accostare un pezzetto di teologia cattolica (la sua!) a un lettore protestante», contribuendo a dare un saggio
effettivo di quel dialogo ecumenico che un paio di anni fa non era neppure pensabile: «Ci si puo ascoltare a
vicenda, perché ci si & accorti che si ha qualcosa da dirsi. Non & pit come prima che si sapevano gia in
anticipo i punti fissi della “controversia” (Streit) e del dialogo: oggi si tratta per uno sforzo comune (molto in
la almeno) su questioni sulle quali noi tutti ancora aperti cerchiamo una soluzione. Fino a questo punto
questo lavoro comune nell’ascoltarsi a vicenda € soltanto indirettamente “ecumenico” di teologia
controversistica. Esso comunque non manchera di dare i suoi frutti e realizzare le promesse per gli scopi
ecumenici». A questo primo vantaggio si aggiunge un secondo, piu sostanzioso e di fondo: «Nessuno in una
determinata confessione prendera seriamente la professione [di fede] dei propri padri e I’obbligazione
(graduata) dei suoi propri “Scritti confessionali”, se egli vuol essere un vero teologo della sua Chiesa e non
un uomo che porta soltanto il capriccio della sua propria opinione sul mercato dello spirito». Ma gli effetti
del dialogo si prospettano ancora piu vistosi. Rahner infatti si domanda: ma € proprio incompatibile con la
teologia di un determinato teologo per la quale non si presta piu attenzione a tutti i temi, se egli sia cattolico
0 evangelico? lo penso di no, risponde. E spiega: «Semplicemente per questo, che a noi oggi si presentano
questioni che al tempo della Riforma né si pensavano, né si potevano pensare. Non si puo dire troppo alla
svelta che anche a tali nuove questioni si puo di volta in volta rispondere dal mezzo della propria confessione
e che la risposta dovrebbe percio riuscire altrettanto controversa come la risposta alle antiche questioni». In
parole piu dirette: la problematica di oggi non si muove all’ombra di affermazioni assolute, da ambe le parti,
ma si affida alla dinamica dell’esistenza che supera conciliandole le opposizioni: «Pu0 darsi infatti che le

cose stiano viceversa: le nuove questioni e le loro risposte pongono quindi nuovi orizzonti di comprensione



per le antiche questioni e risposte. E pud percio allora anche darsi, quando ci si espone con fiducia a questa
situazione, che la nuova comprensione delle antiche questioni diventi cosi che da una parte unifica e pero
nello stesso tempo rende comprensibile che cio che prima significava “in modo proprio”,*? mediante le
nuove risposte alle antiche questioni non sia effettivamente negato». Questa € pero, Rahner conclude, la
nostra speranza..., «se uno vuole essere un teologo della sua Chiesa e non vuole abbandonare nell’ambito
della teologia la speranza ecumenica».?

c) Soltanto teologo e teologo dilettante. —Nella presentazione di una tesi dedicata al suo pensiero
filosofico,*™* Rahner confessa, non senza umorismo, di essere soltanto un teologo e non un filosofo, né
pretende di poterlo essere («Einfach, weil ich kein Philosoph bin und mir nicht einbilde, einer sein zu
konnen»). Dichiara insieme di aver seguito per due anni le lezioni e i seminari di Heidegger a Friburgo i.Br.
e, dopo aver avuto respinta la tesi di filosofia da M. Honecker, di essere stato applicato subito dai Superiori
all’insegnamento della teologia a Innsbruck. Rahner non sembra percio favorevole a una considerazione
angolata in senso filosofico del suo pensiero ovvero a uno studio della sua filosofia, che secondo lui non
esiste. Egli invece attira I’attenzione sul «farsi avanti [nella sua opera] di un nuovo genus litterarium che non
e né scienza filosofica o teologica, né poesia, né volgarizzazione di teologia o filosofia come scienza»,
lasciando in sospeso la determinazione precisa di tale metodo e delle linee direttive del suo pensiero. Anzi
Rahner dichiara che si pud bene esporre il proprio pensiero in teologia e filosofia senza legarlo a una
rigorosa forma scientifica di un’oggettivazione riflessa.

Oggi, a suo avviso, forse per la sconfinata vastita dei problemi, non é possibile seguire il criterio
della esattezza scientifica della critica erudita: Rahner afferma di «aver scritto forse sulla transustanziazione
sapendo ben poco circa la storia del concetto di sostanza e sulla sua problematica... Cosi scrivo forse sulla
Trinita e non ho mai studiato la dottrina delle relazioni di san Tommaso o di Ruiz de Montoya. Cosi io parlo
del rapporto fra il Papa e I’Episcopato ed osservo che in fondo dovrei essere anche un filosofo del diritto e un
giurista delle costituzioni, cid che io non sono e non sard. Rispetto a cid che “in sé€” oggi & possibile dal
punto di vista della scienza e anche da parte della mia possibilita, io posso scrivere soltanto da dilettante. La
haute vulgarisation non & pit un prodotto marginale secondario della scienza [aus der Wissenschaft, Rahner
sottolinea aus] in teologia e filosofia, ma & pit 0 meno I’'unico modo nel quale qualcuno che vuole scrivere,
puod scrivere qualcosa d’importante in questo campo, indipendentemente dall’esattezza della scienza».*

Rahner percio € altrettanto convinto che ormai il cosiddetto metodo scientifico non € piu ad rem,
dopo I’avvento del metodo «esistenziale»: quando si vuol parlare all’'uomo non ci si pud comportare che in
questo modo non scientifico. In questo rifiuto del riferimento sia alla storia della teologia (Rahner ricorda di
aver scritto solo «un paio di saggi sulla storia della confessione») sia alla teologia speculativa, e nella
dichiarazione (abile e umoristical!) che nella sua immensa e fortunata produzione non si trova propriamente
scienza teologica né filosofia tecnica. Lui stesso dichiara a bruciapelo: «Per questo tutto € troppo
dilettantistico».*® E conclude tuttavia soddisfatto: «Ma questo con ragione, cosi che io non me ne vergogno.
Non trovo che con un apprezzamento simile resti svalutato cio che io ho scritto. Credo pertanto che oggi,

quando si parla agli uomini i quali vogliono sapere qualcosa “esistenzialmente”, non si pud scrivere



altrimenti che in questa maniera non scientifica: cio non significa che non si possa fare mille volte altrimenti
e meglio di quanto non sia riuscito a me».*"’

Tre momenti quindi di una confessione come una scheda autobiografica, senz’alcun pentimento, che
suonano insieme come tre capi di accusa e di autocritica. Confessioni che potrebbero anche avere —sul piano
rigoroso del metodo scientifico— il significato di sconfessioni: che ne pensano i rahneriani ubique terrarum?
Non potremmo allora dire, parafrasando un’espressione di san Tommaso all’indirizzo di Averroe, che
Rahner «...non tam est thomista, quam philosophiae thomisticae depravator»?*'® Non c’é infatti nozione
fondamentale della metafisica tomistica che Rahner non abbia stravolta e resa irriconoscibile: comunque,
resto in attesa di un qualsiasi riscontro e nessuno piu di me sarebbe lieto di essersi sbagliato.

Ma se le indicazioni qui portate hanno colpito il segno, c’e soltanto da augurarsi che Rahner ponga
almeno una separazione (Trennung) fra la sua posizione filosofica e quella teologica, sconfessando ogni
diretta solidarieta.™ In caso contrario, si deve riconoscere che la sua opera sta al centro della crisi che
travaglia la Chiesa contemporanea, nella quale —a differenza delle direttive del Concilio Vaticano Il che si
era proposto di riportare I’'uomo moderno all’ascolto del Vangelo e incitava i cristiani a essere «luce delle
genti»— i violenti movimenti centrifughi in atto un po’ dappertutto avranno facilmente il sopravvento.*®
Riflessioni profonde sul dinamismo delle formule dogmatiche avevano un secolo fa presentato per esempio
Maohler e Newman..., i quali pero rimanevano fermamente ancorati alla Tradizione e alla nozione assoluta di
verita, che é stata invece abbandonata dal Rahner per il principio storicistico moderno.

Con la sua versatilita eccezionale (...da teologo dilettante?), pronta a dare il suo contributo su tutti i
problemi del momento, Rahner sa come pochi captare nell’atmosfera le istanze dell’'uomo d’oggi, ingolfato
nella civilta dei consumi e restio ad accettare posizioni assolute sull’ Assoluto sia in teologia sia nella morale
e nella disciplina... Con un’abilita e nebulosita dialettica attinta alla tradizione idealistica, che ha orrore
dell’aut-aut evangelico e sa evitare ogni presa di posizione netta, egli tiene in ascolto e in soggezione non
solo turbe di filosofi e teologi, professionisti e dilettanti —obliosi ormai della via Augustini et Thomae!- ma
sembra intimorire la stessa gerarchia con I’ariete delle sue Theologische Schriften (la raccolta conta finora
ben dieci tomi!) che hanno ormai invaso il mondo. E se nella sfera dell’autorita responsabile si pud generare
un’impressione di panico e quasi di tabu per un fenomeno cosi sconcertante, sembra d’altra parte —ed &
notizia di dominio pubblico— che I’opera di Rahner abbia goduto e goda il favore perfino di qualche

commissione episcopale®*

e ch’egli sia stato salutato quale novus praeceptor Germaniae! Altri invece
vedono in Rahner il corsaro della teologia contemporanea e considerano questo successo letterario un
prodotto di elefantiasi, un colosso dai piedi d’argilla (Dan. 2, 33), pericoloso e nefasto per la Chiesa come e
pitl ancora del comunismo e della stessa Riforma.*?

Non ha affermato di recente lo stesso Rahner che «...I’unita ultima di essere e conoscere & I’ultimo
presupposto della comunicazione di Dio nella sua “divinita” all’'uomo mediante il discorso, mediante la
parola»?** La filosofia non diventa allora interna alla «teologia esistenziale» e questa in quella? Non viene

cosi superata la distinzione fra intelletto e volonta come anche quella fra ordine naturale e soprannaturale?



Non ¢ urgente e doveroso allora fare di tutto per sciogliere il nodo essenziale, che ¢ la fondazione e
rivendicazione dell’autentica liberta dello spirito, come scelta di testimonianza responsabile di fronte a Dio,

che nell’operazione Rahner sembra legata alla dialettica amorfa e dispersiva della temporalita esistenziale?

EXCURSUS

I. ALLA RADICE DELL’EQUIVOCO RAHNERIANO DELL’IDENTITA DI ESSERE E CONOSCERE.**

In apertura della sua opera, introducendo il tema della sua ricerca, Rahner osserva a proposito di san
Tommaso:** «Gia nel primo articolo, prima di ogni presa di posizione sul tema, & toccata una decisione
provvisoria: L’uomo € in possesso di una cognitio immaterialis, universalis et necessaria. Che una
conoscenza assoluta sia nell’'uomo realta; che vale [il principio]: “forma rei intellectae est in intellectu
universaliter et immaterialiter et immobiliter”, questo & il primo grande principio che san Tommaso pone,
(d’accordo) con ogni grande filosofia, da quella dei Greci fino a quella di Hegel». Questo significherebbe
che per san Tommaso la teoria della conoscenza coinciderebbe con la metafisica. E commenta nella nota 4:
«Per la giustificazione presa dalla teoria della conoscenza di un siffatto principio, per quanto una siffatta
giustificazione € progettata e si trova in san Tommaso, cfr. Maréchal, t. V. 38-53». E precisa il suo punto di
vista: «Quando nel corso del lavoro si pone di continuo la questione circa la possibilita e i limiti della
metafisica, questo non va inteso nel senso di una teoria della conoscenza che precede una metafisica, ma nel
senso di una questione ch’é interiore alla stessa metafisica, anzi, coincide con essa».’® La metafisica
coincide con I’antropologia.

Qui c’e una serie di affermazioni che destano gravi perplessita e che devono essere contestate:

1. Non esiste affatto, nel corso del pensiero occidentale, una teoria uniforme del conoscere, dalla
filosofia dei Greci fino a Hegel. In realta, fin dai primordi del pensiero greco, come Aristotele ha
esplicitamente rilevato, si incontrano due tesi opposte su questo punto: quella del riflesso (o isomorfismo) di
Empedocle e Democrito che «il simile si conosce con il simile» (gnwri,zein to. o[moion tw/|
o moi ,w]),**" e quella di Anassagora che «il contrario si conosce dal contrario» (gnwri ,zetai to.
evnanti,on avpo. tou/ evnanti,ou poiché to. o[moion u po. o moi,ou pa’n

avpade,j evstin).®®

Avristotele fa la sintesi di entrambe in quanto oggetto e soggetto, dissimili prima
del conoscere, diventano simili mediante I’assimilazione conoscitiva.

2. L’assimilazione del soggetto all’oggetto si compie nell’aristotelismo mediante le specie
conoscitive sensibili e intelligibili (gnwri ,zetai to. evnanti,on), come riconosce nel suo volume
lo stesso Rahner.**® Ora, mentre per la teoria dell’isomorfismo di Empedocle-Democrito, si pud ammettere

una continuita con I’idealismo, come gia osservo Goethe,*®

e di conseguenza con la teoria della conoscenza
come Widerspiegelung di Marx; per il realismo aristotelico-tomistico, pur affermando la conoscenza propria
delle essenze delle cose materiali, si tratta di una conoscenza per abstractionem e resta percio la «distanza

metafisica» fra il conoscere e I’essere: questo ¢ il fondante e quello il fondato.



3. Una «metafisica della conoscenza» sul fondamento dell’identita di essere e conoscere con la
determinazione della metafisica mediante I’identita dell’essere ed essere conosciuto, come fa Rahner, &
negata certamente in Kant con la distinzione fra phaenomena e noumena.**' Hegel poi, contro Kant, esclude
la legittimita di un esame previo della facolta del conoscere come uno «strumento», quindi anch’egli per un
motivo opposto a Kant —e radicalizzando I’esigenza idealistica— identifica logica e metafisica diffidando ogni
teoria della conoscenza.®* Rahner intende accettare la posizione hegeliana quando afferma che la questione
circa la possibilita e i limiti della metafisica non va intesa nel senso di una teoria della conoscenza che
precede una metafisica, ma nel senso di «una questione che & interiore alla stessa metafisica, anzi, coincide
con essa».*®

4. D’accordo con Maréchal, citato nella nota, Rahner vede all’interno di quest’implicazione-identita
di teoria del conoscere e di metafisica I’attuarsi costitutivo di una conoscenza di Dio che ¢é il fondante di ogni
verita e rende percio inutile, anzi ingombrante, ogni metafisica. Cosi per la conoscenza di Dio basta porsi
come «uditori della parola» (Horer des Wortes). Questa posizione pud essere riconosciuta di tipo
anselmiano-spinoziano-hegeliano (argomento ontologico) e sta agli antipodi della posizione non solo
tomistica ma anche heideggeriana. Per Heidegger, com’é noto, I’essere dell’ente & intrinsecamente finito e
legato al nulla che si rivela di volta in volta.** Egli polemizza anche contro la posizione onto-teologica di
Hegel.** Pertanto Rahner, prolungando la linea kantiana di Maréchal con il Vorgriff che implica la
conoscenza di Dio (teoria degli atei come «cristiani anonimi»), si viene a trovare agli antipodi del suo
proclamato «maestro» Heidegger per il quale il problema di Dio & estraneo alla filosofia.**

1. L’ESSERE COME «QUESTIONABILITA» (Sein als Fragbarkeit).**’

Questa formula rahneriana richiama immediatamente la concezione dell’essere ridotto al concetto
piu indeterminato, cioé a essenza che abbraccia il possibile e il reale e cosi quindi «astrae» dalla realta in
atto: di qui I’altra proprieta del concetto di essere, per Rahner, cioé «I’impossibilita di fissare il concetto di
essere».’® Poiché I’essenza pud trovarsi a vari livelli intenzionali e assumere modalita di essere le piu
svariate (sperimentale diretta, scientifica propriamente detta, etica, estetica, politica, religiosa...), &€ nel
plesso estrinseco e derivato di essenza-esistenza, che & il giudizio, che si trova e si presenta allora I’essere.
Prima del giudizio esso € soltanto «possibilita» (e percio «questionabilita») come diceva la Scolastica
nominalistica dando il primato all’essenza che equivale alla «apertura» (di coscienza) del Dasein, come
(capovolgendo il rapporto di essenza-esistenza) ora dice Heidegger dando il primato all’esistenza. Cio porta
di conseguenza Heidegger a identificare essere e tempo, verita e liberta: questa identita in Heidegger €

. Quel che non si comprende & che non pochi fra coloro che si dicono realisti e

coerente e c’era gia in Hege
ancor pit numerosi teologi di oggi accettino questa piattaforma di orizzontalismo e mondanita radicale per
presentare il messaggio cristiano della salvezza.

Il maestro piu ascoltato e seguito di questo capovolgimento & ovviamente Rahner: un’espressione 0

formula esplicita & appunto quella della «questionabilita dell’essere», ossia la riduzione (e «soggezione»)



dell’essere all’attivita della coscienza. Di qui il primato della storia e la storicita indefinita della verita, anche
delle verita dogmatiche.

Diversamente, anzi agli antipodi, si muove san Tommaso, poiché egli fa il cominciamento con il
plesso del reale in atto che & I’ens come «id quod HABET esse» (e non con I’«id quod POTEST esse», che &
I’essenza degli Scolastici e il Bewusstsein iberhaupt dei moderni). Possiamo fare una gradazione ascendente
della fondazione trascendentale della verita a partire dalla apprehensio entis nel tomismo:

1. Il plesso di ens ¢ il primum cognitum come plesso sintetico trascendentale, in cui si fonda e da cui
procede ogni ulteriore conoscere: «Primum quod cadit in imaginatione intellectus est ens, sine quo nihil
potest apprehendi ab intellectu sicut id quod primum cadit in credulitate intellectus sunt dignitates et
praecipue ista, contradictoria non esse simul vera; unde omnia alia includuntur quodammodo in ente unite
et distincte, sicut in principio».>* «Primum in conceptione cadit ens, quia secundum hoc unumquodque
conoscibile est, in quantum est actu».>* «Illud quod primo acquiritur ab intellectu est ens, et id in quo non
invenitur ratio entis non est capibile ab intellectu».?

2. L’apprensione dell’ens ¢ il fondamento dell’apprensione dei trascendentali come nucleo originario
di ogni apprensione e giudizio: «ld quod primo cadit in intellectu est ens. Unde unicuique apprehenso a
nobis, attribuimus quod sit ens et per consequens quod sit unum et bonum quae convertuntur cum ente».>*
«Primum quod in intellectu cadit est ens, secundum vero negatio entis».®** «Intellectus autem per prius
apprehendit ipsum ens et secundario apprehendit se intelligere ens et tertio apprehendit se appetere ens.
Unde primo est ratio entis, secundo ratio veri, tertio ratio boni, licet bonum sit in rebus».** Allora il
Beisichsein della reflexio presuppone la presenza alla coscienza dell’ens.

3. Il plesso di ens é il fondamento dell’apprensione dei primi principi: «lllud autem quod primo
intellectus concipit quasi notissimum, et in quod omnes conceptiones resolvit est ens, ut Avicenna dicit in
principio Metaphysicae suae. Unde oportet quod omnes aliae conceptiones intellectus accipiantur ex
additione ad ens».** «Nam illud quod primo cadit in apprehensione est ens, cuius intellectus includitur in
omnibus quaecumque quis apprehendit. Et ideo primum principium indemonstrabile est quod non est simul
affirmare et negare, quod fundatur supra rationem entis et non entis».**’

4. 1l plesso di ens e percio sintetico di prima apprensione: «Prima Philosophia, quae considerat
omnia principia, habet pro subjecto ens quod est commune ad omnia; et ideo considerat quae sunt propria
entis, quae sunt omnibus communia tanquam propria sibi».**®

5. E I’ens con i primi principi allora, non I’esse, I’oggetto proprio della metafisica: «Metaphysica
speculatur ens secundum quod ens sicut subjectum... Necessitas autem huius scientiae quae speculatur ens
et per se accidentia entis, ex hoc apparet, quia huiusmodi non debent ignota remanere, cum ex eis aliorum
dependeat cognitio; sicut ex cognitione communium dependet cognitio rerum propriarum».®*® Un testo
completo: «Cum natura semper ordinetur ad unum, unius virtutis oportebit esse naturaliter unum objectum:
sicut visus colorem et auditus sonum. Intellectus igitur cum sit una vis, est eius unum naturale objectum,
cuius per se et naturaliter cognitionem habet. Hoc autem oportet esse id sub quo comprehenduntur omnia ab
intellectu cognita, sicut sub colore comprehenduntur omnes colores, qui sunt per se visibiles; quod non est

aliud quam ens. Naturaliter igitur intellectus noster cognoscit ens et ea quae sunt per se entis in quantum



huiusmodi; in qua cognitione fundatur primorum principiorum notitia, ut non esse simul affirmare et negare,
et alia huiusmodi. Haec igitur sola principia intellectus noster naturaliter cognoscit, conclusiones autem per
ipsa: sicut per colorem cognoscit visus tam sensibilia communia quam sensibilia per accidens».**®

La conclusione: come I’ens é il primum cognitum originario e trascendentale, e non puramente
psicologico, cosi la metafisica & derivante originaria e non derivata: non risolvibile quindi in antropologia,
fenomenologia, ecc.

La problematicita in cui Rahner con Heidegger disperde I’essere dell’ente (Sein des Seienden), come
questionabilita e non fissabilita, da cui deriva il nuovo concetto di verita come apertura, come «stare in
ascolto»... & solidale con il cogito moderno e ricorda il «puro stare a vedere» (rein Zusehen) di Hegel e
implica pertanto I’attuarsi dell’essere come storicita, come divenire del (nel) tempo (Kant-Heidegger). E il
passaggio e capovolgimento dall’esse vuoto di realta della Scolastica formalistica nel Sein come vuoto di
coscienza dell’idealismo (kein reales Pradikat di Kant, leeres Sein di Hegel, Sein und Nichts sind dasselbe di

Hegel e Heidegger...).

[11. L’INFORTUNIO RAHNERIANO DELL’«INTELLECTUS IN ACTU PERFECTIO EST INTELLECTUM IN ACTU».**

1. 1l codice autografo per il C. Gent. Il € mutilo completamente a partire dal c. 61.

Rahner nella citazione di questo suo textus princeps non indica I’edizione del C. Gent. da lui seguita.
E probabile che sia la Parmensis del Fiaccadori (1855), la quale porta effettivamente la lezione perfectio.®*
Rahner indica di seguire la Parmensis per i seguenti commenti dell’ Aquinate.®*

Prima della Parmensis porta perfectio la sola ed. veneta del 1589. Questa lezione ritorna nelle
edizioni Uccelli (sia Paris 1863, sia Roma 1878), Forzani 1886 e 1927. Quest’ultima ed. porta nel
frontespizio la dichiarazione un po’ presuntuosa: «Ad lectionem codicis autographi in Biblioteca Vaticana
adservati probatissimorum codicum meliorisque notae editionum fideliter impressi». E si badi che nel 1918
usciva I’ed. critica leonina dei libri 1-11 con la lezione in actu perfecto.®* Portano la lezione in actu perfecto

le segg. edizioni: Paris 1519.%*°

Da essa sembra derivino la Paris 1552 e da questa la Lugdunensis 1567 che
portano il nostro testo nella stessa p. 220 v. Inoltre le edd. Romana (Piana) 1570, Venetiis 1593, Paris 1643,
Romana 1657, Burdigalae 1664, Venetiis 1745-60 (De Rubeis), Bononiae 1856, Leonina 1918, Leonina
manualis 1934, Marc-Pera 1961.

Delle sette edizioni incunabole conosciute del C. Gent.*®

non esisterebbe nessun esemplare in
Italia.™®" Segue il testo critico dell’ed. leonina la trad. francese: «L’intellection en acte parfait est I’objet
compris en acte».*®

2. La conclusione allora resta che la lezione ...in actu perfectio & errata perché & senza senso e
perché & un controsenso. Perd anche la lezione in actu perfecto non e del tutto convincente. Infatti: san
Tommaso ha di solito, come si & detto sopra, I’espressione: «Intellectus in actu est intellectum in actu».*° E
sintomatico poi che questa lezione ricorre anche nel c. 98, quindi immediatamente precedente al 99, e nel c.

101 che subito segue.



3. Va rilevato, e cio e davvero strano, che lo stesso P. Rahner piu avanti cita questo testo nella sua
formula esatta e completamente aderente alla fonte aristotelica: «Intellectus in actu est intellectum in actu
inquantum informatur specie intelligibili»,*® e gli cita accanto un testo di C. Gent. 11, 98 —senza accorgersi
del suo in actu perfectio attribuito al C. Gent |1, 99!

Eppure va rilevato che lo stesso Rahner in un altro caso, per il celebre testo sulle tre forme di
astrazione,®" sente il bisogno di un confronto fra le varie edizioni,** poiché il testo nella finale gli sembra

corrotto®®

e propone alcune modifiche del testo che, salvo un etiam, risultarono confermate dalla ed. B.
Decker dell’autografo, Leida 1955.%* E strano allora che per il suo textus princeps Rahner abbia accettato
una lezione del tutto insolita, assente nelle migliori edizioni e che non ha alcun riscontro nella fonte diretta,
che ¢ il testo del De anima di Aristotele.

4. 1l Ferrariensis nel suo breve commento al C. Gent. Il, 99 ignora la lezione ...in actu perfectio e
cita invece, riportandolo come testo noto (di Aristotele) I’espressione classica: «Intellectus in actu est
intellectum in actu». Il commento & importante perché introduce proprio il perfectio su cui fa leva Rahner:
«Quantum ad secundum... quia intellectus in actu est intellectum in actu: inconveniens autem videtur quod
res materialis sit perfectio substantiae separatae». Segue il textus princeps del Rahner che é riportato nella
formula aristotelica corretta e corrente, senza il perfecto. 1l perfectio € introdotto dal Ferrarensis per spiegare
I’attuazione intenzionale dell’intelletto mediante la specie dell’oggetto (materiale): «Respondet S. Thomas
guod non est inconveniens rem materialem, sec. suam similitudinem immaterialiter existentem in intellectu
substantiae separatae, esse illius perfectionem, sicut eius propriam formam. Nam res intellecta est perfectio
intelligentis sec. similitudinem suam quam habet in intellectu. Non enim lapis qui est extra animam, est
perfectio intellectus nostri possibilis».**

Il commento segue pertanto il piu schietto realismo aristotelico. L’intelletto umano &
fondamentalmente passivo e non puo essere immediatamente I’oggetto del proprio intendere come pretende
Rahner, che identifica il Sein con Beisichselbersein accettando il principio moderno dell’immanenza
costitutiva:*® il conoscere fonda e costituisce I’essere. L’attuarsi dell’intelletto umano, lungi dal fondarsi sul
trascendentale del Vorgriff, & condizionato invece nel realismo tomistico e quanto all’atto e quanto
all’oggetto: quanto all’atto perché I’intelletto agente che attua I’intelletto possibile suppone I’attuarsi della
sensibilita, quanto all’oggetto perché le species intelligibili (impressa ed expressa = verbum) suppongono il
phantasma della sensibilita al quale percio rimanda. E la «immanenza perfettiva» di accrescimento
ontologico interiore, propria dello spirito finito, come si & detto sopra:**’

La formula aristotelica che introduce il testo in discussione & esattamente I’anti-Vorgriff: kai .
auvto.j de. nohto,j evsti w[sper ta. nohta,.’®

5. Anche il testo del De an. 111, 4, al quale rimanda I’ed. leonina,®® ha un contesto ben preciso.
Aristotele, dopo aver trattato della natura dell’intelletto umano e aver mostrato quale € il suo proprio oggetto
(I’essenza delle cose materiali), passa a indicare come I’intelletto arriva a conoscere se stesso. E Aristotele si
pone due obiezioni: anzitutto se I’intelletto & semplice (a”plou/j) e impassibile (avpage,j) e non ha
nulla in comune con qualsiasi cosa come dice Anassagora: come pensera, se il pensare € un certo patire? Poi,

I’altra questione & se lo stesso intelletto (nou/j) sia intelligibile (nohto, j). E nella risposta a questa



seconda questione che si trova il testo in discussione, il quale nella versione latina seguita da san Tommaso
nel suo commento suona: «In his quae sunt sine materia idem est intellectus et quod intelligitur». Si pud
osservare anzitutto che il participio (to.) noou/n poteva ben tradursi —e anche meglio con riguardo al
contesto che intende distinguere fra I’intelligibilita delle sostanze materiali e di quelle spirituali- con ipsum
intelligens, id quod intelligit, oppure con intellectus in actu, come hanno i testi tomistici sopra citati. La
versione umanistica di Giovanni Argiropolo ha: «In iis quidem quae sine materia sunt, intelligens et id quod
intelligitur idem est».*™® Ed Avristotele risponde che «I’intelletto & intelligibile, come le altre cose intelligibili»
(= senza materia, spirituali): infatti le sostanze spirituali sono immediatamente e per sé intelligibili. 1l testo
greco ha: evpi. me.n ga.r tw/n a;neu u[lhj to. auvto, evsti to. noou/n kai.
noou,menon.* La versione seguita da san Tommaso dice: «In his quae sunt sine materia idem est
intellectus et quod intelligitur».*"

Il commento di san Tommaso, ignorato e trascurato dal Rahner, da I’intero contesto di questa
dottrina aristotelica fondamentale: «Intellectus possibilis est intelligibilis non per suam essentiam, sed per
aliqguam speciem intelligibilem, sicut et alia intelligibilia. Quod probat ex hoc, quod intellectum in actu et
intelligens in actu, sunt unum, sicut et supra dixit, quod sensibile in actu et sensus in actu sunt unum. Est
autem aliquod intelligibile in actu, per hoc quod est in actu a materia abstractum: sic enim supra dixit, quod
sicut res sunt separabiles a materia, sic sunt et quae sunt circa intellectum. Et ideo hic dicit, quod ““in his
guae sunt sine materia™. Id est si accipiamus intelligibilia actu, idem est intellectus et quod intelligitur, sicut
idem est sentiens in actu et quod sentitur in actu. Ipsa enim scientia speculativa, “et sic scibile”, idest scibile
in actu, est idem. Species igitur rei intellectae in actu, est species ipsius intellectus; et sic per eam seipsum
intelligere potest. Unde et supra Philosophus per ipsum intelligere, et per illud quod intelligitur, scrutatus
est naturam intellectus possibilis. Non enim cognoscimus intellectum nostrum nisi per hoc, quod intelligimus

nos intelligere».*"

Quindi I’intelletto si intende in atto in quanto anzitutto passa all’atto di intendere le altre
cose e intende la sua natura spirituale «...non per essentiam suam, sed per speciem intelligibilem ex hoc quod
est in potentia in ordine intelligibilium». E san Tommaso percio assimila I’intelletto (possibile), per la sua
potenzialita radicale, nientemeno che alla materia prima: «Ostendit enim Philosophus, in nono Metaphysicae,
guod nihil intelligitur nisi secundum quod est in actu. Et potest accipi simile in rebus sensibilibus. Nam id
guod est in potentia tantum in eis, scilicet materia prima, non habet aliquam actionem per essentiam suam,
sed solum per formam ei adjunctam: substantiae autem sensibiles, quae sunt secundum aliquid in actu, et
secundum aliquid in potentia, secundum seipsas habent aliquam actionem. Similiter intellectus possibilis, qui
est tantum in potentia in ordine intelligibilium, non intelligit, neque intelligitur, nisi per speciem in eo
susceptam».®™

6. Le versioni latine umanistiche di De an. Ill, 4, 430 a 2-3 presentano delle varianti stilistiche che
non toccano il contenuto. Ecco qualche saggio:

a) «Atque etiam ipse intelligibilis est gquemadmodum intelligibilia, in iis enim quae sine materia sunt
idem est id quod intelligit et quod intelligitur: nam contemplativa scientia et quod ita scibile est, idem

sunt».3"



b) 1. «Est etiam intelligibilis et ipse ut intelligibilia cuncta. Nam in hisce quidem quae sine materia
sunt intelligens et id quod intelligitur idem sunt; etenim idem est contemplativa scientia et id quod sub
scientiam cadit». 2. «Et ipse autem intelligibilis est sicut intelligibilia. In his quidem quae sine materia sunt,
idem est intellectus et quod intelligitur: scientia, autem speculativa et sic scibile idem est».*® 1l testo delle
due versioni, dell’antica e della nuova di Argiropolo, é riprodotto anche nell’ed. veneta (1560) del commento
tomistico al De anima®’ e del commento alla stessa opera di A. Nifo.*®

c) «Ac ipse quidem est intelligibilis ut intelligibilia. In iis enim quae sunt sine materia, idem est quod
intelligit et quod intelligitur. Scientia enim contemplativa et scibile idem est».>”

d) «Ipsa enim mens nostra est intelligibilis in modum intelligibilium; quod in iis, quae sine materia
sunt idem sit intelligens et quod intelligitur».*®

La conclusione é diventata percio complessa:

1. 1l textus princeps («intellectus in actu PERFECTIO est intellectum in actu»), usato da Rahner per
affibbiare a san Tommaso il principio del trascendentale moderno, € abnorme ed é destituito da ogni
fondamento critico poiché in actu perfectio manca nelle versioni del testo aristotelico corrispondente, si trova
in poche edizioni scorrette del C. Gent. e manca nelle edizioni migliori e nelle edizioni critiche (le due
leonine e la Taurinensis di Marc-Pera).

2. Ripetiamo che lo stesso Rahner (!) in altro contesto da il testo: in actu perfecto®

e lo spiega
ricorrendo alla funzione mediatrice della species la quale realizza certamente I’immanenza del conoscere (il
Beisichsein des Geistes) secondo Rahner che € anche, se si vuole, un bei sich selber bewirken. Esso pero
doppiamente condizionato, come si € detto: & cioe I'immanenza perfettiva del realismo, in antitesi
all’immanenza costitutiva del cogito moderno ripresa dal Vorgriff di Rahner.

3. Ma la stessa lezione in actu perfecto nella formula tomistica accreditata dalle migliori edizioni
non é indispensabile e sembra un intruso nel testo: sia perché manca nell’originale greco e nelle sue versioni
latine, sia perché é assente tanto nel commento di san Tommaso al De anima quanto nell’uso frequente che
I’ Aquinate fa di questo principio nelle sue opere e in particolare nei capitoli che immediatamente precedono
il C. Gent. I, 99 ed il c. 101 che subito segue. Non risulta che I’Angelico usi altrove la formula in actu
perfecto. Un testo precedente del commento tomistico al De anima in polemica con Avicenna (che
ammetteva la presenza delle specie intelligibili, fluenti dall’intelletto separato, solo durante I’atto
dell’intendere) ci spiega, mi sembra, il senso da dare al perfecto: «Manifeste hic Philosophus dicit, quod
intellectus reducitur in actum specierum, per modum, quo sciens actu, adhuc est in potentia intelligens. Cum
enim intellectus actu intelligit, species intelligibiles sunt in eo secundum actum perfectum: cum autem habet
habitum scientiae, sunt species in ipso intellectu medio modo inter potentiam puram et actum purum».** Che
sia stata presa da qui la lezione in actu perfecto? Il commento tomistico al De anima, sembra di poco
posteriore al C. Gent.*®

4. L’ipotesi piu probabile allora € che mentre perfectio & un’interpolazione che turba la grammatica e
contraddice il senso fondamentale del principio aristotelico (forse pud essere stata suggerita dall’altra

384

espressione frequente in san Tommaso: «Intellectum est perfectio intelligentis»),”™ il perfecto pud essere



stato un’aggiunta di qualche copista o tipografo. Una precisazione in questo senso potra forse venire dal
confronto dei manoscritti sia delle versioni medievali del De anima sia del C. Gentiles.

5. Il fallimento dell’operazione della neoscolastica neokantiana e di Rahner per inserire il
trascendentale moderno nel tomismo non esclude, anzi impegna ad approfondire il trascendentale metafisico,
non semplicemente, come finora si € fatto, come processo analitico di derivazione di concetti ma come
I’attuarsi del conoscere a partire e sul fondamento del primo plesso sintetico che € I’ens da cui lo spirito poi

procede nelle due vie del conoscere (verum) e dell’amare (bonum).*®

IV. L’ «EXCESSUS» DIONISIANO, IL «\VORGRIFF» RAHNERIANO, LA TRASCENDENZA TOMISTICA. %

Rahner consacra al concetto di esse in san Tommaso uno speciale excursus o excessus, com’egli lo
chiama.®®’ Nella seconda edizione I’esposizione & divisa in quattro paragrafi con titoli propri: 1. Das esse als
das Ansich der im Urteil ergriffenen Realitat (p. 173); 2. Das esse als apriorische Synthesis «an sich» (p.
179); 3. Das esse als esse universale in formaler und Uberkategorialer Einheit (p. 183); 4. Das esse als esse
absolutum (p. 189). L’indizio dell’aberrazione formalistica di Rahner & che egli usa promiscuamente ens ed
esse, come @ stato gia detto. Una simile incertezza, o trascuratezza che dir si voglia, si trova fra I’altro nel
maestro di molti seguaci di Rahner (e di Rahner stesso?) il quale rimprovera allo stesso Rahner di non
considerare affatto «...den Unterschied zwischen dem Sein als Grund des Seins (ens [sic!] ut actus entis) und
dem kategorisch aktuierten Seienden (ens actu)»..., cosi che Rahner arriva a Dio inteso soltanto come
«concetto-limite» (Grenzbegriff) e non come pienezza di perfezioni.*®* Come Sladeczek e Rahner, molti
0ggi*®* pretendono determinare i significati fondamentali dell’esse di ens in san Tommaso prescindendo dalla
distinzione reale di essentia ed esse, che € la posizione chiave e la tesi piu originale della metafisica
tomistica.**

Quanto al termine excessus, esso € la versione latina del greco u~peroch, che significa in senso
proprio «sporgenza», «prominenza», lo sporgersi, il sorgere (p. es. di una stella), e in senso figurato indica la
superiorita come eccellenza di perfezione e quindi anche I’excessus.**

Da questo significato classico non si allontanano gli scrittori cristiani, ma lo applicano ai nuovi
contenuti e alle nuove strutture della fede: & la superiorita della vita divina, secondo Origene;** la superiorita
di Cristo rispetto agli uomini riguardo alla natura divina, ancora secondo Origene, Alessandro di Alessandria,
il Crisostomo, Cirillo..., ed & riportata dall’imperatore Giustiniano;** la supremazia o maesta della natura di
Dio rispetto a noi, secondo sant’Ireneo® e altri Padri; & la superiorita del Figlio e dello Spirito Santo sopra
gli uomini e gli Angeli e tutte le creature, specialmente secondo Origene;** infine, e come significato piu

owvio, & la preminenza in dignita nella gerarchia ecclesiastica e civile.*’

Questo breve excursus mostra che
la trama del significato di excessus € ontico-ontologica, e rimanda al fondamento metafisico e teologico che &
la trascendenza reale della realta divina sia nell’ordine naturale sia in quello rivelato soprannaturale. Rahner
invece scambia questo trascendente della teologia antica con il trascendentale della filosofia moderna e cosi

Si appresta a corrompere ancora una volta il testo e contesto tomistico.



San Tommaso infatti ha trovato il termine nello Pseudo Dionigi (kai. tou/to e;stin h~
u peroch. kata. th.n avpo,luton u pertetame,nhn th/j avperilh,ptou
megaleio,thtoj cu,sin).*® Nella terminologia neoplatonica il termine indica la «trascendenza» delle
perfezioni proprie di Dio, che da Dionigi & detto superesse, superpulchrum, superbonum, supervita,
supersubstantiale...**

Il termine u~ peroch,, excessus, corrisponde all’intero indirizzo della cosiddetta teologia negativa
dei Nomi divini di Dionigi —il quale non rifugge dai neologismi piu audaci come u~pera,gnwstoj,
superignotus:*® egli infatti esprime I’eccedenza incommensurabile dell’essere di Dio e delle sue perfezioni
con il prefisso u™per, super, che corrisponde allo evpe, ke ina platonico.*"

Se non che Dionigi € un cristiano e non pud ammettere il dualismo e separatismo platonico:
I’excessus o0 emergenza metafisica si compie nell’unificazione intensiva che € ancora il platonico kaqV
au-to, = per se, non perd con dinamica separativa bensi unitiva. L’unificazione € operata certamente
ancora mediante la dialettica della partecipazione la quale perd non fa piu leva sulla separazione
dell’ivde,a ma sull’attuazione-unificazione mediante il to. ei=nai = esse.*” E san Tommaso
commenta: «lpsum esse comparatur ad vitam, et alia huiusmodi, sicut participatum ad participans: nam
etiam ipsa vita est ens quoddam et sic esse prius et simplicius est quam vita et alia huiusmodi et comparatur

ad ea ut actus eorums.*%

Questo supremo excessus € riferito espressamente da san Tommaso al messaggio
biblico: «Nam in canonica Scriptura uni et eidem Deo attribuitur quod sit ipsa essentia bonitatis, unde
dicitur Matth. XIX, 17 “Unus est bonus Deus’’; et quod sit ipsum esse, unde Ex. I11, 14 Moysi quaerenti quod
esset nomen Dei respondit Dominus “Ego sum qui sum’; et quod sit ipsa viventium vita, unde dicitur Deut.
XXX, 20 “Ipse est viventium vita”». Il maestro qualificato di questo excessus & Dionigi: «Et hanc quidem
veritatem expressissime Dionysius tradit V cap. De divinis nominibus dicens quod sacra dottrina “non aliud
dicit esse bonum et aliud existens et aliud vitam aut sapientiam, neque multas causas et aliorum alias
productivas deitates excedentes subiectas™; in quo removet opinionem Platonicorum qui ponebant quod ipsa
essentia bonitatis erat summus deus, sub quo erat alius deus qui est ipsum esse et sic de aliis, ut supra
dictum est. Subdit autem ““Sed unius”, scilicet deitatis, dicit “esse omnes bonos processus”, quia scilicet et

esse et vivere et omnia alia huiusmodi a summa deitate procedunt in res».*®

Questa nozione di
partecipazione intensiva € I’autentico filo metafisico che lega I’intera speculazione tomistica e si
approfondisce di anno in anno fino a dominare le opere della maturita.

Stupisce percio gia, a prima vista, che Rahner, per avallare il trascendentale del suo Vorgriff, si
appelli all’excessus dionisiano: il lettore che voglia chiarire I’origine dei concetti € qui ancora una volta al
culmine della sorpresa. La mistificazione rahneriana, anche a questo proposito, va contro ogni principio di
sana metodologia e di buonsenso. Per la nozione di excessus egli, come € solito, trascura completamente il
richiamo alla fonte greca, al commento di san Tommaso e all’esame comparato dei testi e dei contesti, sia
dionisiani sia tomistici. Ogni suo riferimento é confinato in una nota quando introduce la sua nozione chiave
di Vorgriff: «/Anche se non & possibile trovare questo termine in san Tommaso, esso € pero contenuto di fatto
in quel che san Tommaso chiama excessus (eccedenza) con I’applicazione di un’immagine simile». E segue

la nota: «Cfr. per la nozione di excessus: I, 84, 7 ad 3: I’excessus & necessario per comprendere gli oggetti



della metafisica malgrado la sensibilita come il terreno permanente della nostra conoscenza. Il commento di
Tommaso pero a questo scritto c. 1 lect. 3 (Parma XV, 271 ss.) non ci offre nulla per la nostra questione sul
senso del concetto di excessus. (Nel commento) In. Boeth. de Trin., g. 6, a. 2 corp. compaiono [erscheint =
compare] I’excessus e la remotio come condizioni per ottenere I’oggetto della metafisica. Altrettanto l.c. a. 3
corp. verso la conclusione».*® A questo riguardo osserviamo al Rahner:

1. Nel testo indicato della S. Th. san Tommaso non parla di «oggetti» (Gegenstande) della metafisica
ma solo della conoscenza di Dio e delle sostanze spirituali ossia degli oggetti della cosiddetta «teologia
naturale» dell’illuminismo (Wolff, neoscolastica) ovvero della parte conclusiva della metafisica di
ispirazione aristotelica’® e neoplatonica la quale tratta di Dio e delle sostanze spirituali («separate»). La
nostra conoscenza, che dipende dall’esperienza sensibile, & del tutto inadeguata per comprendere I’intima
natura delle sostanze spirituali e deve accontentarsi di una conoscenza analogica: a questo compito attendono
le tre «vie» di Dionigi a cui si richiama san Tommaso. Esse giovano soprattutto per la conoscenza di Dio e
meno per conoscere gli spiriti puri: «Deum autem, ut Dionysius dicit, cognoscimus ut causam, et per
excessum, et per remotionem; alias etiam incorporeas substantias, in statu praesentis vitae, cognoscere non
possumus nisi per remotionem, vel aliquam comparationem ad corporalia».*’ L’oggetto proprio e principale
della metafisica per san Tommaso e I’ens (come per Aristotele: :Estin evpisth,mh tij h]

408

dewrei/ to. o"n h]- o"n kai. ta. tou,tw] u pa,rconta ka3Vau to,)" e la

conoscenza prima e fondamentale & percio la apprehensio entis.**

2. L’asserzione di Rahner che nel commento tomistico al De div. nom. c. I, lect. 3 non si trovi
«nulla» (nichts) sul concetto di excessus € sconfessata da principio alla fine dal testo indicato: basta leggerlo.
E I’intero commento tomistico poi al De div. nom. segue lo sviluppo di questa dialettica neoplatonica che lo
pervade da capo a fondo e trova la sua formula tecnica al c. VII, § 3: eivj to. evpe,keina
ta,ntwn o dw/| kai. ta,xei kata. du,namin a;neimen evn th/| pa,ntwn

avfaire,sei kai. evn th/] pa,ntwn aivti,a*"”’

che san Tommaso legge nella versione di
lo. Sarrasin: «ad illud quod est super omnia via et ordine secundum virtutem ascendimus, in omnium
ablatione et excessu et in omnium causa».*!

3. Infine osserviamo che I’excessus e la remotio, a cui si limita Rahner, non hanno alcun senso
separati dalla terza via ex omnium causa che Rahner (non so perché) omette nella citazione del testo, e sono
lasciati percio senza il proprio fondamento che € il rapporto di dipendenza, e quindi di somiglianza-
dissomigliante secondo Dionigi, delle creature da Dio. Bastava leggere il commento tomistico: «Non ergo
cognoscimus Deum, videntes eius essentiam, sed cognoscimus Ipsum ex ordine totius universi. Ipsa enim
universitas creaturarum est nobis a Deo proposita ut per eam Deum cognoscamus, inquantum universum
ordinatum habet quasdam imagines et assimilationes imperfectas divinorum quae comparantur ad ipsas
sicut principalia exemplaria ad imagines».*

4. La funzione dell’excessus nel commento che segue immediatamente non € dominante ma
«intermedia»: «Sic ergo ex ordine universi, sicut quadam via et ordine, ascendimus per intellectum

secundum nostram virtutem ad Deum, qui est super omnia; et hoc tribus modis: primo quidem et



principaliter in omnium ablatione, inquantum scilicet nihil horum quae in creaturarum ordine inspicimus,
Deum aestimamus aut Deo conveniens; secundario vero per excessum: non enim creaturarum perfectiones
ut vitam, sapientiam et huiusmodi, Deo auferimus propter defectum Dei, sed propter hoc quod omnem
perfectionem creaturae excedit, propterea removemus ab eo sapientiam, quia omnem sapientiam excedit;
tertio, secundum causalitatem omnium dum consideramus quod quidquid est in creaturis a Deo procedit
sicut a Causa. Sic ergo nostra cognitio contrario modo se habet cognitioni Dei nam Deus creaturas quidem
per suam naturam cognoscit, nos autem Deum per creaturas».*"

5. In questo commento delle tre vie san Tommaso segue I’ordine del testo dionisiano. Altrove la via
causalitatis viene al primo posto: «Harum diversitas sumitur secundum vias deveniendi ex creaturis in
Deum, quas Dionysius ponit, VII cap. De div. nom. Dicit enim quod ex creaturis tribus modis devenimus in
Deum: scilicet per causalitatem, per remotionem, per eminentiam. Et ratio hujus est, quia esse creaturae est
ab altero».*** Anche il contesto & pertanto inequivocabile: si tratta unicamente della conoscenza che I’'uomo
puo avere di Dio a partire dalle creature, ossia del piu alto e ultimo oggetto del conoscere umano, com’e Dio:
un conoscere non proprio ma analogico. Lo dice di li a poco lo stesso san Tommaso: «Cum creatura
exemplariter procedat ab ipso Deo sicut a causa quodammodo simili per analogiam, ex creaturis potest in
Deum deveniri tribus illis modis quibus dictum est, scilicet per causalitatem, eminentiam».* L’excessus qui
& sostituito con il termine latino pit consono di eminentia, cosi come ablatio con remotio.*® 1l termine
excessus ritorna anche nel commento tomistico, indicato da Rahner, a Boezio,"’ ma mai nel senso di Vorgriff
da lui supposto (si dovrebbe, caso mai, dire: Nachgriff!).

Del Vorgriff-excessus nel senso kantiano-heideggeriano, supposto e imposto dal Rahner, non c’¢e
quindi nei testi e contesti accennati dal Rahner nessuna traccia in san Tommaso: tutt’al contrario, il termine
dionisiano di excessus é inteso sia da Dionigi sia da san Tommaso nel senso di eminenza metafisica ovvero
di trascendenza di Dio quale essere perfettissimo che sfugge alla comprensione umana. Il Vorgriff, come

indica lo stesso termine (vor-greifen), pretende di anticiparla e condizionarla a priori.



Appendice

A PROPOSITO DI UN RECENTE VOLUME
SULLAFILOSOFIA DI KARL RAHNER

L’opera teologica di Karl Rahner, che da un trentennio non conosce soste, & ormai universalmente
nota come uno di quei fenomeni «sintomatici» e quasi di tipo alluvionale —come quello del confratello
Teilhard de Chardin, ora gia in declino— poiché irrompono dovungue abbattendo ogni resistenza e critica, 0
perché quelle avanzate erano troppo fragili ed affrettate o perché I’interessato continua intrepido per la sua
strada, convinto che non valga la pena di tenerne conto. Ma il filosofo cristiano e il teologo di oggi non puo
non tenere conto dell’opera del Rahner sia per il metodo sia per il suo contenuto. Ma se I’opera teologica del
Rahner ha ormai assunto proporzioni gigantesche e varcato ogni confine, meno noto e meno accessibile € il
suo fondo filosofico od orientamento di fondo nell’accedere alla posizione del criterio di verita per I’apparire
dell’essere all’'uomo, dove Rahner rivendica una nuova via che dovrebbe stare sul versante o crocevia
(Wendepunkt) del realismo tradizionale e del pensiero moderno.

Ha fatto bene pertanto I’A. di quest’imponente volume*® —una tesi di filosofia sostenuta
all’Universita cattolica di Friburgo di Svizzera, diretta da insigni maestri del tomismo come N.A. Luyten e
L.-B. Geiger— a investigare i fondamenti e la struttura del pensiero filosofico del Rahner, assai meno noto e
anche meno accessibile al pubblico della sua produzione teologica. Il nucleo caratteristico di tale pensiero €
individuato dall’A. appunto, come dice il titolo, nella «piega antropologica» che poteva anche dirsi —con un
termine venuto in auge con la Linkshegelei— «rovesciamento» o «capovolgimento» (Umkehrung, Umschlag)
rispetto all’orientamento metafisico del problema della verita nella tradizione: una nuova Kopernikanische
Wendung, quindi, con pretese di traguardi non minori di quelli che non solo la filosofia kantiana si
riprometteva ma anche quella teologia cattolica tedesca soprattutto del primo Ottocento, apertamente
simpatizzante (com’é noto) con Jacobi, Kant, Schelling e perfino con Hegel.

La vasta ricerca dell’A. si svolge in quattro ampie parti: 1) introduzione nell’antropologia filosofica
trascendentale, la quale espone i presupposti storici e metodologici della concezione rahneriana; 2) la piega
antropologica nel suo impianto metodologico e nel suo fondamento speculativo; 3) la costituzione
antropologica dell’'uomo al fine di determinare la sua costituzione ontologica quale € richiesta dalle
condizioni ontiche (Seinsbedingungen) del suo essere-nel-mondo (In-der-Welt-sein), dell’oggettivazione e
dell’unita dell’'uomo soggiacente a tutti i comportamenti vitali; 4) il dispiegamento dell’antropologia nel
senso che I'impianto dinamico della dottrina dell’essere di K. Rahner trascende queste questioni per una
determinazione del rapporto esistenziale dell’'uomo come esistenza personale storica. Si tratta pertanto di uno
studio fondamentalmente analitico che cerca di raccogliere, nell’infinita distesa della produzione rahneriana,
gli elementi e gli spunti di una trama filosofica organica e sistematica. L’A. ha potuto valersi, nella sua
ricerca, anche di contatti diretti e di rapporti epistolari con il Rahner, che I’ha gratificato anche dell’arguta e
importante presentazione della Tesi di cui diremo brevemente nella conclusione. Egli mostra anche una

conoscenza pressoché completa non solo della scuola rahneriana ma anche della critica, di cui discute con



acribia il contenuto e i risultati. Un lavoro esemplare quindi, come metodo e come struttura: guanto ai
risultati, I’'ultimo giudizio dipende dal modo stesso di affrontare e prospettare i problemi —nel nostro caso,
anzitutto il problema dell’essere, cioé del rapporto dell’essere all’'uomo e dell’uomo all’essere— secondo la
loro esigenza trascendentale, e sotto questo punto di vista la ricerca non & mai finita, né completamente
esaurita. Comunque, un merito metodologico dell’opera dell’A. e la cura d’introdurre di volta in volta nei
punti cruciali dell’indagine le sue osservazioni critiche (sono sette in tutto: pp. 72 ss., 93 ss., 125 ss., 153 ss.,
188 ss., 233 ss., 325 ss.) per fare il punto della questione.

Giustamente I’ A. prospetta a ritroso, nella prima parte le tappe dell’itinerario rahneriano: Heidegger,
Maréchal, san Tommaso —e questo non a caso, ci sembra, poiché indubbiamente il pilastro del rahnerismo va
posto nell’antropologia trascendentale di Sein und Zeit nella quale Heidegger ha convogliato gli sparsi resti
della dissoluzione dello gnoseologismo e immanentismo moderno. Il dinamismo gnoseologico di ispirazione
kantiana, proposto con il V. Cahier del Point de départ de la métaphysique dal Maréchal, non costituisce
propriamente che un ponte per tentare I’operazione di ricupero del tomismo o piuttosto del rovesciamento
della stessa metafisica tomistica in antropologia. In questo senso I’A. riconosce che Rahner «...capovolge la
problematica primitiva della tradizione» (p. 233), ma soprattutto egli & attento alle critiche che nell’ambito
stesso della scuola di Maréchal sono state rivolte al Rahner (per es. Coreth) oltre che dai difensori del
tomismo tradizionale (per es. Lakebrink). Inoltre I’A. ha colto veramente il nodo della questione, a nostro
awviso, quando ha riportato a Kant stesso, piu che a qualsiasi altro pensatore, il nocciolo immanentistico del
rahnerismo: «La problematica rahneriana, vista formalmente, corrisponde punto per punto alla situazione
dialettica di partenza della Critica kantiana. Come in Kant, cosi in Rahner la conoscenza umana si fonda su
due potenze: la sensibilita (Sinnlichkeit) e lo spirito (Geist). Come in Kant, la sensibilita & intesa come la
facolta della recettivita di cid che ci impressiona [dall’esterno], da cui segue parimenti che la conoscenza
recettiva & possibile soltanto come conoscenza sensibile. Come Kant, I’intelletto (Verstand) e concepito
come la facolta che rende possibile I’oggettivita del dato sensibile “come pura spontaneita”» (pp. 295 s.).
L attuarsi di tale spontaneita, che in Kant ha il suo deus ex machina nello schematismo trascendentale, &
inteso e trasferito da Rahner nella dottrina tomistica della conversio ad phantasmata nella quale si unificano
I’esperienza sensibile (che da, anche per Rahner, I’'unica forma di intuizione) e la conoscenza intellettuale.

E arduo pero concretare, pit di quanto I’A. non pensi, le effettive origini del pensiero rahneriano che
da I"impressione di prendere un po’ da tutti e dappertutto, senza solidarizzare in pieno con nessuno: I’A.
stesso, dopo aver giustamente rilevato la parte preponderante della Fundamentalontologie di Heidegger
(soprattutto del «primo» Heidegger: pp. 15 ss.), rileva il rifiuto di Rahner ad accettare la (logical!)
terminologia nichilista di Heidegger (p. 272) a cui Rahner contrappone il suo Vorgriff (pre-concetto o
concetto anticipante) intenzionato verso I’lllimitato e quindi gia come negazione del finito (I’A. cita: Horer
des Wortes, ed. 2, p. 81). Una concezione, ci sembra, in bilico fra Malebranche ed Hegel. Ma alla fine gli
riconosce anche una ferrea coerenza heideggeriana nella dottrina della ragione (Vernunft) che e anche per
Rahner costitutiva dell’oggetto: «L’uomo si progetta nell’orizzonte dell’essere, nel quale pud apparire ogni
essente, in quanto & I’'uomo che si forma la comprensione dell’essere, il quale da all’essere un luogo nel

quale esso puo apparire» (p. 350). L’A. insiste percio sulla funzione centrale e risolutiva che Rahner, per



sfuggire al nichilismo dell’immanenza moderna, attribuisce al Vorgriff come principio della possibilita della
trascendenza stessa nell’orizzonte dell’essere al di 1a della sensibilita (pp. 266 ss.). E grazie al Vorgriff,
pertanto in contrasto (a nostro avviso) con il movimento proprio dell’ Analitica heideggeriana che finisce nel
mondo, che Rahner pone Dio e il riferimento a Dio come I’orizzonte del mondo e quindi come termine (das
Woraufhin) del trascendersi del soggetto nell’essere (pp. 273 ss., spec. p. 277). La conclusione qui € che Dio
sta alle spalle dell’attuarsi del trascendentale: «Dio sta quindi in mezzo alla nostra soggettivita, la quale
senza I’affermazione di Dio non sarebbe affatto possibile, cosi che la conoscenza di Dio mostra una rigorosa
funzione della propria soggettivita e della conoscenza del mondo» (p. 282). A questo modo —e anche
secondo I’A.— é per Rahner del tutto simile alla dialettica del conoscere, la dialettica nella sfera tendenziale
della liberta e dell’amore (pp. 284 ss.), cosi che lo spirito (Geist) si costituisce come «autotrascendenza»
all’interno dell’immanenza cioé come spontaneita pura, auto-compimento ed «essere-con-se stesso». A tutta
questa esposizione del Vorgriff, che forma il centro e il nerbo della concezione rahneriana e il nido delle
difficolta a ogni livello dell’attivita della coscienza, I’A. non dedica alcuna speciale critica.

Vaga e generica risulta, mi sembra, anche I’esposizione del problema della liberta che in Rahner € un
semplice corollario del conoscere e in sostanza si identifica ancora con la spontaneita (pp. 340 ss.). A questo
riguardo I’A. in un’ampia nota (p. 343) confronta, in modo del tutto accidentale e inadeguato a nostro avviso,
la concezione rahneriana della liberta con quella di Kierkegaard e di Heidegger quando conclude che
I’antropologia di Rahner & meno idealistica di quella di Kierkegaard e piu psicologica di quella di Heidegger.
Checché sia del confronto con Heidegger, il riferimento di Rahner a Kierkegaard non ci sembra affatto
esatto. Secondo I’A., Rahner avrebbe preso da Kierkegaard lo spunto per la determinazione del concetto
dell’io come «quell’essente al quale importa nel suo essere questo stesso che ha gia un rapporto a se stesso
che non & semplicemente pronto».*® Ma per Kierkegaard, secondo I’A., I’io sarebbe caratterizzato dal
semplice «rapporto a se stesso» nella circolarita dell’io finito immerso nella finitezza del mondo: cosi la
posizione di Kierkegaard coinciderebbe con quella di Heidegger (si cita: Sein und Zeit, p. 12). Eicher afferma
percio: «Fir Kierkegaard ist das Selbst ein und dasselbe wie das Verhéltnis zu sich selbst», e questo sarebbe
il senso preciso inteso da Kierkegaard nel suo capolavoro di analisi esistenziale che ¢ Sygdommen til Déden.
Ma le citazioni kierkegaardiane, fatte dall’Eicher, sono tronche e parziali. Infatti egli parte con la citazione
che Kierkegaard pone in apertura del § A: «L’uomo & spirito. Ma cos’e lo spirito? Lo spirito € I’io. E I’io
cos’@? E un rapporto che si rapporta a se stesso oppure &, nel rapporto, il rapportarsi che il rapporto si
rapporta a se stesso. (...) Nel rapporto fra due principi, il rapporto ¢ il terzo e come unita negativa, e i due si
rapportano nel rapporto e nel rapporto si mettono in rapporto col rapporto. (...) Se invece il rapporto si mette
in rapporto con se stesso, allora questo rapporto & il terzo positivo e questo & I’io».*”® Poi I’Eicher conclude
saltando alla fine del § B: «E del rapporto con se stesso I’uomo non puo sharazzarsi non piu che del suo io,
cid che del resto & la stessa cosa, poiché I’io & il rapporto con se stesso».*”* Se non che Eicher si & fermato
alla determinazione astratta formale e ha saltato la determinazione concreta reale che si trova precisamente
nel prosieguo del 8 A in modo del tutto esplicito e nell’ambito della concezione creazionistica propria di
Kierkegaard che e invece completamente assente in Heidegger. Kierkegaard infatti continua: «Un tal

rapporto che si rapporta a se stesso, un io, o0 deve essere posto da sé o deve essere stato posto da un altro». E



subito precisa: «Se il rapporto che si mette in rapporto con se stesso & stato posto da un altro, il rapporto €
certamente il terzo, ma questo rapporto, il terzo, & poi a sua volta un rapporto che si mette in rapporto con cio
che ha posto il rapporto intero». Allora I’io non € piu un rapporto originario e inderivato, come nel pensiero
moderno e in Heidegger (e come, a mio avviso, dovrebbe restare anche in Rahner, dato il suo punto di
partenza: I’identita di essere e conoscere), ma si rappresenta come un rapporto derivato, perché & un rapporto
che «ritorna» e percio é fondato dal rapportarsi a un terzo: «Un tale rapporto derivato, posto, & I’io
dell’uomo; un rapporto che si mette in rapporto con se stesso e, mettendosi in rapporto con se stesso, si mette
in rapporto con un altro».*? La soluzione poi di Kierkegaard, malgrado I’arduita e la densita del testo che
scoraggio tanti lettori, € di una trasparenza esemplare: non c’é soltanto la disperazione di non voler essere se
stesso ossia di voler liberarsi da se stesso —una disperazione dispersiva o di dissipazione— ma, poiché I’io
umano € un rapporto che ¢ stato posto da un altro, c’é anche e specialmente la disperazione «di voler essere
se stesso» ossia di negare il rapporto dell’io al Principio che I’ha posto. Per Kierkegaard € questa la
disperazione fondamentale nella quale pud in sostanza risolversi anche la prima («non voler essere se
stesso») e ogni altra forma di disperazione. Quindi il rapporto falso dell’immanenza, che Kierkegaard ha
denunziato come radice ed essenza della disperazione, & dall’Eicher attribuito allo stesso Kierkegaard il
guale ha scritto la Malattia mortale proprio per colpire nel centro il principio d’immanenza e la negazione
della liberta che consegue dalla sua esigenza radicale di ateismo. Infatti il paragrafo citato conclude con la
formula opposta a quella attribuitagli dall’Eicher: «La Formula che descrive lo stato dell’io quando la
disperazione ¢ completamente estirpata € questa: mettendosi in rapporto con se stesso, volendo essere se
stesso, I’io si fonda in trasparenza nella potenza che I’ha posto».*?

Anche se non e possibile, in sede di una semplice recensione, approfondire la mirabile analisi di
struttura della soggettivita fatta da Kierkegaard, & necessario precisare nell’essenziale la nozione ora
presentata. Per Kierkegaard infatti «...I’io & formato dall’infinito e dal finito. Ma questa sintesi & un
rapporto», un rapporto derivato come gia sappiamo; I’io allora si pud disperare sia volendo il finito senza
I’Infinito, sia volendo I’Infinito senza il finito. La fondazione della liberta per Kierkegaard allora € una
soltanto, quella teologica: «Soltanto allora I’io & sano e libero dalla disperazione, quando, proprio coll’essersi
disperato, fattosi trasparente a se stesso, si fonda in Dio».** In conclusione —ed & questo il momento
cruciale- I'io per Kierkegaard autentica se stesso come soggetto libero in quanto rapporta se stesso e il
proprio rapporto al finito al suo rapporto a Dio, in quanto cioé si mette «davanti a Dio», trascendendo percio
I’io la cui misura & I’uomo. Per questo «...una nuova qualita e qualificazione acquista quest’io per il fatto
ch’esso € un io di fronte a Dio. Quest’io non & pit I’io meramente umano, ma € cio che, sperando di non
essere frainteso, vorrei chiamare I’io teologico».*” Di qui la stupenda definizione esistenziale della fede: «La
fede &: che I'io, essendo se stesso e volendo essere se stesso, si fonda trasparente in Dio».*® La grave
deformazione del pensiero di Kierkegaard che si € voluta ora qui indicare ha una lunga storia nella cultura
tedesca: cio che sorprende & che non solo positivisti, idealisti e atei ma anche cultori del realismo cristiano
continuino a mistificare proprio il pensiero di colui il quale, conoscendo come pochi il fondo
dell’aberrazione del pensiero moderno per essere stato educato in esso, I’aveva sconfessato in nome della

dignita dell’'uomo e dei diritti di Dio di essere I’unica «misura» dell’'uomo come fondamento della sua



liberta. E sintomatico percio che Rahner abbia trascurato completamente Kierkegaard per correre dietro al
principio di immanenza e barattare il realismo metafisico con le fumosita del soggettivismo di Kant, Hegel e
Heidegger: su questo punto cruciale la reazione critica nella tesi di Eicher, se non € completamente assente,
si presenta fiacca ed € rimasta troppo marginale.

Pil impegnata € la critica che I’A. fa ai fraintendimenti tomistici del Rahner: perd anche qui si ha
I’impressione che I’esposizione introduttiva della «antropologia di san Tommaso d’Aquino» (p. 37) resti
come un pezzo erratico a sé, subendo lo schema rahneriano, cosi che le autentiche questioni metafisiche di
fondo siano trascurate o appena sfiorate (p. es. la struttura trascendentale del concetto di ens, la
composizione reale di essentia ed esse e la dipendenza causale della creatura dal creatore dall’interno della
nozione di partecipazione...). Circa poi il tipo dell’ermeneutica dei testi tomisti del Rahner, alla quale ¢
dedicata la Kritische Bemerkung (pp. 72 ss.), I’A. non si &€ minimamente accorto delle gravi deformazioni dei
testi e del contesto perpetrate dal Rahner, come abbiamo dimostrato nel nostro studio.

Queste riserve, anche se gravi poiché attingono il metodo della ricerca e I’essenza dei problemi, non
vogliono affatto diminuire il merito della fatica dell’A.: intendono soltanto suggerire che nella presentazione
di un pensiero e nel confronto di varie concezioni speculative quello che soprattutto conta e pu0 orientare €
la reductio ad principia. Sui punti cruciali tocca convenire che la ricerca dell’A. é rimasta spesso oscillante.
La realta € —ne conveniamo volentieri— che il pensiero di Rahner non si scopre mai completamente, si
maschera in forme tortuose ed ellittiche di difficile interpretazione e sfugge a ogni formula precisa; non solo
questo, ma il suo continuo richiamarsi alla «realta teologica» gli offre facilmente la scappatoia —come anche
lo stesso A. ha rilevato— di rifugiarsi nel «mistero».

Un ultimo cenno sul Geleitbrief che lo stesso Rahner ha inviato il 1° ottobre 1969 all’A. e che figura
in apertura del volume: di essa ho riportato i tratti piu salienti nel saggio critico precedente. Qui mi limito
all’ultima osservazione che puo suggerire il clima e I’atmosfera in cui Rahner svolge la sua opera: «Quand’ée
cosi, devo sperare che Lei, indagando la mia antropologia, I’abbia fatto con benevolenza. Un lettore della sua
opera e dei miei scritti dovrebbe sempre con indulgenza ricordarsi di questo, egli dovrebbe cercare piu di
ascoltare cio che io volevo dire che non cio che io ho detto. Egli non dovrebbe dimenticare che oggi, nelle
cose della teologia e della filosofia, la differenza fra cio che é detto e cio che é significato € piu grande di
quella di un tempo. E una vecchia massima che colui che misconosce il genus litterarium di uno scritto,
necessariamente lo fraintende» (pp. XIII s.). Non & facile perd e neppure lecito —deve ammetterlo anche
Rahner— accettare come principio ermeneutico fondamentale I’intenzione nascosta nell’oscillazione e
fragilita del soggetto per avallare con essa I’errore e I’'improprieta del discorso oggettivo che sta avanti agli
occhi nel libro stampato e davanti alla mente mediante la struttura logica del discorso oggettivo stesso.

Altrimenti si dileguano i confini stessi fra I’errore e la verita, fra la realta e la fantasia, fra il pensare
e il fare, fra il fare di Dio e quello dell’'uomo. Non resta allora che I’'uomo in balia delle apparenze e delle

avventure della storia.



NOTIZIA

Cornelio Fabro, della Congregazione dei Padri Stimmatini, & nato il 24 agosto 1911 a Flumignano
(Udine). A laureato in filosofia e teologia, e , ha fatto studi di scienze biologiche e psicologiche presso le
universita di Padova, Roma e la Stazione zoologica di Napoli: attualmente e ordinario di filosofia teoretica
nell’'universita di Perugia. Ha insegnato nella Facolta di Magistero di Maria SS. Assunta in Roma,
nell’universita Cattolica di Milano e nelle universita pontificie romane del Laterano e Urbaniana, fondando
in quest’ultima nel 1959 il primo Istituto in Europa di storia dell’ateismo. Le sue ricerche e pubblicazioni
abbracciano specialmente la fenomenologia del conoscere (Fenomenologia della percezione, ed; 1, Vita e
pensiero, Milano 1941; ed. 2, Morcelliana, Brescia 1963; Percezione e pensiero, ed. 1, Vita e pensiero,
Milano 1941; ed. 2, Morcelliana, Brescia 1963), I’originalita speculativa del tomismo (La nozione metafisica
di partecipazione secondo san Tommaso, S.E.l., Torino, ed. 1, 1939; ed. 3, 1963; Participation et causalité,
Université de Louvain, Chaire Card. Mercier, Lovanio 1954, edizione italiana S.E.I., Torino 1961; Esegesi
tomistica, Edizioni della Pontificia Universita Lateranense, Roma 1969), le correnti nuove del pensiero
europeo (Tra Kierkegaard e Marx, Vallecchi, Firenze 1952; Dall’essere all’esistente, Morcelliana, Brescia,
ed. 1, 1957; ed. 2, 1965; Tomismo e pensiero moderno, Edizioni della Pontificia Universita Lateranense,
Roma 1969) e la nuova problematica del problema di Dio (L’uomo e il rischio di Dio, Studium, Roma 1967)
e dell’ateismo (Introduzione all’ateismo moderno, ed. 1, Studium, Roma 1964; ed. 2, Studium, Roma 1969).

Ha pubblicato traduzioni critiche di scritti di Hegel, Feuerbach, Marx, Engels e soprattutto del
Diario (Morcelliana, Brescia 1948-1951, tre volumi; ed. 2, 1963, due volumi) e delle principali opere di
Soren Kierkegaard (Sansoni, Firenze 1953 e 1972).

E stato Visiting Professor presso le universita di Lovanio e di Notre Dame (Indiana, USA), delegato
al Congresso Internazionale dell’Unesco Per la revisione della Carta dei Rights of Man (Oxford, novembre

1965), insignito della Medaglia d’oro di prima classe dei benemeriti della cultura e dell’arte.



INDICE

Presentazione

Parte prima

L’identita di essere e di conoscere

1. Problematica e metodologia

2. La deduzione trascendentale dell’unita della conoscenza umana

3. La deduzione trascendentale dell’identita di essere e conoscere

4. L’identita trascendentale di essere e conoscere

5. Il trascendentale moderno (Kant-Heidegger-Rahner) e il trascendentale classico (san Tommaso)

6. Interpolazioni testuali e deformazione dottrinale

Parte seconda

Identita di conversio-abstractio-reditio in seipsum e liberta

I. Le strutture a priori della sensibilita

2. La «conversio» come «abstractio», e la negazione della metafisica

3. La «abstractio». come «reditio subjecti in seipsum» e la negazione della trascendenza metafisica
4. La «abstractio-reditio» e la negazione della liberta di scelta

5,. Epilogus brevis

Excursus

I. Alla radice dell’equivoco rahneriano dell’identita di essere e conoscere

Il. L’essere come «questionabilitax» (Sein als Fragbarkeit)

I11. L’infortunio rahneriano dell’«intellectus in actu perfectio est intellectum in actu»

IV. L’ «excessus» dionisiano, il «Vorgriff» rahneriano, la trascendenza tomistica

Appendice: A proposito di un recente volume sulla filosofia di Karl Rahner
Periodico mensile: marzo 1974. - Direttore responsabile: Alberto Rusconi. - Pubblicazione registrata presso
il Tribunale di Milano, n. 224 del 25-5-1973. - Spedizione in abbonamento postale. Tariffa ridotta editoriale.

- Autorizzazione n. 116134 del 22-10-1957. Direzione provinciale PP.TT. Milano.

Finito di stampare nel marzo 1974

da «La Varesina Grafica» - Azzate (Varese)



! Cfr. Sein und Zeit, Halle a.S. 1927, spec. pp. 3, 214.
2 «Deutsche Tagespost», 1 febbr. 1973, f. 7.

% Cfr. C. FaBRO, Antropologia esistenziale e metafisica tomistica, nel vol. De Homine, Roma 1970, pp. 105 ss. Il testo
del Congresso, accuratamente riveduto, € apparso in trad. spagnola nella rivista argentina «Universitas», n. 27, ottobre-
dicembre 1972, pp. 9-24.

41971, pp. 287-339, 423-465 (K. Rahner e I’ermeneutica tomistica).
>S.Th. I, 84, 7.
®In 1l Metaph. lect. 1, n. 287.

" K. RAHNER, Geist in Welt, Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis, Innsbruck-Leipzig 1939, ed. 2, Monaco 1964
(citata con: GW" e GW?); Horer des Wortes, Zur Metaphysik einer Religionsphilosophie, Monaco 1940, ed. 2
rielaborata da J. B. Metz, Monaco 1963 e 1969 (citata con: HW* e HW?). La seconda delle due opere tiene conto di
alcune critiche specialmente di lingua tedesca, conservando intatta la struttura e la tesi centrale nonché le strane
deformazioni dei testi e contesti tomistici di cui diremo. La «metafisica», che figura nei due sottotitoli, va intesa

unicamente come ermeneutica esistenziale.

Nella Prefazione a GW? Rahner —che ha soppresso la nota bibliografica della prima ed. (pp. 1X-X)- dichiara
esplicitamente la dipendenza della sua interpretazione del tomismo soprattutto da P. Rousselot e J. Maréchal ed il
proposito di allontanarsi dalla cosiddetta «Neoscolastica» per ritornare allo stesso san Tommaso (Rahner scrive sempre
soltanto Thomas), in modo da avvicinarsi alle questioni proprie della filosofia contemporanea. Quanto alla tesi centrale,
lo stesso Rahner scrive: «Meine Grundkonzeption ist durchaus die gleiche geblieben» (GW? 9). La stessa dichiarazione
é ripetuta per la seconda ed. della seconda opera curata da J. B. Metz (HW? 9 s.), il quale informa anche su alcune lievi
modifiche del testo introdotte con il consenso dell’autore e sull’ampliamento dell’apparato delle note, del tutto

inesistenti nella prima ed. di HW.

Per quanto riguarda il punto dell’ermeneutica rahneriana che intendiamo esaminare, cioe I’introduzione nel
tomismo del trascendentale moderno (GW, Parte Seconda, c. 1 e la corrispondente sezione di HW, c. 3), sia il testo
come le note hanno subito nella seconda ed. lievi riduzioni e ampliamenti senza modificare affatto il discorso interno.
Inoltre si pud precisare che la sezione di GW che piu direttamente ci interessa & passata quasi alla lettera in HW (cfr.
GW! 41-43, GW? 80-84 = HW" 50-56, HW? 56-61). Osserviamo infine che del c. 14 di HW" (Die Notwendigkeit des
Horens auf eine geschichtliche kommende Offenbarung; Zusammenfassung, pp. 210 ss.) & rimasto in HW? solo il
penultimo capoverso («Eine andere Frage... begniigen»: HW? 201 s.). Cosi il c. 15 conclusivo di HW" (pp. 212 ss.) &
diventato il c. 14 (Schluss) di HW? (pp. 205 ss.).

8 Metaph. VI, 1, 1026 a 24-32.

° Cfr. M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, § 1, Halle a.S. 1941, p. 2. A siffatto oblio e nascondimento dell’essere, Heidegger
oppone la «comprensione dell’essere» (Seinsverstandnis) ch’e progettata a partire dalla temporalita del Dasein in
quanto «... essere & compreso a partire dal tempo» (ivi, 8 5, pp. 18 s.) come il farsi della storicita: un orientamento al
quale egli e rimasto fedele fino al recente Zur Sache des Denkens (Tubinga 1969), dove I’ente & I’evento puro e I’essere

e I’eventarsi dell’evento (es gibt, pp. 5s.).



1 E la precisa accusa mossa a tutta I’opera di Rahner da B. LAKEBRINK, Klassische Metaphysik, Eine
Auseinandersetzung mit der existentialen Anthropozentrik, Friburgo i. Br. 1967, p. 9. Sarebbe molto istruttivo costruire
I’albero genealogico delle fonti antitomistiche a cui ispira Rahner la sua ermeneutica tomistica: Kant, Hegel,
Heidegger..., ma le sue dichiarazioni sono cosi delusive ed elusive da non citare neppure una volta per appoggio
Heidegger sul quale € fondata in realta tutta la sua prospettiva, non solo filosofica ma anche teologica (cfr. Lakebrink
cit.,, p. 62). Questo studio, ch’e opera di un tomista laico, specialista di studi hegeliani, costituisce una critica radicale
del mascheramento pseudotomistico rahneriano. Per un’esposizione apologetica, cfr. invece il recente Einflihrender

Essay al compendio fattone dal discepolo J.B. MeTz, Christliche Anthropozentrik, Monaco 1962, pp. 9 ss.

11| "argomento di queste note fu presentato, ripeto, come testo di una Comunicazione al VIl Congresso Tomistico
Internazionale (Roma, 7-12 sett. 1970. Cfr. G. PErINI, Tomismo 1970, in «Divus Thomas», 1971, pp. 77 ss.). Essa €
stata pubblicata in forma molto scorretta nel volume degli Atti (De Homine, Roma 1970, pp. 105-119), non avendo
potuto I'autore correggere le bozze di stampa: poiché la reputo pressoché inutilizzabile, ho pensato di rielaborare
I’intero testo con uno studio piu analitico e comparato di GW e HW in ambedue le edizioni. L’intento del lavoro resta
comungque il medesimo: quello di contestare ab imis il tipo deformante di ermeneutica tomistica del Rahner, sulla quale
finora nessuno, a quanto mi consta, né fra gli ammiratori né fra i critici, si era soffermato. Anche P. EICHERT
(nell’importante tesi: Die anthropologische Wende, Karl Rahners philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur
personalen Existenz, Friburgo i. Schw. 1970), che dedica un paragrafo critico al «Principio d’interpretazione di K. R. ed
i testi di san Tommaso d’A.» (pp. 72 ss.), sembra non si sia accorto delle interpolazioni e deformazioni dei testi e
contesti che Rahner mette a fondamento della sua interpretazione (cfr. la recensione qui sotto a pp. 235 ss.).

2.5, Th. I, 84, 7: «U. intellectus possit actu intelligere per species intelligibiles quas pene se habet, non convertendo se

ad phantasmata» (GW" 1-3 da il solo testo latino, mentre GW? 20-29 riporta a lato anche la trad. tedesca).
3 _*espressione (das) Horen des Wortes Gottes si trova gia in GW* 37, GW? 76.

 In questo senso GW, come antropologia metafisica, coincide con la «dottrina generale dell’essere» (allgemeine
Seinslehre) ed é I’introduzione metodologica a HW; questo a sua volta, come filosofia della religione, & un «momento
interiore» (ein inneres Moment) della stessa dottrina generale dell’essere e contemporaneamente un’antropologia
teologica. Si puo dire che HW assume di svolgere la problematica della riflessione di cui GW nella conclusione discute
il significato reale esponendo «la possibilita della metafisica sul fondamento (Boden) della imaginatio» (GW" 281 ss.,
GW? 387 ss.).

15 GW! 39, GW? 78. (Qui la grafia &: «Sein im Ganzen», mentre in HW* c’& «... ganzen» sempre in minuscolo.) E
terminologia di derivazione idealistica (cfr. HEGEL, Phén. des Geistes, Vorrede: «Das Wahre ist das Ganze,
Hoffmeister 1937, p. 21).

18 Anche I’espressione «Sein im Ganzen» di origine hegeliana e dominante nell’ontologia di Rahner (si puo contare p.
es. fino a otto volte in una sola pagina: GW" 37, GW? 75 s.; cfr. anche GW" 35, 38, 39, 41, 77, 79, 205, 214 e passim)
viene da Heidegger (cfr. Was ist Metaphysik? del 1929, ed. 5, Francoforte s.M. 1949, pp. 22 ss. Cfr., fra le opere
posteriori, spec. Einfihrung in die Metaphysik, Tubinga 1953, pp. 4 ss.).

7 ’accusa fu sollevata da Hegel contro I’idealismo formale dello stesso Kant, qualificato come «...die Erweiterung des

Lockeanismus» (Glauben und Wissen, A: Kantische Philosophie: «Erste Druckschriften», Lasson 246). Prima di Hegel



la stessa accusa era stata sollevata da un gruppo di parroci tedeschi (cfr. C. FABRO, Eine unbekannte Schrift zum
Atheismusstreit, «Kant-Studien», Philos. Zeitschrift der Kant-Gesell., 58 Jahr., Heft 1, 1967, pp. 5 ss.).

8 GW* XI, GW? 11. Per un contesto simile cfr. anche piti sotto: GW* 8, GW? 36. Un criterio davvero spiccio e comodo,
che e smentito dalla situazione stessa di Rahner: chi potrebbe mai rendersi conto del suo strano procedere con san

Tommaso se non sapesse ch’egli ha alle spalle, oltre Kant e Hegel, soprattutto Maréchal, Heidegger e Max Scheler?

19 Esempio insigne di questo metodo critico-speculativo-progressivo I’hanno offerto tutti i veri pensatori creativi (cfr. p.
es. la Vorrede kantiana alla ed. 2 della Kritik der reinen Vernunft, la Einleitung hegeliana alla Phén. des Geistes). San
Tommaso stesso nel mirabile commento al neoplatonico De causis di cui per primo, con un esame analitico di ogni
singola proposizione, trovo la vera origine come compendio della Elementatio theologica di Proclo. Vedremo presto i
grossi abbagli invece che questo metodo cervellotico ha procurato al Rahner nella sua lettura deformante del testo
tomistico. Altro e pretendere di risolvere tutto con il metodo soltanto (nur —corsivo di Rahner) critico-storico, altro €
trascurare —come fa Rahner, vantandosene— la ricerca del contesto originario di un pensiero per afferrarne la situazione

reale nella costellazione operante dei suoi fattori.

20 Tal era senza dubbio (... doch zweifellos war) san Tommaso, anche per Rahner (GW* XII, GW? 13).
2L GW! XIII, GW? 13 s,

2 GW! XIII, GW? 14.

2 Cfr. GW! XIV, GW? 14. Il termine «metafisica della conoscenza» & certamente ispirato a N. Hartmann (cfr.
Grundzlige einer Metaphysik der Erkenntnis, ed. 3, Berlino 1941).

% Lo nota anche un critico per quanto riguarda Hegel: «K. Rahner ist dieser Dialektik des sich urteilenden Selbsts,
wonach Inhalt und gegenstandliche Welt das Tun eben dieser Selbsts selbst sind, in besonderem Ausmass verhaftet,
ohne dass er dieser Abhéngigkeit von Hegel Ausdruck gabe» (B. LAKEBRINK, Die europdische Idee der Freiheit, I.
Teil: Hegels Logik und die Tradition der Selbstbestimmung, Leida 1968, p. 345 nota). Per quanto riguarda Heidegger,
sembra che Rahner si sia fermato alla tematica del ciclo di Sein und Zeit, 1927 (Was ist Metaphysik?, Vom Wesen des

Grundes, 1929, Vom Wesen der Wahrheit pubblicato nel 1943 ma recitato come conferenza pubblica nel 1930).

% Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, ed. 23, Barcinone 1963, spec. 2730 ss., 2738 ss., 2751 ss., 2775
ss., 2811 ss., 2828 ss., 2841 ss., 2850 ss., 2875 ss., 2901 ss., 3001 ss.

%6 sj ¢ incaricato di fare qualche raro accenno a siffatte critiche il curatore (J.B. Metz) della ed. 2 di GW e HW, il quale
pit che discutere le obiezioni dal fondo dei principi che vengono opposti, si limita a ripetere la tesi stessa del Rahner:
cfr. p. es. GW? 73 nota 2 per il cenno alla critica del tomista B. Lakebrink alla ontologische Frage; GW? 88 s. nota 15
per la discussione della critica del gesuita C. Nink e ancora per la critica di B. Lakebrink —il testo ha sempre
Labebrink!- alla tesi fondamentale che il Sein si riduca al Bei-sich-sein. Di B. Lakebrink é citato solo I’opus primum:
Hegels dialektische Ontologie und thomistische Analektik, ed. 1, Colonia 1955; c’¢ una seconda edizione ampliata,
Ratingen 1968: cfr. pp. 203 e 463, ove per il Bei-sich-sein di Rahner si rimanda ad Hegel. Il Lakebrink ha fatto una
critica sistematica dell’antropologia trascendentale di Rahner nel vol. Klassische Metaphysik, cit., di cui non ho trovato
cenno in HW2. Lo stesso autore ha ripreso la critica alla deformazione rahneriana del tomismo nel monumentale saggio

Die europdische Idee der Freiheit cit., cfr. spec. pp. 132 s. nota, 168, 174 ss., 345, spec. 460 nota e passim.



2 Sul rapporto di convergenza-divergenza che hanno, in questa problematica, il tomismo e il pensiero moderno spec.
nella direzione di Hegel-Heidegger, ci permettiamo di rimandare ai nostri voll.: Participation et causalité, Parigi-
Lovanio 1960; ed. it. Partecipazione e causalita, Torino 1961; Tomismo e pensiero moderno, Roma 1970.

28 C’¢ una trad. it. di HW? (Borla, Torino 1967, a cura di A. Belardinelli S. J. con presentazione del rahneriano A.
Marranzini S. J.), la quale pero senza la conoscenza di GW € uno scrigno senza la chiave. Ma la stessa qualita della
traduzione lascia spesso perplessi e alle volte sui termini pitl caratteristici. Diamo alcuni esempi: 1. HW? 15:
Feindschaft; tr. it. 25: «rottura» invece di «inimicizia, ostilita» e simili. — 2. HW? 23 nota 8: «...die Analytik dieses
Horenkonnens»; tr. it. 36 nota 8: «... I’analisi della capacita di ascolto» (e passim: p. es. pp. 61, 129, 181...), invece di
«Analitica» che & termine tecnico di origine kantiana per indicare la deduzione trascendentale dei concetti e dei principi
(cfr. Kritik der reinen Vernunft, Transz. Elementarlehre, Il Teil, 1. Abteilung: Die transzendentale Analytik, 1. Buch:
Analytik der Begriffe; 2. Buch: Die Analytik der Grundsatze —che ¢ il tema di GW e HW). Heidegger usa ambedue i
termini: Fundamentalanalyse e Daseinsanalytik (cfr. Sein und Zeit, |, ed. 5, Halle a.S. 1941, pp. 41 ss. — 3. HW? 43:
«...unsere Aufgabe»; tr. it. 54: «la nostra tematica», invece di «il nostro compito». — 4. HW? 73: «... in seiner
urteilenden Erkenntnis»; tr. it. 85: «nel pensare e giudicare», invece di «nella conoscenza giudicante», poiché per
Rahner (come per Kant) pensare & essenzialmente giudicare. — 5. HW? 71 e 75: «Der Mensch ist Geist»; tr. it. 83 e 87:
«L’uomo ¢ spirituale», invece di «L’uomo & spirito», com’é tradotto nel titolo del c. 5 (p. 83). Geist, a partire dal
romanticismo e dall’idealismo (spec. Hegel e Dilthey) ha un significato tecnico e preciso come la totalita delle attivita
della coscienza. — 6. HW? 77 nota 2 (e passim per tutta I’opera): Vorgriff; la tr. it. 89: «percezione previa» non sembra
esatta per questo termine ch’¢ fondamentale nell’apriorismo rahneriano. Vor-griff, Griff (GW"' 128) da greifen
(afferrare), & I’afferramento anticipante, il «pre-pensare», o «pre-comprendere», come (principio) trascendentale
fondante. — 7. HW? 109 s.: il termine Wille che qui e nelle pagine segg. ricorre di continuo e costituisce il punto di volta
nella risoluzione dinamica dell’immanentismo di Rahner, € tradotto (pp. 121 ss.) con «volizione», che indica I’atto,
invece che con «volonta» ch’é principio operante e facoltd. — 8. HW? 109: «Im Grunde des Daseins»; tr. it. 121:
«nell’intimo dell’esistenza», invece di «nel fondamento dell’esistenza» (tutta la frase nella trad. it. risulta fiacca). Piu
sotto poi Grund (HW? 161) & tradotto con «principio» (tr. it. p. 171). — 9. HW? 120: «Es ware also grundsatzlich
unbegreiflich»; tr. it. 132: «sarebbe quindi fondamentalmente intelligibile», invece di «sarebbe inintelligibile [o piu
esattamente] ...incomprensibile». Infatti un periodo seguente dice: «Begreiflich ist also nur entweder das absolute Sein
Gottes selbst», ecc. — 10. HW? 170 nota 6: «Dass in dieser Weggegebenheit des sinnlich Erkennenden an das andere
der materia das Fremde andere als andere erkannt werden kann»; la tr. it. 180 € ancora assai libera e diluisce il senso:
«Che in questo darsi del soggetto, che mediante i sensi percepisce I’oggetto materiale, I’altro estraneo pud essere
conosciuto in quanto tale». Alla lettera invece si dovrebbe tradurre: «Che in questo [processo di] effondersi del

conoscente sensibile nell’altro della materia, I’estraneo altro possa essere conosciuto come altro», ecc.
29 |st nel testo: in italiano sta meglio «sono».

%0 HeGEL, Glauben und Wissen cit., pp. 237 s. (corsivo mio).

1 Q. De anima, a. 13. Il testo parallelo & S. Th. I, 77, 3.

%2 De anima, 11, 4, 415 a 18-20.

% «Die Frage der conversio ad phantasma ist so die Frage nach der Méglichkeit von Metaphysik auf Grund einer
Anschauung, die im Horizont von Zeit und Raum geschieht» (GW* 13, GW? 42).



% A. HUFNAGEL, Intuition und Erkenntnis nach Thomas von Aquin, Miinster 1932.

% «Der Urtyp des Erkennens die reale Identitat von Erkennen und erkanntem Sein ist: Erkennen ist Beisichsein des
Seins» (GW* 11 nota 13, GW? 39 ss. nota 8). Qui la nota & stata allungata dal Metz, che risponde a un successivo
intervento di A. Haufnagel (Der Intuitionsbegriff der Thomas von Aquin, 1953), concedendo che I’'uomo come spirito
gode di una intuizione, ma che si tratta di quella della sensibilita come di una facolta di un... Geist in Welt, e non sul
fondamento della imaginatio che offra un sufficiente intuitus intellectivus (GW? 41 nota 8). Ma questa risposta & una
patente petitio principii, ossia presuppone gia la validita esclusiva della tesi del Rahner che identifica I’essenza del
conoscere con I’identita ora indicata e la intera dinamica del processo conoscitivo con la conversio intesa —si badi bene—

secondo lo schema od orizzonte formale di spazio-tempo come vuole il fenomenismo da Kant ad Heidegger.

% «Aber was Sein des Seienden sei, das wissen wir nicht» (HW* 50, HW? 54). E gia prima: «Das Seiende ist jenes
Etwas, das uns gleichgiiltig, dunkel und sinnleer aus jedem Seienden heraus anblickt» (HW" 45, HW? 50).

37 Cfr. HW" 48 s. E in una formula pit diretta: «Questo porre in questione della questione metafisica si mostra come un

sapere dell’uomo di se stesso» (GW" 35).

% «Die Frage nach dem Sein und nach dem fragenden Menschen selbst bildet eine urspriingliche und standig ganze
Einheit» (¢ un’aggiunta di HW? 53. Il corsivo & nel testo). L’espressione «unita originaria e permanente» richiama

«I’essere nel tutto» il quale a sua volta, a quanto sembra, € solidale con I’apriori del Vorgriff di cui diremo.
% GW" 40, GW? 80.

“0 1] testo tomista completo da anche 1’opportuno contesto dottrinale, trascurato, come il solito, da Rahner: «Sicut
animal, in quantum animal, neque est rationale neque irrationale: sed ipsum animal rationale est homo, animal vero
irrationale est animal brutum; ita anima sensibilis, in quantum huiusmodi, neque rationalis neque irrationalis est; sed

ipsa anima sensibilis in homine est rationalis, in brutis vero irrationalis» (Q. De anima, a. 11 ad 19).
L In VII Metaph. lect. 3, n. 1328.

“2 In VII Metaph. lect. 12, n. 1564.

“8 Metaph. 1, 9, 991 a 20.

“In VII Metaph. lect. 9, n. 1473. Cfr. Metaph. V11, 9, 1034 b 20-23.

**In VII Metaph. lect. 2, n. 1697.

“® Boeth., In Isag. Porphirii, ed. 2, ML 64, c. 86 A. - Porfirio si & probabilmente ispirato all’ Aristotele platonizzante dei
Topici (1V, 1-2, 121 a 11 - 122 b 24). Per tutta questa tematica e problematica mi permetto rimandare al mio La nozione

metafisica di partecipazione, ed. 3, Torino 1963, pp. 99 ss., 145 ss.

*" Platone, com’é noto, lascid il problema insoluto, e probabilmente nella sua posizione il problema non poteva

ammettere soluzione.

“® Negli enti propriamente materiali & la distinzione-composizione reale di materia e forma, negli enti finiti, materiali e
spirituali, la doppia distinzione-composizione reale di sostanza ed accidenti nell’ordine predicamentale, di essenza ed

esse nell’ordine trascendentale.

%9 Cfr. anche: C. Gent. I, 44; 11, 9, 50 Item; De pot. 11, 1 ad 14; S. Th. I, 5, 3ad 1; 39, 4 ad 3: «Forma significata per hoc

nomen homo, id est humanitas, realiter dividitur in diversis suppositis». Ancora: De pot. VII, 7 ad 3, ad 4; In | De coelo



et mundo, 19: «Singula autem individua rerum naturalium quae sunt hic, sunt imperfecta quia nullum eorum

comprehendit in se totum quod pertinet ad sua speciem» (P. XIX, 52 a).
%0'S.Th. 1,45,5ad 1.

L In 111 Metaph. lect. 8, n. 433. 1l testo aristotelico dei Topici, a cui san Tommaso rimanda, pone espressamente il
problema della relazione fra la differenza (diaw]ora,) e il genere (ge,noj) e risponde in modo negativo, perché
tutto cio che partecipa del genere & specie (ei;doj) oppure individuo singolare (kagVe;kaston): quindi «la

differenza non partecipa del genere» (Topic. IV, 2, 122 b 20-23).

La medesima dottrina e approfondita piu avanti nello stesso contesto tomistico dei trascendentali mediante il
ricorso esplicito alla nozione di partecipazione: «Ex alia parte videtur, quod unum et ens non sint genera, et per
consequens nec principia, si genera sunt principia. Nulla enim differentia participat actu genus; quia differentia
sumitur a forma, genus autem a materia. Sicut rationale a natura intellettiva, animal a natura sensitiva. Forma autem
non includitur in essentia materiae actu, sed materia est in potentia ad ipsam. Et similiter differentia non pertinet ad
naturam generis, sed genus habet differentiam potestate. Et propter hoc differentia non participat genus; quia cum dico
rationale, significo aliquid habens rationem. Nec est de intellectu rationalis quod sit animal. Illud autem participatur,
quod est de intellectu participantis. Et propter hoc dicitur, quod differentia non participat genus. Nulla autem posset
differentia sumi, de cuius intellectu non esset unum et ens. Unde unum et ens non possunt habere aliquas differentias»
(In IX Metaph. lect. 1, n. 2169).

52 In V Metaph. lect. 7, n. 862.

5% In VIII Metaph. lect. 2, n. 1697. Circa la derivazione del genere dalla materia e della differenza dalla forma per la

definizione delle essenze corporee, cfr. anche piu sotto: nn. 1700-1701; lect. 3, n. 1721 e In X Metaph. lect. 11, n. 2131.

% GW! 40, GW? 80. —Rahner rimanda in nota al commento tomistico della Metafisica (V11, 9, 1462 ss.) dove I’ Angelico
riprende la dottrina del rapporto genere-differenza ch’e stata ora discussa e presentata come diametralmente opposta,

nei suoi fondamenti e nel suo significato, all’esegesi rahneriana.

%% Rahner, che nell’esposizione della sua teoria della sensibilita (GW" 48 ss., GW? 91 ss.) non pud fare a meno di
avvertire la discrepanza fra questa sua teoria e quella del naiver Realismus di san Tommaso (GW" 53, GW? 98), sembra
(e qualche volta lo dice) essersi ispirato all’interpretazione idealista di G. Siewerth nella sua tesi: Die Metaphysik der
Erkenntnis nach Thomas von Aquin, I. Teil: Die sinnliche Erkenntnis, Monaco e Berlino 1933. Il Siewerth aveva in
questo saggio gia presentato la tesi della metafisica als Erkenntnislehre (pp. 17 ss.) e la deduzione trascendentale
dell’unita del conoscere dalla dottrina tomistica della emanazione del senso dall’intelletto (pp. 44 ss., con il riassunto di
p. 90). Nel saggio Der Thomismus als Identitatssystem (Francoforte s.M. 1939: contemporaneo di GW") il Siewerth
propone espressamente I’interpretazione hegeliana del tomismo, che presenta fondamentali punti di incontro con

Rahner.
® GW' 41, GW? 80 s.
57 «Sein ist in seinem Ansich Erkanntsein» (GW" 18 nota 19, GW? 49 nota 1. Il corsivo & nella ed. 2).

8 GW! 47, GW? 90. In Horer des Wortes la parte 11 (HW" 42, HW? 45), che introduce la tematica dell’identita di essere
e conoscere, ha il titolo heideggeriano significativo: «L’apertura dell’essere e dell’uomo» (Die Offenheit des Seins und

des Menschen), ma non si avverte il lettore del cambiamento ossia capovolgimento della problematica speculativa, cioé



che mentre nel realismo si fa il punto di partenza con I’ente, col plesso reale in atto ch’é sintesi di contenuto (essenza) e
atto costitutivo primordiale (esse), nel pensiero moderno I’ente & semantizzato in quanto conoscente, volente, ecc., cioe

a partire dalla soggettivita.

% HW! 50, HW? 54 s. — L’uomo & detto «spirito» in quanto il suo essere @ riportato ad attivita di coscienza, come si &

visto.

80 GW! 41. Nella ed. 2 il testo del § 3 & qui interrotto per introdurre la divisione in due sottoparagrafi con un nuovo
proprio titolo che riassume il contenuto. Il titolo del primo sottoparagrafo mi pare molto indovinato e significativo per
mettere a fuoco la nostra diagnosi: «Essere e conoscere come unita originaria nello essere-con-sé» (il conoscere come

soggettivita dell’essere stesso: Erkennen als Subjektivitat des Seins selbst. GW? 81).

81 «Sein und Erkennen ist dasselbe: idem est intellectus et intellectum et intelligere. Erkennen ist Beisichsein des Seins,
und dieses Beisichsein ist das Sein des Seienden» (GW"* 41 s., GW? 82. il corsivo & in GW?). Se san Tommaso ammette
che nel momento dell’assimilazione conoscitiva «idem est intellectus et intellectum» (in actu), mai identifica I’intelletto
con I’atto di intendere né I’atto di intendere con I’esse: poiché in ogni creatura I’esse si distingue dall’essenza e percio

anche I’atto secondo si distingue sia dalla sostanza sia dalla facolta (cfr. S. Th. I, 54, aa. 1-4).
°2 GW" 41, GW? 81.
83 Cfr. C. FABRO, Participation et causalité, pp. 245 ss., ed. it. pp. 218 ss.

 HW" 46, HW? 51 s. Nella ed. 2 al posto di evpoch, c’¢ il tedesco Enthaltung, «astensione». Inoltre nell’espressione

composta: «risposta dell’essere», «risposta» & messo in corsivo: «Seinsantwort»).
85 Cfr. HEGEL, Enzyklop der philos. Wiss., § 50.
% Rahner, mi sembra, parla solo di Dasein e non lo distingue —come fanno Hegel, Jaspers, Heidegger...— da Existenz.

%7 La ed. 1 porta qui una parentesi ch’é stata soppressa nella ed. 2: «L’agire di un uomo con “giudizio” e in ogni agire
umano colpisce gia, anche se & “irrazionale”, un pezzo di ragione conoscente» (HW* 47).

8 HW! 47, HW? 52.

% Esso costituisce infatti il Vorgriff = pre-apprensione o preconcetto, ch’é Iespressione dinamica del trascendentale: si

tratta di uno dei momenti decisivi sul quale torneremo piu avanti.
O HW! 47, HW? 52,

™ Si dice «apprensione» e non «comprensione», poiché, essendo I’ens sia I’includens sia I’inclusum universale, la sua

comprensione & compito di tutta la vita, dello sviluppo di tutta I’attivita spirituale, dei singoli come dell’umanita intera.
2 HW! 47, HW? 52 s.

73 Cfr. KaNT, Kritik der reinen Vernunft, Transz. Deduktion der reinen Verstandesbegriffe, § 16, B 131.

™ KaNT, Kritik... cit., Transzendentale Dialektik, 11. Buch, 1. Haupstiick: Erster Paralogism, B 424 ss.

> «Damit ist aber einschlussweise immer die Frage gestellt, was denn dieses Sein sei, dessen Mitbewusstheit jedes
wissende und handelnde Umgehen mit den einzelnen Gegenstanden der Erkenntnis und der Tat begleitet» (HW" 47,
HW? 53).



"8 ’ultimo punto riassume in sostanza i precedenti: «Ich unterscheide meine eigene Existenz, als eines denkenden
Wesens, von anderen Dingen ausser mir (wozu auch mein Kdrper gehort), ist ebensowohl ein analytischer Satz: denn
andere Dinge sind solche, die ich als von mir unterschieden denke. Aber ob dieses Bewusstsein meiner selbst ohne
Dinge ausser mir, dadurch mir Vorstellungen gegeben werden, gar mdglich sei, und ich also bloss als denkend Wesen

(ohne Mensch zu sein) existieren kénne, weiss ich dadurch gar nicht» (KANT, Kritik... cit., B 409).

T Cfr. GW" 42, GW? 82 s.; HW" 55, HW? 59. E la nozione di intenzionalitd messa in voga soprattutto dal Brentano (cfr.
Psychologie vom empirischen Standpunkt, Lipsia 1924, parte I, p. 123).

"8 Rahner cita anche il principio tomistico (GW" 43 nota, HW" 63): «Secundum enim quod aliquid est ens, secundum
hoc est cognoscibile» (In VII Metaph. lect. 2, n. 1304), il quale esprime invece la posizione esattamente opposta alla
sua. Infatti ogni cosa € in atto, percio € anche conosciuta grazie alla forma, e questo vale anche per la conoscenza che
I"intelletto ha di sé: «Intellectus possibilis noster intelligit seipsum non directe apprehendendo essentiam suam, sed per
speciem a phantasmatibus acceptam. Unde Philosophus dicit in 11 De anima quod intellectus possibilis est intelligibilis
sicut et alia. Et hoc ideo est, quia nihil est intelligibile secundum quod est in potentia, sed secundum quod est actu, ut
dicitur in IX Metaph. Unde, cum intellectus possibilis sit in potentia tantum in esse intelligibili, non potest intelligi nisi
per formam suam per quam fit actu, quae est species a phantasmatibus abstracta; sicut et quaelibet alia res intelligitur
per formam suam. Et hoc est commune in omnibus potentiis animae, quod actus cognoscuntur per obiecta, et potentiae
per actus, et anima per suas potentias. Sic igitur et anima intellectiva per suum intelligere cognoscitur» (Q. De anima,
a. 16 ad 8).

® GW! 41 s, GW? 82; HW" 50, 88, 146, 157, 206 e passim. Questa stessa identita-unita di soggetto e oggetto &
applicata anche all’atto libero che si compie come un «venire in sé stesso» e non come un porre qualcosa d’altro o un
andare all’altro (HW* 123, HW? 122).

8 |n Metaph. Prooemium, ed. Cathala p. 2 (GW" 41, GW? 81).

8 In IX Metaph. lect. 2, n. 1897. Tutta questa lezione andrebbe riportata e commentata per intero, poiché come
sconfessa in radice il platonismo cosi svuota nel suo fondamento la tesi e il metodo trascendentale del Rahner. Ci

limitiamo ai momenti essenziali.

8 In IX Metaph. cit., n. 1898. Tutta I’esposizione poggia percio sul principio: «Verum consequitur ens» (ibid. n. 1903).
Anzi il verum, come trascendentale relativo, presuppone la res (il contenuto dell’ente, presente nella simplex
apprehensio) e I’'unum ch’e dato dall’afferramento, pit 0 meno esplicito, dell’unita di appartenenza degli elementi

costitutivi dell’ente e dell’essenza.

8 E san Tommaso porta subito I’esempio, che sopra abbiamo trovato in Rahner ma con interpretazione esattamente
opposta: «Sicut animae rationali coniungitur natura sensitiva semper, et impossibile est quod dividatur ab ea, ita
scilicet quod anima rationalis sit sine virtute sentiendi, licet e converso posset esse anima sensitiva sine ratione.
Quaedam vero sunt divisa, et impossibile est ea componi, sicut nigrum albo, et formam asini homini. Quaedam vero se
habent ad contraria, quia possunt componi et dividi, sicut homo albus, et etiam currens» (In IX Metaph. lect. 11, n.
1899).

8 «Sein ist Fragbarkeit» (GW" 41, GW? 81. Cfr. HW" 48-50, HW? 53 5.).

8 In IX Metaph. lect. 2, n. 1900. E subito precisa che I’alternativa che si ha per le essenze composte non vale per le

sostanze semplici per le quali: «...non est verum vel falsum per compositionem aut divisionem quae fit in rebus, sed per



hoc quod cognoscitur quod quid est alicuius simplicis, tunc intellectus videtur verus esse. Cum autem non attingimus ad
cognoscendum quod quid est, sed aliquid aliud ei attribuit, tunc falsus est» (ibid. n. 1901). Qui I’alternativa non ¢ fra
verita ed errore ma fra sapere o ignorare: «Sic ergo attingere et dicere, est verum; sed non attingere mente ipsa
simplicia, est ea penitus ignorare. Quicumque enim non attingit ad quod quid est rei simplicis, penitus ignorat ipsam:

non enim potest aliquid eius scire, et aliquid ignorare, ex quo non est compositum (ibid. n. 1905).

8 «Propter quod dicit Aristoteles in IIl De anima, quod Sicut sensus circa propria obiecta semper est verus, ita
intellectus circa quod quid est, quasi circa proprium obiectum. Et quod intellectus circa quod quid est non decipiatur,
non solum est in simplicibus substantiis, sed etiam in compositis» (ibid. n. 1907). Tutta questa dottrina che il «verum
consequitur ens» rimanda secondo san Tommaso anzitutto al principio generale che «...eadem est dispositio in esse et
in veritate» (cfr. In Il Metaph. lect. 2, spec. n. 291), da cui sorge come corollario il caposaldo della nostra contestazione
alla posizione di unita gnoseologico-ontico-metafisica dell’Analitica del Rahner: «Cum enim ita sit, quod ea, quae sunt
aliis causa essendi, sit maxime vera, sequitur quod unumquodque sicut se habet ad hoc quod sit, ita etiam se habet ad
hoc quod habeat veritatem. Ea enim, quorum esse non semper eodem modo se habet, nec veritas eorum semper manet.
Et ea quorum esse habet causam, etiam veritatis causam habent. Et hoc ideo, quia esse rei est causa verae
existimationis quam mens habet de re» (ibid. n. 298). Rahner cita il principio da S. Th. I-11, 3, 7, del tutto fuori contesto

a sostegno della non-possibilita del concetto di essere (GW* 44, GW? 85).
% GW' 41, GW? 82.

% In VI Metaph. lect. 6, n. 1234. Anche il senso & facolta propriamente conoscitiva a suo modo, in quanto anch’esso puo
avere la «...similitudo rei cognitae; non tamen rationem huius similitudinis cognoscere ad sensum pertinet, sed solum
ad intellectum» (ibid. n. 1235). Vale anche nel campo della simplex apprehensio, e a suo modo nella sensazione stessa,

il principio metafisico: «Forma dat esse» (cfr. C. FABRO, Participation et causalité, pp. 344 ss.; ed. it. pp. 330 ss.).
8 Sulla citazione del terzo, che & il primo nell’ordine, diremo a parte.

%S.Th. 1,87, 1ad3.

*! Ibid. 55, 1 ad 2.

% bid. 82, 3.

% 1bid. 27, 4.

* In Metaph. prol.; C. Gent. II, 55.

%S.Th. 1,55, 1ad 2.

% C. Gent. 1, 98 (GW" 42, GW? 86): la frase citata si trova nel § Amplius, verso la conclusione. Nella ed. 2 in nota si
cita la frase del capoverso secondo: «Substantiae separatae sunt secundum suam naturam ut actu [la stampa ha ut acti]
existentes in esse intelligibili». Poi, con riferimento al c. 91 si osserva: «Ci sono [oggetti i quali sono detti] intelligibilia
[gli spiriti] secundum suam naturam e [altri] quae non sunt secundum se intelligibilia», cioé le essenze delle cose
materiali. Segue I’osservazione: «Tutta la dottrina tomistica dell’astrazione & senz’altro incomprensibile
(unverstandlich) senza questa concezione», Esatto, ma il problema del rapporto fra essere e conoscere € un Ansatzpunkt
che viene prima, come si € visto, e rivendica in senso assoluto la priorita dell’essere (come fondamento) sul conoscere.
Questa constatazione avrebbe dovuto bastare per mostrare al Rahner che tutto I’impianto della sua interpretazione era

viziato nel suo fondamento.



" Q. De anima, a. 16 ad 9.

% C. Gent. 111, 42 Item (Leon. minor 268 b).
% De pot. IX, 9.

10 ¢C. Gent. IV, 11.

101 | o sviluppo analitico di questo dilatarsi delle distinzioni nell’ente finito, sul fondamento della distinzione di essentia
ed esse, € dato mirabilmente nella trattazione della struttura dello spirito finito: S. Th. I, 54, 1: U. intelligere angeli sit

eius substantia; 2. U. eius esse sit eius intelligere; 3. U. eius substantia sit eius virtus intellectiva.

102 ¢, Gent. IV, 11. Tutta questa dottrina fondamentale c’& gia in un testo giovanile: cfr. In | Sent. 35, I, 1 ad 3. Il corpus
art. pone il fondamento di questa diversita nell’ordine sia costitutivo come in quello statico: «Cum enim in aliis
creaturis inveniatur esse, vivere et intelligere, et omnia huiusmodi secundum diversa in eis existentia; in Deo tamen

unum suum simplex esse habet omnium horum virtutem et perfectionem» (Mandonnet I, 811).

103 Rahner infatti espressamente indica il lumen dell’intelletto agente come apriorisches Element (GW" 156, GW? 227:
qui I’espressione ¢ sottolineata). Ma per san Tommaso, come diremo anche piu avanti, si tratta di un apriori metafisico,
come di un lumen participatum dalla Verita Prima, ossia di participata similitudo luminis increati (S. Th. I, 84, a. 5. -

Cfr. C. FABRO, La nozione metafisica di partecipazione cit., pp. 284 s.).
1% GW! 205 5., GW? 287 s.

195 Tale unificazione & da Rahner —diversamente da Kant— raccolta attorno all’apprensione del Sein, ma quest’essere in

realta € lo stesso attuarsi del soggetto nel circolo dello spirito di sensibilita-intelletto.

1% Ecco il testo originale di questa conclusione sistematica: «Insofern der Geist entspringenlassender Ursprung der
Sinnlichkeit ist, ist das sinnlich Gewusste immer schon abstrahiert, weil es im Sein (iberhaupt erfasst ist, nach dem der
Geist in der Erwirkung der Sinnlichkeit Begierde tragt. Insofern die Sinnlichkeit empfangender Ursprung des Geistes
ist, ist immer schon eine conversio ad phantasma vollzogen, weil das Sein im Ganzen nur gehabt ist in einer sinnlich
anschauenden Welthabe» (GW" 207, GW? 289).

07 Wt 206, GW? 289.

198 Questa sintesi @ indicata nella copertina editoriale di HW": «Ergebnisse neuer deutscher Religionsphilosophie, vor

allem aus Arbeiten Scheler und Heidegger, in Zusammenklang mit Fragestellungen des neuen franzdsischen

Thomismus».
109 «Die Liebe ist so das Licht der Erkenntnis des Endlichen» (HW" 125; il testo & stato tolto in HW?).

119 Un po’ piu sotto: «Inmitten der Transzendenz des endlichen Geistes begibt sich eine Liebe zu Gott... als inneres
Moment der Erkenntnis ebensosehr die Bedingung und ihr Grund» (HW" 126 s., HW? 125).

11 Ecco il testo classico: «Quia essentia animae comparatur ad potentias et sicut principium activum et finale, et sicut
principium susceptivum, vel seorsum per se vel simul cum corpore; agens autem et finis est perfectius, susceptivum
autem principium, inquantum huiusmodi, est minus perfectum: consequens est quod potentiae animae quae sunt priores
secundum ordinem perfectionis et naturae, sint principia aliarum per modum finis et activi principii. Videmus enim
quod sensus est propter intellectum, et non e converso. Sensus etiam est quaedam deficiens participatio intellectus:

unde secundum naturalem originem quodammodo est ab intellectu, sicut imperfectum a perfecto» (S. Th. I, 77, 7).



12 W 191, GW? 270.
113 Cfr. Q. De anima, a. 15.
Y4 Gjtrattadi S. Th. I, 85, 1 ad 4.

15 E il titolo del § 5 della P. 1l: «Der Ursprung der Sinnlichkeit aus dem Geist als die Erméglichung der
abstrahierenden conversio ad phantasma» (GW" 201, GW? 282).

16 «Die Transzendentalphilosophie erkennt, dass das Bewusstsein das Grundphanomen ist, das schlechthin

uberschreitbar ist» (R. LAUTH, Zur Idee der Transzendentalphilosophie, Monaco e Salisburgo 1965, p. 46). L’A. fa
risalire giustamente I’origine del trascendentale moderno al cogito di Cartesio e considera I’attivismo assoluto di Fichte

—e cio convince di meno— come la sua formula compiuta.

17 «Ein System der Freiheit —aber in ebenso grossen Ziigen, in gleicher Einfachheit, als vollkommenes Gegenbild des
Spinozischen- dieses ware eigentlich das Hochste» (SCHELLING, Zur Geschichte der neueren Philosophie, Miinchener
Vorlesungen: Spinoza-Leibniz-Wolff; SW. I, 10, p. 36). Heidegger osserva al riguardo: «Das System selbst ist das
System der Freiheit. Schellings Bemuhen seit 1809 bis zu seinem Tode, die verschwiegene Arbeit dieser 45 Jahre galt
der Begriindung, dem Aufbau des Systems der Freiheit in einem gestalteten Werk». Ma commenta giustamente: «l|
lavoro falli» per lo spinozismo di Schelling, e aggiunge: «ll concetto di liberta & incompatibile con il sistema in

generale» (M. HEIDEGGER, Schellings Abhandlung Gber das Wesen der menschlichen Freiheit [1809], Tubinga 1971,
pp. 258.).

118 «In generale» (iiberhaupt) & qui un’aggiunta del Mellin secondo I’indicazione della nuova ed. Reclam a cura di R.
Schmidt, Lipsia 1965, p. 83.

1% Immanuel Kant’s Vorlesungen iiber die Metaphysik, Zweite Auflage nach der Ausgabe von 1821 neu herausgegeben
von K.H. Schmidt, Rosswein 1924. Nella Vorrede I’ignoto curatore difende con energia Kant dall’accusa di ateismo e

di trovarsi su questo d’accordo con Fichte, come questo pretendeva (p. XI).

120 Immanuel Kant’s Vorlesungen iber die philosophische Religionslehre, herausgegeben von K.H.L. Politz, Zweite
Auflage, Lipsia 1830 (la ed. 1 e del 1817). Anche il Politz nella Vorrede riporta dalla recensione di un giornale di Lipsia
I’accusa «...dass die kantische Philosophie irreligiéser Natur, oder nichts anderes als verkappter Atheismus». E cita la
risposta del recensore: «E evidente piuttosto da queste lezioni che Kant aveva un animo (Gemiith) veramente pio —forse
piu pio di coloro che osavano accusarlo di ateismo— e che egli cerco di controbattere in generale con tutte le forze

proprio mediante la sua filosofia della religione I’ateismo e I'irreligiosita» (p. XIV).
121 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, § 69 c; Kant und das Problem der Metaphysik, spec, §§ 19-25.

122 «Das Wesen der Wahrheit enthiillt sich als Freiheit» (M. HEIDEGGER, Vom Wesen der Wahrheit, ed. 2, Francoforte
s.M. 1949, p. 18).

123 Come spesso, anche qui Heidegger si affida a un gioco di termini che & impossibile a rendere in italiano: «Wenn kein
Dasein existiert, ist auch keine Welt ““da”» (Sein und Zeit, § 69 c; p. 365).

124 Cfr. KANT, Kritik der reinen Vernunft, VVorrede zur zweiten Aufl.; ed. Meiner, Amburgo 1956, pp. 33 ss.

125 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit cit., p. 366.



126 «Begriindung der Metaphysik ist ein Fragen nach dem Menschen, d.h. Anthropologie» (M. HEIDEGGER, Kant und
das Problem der Metaphysik, 8 36, ed. 2, Francoforte s.M. 1951, p. 186). Contesta questa piega antropologica e
mantiene I’opposizione fra il trascendentale classico e quello kantiano, un maestro dell’ermeneutica kantiana: H.
HEIMSOETH, Transzendentale Dialektik, Ein Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, IV Teil, Berlino-New
York 1971, p. 809.

127 La questione sull’essenza del trascendentale antico e moderno, e problemi annessi; & del tutto ignorata nella
sbrigativa esposizione di P. MARIOTTI: Tomismo, realismo critico, ermeneutica, «Proteus», 8, 1972, pp. 183 ss. Con
questo metodo non é difficile eludere —come abbiamo mostrato in Rahner— ogni elementare criterio scientifico e
abbandonarsi agli accostamenti piu cervellotici e aberranti. Contiamo di tornare presto sull’argomento. Se Rahner non
avesse avuto, come sembra, I’appoggio di una parte notevole dell’episcopato tedesco, tutto sarebbe finito in una bolla di

sapone.

128 Un tentativo, fallace anch’esso a nostro avviso, di collegare il trascendentale kantiano con quello tomistico, non piu
su base gnoseologico-idealistica, come quella di Rahner e dei maréchaliani, ma metafisica, € stato proposto con la
ripresa della dottrina scolastica della relatio trascendentalis: essa si fonda sulla priorita dell’unum (pitagorico,
platonico, leibniziano...) sull’ens, nella fondazione del trascendentale (G. MARTIN, Immanuel Kant, Ontologie und
Wissenschaftslehre, ed. 1, Colonia 1951; ed. 4, Berlino 1969. Cfr. la nostra nota critica in «Rassegna di letteratura
tomistica», 1V, 1972, nr. 756, pp. 338-345). Ma la relatio trascendentalis, su cui poggia la costruzione del Martin,

proviene da Scoto e Occam, cioe dal formalismo antitomistico che arriva fino a Kant-Heidegger-Rahner.
129 Cfr. GW! 79, 161 ss.; GW? 129, 232 ss.; HW' 123 s., HW? 122

130 «Der grundsétzlich erste Ansatzpunkt fiir ein metaphysisch richtiges Verstandnis dessen, was Erkenntnis ist, muss
vielmehr darin gesehen werden, dass Sein von sich aus Erkennen und Erkanntheit ist, dass Sein Beisichsein ist» (GW"
42, GW? 83; HW!' 55, HW? 59).

B | "interpolazione appare in ambedue le edizioni di GW 42 e 83 e HW 55 senza che nessuno fra i fautori ed i critici, a

quanto mi consta, I’abbia finora segnalata.

32 VEpi. me.n ga.r tw/n a;neu u[lhj to. auvto, evsti to. noou/n kai. to.
noou,menon h~ evpisth,mh h™ gewrhtikh. kai. to. ou[twj evpisthto.n to. auvto,
evstin (De anima, I, 4, 430 a 2-3). La traduzione letterale non presenta difficolta: «In his quae sunt sine materia
idem est intelligens et id quod intelligitur; scientia speculativa et sic scibile idem est». Manca quindi il perfecto del

testo tomistico in cui & inciampato Rahner.

133 Cosi la versione latina riportata nell’ed. Pirotta del commento tomistico al De anima (Torino 1925, p. 236). Meglio
san Tommaso nel corso del commento: «Intellectum in actu et intelligens in actu, sunt unum» (n. 724). Sull’incidente di
perfectio, si veda I’Excursus.

B34 11 supra dixit rimanda certamente non tanto a De anima I1I, 2 (come fa supporre I’ed. Pirotta) ma alla dottrina del

conoscere in generale come e[teron ge,noj avlloiw,sewj dall’alterazione naturale nel senso precisamente di
recezione-attuazione ossia come incremento perfettivo del soggetto in sé e nell’atto: eivj auvto. ga.r h~
evpi,dosij kai. eivj evntele,ceian (De anima, Il, 5 417 b 6-7. Cfr. al riguardo: C. FABRO, Percezione

e pensiero, ed. 2, Brescia 1962, pp. 48 ss.).

135 GwW! 42, GW? 83.



3% De anima, 111, 8, 431b 29.
B7S. Th. 1,76, 2 ad 4.

138 GW?83.

139 HW! 55 5., HW? 60.

140 5j citano: S. Th. I, 87, 1 ad 3; C. Gent. 1, 98 (probabilmente & stato il perfectio di questo testo a scivolare nel textus

princeps dell’equivoco di Rahner al posto di perfecto).
1 Cfr. il testo gia citato sopra: De anima, 11, 430 a 3.

1%2'5 Th. I, 87, 1 ad 3. Il rimando & all’ad 2, che aveva chiarito la radice ontologica della differenza tra I’intelletto
angelico e quello umano: «Essentia angeli est sicut actus in genere intelligibilium, et ideo se habet et ut intellectus, et ut
intellectum. Unde angelus suam essentiam per seipsum apprehendit. Non autem intellectus humanus, qui vel est omnino
in potentia respectu intelligibilium, sicut intellectus possibilis; vel est actus intelligibilium quae abstrahuntur a

phantasmatibus, sicut intellectus agens».

143 C. Gent. 11, 98 Amplius (Leon. minor 223 a).
144 HW? 60.

5 Lect. 1, n. 280.

146 Ed. Cathala, p. 98 a.

"7 C. Gent. 11, 99.

148 |_*uomo in quanto & composto di anima (spirito) e di corpo, ha per proprio oggetto le essenze delle cose materiali che
non sono intelligibilia actu ma solo in potentia. L’anima stessa, essendo forma sostanziale del corpo, non e né
direttamente intelligibile né immediatamente intelligente: intende le cose materiali mediante I’intelletto agente e
possibile, conosce se stessa mediante la riflessione sui suoi atti ed oggetti, gli spiriti puri e Dio soprattutto mediante
I’analogia (cfr. S. Th. I, 84-88). Il conoscere umano si svolge percio in un intreccio di mediazioni, sia quanto alle facolta
(sensibilita, intelletto, volonta...), sia quanto agli oggetti (oggetti materiali, atti e stati di coscienza, realta superiori...),

che ¢ del tutto eliminato nell’analitica rahneriana.

149 Avicenna, Metaph. IX, 4; De causis, § 7.

150 De causis, 9: «Omnis intelligentia est plena formis» (ed. Bardenhewer, Friburgo i.Br. 1882, p. 173, 18).
1 san Tommaso prende questa obiezione da Aristotele (dictum Philosophi: Metaph. I1X, 5, 1075 a 2 ss.).
152 Cfr. De anima, ll, 4, 430 a 2-4.

153 Quindi né dell’angelo, né dell’'uomo, né di nessuna creatura... si puo dire che la sostanza & identica all’operazione,
perché in ogni creatura I’essenza é distinta realmente dall’esse (cfr. S. Th. I, 54, aa. 1-2).

B4 Cfr. S. Th. 1, 76, 1.

155 GW' 102 e 145, GW? 158 e 213.

%0 GW' 173, GW? 247,

157 GW! 116, nota 92, GW? 175, nota 6: anche il testo ora citato di HW* 83 s., HW? 85.



158 Metaph. 1X, 8, 1049 b 10 ss.

159 In VII Metaph. lect. 2, n. 1304.

10 GW! 43, GW? 84.

1615 Th. 1,89, 7 ad 3.

162 GW' 126, nota 128, GW? 18, nota 43.
163 GW! 144 s., nota 167, GW? 212 s., nota 12.
164 HW! 52, HW? 56.

1%5.C. Gent. I, 18.

1% Ibid., Amplius.

187 De pot. VII, 1.

168 GW! 122, nota 112, GW? 183, nota 27.
169 GW! 213, GW? 298.

170 «Wenn also die Freiheit des Geistes nur ein anderer Titel fiir die Moglichkeit des Vorgriffs auf das Sein im Ganzen

ist, und anderseits dieser Vorgriff nur die Bewusstheit des Wesens des Geistes ist, kraft dessen er auf sein eigenes Ziel
vorspringt und in diesem Sprung die Sinnlichkeit Uberspringend erwirkt und durch diese Weise des Entspringenlassens
der Sinnlichkeit nicht selber sinnlich wird, sondern selbst ““abstrakt” und zu sich selbst zurlckkehrend bleibt, dann
kann auch gesagt werden, dass die Mdglichkeit der abstractio und der reditio completa in der Freiheit des Geistes
griindet» (GW* 214 s., GW? 299). Questo testo fa a pari col testo hegeliano di Glauben und Wissen che abbiamo posto
all’inizio come testo-guida. Esso richiama soprattutto la posizione del «maestro» di Rahner: «L’essenza della verita é la
liberta» (Das Wesen der Wahrheit ist die Freiheit. Cfr. M. HEIDEGGER, Vom Wesen der Wahrheit, ed. 2, Francoforte
s.M. 1949, p. 12).

171 Cfr. GW*! 181 ss., GW? 258 ss.; anche HW* 176 ss., HW? 173 ss.
172 oWt 41, GW? 82.

173 C. Gent. Il, 98, Item, n. 1845. San Tommaso supera la difficolta ricorrendo a un altro testo di Aristotele, che gia

conosciamo, cioe «...quia intellectus in actu est intellectum in actu» (De anima, 111, 4, 430 a 3-4; 5, 430 a 19-20).
4 C. Gent. IV, 11.

175 C. Gent. 1V, 11 (Leon. minor 446 b, Taur. 111, nn. 3472-3473). Piu concisa & la dimostrazione nella S. Th. 1, 54, 2.
Cfr. anche: Quodl. X, g. Ill, a. 5 (cfr. C. FABRO, Participation et causalité cit., pp. 397 ss.; ed. it. pp. 372 ss.).

1765 Th. I, 54, 1. 1l Sed contra ha lo stesso argomento in forma introduttiva: «Plus differt actio rei a substantia eius,
guam ipsum esse eius. Sed nullius creati esse est eius substantia. Hoc enim solius Dei proprium est». Cfr. De spir.
creat. 11, con riguardo alla distinzione delle potenze dell’anima; sulla pienezza intensiva della conoscenza divina per

essenza, cfr. il mirabile capitolo 13, De subst. sep.

Y7 Cfr. Quodl. X, . 11, a. 5. Piu sviluppato in De spir. creat. 11.



8.5 Th. I, 54, 3. Cfr. in forma piu concisa: ibid. 79, 2. Nelle prime opere manca il riferimento esplicito al fondamento
della distinzione di essenza ed esse; cfr. In | Sent. 3, IV, 2 (in Quodl. X, g. Ill, a. 5 si legge il ricorso al fondamento
della distinzione fra I’esse e I’operazione: «In nulla enim substantia creata est idem esse et operatio: hoc enim solius
Dei est. Essentia vero est essendi principium, potentia vero operationis. Ergo, cum ab uno naturaliter non sit nisi unum,

nulla substantia, nisi divina, est sua potentia»).

L espressione piu densa della dottrina definitiva € in De spir. creat. 11, Primo: «Impossibile est quod alicuius
substantiae creatae, sua essentia sit sua potentia operativa. Manifestum est enim quod diversi actus diversorum sunt;
semper enim actus proportionatur ei cuius est actus. Sicut autem ipsum esse est actualitas quaedam essentiae, ita
operari est actualitas operativae potentiae seu virtutis. Secundum enim hoc, utrumgue eorum est in actu: essentia
quidem secundum esse, potentia vero secundum operari. Unde, cum in nulla creatura suum operari sit suum esse, sed
hoc sit proprium solius Dei, sequitur quod nullius creaturae operativa potentia sit eius essentia; sed solius Dei

proprium est ut sua essentia sit sua potentia» (ed. Keeler, p. 141, 6).

9 E il titolo del § 3 del c. Il dedicato alla sensibilita: Die apriorischen Strukturen der Sinnlichkeit (GW* 63, GW? 110).
1% Fr. B8, 35-38.

¥ GW' 63, GW? 110.

182 Era questa la posizione di alcuni averroisti medievali, la cui discussione si & trascinata fino all’Umanesimo (cfr. la
confutazione di san Tommaso: S. Th. I, 79, 3 ad 1; Q. De anima, a. 4 ad 5). La dottrina dell’apriorita di tempo e spazio
riprende, trasfigurata dal principio trascendentale, la stessa dottrina: tempo e spazio ricevono si la materia dai sensi ma
per operare I’unificazione della continuita e permanenza mediante la imaginatio quale transzendentale
Einbildungskraft.

183 Sj pud dire che Rahner ritorna, nel nuovo clima epistemologico del pensiero moderno, alla posizione che I’ultimo
san Tommaso rimprovera ad Avicebron, ossia di mettere la materia a fondamento del reale: «...quod tam ab opinione
Platonis quam Aristotelis discordat» (De subst. sep. 5; ed. Leonina, Roma 1969, fol. 48 b; I’osservazione & ripetuta piu
sotto: 9, fol. 56 a). L’indicazione-accostamento meriterebbe un approfondimento, ma avremo occasione piu avanti di

tornarci sopra.

184 GW! 63, GW? 110. Piu avanti Rahner crede di poter identificare I’apriori trascendentale della sensibilita con la
dottrina tomistica dell’oggetto formale della sensibilita (GW* 76, GW? 125), ma invano: il trascendentale & «principio di
sintesi» del molteplice dato, mentre I’oggetto formale e qualitativo differenziale e ha il riscontro materiale nella
struttura proporzionata dell’organo corrispondente (I’occhio per la vista, ecc.). Analogamente per i sensi interni: & pura
invenzione di Rahner che i sensibilia communia siano I’oggetto proprio della imaginatio «in erster und urspiinglicher
Weise und damit die Sinnlichkeit iiberhaupt» (GW* 77, GW? 127).

185 Aristotele definisce il moto (ki , nhsi j): «Actus entis in potentia in quantum huiusmodi» (Phys. 111, 1, 200 a 11).
186 Cfr. Metaph. XI, 12, 1068 a 8 ss.; Comm. in h.l. lect. 12, n. 2376.
187 Cfr. In X11 Metaph. lect. 2, n. 2433.

188 San Tommaso & categorico: «Cum dicitur aliquid ex nihilo fieri, haec praepositio ex non designat causam
materialem, sed ordinem tantum; sicut cum dicitur, ex mane fit meridies, idest, post mane fit meridies. Sed

intelligendum est quod haec praepositio ex potest includere negationem importatam in hoc quod dico nihil, vel includi



ab ea. Si primo modo, tunc ordo remanet affirmatus, et ostenditur ordo eius, quod est ad non esse praecedens. Si vero
negatio includat praepositionem, tunc ordo negatur, et est sensus, fit ex nihilo, idest non fit ex aliquo; sicut si dicatur,
iste loquitur de nihilo, quia non loquitur de aliquo. Et utroque modo verificatur, cum dicitur ex nihilo aliquid fieri. Sed
primo modo, haec praepositio ex importat ordinem, ut dictum est: secundo modo, importat habitudinem causae

materialis, quae negatur» (S. Th. I, 45, 1 ad 3; cfr. anche ad 2 e i testi paralleli).
89 GW!' 64, GW? 111 s.

% In Iib. I De anima, lect. 10, nn. 157-160. Rahner non accenna a questo né ai testi similari che affermano nettamente il
carattere «spirituale», nella sfera ontica (non metafisica), dell’assimilazione intenzionale del sentire in opposizione ai
processi naturali della vita vegetativa. Un testo tomistico fra i pit completi € De pot. V, 8. Per altri testi, cfr.: C. FABRO,

Percezione e pensiero cit., p. 67.
%310 1ib. 111 De anima, lect. 12, n. 766.
192 GW! 64 nota 41, GW? 111 s. nota 5.

198 Rahner si attacca (ivi), per cavarsela, alle espressioni di san Tommaso che «sensus est virtus passiva ipsius organi»
(S. Th. I, 85, 2 ad 3), «cognitio sensus exterioris perficitur per solam immutationem sensus a sensibili» (Quodl. V, a. 9
ad 2) e simili. Ora la prima espressione e ovvia: a differenza delle potenze vegetative che sono attive cioé produttive, il
senso (e anche I’intelletto stesso!) non produce ma riceve in sé I’oggetto in senso proprio (mediante la specie). La
seconda espressione & altrettanto fondamentale per il realismo tomistico in quanto i sensi esterni non hanno alcuna
species expressa, ma la sensazione termina direttamente alla realta estramentale. Si tratta di un pati perfettivo, cioe
come actus perfecti e non actus imperfecti. (Rahner, che da in apertura di nota la formula esatta, poi perd scrive actus

imperfectus!).

194 Rahner sembra (finalmente!) voler ammettere che questa sua interpretazione non collima con la posizione di san
Tommaso, il difetto pero (Mangel) —anche se non & molto rilevante (erheblich!)- e tutto da parte di san Tommaso:
«Diese Charakterisierung der Eigenart der Sinnlichkeit ist jedoch bei Thomas nicht ausdriicklich genug durchgefiihrt»
(GW" 65, GW? 113). L’errore fondamentale di Rahner si vede anche nell’affermazione che «...spazio e tempo come
sensibilia communia caratterizzano nella prima e originaria maniera la imaginatio e quindi la sensibilita in generale»
(GW' 77, GW? 127). Nient’affatto. | sensibili comuni sono sensibilia per se e percid appresi direttamente e
concomitanter ai sensibili propri; essi poi vengono raccolti nel senso comune, che non va identificato affatto con la
imaginatio, come sembra fare Rahner (GW" 76 lin. 8, GW? 125 10 dal basso) e «conservati» alla fine nella imaginatio
(cfr. S. Th. I, 78, 4). San Tommaso percid pud ben affermare, nel testo citato anche da Rahner (GW" 74, GW? 123):
«Magnitudo motus et tempus, secundum quod sunt in phantasmate, comprehenduntur et cognoscuntur per sensum
communem» (In lib. De mem. et rem. lect. 2, n. 319): perd sono prima appresi dai sensi interni e per questo si dicono

«comuni a tutti» (cfr.: to. de. koino.n pasw/n: De anima, Il, 6, 418 a 10).
% GW' 65 5., GW? 113 s.
19 GW" 65 n. 43.

97 La coerenza cioé di fare della sensibilitd un actus materiae, di identificare la quantita con la realta spaziale (das
Raumliche: GW* 67, GW? 115). Tutto questo parlare e ripetersi del Rahner attesta il suo errore ermeneutico iniziale:
anche se si pud ammettere che i sensibili comuni —ma non & questa la nozione di sensibile «comune» nell’aristotelismo

tomistico— sottendono la quantita e I’estensione dei corpi (soprattutto per via degli stimoli che devono avere una certa



grandezza e continuita), i sensibili comuni (e quindi la quantita) sono (e vanno detti) sensibilia per se e non forme a
priori. Quella di Rahner & la concezione di Kant e non di san Tommaso, com’e di origine kantiana il Vorgriff che qui

Rahner annuncia espressamente.

8 GW' 70's., GW? 118ss.

199 Cfr. lo stesso Rahner: GW" 70 e note 65-68, GW? 118 s.
200 GW! 75, GW? 124.

201 Cfr. GW! 41, GW? 81; HW" 50 s., HW? 55 s. Il principio di siffatta identita & affermato fin dall’inizio come il
«...Grundsatz thomistischer Metaphysik von der Identitét des aktuellen Erkennens mit dem Erkannten» (GW" 11 nota
11, GW? 39 nota 8 dove, in polemica con Hufnagel, R. nega nel tomismo ogni intuitus intellectivus poiché I’intuizione &

riservata al senso).

202 Hw! 50, HW? 55. Mediante questo concetto di Beisichsein, indicato come carattere fondamentale dell’essere (in
quanto identico al conoscere), Rahner interpreta nientemeno la distinzione tomistica di intelletto agente e possibile:
«Das Beisichsein als Beisichselbersein und das Beisichselbersein als Gegen-anderes-gestellt-Sein machen die eine
Grundverfassung des menschlichen Intellekts in dieser Doppelheit aus, die in den thomistischen Begriffen von
intellectus agens und intellectus possibilis zur Geltung kommt, wenn auch jeder dieser beiden Titel die ganze
Grundverfassung unter verschiedener Riicksicht ausdriickt» (GW* 91 s., GW? 144 s.). Ma oltre il contatto materiale dei
corpi c’e il contatto spirituale proprio della vita spirituale, dove san Tommaso espressamente, checché dica Rahner,
riprende lo 3i1gga,nein della metafisica aristotelica (1072 b 20-22) per caratterizzare il conoscere nel suo
compimento come attingere (cfr. p. es. S. Th. I-1l, 3, 7 ad 3 e a. 8; Quodl. X, a. 17. -Cfr. C. FABRO, La nozione

metafisica di partecipazione cit., pp. 325 s.).
23 GW" 41, GW? 80 s.

204 Cfr. Kritik der reinen Vernunft, Elementarlehre, P. 11, § 12, B 113 s. Sembra acquisito dallo stesso testo kantiano che
questo paragrafo, nel quale Kant distingue il suo trascendentale da quello della metafisica classica, «...gegen der
Wolffschen Schule richtet» (H. LEISEGANG, Ueber die Behandlung des scholastischen Satzes: «Quodlibet ens est unum,
verum, bonum seu perfectums, und seine Bedeutung in Kants Kritik der reinen Vernunft, «Kantstudien», XX [4], 1915,
p. 404. Cfr. ora spec. G. MARTIN, Immanuel Kant, Ontologie und Wissenschaftslehre, ed. 2, Berlino 1969, spec. pp. 123
ss. e la nota 14 a pp. 317 s.). Per un confronto fra il trascendentale tomistico e quello kantiano-heideggeriano, cfr. C.
FABRO, The Transcendentality of «Ens-esse» and the Ground of Metaphysics, in «Intern. Philos. Quart.», VI, 1966, pp.

389 ss., rist. nel vol. Tomismo e pensiero moderno, Roma 1969, pp. 319 ss.
205 Nel testo: Hinordnung, Hingeordnetheit.

206 L\ 53, HW? 58. Cfr. C. Gent, |1, 98. La citazione rahneriana & presa in senso completamente avulso dal contesto. Il
contesto, come si € visto, tratta del modo come le sostanze separate possono conoscersi I’una con I’altra, non per
essentiam (che compete solo a Dio) ma per similitudinem ossia mediante la specie intelligibile: solo Dio, perché ¢ la

pienezza dell’essere e causa di ogni cosa, conosce tutte le cose per essentiam suam.

207 «Das Wesen des Seins ist Erkennen und Erkanntsein in einer urspriinglichen Einheit, die wir das (wissende) Bei-
sich-sein des Seins nennen. Oder wenn wir dasselbe mit einem in der heutigen Philosophie schon gebrauchten Wort

sagen wollen: Das Sein der Seienden ist an sich selbst gelichtet. Sein “ist”” von sich selbst her Gelichtetheit» (HW" 52,



HW? 57). E a proposito di questo principio che lascia con il fiato sospeso che Rahner, come si & visto, cita ex abrupto:

«Non enim plura secundum se uniuntur», e punto fermo.
208 HW! 53, HW? 57 s.

209 || testo, che Rahner presenta in due tronconi separati, costituisce un unico periodo preso dal prologo del commento
tomistico alla Metafisica (ed. Cathala, p. 2%). San Tommaso ha p. es. fra le altre (sopra citate) la formula, di immediata
derivazione aristotelica: «Intelligibile est propria perfectio intellectus: unde intellectus in actu et intelligibile in actu
sunt unum» (C. Gent. 11, 55, Amplius®; ed. cit. 149 a. Cfr. Aristotele, De anima, 111, 4, 430 a 1 ss.).

210 Wt 54, HW? 58 s.

211 E questo & vero, ma in un senso esattamente opposto a quello di Rahner, per il quale I’esistente reale & anzitutto e

soprattutto il conoscente in atto, come si € visto.

212 GW! 11 nota 13, GW? 39 s. nota 8.

213 «Erkennbarkeit im allgemeinen ist dar Sein einer Sache, insofern sie von sich aus irgendeiner Erkenntnis offen steht,

von sich aus in die Identitatszone von Sein und Erkennen zu stehen kommen kann» (GW* 93, GW? 147). Rahner applica

il principio della Seinsmachtigkeit als intentio anche alla conoscenza sensibile (GW* 271, GW? 371 s.).

214 «Das Erkenntnisvermégen bestimmt a priori, was ihm Gegenstand sein konne; der Gegenstand enthlt ein

vorgangiges Gesetz dariiber, von wem er erkannt werden kénne» (GW* 18, GW? 49).

215 «Der Vorgriff geht als solcher nicht auf einen Gegenstand. Er ist ja seinem Wesen nach eine der Bedingungen der
Mdglichkeit einer gegenstandlichen Erkenntnis. Jeder vorgestellte Gegenstand menschlicher Erkenntnis (d.h. einer
Erkenntnis in der Form eines Wissens von etwas Uber etwas, welche Form jedes Urteil bezeugt) ist selbst nur in einem
Vorgriff erfassbar» (GW" 99, GW? 154). Nella ed. 2 I’ultima sezione del § 5 porta il titolo significativo: Intellectus
agens als «Vorgriff» (GW? 153). Sul concetto di Vorgriff-excessus, cfr. § 5 (GW" 101 ss., GW? 156 s5.).

218 | a posizione stessa di tale Ansich e I’espressione Sein fiir Anderes sembrano derivare dall’analisi hegeliana
dell’autocoscienza (Selbstbewusstsein): «...dies Ansich ergibt sich als eine Weise, wie er [Verstand] nur fir ein anderes
ist». E un po’ piu sotto la formula piu completa: «Das Ansich ist das Bewusstsein; es ist ebenso dasjenige, flir welches
ein Anderes (das Ansich) ist; und es ist fiir es, dass das Ansich des Gegenstandes und das Sein desselben fir ein
anderes dasselbe ist» (HEGEL, Phédnomenologie des Geistes, B. 1V; ed. Jo. Hoffmeister, Lipsia 1937, pp. 133 s.).

27 In 11 Metaph. lect. 2, n. 298.

218 GW* 110, GW? 167 s.; GW" 110 nota 72, GW? 168 nota 29. Su questo cfr. anche un po’ pil sotto: GW* 120 ss.,
GW? 180 ss. Rahner arriva anche a sfiorare Iimportanza della distinzione reale di essenza ed esse, che per san
Tommaso sono da concepire precisamente come potenza ed atto in linea entis (GW" 112 nota 81, GW? 170 nota 38), ma
senza avvertire minimamente che essa costituisce la soluzione della Diremtion fondamentale del plesso di ens-esse e

dell’opposizione di finito e infinito, creatura e creatore.
29 GW! 114, GW? 170.
220 GW! 120, GW? 181.

221 GW* 122, GW? 183.



222 GW! 127 ss., GW? 189 ss.: al Vorgriff sono dedicati i §§ 5-7 che trattano dello Excessus, un termine dionisiano usato

qui completametne a sproposito e, come il solito, fuori contesto come diremo nello Excursus, 1V.
23 GW" 131, GW? 195,

2245 Th. 1, 84, 7 ad 3 (cfr. GW" 285 ss., GW? 392 s5.).

25 GW" 289 s., GW? 397.

226 «Insofern er aber diese Vorstellung des metaphysischen “Gegenstandes™ selbst wieder durch einen Vorgriff moglich
macht, der Vorgriff aber immer schon das Vorgestellte negiert, negiert der Mensch schon immer durch diesen
urteilenden Vorgriff die Einschrankung des esse auf ens mobile» (GW* 290, GW? 398). Il testo & di importanza capitale
per afferrare il significato della deduzione rahneriana, la quale vuole superare Kant all’interno di Kant, ossia passare
dall’apriori come principio formale oggettivante (Vorgriff) all’apprensione-posizione dell’apriori come oggetto: il Sein
a cui si volge il Vorgriff. Un circolo senza via d’uscita.

221 GW* 294, GW? 403.
228 GW2 404.

229 | a formula del De causis fa parte della Prop. 11 ed & applicata all’anima mundi: «Esse quod est post aeternitatem et
supra tempus, anima, quoniam est in orizonte aeternitatis inferius et supra tempus» (ed. Bardenhewer, p. 165, Il. 7-9).
Si tratta quindi per il neoplatonico De causis dell’anima mundi, di cui nella Prop. VIII si dice che & orizon naturae e che
continet naturam come la «intelligentia continet animam» e sopra I’intelligenza c’e la Causa prima (Bonitas pura)
«...quoniam est creans omnes res» (ed. cit., p. 172, 1. 20 ss.; p. 173, 1. 3). Il contesto (ct.: «anima est supra tempus»)
non sembra allora propriamente favorevole alla prospettiva del Geist in Welt!

2205 Th. I, 75, presentazione della questione. Il testo vale per I’ultima determinazione della natura dell’anima, poiché la
determinazione fondamentale era stata gia mirabilmente sistemata, sia pure con oscurita e lacune, da Aristotele nel De
anima che san Tommaso ha commentato da pari suo e sempre seguito (e difeso: cfr. De unitate intellectus) nelle sue

opere.
21 GW! 296, GW? 407.

232 Rahner, in questo contesto, riconosce con ragione che Heidegger & il «termine logico» di Kant che sta contro
I’idealismo tedesco (HW" 81. La dichiarazione manca, mi sembra, in HW?).

28 Hw! 81, HW? 83. Rahner sostiene che questo procedimento non & una prova di Dio a priori, come quella di

Agostino, Anselmo o Leibniz (p. 82).

2% «Die Bejahung der realen Endlichkeit eines Seienden fordert als Bedingung ihrer Méglichkeit die Bejahung der
Existenz eines esse absolutum, die implizite schon geschieht in dem Vorgriff auf Sein berhaupt, durch den die
Begrenzung des endlichen Seienden allererst als solche erkannt wird» (HW* 83; HW? 84 ha Bejahung in corsivo).

2% «...weil das Sein selbst im Wesen endlich ist» (Was ist Metaphysik?, ed. 5, p. 35). Cio & stato ribadito con fermezza

dallo stesso Heidegger, che Rahner ha chiamato (come vedremo) «l’unico suo maestro», con la formula della
reciprocita di Sein e Seiende: «...das Sein nie west ohne das Seiende» (Op. cit., Nachwort, ed. 5, Francoforte s.M. 1949,
p. 41. Cfr. al riguardo: C. FABRO, Dall’essere all’esistente, ed. 2, p. 379). Tale reciprocita di Sein-Seiende non & che la

conseguenza della reciprocita ultima di essere-nulla (cfr. HEIDEGGER, Vom Wesen des Grundes, Vorwort, ed. 3,



Francoforte s.M. 1949, p. 5. Cfr. p. 39, nota 59), corrispondente alla reciprocita di senso-intelletto sostenuta da Rahner

che perad rifiuta il nulla heideggeriano.
235 Cfr. HW" 42 ss., HW? 47 ss.; GW" 48 ss., GW? 91 ss.

27 «Sein ist offenbar kein reales Pradikat, d.i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem Begriffe eines Dinges
hinzukommen kénne. Es ist bloss die Position eines Dinges, oder gewisser Bestimmungen an sich selbst. Im logischen
Gebrauche ist es lediglich die Copula eines Urteils» (KANT, Kritik der reinen Vernunft, Elementarlehre, Il. Teil, 2.
Abt., 2. Buch, 3. Hauptstiick, A 599, B 627).

28 | o afferma implicitamente lo stesso Rahner quando dichiara che I’intelletto possibile, grazie all’attivita
dell’intelletto agente, produce il suo oggetto «...aus einem nur sinnlich Gegebenen» (GW* 202, GW? 285).

2% Questo & evidentemente anche il senso dell’espressione heideggeriana di (das) Sein im Ganzen (I’essere nel tutto)

che inizia e accompagna sempre la ricerca di Rahner (cfr. GW" 35 ss., GW? 69 ss.) e costituisce I’altro polo del
cominciamento: il primo € I’'uomo stesso con il suo Begierde o impulso a (conoscere) I’essere. Il Sein im Ganzen
esprime percio, e altro non puo essere, che la prospettiva del mondo nel quale si afferma con necessita la costitutiva
problematicita dell’essere (Fragbarkeit des Seins: GW* 41, GW? 81). Come implicata nel Vorgriff auf das esse il Sein
im Ganzen & implicito in ogni atto di conoscere come il suo scopo ultimo (GW* 205, GW? 287 s.).

240 «Damit hat sich der excessus auf das esse schlechthin als der wesentliche und einzige metaphysische Ausdruck der

inneren Natur des intellectus agens ergeben» (GW* 149, GW? 218).

241 Cfr. Aristotele, De anima, 111, 5, 430 a 15: 0~ de. tw/| pa,nta poiei/n w j e[xij tij( oi=on
to. fw/j.

22 «Das Sichtbarsein ist natiirlich in unserem. Fall das Bewusstsein» (GW* 150, GW? 219).

243 Rahner (GW" 150, GW? 219) cita rispettivamente: S. Th. 1, 75, 2 corp. e ad 2; De ver. I, 6 ad 3; cfr. De spir. creat.
10 ad 15; S. Th. 1, 76, 1 (in GW" ad 1 corretto in GW?). Orbene, anche queste citazioni risultano una frode ermeneutica,
poiché I’ Angelico non parla della coscienza ma dell’anima come principio sostanziale e indica I’intellectus agens come

principium al quale appartiene facere species (De spir. creat. 10 ad 15), ossia cogliere I’universale.

244 Mitwissen («cum-scientia») traduce giustamente L. ScHUTz, Thomas Lexikon cit., s.v., p. 156. Precisamente
«...conscientia importat applicationem scientiae ad aliquid»... la quale «fit per aliquem actum» (S. Th. I, 79, 13).
Quindi la coscienza non ¢ un atto trascendentale fondante come il Bewusstsein moderno, ma fondato sull’essere e sulla

realta sia dell’oggetto come del soggetto.

255 Th. I, 5, 2. E stupendamente nel tardo commento al De causis: «Illud quod primo acquiritur ab intellectu est ens et
id in quo non invenitur ratio entis non est capibile ab intellectu» (De causis, 6, Saffrey 47, 11. 5-6; Pera, n. 175, p. 47.
Questo testo e stato da noi scelto come motto della dissertazione dottorale: La nozione metafisica di partecipazione
secondo S. Tommaso d’Aquino, ed. 1, Milano 1939, citata nella ed. 2, 1950 [ed. 3, 1963] in GW? 16 nota 1).

246 GW! 144 s. nota 167, GW? 212 nota 12.

247 HW! 72, HW? manca.



28 Rahner usa proprio il termine Abhebung, «levar via», nel senso di «distaccare». Come correttivo a questa
deformazione radicale dell’astrazione tomistica; si veda lo studio sempre utile di F.A. BLANCHE, La théorie de
I"abstraction chez S. Thomas d’Aquin, Mélanges Thomistes, Parigi 1934, pp. 237 ss.

249 GW! 83, GW? 134.

apeas =

0 |nfatti la sensibilita in questo senso é indicata come praesentia mundi (GW* 47, GW? 90).
2L GW! 47, GW? 90.

%2 GW! 80, GW? 129. In questo senso, con una terminologia inattesa e sorprendente, Rahner qualifica il conoscere

proprio del pensiero: oppositio mundi (GW* 47, GW? 90).

253 |nfatti il capitolo dedicato alla abstractio ha per § 1: Die Frage: reditio subjecti in seipsum (GW" 79; HW? da GW?
192 ma € uno shaglio di stampa per 129 ss.) e si conclude in modo paradigmatico col § 10: Die abstractio als reditio
completa (GW" 161, GW? 232).

254 Nellarticolarsi antitetico di essere-con-sé e di essere-contro-altro Rahner vede il significato della distinzione
aristotelica di intelletto agente e possibile (cfr. GW" 91's., GW? 144 s.).

255 Cfr. per una prima analisi dei testi tomistici: J. WEBERT, «Reflexio», Etude sur les operations réflexives dans la

psychologie de Saint Thomas d’Aquin, Mélanges Mandonnet, Parigi 1930, |, pp. 285-325.
%6 GW!, 161 ss., GW? 233.
%7 GW! 162, GW? 235.

258 Rahner come al solito, cita a questo proposito un mozzicone di testo tomistico (S. Th. I, 14, 2 ad 1) il quale, letto
integralmente nel suo contesto metafisico, come vedremo, & contro tutta la sua ermeneutica (GW* 162, GW? 235).

29 GW! 164, GW? 236 s.

260 GW! 167, GW? 241. Rahner in tutta quest’esposizione della reditio si appoggia alla gnoseologia tomistica della
species (intentionalis) che informa la facolta conoscitiva: ma questa dottrina tomistica presuppone da una parte
I’ilemorfismo aristotelico e dall’altra il principio classico della conoscenza come «assimilazione» formale (fieri aliud in
quantum aliud), I’uno e I"altro estranei e inassimilabili all’immanentismo di Rahner (cfr. GW* 166, GW? 239). Per lui la
species intelligibilis nel senso piu stretto esprime la «realta dello spirito», la quale (nientemena!) «...dal punto di vista
intellettuale non pud diventare cosciente» (GW" 167, GW? 241)! San Tommaso chiama invece il verbum, che & termine

immanente, species expressa, intentio intellecta, cioé presente all’intelletto e all’anima (cfr. C. Gent. IV, 11).

281 *origine di questa forma di reditio & certamente derivata ancora dal concetto hegeliano dell’autocoscienza perfino
nella terminologia: «Aber in der Tat ist das Selbstbewusstsein die Reflexion aus dem Sein der sinnlichen und
wahrgenommenen Welt und wesentlich die Riickkehr aus dem Anderssein» (Phanom. des Geistes, B. IV; ed. cit., p. 134.
Cfr. anche: Wiss. der Logik, 1. Buch, 2. Abschn., 1. Kap.; Lasson 11, 197 s.; Enzyklop. der philos. Wiss., § 112).

262 5an Tommaso infatti da il testo di Aristotele: «Intellectus intelligit seipsum sicut et alia» (S. Th. I, 87, 1 sed contra).
Il testo aristotelico & infatti molto drastico: kai. auvto.j $0~ nou/j% de. nohto,j evstin w[sper
ta. nohta, (Deanima, Ill, 4,430a2s.).



263 0. BARDENHEWER, Die pseudo-aristotelische Schrift «Ueber das reine Gute» bekannt unter dem Namen «Liber de
Causis», Friburgo i.Br. 1882, p. 177, Il. 6-19. A questo riguardo, cfr.: CL. VANSTEENKISTE, Il «Liber De Causis» negli
scritti di S. Tommaso, «Angelicum», 35, 1958, pp. 325 ss.

264 prop. 7, p. 170, 11. 25-26.

265 Cfr. Prop. 10.

26 p 175, 1. 26.
287 prop. 13.
28 p 176, 1. 13.

269p 177, 11. 15-16.
210 prop, 6, p. 170, 1. 7-9 e 11.

"L Ed. Pera, n. 299. -Proclo, che & la fonte diretta del De causis, parla di causalita esemplare attiva é passiva, ossia che
«...ogni anima € (contiene) tutte le cose, come esemplare (paradeigmatikw/j) le cose sensibili, come immagine
(eivkonikw/j) le cose intelligibili» (Elem. theol., prop. 195; ed. E.R. Dodds, Oxford 1933, p. 170, Il. 4-5. Cfr. il

commento a pp. 299 ss.).
San Tommaso si richiama infatti alle Proposizioni 15, 16, 43, 44, 83 e 186 di Proclo.
272 Pera, nn. 308-313.

2135 Th. I, 84, 6: Rahner cita questo testo per trarre la conclusione opposta, cioé per presentare il lumen intellectus als
apriorisches formales Element (GW" 56 s., GW? 100 s.). Per san Tommaso si tratterebbe di un apriori come principio
attivo (faciens intelligibilia) non formale cioé costitutivo. Sintomatica € la ob. 3 con I’affermazione esplicita di
spiritualismo: «Intellectualis cognitio se extendit ultra sensibilia; intelligimus enim quaedam quae sensu percipi non
possunt. Intellectualis ergo cognitio non derivatur a rebus sensibilibus». La risposta non respinge affatto
quest’affermazione: «Ad tertium dicendum quod sensitiva cognitio non est tota causa intellectualis cognitionis. Et ideo

non est mirum si intellectualis cognitio ultra sensitivam se extendit».

2% Seguo: S. Th. 1, 87, 1. La trattazione piul analitica si trova in: De ver. 10, 8 (cfr. C. FABRO, Percezione e pensiero cit,,

pp. 354 ss.). Rahner cita De anima, 15, che segue lo schema della S. Th.

215 | a stessa dialettica vale per la conoscenza degli abiti (speculativi e pratici) dell’anima, ossia la conoscenza
dell’esistenza «...fit per ipsam praesentiam habitus» ossia che ognuno «...percipit se habere habitum per hoc quod
percipit se producere actum proprium illius habitus» e cosi «ex hoc ipso quod est praesens actum causat, in quo statim

percipitur». La conoscenza invece formale dell’abito «...fit per studiosam inquisitionem» (S. Th. I, 87, 2).
%S.Th.1,87,3c.ead 1 et2.

2115 Th. I, 88, 2 ad 3. In questa positivita del concetto di spiritualitd san Tommaso vede perfino una convergenza di
sant’ Agostino con Aristotele: «Ex illa auctoritate Augustini haberi potest quod illud quod mens nostra de cognitione
incorporalium rerum accipere potest, per seipsam cognoscere possit. Et hoc adeo verum est, ut etiam apud philosophos
dicatur quod scientia de anima est principium quoddam ad cognoscendum substantias separatas. Per hoc enim quod
anima nostra cognoscit se ipsam, pertingit ad cognitionem aliqguam habendam de substantiis incorporeis, qualem eam

contingit habere: non quod simpliciter et perfecte eas cognoscat, cognoscendo seipsam» (S. Th. I, 88, 1 ad 1).



28 ). De anima, a. 15. La necessita dei phantasmata da parte dell’anima & ut obiecta (ad 3), perd non immediatamente

ma mediante I’illuminazione dell’intelletto agente (ad 8).

279 perché solo «in quest’ultimo caso»? Da tutta I’introduzione, che qui fa Rahner, si tratta dell’astrazione come tale, in

ogni caso.
280 Cosi si conclude il § 5 della Parte 11 di Geist in Welt (GW" 210, GW? 294).

281 | a trattazione analitica & in Geist in Welt, parte 11, § 6: Die Freiheit des Geistes (GW" 210 ss., GW? 294 ss.). Nella
ed. 2 sono stati introdotti due sottotitoli che esprimono le due tappe della deduzione trascendentale della liberta: 1.
Liberta come superamento della sensibilita nella sua origine dallo spirito; 2. La negazione come indice della liberta

dello spirito nel suo rimando alla sensibilita (il segno ontologico del «nulla).

82 | a distinzione, com’& noto, & fondamentale per san Tommaso che I’ha presa da san Giovanni Damasceno
(e, Ihsij( bou, Ihsij, De fide orth. 22). Essa caratterizza i due momenti o atti fondamentali del volere, quello
dell’aspirazione necessaria al bonum in communi, il fine; che e I’oggetto specificativo della volonta (come il verum
dell’intelletto), e quello della scelta libera, ossia di quanto € posto nelle mani del libero arbitrio nella «apertura
dell’esserex»: per dirla con Rahner, ma contro Rahner che ignora completamente anzi deve respingere questa (e qualsiasi

altra) distinzione in seno alla vita dello spirito.

28 sull”inserzione del Vorgriff nel dinamismo della liberta cfr. spec. HW* 127 ss., HW? 125 ss. In questo contesto si
leggono frasi altamente sconcertanti, p. es. che «...I’uomo ha il rapporto necessario di una posizione assoluta alla sua
esistenza finita, gettata (nel mondo)» e che «solo in questa necessita di un rapporto conoscente al non necessario c’é in
generale la trascendenza all’essere in sé trasparente e affermato come tale» (HW" 107, HW? 109).

284 Cfr. spec. M. HEIDEGGER, Nietzsche, Pfullingen 1961, spec. Bd. Il, pp. 467 ss. (Sein-Wirklichkeit-Willg;
Wirklichkeit als Wille —Kants Begriff des Seins). Ecco una formula categorica che pud aver ispirato da vicino Rahner:
«Das Wesen der Wahrheit enthillt sich als Freiheit» (Vom Wesen der Wahrheit, § 5; ed. 2, Francoforte s.M. 1949, p.
18).

285 Gioco di parole in tedesco: entspringen, tiberspringen.

28 GW! 212, GW? 296 s. A sostegno della strabiliante tesi, Rahner riporta un testo mutilato di san Tommaso che qui
riportiamo mettendo fra parentesi le parti omesse da Rahner a cominciare dal principio generale che funge da protasi e
regge I’intero discorso: «[In formis est quidam gradus nobilitatis; et quanto aliqua forma est nobilior tanto plus
materiae praedominatur; unde forma terrae est magis materialis quam forma aéris vel ignis. Inter autem omnes formas
anima rationalis nobilior est, unde maxime praedominatur materiae. Omne autem quod] unitur alteri ut vincens et
dominans super illud [habet effectum non solum secundum coniunctionem sui ad alterum, sed etiam per se absolute,
inquantum non dependet ad illud cui unitur; sicut patet in igne candelae cuius lumen extenditur ultra ascensionem
vaporis, et calefactionem. Unde quaedam vires ab anima provenire possunt quae sunt corporis actus et quaedam sunt
ab organis corporalibus absolutae; quamvis enim] essentia animae uniatur corpori ut forma, non tamen sicut forma
materialis non habens esse absolute in quo subsistere possit» (In 1l Sent. I, 2, 4 ad 4; Mandonnet 11, 54). Rahner si €
perfino permesso di cambiare il modo del verbo: unitur invece di uniatur: a questo modo si puo far dire ai testi tutto

quello che si vuole.

287 De spir. creat. 2. Si citano anche: ibid. 9 ad 3: «forma transcendens corporis capacitatem» e (perfino) ad 4: «in

definitione animae ponitur corpus». Sarebbe anche questo un argomento per la sua spiritualita e liberta? Rahner



aggiunge poi come illustrazione il parallelo teologico della caritas forma omnium virtutum (e cita: De caritate, 4 e ad
4). Per0 egli legge troppo in fretta, perché san Tommaso intende qui «forma» in un senso speciale cioé quantum ad
actum supernaturalem non quantum ad esse supernaturale che e conferito all’anima dalla gratia Dei (ibid. ad 19).

288 Cfr. GW' 213 5., GW? 296 s.
289 GW! 214, GW? 298.

290 GW! 215, GW? 299.

21 Cfr.S. Th. 1, 78, 4.

292 GW! 215, GW? 299.

293 Cfr. GW" 220 ss., GW? 307 ss.
24 GW! 271, GW? 371.

2% GW!' 278, GW? 380,

2% «Freiheit ist aber von vornherein nur dort denkbar, wo der Handelnde einen Stand hat, der von dem Stand dessen,
mit dem er handelt, unabhéngig ist. Dadurch nun, dass der Mensch in seiner urteilenden Erkenntnis seine vollkommene
Ruckkehr zu sich selbst vollzieht und so einen Stand gegen und unabhéngig vom erkannten Gegenstand gewinnt, kann

er als von diesem freier frei mit ihm handeln» (HW" 70, HW? 73).
27 HW! 108, HW? 109.

2% HwW! 108, HW? 110. Sappiamo gia dalle analisi di GW che la conoscenza si attua mediante un circolo di identita di
«essere = conoscere = essere-con-sé» (Sein = Erkennen = Bei-sich-sein). Il principio € ripreso anche qui: «Erkenntnis
im Grunde Bei-sich-sein des Seienden in seinem Seinx.

299 Wt 123, HW? 122.

300 Cfr, HW! 126, HW? 124.

301 «Voluntas nostra non est causa bonitatis rerum, sed ab ea movetur sicut ab obiecto... Sed amor Dei est infundens et
creans bonitatem in rebus» (S. Th. I, 20, 2; cfr. 3 e 4 ad 3).

%02 LWt 128, HW? 126.

%08 Cfr. HW" 166, HW? 163 (il corsivo & nella ed. 2). E in fondo la dottrina heideggeriana della Mitwelt che costituisce
la realta dello In-der-Welt-sein «...weil das Dasein wesenhaft an ihm selbst Mitsein ist» (M. HEIDEGGER, Sein und Zeit,
8§ 26, ed. 5, Halle a.S. 1941, p. 120).

304 HwW! 167, HW? 165.

35 Cfr. S. Th. I-11, 1, spec. 4-7; KIERKEGAARD, Diario 1846-1847, VII A 181, tr. it. di C. Fabro, ed. 2, Morcelliana,
Brescia 1962, n. 1017, t. I, pp. 512 s.; ID., Malattia mortale, P. I, A, tr. it. di C. Fabro, Sansoni, Firenze 1953, pp. 215
ss. Ora anche in: Opere, a cura di C. Fabro, Firenze 1972, pp. 625 ss.

306 Cfr, HW? 170 s.

307 GW* 280, GW? 382.



%08 «Die Metaphysik gehért zur Natur der Menschen» (M. HEIDEGGER, Vortrage und Aufsétze, Pfullingen 1954, p. 74).
Un corso di Heidegger del 1935 & stato pubblicato con il titolo: Einfiihrung in die Metaphysik (Tubinga 1953), e
approfondisce I’appartenenza costitutiva del nulla all’essere dell’essente, ispirandosi all’interrogazione che Heidegger
prende da Leibniz: «Pourquoi il y a plutdt quelque chose que rien?» (Principes de la nature et de la grace, n. 7, ed.
Dutens, t. I, p. 35). Su questa problematica mi permetto di rimandare al mio saggio: «Dell’ente, dell’essere e del nulla»,
in La Philosophie et ses problemes, Mélanges Jolivet, Lione-Parigi 1960, pp. 165 ss.; rist. nel vol. Tomismo e pensiero

moderno cit., pp: 223 ss.
%99 M. HEIDEGGER, Was ist Metaphysik? cit., pp. 37 s.

310 «Kein Weg des Denkens, auch nicht der des metaphysischen, geht vom Menschenwesen aus und von da zum Sein
uber oder umgekehrt vom Sein aus und dann zum Menschen zuriick. Vielmehr geht jeder Weg des Denkens immer schon
innerhalb des ganzen Verhdltnisses von Sein und Menschenwesen, sonst ist es kein Denken» (M. HEIDEGGER, Was
heisst Denken?, Tubinga 1954, p. 74). Cfr. al riguardo: C. FaBRro, Dall’ente di Aristotele all’«esse» di san Tommaso,

Meélanges offerts a E. Gilson, Toronto-Parigi 1959, pp. 227 ss., rist. in Tomismo e pensiero moderno cit., pp. 48 ss.

11 Martin Heidegger im Gesprach, hrsg. von Richard Wisser, Verlag Karl Alber, Friburgo-Monaco 1970 (pp. 48 s.).
Sta il fatto che Heidegger ha scritto Sein und Zeit per contrapporre al concetto classico-tomistico di verita come
conformitas mentis et rei ossia cum re quello immanentistico esistenziale di Offenheit, Offenbarkeit... come Wille, da
cui deriva il Vorgriff di Rahner. Heidegger riduce in sostanza il tomismo al platonismo e I’esse alla existentia (cfr.
Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. Il, p. 416). Rahner tace su tutto questo.

%12 Eigentlich = «proprio» nel senso di «esclusivo».

%13 U. BRowARzIK, Glauben und Denken, Dogmatische Forschung zwischen der Transzendentaltheologie Karl Rahners
und der Offenbarungstheologie Karl Barths, Mit einem Geleitwort von Karl Rahner. Walter de Gruyter, Berlino 1970
(cfr. Geleitwort, pp. VII-VIII). La tesi porta la dedica: «Den Verehrten Lehrern Karl Rahner, Karl Barth» (p. 1V).

14 p_ EicHerT, Die anthropologische Wende. Karl Rahners philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur
personalen Existenz: Dokimion. Neue Schriftenreihe zur Freiburger Zeitschrift fur Philosophie und Theologie, Bd. I,
Universitéats-Verlag, Friburgo, Schweiz, 1970 (cfr. Zum Geleit, pp. IX-XIV: il testo porta la data del 1° ottobre 1969).

315 pp. Xl s.

18P, XIII.

317 v,

%18 Cfr. De unitate intellectus contra Averroistas, c. II, n. 214 (ed. Spiazzi, Torino 1934, p. 76 a).

%1% E invece Rahner in una lettera a P. Eichert afferma di considerare la filosofia come un presupposto trascendentale
all’interno della teologia: «Ich sehe das philosophische Element als eine transzendentale Voraussetzung innerhalb des

theologischen Bereiches» (Op. cit., p. 79).

%20 Dj parere contrario @ A. Marranzini che vede nell’indirizzo del Rahner la «...nota dominante nella tematica del
Vaticano I1» (HW, tr. it. cit., p. 22). Come si spiega allora la caparbia e ripetuta insistenza del Rahner a mettere sotto
accusa il supremo Magistero, a diffidare in generale con motivi pretestuosi del suo operato, a richiedere in forma
perentoria una ritrattazione esplicita dei presunti errori con la minaccia: «Se il magistero della Chiesa non avra oggi il

coraggio e I’audacia di ritrattare i passati errori, non rimarra degno di fede e di fiducia» (cfr. la Relazione alla Commiss.



Teol. Intern. del 1969, IDOC 1 gennaio 1970, p. 27 b)? Questo non solo non sembra lo stile di un figlio di sant’Ignazio,
ma neppure quello di un mediocre cristiano: il protestante Kierkegaard p. es. aveva ben visto che in materia di fede il
primo criterio non & I’erudizione o la scienza, ma quello della «autorita» (Myndighed). Ed il Rahner invece non va
proclamando dovunque che al teologo, qualunque tesi o formula possa presentare, occorre lasciare piena liberta? (cfr. p.
es. I’abile difesa che Rahner fa di un certo teologo N.N. nella lettera: Liberta della teologia e ortodossia ecclesiastica,
«Conciliumx», 1971, 6, pp. 117 ss,). Un’altra impennata poco ignaziana del Rahner ci sembrano le sue dimissioni dalla
Commissione Teologica Internazionale come protesta (secondo quanto hanno riferito i giornali) contro la Dichiarazione

sul Magistero (Magisterium Ecclesiae) del 6 luglio 1973.

%21 E indicata espressamente la responsabilitd della Conferenza episcopale tedesca, con il suo presidente card. J.
Dopfner, da G. MAY, Karl Rahners Schriften zur Theologie, in «Theologisches», agosto 1972, col. 540. Una precisa
richiesta da parte di un gruppo di laici tedeschi di intervento del card. Dépfner nei riguardi della escalation dell’errore e
della confusione dell’attuale teologia (a proposito spec. del saggio: Erlosung als Befreiung [Salvezza come liberazione],
Patmos-Verlag, Diisseldorf 1972), € stata pubblicata nel «Deutsche Tagespost» del 16-1-1973 (cfr. «Der Fels», febbraio
1973, pp. 60 s.). La richiesta si richiama alla «coscienza della nostra corresponsabilita nel mantenere la fede rivelata,

per la sua attuazione e professione secondo il Conc. Vat. II», De divina Revelatione, § 10 («Der Fels» cit., p. 61).

%22 Ripetiamo la coraggiosa denuncia di un filosofo laico che non teme I’impopolarita: «Seit Jaspers-Heidegger und auf
theologischem Gebiet vor allem durch Rudolf Bultmann und Karl Rahner wurde dieser transzendentalsubjektive
Idealismus des Geschichtlichen zu einer tddlichen Gefahr, die, weil innerhalb unseres Landes aufsteigend, sich als sehr
viel destruktiver erweisen sollte als der Kommunismus, der mehr von aussen uns bedréangt. Die katholische Kirche in
Deutschland mitsamt ihrer Theologie wurde durch das neue antimetaphysische, rein immanentistisch-historische
Denken des sog. “Existentialismus’ in eine der schwersten Krisen gestirzt, die sie seit den Tagen der Reformation zu
bestehen hatte» (B. LAKEBRINK, Metaphysik und Geschichtlichkeit, «Theologie und Glaube», 1970, p. 204).

%23 «Die letzte Einheit von Sein und Erkennen ist die letzte Voraussetzung der Mitteilung Gottes in seiner “Gottlichkeit™

an den Menschen durch die Rede, durch das Wort» (HW? 70: manca in HW?).

%24 GW! 18 nota 19, GW? 49 nota 1: Das Sein ist in seinem Ansich Erkanntsein. Corsivo della ed. 2.
%55, Th. 1,84, 1.

%26 GW' 6, GW? 33.

%" Dean. Ill, 3,427 b 5.

%28 De Gen. et Corr. A, 7, 323 b 3. Cfr. C. FABRO, Percezione e pensiero cit., p. 45 ss.

%29 GW" 224 ss., GW? 311 ss.

%30 Jo. HOFFMEISTER, Goethe und der deutsche Idealismus, Eine Einfilhrung zu Hegels Realphilosophie, Lipsia 1932,

pp. 5 ss.

%31 Kritik der reinen Vernunft, Transz. Logik, Elementarlehre, 1l Theil, A 236 ss., B 295 ss.
%32 Cfr. Phanomenologie des Geistes, Einleitung, ed. Jo. Hoffmeister, Lipsia 1937, pp. 63 s.
3 GW' 6, GW? 33.

%% Was ist Metaphysik?, spec. Nachwort, n. 3, ed. cit., p. 41.



%35 |dentitat und Differenz, Pfullingen 1957, pp. 42 ss.
%% Cfr. C. FABRO, Introduzione all’ateismo moderno, ed. 2, Roma 1969, t. |1, pp. 944 ss.

%37 GW! 41 ss., GW? 82 ss. In GW? 81 I’espressione & preceduta dal titolo del sottoparagrafo 1: «Essere e conoscere
come unita originaria dello essere-con-sé (il conoscere come soggettivita dell’essere stesso)». Di qui s’intravede

I’impossibilita per Rahner, come nel cogito moderno, di distinguere intelletto e volonta.
%% Die Unfixierbarkeit des Seinsbegriffs: GW" 43, GW? 84: si aggiunge la qualifica di wesentliche = essenziale.

%% Una frase frammento dei corsi di Jena 1803-1804 dice: «Spirito & tempo» (Geist ist Zeit); cfr. A. KOYRE, Hegel &
Jena, «Revue d’Histoire et de Philosophie religieuse», 1935, p. 449. Anche nella Fenomenologia si legge: «ll tempo €

lo stesso Concetto che é li» (die «Zeit» ist der «Begriff» selbst, der «da ist») (Ph&nomenologie des Geistes cit., p. 558).
%0 n 1 sent. 8, 1, 3.

¥1g Th.I,5,2.

2 In lib. De causis, prop. VI; Saffrey 47, 5-6.
35 Th. I-11,55, 4 ad 1.

%4 De pot. IX, 7 ad 15.

55 Th. 1,16, 4 ad 2.

%6 De ver. I, 1.

7.5 Th. I-11, 94, 2.

%8 In Post. An. 1, 16.

%9 In Metaph. nn. 529, 531

$50.C. Gent. 11, 83.

51 GW! 42, 166 nota 246, GW? 83, 239 nota 14.
$27.V, fol. 158 h.

%3 Diamo le indicazioni del GW*: Post. An. pp. 35 (n. 3), 113 (n. 82), 126 (n. 128), 195 (n. 105); Physic. pp. 64 (n. 41),
65 (n. 42), 66 (n. 43), 73 (nn. 76, 77, 80, 82), 74 (n. 93), 75 (n. 98), 241 (n. 286), 242 (n. 294); Periherm. pp. 74 (n. 92),
139 (n. 149); De div. nom. p. 125 (n. 120); De causis pp. 149 (n. 179), 161 (n. 233).

%4 T 1, fol. 594 b; ed. minor, p. 224 a.
%5 Gotica - Jean Petit - fol. LVIII va.

3%6 Strasburgo s.a. di H. Ariminensis, Veneta 1473 di Fr. Renner e Nic. di Francoforte e Romana 1475 di Arn. Pannartz,

ecc.
357 Cfr. A. MICHELITSCH, Thomasschriften, Graz e Vienna 1913, ed. 1, pp. 204 s.
%8 3. Thomas d’Aquin, Contra Gentiles, I. 11, c. 99, trad. M. Corvez e L.J. Moreau, Lethielleux, Lyon 1950, p. 415.

%9 Sent.d.35,1,1ad 3; S. Th. 1, 14, 2; 55, 1 ad 2; 85, 2 ad 1; 87, 1 ad 3; C. Gent. |, 44, 47, 55; 11, 50, 55, 59.



%0 De spir. creat. 8 ad 14 (GW" 160 nota 246, GW? 239 nota 14).

%1 1n Boeth. de Trinitate, V, 3.

%2 parm. 1864, Anversa 1612, Venet. 1747, De Maria 1886, Mandonnet 1927.
%63 GW' 135 s. nota 142.

%4 GW? 201 s. nota 9.

%5 Ed. Leon. t. X111, p. 395 b.

%6 Sulla distinzione, fra I’immanenza «costitutiva» e I’immanenza «perfettiva» classica; cfr. C. FABRO, Introduzione

all’ateismo cit., spec. t. 11, pp. 1009 ss.

367 Cfr. ivi, pp. 1004 ss.

% Dean. I, 4,430a 2.

9T, X1, fol. 395 b.

%70 Aristotelis Opera, Berolini 1831; vol. I1I: Aristoteles latine, p. 233 b.

¥ 430 a 2-3.

%72 Ed. Pirotta, p. 236 b.

7% In lib. De an. 111, 9, ed. Pirotta, nr. 724.

¥ 1bid. 725.

%75 Arist., De anima, cum Averrois commentariis, text. 5, ed. veneta minor, fol. 159 v.

%76 Caietanus [da Thiene], Super libros De anima, cum duplici textus translatione antiqua, Venetiis 1514, fol. 79 va.
" Fol. 218 b.

%78 Ed. veneta 1559, col. 690.

%79 Jo. Philiponi, In tres libros Aristotelis De anima, Matthaeo a Bove veronensi interprete, Venetiis 1559, fol. 196 a.
%80 Antonii Montecatini Ferr., In Primam Partem Tertii libri Aristotelis De anima, Ferraria 1587, fol. 207.

%L GW" 166 nota 246; GW? 239 nota 14.

%2111, 8; nr. 703.

%83 Cfr. M. GRABMANN, Die Werke des hl. Thomas von Aquin, ed. 3, Miinster i.W. 1949, pp. 278 ss. e 290 ss.

%45 Th. 1,14, 5ad 2; 57, 1 ad 1; C. Gent. I, 48; Il, 98. - Cfr. L. ScHUTZ, Thomas-Lexikon, ed. 2, Paderborn 1895, p.
410; R. DE FERRARI, A Lexicon of Thomas Aquinas, Baltimora 1948-1949, p. 578.

385 Alcuni testi tomistici fondamentali: De ver. I, 1; XXI, 1-6; C. Gent. IV, 11; S. Th. I, 6 e 16; Comm. in lib. Beati
Dionysii De div. nom. c. 4, lect. 1-2; c. 5, lect. 1-3.

386 GW? 101 ss., GW? 156 ss.

37 GW! 114 ss., GW* 173 ss.



388 Cfr. GW! 116 nota 92 e 126 nota 128, GW? 117 nota 6 e 187 nota 43.

%89 E M. SLADECZEK S.J., Ist das Dasein Gottes beweishar?, Wie steht die Existenzialphilosophie Martin Heideggers zu
dieser Frage?, Wirzburg 1967, pp. 87 s.

%% per esempio K. KREMER, Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf Thomas von Aquin, Leida
1966.

1 Cfr. C. FABRO, La nozione metafisica di partecipazione, ed. 3, Torino 1963, pp. 214 ss., 222 ss. Una critica serrata
della posizione del Kremer ¢ la recensione di P. Cl. Vansteenkiste in «Rassegna di letteratura tomistica», I, Napoli
1969, n. 58, pp. 47 ss. Cfr. anche: C. FABRO, Platonism, Neo-Platonism, Thomism, in «The New Scholasticism», XLIV,

1970, 1, pp. 69 ss.; ed. it. nel volume Tomismo e pensiero moderno cit., pp. 435 ss.

%92 Cfr. LIDDELL-SCOTT-JONES, Greek-English Lexicon, New Edition, Oxford 1958, s.v., p. 1867 b.
%31nJo. 2,17, PG 14, 145 A,

%% PG 86, 2797 B.

%% C. haer. 5, 2, 3; PG 7, 1127 C.

%% 1n Jo. 13, 25; PG 14, 411 B.

7 A Patristic Greek Lexicon, ed. G.W.H. Lampe, Oxford 1968, s.v. u~peroch,, n. 1441 b.

%% De div. nom. c. 9, § 2; PG 3, 909 C. Cfr. san Tommaso, In lib. De div. nom., ed. Pera, Torino 1950, nn. 806-807, p.
301 a.

%99 Cfr. De div. nom. c. 1, § 2, PG 3, 588 C.

“% De div. nom. c. 1, § 4; PG 3, 392 D.

“01 |bid. 593 A.

“92 |pid. c. 5, § 5; PG 3, 820 A.

“%% In lib. De div. nom. c. 5, lect. 1, n. 635; ed. Pera, p. 236 a.
4% De subst. sep. c. 18; ed. Leon., Romae 1969, fol. 72 a.
05 GW' 98; GW? 153,

4% Metaph. XII, 7 ss.

“07'5 Th. 1,84,7ad 3.

“08 Metaph. 1V, 1003 a 21. Cfr. anche VI, 1, 1026 a 30-32.
409 Cfr. In IV Metaph. lect. 1, nn. 529-531.

“9pG 3,869 D - 872 A

‘11 De div. nom. c. I1; ed. Pera, p. 273 a. A questa versione del Sarrasin rimanda, per questo testo classico, Bruno Decker

nella sua edizione critica fondata sull’autografo vaticano: Leida 1955, p. 66, nota 1.

“2 1n lib. De div. nom. c. V11, lect. 4; ed. Pera, p. 274 a.



413 |bid. 274 a-b.

4 In 1 Sent. d. 3, divisio Primae Partis textus; ed. Mandonnet, I, p. 88. A commento di questi testi uno specialista del
tomismo dionisiano scrive: «L’intelligence s’éleve vers Dieu par trois étapes successives. Elle pose d’abord I’'idée de
Dieu en passant par raisonnement de I’effet a la cause, du monde a son auteur; puis elle constitue I’idée de Dieu de
toutes les perfections constatées dans les créatures, mais en les dégageant de toute imperfection, de tout ce qui en elles
n’est pas compatible avec I’idée de Dieu; enfin elle porte a I’infini chacune de ces perfections, et finalement, ce que S.
Thomas ne rappelle pas ici, mais que nous avons vu exposer dans le texte 141, elle les rassemble dans I’unité divine»
(J. DURANTEL, Saint Thomas et le Pseudo-Denis, Parigi 1919, p. 188). Il testo 141 enunzia I’emergenza assoluta
dell’esse divino: «Etenim non quodam modo est existens, sed simpliciter et incircumscripte, totum in seipso esse qui

accepit et praeaccepit» (De div. nom. c. V, § 4; PG. 3, 817 C).
5 1n 1 Sent. 3, I, 3; ed. Mandonnet, I, p. 96.

418 Altri testi: «Quidquid inventum in creaturis praedicatur de Deo, praedicatur eminenter ut dicit Dion. De div. nom. c.
VII» (ed. cit., I, p. 224). Un’esposizione fra le pit ampie delle tre vie si legge nel commento alla Lettera ai Romani:
«Potest tamen homo, ex huiusmodi creaturis, Deum tripliciter cognoscere, ut Dionysius dicit in libro De div. nom.: Uno
modo per causalitatem... Secundo per viam excellentiae... Tertio per viam negationis...» (In Epist. ad Rom. I, 6; ed.
Taur., n. 115, p. 22 a). Di Ii a poco, cita i tre principali attributi di Dio: «Haec tria referuntur ad tres modos
cognoscendi supradictos. Nam invisibilia Dei cognoscuntur per viam negationis; sempiterna virtus, per viam

causalitatis; divinitas, per viam excellentiae» (ibid. n. 117, p. 22 b).
‘17 De Trin. VI, 3; ed. Decker, p. 223, 13.

“8 EicHER P., Die anthropologische. Wende. Karl Rahners philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur

personalen Existenz. «Dokimion». Bd. I. Universitatsverlag, Freiburg/Schweiz 1970, pp. XXI1-430.

9 Schriften VI, p. 223.

420 5 \/.2 X1, p. 143; trad. it. di C. Fabro, Firenze 1953, p. 215. Le citazioni seguenti rimandano a questa traduzione.
21 \vi, p. 221.

“22 |vi, pp. 215 ss.

“23 |vi, p. 317.

“24 |vi, p. 237.

“25 |vi, p. 297. Corsivo nostro.

“26 |vi, p. 301.



