


Cornelio Fabro 

L’avventura della teologia 

progressista 
Rusconi Editore. Prima edizione gennaio 1974 

Tutti i diritti riservati. 1974 Rusconi editore, via Vitruvio 43, 20124 Milano 

Per gentile concessione a www.totustuus.it da parte del “Progetto culturale 

Cornelio Fabro” 

 

Sul sito del “Progetto culturale Cornelio Fabro” -  

http://www.corneliofabro.org/ - si possono trovare molte informazioni e altre opere 

dell’autore di questo volume. 

 
Il «Progetto Culturale Cornelio Fabro» è stato fondato il giorno 11 aprile 2002 dal Superiore Generale dell'Istituto del Verbo Incarnato, padre Carlos 

Miguel Buela, ed ha come scopo immediato la conservazione e la diffusione del pensiero e delle opere di Cornelio Fabro. 

 



Credo in tutto il dogma rivelato come è stato insegnato dagli apostoli, come è stato 

affidato dagli apostoli alla Chiesa e come è insegnato dalla Chiesa a me. Lo accetto 

nell’interpretazione infallibile dell’autorità a cui fu affidato, e implicitamente accetto ogni 

ulteriore interpretazione fatta da quella medesima autorità fino alla fine dei secoli. Accetto, 

inoltre, le tradizioni della Chiesa universalmente accolte, in cui si trova la materia delle 

nuove definizioni dogmatiche che vengono fatte di tanto in tanto, e che in ogni tempo 

accompagnano e illustrano il dogma cattolico già definito. E mi sottometto a tutte le altre 

decisioni della Santa Sede, in materia teologica e non teologica, attraverso gli organi che 

essa stessa ha designato e che, senza qui entrare in merito alla loro infallibilità, su un 

gradino più basso arrivano fino a me con un loro diritto di essere ascoltate e obbedite. 

Considero inoltre che, poco a poco, nel corso dei secoli, la ricerca cattolica ha preso certe 

norme precise, e ha assunto la veste di una scienza, con un metodo e una terminologia 

propia, sotto la direzione intellettuale di grandi pensatori come Sant’Atanasio, 

Sant’Agostino, San Tommaso; e non provo la minima tentazione di distrtuggere questa 

grande eredità di pensiero che ci è stata trasmessa fino ai nostri giorni 1.  



INTRODUZIONE 

 

Un tempo la Parola, all’aurora del pensiero occidentale evocata dal giovane Nietzsche e ripresa oggi 

da Heidegger, era il possesso stesso della verità come norma universale, come presenza luminosa e 

illuminante che penetra e deve penetrare ogni anfratto e nascondiglio della realtà. Così nell’aurora del 

pensiero occidentale la Parola dissipava l’errore dei mortali come all’aurora del giorno fuggono, spazzate dai 

raggi del sole nascente, tutte le brume del mattino. Ma questa Parola (o logo) per essere insieme contenuto, 

criterio e fondamento di verità deve essere unica, perenne, immutabile…, secondo quell’antica filosofia. È la 

Parola che precede e fonda il presentarsi della realtà e il manifestarsi della libertà: la Parola di saggezza e 

salvezza. 

Oggi siamo invece malati di parole, perchè siamo sommersi dalle parole in tutte le direzioni: stampa, 

radio, televisione… con le risorse infinite della tecnica che ci bombardano di parole da ogni parte, non ci 

lasciano neppure un cantuccio per l’intimità della gioia e del dolore, della speranza e della disperazione. 

Ormai non potremo difenderci più dalle parole, che si sono fatte più penetranti e corrosive delle termiti, 

perchè hanno la penetrazione affine all’energia primordiale della materia che le veicola all’anima indifesa e 

incapace di porre un valido argine. La Parola oggi non significa più la presenza dello spirito, ma il dominio, 

della materia e la prepotenza delle sue energie prive di ogni pudore e rispetto. Questo dilagare sfrenato delle 

parole è il castigo che ci meritiamo per aver adorato – e l’idolo non troverà più nessun Mosè capace di 

spezzarlo – il Moloch della scienza e della tecnica. Presto saremo spiati e ascoltati non solo in casa, chiusi 

nella nostra stanza e curvi sui nostri problemi e dolori, ma all’interno stesso dei circuiti cerebrali, nelle 

pieghe più riposte del cuore, che verranno frugate, dissacrate, profanate, date in pasto al pubblico con tutti i 

mezzi più abili e potenti di comunicazione. Il carosello della stupidità umana correrà a velocità sempre più 

vertiginosa. 

L’uomo moderno ha perso il senso originario e le proporzioni della Parola. Eraclito, che è forse il 

principale ispiratore di Nietzsche e anche di Heidegger (accanto a Parmenide), distingue un logo divino e un 

logo cosmico: mediatore circola fra essi il logo umano, che è doppiamente condizionato: dal logo divino 

come fonte primigenia e da quello cosmico come oggetto di ricerca e di scoperta, qual è appunto il logo del 

mare e della terra (fr. 31) dove tutto sorge e tutto tramonta. Ora le sorti si sono capovolte: è il mondo dei 

fenomeni che ci nasconde il reale dentro e fuori di noi, è l’invasione delle onde elettromagnetiche 

telecomandate dall’uomo, che ci sommerge da ogni parte con valanghe di parole, e le parole mettono in fuga 

il logo. È la parola-suono, la parola-immagine, la parola-simbolo, la parola-affare… che ci incalza di 

continuo per alienarci nell’evento, per strapparci a ogni tenerezza di affetti e interiorità di pensieri, togliendo 

all’anima ogni aspirazione di mediazione fra l’uomo e Dio. 

Infatti per Eraclito il logo è anche presente in ogni singolo io umano, in ogni anima in quanto 

partecipe della verità, e in questo senso i critici hanno avuto ragione nel vedere in Eraclito un precursore del 

Verbo del Vangelo di Giovanni, che pare sia stato scritto a Efeso, la città di Eraclito. Due frammenti 

pittoreschi, che non riusciranno simpatici agli evoluzionisti, fanno il punto sulla situazione dialettica (per dir 

così) del logo umano, o più esattamente di quello che il logo conferisce all’uomo nella sua posizione 



intermedia e intermediaria fra Dio e il mondo. In un primo momento infatti «…la più bella delle scimmie è 

turpe appena si mette a confronto con la stirpe degli uomini» (fr. 82). Ma nel secondo momento «…il più 

sapiente degli uomini a confronto con Dio [Eraclito scrive theos al singolare] apparirà come una scimmia 

(pithecos), per sapienza e per bellezza e per ogni altra cosa» (fr. 83). Due testi che valgono un codice di 

meditazione sul gramo destino della nostra specie. 

Oggi Eraclito probabilmente aggiornerebbe questi due assiomi con un terzo più o meno di questo 

tenore: «L’uomo che ha abbandonato o negato il logo divino, l’uomo che pretende di atteggiarsi a logo 

primario e universale, è destinato a diventare e sta diventando più brutto e più stolto della più brutta e più 

stolta delle scimmie». Sta il fatto comunque che l’uomo moderno si è ostinato a cercare la verità e la 

salvezza nella ragione scientifica, e questa ora gli sta togliendo a una a una tutte le certezze della vita, della 

verità e della bellezza, abbandonandolo all’oscillare infinito e disperato della propria coscienza. Anche 

questo, agli antipodi dell’ammonimento di Eraclito: «Se l’uomo non spera l’insperabile non lo troverà, 

perché esso è introvabile e inaccessibile» (fr. 18). 

Il passaggio dal logo divino di Eraclito al logo rivelato, che è Gesù Cristo il Verbo incarnato e 

l’Uomo-Dio della fede conservata nella Chiesa e affermata dai Concili, viene spontaneo sulla punta della 

penna. Su quest’orizzonte dell’incontro dei due Verbi si erano già portati, sembra sotto l’influsso dello stesso 

pensiero greco, i libri deuterocanonici del vecchio Testamento e soprattutto il quarto Vangelo e a suo modo 

la cristologia paolina. Tale evento non avrebbe stupito il profondo e tenebroso Eraclito, poiché chi cerca la 

luce non può che rallegrarsi che si aggiunga luce a luce e certezza a certezza e speranza a speranza per 

sperare appunto l’insperabile. 

La difficoltà e la prova della fede è quella di essere nuovi nell’antico e originali nel permanente, 

poiché appartiene all’uomo di essere produttivo con la libertà nell’ambito della verità esistenziale a ogni 

livello, anche a quello della fede e della salvezza. Lo spirito non è un canestro che riceve passivamente, ma 

un principio che attua se stesso «dirimendo» con la scelta l’alternativa della propria salvezza. È questo il 

progresso nella continuità e fedeltà alla tradizione secondo la regola aurea di Vincenzo di Lerines, entrata nei 

testi autentici del magistero: «Insegna le stesse cose che hai imparato, così che dicendo in modo nuovo non 

dica cose nuove. Ma non ci sarà allora», si domanda egli subito, «nella Chiesa di Cristo nessun progresso? E 

come!», risponde, «e grandissimo. E chi è mai l’uomo tanto invidioso agli uomini, tanto odioso a Dio che 

cercherebbe di impedire questo? Beninteso, dev’essere un progresso, non un cambiamento: un autentico 

aumento per ciascuno e per tutti, per ogni uomo e per tutta la Chiesa, ma nel medesimo dogma, nello stesso 

senso e nella stessa formula»1. Tradizione nella modernità nel senso di una ripresa sempre rinnovata della 

verità antica per la salvezza degli uomini nuovi. 

Chi pretende avanzare tagliando i ponti con il passato non avanza ma precipita nel vuoto, non 

incontra l’uomo storico in cammino verso il futuro della salvezza ma viene risucchiato dai gorghi del tempo 

senza speranza. La teologia contemporanea sembra in crisi proprio su questo punto, cioè quello della fede 

come tensione aperta fra i tempi della salvezza che è illuminata dalla presenza dello spirito di Cristo con la 

guida del magistero della Chiesa una santa cattolica apostolica. 



Perciò viene da domandarsi: quale messaggio di salvezza può annunziare al mondo una teologia la 

quale, sotto il pretesto razionalistico della demitizzazione, svuota della loro realtà storica gli eventi di 

salvezza, lascia in ombra – qualcuno li nega o li omette completamente – i misteri e dogmi fondamentali del 

cristianesimo per applicarsi unicamente alle strutture socio-politico-economiche dell’uomo, rifiutando il 

sacro del mistero della caduta e della redenzione dell’uomo? Quale principio di rinnovamento può essere una 

teologia che secolarizza senza scrupoli la morale e, quasi vergognosa dell’ideale di purezza e povertà 

cristiane del Vangelo, irrompe anch’essa per un’esistenza all’insegna del piacere, del rifiuto del sacrificio, e 

per la celebrazione aperta del sesso: brevemente, per allinearsi alla lotta di classe a braccetto con il 

marxismo, per proclamare l’innocenza liberatrice degli istinti con la brutalità della psicanalisi più avanzata? 

Che cosa deve o può fare il mondo di una teologia senza pudore, che disarma di fronte al male? che cosa può 

significare per la società consumistica, che sprofonda nella noia e nella ribellione dell’atto gratuito, una 

simile teologia che per salvare il mondo si abbevera al veleno che intossica il mondo? Non è questa una 

teologia del disprezzo di Dio, dell’uomo e del mondo? una teologia senza amore e senza pudore, che 

farnetica, come ammonisce lo stesso Vincenzo di Lerines, dietro le profanae vocum novitates? 

Infatti, che cosa sta accadendo ora in teologia? o, piuttosto, che cosa sta accadendo da un paio d’anni 

o poco più anche in Italia, in questo campo che dovrebbe rappresentare l’orientamento di fondo della 

coscienza religiosa e il punto di riferimento di quanti aspirano a una verità e a un conforto oltre il tempo? 

Termini come «secolarizzazione» e «demitizzazione» nel campo biblico-dogmatico (e nel campo morale 

quelli di «psicanalisi» ed «etica della situazione») sono passati sulla Chiesa post-conciliare come un turbine 

di fuoco facendo il deserto dello spirito. Il pubblico dei fedeli, anche quello che frequenta le chiese e segue 

devoto i riti liturgici, si domanda sbigottito e smarrito che cosa sta accadendo. La stessa stampa laica, una 

volta sprezzante e assente, si sta buttando da qualche tempo sull’argomento come su un boccone ghiotto, 

gongolante nell’assistere allo spettacolo o regalo offerto dagli stessi teologi e uomini di Chiesa con 

l’affossamento di quelle verità che fino a ieri si presentavano eterne e che traevano da questa perennità nello 

scorrere del tempo l’efficacia di conforto sul male e di salvezza dal peccato. 

È a conoscenza di tutti che un numero di «Panorama» del 1972 (n. 349-350) ha presentato in un 

modo, piuttosto pittoresco, ma sintomatico, il sabba del sesso con il consenso di rappresentanti della nuova 

teologia. Qui la sconcezza dell’esposizione non ha carattere episodico ma è il segno e il sintomo del rigurgito 

di una società in putrefazione, che trova per la prima volta nella sfera della stessa teologia cattolica 

ammiccamenti e consensi di autentica solidarietà. Ciò che fino a pochi anni fa incuteva orrore e costituiva 

peccato, ed era evitato perciò come tentazione, ora anche da questa teologia è preso per tabù repressivo 

dell’espansione e celebrazione della vita. Nei seminari le nuove norme hanno introdotto la psicologia 

sessuale (non bastava per una pastorale sana un buon corso di psicologia dell’età evolutiva con elementi di 

psicopatologia?) e l’effetto è stato immediato: i seminari si sono svuotati e le siepi di ortiche pullulano di 

tonache di preti e frati convolati allegramente (ma non tanto, poi!) alla proclamata integrazione affettiva. 

Nella lotta della Chiesa per la difesa della dignità della vita e per l’esaltazione della purezza degli 

affetti, ammirata e raccomandata (anche se raramente praticata) dallo stesso paganesimo e nel pensiero 

moderno da un ateo come Fichte e da un materialista come Feuerbach, questi nuovi teologi si sono 



decisamente schierati e si stanno schierando dall’altra parte della barricata, quella dell’edonismo e della 

volgarità: non sono essi certamente disposti a difendere ancora la dottrina tradizionale sulla dignità del 

matrimonio, a trasmettere alle anime e ad applicare i documenti del magistero (diventati piuttosto rari, ma 

chiari e sufficienti). Invece questi giovani teologi buttano all’aria il fondamento della dogmatica e rifiutano 

l’ascetica per proclamare l’impegno di esperimenti da liaisons dangereuses: quello che prima era fango e 

miseria morale, ora passa per attuazione della personalità e, nei casi limite, è classificato al più come 

aberrazione psicologica e malattia. Il peccato, che l’antica teologia qualificava come prevaricazione della 

libertà e offesa di Dio, è diventato ora un affare privato dell’uomo con se stesso, che non ha né può avere 

alcuna incidenza con il rapporto a Dio: il peccato, nel senso della teologia classica, è per costoro invece 

ridotto a un residuo dello schiavismo spirituale di epoche di arretramento economico e sociale. 

Non per nulla questi «pornoteologi» parlano con estrema serietà della funzione liberatrice del 

marxismo e del freudismo più outrancé. Ma non parlano soltanto: essi si schierano apertamente a fianco dei 

Filistei, dei Gebusei e dei Ferezei… contro il popolo eletto dei credenti: scorrazzano per i convegni, da un 

capo all’altro dell’Italia – e pare che abbiano fatto Pro Civitate Christiana di Assisi la loro «Cittadella» – per 

proclamare la libertà sartriana dell’atto gratuito, emuli di certi Catari medievali. E se l’autorità è intervenuta 

qualche volta allontanando dalla cattedra qualche falso profeta o richiamando all’ordine i più esagitati – i 

quali comunque stanno conducendo una fortunata marcia di occupazione delle cattedre nelle stesse facoltà 

teologiche di Roma e fuori Roma –, costoro sono i primi a strillare e protestare. La criticano come relitto di 

oscurantismo, la accusano come istituzione repressiva con i «fermi di polizia» teologica, la rifiutano come 

istituzione decrepita «fuori del tempo» e sorda al messaggio autentico di liberazione dell’uomo da parte della 

scienza, della tecnica, del benessere, del week-end, ecc. ecc. 

A questa teologia morale del rifiuto della legge morale naturale fa da spalla, anzi da fondamento, una 

teologia dogmatica del rifiuto dei dogmi e dello sviamento delle verità fondamentali del Credo: 

un’improvvisa e totale capitolazione di fronte al razionalismo della teologia liberale protestante, colorato 

oggi da un pizzico di esistenzialismo e da molto marxismo. Questo rifiuto dei dogmi, assieme a quello del 

princìpi della morale che mirava a restituire e a salvare nell’uomo l’immagine di Dio, fa appello allo spirito 

di apertura del recente Concilio e di papa Giovanni che l’ha convocato, scambiando, con impudenza pari 

all’audacia, la disponibilità all’ascolto e alla comprensione con lo smussamento dei confini fra il vero e il 

falso, fra il bene e il male. Il card. Dell’Acqua, che fu prima segretario e poi intimo collaboratore del Papa 

del Concilio, protestò energicamente contro una siffatta strumentalizzazione dell’aggiornamento indicato da 

papa Giovanni come attuazione dell’ideale cristiano di purificazione della vita privata e sociale, per portarlo 

avanti in una direzione che è direttamente opposta a quella voluta dal Concilio e dal Papa: «Occorre… 

intenderci sulla parola di moda aggiornamento. Se per aggiornamento si vuol dire adeguamento alle odierne 

necessità attuando le direttive del Vaticano II e del Papa, allora piena approvazione e totale appoggio. Ma se, 

invece, si volesse intendere – come purtroppo da taluni almeno in pratica si fa – libertà cioè di interpretare la 

sacra Scrittura e la Tradizione: libertà di insegnare una morale in contrasto con il magistero, allora si deve 

chiaramente affermare che non si tratta di aggiornamento, bensì di scardinamento delle strutture 

fondamentali della Chiesa; il che è da deplorare senza sottintesi: né si dica che quello era il pensiero di papa 



Giovanni XXIII. Ho avuto l’onore e la gioia di servire da vicino un così grande e indimenticabile Pontefice. 

Posso, anzi debbo dichiarare che si farebbe un torto a un Pontefice, venerato da cattolici e non cattolici, da 

credenti e non credenti, sostenere una tale mostruosa tesi, ben lontana dal modo di pensare e di operare di 

papa Giovanni. Questi era “ortodosso” nel senso completo della parola, tradizionalista, ma nel senso giusto e 

vero di tale espressione, non conservatore nel senso sopra accennato»2 

Del resto, la stessa conduzione del Sinodo Romano del 1960, seguita passo per passo dal pio 

Pontefice, e alcuni suoi energici interventi personali su problemi specifici di spiritualità e disciplina 

ecclesiastica (per esempio, il celibato) non solo confermano la citata testimonianza ma aumentano il 

rammarico e il sospetto che tale strumentalizzazione non sia che un abile espediente dei teologi progressisti 

per ricuperare nel post-Concilio quanto le Costituzioni conciliari avevano loro negato. Un segno palmare del 

resto di questo tradimento è l’ostilità, spesso aperta, e comunque il silenzio continuo che tali teologi 

mostrano verso i documenti conciliari quando affermano espressamente la continuità del Vaticano II con i 

Concili precedenti e in particolare con il Vaticano I, così come il completo disinteressamento – quando non è 

critica aperta – del vigile magistero di Paolo VI che ha dichiarato chiuso il periodo degli esperimenti e che è 

ora di rientrare nei ranghi dell’ortodossia e di una vita cristiana autentica in conformità del Vangelo. 

Ma i teologi di oggi preferiscono adagiarsi nei gioachimismi sociologici e politici come programma 

della loro «reinterpretazione» del cristianesimo. Questa pretesa «reinterpretazione» si sta dimostrando in 

realtà un capovolgimento della dottrina tradizionale della Chiesa, sia in dogmatica come in morale, in quanto 

alla presentazione dei dogmi fondata sulla trascendenza della Rivelazione viene sostituito il principio 

moderno di immanenza, e al posto dell’ascesi cristiana di lotta contro le passioni e di espiazione del peccato 

si proclama la morale permissiva di conformità al principio edonistico della società consumistica del nostro 

tempo. 

Il successo di questo movimento teologico è imponente e si dirama con manovra avvolgente dentro e 

fuori il mondo ecclesiastico, penetrando i movimenti contestatori sia della borghesia clericale sia delle ampie 

frange marxistiche del laicismo cattolico. Questo movimento sta largamente dominando l’editoria cattolica di 

tutto il mondo con abbondanza di mezzi e iniziative fervide e audaci: collane di studi, enciclopedie, riviste… 

a getto continuo. Così essi hanno potuto polarizzare l’opinione pubblica e perfino con abili slogan intimorire, 

e qualche volta perfino trascinare al proprio seguito, non pochi membri dell’episcopato e personaggi influenti 

nel governo della Chiesa. 

È vero che c’è ancora una fascia notevole di teologi che restano fedeli alla tradizione e alla guida del 

supremo magistero: ma spesso sono quasi paralizzati, e la valanga dei progressisti li sta isolando e 

boicottando. I progressisti infatti si presentano come gli interpreti autentici, capaci di «portare avanti» il 

progetto dell’aggiornamento proposto dal Vaticano II. Ma i teologi tradizionali li accusano di ritorno alla 

gnosi, di tradimento del messaggio salvifico mediante la «resa al mondo» e l’adesione alle concezioni 

protestanti e «libertine» nel campo del dogma e della morale. I progressisti invece irridono alle condanne del 

Vaticano I, della Pascendi di S. Pio X e della Humani generis di Pio XII… e affermano che il Vaticano II 

avrebbe fatto un taglio netto con la tradizione, che avrebbe liquidato definitivamente il principio di autorità, 



introducendo il principio carismatico, glorificato i modernisti proclamando la libertà religiosa illimitata, 

l’ecumenismo e il pluralismo teologico incondizionati, accettando il secolarismo e la demitizzazione… 

La gravità della situazione balza agli occhi di tutti: altrettanto urgente è quindi la presa di coscienza. 

Un filosofo laico tedesco dichiarava: «Dopo Jaspers-Heidegger e nel campo teologico soprattutto con Rudolf 

Bultmann e Karl Rahner questo idealismo trascendentale soggettivo della storicità [in teologia] è diventato 

un pericolo mortale il quale, poiché sta sorgendo all’interno del nostro Paese, si mostrerà molto più 

distruttivo del comunismo che ci incalza più dall’esterno. La Chiesa cattolica in Germania assieme alla sua 

teologia è stata precipitata dal nuovo pensiero del cosiddetto “esistenzialismo” antimetafisico, ispirato 

puramente allo storicismo immanentistico, in una delle più gravi crisi che essa abbia mai avuto da sostenere 

dai giorni della Riforma»3. Gli fa eco un distinto giurista e prelato: «Non tradisco alcun segreto se attiro 

l’attenzione sul fatto che la crisi (Erschütterung) di fede di molti cattolici è quasi totalmente l’opera di non 

illuminati teologi. Così è stato al tempo della Riforma (Glaubensspaltung = frattura della fede). Molto prima 

di Lutero, Erasmo di Rotterdam ha schernito la teologia scolastica; molto prima di Lutero, Erasmo ha scosso 

l’autorità del papato con accuse esagerate; molto prima di Lutero, Erasmo ha messo in dubbio la struttura 

gerarchica della Chiesa e si è espresso in modo ambiguo su molti dogmi della Chiesa. Alcuni dei suoi 

migliori amici parlavano della bugia della transustanziazione… E qual è la situazione attuale? Nella Chiesa 

cattolica della Germania – e, come voi sapete, purtroppo anche in Austria – insegnano oggi docenti di 

teologia i quali non si attengono più alla dottrina cattolica della fede e prescindono completamente dalla loro 

posizione verso l’ordine giuridico della Chiesa»4. Ma non è tutto. 

Quale artefice principale dello sconquasso è indicato il gesuita settantenne Karl Rahner, che ha 

proclamato la cosiddetta «svolta antropologica» (anthropologische Wende) nella teologia e ha coniato slogan 

a ripetizione – la chiesa del ghetto, i cristiani anonimi…– e ha denunziato la Humanae vitae mettendo sotto 

accusa il Papa stesso con un piglio che ricorda l’«Ascoltami tu, Papa!» di Lutero: «Se il magistero della 

Chiesa non avrà oggi il coraggio e l’audacia di ritrattare i passati errori, non rimarrà degno di fede e di 

fiducia»5. Questo non solo non sembra lo stile di un figlio di sant’Ignazio, ma neppure quello di un mediocre 

cristiano: Kierkegaard, per esempio, aveva ben visto che in materia di fede il primo criterio non è 

l’erudizione o la scienza ma il carisma dell’«autorità» (Myndighed). Rahner invece non va proclamando da 

ogni parte che al teologo, qualunque tesi o formula possa presentare, occorre lasciare piena libertà?6 

Recentemente Rahner ha criticato anche il comunicato conclusivo del Sinodo dei vescovi della 

Germania Ovest perché non ha seguito la sua linea, cioè «l’imperativo concreto… soprattutto di natura 

politico-sociale e critico-sociale». Così Rahner nel recente libro Struktur-Wandel der Kirche als Aufgabe und 

Chance,7 secondo un vigoroso pubblicista cattolico, è «cambiato da teologo a teorico di politica ecclesiastica, 

o piuttosto ha chiarito in forma esplicita il cambiamento già implicito nelle altre opere». L’intento principale 

del programma di Rahner è di mettere insieme nella Chiesa del futuro la «reale spiritualizzazione» con la 

«declericalizzazione», «demoralizzazione», «apertura», «democratizzazione». Una simile Chiesa del futuro 

può attuarsi soltanto dal basso mediante le cosiddette «comunità di base» (Basisgemeinde) alla cui guida le 

donne stanno alla pari con gli uomini e nelle quali in concreto l’obbligo del celibato dei preti non ha più 

senso. La spiritualità diventa così senz’altro sinonimo di impegno sociale di gruppo che ha il diritto di agire e 



svilupparsi in modo autonomo rispetto all’autorità: errori, questi di Rahner, osserva lo scrittore, che sono 

oggi molto diffusi. E molto diffusa è la paura di fronte allo spauracchio del «ghetto», sbandierato da Rahner 

e da altri. E conclude: «I vescovi tedeschi riotterranno la loro libertà di azione allorquando si saranno 

sufficientemente svincolati dalle idee di questo gruppo [di potere teologico] e torneranno a dedicarsi al 

semplice popolo della Chiesa»8. Un monito chiaro ed esplicito che rispecchia la dolorosa impressione della 

maggioranza dei fedeli, turbati di fronte alle confusioni e agli sbandamenti teorici e pratici che sono avallati 

da molti (troppi?) ecclesiastici del post-Concilio contro stesso. 

In contrasto con il Vaticano II si trovava, secondo un teologo tedesco, il progetto della Commissione 

X del Sinodo, sulla «Collaborazione pastorale delle Chiese a servizio dell’unità ecclesiastica», in quanto 

lasciava nell’ombra le verità di fede riguardanti la Trinità e la cristologia, la Chiesa, il primato, l’eucaristia e 

molte altre verità di fede. La stessa formula di «unità nella molteplicità» e di «molteplicità dell’una fede»… 

rivela una prospettiva «federalistica» della fede e della Chiesa e la professione di un pluralismo radicale che 

portano con sé la minaccia dell’indifferentismo. E concludeva che «uno sforzo per la riunificazione che 

trascura [lett.: si lascia sfuggire] la questione della verità si rende troppo facile. Esso non conosce più – ciò 

che ben sapeva, per esempio, il cristiano impegnato Kierkegaard – che per la verità bisogna anche aver 

sofferto»9. Questi teologi però non solo ignorano il grande danese ma respingono decisamente le sue istanze 

di un cristianesimo in lotta con il mondo e con il male. 

E la teologia italiana? Sembra al momento trovarsi in fase di piena ebollizione. Certo è che se non i 

teologi più formati e maturi, la numerosa squadra dei giovani, che muove e forma l’attività dell’A.T.I., si è 

messa alle complete dipendenze della teologia progressista tedesca accettando a occhi chiusi la «svolta 

antropologica». Lo stesso Presidente di detta Associazione teologica si è messo all’avanguardia non solo del 

discepolato italiano di Rahner ma ha spezzato anche fieramente una lancia a favore e in difesa della punta 

estrema del progressismo teologico contemporaneo, che è il ben noto Hans Küng. Infatti Luigi Sartori, 

contro gli scandalizzati per le tesi estremiste di Küng negli ultimi libri, ne difende – secondo quanto riferisce 

compiaciuto lo stesso Küng10 – non solo la continuità e coerenza con le prime opere, ma ne esalta e approva 

il metodo e le posizioni. Infatti lo stesso Sartori spiega: «Comunque, si poteva aspettare altra cosa da Küng? 

Da quando egli fa teologia, non cessa di dialogare, di condurre una riflessione comune con altri. Egli non 

separa mai la verità dall’uomo. Egli rappresenta, nella maniera più coerente, un modello risolutamente 

ecumenico di praticare la teologia». Anzi, Küng è proposto dal Sartori a modello di spirito scientifico e di 

ecumenismo: «Non si sarebbe dovuto accontentarsi, nella Chiesa cattolica e in particolare con i teologi 

cattolici, di ammirare [sic!] l’esempio di Küng e di portarlo alle stelle, ma bisognava anche seguirlo, 

imitarlo, moltiplicarlo! Invece di questo, lo si è lasciato solo a lato della breccia da lui aperta ed egli deve 

proseguire praticamente solo l’esperienza di apertura della teologia». E Küng per suo conto conclude 

gongolante: «Ciò che i teologi tedeschi non hanno visto [in apertura il Küng critica le critiche del teologo 

rahneriano K. Lehmann al quale ora contrappone l’adesione del disinvolto Luigi Sartori, presidente 

dell’A.T.I.] non è sfuggito a questo italiano accorto: “Fin dalla prima opera di Küng, La giustificazione, si 

percepisce intuitivamente il suo programma nascosto: il raggiungimento dell’esperienza della 

reinterpretazione ecumenica [cioè ‘negazione’] delle tesi fondamentali dell’ecclesiologia, per esempio, del 



primato e dell’infallibilità” (pontificia e della Chiesa)»11. Sono le tesi che Küng, com’è noto, ha demolito e 

continua a irridere con spavalda baldanza, lieto e compiaciuto della solidarietà del theologus officialis della 

Commissione episcopale italiana. 

È di quest’anno (6 luglio 1973) la pubblicazione, da parte della Congregazione per la difesa della 

fede, della dichiarazione dottrinale Mysterium Ecclesiae riguardante i nuovi errori teologici sull’infallibilità 

della Chiesa. Essa fa seguito alla dichiarazione del 1972 contro le deviazioni dei teologi progressisti sui 

misteri della Trinità e dell’Incarnazione. Il documento traccia la continuità della dottrina cattolica 

sull’infallibilità della Chiesa e del Pontefice romano mostrando la continuità della tradizione fino al Vaticano 

I e la solidarietà del Vaticano II. La dichiarazione è esplicita in ogni sua parte, e chiunque pretendesse 

contestarla si metterebbe automaticamente fuori della Chiesa: così è stato dichiarato in Vaticano nella 

conferenza stampa di presentazione della dichiarazione. Inoltre, come precisano all’inizio le «Osservazioni» 

che accompagnano la pubblicazione del commento, se è vero che l’espressione «infallibilità della Chiesa» fa 

pensare soprattutto alle contestazioni di Hans Küng, che provocarono dichiarazioni da parte di diversi 

episcopati, essa considera tuttavia altri problemi che non furono per nulla o appena trattati da lui e intende 

presentare soprattutto la verità cattolica in se stessa, librantesi al di sopra della dialettica contingente degli 

errori. 

Ci sia permesso osservare, con sommo ossequio di fedeli ma con pari franchezza di credenti, che il 

documento rischia di rimanere un monumento isolato – e forse anch’esso soggetto a irrisioni e contestazioni 

– se a sua coerenza l’autorità non si impegnasse alla sua difesa anche sul piano pratico purificando 

l’ambiente teologico: anzitutto quello delle cattedre delle università cattoliche e dei seminari, passate in gran 

parte agli pseudo-progressisti, e poi quello altrettanto importante dell’editoria cattolica, che ha sfornato 

specialmente in questo ultimo decennio, e spesso con l’approvazione ecclesiastica, merce di ogni genere, in 

cui l’aberrazione teologica si è sbizzarrita fino ai limiti dell’irriverenza e della sconcezza. 

È stato osservato giustamente da più parti che il problema cruciale della teologia post-conciliare è la 

ecclesiologia. Ma occorre guardare più in là, nel fondo della situazione umana sconvolta dal fallimento della 

filosofia, che ha abbandonato la fiducia nella verità metafisica assoluta ed è diventata un «gioco» (Spiel) di 

possibilità la cui soluzione è demandata, di volta in volta, alla dinamica della storia. Il problema cruciale per 

la teologia diventa allora la ricerca della sua «metodologia» nell’orizzonte formale ed esistenziale a un 

tempo, ossia dell’incontro di ragione e fede, di natura e grazia… di fronte a un mondo che si mostra sempre 

più ostile al messaggio cristiano di carità e di purezza. L’uomo contemporaneo crede soltanto nelle 

possibilità sconfinate della scienza e della tecnica, le quali profilano il «nuovo umanesimo», secondo cui solo 

l’uomo può salvare l’uomo. 

Ma i nuovi teologi hanno preso sul serio questa situazione di sfida al cristianesimo da parte del 

mondo moderno e del pensiero contemporaneo? 

Hanno essi veramente colto e raccolto l’antitesi crescente della hybris dell’homo faber all’umiltà 

della professione di fede del cristiano? 



Hanno avvertito, siffatti teologi della «reinterpretazione» del cristianesimo, la disperazione profonda 

dell’uomo contemporaneo nell’anelito struggente di trovare un senso, un oggetto, un esito di speranza… 

della sua libertà? 

Nelle loro ambigue e contraddittorie misture del cogito moderno con il dono della divina 

Rivelazione, nel rappezzamento arlecchinesco del trascendentale di Kant-Hegel-Heidegger… con la 

trascendenza di S. Tommaso – come fa Rahner –, oppure contro S. Tommaso – come fanno più 

coerentemente gli altri – non si taglia e non si smarrisce decisamente il filo continuo del cammino della 

Chiesa per l’annunzio al mondo del suo messaggio di salvezza? 

Perché i nuovi teologi non scrutano piuttosto l’abisso di scetticismo e di smarrimento, l’inquietudine 

della noia e della disperazione edonistica, l’ascesa inarrestabile del vuoto e dell’insignificanza del tutto in cui 

sembrano affondare le nuove generazioni, incapaci – nella profusione dei beni umbratili loro offerti da ogni 

parte – di cogliere un senso della vita? 

Perché i nuovi teologi dell’aggiornamento al mondo e della secolarizzazione non predicano il ritorno 

al Vangelo sine glossa, come l’ha predicato san Francesco e quanti lo hanno seguito nella via regia sanctae 

crucis e come perfino auspicavano gli stessi modernisti agli inizi del secolo quando vedevano – e l’aveva 

visto anche Kierkegaard prima di loro – proprio nel «monaco» l’ideale di vita per il cristiano, contro 

l’invadenza della mondanità nella Chiesa?12 

Questi, e altri consimili interrogativi, sono proprio del tutto oggi inattuali e senza senso? 



Parte prima 

 

LA SVOLTA ANTROPOLOGICA 

NELLA TEOLOGIA CONTEMPORANEA 

 

INTERROGATIVI FILOSOFICI 

AI «TEOLOGI DI OGGI» 

 

Per «teologi di oggi» intendo – come ho detto nell’introduzione – i cosiddetti «teologi progressisti» 

sia in dogmatica sia in morale, ossia i fautori della cosiddetta «reinterpretazione del cristianesimo». Essi 

pensano che è necessario «portare avanti» le aperture iniziate dal Vaticano II con la dilatazione 

indiscriminata del pluralismo filosofico e teologico, dell’ecumenismo… sulla base della secolarizzazione 

radicale e più in generale con l’assunzione del principio del trascendentale moderno che ha portato alla 

cosiddetta «svolta antropologica» della teologia. 

Ma questa teologia riesce a mantenere, cioè a garantire la propria identità di «scienza sacra» (sacra 

disciplina)? Si trova, ossia si mantiene effettivamente, la nuova teologia, nella linea promossa dal Vaticano 

II? La «svolta antropologica» della riflessione teologica che essa proclama riesce a svolgere ancora il 

discorso sul messaggio della salvezza? 

Ciò che preoccupa soprattutto, da un punto di vista teoretico di fondo, è come sia possibile «fare 

ancora una teologia» senza metafisica1 una nozione assoluta di verità dell’essere, su cui soltanto può essere 

fondata una prova consistente che «Dio esiste» e una «distinzione assoluta» fra creatura e creatore, fra natura 

e grazia, fra peccato e redenzione… e perciò la consistenza reale dell’incarnazione redentrice, non ritorna in 

sostanza la nuova teologia alle posizioni immanentistiche di Hermes, Günther, Frohschammer…?2 

Dal punto di vista ecclesiale poi i nuovi teologi, che pur professano di «portare avanti» il Vaticano 

II, in realtà ne contrastano apertamente sia la lettera sia lo spirito. Parimenti, mentre dichiarano di fare il 

dialogo con il pensiero moderno, ne capovolgono le istanze mostrando di non conoscerne il preciso 

orientamento immanentistico, come li ha diffidati ripetutamente ed espressamente lo stesso Martin 

Heidegger da essi invocato. 

È la linea che seguiremo: gli inizi di resipiscenza non sortiranno alcun effetto ma aumenteranno il 

presente disagio, se non si va alla radice dei problemi e degli errori. 

 

La riflessione teologica e la fedeltà alla Tradizione. 

 

Nella fondamentale costituzione Gaudium et spes il Vaticano II si è occupato ampiamente della 

natura e dei compiti della teologia. Ha segnalato specialmente i nuovi problemi suscitati dagli studi biblici e 

patristici recenti e dalle nuove scoperte delle scienze, della storia e della filosofia, i quali comportano 

conseguenze anche per la vita pratica ed esigono anche dai teologi nuove indagini. Per questo il Concilio 

invita i teologi, nel rispetto dei metodi e delle esigenze proprie della scienza teologica, a «ricercare modi 



sempre più adatti di comunicare la dottrina cristiana agli uomini della loro epoca, perché altro è il deposito o 

le verità della fede, altro è il modo con cui vengono enunziate, pur rimanendo sempre lo stesso il significato 

e il senso profondo. Nella cura pastorale si conoscano sufficientemente e si faccia buon uso non soltanto dei 

princìpi della teologia, ma anche delle scoperte delle scienze profane, in primo luogo della psicologia e della 

sociologia»3. 

Pertanto il Vaticano II ha stabilito che nella teologia dogmatica bisogna mantenere il deposito delle 

verità della fede e cercare di aggiornare il modo di esporle e presentarle. È il richiamo alla celebre regula 

aurea che Vincenzo di Lerines formulò, come si è accennato sopra, per salvare la fede e il retto senso delle 

Scritture dalle deformazioni degli eretici quando, richiamandosi al «Depositum custodi, devitans profanas 

vocum novitates et oppositiones falsi nominis scientiae» di san Paolo a Timoteo (1 Tim 6, 20), affermava: 

«Eadem tamen quae didicisti doce ut cum dicas nove, non dicas nova». Ma allora, si domanda, non ci sarà 

alcun progresso nella Chiesa? Ci sarà certamente, risponde, e grandissimo. Ma deve essere un progresso vero 

della fede, non un cambiamento: «…sed in suo dumtaxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, 

eademque sententia»4. 

Nella nuova teologia ciò è stato realizzato o si sta realizzando mediante quella che, alla scuola di 

Karl Rahner, è stata chiamata la «svolta antropologica» (anthropologische Wende), la quale sostituisce alla 

«antropologia teologica» della teologia tradizionale la «teologia antropologica»: quella era fondata sulla 

trascendenza metafisica di Dio e sulla realtà soprannaturale della redenzione in Cristo, questa invece sul 

principio moderno d’immanenza. È in atto quindi nella teologia cattolica il massimo tentativo di rigetto della 

trascendenza e del soprannaturale: questo, secondo i nuovi teologi, sembra l’unico modo possibile per poter 

parlare ancora di Dio all’uomo della nostra società secolarizzata. 

Qualcuno perciò parla della necessità di superare le posizioni dell’oggettivismo teologico 

tradizionale che non dice più nulla all’uomo moderno e scrive: «Il movimento cosiddetto della “morte di 

Dio” non è altro che la forma estrema della crisi della oggettività di Dio nella teologia contemporanea. 

Nonostante il relativo successo del neotomismo, era inevitabile che la teologia tradizionale subisse il 

contraccolpo della rivoluzione che si è verificata nel campo filosofico. Si può dire che dopo Kant il 

linguaggio religioso su Dio ha perso le sue radici ontologiche: si tende a ridurre Dio al postulato dell’azione 

morale. E i due teologi che hanno maggiormente influenzato la teologia moderna, Karl Barth e Bultmann, 

sono, ciascuno a suo modo, eredi della critica kantiana»5. 

Il medesimo autore però segnala anche il pericolo della teologia esistenziale, che ha il suo corifeo 

più seguito (almeno in Italia) in Karl Rahner: Nell’ambito sia del cattolicesimo sia del protestantesimo si 

avvertono sempre più chiaramente i limiti dell’ermeneutica esistenziale che riduce Dio al verificarsi di un 

incontro che mi trasforma, così come si avvertono i limiti di alcune opere cattoliche di teologia 

trascendentale che danno troppa importanza alle condizioni di appropriazione attraverso le quali il soggetto 

fa propria la realtà di Dio, rischiando così di ridurre il mistero di Dio al significato che esso ha per l’uomo. 

Questi teologi (Rahner e discepoli) possono essere definiti teologi della mediazione, in contrapposizione a 

teologi come Barth e Urs von Balthasar che insistono sulla positività della Rivelazione»6. La «mediazione» 

di cui si parla è presentata dalla «gnosi»7 progressista in funzione del principio moderno del «trascendentale» 



chiamato a esprimere la «resa al mondo» e a soppiantare appunto la trascendenza di Dio e dell’ordine 

soprannaturale. 

Ma a questo modo, domandiamo, la presentazione del mistero della salvezza non si risolve nella 

«auto-comprensione» da parte dell’uomo, ossia in una versione aggiornata del principio hegeliano che «la 

verità della coscienza è l’autocoscienza»?8. 

Si ha pertanto l’impressione, tutt’altro che infondata e che trova conferma nell’opposizione fatta alla 

chiusura del Vaticano II, voluta nel 1965 da Paolo VI, da parte dei teologi progressisti e di alcuni prelati 

fiancheggiatori, che tali teologi si siano buttati a capofitto in un’attività frenetica per ricuperare l’occasione 

perduta di imporre la propria versione. Essa è in netta antitesi non solo con il magistero di Paolo VI (che 

costoro accusano di bloccare lo slancio profetico… del Vaticano II) ma con la chiara intenzione di Giovanni 

XXIII e con le dichiarazioni esplicite delle costituzioni e dei decreti conciliari. 

Infatti il Vaticano II – di cui i progressisti dichiarano di «portare avanti» il discorso – enunzia a 

questo proposito la regola sintetica di mantenersi anzitutto «…innixi patrimonio philosophico perenniter 

valido» e insieme di «tener conto (ratione habita) delle ricerche filosofiche dell’età moderna, specialmente 

di quelle che esercitano maggiore influsso nella propria nazione, come pure dei progressi delle scienze 

moderne», così che, ben afferrata «la natura della mentalità moderna, si trovino opportunamente preparati al 

colloquio con gli uomini del proprio tempo»9. E affinché non sia possibile alcun equivoco sulla linea 

dottrinale, ossia sull’indirizzo da seguire, lo stesso Concilio nel decreto Optatam totius per la formazione 

sacerdotale continua precisando che il lavoro teologico va portato avanti: 

a) «…in lumine fidei», 

b) «sub Ecclesiae magisterii ductu», in maniera che 

c) «alumni doctrinam catholicam ex divina Revelatione accurate hauriant, profunde penetrent, 

propriae vitae spiritualis reddant alimentum eamque in ministerio sacerdotali annuntiare, exponere atque 

tueri valeant»10. 

Com’è allora che i progressisti pretendono di «portare avanti» il Concilio: 

a) assumendo il principio di immanenza (trascendentale)? 

b) ignorando – e non di rado contestando direttamente (Rahner, Küng…) – il metodo teologico 

tradizionale e il magistero che lo propone? 

c) difendendo il laicismo e secolarismo più spinti nella morale e nella politica? 

Sarebbe questo un «portare avanti» o non piuttosto un «portare in giro» il piano di aggiornamento 

del Concilio? 

Ma il Concilio scende a indicare il metodo proprio di studio della ricerca teologica: 

a) La Sacra Scrittura: «Sacrae Scripturae studio, quae universae theologiae veluti anima esse debet, 

peculiari diligentia alumni instituantur; congrua introductione praemissa, in exegeseos methodum accurate 

initientur, maxima divinae Revelationis themata perspiciant et in Sacris Libris quotidie legendis et 

meditandis incitamentum et nutrimentum recipiant». 



Perché invece i teologi progressisti sostituiscono programmaticamente al principio della 

trascendenza della Rivelazione di Dio quello del trascendentale della rivelazione storica del mondo e 

dell’uomo? 

b) La teologia dogmatica: 1. Enuclea anzitutto i temi biblici con la guida, per ogni verità, delle 

indicazioni dei Padri Ecclesiae Orientis et Occidentis.  

2. Poi approfondisce e spiega i mysteria salutis nel contenuto e nei nessi dottrinali S. Thoma 

magistro.  

3. Cerca di viverli nelle azioni liturgiche, diffondendoli in tutta la vita della Chiesa, chiarendo i 

problemi umani alla luce della Rivelazione11. 

Perché allora i progressisti procedono imperterriti per oppositam vitam, fino a confinare S. Tommaso 

nel secolo XIII e a mistificarne senza scrupolo i testi e i contesti, come ha fatto apertamente Karl Rahner?12. 

 

Il concilio Vaticano II e la guida del magistero. 

 

Ogni credente, seguendo le orme dei concili Tridentino e Vaticano I, ritiene che la fonte primaria del 

messaggio di salvezza è la sacra Scrittura in quanto «Parola di Dio»: è questo il prologo della mirabile 

costituzione De divina Revelatione «Dei Verbum». Il caposaldo è che la Scrittura è vera Parola perché è stata 

scritta sotto ispirazione dello Spirito Santo, preparata da Mosè e dai profeti e portata a compimento dal 

Verbo di Dio fatto carne13. Ora, per quanto riguarda l’interpretazione della Scrittura, il Concilio afferma che 

il compito degli studiosi è preparatorio e non assertorio e decisivo, inquisitivo e mai di per sé risolutivo, 

perché è un’indagine di per sé puramente umana e soggetta alla contingenza dell’esistenza. Invece la fede, di 

cui la Scrittura è lo scrigno e la fonte autentica, deve essere proposta come verità assoluta; perciò il Concilio 

ricorda che la Scrittura assieme alla Tradizione è per la Chiesa la «norma suprema della propria fede»14. Si 

afferma perciò che la presentazione autentica della fede non è compito dei teologi ma del magistero, così che 

Scrittura, Tradizione e magistero della Chiesa «…iuxta sapientissimum Dei consilium ita inter se connecti et 

consociari ut unum sine aliis non consistat, omniaque simul singula suo modo sub actione unius Spiritus 

Sancti, ad animarum salutem efficaciter conferant»15. 

Il Vaticano II ha ripreso e confermato integralmente nella Lumen gentium la dottrina delle due 

costituzioni dogmatiche del Vaticano I Pastor aeternus e De Ecclesia Christi. Quella approfondisce e precisa 

i concetti di creazione, rivelazione divina, fede e i rapporti di distinzione e collaborazione fra fede e ragione 

concludendo, al di là dello staticismo razionalistico e dello storicismo romantico, per un tradizionalismo 

ecclesiale dinamico, citando la regula aurea sopraricordata di Vincenzo di Lerines. La costituzione Lumen 

gentium affida parimenti al Papa, come successore di Pietro, e ai vescovi uniti in comunione con il Papa, il 

magistero infallibile della fede e della morale: tutti i fedeli, anche i teologi quindi, li devono ascoltate e 

aderirvi con religioso ossequio16. Ma anche quando il Romano Pontefice non parla ex cathedra, cioè non 

impegna il suo magistero in modo infallibile, esso è sempre autentico ed esige l’ossequio dei fedeli17. 

Ora non è un fatto che il capitolo del magistero è pressoché scomparso dalla nuova teologia 

trascendentale?18 Non è anche un fatto che i teologi progressisti si buttano avidamente sui metodi e risultati 



della teologia protestante e dell’ermeneutica immanentistica (Heidegger, Gadamer, Lévi-Strauss, 

Foucault…)? 

Sembra che i nuovi teologi siano convinti che il magistero stesso abbia rinunziato di fatto alla 

funzione di guida e di giudizio inappellabile per i credenti, quale finora era stata esercitata e quale è stata 

nuovamente dichiarata e proposta dal Vaticano II. È bastato che, nella mutata condizione dei tempi, il 

magistero sopprimesse l’Index librorum prohibitorum e fossero tolte o mitigate alcune censure, perché i 

nuovi teologi si sentissero autorizzati a presentarsi come gli unici interpreti e arbitri della fede e gli 

ermeneuti intoccabili della Parola di Dio. Più ancora, non solo si sono comportati con gli scritti e con i fatti 

«come se» il magistero non esistesse, ma non hanno esitato – Rahner in testa – a contestarne apertamente gli 

atti formali: per esempio, il Sillabo di Pio IX, la Pascendi di Pio X, la Humani generis di Pio XII, la 

Humanae vitae e il Credo di Paolo VI…, esigendo da quest’ultimo la ritrattazione, se ci tiene a essere 

credibile…! 

Il messaggio cristiano è messaggio di salvezza in quanto annunzia la conversione dell’uomo a Dio e 

la lotta contro il mondo. Esso distingue il mondo creato da Dio e gli uomini chiamati a salvarsi e a essere 

figli di Dio, dal mondo che odia Dio e dagli uomini che rifiutano la fede e si immergono nel mondo come se 

questo fosse l’unico orizzonte della libertà. È questo anche l’orizzonte della svolta antropologica, della 

teologia orizzontale? 

Quello che Giovanni XXIII all’apertura del Concilio aveva chiamato il compito dell’aggiornamento 

della Chiesa con il mondo moderno, costituiva un compito di verifica e adattamento da parte della Chiesa 

della missione avuta da Cristo di predicare il Vangelo a ogni creatura e quindi dei mezzi e dell’orientamento 

della sua azione salvifica in un mondo ormai dominato dalla scienza e dalla tecnica che stanno minacciando 

di sommergere l’uomo nelle sollecitazioni di questo mondo. Ma qual è la situazione attuale del mondo? Sotto 

questo aspetto la Gaudium et spes, chiamata giustamente la costituzione pastorale per eccellenza, fa una 

precisa diagnosi della situazione esistenziale della Chiesa nel mondo contemporaneo e costituisce, in questo 

senso, l’asse centrale dell’intero programma del Concilio nella sua tematica fondamentale, che è l’azione 

pastorale. 

L’afflato carismatico e profetico del Concilio qui si manifesta soprattutto in una duplice istanza: 

anzitutto c’è la dichiarazione della solidarietà della Chiesa con «le gioie e le speranze, le tristezze e le 

angosce degli uomini, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono»19 ovvero dell’intera famiglia 

umana. C’è poi la dichiarazione programmatica che riporta la Chiesa al suo spirito originario di 

annunciatrice del Messaggio: «La Chiesa peregrinante è per natura sua missionaria»20. 

Ma, per entrare subito nel discorso, la Gaudium et spes – come le altre costituzioni e decreti del 

Concilio – svolge il «nuovo» discorso sull’uomo e sul cristiano in diretta continuità con la Tradizione e con 

il Vaticano I e con gli altri Concili e documenti del magistero ai quali di volta in volta espressamente si 

riferisce. 

Si deve insieme riconoscere che l’antropologia della Gaudium et spes e del Concilio è di ispirazione 

eminentemente biblica, ancorata alla trascendenza teologica sul fondamento della situazione storico-

esistenziale dell’uomo; essa fa un taglio netto con l’antropologia moderna del trascendentale fondata sul 



principio dell’immanenza. È antropologia teologica, cioè fondata sulla trascendenza metafisica della divina 

Rivelazione, non teologia antropologica fondata sulla risoluzione della Rivelazione mediante il discorso delle 

scienze umane. I capisaldi sono infatti quelli della teologia tradizionale vivificati dalle istanze esistenziali. Li 

presentiamo nell’ordine della Gaudium et spes21: 

l. «L’uomo è stato creato “a immagine di Dio”, capace di conoscere e di amare il proprio Creatore, e 

fu costituito da lui sopra tutte le creature terrene quale signore di esse, per governarle e servirsene a gloria di 

Dio»22. 

2. La caduta (originale) nel peccato: «Costituito da Dio in uno stato di giustizia, l’uomo però, tentato 

dal maligno, fin dagli inizi della storia abusò della libertà sua, erigendosi contro Dio e bramando di 

conseguire il suo fine al di fuori di Dio»23. 

3. La storia come lotta fra il bene e il male, l’incapacità dell’uomo di salvarsi: «Ma il Signore stesso 

è venuto a liberare l’uomo e a dargli forza, rinnovandolo nell’intimo, e scacciando “il principe di questo 

mondo”»24. L’uomo è quindi, nell’orizzonte della fede, una sublime sintesi di grandezza e miseria, travolto 

dal peccato ma salvato in Cristo dalla divina misericordia. 

4. La trascendenza sulla natura e la certezza della vita futura: «Perciò, riconoscendo di avere 

un’anima spirituale e immortale, non si lascia illudere da fallaci finzioni che fluiscono unicamente dalle 

condizioni fisiche e sociali, ma invece va a toccare in profondo la verità stessa delle cose».25 

5. L’uomo deve tendere mediante la sapienza alla conoscenza di una verità più profonda di quella 

delle scienze umane. «Con il dono, poi, dello, Spirito Santo, l’uomo può arrivare nella fede a contemplare e a 

gustare il mistero del piano divino».26 

6. La legge morale, posta da Dio nell’intimo della coscienza, è la voce che chiama l’uomo ad amare 

e fare il bene e fuggire il male: «L’uomo ha in realtà una legge scritta da Dio dentro il suo cuore: obbedire ad 

essa è la dignità stessa dell’uomo, e secondo questa egli sarà giudicato. La coscienza è il nucleo più segreto e 

il sacrario dell’uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce risuona nell’intimità propria».27 

7. La libertà come fondamento dell’osservanza della legge, come dono di grazia e ragione di 

responsabilità: «La libertà dell’uomo, che è stata ferita dal peccato, può rendere pienamente efficace questa 

ordinazione verso Dio solo con l’aiuto della grazia divina. Ogni singolo uomo, poi, dovrà rendere conto della 

propria vita davanti al tribunale di Dio, per tutto quel che avrà fatto di bene e di male».28 La sezione termina 

con il richiamo alla considerazione cristiana della morte, che è illuminata dalla speranza della vittoria con la 

promessa della vita futura e della risurrezione «…che Cristo ci ha conquistata risorgendo alla vita».29 

La costituzione introduce a questo punto la considerazione del fenomeno sconvolgente e universale 

dell’ateismo moderno,30 al quale essa contrappone un «mistero del Verbo incarnato» in cui «…trova vera 

luce il mistero dell’uomo»31 e ottiene suprema consolazione il cristiano, «…reso conforme all’immagine del 

Figlio con la divina grazia». Così «…per Cristo e in Cristo riceve luce quell’enigma del dolore e della morte, 

che al di fuori del suo Vangelo ci opprime».32 Quindi viene prospettata un’autentica antropologia teologica 

che è fondata sulla trascendenza di Dio e della Rivelazione «storica» salvifica. 

 

La «svolta antropologica» in teologia diffidata da Heidegger. 



 

I teologi progressisti, com’è noto, appoggiano la svolta antropologica soprattutto sull’ontologia 

fondamentale di Martin Heidegger, ma l’operazione è stata nettamente respinta dall’autore di Sein und Zeit 

sul fondamento della netta distinzione e separazione fra teologia e filosofia.33 Egli ricorda ai teologi, obliosi 

dell’oggetto della propria disciplina, che «la teologia e una scienza positiva (ontica) e pertanto come tale 

assolutamente diversa dalla filosofia».34 La positività della teologia è data dal fatto che essa procede dal 

principio della fede (Glaube), mentre la filosofia procede dalla ragione (Vernunft). La teologia per Heidegger 

procede dalla fede perchè, sia per san Tommaso sia per Lutero (che Heidegger qui cita e segue),35 la teologia 

è radicata e deve radicarsi nella fede. Il dato fondamentale della teologia cristiana è la sua «cristeità» 

(Christlichkeit). 

Ecco una descrizione esistenziale della fede, un po’ contorta ma incisiva e decisiva per quel che 

Heidegger intende per fede: «Fede è un modo di esistenza della realtà umana, il quale secondo la propria 

testimonianza – corrispondente essenzialmente a questo modo di esistere – non viene temporalizzato dalla 

realtà umana e non temporalizzato attraverso essa per liberi frammenti, ma da ciò che diventa manifesto in e 

con questo modo di esistere, da ciò che è creduto. Ciò che è primario per la fede e come rivelazione 

l’essente, che temporalizza soprattutto la fede, è per la fede cristiana Cristo, il Dio crocifisso».36 E spiega 

osservando, con reminiscenza paolina, che il rapporto stabilito da Cristo tra la fede e la croce è qualche cosa 

di cristiano. Ora, la crocifissione e tutto ciò che le appartiene è un evento storico, e questo evento si attesta 

come tale nella sua storicità specifica soltanto per la fede nella Scrittura. Di questo fatto non si puo «prendere 

coscienza» (gewusst) che nella fede. Questa è una «partecipazione» (Teil-haben, Teil-nehmen) che si compie 

solo nella fede, è una trasposizione dell’esistenza in e mediante la misericordia di Dio afferrata nella fede. La 

fede non si comprende che come credenti. In questo consiste la positività della teologia: nel suo inserirsi 

esistendo nella fede: «Fede è esistere di un intendere credente nella storia manifesta con il Crocifisso cioè in 

una storia che accade».37 

Deve restare saldo quindi che la teologia è la scienza della fede. La scientificità della teologia è in 

funzione del suo positum, che è di essere la scienza della fede: a) di ciò che è creduto (fides quae), b) del 

comportamento del credente (fides qua), c) in quanto anch’essa scaturisce dalla fede, d) in quanto anche 

l’oggettivazione contribuisce alla credibilità (Gläubigkeit) (ma non legata a sistemi) ricevuta come un dono. 

La teologia è puramente e semplicemente storica in quanto scienza – quali che siano le discipline 

nelle quali essa si può articolare (teologia speculativa, teologia pratica).38 Quindi la teologia più è storica e 

più è sistematica, non in quanto costruisce un sistema ma in quanto lo evita, cioè in quanto evita 

l’applicazione di qualche filosofia.39 

Quanto al problema del rapporto della teologia come scienza positiva con la filosofia, Heidegger 

osserva giustamente che «…non è la fede stessa ma la scienza della fede in quanto scienza positiva che ha 

bisogno della filosofia… non in sè ma solo per quanto concerne la sua scientificità».40 In quale senso? Nel 

senso che «…ogni essente non si disvela che sul fondamento, di una comprensione preconcettuale 

precedente anche se non conscia di ciò che è questo essente in questione e come esso è. Ogni interpretazione 

ontica si muove su di un fondamento anzitutto e soprattutto nascosto di un’ontologia». Ma aggiunge subito 



che «…croce, peccato, ecc. – che appartengono senz’altro alla connessione di essere della cristeità – non 

possono essere compresi nella loro essenza e modo specifico altrimenti che nella fede»,41 che è la «situazione 

fondamentale» (Grundbefindlichkeit) del credente. 

Perciò, conclude Heidegger, l’ontologia può esercitare solo una funzione correttiva del contenuto 

ontico (per esempio, il concetto di «peccato» non è soltanto colpa) cioè precristiano dei contenuti teologici 

fondamentali: però la filosofia può essere ciò che senza assolvere questa funzione di correttivo.42 Per 

Heidegger quindi scienza, filosofia e teologia sono tre campi e forme di conoscere diversi: oggi l’insidia alla 

vita dello spirito viene soprattutto dalle scienze tecnologiche. Ma per la teologia l’insidia è venuta e viene 

anche dalla filosofia, e Heidegger ricorda il monito di san Paolo: «Non ha Dio reso vana la sapienza di 

questo mondo?», quella sapienza che i Greci cercano, come aggiunge subito san Paolo (1 Cor. 1, 20, 22), e 

Heidegger sottolinea…: «Chissà che la teologia cristiana non si decida una buona volta a prendere sul serio 

la parola dell’Apostolo e a considerare in conformità la filosofia come una stoltezza?».43 Di qui è partita 

anche la dottrina del «paradosso» di Kierkegaard. 

Concludendo, per Heidegger la filosofia non può avere alcun rapporto, né positivo né negativo, per 

«decidere circa il problema di Dio»;44 deve mantenere il silenzio. Da una parte quindi Heidegger riconosce 

l’originalità dell’oggetto della teologia come oggetto autentico, dall’altra parte egli esclude Dio dall’ambito 

proprio del filosofare45 e attacca il pensiero occidentale, dai Greci fino a Hegel, per aver concepito la 

filosofia come «onto-teo-logia». 

Heidegger ha dichiarato infatti a un teologo protestante: «Fin quando il rappresentare antropologico-

sociologico ed esistenziale filosofico non sarà superato e messo da parte, la teologia non arriverà mai alla 

libertà del dire che le è assegnato».46 Come mai allora Bultmann, Rahner… pretendono di prendere come 

punto di partenza per la loro teologia la «filosofia» di Heidegger, che ignora anzi esclude da sè il problema di 

Dio? 

La teologia nuova vuole essere una teologia non metafisica. Ma per Heidegger il problema di fondo 

circa la possibilità di un discorso e sapere teologico è quello dell’oggettivazione. A suo avviso, «…il 

pensiero è oggettivante nell’ambito delle scienze naturali poichè qui l’oggetto è misurabile, spiegabile 

causalmente nel senso di Kant». Ma questo ovviamente non può essere il paradigma del discorso teologico, e 

perciò il titolo va capovolto: «Il problema di un pensare e parlare non tecnico-scientifico nella teologia 

odierna». Perciò «…il compito proprio della teologia è di discutere che cosa si deve pensare nel suo proprio 

ambito della fede cristiana. In questo senso la teologia può anche non essere una scienza»,47 nel senso 

moderno del termine. 

Qualcuno perciò ha voluto concludere che in teologia tocca instaurare un movimento di pensiero il 

quale si appropria della verità rivelata a partire dal suo luogo proprio, nel senso di cercare di spiegare il 

mistero irriducibile di Dio al di là non solo dello schema di soggetto-oggetto ma anche di uno schema 

rappresentativo di un «io-tu» interpersonale fra l’uomo e Dio. Il campo proprio della teologia è la oeconomia 

salutis. Quindi la nuova «…teologia non metafisica, radicata nella oeconomia salutis, continuerà a pensare 

Dio come Essere, ma non più nell’orizzonte del pensiero classico, cioè dell’idea, della sostanza, della 

natura… ma lo penserà nell’orizzonte della storia e dell’escatologia. Essa cercherà allora di esprimere il 



primato ontologico del futuro sul presente nell’Essere divino».48 Questa sarebbe infine la «teologia 

teologica», mentre la teologia metafisica è specificata dalla «speranza», cioè è proiettata nel futuro 

dell’eschaton come il «modo proprio del Dio biblico» che è inesauribile nelle sue promesse rispetto a tutte le 

manifestazioni della oeconomia salutis, anche rispetto alla risurrezione di Cristo! 

 

Conclusione: il superamento della crisi. 

 

Analoghe, nella gravità e responsabilità, sono le riserve che un filosofo (cristiano, s’intende) deve 

rivolgere agli indirizzi centrifughi della teologia morale post-conciliare, che è finita nel fango legittimando 

l’edonismo senza freno della borghesia consumistica, e che altrove ho chiamato la pornoteologia. Anche qui 

vale il principio: senza metafisica non c’è morale. Rimane solo, la morale della situazione, la morale dei 

compromessi (psicologici, sociologici, politici…) e del proprio comodo. 

Qui possiamo concludere osservando che il superamento della crisi esige un arduo lavoro non solo 

di superamento (e condanna) degli attuali errori, ma anche (e soprattutto) di ricostruzione delle demolizioni  

e di riparazione delle lesioni, di eliminazione delle posizioni superficiali e avventate che ancora tengono 

saldamente il campo. Non si guarisce la «malattia mortale» dell’uomo moderno, che è il materialismo ateo, 

bevendo al suo, veleno e propinandogli dell’altro veleno. 

Il magistero romano ha iniziato faticosamente l’opera di orientamento e di ritorno, sulle posizioni 

tradizionali con le dichiarazioni sui misteri della Trinità e dell’Incarnazione del 1972 e sul magistero 

infallibile della Chiesa (1973). Se non che – ci sia permessa l’osservazione – sappiamo veramente ancora 

qual è il disagio dell’uomo moderno? Senza la diagnosi e la valutazione di fondo dei capisaldi teoretici del 

pensiero moderno ogni cura non è che un palliativo, un’illusione. 

Il problema della libertà radicale, essenziale nel pensiero moderno e neppure sfiorato da questi 

teologi, non può essere ulteriormente differito. 



2. 

RADICI IMMANENTISTICHE 

DELLA TEOLOGIA CONTEMPORANEA 

 

Se ogni problema sulla verità dell’essere pone l’interrogazione sul fondamento, la sua esigenza è 

quella della fondazione ossia della chiarificazione della struttura intenzionale che mette in atto i princìpi per 

la risposta alla interrogazione stessa. E la domanda su Dio è sempre aperta e inesauribile per l’uomo: è la 

domanda dialettica all’estrema potenza come quella che interroga sull’esistenza di Dio prima di conoscere i 

suoi attributi che rendono accessibile alla ragione la sua essenza, come quella che ricerca che cos’è e che 

cosa può essere Dio per l’uomo, prima di sapere che cos’è e che cosa dev’essere l’uomo per Dio e davanti a 

Dio. Due piani, quello formale e quello esistenziale, che si contendono il passo e che lottano l’un contro 

l’altro per avere il sopravvento: e di questa lotta si alimenta la storia della teologia. 

Un riflesso della medesima situazione è il doppio piano o livello della conoscenza di Dio secondo il 

lume della ragione e la comunicazione della fede, ossia secondo la duplice via di accesso nel mysterium 

magnum: una duplice via che apre un duplice orizzonte. Anzitutto quello della speculazione sull’esistenza e 

sugli attributi di Dio nella sfera della ragione; poi, quello dell’economia divina del piano divino nella storia 

della salvezza mediante l’Incarnazione nella sfera della fede. Due forme o campi di intenzionalità quindi, 

l’essenza e l’esistenza, la ragione e la fede, che insistono sullo stesso oggetto, Dio, ma a diverso livello e 

quindi sotto una diversa luce e prospettiva. Essi sembrano però incontrarsi in una zona mediana che è la 

teologia, la quale è il prolungamento della fede nella ragione e lo sforzo della ragione di portare il messaggio 

rivelato all’interno dell’esistente, che è l’uomo storico, per impegnare la sua libertà. Due pertanto sono i 

fuochi o poli dell’intenzionalità nel lavoro teologico: l’essenza e l’esistenza corrispondente, la ragione e la 

fede, Dio e l’uomo, i quali fanno capo alle due radici della natura e della grazia: fra questi due poli si pone e 

cerca di far luce la teologia nella funzione risolutiva di mediazione. 

L’intenzionalità della teologia, ovvero la capacità della ragione di illuminarsi e di illuminare a 

contatto con la fede, si pone quindi nell’incontro, ovvero sul «crocevia» (Wendepunkt) di due princìpi – Dio 

e l’uomo – che stanno agli antipodi nella sfera dell’essere e che dovrebbero incontrarsi nella sfera 

intenzionale del conoscere e del volere. E in quest’incontro di due mondi, così infinitamente distanti, l’uomo 

deve trattare con Dio l’affare infinitamente vicino che è la sua salvezza dalla morte e dal peccato nella 

angustia temporum. La dialettica di questa intenzionalità del problema della salvezza, che coinvolge quindi 

anche la possibilità della teologia, è che l’uomo può comprendere le cose di Dio soltanto in modo umano e 

insieme che Dio può rivolgersi all’uomo soltanto nella sua «qualità» di Assoluto e di Salvatore dell’uomo e 

quindi dall’alto della sua trascendenza. Eppure, proprio in quanto Dio si è rivelato, prima in umbra creationis 

poi e soprattutto in misericordia redemptionis, si è stabilita una «trascendenza di riferimento» di cui l’uomo 

stesso con la sua miseria e grandezza tiene il centro. Una «fenomenologia teologica» dell’atto di fede diventa 

così la propedeutica indispensabile per ristabilire nell’uomo moderno l’incontro con la fede e avviarlo 

all’atto di fede e a quel «discorso della fede» che è la teologia, senza il quale la fede e l’atto di fede restano 

privi del punto di inserzione sul piano dell’esistenza che è la libertà in atto. 



Infatti sia la ragione sia la fede non operano la sintesi dell’esistenza se non in quanto sono destinate a 

incontrarsi – e quindi a chiarirsi secondo una fondazione scambievole – come i due poli della soggettività. 

Solo a questo modo le due luci possono occupare il campo della coscienza per confrontarsi e aprire 

l’orizzonte ultimo della libertà, come accenna Kierkegaard in apertura dei Journals: «Per distinguere una 

luce occorre sempre un’altra luce. Quando si è completamente al buio e appare un punto di luce non è 

assolutamente possibile discernere l’origine della luce, perchè al buio non si può determinare alcun rapporto 

di spazio. Soltanto con un’altra luce si potrà precisare la posizione del primo punto rispetto al secondo».1 

Pertanto a quella che nella tradizione classica era la determinazione dell’«oggetto formale» della scienza, 

perciò anche della teologia, corrisponde oggi la «riduzione o ritorno al fondamento» (Heidegger), ossia la 

determinazione del campo intenzionale.2 Questa determinazione consiste nella messa a fuoco della 

situazione, sia rispetto all’oggetto sia rispetto al soggetto: questa messa a fuoco deve attuarsi come presa di 

coscienza dei rapporti che l’oggetto può avere con il complesso della realtà sul fondamento dell’essere a cui 

appartiene e dei rapporti che il soggetto stesso istituisce e può istituire dal fondo della propria libertà. 

Secondo che l’uno dei centri tende a prevalere sull’altro, noi possiamo parlare di fondazione oggettiva, che è 

l’oggettivismo classico, e di fondazione soggettiva, che è il soggettivismo moderno; di qui le due figure 

antitetiche dell’uomo: l’uomo contemplativo e l’uomo attivo (homo sapiens, homo faber), che definiscono il 

senso della crisi dell’epoca contemporanea. 

Se la crisi dell’uomo contemporaneo è stata indicata nell’assenza di Dio, cioè nell’impossibilità non 

solo di «risolvere» ma perfino di «porre» il problema di Dio, anzi perfino di «avvertire» e trovare il senso del 

problema stesso, in contrasto con la tradizione teologica della nostra civiltà, ciò significa che in questi ultimi 

secoli si è verificato all’interno della coscienza religiosa un cambiamento totale del suo asse intenzionale che 

ha non solo capovolto i rapporti ma ha cambiato radicalmente il segno alla coscienza stessa nella sua 

possibilità trascendentale. Per questo oggi, come è noto, si parla senz’altro di una «rivoluzione copernicana» 

nel campo della teologia3 in quanto la comprensione e quindi l’accettazione dei due cardini della religiosità 

classica e della teologia tradizionale – che sono la trascendenza di Dio e la soprannaturalità della fede e dei 

misteri del cristianesimo – sono state svuotate dalla critica che è il punto di arrivo o la conclusione della 

scienza e della filosofia moderne. 

In altre parole, la «nuova teologia» prende atto della esecuzione capitale che la critica moderna ha 

fatto del vecchio modo di concepire i rapporti fra l’uomo e Dio, fra il peccatore e la grazia, perchè questi 

sono in funzione di una «concezione del mondo andata ormai fuori moda» (outmoded view of the world), 

quindi non più accessibile e accettabile dall’uomo moderno. Non si tratta quindi di respingere Dio, dichiara 

Robinson, ma di salvarlo, collocandolo anzi nella coscienza dell’uomo moderno nel modo che gli conviene:4 

si tratta cioè di sostituire al vecchio campo di intenzionalità teologica, ormai sorpassato, un nuovo orizzonte 

di intenzionalità che sia consono alla dinamica interna dell’intenzionalità dell’uomo moderno. In questa 

prospettiva si accetta come un risultato e un dato di fatto che la posizione oggettivistica e metafisica della 

teologia classica ha portato alla posizione della negazione radicale che è stata battezzata la «morte di Dio», la 

cui ombra si è venuta estendendo e ha invaso in questo ultimo secolo, dopo la morte di Hegel, l’intero campo 

della cultura occidentale. 



Bisogna quindi prendere atto che l’uomo moderno non riesce a cogliere più quel linguaggio: per 

esempio Dio presentato con i termini di «natura», «sostanza», «causa», «relazione»… perché legati a un 

particolare tipo di rappresentazione del mondo che oggi non ha né può più avere un significato e una 

funzione positivi. Perciò la morte di Dio costituirebbe un passaggio indispensabile e benefico per la 

«ripresa» del Dio autentico. Si afferma che un uomo di oggi, che viva nel «clima intenzionale» del suo 

tempo, non può non essere ateo ma insieme non può restare ateo perché Cristo lo raggiunge sulla via come i 

discepoli di Emmaus e lo costringe a riconoscerlo.5 Si tratta quindi – e Robinson lo ammette – di fare 

veramente il punto con la teologia dialettica, non solo svolgendo con coerenza radicale il suo presupposto 

della negatività costitutiva del rapporto natura e grazia, ragione e fede…, ma facendo di questa negatività la 

spinta indispensabile per il nuovo discorso teologico all’uomo nuovo e mettendo l’ateismo della ragione a 

fondazione della nuova affermazione di Dio, della nuova esperienza di Dio dell’uomo nuovo. 

Questa nuova teologia della morte di Dio è la teologia della disfatta e della capitolazione di fronte 

alle negazioni del pensiero moderno da Feuerbach-Nietzsche fino ad Heidegger e Sartre. Le dimensioni di 

questa capitolazione sono state indicate dal Robinson con estremo realismo:6 

1. Dio è superfluo nella sfera intellettuale, in quanto sia nella scienza sia nella filosofia non c’e più 

posto per Dio, in quanto cioè Dio è sfuggito totalmente alle prese dell’intelletto e nessuno sente più il 

bisogno di porre il problema di Dio.7 Dio ha perso per l’uomo ogni intenzionalità. 

2. Dio è stato relegato nella sfera emozionale, in quanto non solo l’uomo non sente più il bisogno di 

Dio o della religione, ma è convinto che questo riferimento gli è nocivo in un mondo che si è svuotato del 

sacro, ossia in un mondo la cui essenza, per dirla con Heidegger, è di «diventar mondo» (Welt weltet)… È il 

mondo secolarizzato, e «secolarizzazione significa che l’uomo deve accettare la responsabilità del proprio 

destino, senza cercare di scaricarlo sugli dèi, aspettando qualche provvidenza per aiuto o per illuminazione».8 

3. Dio è intollerabile sul piano morale, e qui sembra che più che l’imperativo categorico di Kant 

(come il riferimento teoretico esigerebbe) o la radicalità della libertà esistenziale di Sartre, sia operante lo 

«scandalo del male». Così si afferma che «…un Dio che causa o permette la sofferenza di un solo bambino è 

moralmente insopportabile».9 Da una parte oggi il male fisico e morale dilaga in forme e proporzioni finora 

sconosciute; dall’altra, è aumentata con il progresso della cultura e della scienza la sensibilità al dolore: così 

la tensione spezza l’arco dello spirito, e l’uomo preferisce rimanere solo con il dolore e con i propri 

problemi. 

L’ateismo contemporaneo, che la teologia deve saper fronteggiare, non ha perciò un’origine 

uniforme, poiché la negazione nasce da sfere intenzionali diverse e disparate. Così da una parte la Death-of-

God Theology angloamericana si limita a prendere atto di un dato di fatto, ossia ad accettare il «risultato» 

dell’inchiesta sul mondo contemporaneo (se ci è permesso esprimerci in questo stile giornalistico): tutte le 

sfere della vita e della cultura, a chiunque le consideri e da qualsiasi parte le consideri, mostrano non solo la 

«morte» ma l’assenza di Dio. Dio non interessa più nessuno. 

Non si può certamente negare che qui siamo di fronte al fenomeno che è stato chiamato 

«secolarismo» o «secolarizzazione», nel senso che un po’ alla volta nella cultura, nella vita, nella scienza, 

nella filosofia e nella stessa teologia… al nome di Dio è stata tolta ogni intenzionalità ovvero significanza e 



ora Dio rimane un nome vuoto, un semantema vacante. Cosi «secolarismo» è diventato un eufemismo per 

indicare la «mancanza» o assenza di Dio in tutta la sfera della coscienza. La teologia, se non vuol mancare al 

suo compito, deve andare alle radici di questo processo, o capovolgimento di situazione, nel quale si è 

passati da una dominanza del «sacro» sul profano al riconoscimento del diritto del profano accanto al sacro, 

fino all’invasione del profano nella sfera del sacro e all’estromissione del sacro stesso, del Vangelo, della 

religione in generale.10 La teologia negativa contemporanea dà la colpa della perdita di Dio alla concezione 

tradizionale di Dio che si è rivelata insostenibile, e perciò, anche se ormai connaturata a un certo tipo di 

cultura e radicata nella nostra formazione, è solo più «un idolo». Così, si conclude, anche ciò che i nostri 

contemporanei rifiutano può essere questo idolo soltanto e non Dio come tale. Abbandonare quell’idea di 

Dio è allora il primo passo, da parte della teologia, per reintrodurre Dio nel mondo. 

Sembra che il procedimento di questa «teologia negativa» o teologia del rinnovamento, che porta 

l’istanza della negatività a un livello o intensità intenzionale mai finora raggiunti nella tradizione occidentale, 

presenti due tappe o momenti: a) la negatività stessa come processo di catarsi dell’uomo per accostarsi a 

Dio, b) la positività assoluta di Dio stesso, che si rivela come il «fondo» nell’immanenza di Dio al mondo e 

all’uomo. 

a) Il momento negativo esprime la liberazione raggiunta dall’uomo moderno – con un processo 

iniziato già nel secolo tredicesimo – da ogni strettoia metafisica ed esteriorità di fede ecclesiastica e quindi la 

compiutezza della sua libertà. Qui la guida è Bonhoeffer: «L’uomo ha così imparato ad affrontare qualsiasi 

problema, anche importante, senza far ricorso all’ipotesi dell’esistenza e dell’intervento di Dio». E questo 

non solo nella scienza, nell’arte e perfino nell’etica ma ormai, e in un modo sempre più chiaro, anche nelle 

questioni religiose: «È ormai evidente che tutto può andare avanti anche senza Dio». Il segno e la prova di 

questo è che più si insiste nelle prove dell’apologetica tradizionale, più si ottiene l’effetto contrario, di 

allontanare l’uomo moderno da Dio. L’uomo moderno è ormai consapevole di aver rotto i lacci dell’infanzia 

e di aver conseguito la propria maturità, è convinto di poter ormai fare da sé. Secondo Bonhoeffer, «…Dio 

stesso c’insegna che la nostra vita di uomini deve ormai proseguire come se egli non esistesse». E prosegue, 

compiacendosi di una terminologia dialettica sempre più paradossale: «Il Dio che ci fa vivere nel mondo, 

senza ricorrere a lui come ipotesi di lavoro, è il Dio di fronte al quale noi ci troviamo sempre. Davanti a Dio 

e con lui noi viviamo senza Dio. Dio ci permette di confinarlo fuori del mondo e questa è esattamente la via, 

l’unica via per la quale egli può essere con noi e aiutarci».11 Una dialettica che è meno rivoluzionaria di 

quanto può sembrare a prima vista: non è difficile vedere che essa infatti resta fedele alla formula luterana 

del Deus absconditus et revelatus e ha la stessa drammaticità negativa di tensione del simul iustus et 

peccator. 

b) Il momento positivo esprime la determinazione ontologica di Dio come la profondità (depth, 

Tiefe), al posto delle pseudo-determinazioni della trascendenza secondo la semantica tradizionale di Dio che 

è posto «al di fuori» o «al di sopra» del mondo e dell’uomo: al simbolismo puramente spaziale, estraneo alla 

realtà umana, si sostituisce il simbolismo psicologico. Qui la guida è Tillich, che spiega l’importanza del 

nuovo semantema: «Profondità, usata nel campo dello spirito, ha due significati: significa sia l’opposto di 

superficiale, sia l’opposto di alto. La verità e profonda e non superficiale; la sofferenza è profonda e non alta. 



Sia la luce della verità sia l’oscurità della speranza sono profonde. C’è una profondità in Dio e c’è una 

profondità dalla quale il salmista invoca Dio». Il senso ultimo di questa intenzionalità del divino, indicato 

come il fondamento, è inteso al limite estremo dell’immanenza mediante la dimensione preferita della 

profondità: «Il nome di questa profondità infinita è inesauribile, e fondamento di ogni essere è Dio. È questa 

profondità ciò che significa questa parola Dio. E se tale parola non ha per voi molto significato, traducetela e 

parlate della profondità della vostra vita, della sorgente del vostro essere, del vostro supremo interesse, di ciò 

che prendete sul serio senza riserve. Forse, per far questo, dovete dimenticare tutta la dottrina tradizionale di 

Dio, forse dovete dimenticarne perfino la stessa parola. Ma se sapete che Dio significa profondità, voi sapete 

abbastanza su di lui. Non potete chiamarvi ateo o miscredente. Non potete infatti pensare e dire: “La vita non 

ha profondità!, la vita è superficiale, l’Essere stesso è superficie soltanto”. Se poteste dire questo con 

completa serietà voi sareste atei: altrimenti non lo siete. Colui che cerca di conoscere la profondità cerca di 

conoscere Dio».12 

Secondo Tillich quindi, la profondità, benché sia una dimensione dello spazio, è insieme il 

«simbolo» della qualità dello spirito. Ciò porta alla definitiva via positiva come conclusione della via 

negativa. 

Secondo questa dialettica teologica della negatività, bisogna decidersi a identificare Dio con la 

profondità, a intensificare al massimo la sua immanenza al mondo e a respingere con la massima fermezza 

l’idea di Dio come di ciò che è «al di sopra e al di là» di tutte le cose, ossia a liberarsi una buona volta dalla 

trascendenza e soprannaturalità in senso dualistico, perché pura esteriorità e perciò negazione di Dio. La 

concezione di Dio come profondità ha poi il vantaggio, secondo Tillich, di incontrarsi col «naturalismo 

monistico» di Julian Huxley secondo il quale non ha senso spiegare il mondo ricorrendo a un principio fuori 

al di sopra del mondo, cioè estraneo al mondo. 

Tillich afferma che la teologia deve accettare questa critica del naturalismo al soprannaturalismo e 

precisa quale deve essere l’orientamento per il nuovo concetto di Dio: «Dio è il nome per [indicare] la forza 

e il senso della realtà. Egli non è identico alla totalità di tutte le cose. Nessuna filosofia e nessun mito ha mai 

affermato una simile assurdità. Ma egli è inteso come simbolo per l’unità, l’armonia e la potenza dell’essere. 

È il centro dinamico e creativo della realtà. L’espressione deus sive natura, usata da uomini come Scoto 

Eriugena e Spinoza, non afferma che Dio sia identico con la natura, ma significa piuttosto che Dio è la 

natura naturans, ossia la natura creativa e il fondamento creativo di ogni realtà naturale. Nel naturalismo 

moderno il contenuto religioso di queste affermazioni è pressoché scomparso, specialmente per quei 

naturalisti filosofeggianti i quali interpretano la natura nei termini di un materialismo meccanicistico».13 

Si tratta invece di riprendere dal fondo il significato religioso del naturalismo, di ritornare alla 

«esperienza del sacro» ossia dell’apriori religioso con il quale resta garantita la «infinita distanza fra il Tutto 

delle cose finite dal loro fondamento infinito». È stata sempre in sostanza un’esperienza di questo tipo che ha 

ispirato e sostenuto i vari tipi della teologia classica: «Sia “l’essere-stesso” (Scolastica) o la “sostanza 

universale” (Spinoza) o L’identità di spirito e natura” (Schelling), o “l’aldilà della soggettività e dell’ 

“oggettività” (James), o “l’universo” (Schleiermacher), o il “Tutto cosmico” (Hocking) o il “processo 

creativo dei valori” (Whitehead) o la “integrazione progressiva “(Wieman), o lo “Spirito assoluto” (Hegel) o 



la “persona cosmica” (Brightman) o, ognuno di questi concetti è basato sull’esperienza immediata di 

qualcosa di intimo nel valore e nell’essere di cui ognuno può prendere coscienza per intuizione».14 A questa 

esperienza compete, secondo Tillich, che adotta qui la terminologia di Heidegger, il «carattere ec-statico», 

poiché si tratta di un’esperienza che «trascende» l’esperienza ordinaria: è data qui allora una trascendenza 

che ha ad un tempo carattere metafisico e sacrale. 

È in questo apriori mistico (comune sia al naturalismo sia all’idealismo) che poi si inserisce il 

messaggio cristiano. Si può convenire che sia Bonhoeffer sia Tillich, ai quali si ispirano espressamente 

(come si è detto) i fautori della Dealh-of-God Theology, hanno toccato il momento cruciale della questione 

circa il rapporto affermazione-negazione, ragione-fede, natura-grazia… nella nuova posizione e prospettiva 

del problema teologico. Questo momento (di contatto, intuitivo con il sacro) si attua, almeno per Tillich, nel 

riferimento alla soggettività umana nel senso di «libertà finita»: la libertà infatti è una qualità che noi 

sperimentiamo direttamente soltanto in noi stessi. Pertanto l’idea di Dio (come fondamento) sostituisce la 

rappresentazione spaziale della trascendenza – intesa come «fuori» e «sopra» – con il concetto della libertà 

finita. La creatura è libera di volgersi a Dio e di separarsi da Dio, e la trascendenza divina si identifica allora 

con la libertà delle creature di separarsi dall’unità essenziale con il fondo creativo del suo essere: la verità di 

siffatta libertà finita è anche un’esperienza, ed è questa esperienza che rende inammissibile il panteismo.15 

Non si poteva chiarire con maggiore pertinenza che il problema stesso di Dio prende rilevanza sul piano 

esistenziale mediante la scelta radicale della libertà. Ma Tillich unifica il piano metafisico con quello 

esistenziale. 

Non v’è dubbio comunque che si tratta di una concezione fortemente suggestiva e si comprende 

anche la protesta dei suoi fautori di non voler affatto sostenere o proporre l’ateismo ma, tutt’al contrario, di 

voler mostrare l’unico modo efficace di superarlo: a questo deve servire il «metodo della negatività», portato 

al suo estremo, grazie al quale può sorgere l’affermazione del Dio vivente. 

 

È possibile – dobbiamo domandarci ora – con un metodo negativo approdare a una conclusione 

positiva di Dio? Può una Death-of-God Theology convertirsi in un’affermazione dell’esistenza di Dio del 

tutto nuova e consistente, adatta all’uomo moderno? Il nocciolo della questione è nel rapporto coscienza-

essere, ossia nel senso e nel dinamismo originario dell’intenzionalità. Non è propriamente – si badi bene – e 

anzitutto la tensione di negatività-positività ciò che decide il senso e l’esito del problema stesso: questa è una 

determinazione di riflessione del rapporto stesso, il quale nella sua forma originaria si pone come la tensione 

di fondamento-fondato, e di qui soltanto può prendere rilievo la problematica di Tillich e dei suoi seguaci. 

Essi infatti hanno preso come punto di partenza una situazione di fatto, quella della scomparsa e morte di Dio 

nella cultura e nella vita dell’uomo moderno addossando indiscriminatamente la pretesa morte di Dio a tutta 

la filosofia, a tutta la teologia dei secoli precedenti e trovando perfino giustificata e benefica l’opera 

demolitrice del pensiero moderno in questo campo. Ci si può domandare: è giusto, è ammissibile questo 

modo di procedere? O invece quella negatività che si prende come assunto non si farà avanti a presentare il 

conto per rendere definitiva la sconfitta dell’uomo in cerca del «fondamento» della verità e della giustizia? 

Procediamo con ordine anche se in modo sommario: 



l. La «teologia negativa» non è una scoperta della teologia dialettica ma ha le sue radici nel pensiero 

platonico e pitagorico: il concetto infatti di “Dio ignoto” (a;gnwstoj qeo,j) è già presente nella 

trascendenza dell’Uno platonico; il termine poi comparare espressamente in Filone e ha libero corso nella 

letteratura neoplatonica (Albino, Proclo…) con un fiorire di termini come «incomprensibile» 

(avkatalh,ptoj), «indicibile» (a;rrhtoj), «ineffabile» (a;qatoj) «inaccessibile» (avdih,getoj) 

«inconoscibile» (avgnoou,menoj)…16. C’è certamente una soggettiva avgnwsi,a di Dio colpevole, 

quella connessa alla colpa; ma c’è anche la avgnwsi,a oggettiva, che è l’espressione metafisica della 

perfezione e trascendenza di Dio, alla quale corrisponde un modo particolare di conoscenza che è la gnosi. Si 

può dire allora che questa è una teologia negativa «di abbondanza», ossia per eccesso d’intelligibilità rispetto 

alle capacità finite del soggetto. 

2. Nella linea neoplatonica si svolge indubbiamente la teologia negativa cristiana che ha il punto di 

appoggio nel discorso di san Paolo all’Areopago (Atti 17, 23 ss.) nel quale l’Apostolo presenta appunto la 

gnosi e la rivelazione di Cristo come la soluzione richiesta alla inconoscibilità di Dio professata nella 

singolare epigrafe (VAgnw/stw| Qew/|) del ara ateniese. La penetrazione del neoplatonismo nella 

presentazione della dottrina cristiana e soprattutto della dialettica ternaria di Proclo, ha fatto della 

inconoscibilità di Dio uno dei cardini per esprimere la trascendenza della sua perfezione. Qui però la 

negatività non costituisce più il momento costitutivo ma quello mediano di «passaggio» all’affermazione 

esplicita della superpositività della natura di Dio e delle sue perfezioni. Un segno – e forse uno stimolo di 

particolare efficacia – di tale progresso è l’interpretazione di Es. 3, 14 secondo la quale già i Padri greci, 

dopo Filone, vedevano nell’Essere, puro il costitutivo metafisico di Dio. Poiché il nostro intelletto è fatto per 

conoscere le essenze, ecco che Dio come Esse ipsum diventa per l’uomo inconoscibile. Il maestro per 

eccellenza della semantica divina nell’età patristica è il misterioso Dionigi Areopagita, il quale nel celebre 

trattato De divinis nominibus trae dal momento negativo il momento positivo dell’emergenza che è espresso 

con la particella super (u[per-) con uno scintillare compiaciuto di neo-logismi quali supersubstantialis 

essentia (u`perou,sioj u[parxij), superdea Divinitas (u`pe,reoj eo,thj), super bona 

bonitas (u`pera,gaoj avvgao,thj), quae est super omnia identitas…, ineffabile. ignorantia… 

omnium… ablatio et super omnen positionem et ablationem17. 

È questo, possiamo dire, l’agnosticismo positivo e la negatività chiarificante: lo stesso Pseudo 

Dionigi ha le frasi illuminanti che di Dio «…sono più vere le negazioni che non le affermazioni» e che «Dio 

è insieme di nessun nome (avvnw,numoj) e di molti nomi (polu,nomoj)». Nello stesso clima 

neoplatonico il De causis dichiarava: «Causa prima superior est omni narratione»,18 secondo il principio 

della discesa o caduta verticale dell’effetto dalla causa e della trascendenza di questa su quello. 

3. Sulla scia dello Pseudo Dionigi in questa linea è senza dubbio san. Tommaso, il quale accetta 

sempre lo schema procliano della dialettica dionisiana della conoscenza di Dio: per causalitatem, per 

remotionem (negationem), per eminentiam. Ma anche nel terzo momento, che dovrebbe essere il positivo di 

riflessione o di emergenza (la zweite, reflektierte, wesentliche… Unmittelbarkeit di Hegel!), predomina la 

negatività in senso superiore. Leggiamo infatti: «Hoc est ultimum ad quod pertingere possumus circa 

cognitionem divinam in hac vita, quod Deus est supra omne id quod a nobis cogitari potest et ideo nominatio 



Dei quae est per remotionem, est maxime proprie».19 Di qui la dichiarazione programmatica: «…Quia de 

Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit: non possumus considerare de Deo quomodo sit sed potius 

quomodo non sit».20 E la ragione è che l’oggetto adeguato dell’intelletto umano è l’ens, il concreto 

trascendentale, che è in sé sempre un contenuto finito, mentre Dio, poiché è l’Esse subsistens, è l’Atto puro 

infinito inafferrabile e incomprensibile: dagli enti finiti partecipanti dell’esse non possiamo conoscere l’esse 

impartecipato.21 Introducendo questa dottrina, san. Tommaso non esita a fondere il neoplatonismo greco-

cristiano e il neoplatonismo arabo con una formula stupenda dello Pseudo Dionigi: «De Causa prima hoc est 

quod potissime scire possumus: quod omnem scientiam et locutionem nostram excedit. Ille enim 

perfectissime Deum cognoscit qui hoc de Ipso tenet: quod quidquid cogitari vel dici de Eo potest, minus est 

eo quod Deus est. Unde Dionysius dicit in I Mysticae theologiae, quod homo secundum melius suae 

cognitionis unitur Deo sicut omnino ignoto, eo quod nihil de Eo cognoscit, cognoscens ipsum esse supra 

omnem mentem».22 

È nelle dottrine essenzialiste della Scolastica e del pensiero moderno che ha potuto nascere la 

presunzione di conoscere «propriamente» Dio come la Vita, la Verità, la Bontà… assolute e la totalità di tali 

perfezioni, non nella metafisica tomistica dell’emergenza dell’esse come costitutivo dell’essenza di Dio, il 

quale perciò non ha essenza. 

 

Se l’avvio alla Death-of-God Theology è stato sopraffatto dal richiamo di Tillich al fondamento del 

l’essere e alla concezione di Dio come fondamento dell’essere, il richiamo alla metafisica tomistica, che dà il 

primato all’atto di essere sull’essenza, chiarisce più di ogni altra cosa il significato dialettico della negatività 

nella conoscenza di Dio. Tillich infatti critica energicamente l’essenzialismo del Nominalismo che 

concepisce l’essere «come la astrazione suprema» (als die höchste Abstraktion), come il genere dei generi. A 

suo avviso, nel concetto di essere entra in gioco l’esperienza dell’opposizione di essere e non essere, e 

pertanto l’essere può essere descritto come la «forza dell’essere» (Macht des Seins) che contrasta il 

passaggio nel nulla. Così la parola «essere», presa nel’astrazione, è il più vuoto di tutti i concetti ed è il più 

compiuto e significativo di tutti i concetti quando è compreso come la forza dell’essere in tutto ciò che ha 

l’essere. Dice egregiamente Tillich che nessuna filosofia e nessuna teologia possono soffocare questo 

concetto di essere, poiché Dio ed essere sono inseparabili, essendo Dio niente altro che l’Essere stesso (Sein-

Selbst) nel senso della energia di essere, ossia della forza di vincere il non essere. E fa bene Tillich a 

diffidare quelle pseudofenomenologie teologiche della Ich-Du-Beziehung, che pretendono inserire il rapporto 

uomo-Dio ignorando il fondamento dell’essere. 

Ma lo stesso Tillich lascia perplessi quando afferma che l’essere, scoperto da Parmenide in 

Occidente e dall’indiano Sankara in Oriente, è stato subito smarrito per essere discoperto solo ai giorni nostri 

dai filosofi dell’esistenza come Heidegger e Marcel.23 È chiaro che Tillich, come Bultmann e a suo modo 

anche Bonhoeffer,24 resta prigioniero dell’eone heideggeriano e ricade perciò nelle spire della negatività del 

principio di immanenza. Ritorna infatti nell’opera di Tillich, come in quella di Heidegger, l’esigenza 

dell’essere e il richiamo alla dialettica di essere-non essere come fondamento e struttura della verità: ma di 

quale essere ossia di quale «energia» (Macht) o atto si parla? Ossia, qual è la direzione intenzionale del 



fondamento del rapporto? La risposta, sia per Heidegger sia anche per Tillich, non ammette dubbi: il 

rapporto si costituisce a partire dalla trascendentalità del soggetto. 

Questa trascendentalità è il Dasein, una trascendentalità di finitezza che in Heidegger viene espressa 

come rapporto al mondo storico indeterminato e in Tillich è il rapporto al mondo storico determinato 

dall’evento religioso rivelato. La differenza fra le due concezioni è che mentre per Heidegger il rapporto che 

è l’esistenza si attua sempre in progetti finiti, per Tillich e per tutta la teologia dialettica rimane teso e 

sospeso alla dialettica di essere-non essere, di Tutto e Nulla. Infatti è in questo contesto che Tillich prospetta 

un «Dio sopra-personale», di un «Dio al di sopra del Dio del teismo», perché è un Dio la cui affermazione 

sorge dal dubbio radicale che sta a base del pensiero moderno. In questa situazione, confessa lo stesso 

Tillich, si dilegua il Dio del linguaggio ecclesiastico. Ma una cosa rimane: l’impegno del dubbio nel quale 

ancora è affermato il senso nell’insignificanza. La fonte di quest’affermazione di senso nell’insignificanza, 

della certezza nel dubbio, non è il Dio del teismo tradizionale ma il «Dio al di sopra di Dio», la forza 

dell’essere che opera anche in coloro che non hanno per essa un nome, che non hanno neppure il Nome di 

Dio. È una risposta per gli uomini i quali aspirano a un messaggio all’interno della loro «esperienza del 

nulla» nella rottura del loro coraggio di essere.25 È chiaro: questa teologia dialettica è la trasposizione nella 

sfera della coscienza religiosa dell’esistenza come libertà di essere librata sul nulla. 

Quel che si può dire di questa concezione è che essa interpreta in modo profondo e affascinante quel 

che può significare l’esperienza religiosa e l’istanza teologica a partite dall’Ich denke überhaupt come luogo 

proprio del rivelarsi del nulla: è sul fondamento di questo Nulla che si prospetta il «salto» della fede e 

s’impone il «coraggio di essere». Semplificando, certamente, ma anche riportando la semantica tillichiana 

alla sua autentica matrice hegeliana e heideggeriana, possiamo dire che questo coraggio di essere corrisponde 

al Sein come la Geworfenheit dell’Inder-Welt-sein di Heidegger. Questo a sua volta deriva direttamente 

dall’identità hegeliana di Essere e Nulla, dall’affermazione che «…il Nulla è il niente dell’essente e così è 

l’Essere sperimentato a partire dall’essente», che il Nulla è la differenza ontologica fra l’Essere e l’essente26 

– e ciò porta agli antipodi del principio base di Parmenide che «l’essere è e il non essere non è»,27 qualsiasi 

cosa ne dica la filosofia dell’indiano Sankara che non conosco. L’accordo di Heidegger con Hegel non è 

nella formula logica dell’identità ma nel suo significato reale: essere e nulla coincidono non a motivo della 

loro indeterminatezza e immediatezza ma perché per Heidegger l’essere stesso è per essenza finito.28 E 

perché? Per la semplice ragione che dopo Kant l’essere non può darsi che sullo sfondo di spazio e tempo, 

ossia che l’intenzionalità coincide con la nostra situazione nella Welt che ci circonda come natura e storia: 

l’Assoluto hegeliano è un deus ex machina. Questa è la concezione radicale dell’immanenza moderna più 

che di Hegel, che afferma la corrispondenza e appartenenza diretta di essere-nulla-verità-esistenza-libertà… 

E in questa medesima sfera trova il suo locus intentionalis anche la teologia di Tillich, che è teologia 

dell’immanenza in senso radicale. 

E dal principio dell’immanenza procede per caduta inevitabile la morte di Dio, poiché l’essenza 

dell’immanenza moderna è la negatività costitutiva intesa come negazione dell’immediatezza dell’essere e 

quindi come mediazione essenziale dell’essere da parte della coscienza. E allora l’atto o energia (Macht) di 

cui parla Tillich è atto di coscienza, impegno e decisione della libertà come esistenza. E Dio a cui si rapporta 



questa negatività e decisione è il fondo ultimo (Ground) che non ha nome né qualità né struttura,29 che non è 

persona ma sopra-personale e «Dio al di là del Dio del teismo». È il Dio a cui si dovrebbe arrivare, secondo 

la Death-of-God Theology, dopo il superamento dell’antitesi ormai logora di teismo-ateismo. Tillich per 

parte sua si scusa di dover ricorrere a una terminologia ispirata al panteismo e alla mistica: ma l’inciampo 

non è qui, come si è visto chiarendo il senso trascendente della teologia negativa classica e cristiana, ma 

nell’assunzione di quella negatività costitutiva del cogito moderno che ha portato con la sua caduta 

inevitabile alla finitezza dell’essere30 e con ciò all’ateismo positivo della civiltà della tecnica in cui viviamo. 

 

Allora possiamo concludere che le ragioni per cui l’uomo moderno non è più in grado di 

comprendere il senso della teologia tradizionale, e quindi il perché questi nega ogni senso alla trascendenza e 

si rifiuta alle dimensioni soprannaturali della fede e della grazia, è dovuta certamente, come afferma 

Robinson e la Death-of-God Theology, al fatto che questi termini – dopo l’espulsione della metafisica – han 

perduto per lui ogni senso. Ma il teologo non deve limitarsi a constatare il fatto: egli deve domandarsi il 

perché della catastrofe e il come l’ago dello spirito ha cambiato in questi ultimi tempi radicalmente 

direzione: dall’infinito al finito, da Dio al mondo…, fino a definire la propria realtà come «essere-nel-

mondo», che è la formula precisa dell’ateismo costitutivo. La risposta è possibile unicamente col riportarsi 

alla Diremtion originaria, alla costituzione originaria del rapporto essere-pensiero in cui consiste la riduzione 

(e illuminazione, Lichtung) del fondamento: il pensiero classico-cristiano e la filosofia moderna si trovano su 

questo esattamente agli antipodi: per quello, l’essere fonda il pensiero; per questa, è il pensiero, in generale 

(Bewusstsein, Ich denke überhaupt) che fonda l’essere, così che per il realismo l’essere attua e muove e 

guida la coscienza mentre per l’immanentismo è la coscienza con le sue strutture a rendere possibile 

l’apparire dell’essere e delle sue strutture, le quali non possono essere che strutture di coscienza perché 

trovate a partire dalla coscienza, ossia sul fondamento di quella esperienza del nulla di essere che è chiamata 

a fondare il nuovo tipo di trascendenza, agli antipodi di quella classica. 

È chiaro che la Death-of-God Theology è un fenomeno proprio della teologia protestante, che ha 

perso due volte – e in modo antitetico! – il contatto con la teologia classica: prima con il principio luterano 

della sola fides, librata in se stessa come negazione di ogni rapporto con la ragione che ha lasciato la 

coscienza sola con la Parola rivelata, e poi con il principio moderno della coscienza, il quale – come ha 

affermato Hegel – ha portato a compimento l’opera iniziata da Lutero.31 Come la prima immanenza ha 

portato allo svincolamento dall’autorità visibile nella sfera della fede, così la seconda si è approfondita nella 

riduzione dell’essere in generale alla spontaneità del soggetto. Così va perduto il logo teoretico, e il cogito  

– come ha rilevato Heidegger dopo Fichte e Scbelling – diventa volo, che è Wille zur Macht, il quale non 

rimanda che a se stesso.32 

Su questa base non vi è dubbio che l’ateismo è inevitabile, è l’unica conclusione coerente. Con una 

formula tecnica si può mostrare che il principio moderno di immanenza è intrinsecamente ateo in quanto 

coincide con l’affermazione radicale dell’io come fondamento e coinvolge perciò per contraccolpo 

l’espulsione radicale di Dio secondo l’intera qualità intenzionale della coscienza. In altre parole e con una 

formula più tecnica, si vuol dire che l’essenza del principio moderno di autonomia dell’io, in quanto è la 



posizione dell’immanenza riferita all’essere, è, e altro non può essere, che la negazione della trascendenza (in 

senso classico!) riferita al conoscere in cui consiste a un tempo la prima valenza della libertà e il primo passo 

del teismo classico nel suo significato fondamentale. Così alla trascendenza di Dio, come emergenza 

dell’Esse ipsum, è stata sostituita la trascendenza del Dasein come proiettarsi del Wille dell’uomo nel 

mondo; alla negatività distintiva dell’emergenza inesauribile e inaccessibile della perfezione divina 

(a;gnwstoj eo,j) è seguita la negatività dell’io il quale, dopo la caduta dello pseudo Assoluto 

idealista, è ritornato completamente nel fondamento del Nulla e ha fatto del Nulla il fondamento della 

finitezza dell’essere secondo l’analisi del Dasein di Heidegger e Sartre. Là la teologia è negativa, perché 

l’intelletto partendo dall’ente sale all’atto di essere e avverte che Dio si presenta come l’atto puro di essere 

«al di là» di ogni proporzione e comprensione finita; qui la teologia è negativa, perché la coscienza partendo 

dal nulla dell’ente avanza sprofondandosi nell’identità tra essere e nulla in quanto – avverte Heidegger – 

l’essere dell’ente è essenzialmente finito. Il semantema ente-essere è significante allora solo per la presenza 

del mondo, perché dopo il cogito esso è Bewusstsein del mondo. 

La formula estrema dell’immanenza (che è insieme l’espressione pura dell’ateismo antropologico 

costitutivo) è semanticamente e apparentemente capovolta rispetto alla formula dell’idealismo tradizionale: 

questo diceva che «un aldilà della coscienza è del tutto impensabile»; quello – e proprio portando all’estrema 

coerenza quella stessa formula – afferma che «un aldilà del mondo è impensabile». Lo stesso io non ha senso 

che come «rapporto al mondo», ossia come il vuoto che è continuamente attraversato dalle linee operative, 

ovvero dai plessi intenzionali di questo rapporto.33 Per questo si può riconoscere che oggi la filosofia 

moderna ha compiuto l’arco intero del suo sviluppo con la rivelazione del «nulla attivo» (das nichtende 

Nichts) che si presenta come essenza del cogito e della libertà che lo costituisce. 

Questa libertà allora, in quanto è essenzialmente intenzionata dal finito, non può in alcun modo 

permettere il passo all’Infinito, anzi non può neppure porre il problema della scelta dell’Assoluto: ogni 

pretesa in questo senso da Cartesio, a Kant, a Hegel… fino a Jaspers, Heidegger, Tillich, Bultmann e ai 

fautori della Death-of-God Theology è un’impresa disperata e senza senso. Se il nulla è costitutivo della 

intenzionalità della coscienza e perciò della libertà, ogni attività di questa si esaurisce nel passare da finito a 

finito, come da nulla a nulla nel dileguarsi continuo della temporalità. E se si può capire che questo passare 

da finito a finito «insiste» sul nulla e comporta perciò di volta in volta una «scelta» e un «salto» – perché il 

particolare finito è ridotto dal nulla a nulla e giace perciò nell’indifferenza – non si può assolutamente capire 

su questo fondamento il «salto» della libertà che è la scelta dell’Assoluto. Una volta che è la libertà stessa 

posta come fondamento intenzionante, essa non può scegliere che se stessa e fare del proprio nulla la verità 

intenzionata per lasciarsi essere nel mondo che rimbalza nello stesso nulla che la attraversa da parte a parte.34 

La teologia, come la filosofia, si fa anzitutto con la coerenza, non con i pia desideria: ora la coerenza, per il 

principio moderno d’immanenza, sta dalla parte dell’ateismo, e non di un ateismo qualsiasi ma di quello che 

esprime la curvatura essenziale dello spirito sul nulla che sta al fondo del finito nel suo dileguarsi all’infinito. 

 

Conclusione: il progetto della Death-of-God Theology di ritrovare Dio accettando dal pensiero e dal 

mondo contemporaneo la piattaforma della negazione di Dio è illusorio e impossibile, è un «progetto di 



disperazione» fondato sulla pretesa di poter risuscitare tornando al veleno che ha dato la morte. Se si vuol 

dire che questo tipo di teologia può avere qualche efficacia apologetica per suscitare l’interesse ai problemi 

religiosi in certi ambienti meno sensibili alle questioni di fondo, questo è questione di gusti e di circostanze: 

ma si tratta di un metodo privo di qualsiasi consistenza sia teologica sia speculativa. 

La «morte di Dio» nella filosofia moderna e nella teologia contemporanea è semplicemente la 

conclusione logica del principio di immanenza, che è un principio in sé senza senso, privo di qualsiasi 

intenzionalità, perché il nulla, di cui è plasmata la coscienza, non può che attirare nel nulla la coscienza 

stessa dopo ogni sua sortita. Anzi, non si comprende come, a partire dal cogito-volo vuoto, la coscienza 

possa mai uscire e darsi un «mondo»: il mondo diventa allora un aggressore esterno che tuttavia non si 

capisce come possa strapparla a quel nulla costitutivo. Cosi per una coscienza che è un «essere per la morte» 

(Sein zum Tode) tutto deve sfumare in rapporti occasionali e inconsistenti, qualora ancora si possa parlare di 

rapporti in siffatta concezione: essa passa, come si è visto, in Tillich, Bonhoeffer e nella nuova teologia 

negativa (la quale come ha perduto la trascendenza di Dio tanto meno può dare un senso alla formula nicena 

dell’Incarnazione). 

Posto il principio del trascendentale, ossia della coscienza fondante come negatività, l’unica 

conseguenza è l’impossibilità di agganciare l’essere e di rapportarsi all’essere: tutto dovrebbe ridursi al 

«puro stare a vedere» (il rein zusehen di Hegel) e all’«essere» come un puro aspettare la morte o lasciarsi 

morire (che è il senso del Sein zum Tode di Heidegger). Ma ha un senso la libertà definita come «essere per 

la morte»? Può avere senso – e questo vale per i teologi heideggeriani – una «definizione» dell’essere 

dell’uomo limitata dal mondo?35 Che senso può avere l’eone Adamo-Cristo come caduta e redenzione 

nell’immanenza del tempo?36 

3. 

___________________________________________________ 

SECOLARIZZAZIONE E TEOLOGIA 

 

 

Le seguenti note intendono unicamente delineare le radici speculative delle varie teorie e concezioni 

nella teologia contemporanea, protestante e cattolica, della secolarizzazione che considero sullo stesso 

piano della demitizzazione, della «svolta antropologica» e della stessa «morte di Dio». 

 

Secolarizzazione, secolarismo e laicismo possono essere presi per sinonimi i quali si fondono e 

trovano la loro giustificazione tematica nel termine comune che li raccoglie: l’umanesimo.1 La differenza tra 

la situazione attuale e quella dell’umanesimo paganeggiante del Quattrocento – e poi il deismo e 

l’illuminismo del Settecento e infine l’umanesimo radicale di Feuerbach che taglia alla radice la pseudo 

teologia dell’immanenza moderna – è che oggi la teologia stessa dell’area protestante, almeno in alcune sue 

forme di avanguardia, sembra passata nelle file dell’avversario per giustificare le proprie tesi e le proprie 

pretese nella demolizione del sacro. Si tratta ormai di un fatto acquisito, almeno per la teologia protestante, 

sotto la pressione soprattutto della teologia dialettica, e specialmente nella linea di Bultmann e Bonhoeffer.2 



Così la secolarizzazione è diventata l’evento teologico – l’eone – del nostro tempo, come già l’ateismo di cui 

costituisce il risvolto e l’effetto a un tempo. 

Dal punto di vista della teologia protestante, soprattutto del luteranesimo ortodosso, non si tratta 

forse che di un «andate a fondo» (zugrundegeben) del fondamento: la secolarizzazione è la conseguenza 

inevitabile dell’opposizione-repulsione di fede e ragione, di natura e grazia… affermata da Lutero come 

l’essenza del suo distacco dalla matrice della tradizione cattolica. Secolarizzazione, in questo senso, 

comporta la rimozione di ogni intercapedine o superficie di contatto e connessione tra i due mondi accessibili 

alla libertà umana: se non che la teologia luterana di stretta osservanza negava questa libertà all’uomo 

naturale e affidava alla sola fede e giustificazione estrinseca la possibilità di salvezza del credente. Oggi la 

situazione sembra capovolta: essa si è dilatata e ha invaso, l’altra faccia o possibilità dell’anima, cioè quella 

della fede e della grazia, la quale riconosce e accetta nel suo stesso àmbito il vuoto e la negazione radicale di 

Dio e del sacro professata dall’umanesimo e ora dall’ateismo contemporaneo. Si riconosce, cioè, nelle forme 

più esplicite e patenti, che all’uomo tocca pensare l’uomo e che solo l’uomo può pensare all’uomo, 

provvedere all’uomo e impegnarsi per salvare l’uomo: la verità dell’essere va intesa come reduplicazione 

dell’uomo. Si afferma perciò e si proclama, quasi per un ritorno al manicheismo, che la natura e la ragione 

non possono attuarsi che nel fondamento della negazione e della negatività, come atto del peccato. 

A questo modo viene sconfessata non solo, la tradizione della teologia cattolica sulla dimostrabilità 

diretta dei praeambula fidei – la libertà, l’immortalità e soprattutto l’esistenza di Dio – ma anche la 

tradizione deistico-illuministica della theologia naturalis della Scolastica protestante, particolarmente del 

diciassettesimo secolo, che fu continuata e approfondita nell’ambiguità del cogito moderno, e dell’Ich denke 

überhaupt soprattutto dall’idealismo moderno secondo il quale – specialmente in Hegel – l’elevarsi al punto 

di vista speculativo (la Erhebung zum spekulativen Standpunkt) coincide con la celebrazione della realtà di 

Dio. Il fiorire delle «teologie naturali», delle filosofie illuministiche,3 centrate sugli argomenti fisico-

teologici e morali, e delle filosofie della storia delle scuole idealistiche costituisce la grande pausa – se tale 

può dirsi – dell’avanzare decisivo dell’ateismo e con esso della secolarizzazione, che è l’umanesimo radicale 

dell’uomo dell’èra atomica. 

Una situazione così radicale come la secolarizzazione affonda le radici in tutte le direzioni 

intenzionali dello spirito, non solo nella filosofia moderna e nella teologia della Riforma, specie luterana, ma, 

e con pari forza, nella scienza e soprattutto nella politica: radici esistenziali, ossia di comportamento e 

destino della libertà. È stato soprattutto Machiavelli, con la dissociazione fra moralità e politica, a dare 

concretezza alla dissociazione nominalistica fra libertà e ragione e fra libertà e religione; non a caso 

Campanella nell’Atheismus triumphatus4 attacca Machiavelli come «padre dell’ateismo» moderno: risulta 

ormai che i Freethinkers del deismo inglese e specialmente gli atei italiani e francesi del secolo, sedicesimo-

diciassettesimo – che tanto preoccupavano il buon P. Mersenne e i gesuiti del Journal de Trevoux – si 

ispiravano al terribile segretario fiorentino.5 Altra fonte o pretesto antropologico per la secolarizzazione è 

diventata, in particolare a partire da Galileo, la scienza sperimentale: in essa l’uomo attua la propria 

creatività, ossia la possibilità che egli viene discoprendo di intervenire nei fenomeni del cosmo, quindi la 

capacità di assoggettarsi la natura per l’attuazione di un «mondo» non più semplicemente dato 



nell’esperienza immediata, ma creato dalla sua ricerca e commisurato ai suoi progetti. L’intensità 

dell’interferenza dell’uomo nella natura e, più espressamente, della sua partecipazione diretta alla variazione 

e ristrutturazione del corso dei fenomeni, è misurata dalla tecnica moderna che si incrocia con la scienza in 

uno scambio pressoché illimitato di possibilità.  

L’effetto è stato quello che forse già avevano previsto la sinistra hegeliana e poi il positivismo 

materialistico e neokantiano, della prima e seconda metà del secolo scorso, ma la situazione odierna di rifiuto 

del sacro ha superato, come si diceva all’inizio, ogni previsione. E questo ci permette di accostarci a una 

definizione approssimativa della secolarizzazione e dell’uomo secolare. Non si tratta più, infatti, della 

semplice distinzione classica di sacro e profano, di religioso (la Geistlichkeit) e laico nella sfera 

fenomenologico-ontica, sociale, teologica, giuridica… ma (così si vuole almeno!) della stessa sfera 

ontologica, ossia dell’attuarsi dell’essere dell’uomo. Si tratta cioè che l’uomo per essere uomo deve 

dichiarare e sopprimere come inautentiche tutte le dimensioni metafisiche, religiose e teologiche: e questo è 

il secolarismo filosofico e laico. La secolarizzazione teologica, come si vedrà subito, intensifica questa 

negazione approfondendo la negatività all’interno della coscienza religiosa, ovvero interpretando l’essenza o 

intenzionalità della religione come negatività che si dilata in tutte le sfere del sacro e concependo l’atto di 

fede essenzialmente come negazione di ogni assimilazione positiva della fede e della grazia, una negazione 

perciò che diventa il mediante costitutivo universale della salvezza. 

 

Lo svuotamento della metafisica. 

 

Le origini filosofiche della secolarizzazione non sono difficili a scoprire poiché appartengono, nel 

loro sorgere almeno, all’instaurarsi nell’Occidente dello stesso logo filosofico: i processi di ateismo e di 

asébeia nell’antichità continuati poi in tutte le epoche, sia prima sia dopo la comparsa del cristianesimo, 

indicano le tappe di questa corrosione esercitata dalla filosofia all’interno della coscienza religiosa. 

L’essenza di questa corrosione, che con l’avvento del cogito moderno ha assunto una spinta a carattere 

irreversibile, è riscontrabile nella posizione del cogito stesso come atto esclusivo di libertà e 

nell’interpretazione della trascendenza unicamente come «mondo» e mondanità. Atto e oggetto definiti 

mediante la libertà dell’uomo che si attua come rapporto al mondo: scienza, arte, politica… Così l’homo 

humanus prende il posto dell’homo divinus e dell’Uomo-Dio: l’irreversibilità di tale posizione, che ormai si è 

arroccata su tutti i versanti dello spirito, sta nel fatto che l’homo humanus non poteva stare semplicemente in 

sé in una vuota contemplazione egocentrica, ma si è tutto proiettato nel mondo con la scienza e con la 

politica. La radice della secolarizzazione è quindi nello sprofondarsi inarrestabile dell’uomo nel mondo, nel 

riconoscersi proprio dell’homo humanus come homo mundanus l’essere dell’uomo come essere in-e-per il 

mondo. 

Limitiamoci al momento ultimo e decisivo per l’affermarsi del secolarismo – come destructio fidei 

et theologiae – che è il passaggio dall’idealismo trascendentale all’antropologia della sinistra hegeliana, 

seguita dalla fenomenologia, dal neopositivismo, dal marxismo, dall’esistenzialismo di sinistra, ecc. È stato 

affermato da qualcuno che il pensiero dei capiscuola dell’idealismo trascendentale (Fichte, Schelling, Hegel) 



aveva incontrato, nel suo formarsi, i grandi mistici soprattutto della tradizione tedesca: dal pietismo di 

Bengel, Oetinger, Zinzendorf, M. Claudius, fìno a Maestro Eckhart.6 È qui che oggi si pone per noi il 

problema decisivo.7 Ogni mistica autentica non può crescere che da una condotta di vita religiosa radicale, da 

un donarsi schietto e totale dell’uomo a Dio, che è caratterizzato dalla preghiera, meditazione, 

contemplazione, ascesi e soprattutto dalla continua vita in Dio e con Dio mediante la frequenza della sua 

Parola e dei sacramenti. E dalla storia sappiamo che tutti i mistici autentici hanno condotto una vita di umiltà 

e raccoglimento nella completa dedizione a Dio. Ebbene, l’idealismo ha assunto la mistica per svuotarla dal 

suo fondo stesso capovolgendone l’asse intenzionale, ossia l’ha dissolta all’interno della coscienza: con 

termini tecnici, l’ha secolarizzata. 

 

La secolarizzazione teologica. 

 

Si è voluto, a questo proposito, riconoscere e affermare delle distinzioni nel comportamento di 

Fichte, Schelling ed Hegel, ma nel fondo il loro pensiero si incontra e si consolida nella corsa alla coerenza 

della negatività del cogito come Wille zur Mach, Wille zum Willen,8 secondo la diagnosi di Heidegger. Fichte 

credeva di poter realizzare mediante un semplice atto di pensiero razionale ciò che Eckhart aveva 

sperimentato come la forma più elevata della grazia. Ma ciò che Eckhart formulava con ardimento 

paradossale come un’esperienza eccezionale – quella che poi il discepolo Taulero indicherà come esperienza 

del fundus animae –, in cui l’anima attinge in modo ineffabile la presenza salvifica e beatifica di Dio, per 

Fichte diventa una condizione normale, nella quale l’io mediante la forza del pensiero crea il mondo e 

realizza l’azione di Dio. È vero che Fichte usa – per esempio nella Anweisung des seligen Lebens – la 

terminologia di Eckhart, ma senza alcuna legittimazione religiosa, ossia senza il richiamo a quella realtà di 

vita vissuta spirituale che sostanziava le formule del grande Meister. Mancano infatti a Fichte i presupposti 

della vita mistica, l’humilitas e ogni sensibilità (sensorium) per il peccato. Azione e contemplazione si 

fondono in Fichte senza residui: la trascendenza teologica è dichiarata senza senso, e la dottrina del peccato 

originale è denunziata come l’impedimento più grave per la formazione dell’uomo a dignità e libertà.9 Fichte 

su questo punto radicalizza la tesi di Lessing secondo la quale nessun fatto storico (perché intrinsecamente 

accidentale e contingente) può essere il punto di partenza di una decisione eterna, né perciò può avere un 

valore assoluto: solo la realtà metafisica ci può salvare (leggi: la nostra appartenenza allo Spirito assoluto 

come momenti del Tutto), non una realtà storica, qualunque sia e quindi neppure l’incarnazione dell’Uomo-

Dio. L’Atheismus-Streit che colpì Fichte nel 1798 era la conseguenza della logica evidenza dell’ispirazione 

più profonda della sua filosofia. 

Più cauta e moderata sembra la posizione di Shielling, specialmente dell’ultimo Schelling della 

Philosophie der Offenbarung, il quale da Oetinger ha imparato che l’idealismo puro è un semplice 

spaventapasseri di fronte al materialismo. Ma anche in Schelling il legame di Dio con la natura è presentato 

sempre come costitutivo della natura di Dio, e ciò finisce col compromettere sia l’autentica spiritualità 

dell’uomo sia anche la speranza e certezza della sua immortalità personale.10 



Più ambiguo e decisamente mondano è l’idealismo hegeliano: la sua formazione religiosa e teologica 

allo Stift di Heidelberg, assieme a Schelling e Hölderlin, resta visibile soltanto nella sua terminologia – la sua 

intuizione religiosa si è subito fin da principio solidificata nel «concetto» (Begriff) senza conservare alcun 

legame con una vita religiosa vissuta, sostanziata dalla frequenza alla preghiera e al sacramento. Per la 

dialettica hegeliana – e lo denunzierà con forza Kierkegaard – l’esterno e l’interno («das Aeussere isi das 

Innere») e quindi «il concetto si capovolge»: la verità coincide con l’oggettività impersonale qual è la realtà 

della storia universale. Il peccato come aspetto della finitezza si riduce alla pura negatività che la dialettica 

dissolve nell’accadere. Dio, ossia l’Assoluto, è la vita e realtà del mondo e si incarna nel pensiero e 

nell’azione umana. Gesù Cristo è diventato Dio per assimilazione sviluppando in sé, al vertice estremo 

possibile, la coscienza di essere Dio, e la prova di questo è la sua morte volontaria. Come Adamo doveva 

peccare, così Cristo doveva morire: così «Dio è morto» è stato l’evento decisivo della storia universale. Non 

a torto e non a caso il pensiero di Hegel è stato caratterizzato come una secolarizzazione e capovolgimento 

(del cristianesimo) nell’anticristianesimo e nell’irreligiosità.11 Di qui la coerente dissoluzione, operata dalla 

sinistra hegeliana, della teologia nell’antropologia, che è la formula tecnica della secolarizzazione radicale di 

cui si alimenta il laicismo contemporaneo come promozione dell’uomo e dell’umano a prótonéschaton sul 

piano sia del contenuto sia della norma, dell’oggetto e dell’atto. 

L’opposizione fra la tradizione e l’epoca moderna, pertanto, non è semplicemente nell’oblio del 

sacro o nell’indistinzione di fondo delle sfere di coscienza: questi sono segni e conseguenze del significato 

originario, positivo e costruttivo, del nuovo principio di coscienza come negatività che sostanzia la novità 

irriducibile del pensiero moderno. La «teologia della secolarizzazione» ha pertanto il suo significato 

anzitutto nella frattura tra natura e grazia, tra ragione e fede, proclamata dal principio protestante: essa 

considera lo svuotamento dei dogmi del cristianesimo, da parte della ragione, come inevitabile e perfino 

vantaggioso alla stessa fede; poiché, quanto più catastrofiche sono le posizioni e conclusioni della ragione, 

tanto più urgenti e pressanti si presentano le istanze della fede. I tratti fondamentali della secolarizzazione 

teologica, dal punto di vista speculativo, hanno molteplici aspetti e contenuti nei vari indirizzi della teologia 

protestante di questa prima metà del secolo. Tale indirizzo ha per vertici, si potrebbe dire con una formula un 

po’ sintetica, l’inoggettivibilità dell’esistenza di Dio in filosofia da una parte, e l’inoggettivibilità 

dell’autorità religiosa in teologia dall’altra, ovvero nell’inoggettivibilità trascendentale del fondamento su 

tutta la linea sia della ragione sia della fede. L’inoggettivibilità dell’esistenza di Dio e dell’immortalità porta 

al riconoscimento dell’inevitabilità dell’ateismo sul piano della ragione, che è riconosciuta soltanto nella sua 

funzione corrosiva del sacro e della trascendenza. L’inoggettivibilità dell’autorità nella sfera della fede porta 

all’eliminazione radicale – la demitizzazione – del soprannaturale sia di una Chiesa storica istituzionale e 

gerarchica, sia di ogni reale efficacia dei sacramenti. 

 

W. Herrmann: un caposcuola. 

 

L’intima coesione che si è venuta attuando fra protestantesimo e filosofia moderna a questo riguardo 

è indiscutibile. È stata citata la dichiarazione di Hegel nella Vorrede alla Filosofia del diritto in cui dichiara 



di voler portare a termine l’opera iniziata da Lutero.12 E si è già visto come Hegel abbia svuotato 

completamente la coscienza del rapporto al sacro e ridotto l’attualità di Dio alla storia umana. Ma il processo 

della secolarizzazione, immanente in ogni logo filosofico che tende a chiudersi e a consolidarsi in se stesso, 

ha avuto già la sua formula radicale in Kant nell’affermazione della «morale autonoma» che ha svolto il 

fondamento teoretico della celebre tesi del Bayle sulla possibilità di una società di atei onesti.13 Ora è 

importante osservare – anche se finora è stato trascurato dalle esposizioni frettolose di derivazione 

angloamericana della «teologia della morte di Dio» – che la dottrina di Bonhoeffer della «secolarizzazione 

radicale», ovvero della cosiddetta «maturità del mondo» (Mündigkeit der Welt), si presenta come la 

radicalizzazione della teologia alla demitizzazione di Bultmann. Ma Bultmann fu alla scuola – lo dichiara lui 

stesso14 – di W. Herrmann, che affermò espressamente in campo teologico il principio kantiano 

dell’indipendenza o autonomia della morale da ogni fondazione teologica. 

Ecco la tesi di Herrmann, posta in testa alla sua Etica:15 «Si è soliti distinguere un’etica filosofica e 

un’etica cristiana o teologica: bisogna respingere questa concezione di una particolare etica teologica come 

insostenibile. Una simile etica teologica (…) annunzierebbe con il suo titolo che essa applica all’esecuzione 

del suo compito la conoscenza religiosa. Essa presuppone quindi che sia necessaria in qualche punto una 

connessione della conoscenza religiosa sempre determinata individualmente. Ma se realmente un’eticità si 

connette a questo modo con la religione, che essa possa essere esposta soltanto in connessione con questa, 

non sorgerebbe allora da questo la necessità di una particolare etica teologica… Del resto (secondo 

Herrmann) neanche la comunità cristiana ha sentito bisogno di quest’etica cristiana. Con questo dovrebbe 

sorgere l’idea che si deve auspicare infatti una scienza dell’etica la quale deve costituire una coscienza e un 

concetto del bene indipendenti da ogni autorità religiosa che possa essere mostrata alla volontà di ogni 

uomo… nella forma di una obbligazione necessaria (als eine unbedingte Verpflichtung) come il “tu devi” (du 

sollst) della conoscenza etica. Infatti la fede cristiana in Dio, poiché essa è “puro rispetto” (reine Ehrfurcht), 

può sorgere in un uomo soltanto quando questi conosce qualcosa a cui deve obbedire incondizionatamente. 

Conoscere la Rivelazione di Dio per noi cristiani è possibile allora soltanto quando vi siamo costretti 

mediante la nostra coscienza. Da questo, segue che un’etica, la quale voglia chiamarsi cristiana, deve esigere 

e rappresentare, in nome sia della religione sia della scienza, l’autonomia (die Selbstständigkeit) della 

conoscenza etica». La distinzione di un’etica cristiana da un’etica filosofica non può essere quindi fondata, 

poiché se si difende la conoscenza etica autonoma, si deve negare quella teologica. Ma c’è un’altra ragione, 

secondo Herrmann, per negare la distinzione dell’etica cristiana dalla filosofia. Il compito dell’etica, infatti, 

non è soltanto di formare i concetti etici: essa deve anche mostrare come essi devono ottenere il dominio 

nella vita naturale dell’uomo: di qui la necessità, esistenziale ovvero situazionale, di un’etica cristiana 

distinta dall’etica  filosofica naturale, come, sempre secondo Herrmann,16 sembra ammettere lo stesso 

Schleiermacher. Ma si tratta di residui cattolici che ancora si trovano nella teologia protestante in contrasto 

con l’esigenza fondamentale della Riforma: questa fa leva completamente sulla fede del credente, mentre il 

cattolico, secondo Herrmann, riversa tutto sul valore e sull’«efficacia magica» (Zauberkraft) dei sacramenti 

che si amministrano nella Chiesa. I cristiani cattolici, sostiene ancora Herrmann, per poter essere portati dalla 

piena fiducia nel Dio manifesto in Cristo e per potergli parlare devono rinchiudersi nelle autorità 



ecclesiastiche. Il progresso della fede protestante è stato nello svincolo da questa schiavitù, nella conquista 

della vera libertà del cristianesimo: ossia nella separazione totale, nell’atto di fede, dell’atto dal contenuto. 

L’essenza della fede è nell’atto, l’essenza dell’atto nel puro sentimento, come ha mostrato Schleiermacher a 

cui finisce per aderire Herrmann, che è il puro «sentimento di dipendenza» (Abhängigkeitsgefühl),17 il 

desiderio di una comunità con Dio e di un’esperienza della sua attuazione mediante Cristo che in noi si fa 

presente. 

 

«Etsi Deus non daretur…» di Bonhoeffer. 

 

È certamente questo principio kantiano dell’etica autonoma il nucleo teoretico più stimolante da cui 

è portato il metodo della demitizzazione di Bultmann, il quale, all’interno del movimento della teologia 

dialettica, ha stimolato maggiormente la teologia della «morte di Dio» e il processo attuale, o esplosione che 

dir si voglia, della secolarizzazione. Il discorso a questo punto potrebbe diventare estremamente complesso, 

se dovesse addentrarsi nell’esposizione dei diversi tentativi di siffatta secolarizzazione, ma può restare anche 

altrettanto sobrio se si attiene ai princìpi e motivi ora indicati di tale processo. Per Bonhoeffer, infatti, si 

tratta di portate fino in fondo il principio di Bultmann nel riconoscimento di tutti i diritti che competono al 

mondo che ha raggiunto la sua «maturità» (die Mündigkeit der Welt).18 La maturità stata raggiunta, si noti 

bene, col l’espulsione del sacro dalla vita in tutte le sue dimensioni, con l’eliminazione della metafisica dalla 

speculazione e dell’autorità dalla fede in tutte le sue proposizioni e articolazioni: niente preghiera e 

adorazione, niente ricerca e dimostrazione dell’esistenza di Dio, niente dogmi e formule di fede, niente 

mediazione di un clero e di una gerarchia nel rapporto del fedele con Cristo. Non ha mancato perciò 

l’espositore e amico più autorevole di Bonhoeffer di richiamare la connessione dello stesso Bonhoeffer con 

la formula di Kant per esaltare il progetto dell’illuminismo che è quello di liberare l’uomo dalla dipendenza 

dal sacro: «L’Illuminismo è l’uscita dell’uomo dalla sua immaturità autocolpevole. L’immaturità è 

l’incapacità di servirsi del proprio intelletto senza la guida di un altro».19 La prospettiva kantiana fu respinta 

dalla Chiesa, ma le idee hanno il loro cammino e poche idee hanno avuto un cammino così coerente come 

quella dell’autonomia della coscienza morale che è al fondo del movimento della secolarizzazione. 

Ma a differenza di Kant e dei teologi kantiani puri come Schleiermacher, Rothe, Herrmann, 

Bultmann…, i quali sembrano eliminare ogni effettiva distinzione fra l’ordine naturale e soprannaturale e 

quindi astraggono completamente dalla cristologia, Bonhoeffer proclama la maturità del mondo – la 

secolarizzazione – in nome del Cristo crocifisso e risorto e vede in essa una corrispondenza necessaria della 

sua cristologia. Il Crocifisso è stato colui che ha liberato, che ha orientato e rinnovato la «vera mondanità, 

l’autentica immanenza e maturità» (wahre Welitickhkeit, echte Diesseitigkeit, Mündigkeit). Perciò egli 

qualifica la categoria della maturità, ossia della secolarizzazione, secondo una prospettiva teologica: essa 

appartiene, secondo il Bethge, alla stessa sfera ovvero è simile al suo principio del «cristianesimo 

inconscio». Convergenza e paradosso perciò della theologia crucis e della maturità del mondo, della realtà 

del peccato e della possibilità di vivere etsi Deus non daretur…: il paradosso che Dio stesso ci dà la 

possibilità di lasciarlo, di vivere senza Dio, di fare a meno dell’ipotesi-Dio. 



A titolo problematico si può osservare che l’esigenza di questo processo, di secolarizzazione è 

presente oggi nel mondo cattolico soprattutto nell’affermazione di un cosiddetto cristianesimo orizzontale al 

posto di quello verticale, soprattutto nelle seguenti richieste o istanze, le quali devono esprimere l’essenza 

del cristianesimo: 

1. dell’impegno socio-economico (libertà di azione politica), 

2. dell’impegno familiare (libertà del celibato sacerdotale), 

3. dell’impegno dottrinale (libertà dalle formule dei dogmi). 

La formula allora della secolarizzazione radicale sarebbe: se vogliamo rendere Cristo e il 

cristianesimo accessibili all’uomo di oggi, dobbiamo vivere e pensare le verità e le esigenze del 

cristianesimo, dall’interno del pensiero e delle istanze del mondo di oggi. Non comunque però, ma nel senso 

ben preciso che è impossibile avere e vedere una traccia di Dio nel mondo, che tutta la vita e la cultura si 

sono allontanate (e devono di necessità allontanarsi e allontanare) da Dio, ossia che la coscienza stessa 

come tale e nel suo attuarsi, in tutte le sue forme e formalità, non solo è vuota di Dio ma essa stessa allontana 

sempre più l’uomo da Lui. È questa, per Bonhoeffer, la croce del cristiano e l’essenza della theologia crucis 

proposta da Lutero. 

Qualche cattolico (per es. in Italia A. Grumelli)20 ispirandosi alla teologia protestante (H. Lübbe) 

distingue come F. Gogarten tra secolarizzazione e secolarismo: questo, che elimina ogni riferimento alla 

trascendenza e alla Rivelazione, va respinto mentre quella, che tiene aperta quella possibilità, va accolta. Per 

noi la distinzione è inaccettabile perché il riferimento a Dio creatore è essenziale alla christliche 

Weltanschauung: con la creazione ogni realtà, dall’infima alla suprema, richiama la potenza e la bontà di 

Dio, rispecchia nella sua essenza l’immutabilità costitutiva delle idee divine, esprime una partecipazione più 

o meno distante alle sue perfezioni. Anche questa distinzione sottintende quindi la tesi scetticoprotestante 

dell’abbandono della metafisica e della teologia della creazione. Il creazionismo ha fugato la religiosità 

cosmica del paganesimo, che identificava il divino con le forze della natura,21 per affermare la realtà della 

presenza universale dell’unico vero Dio. Chiamare pertanto secolarizzazione questa purificazione radicale 

dell’intenzionalità religiosa da parte della religione rivelata, la quale presenta i cieli che raccontano la gloria 

di Dio (Sal. 18, 1) e addita i gigli del campo e gli uccelli dell’aria come oggetto singolare della divina 

provvidenza (Mt. 6, 25 ss.), è un equivoco: un ritorno per antitesi al paganesimo. 

San Tommaso infatti nel commento al salmo indicato richiama subito il testo capitale di san Paolo 

(Rom. 1, 18) e spiega che Dio «… erudit nos per coelos quomodocumque intellectos». E precisa: «Duo 

necesse est cognoscere de Deo. Unum, scilicet gloriam Dei in qua est gloriosus. Secundo opera eius. Si 

respiciamus corporales coelos, isti nuntiant nobis gloriam Dei: quia in eis est mira et ordinata distinctio, 

quae est quaedam redundantia illius in firmitate gloriae…». E dopo la critica a R. Moyses che concepiva i 

cieli quasi animalia materialia, conclude: «Et firmamentum demonstrat nobis, quantum Deus sit 

magnificus».22 Di qui lo spunto fondamentale per le vie o prove a posteriori dell’esistenza di Dio, 

tradizionali nella filosofia e teologia cristiane. Ovviamente, ammetto, per una teologia che fa capo al 

trascendentale moderno tutto questo orientamento della coscienza in verticale non ha più senso. 

 



4. 

_________________________________________________________ 

LA DISSOLUZIONE DELLA TEOLOGIA 

IN ANTROPOLOGIA 

 

 

Prologus Galeatus: il concetto tomistico di sacra doctrina. 

 

È giunto anche per la teologia, che i nostri antichi e san Tommaso nella Summa chiamano sacra 

doctrina1 fondata sulla Parola di Dio venuta dall’alto, il cosiddetto «momento della verità» ovvero della sua 

resa a discrezione di fronte all’indiscrezione del clamore scomposto delle molte e confuse parole umane che 

vengono dal basso? 

Nel plesso semantico di sacra doctrina il termine sacra ha per san Tommaso un significato 

differenziale, ossia caratterizzante, in quanto gli oggetti propri, cioè le verità di cui tratta principalmente la 

teologia, non sono trovati dalla ragione ma vengono da Dio per rivelazione. Inoltre, solo poche intelligenze, 

ossia le più forti e anche queste non senza fatica e mescolanza di errori, sono in grado di conoscere e 

investigare le stesse verità su Dio accessibili alla ragione naturale. Di qui la vigorosa formula tomistica: 

«Necessarium igitur fuit, praeter philosophicas disciplinas, quae per rationem investigantur, sacram 

doctrinam per revelationem haberi».2 Netto è quindi il divario tra la teologia e le altre scienze umane, 

compresa la più alta e ardua, che è la metafisica: queste sono all’origine umane, quella è sacra. 

La «sacralità» della teologia cristiana3 non è pertanto una qualifica culturale estrinseca ma va detta 

costitutiva intrinseca e questo anzitutto nella sua vera origine, perché essa tratta di Dio e delle creature 

«…secundum quod cognoscuntur lumine divinae revelationis».4 Anche se non è qui il caso di diffondersi 

sulle profonde riflessioni che san Tommaso dedica alla trascendenza, cioè all’origine soprannaturale della 

teologia, essa va tuttavia ricordata con tutto il vigore. Questo suo carattere di trascendenza spicca dovunque 

l’Angelico ritorna sul problema con le espressioni più forti: per esempio, quando usa l’espressione sacra 

Scriptura seu doctrina. E infatti la ragione principale di questa eccellenza singolare della teologia è appunto 

nella sua origine, che è la divina Rivelazione: «Sacra autem doctrina propriissime determinat de Deo 

secundum quod est altissima causa; quia non solum quantum ad illud quod est per creaturas cognoscibile 

(quod philosophi cognoverunt), ut dicitur: Quod notum est Dei, manifestum est in illis; sed etiam quantum 

ad id quod notum est sibi soli de seipso, et aliis per revelationem communicatum».5 Il nodo perciò e la fonte 

della verità teologica non sono in terra ma in cielo, nella scienza di Dio e dei beati di cui essa è subalterna: 

«Et hoc modo sacra doctrina est scientia, quia procedit ex principiis notis lumine superioris scientiae, quae 

scilicet est scientia Dei et beatorum.6 Alla sacralità di origine corrisponde e si aggiunge la sacralità del 

contenuto in quanto è Dio stesso direttamente o indirettamente l’oggetto della teologia, da cui deriva la 

particolare consistenza e unità della teologia come scientia salutis. San Tommaso lo esprime tenendo sempre 

presente oltre la causa efficiente anche la causa finale: «Omnia autem pertractantur in sacra doctrina sub 

ratione Dei; vel quia sunt ipse Deus; vel quia habent ordinem ad Deum, ut ad principium et finem. Unde 



sequitur quod Deus vere sit subiectum huius scientiae».7 E l’Angelico intende questa unità e coesione 

dell’oggetto della teologia secondo un movimento che abbraccia l’intera vita soprannaturale al di là di ogni 

classificazione o determinazione sistematica: «Omnia alia quae determinantur in sacra doctrina, 

comprehenduntur sub Deo, non ut partes vel species, vel accidentia, sed ut ordinata aliqualiter ad ipsum».8 

Il nocciolo della verità salvifica della teologia, come è intesa da san Tommaso, che certamente è 

l’eco della più pura e vigorosa tradizione patristica, è che la teologia forma un plesso unitario con la fede 

soprannaturale e la scienza di Dio e dei beati, così che gli articuli fidei fungono per essa da primi princìpi. Di 

qui le espressioni tanto in sé illuminanti, quanto oggi (come ora diremo) completamente ignorate: «Sua 

principia… sunt articuli fidei»; «Cum enim fides infallibili veritati innitatur»; «Innititur nostra revelationi 

Apostolis et Prophetis factae, qui canonicos libros scripserunt».9 Di qui il capovolgimento nella sfera stessa 

dell’evidenza che può essere espressa, con terminologia moderna, dicendo: «Mentre nelle scienze naturali 

l’evidenza è analitica e orizzontale, nella teologia essa è sintetica e verticale», oppure (e forse meglio): 

«Mentre il sapere naturale ha carattere di evidenza formale, la conoscenza della vita soprannaturale ha 

carattere di evidenza reale cioè personale». Meglio ancora si potrebbe dire che qui non si tratta di appellarsi 

alla evidentia auctoritatis personae. Per san Tommaso infatti il fatto che la teologia poggi sull’autorità e non 

sull’evidenza dei contenuti non nuoce ma consolida la sua verità, come egli afferma in un testo un po’ lungo 

ma istruttivo anche perché sembra ormai dimenticato dalle nuove generazione dei teologi: «argumentari ex 

auctoritate est maxime proprium huius doctrinae, eo quod principia huius doctrinae per revelationem 

habentur; et sic oportet quod credatur auctoritati eorum quibus revelatio facta est. Nec hoc derogat dignitati 

huius docirinae. Nam licet locus ab auctoritate quae fundatur super ratione humana sit infirmissimus; locus 

tamen ab auctoritate quae fundatur super revelatione divina, est efficacissimus.10 

Possiamo allora concludere che il carattere incomparabile che compete alla teologia come sacra 

doctrina non le deriva solo in quanto il prologo è in cielo ma anche in quanto, per usare un’espressione cara 

alle ultime leve della teologia cristiana, l’intero suo «orizzonte» è sotto la continua irradiazione della fede 

soprannaturale e sotto la guida della divina rivelazione garantita nell’evento storico mediante l’autorità. Quel 

che importa rilevare con forza è che il «giro logico» ovvero la persuasibilità degli articoli di fede è 

immanente alla mozione intima della fede stessa, così che ove viene a mancare la fede il discorso teologico 

perde ogni presa diretta, e il teologo deve limitarsi «…ad solvendum rationes si quas [adversarius] inducit 

contra fidem».11 In questo suo compito non vi è dubbio che la teologia faccia ricorso anche alla ragione 

naturale, cioè ai contributi della storia, della critica ermeneutica, della filosofia stessa, della scienza…. che è 

il piano su cui si trova l’avversario non credente. Il ricorso alla ragione è comunque del tutto secondario ed è 

un punto da tenere ben saldo: «Utitur tamen sacra doctrina etiam ratione humana non quidem ad 

probandum fidem (quia per hoc tolleretur meritum fidei), sed ad manifestandum aliqua alia quae traduntur 

in hac doctrina. Cum enim gratia non tollat naturam, sed perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat 

fidei; sicut et naturalis inclinatio voluntatis obsequitur charitati».12 La funzione ministeriale della ragione 

umana verso la teologia, secondo l’intero àmbito delle scienze e della filosofia, si inquadra pertanto nella 

serenità dell’armonia tra natura e grazia e quindi tra ragione e fede, e, anche se la teologia fa uso di tali 

scienze ovviamente… tamquam interioribus et ancillis,13 questa loro funzione diventa un titolo d’onore14 e 



non ha nulla a che fare con il presunto «ancillaggio» – un brutto termine per una funzione altissima – 

denunziato invece dai fautori dell’ultima teologia. 

Ma questo anche spiega o almeno fa sospettare che questi fautori dell’ultima teologia stiano in realtà 

per diventare i «fossori» della sacra doctrina che è la teologia tout court. È fondato questo sospetto che 

sarebbe catastrofico per l’uomo pellegrino verso l’eternità? Pensiamo sia molto istruttivo a questo riguardo 

percorrere e considerare l’ispirazione e i punti salienti del tema presentato nel Convegno del 1971 dei 

Teologi Italiani, anche perché il monumentale volume degli Atti15 è passato quasi inosservato dalla stampa o 

ha avuto – come spesso accade – presentazioni e recensioni troppo frettolose. 

 

Il tema del Convegno. 

 

Il volume degli Atti del Convegno merita la più seria considerazione sia per l’argomento sia per il 

suo carattere rappresentativo.16 Diciamo subito che la stragrande maggioranza dei relatori sembra ignorare 

del tutto la sacra doctrina nel senso tomistico, anzi parte con la lancia in resta contro la concezione classica 

senza mai tentare – se ho letto bene! – di chiarirne almeno gli elementi fondamentali. Una fin de non 

recevoir… e basta: e questo è già poco serio. Ma ciò che maggiormente preoccupa è che in un Convegno 

dedicato al «metodo teologico»17 nulla si dice, e nulla il lettore riesce a trovare, sulle «fonti» del discorso 

teologico, sulla regula fidei, sulla guida del magistero, sulla problematica dei rapporti espliciti tra natura e 

grazia e tra fede e ragione…18 Una scusa può essere la giovane età dei relatori (la maggior parte non 

raggiunge i quarant’anni e qualcuno neppure i trenta); un’altra scusa potrebbe essere la suggestione 

innegabile del termine «antropologia» accostato, alla teologia, in quanto l’uomo – come Giobbe – si sente 

chiamato, a far valere il dono divino della ragione anche davanti a Dio. Una terza e più reale scusa – ma la 

chiamerei senz’altro la spiegazione effettiva – è il fatto che l’atteggiamento qui dominante è stato allestito in 

una colluvie di libri e libercoli venuti d’Oltralpe e ammanniti con puntualità da compiacenti editori cattolici 

che hanno finito col frastornare i nostri giovani teologi, trascinandoli nel gorgo della facile novità. La 

ragione profonda è l’accettazione lineare e acritica del «principio di immanenza» del pensiero moderno che 

dà sostanza e struttura alla nuova antropologia. 

La stessa presentazione di padre Marranzini, il quale qua e là si mostra però un po’ preoccupato, 

lungi dallo sfuggire all’equivoco ne dà anzi la formula quando dichiara che il tema proposto tende a 

«restituire l’immagine biblica dell’uomo» in quanto essa include il progetto di «costruire una immagine 

dell’uomo aderente alla nostra situazione culturale (prospettiva della linguistica del dato)».19 In parole 

povere: si tratta, lasciando da parte la via regale dei Padri e dei Simboli dei Concili, di immergere il 

messaggio biblico nel calderone della vita e della cultura moderne. L’immanenza e la storicità trascendentale 

dell’essere proclamato da Cartesio, Kant, Hegel… fino ad Heidegger con la mediazione di Rahner e Metz 

(per costui il pensiero moderno è più adatto al messaggio evangelico che non quello tradizionale patristico-

scolastico!) nominati dal Marranzini, di Bultmann, Barth, Tillich, Bonhoeffer, i nuovi santi padri del 

protestantesimo; di Rahner, Schillebeeckx, Schoonenberg, Hulsbosch, Küng… cioè dell’avanguardia 

cattolica più progressista; dell’idealista Gadamer e perfino di psicanalisti e marxisti, come Marcuse, Adorno, 



Bloch, Gramsci… L’orientamento è dato da padre Marranzini stesso quando caratterizza con disinvoltura lo 

storicismo moderno «un guadagno da cui non si può prescindere».20 Davvero? Allora, se l’uomo moderno 

non comprende altro che i valori sociologici, e non riesce a esprimersi che con il linguaggio orizzontale, 

ossia antropologico, la teologia deve fare Kaputt, diventare anch’essa antropologia trascendentale degli ideali 

sociali, politici, economici… e risolversi a dimenticare il riferimento all’Assoluto e al peccato, seppellire per 

sempre il suo messaggio di salvezza dal peccato di trascendentismo. Ecco la tesi della nuova teologia, un po’ 

contorta ma esplicita e significativa «Se è vero, infatti, che la soggettività umana ha acquisito un impatto 

coestensivo all’intera gamma della problematizzazione ermeneutica, che cioè è diventata (a livello di 

“riflessione seconda”, s’intende) un polo imprescindibile del circolo ermeneutico, è chiaro che lo stesso 

metodo teologico non può più eludere il problema ermeneutico. È dunque il guadagno antropologico della 

nostra cultura e della teologia odierna a imporre una revisione (o almeno un “ripensamento”) del metodo 

della teologia».21 

Vediamo un po’, ma con calma e chiarezza, perché ci muoviamo in un campo minato. E nella tesi 

ora citata, poco, anzi nulla, è chiaro. Infatti: 

1. Che cosa significa: «Se è vero, infatti, che la soggettività umana ha acquisito un impatto 

coestensivo all’intera gamma della problematizzazione ermeneutica»? «Se è vero…». È questa la tesi della 

nuova teologia trascendentale, ossia della ripresa del tentativo di introdurre in teologia il principio moderno 

di immanenza, il progetto che fu nel secolo diciannovesimo degli Hermes, Günther, Frohschammer…, 

denunziato dal vescovi tedeschi del tempo e condannato da Gregorio XVI, da Pio IX con il Sillabo e dal 

Vaticano I, ripreso dal modernismo e condannato dalla Pascendi e dal decreto Lamentabili, da Pio XII con 

l’Humani generis… Documenti, come vedremo, che sono stati espressamente richiamati dal Vaticano II. E 

allora, che gioco fanno i nuovi teologi i quali affermano, come se niente fosse accaduto e stabilito, «…che la 

soggettività umana ha acquisito un impatto coestensivo all’intera gamma della problematizzazione 

ermeneutica», che tale soggettività è diventata cioè «un polo imprescindibile del circolo ermeneutico» (della 

teologia, suppongo). Questo, se ben intendo, significa in parole semplici che il dato rivelato va filtrato, cioè 

«mediato», adagiato e ridotto alle dimensioni della soggettività umana, messo in linea orizzontale, adeguato, 

all’orizzonte della finitezza dell’antropologia heideggeriana-rahneriana. Ciò significa dare un colpo di 

spugna a tutta l’opera della tradizione e del magistero. 

2. Che cosa significa perciò: «…che lo stesso metodo teologico non può più eludere il problema 

ermeneutico»? La sana teologia infatti non ha mai eluso il problema ermeneutico: l’hanno soddisfatto i Padri 

contro le eresie trinitarie e cristologiche, i teologi del Tridentino contro le eresie sulla grazia di Lutero, 

Zuinglio e Calvino, gli ultimi Pontefici contro la negazione della trascendenza, del peccato e dell’ordine 

soprannaturale da parte della filosofia moderna e dei «complici» teologi. Il metodo teologico classico dà il 

primo luogo ai loci theologici che sono la sacra Scrittura, la tradizione della dottrina dei Padri e dei Concili e 

la sua presentazione da parte del magistero infallibile della Chiesa esercitata autoritativamente dal Sommo 

Pontefice, dai Concili ecumenici e dai vescovi uniti con lui. È questo, ci sembra, l’autentico «circolo 

ermeneutico» che il metodo teologico non può – anzi, non deve – eludere. Un circolo ermeneutico che deve 

restare «sacro»: poiché sacro è l’oggetto, sacre sono le fonti, sacro il fine. Perciò la teologia è detta sacra 



doctrina, anche se si è sempre svolta e si svolge nel tempo come opera umana nell’impatto della Parola di 

Dio – e della missione di salvezza della Chiesa – con il mondo, nell’incontro della verità immutabile con le 

mutevoli vicissitudini del pensiero e della vita degli uomini. 

3. Infine, che cosa significa: «È dunque il guadagno antropologico della nostra cultura e della 

teologia odierna a imporre una revisione (o almeno un “ripensamento”) del metodo della teologia»? Osservo 

subito che la conclusione, rispetto alle premesse, è poco chiara, anzi piuttosto ambigua. Infatti se «la 

soggettività umana ha acquisito un impatto coestensivo all’intera gamma della problematizzazione 

ermeneutica» così da diventare «…il polo imprescindibile del circolo ermeneutico», la conclusione ovvia 

non è che la teologia faccia una «revisione o almeno un “ripensamento” del suo metodo», ma deve fare una 

rivoluzione qual è quella appunto del metodo di immanenza (theologia vitae) rispetto a quello della 

trascendenza (theologia auctoritatis). Ed è ciò che effettivamente hanno fatto e stanno facendo i fautori della 

«svolta antropologica», della secolarizzazione, dell’ecumenismo e pluralismo indifferenziati (il maestro 

Rahner e i discepoli Küng, Marranzini, Sartori, Molari, Ruggeri, Molinario, Bonifazi…, lo stato maggiore e 

minore del famigerato Convegno teologico 1971 dell’Ariccia). 

La revisione e il ripensamento devono sempre essere in atto, in teologia e in ogni campo della 

riflessione, e questo per i nuovi apporti della scienza, per le nuove situazioni in un mondo che avanza con 

accelerazione progressiva nella scienza e nella tecnica ma che si involve e regredisce rispetto alla profondità 

del senso della vita e della moralità e soprattutto rispetto al destino soprannaturale della vita terrena che è 

soltanto tempo di prova e di attesa della vita eterna. 

La tesi di padre Marranzini è gravida quindi e responsabile, per la sua parte, dell’equivoco 

fondamentale della nuova teologia. E con l’equivoco, si ha la lacuna. È una lacuna che attinge la 

dichiarazione di metodo alla sua radice e ne denunzia pertanto il procedere dogmatico e arbitrario. 

L’«operazione antropologica» in teologia – tutti lo sanno e quindi lo dovrebbero sapere per primi i suoi 

fautori – comporta un cambiamento radicale di rotta della riflessione teologica, un capovolgimento nel 

metodo teologico di 180 gradi… rispetto al metodo tradizionale, ripreso e aggiornato – come vedremo più 

avanti – dal Vaticano II. Il capovolgimento si rapporta soprattutto a quella che si potrebbe chiamare la 

«obliterazione» della distinzione metafisica, cioè assoluta e divisiva (che non è «separazione» manichea di 

due mondi incomunicabili o frattura kantiana tra fenomeno e noumeno) del mondo della natura da quello 

della grazia, della sfera della ragione da quella della fede. Ebbene, i nuovi teologi hanno scalzato il metodo 

tradizionale seguito da Atanasio, dai grandi Cappadoci, dal Damasceno, da san Tommaso e su su fino al 

Gaetano, al Bellarmino, fino al Perrone, Newman, Kleutgen… senza addurre alcuna ragione. 

Essi hanno poi adottato sic et simpliciter il «metodo dell’immanenza», condannato finora dalla 

Chiesa fino al Vaticano II compreso, come diremo, non solo come niente fosse, come se prima non fosse 

accaduto nulla, ma senza mai impegnarsi a spiegare chiaramente il principio di immanenza nella sua 

effettiva origine speculativa (l’identità di essere e pensiero) e nella sua esplosiva struttura operativa 

(l’identità di pensare e volere…) culminante nella volontà di potenza dell’uomo moderno, della politica e 

della tecnica moderne. La «scienza moderna», come processo meramente esplorativo della realtà dei 



fenomeni, non cade ovviamente sotto questa riserva che attinge soltanto l’impiego, l’uso e l’abuso, delle sue 

scoperte, che è opera non tanto degli scienziati ma dei politici (e dei tecnici a servizio dei politici). 

Potrà essere che a questo modo si riesca a costruire una «immagine dell’uomo aderente alla nostra 

situazione culturale», che Marranzini chiama la «linguistica del dato», ma è certo che a questo modo non si 

riesce affatto a «restituire l’immagine biblica dell’uomo», come afferma Marranzini. Nell’antico Testamento 

l’uomo e creato a immagine di Dio e deve lasciarsi guidare da Dio, osservando la sua Legge; nel nuovo 

Testamento l’uomo è salvato dal peccato e dalla morte dal sangue di Cristo che viene ministrato dalla 

Chiesa…, come insiste santa Caterina da Siena: altro che «circolo ermeneutico della soggettività» o le 

fumisterie della «linguistica del dato» che muta secondo le prospettive a getto continuo della logica, della 

fenomenologia, dei virtuosismi dell’ermenetitica storicistica, della… duttilità della morale permissiva! 

Questi teologi quindi nascondono ai fedeli «qualcosa» di decisivo, anzi li spingono a un’avventura, senza 

avvertirli con linguaggio onesto e schietto che procedono per aliam viam! 

 

La «svolta antropologica» della nuova teologia. 

 

Osserviamo a questo riguardo che – una volta posta questa base – non si tratta più di rilevare la 

«dimensione antropologica della teologia»,22 ciò che la teologia tradizionale ha sempre fatto, ma di 

capovolgere l’asse portante della teologia, di trasformare cioè la teologia in antropologia. Ciò è chiamato, 

con voluttuosa compiacenza, dai nuovi teologi la «reinterpretazione del cristianesimo»: ciò che, in semplici 

parole, significa dare un addio alla Chiesa dei martiri e dei santi per accomodarsi… a questo mondo! E 

questo è stato fatto con sicurezza e ostinazione sbalorditiva dalla maggioranza di coloro che sono intervenuti 

al Congresso. Fra queste posizioni a freddo di delirio teologico mi permetto di segnalare qualcuna fra le più 

risolute. 

Baget-Bozzo proclama nientemeno che il ricupero positivo dell’ateismo di Feuerbach per 

l’allestimento di un’antropologia teologica23 che deve spazzar via la teologia tomistica fondata sulla 

trascendenza metafisica.24 

Ruggeri, partendo dalla svolta antropologica di Rahner, vede il paradigma della nuova antropologia 

teologica nel plesso di teoria-prassi presentata dal marxista Gramsci25 e relega la teologia classica a 

«momento di un processo storico».26 

Milano invita la teologia a imparare da Marcuse «…il coraggio della dialettica negativa».27 

Benincasa ci invita, alla scuola dell’heideggeriano Gadamer (da lui ascoltato ad Heidelberg), a dare 

il primato alla domanda sulla risposta28 così che «nessuna proposizione può essere ritenuta assolutamente 

vera»,29 né esiste un’ermeneutica propriamente teologica.30 

Pezzetta si mette al seguito di Schoonenberg per accogliere «una cristologia senza dualismo [la 

quale] è, in termini positivi, della piena presenza di Dio in tutto l’uomo Gesù Cristo… soprattutto in questa 

persona»:31 a quest’affermazione di arianesimo e monofisismo radicale il Pezzetta si limita a opporre un 

punto esclamativo. Noi preferiamo l’interrogativo: è d’accordo Pezzetta con questa negazione aperta del 

dogma dell’unione ipostatica? 



Per il rahneriano Bonifazi «…i concetti più centrali della teologia, quali grazia, salvezza, peccato, 

redenzione, Dio, creazione, unione ipostatica, anima, corpo, immortalità, escatologia, verità, legge morale 

naturale, libertà, oggi sono soggetti a un processo di revisione e di ripensamento che sembra presupporre 

come valida la pluralità e la storicità del pensiero umano. La teologia attuale, intraprendendo questo processo 

di revisione e ripensamento, forse viene ad avvicinarsi molto a una tendenza fondamentale della filosofia 

contemporanea, che cerca di concepire l’essere come tempo e il tempo come essere».32 Addio, quindi, ai 

dogmi e alle formule dogmatiche! 

È vero che padre Marranzini parla di «qualche contestazione» alla relazione Mancini33 e dichiara che 

«…il Congresso non si è proposto di approdare a delle conclusioni definitive e a risultati indiscussi».34 In 

realtà nel volume non figura alcun testo di siffatte discussioni e tale assenza non può che causare nell’attento 

lettore un vivo rammarico. L’errore a nostro avviso e nel metodo, ossia nell’assunto dello stesso segretario 

del Convegno, distribuito forse in anticipo ai partecipanti come orientamento generale sul tema del 

Convegno stesso, di cui ora si è delineato l’orientamento. E l’orientamento consiste nell’assunzione diretta 

anzitutto della linguistica contemporanea e indirettamente, ma esplicitamente, nell’accettazione 

dell’orientamento immanentistico del pensiero moderno secondo il quale la risoluzione della verità va fatta 

nel cogito, volo, …ossia nella soggettività umana. E nel Convegno – che è pur dedicato al metodo e alla 

linguistica teologica! – non solo manca una relazione sulla «Parola di Dio», una mancanza rilevata da 

qualcuno nel Convegno stesso,35 ma non si trova una qualsiasi giustificazione del radicale cambiamento di 

rotta. Il principio moderno è stato assunto sul peso e sul chiasso dei grossi nomi sopraindicati, ossia 

mettendosi senz’altro al seguito dei redattori dei vari Manifesti e Congressi di contestazione del magistero36 

apparsi in quest’epoca di confusione teologica postconciliare. Un cambiamento di rotta, questo dei nostri 

giovani teologi, che mette i brividi quando si pensa che ad essi l’Autorità ha affidato la formazione dei futuri 

sacerdoti, ossia dei primi testimoni della fede dei martiri, dei missionari e dei santi. Ma di quale fede, viene 

da domandarsi, se la fede è qui ridotta alle dimensioni dell’esperienza mondana e dell’esistenza temporale? 

Ma di quale testimonianza, se qui la fede è declinata e invitata a declinarsi secondo le categorie 

feuerbachiane, marxiste, psicanaliste, esistenzialiste, strutturaliste… nell’orizzonte della scienza, della 

tecnica, della politica e via dicendo? 

L’errore di metodo è qui radicale e patente, se confrontiamo l’orientamento di questa avanguardia 

teologica con il criterio della teologia classica che abbiamo esposto nel prologo: cioè, invece di connettere la 

teologia al lumen fidei che è virtù teologica e invece di fondare nella guida infallibile del magistero la 

certezza e verità della sacra doctrina che è la teologia nella scientia beatoruum, si celebra ora allegramente il 

baccanale dell’antropologia esistenziale (di Feuerbach, Heidegger, Gadamer…) ingolfandosi nelle categorie 

della temporalità. 

Si potrebbe dire infatti che si accusa da più parti la nuova teologia di neo modernismo, ma il 

problema ha forse anche un significato più vicino e «situato». Si tratta che la «nuova teologia» è passata dal 

formalismo o essenzialismo (suareziano), finora dominante in molte scuole teologiche, all’esistenzialismo 

attualistico ispirato ad Heidegger: non a caso Heidegger è seguito e sostenuto in campo cattolico da filosofi e 

teologi della Compagnia di Gesù specialmente (ma non esclusivamente) tedeschi come Lotz e Rahner. È un 



capovolgimento operato, all’interno dello stesso oggetto e dello stesso metodo speculativo che da Suarez è 

passato a Wolff e mediante Hegel è giunto ad Heidegger: è la forma di pensiero che ha dominato e tuttora 

domina in Occidente, la quale riduce la struttura dell’ente all’essenza possibile e reale secondo la distinzione 

meramente modale di essentia ed existentia. Prima (nel nominalismo, Suarez) l’esistenza era l’evento 

meramente estrinseco, causato da Dio o da una causa seconda: ora, dopo Kant e con Heidegger, l’esistenza è 

l’attuarsi nel tempo della soggettività umana, come dicono ormai anche i nuovi teologi rahneriani, tillichiani, 

bultmanniani: Rahner e Bultmann dichiarano espressamente di partire dalla prospettiva di Heidegger.37 È il 

rifiuto della metafisica, esplicito in Rahner e implicito in Lotz, che ha sostituito la metaphysica cognitionis 

cioè la metaphysica mentis alla metaphysica entis. 

Come questi teologi «neoterici» hanno prima ignorato la profondità innovatrice della distinzione 

tomistica di essentia ed esse e l’appartenenza intrinseca della creatura al Creatore e dello spirito finito allo 

spirito assoluto, così oggi (come fanno Rahner, Lotz, Metz…) essi ignorano la lezione decisiva di  

Kierkegaard contro l’immanentismo38 che ha opposto ad Hegel la distinzione invalicabile di finito e infinito, 

di intelletto e volontà, di necessità e libertà, di libertà e storia, di storia e rivelazione divina… in cui si fonda 

e si attua per l’uomo la responsabilità infinita di fronte all’evento salvifico dell’Incarnazione mediante 

l’ascolto del messaggio di salvezza. Perciò costoro possono problematizzare tutto: dal contenuto (non dico le 

formule, che sono sempre perfettibili) degli stessi dogmi fondamentali del cristianesimo fino a contestare per 

principio il fondamento dell’autorità e la legittimità del suo esercizio dottrinale. Come fa a tutto spiano il 

loro ammirato e indiscusso maestro Karl Rahner. Ma su questo, e su altri aspetti della pseudomodernità della 

«via nova» non mancherà occasione di una disamina più diretta e più opportuna. 

Il capovolgimento operato dal Convegno si esercita a un doppio livello: anzitutto, al livello della 

negazione (oscuramento) della trascendenza metafisica39 mediante l’assunzione esplicita o implicita del 

principio moderno di immanenza e l’oblio della trascendenza metafisica di Dio, come l’ipsum esse 

subsistens, sulla creatura (materiale e spirituale) che è l’ens per participationem; poi, e soprattutto, al livello 

della negazione (oscuramento) della distinzione reale fra l’ordine naturale e soprannaturale della oeconomia 

salutis. Di qui l’assenza pressoché totale di ogni accenno al peccato e alle sue conseguenze, alla 

rigenerazione della grazia con il corteo delle virtù teologali e dei doni soprannaturali… che formano il 

nucleo centrale della semantica teologica. Invece per sfuggire all’accerchiamento del pensiero moderno si 

leggono ovunque le adesioni più sviscerate alle posizioni più spinte della teologia protestante liberale, 

travasate allegramente in campo cattolico, quali la demitizzazione, la secolarizzazione, il «gioco linguistico» 

(Sprachspiel)40 di H. Albert… Questa, che è chiamata qui con ditirambi trionfalistici la nuova «piega o svolta 

antropologica» (è la decantata anthropologische Wendung di K. Rahner)41 deve liberare la Chiesa dal ghetto 

in cui era finita con l’avanzare del mondo moderno (per colpa del Sillabo, del Vaticano I, della Pascendi… e 

ora della Humanae vitae!) e proclamare la bengodi teologica del «cristianesimo anonimo», della teologia 

indipendente, della morale permissiva, del pansessualismo freudiano… Quindi, invece di tenere issata 

saldamente la Croce di Cristo come segno di contraddizione, si proclama la necessità di conformarsi allo 

«spirito di questo secolo» cioè alle sue norme di vita (critica alla Humanae vitae, al celibato ecclesiastico, 

alla prassi tradizionale dei punti più scottanti del Decalogo…). E questo è certamente coerente, una volta 



operato quel capovolgimento di princìpi, ossia quando l’oggetto diventa soggetto e l’autorità è considerata, 

secondo la terminologia marxistica, «sovrastruttura».42 

Molte sono le formule vistose di questo cataclisma che dovrebbe portare alla «reinterpretazione della 

Scrittura»,43 e quindi dello stesso cristianesimo nei suoi fondamenti sulla base della negazione del significato 

assoluto dell’autorità, nell’accettazione della dottrina e dell’obbligazione assoluta, della legge 

dell’osservanza morale. Eccone alcune: «l’essere come tempo», con la conseguente e continua metamorfosi 

dei concetti;44 l’uomo come relazione trascendentale a Dio;45 l’uomo come «soggetto della teologia»;46 

«primato della domanda sulla risposta», così che nessuna proposizione è vera assolutamente, e la 

«situazione» fondamentale dell’uomo è la «situazioneparola» come fatto che permette una nuova 

interpretazione dell’esistenza ove lo stesso Gesù di Nazareth è l’evento «linguistico» decisivo per la fede. Un 

evento da interpretare secondo le categorie della nuova ermeneutica tedesca, quali Sprache, Sprachlichkeit, 

Wortereignis, Wortgeschehen, Sprachereignis…47 

Il nucleo speculativo di siffatte posizioni è la suddetta «svolta antropologica», che è intesa come 

l’apriori teologico, ossia l’accettazione del trascendentale moderno all’interno della teologia cattolica. Essa è 

riferita più spesso a Rahner,48 ma appartiene all’intera costellazione dei grandi contestatori odierni della 

tradizione e del magistero sopraindicati. La formula rahneriana è riportata, come si è visto, da padre 

Marranzini: «L’antropologia [è] il luogo che include tutta la teologia»…49 che è da presentare oggi come 

fondamento assieme a tutte le altre verità di fede quali «divinizzazione», «figliolanza», «innbitazione 

divina», ecc. in «categorie antropologico-trascendentali».50 Di qui si progetta perfino il passaggio a una 

«precomprensione della Bibbia sulla linea dell’analitica esistenziale e fenomenologica», della linea del 

Dasein heideggeriano come essere-nel-mondo. La conseguenza è il «pluralismo teologico» secondo i vari 

strumenti, metodi e modelli linguistici propri di tante filosofie e scienze umane attuali.51 Brevemente, vale 

anche per la teologia e in generale per l’ermeneutica della Scrittura e della fede cristiana l’assioma del 

relativismo storicistico: veritas filia temporis, modificato in: veritas filia hominis in tempore, ossia quatenus 

viventis in tempore. E il senso della formula ormai è chiaro: l’uomo trae la significanza dei plessi rivelati 

dalla propria soggettività, dallo sviluppo continuo della civiltà e dai risultati della realtà culturale 

dell’umanità storica.52 È, questo infatti il significato del trascendentale moderno o piuttosto è la sua 

banalizzazione nella sfera della teologia. È quanto dire che la teologia si fonda sull’apriori religioso e non 

più sul depositum fidei conservato nella Chiesa e proposto dal magistero, come dichiara il Mancini in 

apertura della sua relazione-fiume in due momenti: 

a) «La risoluzione della filosofia della religione in quella che sono solito chiamare la coscienza 

trascendentale o, se si vuole, critica (ma in senso forte) della teologia». 

b) «Qui diventa fondamentale non più la questione della possibilità pura del kerygma ma la 

questione del suo positivo riconoscimento autentico come apriori divino pubblicamente dato nella storia».53 

Ma una presa di coscienza coerente del principio trascendentale all’interno della rivelazione cristiana 

porta inevitabilmente alla negazione di ogni trascendenza e della stessa esistenza del soprannaturale: il 

peccato e la redenzione vi perdono ogni senso, una volta che il cristianesimo deve adeguarsi al mondo e 

adattarsi alle categorie della finitezza dell’essere come temporalità. 



Concludiamo. In questo Convegno tutto sembra capovolto: l’oggetto, il metodo, le fonti, il criterio di 

verità e lo scopo della teologia. Prometeo ha vinto non solo la battaglia della ragione ma anche quella della 

fede. I filosofi libertini dell’Illuminismo, i deisti, gli atei materialisti del secolo diciottesimo possono ritenersi 

soddisfatti. La sinistra hegeliana e il positivismo del secolo diciannovesimo… lo stesso Feuerbach, che 

vedeva nella trascendenza della religione e soprattutto nei misteri del cristianesimo l’alienazione 

fondamentale dell’uomo, e presentato qui da Baget-Bozzo come il nuovo Giovanni Battista di questa 

teologia del tradimento. Viene allora da domandarsi: è forse questo il «fumo di Satana penetrato nel tempio 

di Dio», denunziato ai fedeli nella festa di san Pietro da Paolo VI?54 Ma se la stessa teologia perde così il suo 

pudore sacrale per sguazzare nelle vie di Babilonia, a chi potrà l’uomo chiedere il lume e il conforto della 

speranza? Quando allora tornerà la teologia a essere la sacra doctrina, la dottrina sacra del sacro che ci salva 

come luce essenziale? 

A queste amare riflessioni fa riscontro la fiera protesta di san Paolo: «Non ha Iddio reso stolta la 

scienza di questo mondo?» (1 Cor. 1, 20). E leggo oggi55 per mio conforto il testo evangelico della domenica 

XIV post Pent.: «Ti benedico, o Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai 

sapienti e agli intelligenti, e le hai rivelate ai semplici. Sì, o Padre, perché così è piaciuto a te» (Mt. 11, 25-

27). 

Perciò è chiaro che in simili prospettive non esiste più il problema dei rapporti tra fede e ragione, 

poiché al rapporto in questione ci pensa di volta in volta la dialettica in atto della cultura e della storia. E si 

arriva o si pretende perfino, nell’ingenuità di qualcuno, a voler intimidire lo stesso magistero della Chiesa 

soffiando che il tempo degli interventi e delle condanne è finito e che bisogna lasciare via libera al impeto 

dello spirito; poiché alla Chiesa giuridica e burocratica, legata alle formule dogmatiche di una cultura 

superata, alla Chiesa oppressiva delle coscienze e avversaria del progresso e dell’evoluzione dei dogmi, deve 

ora succedere la «Chiesa carismatica» che deve stare al passo con i tempi. Una Chiesa pertanto che non si 

propone più di trasformare il mondo e di sollevarlo verso la Croce di Cristo e la luce della grazia, ma che 

dovrebbe assumere il compito di calarsi nel mondo e operare per gli ideali economici e politici del mondo 

con le forze stesse del mondo muovendo nel suo orizzonte di laicismo esistenziale. 

È questa certamente una teologia capovolta in antropologia (l’ultimo Fichte, Hegel, Feuerbach…): 

ma può essere detta ancora teologia? Una teologia che si vuole concretare nelle istanze temporali e che in 

morale sdegna in ogni modo la rinunzia e in dogmatica si allinea alla sapientia huius saeculi e fugge la 

trascendenza…, può essere ancora riconosciuta come sacra doctrina? Una teologia che ha volatilizzato la 

realtà del peccato, che arrossisce della stoltezza della Croce e tace sull’imitazione di Cristo e sulla via regia 

sanctae crucis, può ancora fregiarsi della qualifica di «cristiana»? Il termine stesso di «reinterpretazione» del 

cristianesimo, che questi teologi hanno sostituito a quello giovanneo di «aggiornamento», scopre le carte 

della mistificazione o almeno dell’equivoco: non è il Vangelo che va declinato secondo gli umori e gli errori 

dell’uomo moderno, ma è questo che deve cercare la salvezza in quello con un impeto rinnovato di speranza 

che non vada delusa. 

La cultura moderna, anche se spesso fin dall’Umanesimo ha avversato la fede cristiana, ha chiarito e 

approfondito non pochi aspetti positivi della soggettività e dell’originalità dello spirito umano. Soprattutto la 



filosofia moderna ha scandagliato e messo in evidenza il valore primario e costitutivo della libertà nella 

struttura dinamica del soggetto spirituale. È questa la soggettività che va approfondita nella linea dello 

Pseudo Dionigi, di sant’Agostino, di san Tommaso, di Pascal, di Kierkegaard, di Newman…, per scoprire e 

alimentare le possibilità dell’io profondo di fronte agli interrogativi del peccato e della morte, cioè per 

sfuggire al risucchio dell’«essere nel mondo e nel tempo» con una speranza che non deluda. Questo deve 

essere il compito positivo e costruttivo dell’«aggiornamento»: ma questo avrà un senso e un esito solo se l’io 

si manterrà in posizione verticale di trascendenza, cioè fondato sull’Assoluto e rivolto all’eternità. Affidarsi 

al cogito moderno, trasferire il fondamento dalla trascendenza al trascendentale, cioè da Dio all’uomo, 

condizionare la sacra doctrina all’affaccendarsi nelle realtà profane delle scienze umane, tuffarsi 

nell’attivismo di un’antropologia tuttofare… è condannarsi, come mostra la marea crescente della 

disperazione dell’uomo contemporaneo, a essere trascinati nel mare in tempesta e senza sponde della cattiva 

infinità: è trasformare l’io in mero spettacolo e spettatore (fenomenologia), in puro luogo dell’evento, ossia è 

ridurre la coscienza a una scena proiettata sul finito in una infinita interrogazione del mondo. 

Eppure nella sua «prolusione inaugurale» il card. Garrone aveva indicato la via giusta, quella della 

tradizione viva della Chiesa: che significato può avere un lavoro teologico fuori di questo riferimento? In 

realtà tutto lo sforzo dell’ultimo Concilio, leggiamo, è stato permeato in profondità dalla coscienza di una 

antropologia teologica da costruire e da perfezionare. E poco è mancato, ci informa il cardinale, toccando il 

momento chiave del problema, che non si sia sottoposto ai Padri un vero documento su questo preciso 

argomento, la cui ispirazione essenziale sarebbe stata una riflessione sulla nozione tradizionale, così ricca e 

complessa, dell’uomo «immagine di Dio».56 La sostanza del richiamo a questo, tema, urgente oggi più che 

mai, è stata comunque riversata nei primi capitoli della Gaudium et spes: il vero nucleo dell’antropologia 

teologica in senso autentico è indicato quindi con opportuno richiamo dal cardinale nella verità biblica che 

l’uomo è stato fatto «a immagine e somiglianza di Dio» (Gen. 1, 26), il tema sul quale si era venuta 

costruendo la grande teologia della Chiesa dai Padri alessandrini e cappadoci (spec. Gregorio di Nissa), a 

sant’Ilario, S. Agostino e nel Medio Evo S. Tommaso.57 In questa scia, con saggezza e prudenza – come si 

conviene – il cardinale ammonisce del pericolo insito nel metodo antropologico quando l’uomo prende il 

sopravvento su Dio: «Si continuerà a parlare di Dio, ma sottilmente si svuoterà l’espressione del suo 

contenuto. O, ciò che è lo stesso, si comincerà a considerare i due termini come fossero dello stesso, 

ordine».58 Ed è esattamente la linea di questo cosiddetto orizzontalismo che i teologi sopra ricordati hanno 

imboccato, senza scrupoli o pentimenti e, sembra, anche senza contestazioni: almeno per quanto si può 

sapere da questo volume. Il cardinale poi giustamente torna a insistere nell’affermazione della trascendenza 

di Dio e che per questo è necessaria una «filosofia seria» (corsivo nel testo), richiamandosi espressamente al 

Convegno di Firenze, di cui questo dell’Ariccia sembra esattamente l’antitesi.59 Egli lamenta infatti che il De 

Deo uno «…oggi rischia di aver perduto ogni aggancio con le sue basi razionali, e questo non costituisce un 

miglioramento. Il teologo ha bisogno di ricordare che non si può parlare di Dio e dell’uomo come di due 

realtà poste sullo stesso piano: se lo si dimentica, l’uno o l’altro è condannato a scomparire».60 Nessuno oggi 

nega, ne alcun grande teologo l’ha mai negato in passato, che l’uomo non è per la teologia un oggetto di 

considerazione qualsiasi, ma è ovvio che egli sta al centro della oeconomia salutis, ossia che come prima è 



stato l’oggetto prediletto della creazione (a «immagine di Dio»), così dopo il peccato è diventato l’oggetto di 

predilezione per la salvezza nella redenzione in Cristo che è il Verbo fatto carne e diventato fratello 

dell’uomo. È stato Dio stesso, con la misericordia del suo «piano di salvezza» (Heilsplan), a iniziare e 

fondare l’antropologia teologica. Ma una siffatta antropologia può avere consistenza «teologica» soltanto se 

è riflessa e fondata nella trascendenza di Dio, della redenzione e della grazia, che sono i termini e i temi 

assenti (perché «superati…») nelle relazioni indicate. «È l’uomo, a essere per Dio»: è ancora il cardinale a 

ricordare questa verità sostanziale, presente a ogni umile fedele e dimenticata invece propter falsas vocum 

novitates dai nostri teologi. Solida è perciò la lezione del cardinale e va meditata: «Questo rapporto, che è 

divenuto un fatto, non implica in Dio alcuna sorta di vicissitudine contraria alla sua natura. Qualunque sia 

l’importanza presa dall’uomo per comprendere Dio, resta che non è Dio a esistere “per l’uomo”. 

Capovolgere il rapporto significherebbe togliere a Dio e all’uomo insieme ogni significato. Dio non può 

assolvere il suo compito in rapporto all’uomo quando lo si subordina all’uomo: qualunque siano le 

affermazioni di Cristo toccanti la sua volontà di “servizio” e i gesti di umiltà da lui compiuti per la nostra 

salvezza, la Rivelazione è a questo riguardo di una chiarezza decisiva».61 Il cardinale conclude: «La vera 

vocazione dell’antropologia teologica è di scoprire o di riscoprire la grandezza che si ha nel servizio 

amoroso di Dio. Dio non è un semplice interlocutore dell’uomo e fatto a sua misura, e neppure un estraneo, 

tanto meno un suddito, ma è in definitiva un amico che ha in questa amicizia tutta l’iniziativa: “Apparuit 

benignitas et bumanitas Salvatoris nostri Dei” (Tit. 3, 4 ss.)».62 Al contrario, una «antropologia che mette 

l’uomo al servizio di Dio senza conservare la coscienza che l’uomo esiste “per opera di Dio e per Dio”, 

secondo la formula ripresa incessantemente da san Paolo, non merita più il suo nome»,63 cioè «teologia» per 

l’appunto. 

Il cardinale non ha potuto, a causa dei gravi impegni del suo ufficio, seguire i lavori del Congresso, e 

non ci sono note le sue impressioni o reazioni al volume degli Atti. Quel che è certo ed evidente, e ogni 

lettore lo può constatare, è che i relatori indicati si sono mossi nella direzione diametralmente opposta a 

quella indicata dal cardinale in conformità della Lumen gentium, della tradizione, del magistero e della 

teologia classica: cioè un pasticcio di filosofia moderna troppo frettolosamente assimilata e peggio applicata. 

Un passo falso che è un sintomo grave dell’aberrazione in atto in non pochi professori di teologia e filosofia 

dei seminari italiani i quali non temono di esporre il cristianesimo come un regnum huius mundi, in 

competizione e più spesso in alleanza con il marxismo, l’esistenzialismo, lo strutturalismo, la psicanalisi… 

Non meraviglia allora che anche in Italia i seminari diocesani (e anche quelli di non pochi istituti religiosi) si 

vadano spopolando, che i residui allievi vivano nell’irrequietezza di esperienze sociali ed ecumeniche di 

dubbia consistenza prima di approfondire il tesoro inestimabile dell’ortodossia e di formarsi all’abnegazione 

del servizio di rinunzia più alto per il prossimo qual è il sacerdozio cattolico! 

Non tocca a me dire se la situazione sia anche in Italia, come in molte nazioni, quasi ormai disperata. 

Ma come semplice cristiano posso ben ricordare il grido del profeta: «Custos quid de nocte?» (Is. 21, 

11). Il problema è diventato troppo complesso perché possa essere risolto in poche parole e con 

provvedimenti semplicistici. Non v’è dubbio tuttavia che l’animo dei fedeli resta percosso e dolorosamente 

impressionato nel vedere lo svuotamento di seminari e istituti di formazione ecclesiastica fino a pochi anni or 



sono fiorenti di gioventù serena e impegnata nella conquista della verità e della santità. E oggi?… Il vuoto, 

l’irrequietezza, la smania del «dialogo con il mondo» a tutti i livelli, ma soprattutto al livello delle idee del 

mondo! Dire allora che chi ha avuto l’ufficio e ha accettato il «servizio», di intervenire per salvare la barca, 

quando infuria la tempesta, deve anche intervenire, è un truismo: c’è solo da augurarsi che diventi una realtà 

tempestiva in un’opera di concorde e vigorosa ripresa da parte della gerarchia sine acceptione personarum, 

come voleva l’Apostolo. 

Il problema essenziale non è il ripristino nè dell’Index librorum prohibitorum né delle carceri del S. 

Uffizio, ma quello dell’orientaniento sicuro della coscienza cristiana: se nella prima parte del secolo la 

regula fidei è stata guidata nella linea della Pascendi di san Pio X e della Humani generis di Pio XII, oggi 

non dev’essere permesso ai teologi di cambiarla e di farsene beffe. Se il mondo continua ad allontanarsi dalla 

morale di Cristo, i nuovi teologi non possono avere l’autorizzazione, né espressa né tacita, di proclamare – 

sotto il pretesto di battersi per la giustizia terrena – la conformità al mondo. Vorrei terminare, senz’accusare 

nessuno, con un testo di Kierkegaatd nell’Esercizio del cristianesimo: «Si sente abbastanza spesso e 

abbastanza chiaramente lo sfacciato discorso che bisogna “andare oltre”, ossia che non bisogna star fermi al 

cristianesimo, alla fede, alla cosa semplice, all’obbedienza, al “tu devi!”. Esso è penetrato sempre più 

profondamente negli strati del popolo sul quale naturalmente influisce, oserei dire, il giudizio dei circoli 

aristocratici; esso e penetrato in un modo fin troppo facile, poiché purtroppo ogni uomo ha una passione 

naturale e innata per la disobbedienza. Così si misero avanti le “ragioni” e il credere fu posto per tre ragioni, 

invece dell’obbedienza, perché ci si vergognava di obbedire. Così la mitezza prese il posto del rigore, poiché 

non si aveva il coraggio di comandare e ripugnava lasciarsi comandare: coloro che dovevano comandare 

diventarono vigliacchi, e quelli che dovevano obbedire insolenti. Così, con la mitezza, il cristianesimo è stato 

abolito nella cristianità. Senz’autorità, con panni rattoppati e quasi sbrindellati, esso circolava nascosto nella 

cristianità; non si sa se tocca o no levarci il cappello davanti ad esso, o se deve esso inchinarsi davanti a noi 

ossia se siamo noi ad aver bisogno della stia compassione o lui della nostra. Non c’è per noi che una 

salvezza: il cristianesimo. Anche per il cristianesimo c’è un’unica salvezza: la severità».64 

Quasi cinque secoli prima, in una situazione altrettanto drammatica per la società cristiana, una 

debole e santissima donna come Caterina da Siena, faceva una diagnosi similare e con accenti ancor più 

crudi e perciò anche più vicini alla misera situazione della Chiesa di oggi. Riportiamo alcune espressioni dal 

Dialogo, nel trattato su Il corpo mistico della la Santa Chiesa, dove Caterina denunzia la causa del male alla 

radice, lamentando con accoramento materno: «Di tutti questi mali e di molti altri sono cagione i prelati, 

perché non ebbero l’occhio sopra il loro suddito, anco gli davano largo, ed esso medesimo el mandava e 

faceva vista di non vedere le miserie sue… Tutti questi mali, e molti altri dei quali io non ti voglio più dire 

per none appuzzare l’orecchie tue, seguitano per li difetti dei gattivi pastori, che non correggono né 

puniscono i difetti de’ sudditi e non si curano né sono zelanti che l’ordine sia osservato, perché essi non sono 

osservatori dell’ordine». Per la santa, che i discepoli chiamavano «dolcissima mamma», tutti costoro erano 

«membri del diavolo» che vanno incontro al giudizio del sommo Giudice: «Male e gattivamente me la 

possono rendere, e però ricevono da me, giustamente, quello che hanno meritato».65 



Altri tempi e altre situazioni, d’accordo: ma al fondo non si tratta forse del medesimo ritmo profondo 

dello spirito, travolto miserabilmente dalla fascinatio nugacitatis, che affiora a tratti in tutti i tempi come le 

vampate di un vulcano, facendo la terra bruciata dello spirito? Che direbbe oggi l’umile e fierissima vergine 

senese della follia di aggiornamento mondano e della smania di secolarizzazione, della morale permissiva, 

della demitizzazione e contestazione a tutti i livelli che imperversa oggi nella Chiesa? E infine che direbbe 

l’umile popolana di Siena e Dottore della Chiesa, che con affetto filiale chiamava il Papa suo «Babbo dolce» 

e «dolce Cristo in terra», di questi teologi e prelati che sembrano sempre più sordi ai richiami del Vicario di 

Cristo? 



5. 

______________________________________________________ 

IL NEO UMANESIMO ATEO DI FEUERBACH 

E LA NEO TEOLOGIA 

 

L’accenno critico alla «svolta antropologica feuerbachiana» di Baget-Bozzo ha provocato una breve 

replica in forma di lettera sul numero 141 di «Studi cattolici» da parte dell’interessato, alla quale diamo un 

succinto riscontro, avendo trattato ampiamente altrove la posizione dell’autore di Das Wesen des 

Christentums nei suoi princìpi e nelle sue istanze fondamentali. 

Inizio subito dichiarando che a me non può che far piacere la dichiarazione dell’eventuale distacco di 

G. Baget-Bozzo dall’infezione antropologica che sta guastando la teologia contemporanea con conseguenze 

gravi a ogni livello, speculativo e morale. E gli sono veramente grato perché la sua replica, che insiste nella 

tesi di un «uso positivo» dell’ateo Feuerbach, mi offre il destro di precisare le mie perplessità, che la replica, 

lungi dal dissipare, ha piuttosto aggravate. 

Gli argomenti di Baget-Bozzo per l’operazione ricupero di Feuerbach sembrano i seguenti: a) 

l’autorità di Kierkegaard e dei teologi Barth e von Balthasar; b) la dissociazione tra il (preteso) nucleo 

positivo della «dimensione comunitaria dell’umano» e la concezione degli «individui come termine di 

relazione», propria di Feuerbach, dall’ateismo di fondo del suo sistema. Secondo Baget-Bozzo, anche se non 

nasce originariamente e funzionalmente legato alla fondazione dell’ateismo, tale pensiero è incluso in una 

sintesi formale atea. Questa intuizione del filosofo tedesco può essere usata teologicamente solo se essa è 

resa autonoma dalla forma dottrinale sistematica in cui è situata e recuperata nella sua specificità. In questo, 

senso egli pensa legittimo, anzi estremamente utile, un ricorso a Feuerbach da parte della teologia cristiana, 

in quanto l’umanesimo radicale di Feuerbach non si oppone, anzi può chiarire la concezione cristiana 

dell’uomo: il suo umanesimo, è dissociabile dalla prospettiva atea della sua filosofia. Nella mia replica 

preferisco invertire l’ordine e iniziare dal secondo argomento che costituisce il vero nerbo della questione. 

 

a) L’operazione-ricupero dell’umanesimo di Feuerbach. Ho l’impressione che Baget-Bozzo parli di 

Feuerbach e del suo pensiero muovendosi più ex communiter dictis, che non da uno studio diretto e 

comparato della complessa produzione feuerbachiana e con precisi riferimenti alla letteratura che lo riguarda, 

la quale ha segnato in questo dopoguerra una notevole ripresa anche a causa dell’accresciuta virulenza 

dell’ateismo marxistico. Perciò all’argomento b) di Baget-Bozzo rispondo all’antica: nego paritatem e 

distinguo tempora. Infatti diversa è la situazione rispetto alla fede cristiana della filosofia e delle filosofie 

apparse prima del cristianesimo da quelle che sono venute dopo. Infatti se si allude all’uso che la teologia 

cristiana fin dai suoi albori ha fatto del pensiero greco, il quale presentava certamente alcuni elementi e 

aspetti contrari e refrattari alla fede cristiana, sta il fatto anzitutto che si trattava di una concezione realistica 

del mondo aperta alla religione e che tale concezione esprimeva l’attuarsi della ragione naturale. Certamente 

il materialismo di Democrito (da cui è partito Marx), la sofistica, lo scetticismo…, non sono compatibili con 

il cristianesimo, e difatti la teologia cristiana fin dall’inizio li ha sempre messi fuori causa: ha invece assunto 



spunti e concetti fondamentali dal platonismo e neo platonismo, dall’aristotelismo e dallo stesso stoicismo, 

«liberandoli» dall’eventuale contesto contrario alla Weltanschauung del cristianesimo mediante una più 

approfondita riflessione nell’ambito stesso naturale (secundum quod «sequitur» ad principia Aristotelis…, 

dice spesso san Tommaso). Una simile operazione di assunzione purificatrice non sembra invece possibile 

all’interno dell’essenza del pensiero moderno a causa della sua struttura immanentistica e quindi – a mio 

fermo avviso – esclusiva per principio della trascendenza e di qualsiasi rapporto di libertà e dipendenza fra 

Dio e il mondo come fra l’uomo e Dio. Ora Feuerbach, come è noto, procede direttamente dal principio 

moderno dell’autonomia dell’uomo collegandosi espressamente al monismo di Spinoza, al deismo e 

all’illuminismo per professare un ateismo radicale che fa della natura una realtà assoluta e dell’uomo la 

causa del proprio essere e l’arbitro del proprio destino. 

Questo itinerario sotto il profilo teoretico è compiuto da Feuerbach, che è uno scrittore di chiarezza 

esemplare, nelle opere maggiori: Das Wesen des Christentums – l’opera sua più brillante e completa – e Das 

Wesen der Religion, infine nella Theogonie, opera più tarda e meno incisiva, e sotto il profilo storico in 

numerosi saggi monografici e soprattutto in alcune ricerche specifiche di storia del pensiero moderno, quali 

la Geschichte der Neueren Philosophie del 1833 (rielaborata nel 1847), la Darstellung, Entwicklung und 

Kritik der Leibnizschen Philosophie e l’importante Merre Bayle anch’esso del 1833.1 Va rilevato che il testo 

originale del Das Wesen des Cbristentums è seguito da una massa ingente di note e aggiunte (finora mai 

tradotte in italiano, per quanto sappia) nelle quali Feuerbach, unico a mia conoscenza fra i filosofi moderni, 

attinge ampiamente alle opere dei Padri e degli Scolastici (e specialmente di san Tommaso) per contestarli e 

respingere di volta in volta i capisaldi della fede e teologia cristiana. Feuerbach quindi ha e persegue un 

obiettivo ben preciso, che è l’orizzontalità radicale della coscienza umana. 

Infatti la sua concezione dell’uomo è fondamentalmente uni- o bidimensionale nella semplice 

tensione di uomo-natura e uomo-società, la quale resta sostanzialmente nella scia della dialettica di Hegel di 

cui contesta (e con ragione) le pretese (conclusioni) metafisiche e teologiche. Si potrebbe dire che Feuerbach 

riprende la fenomenologia hegeliana ma capovolta, in quanto, mentre in Hegel la coscienza o «certezza 

sensibile» (sinnliche Gewissheit) è provvisoria, perché considerata astratta e inautentica, e «passa» 

nell’autocoscienza (Selbstbewusstsein)2 come nella propria verità, per salire al fastigio della totalità dell’Idea 

operata dalla Ragione assoluta (absolute Vernunft),3 in Feuerbach si compie l’operazione inversa, quella di 

discesa o riduzione delle complesse (suposte) operazioni dello spirito alla matrice unica della conscienza che 

è la «sensibilità» (Sinnlichkeit). L’unico orizzonte dell’essere e della libertà dell’uomo, quello che regola 

l’àmbito e la qualità dei suoi rapporti alla natura e agli altri uomini, è la sfera della realtà sensibile definita 

dalle forme kantiane della sensibilità che sono spazio e tempo. Non si vede altra via di uscita. Come si può 

qui parlare allora di un «uso positivo» del pensiero di Feuerbach, ossia come è possibile dissociare il 

«rapporto io-tu» dal denominatore sensistico-immanentistico? Feuerbach protesterebbe per primo. 

Non è questo il luogo di dare una esposizione analitica dell’antropologia feuerbachiana, alla quale 

dedicai non poche fatiche qualche decennio fa,4 poiché penso sia sufficiente insistere nel caratterizzare il 

locus theoreticus del principio feuerbachiano che è strettamente legato, storicamente e criticamente, alla sua 

contrapposizione a Hegel, ossia quella di sostituire un tipo di immanenza a un altro tipo di immanenza, 



ovvero di una concezione dell’io (sensibile, individuale, finito…) a un’altra concezione dell’io (assoluto, 

impersonale, infinito…). Infatti «…mentre il punto di Archimede della considerazione del mondo è per 

Feuerbach l’io considerato isolato per sé e da comprendere unicamente da se stesso, per Hegel è l’Io 

onnicomprensivo di Dio il punto di partenza per la soluzione del problema del mondo. Hegel procede 

dall’Infinito per comprendere da qui l’infinitizzazione del finito. Feuerbach invece pone assolutamente il 

finito e procede pertanto di conseguenza alla finitizzazione dell’Infinito».5 Non c’è via d’uscita, se non si 

vuol fate violenza ai testi e ai princìpi  

Nell’ultima opera sistematica, la Theogonie del 1857, Feuerbach sviluppa la sua concezione 

definitiva dell’uomo come «essenza appetitiva» (Wünschwesen) dominata dall’istinto della felicità sensibile 

(Glückseligkeitstrieb) a tutti i livelli: a questo modo la fondazione della verità si risolve nel puro 

eudemonismo e pragmatismo, e l’idea di Dio, è per sempre dissolta nel nulla. E questo va inteso in senso 

fondativo cioè metafisico, come giustamente ha rilevato un critico, perché è da una nuova concezione del 

reale radicalmente opposta alle concezioni trascendenti che egli intende abbattere la religione: «Hegel è 

certamente soprattutto teorico della conoscenza, la teoria della conoscenza è anche in Feuerbach 

completamente secondaria rispetto alla sua metafisica. La psicologia della religione di Feuerbach poggia 

decisamente sulla sua metafisica antropologica e non sulla sua teoria della conoscenza sensualistica».6 

L’uomo è essenzialmente concepito come una realtà completamente immersa nella natura e nel 

«genere» (Gattung) dentro il quale si dirimono per ricongiungersi l’io e il tu: per Feuerbach infatti il tu non 

è, come per Hegel, l’altro io, ma io sono io soltanto come io di un tu, così che dove non c’è nessun tu non c’è 

neanche l’io. La conseguenza allora di questo è che non l’individuo come tale può essere sollevato a 

universalità, ma soltanto l’io e il tu come unità, dove il singolo io non mostra alcuno stadio intermedio di 

superamento. Il cerchio si chiude senza via di uscita: «L’io è sempre soltanto come ritorno da un tu 

presupposto, soltanto così esso diventa sempre identico con sé come un divenire stabile. Il tu è l’altro dell’io 

e però parte del medesimo. Precisamente nel processo di questa esperienza sensibile sussiste l’io».7 È in 

questa esperienza di appartenenza scambievole di io-tu a circolo chiuso che consiste l’amore (Liebe). Come è 

possibile allora l’operazione-ricupero dell’antropologia, del rapporto comunitario, progettata da Baget-

Bozzo, senza mistificare insieme Feuerbach e il cristianesimo? 

 

b) Feuerbach nel giudizio di Kierkegaard. Secondo Baget-Bozzo, il fondatore dell’ esistenzialismo 

l’avrebbe preceduto nell’operazione del recupero teologico di Feuerbach: egli parla infatti di un uso 

teologico positivo di Feuerbach da parte di Kierkegaard. Certamente il grande danese non è un fautore della 

teologia trascendentale o della secolarizzazione; è anche certo che egli ha apprezzato l’opera di Feuerbach. 

Ma in che senso e sotto quale aspetto? L’unica citazione,8 che è un «frammento» staccato di un testo ampio e 

complesso che Baget-Bozzo cita dal Diario,9 è interrotta nel momento più decisivo. Diamo la trama del testo, 

che ci interessa: effettivamente Kierkegaard qui fa un uso positivo di Feuerbach, ma non sembra nel senso 

dell’operazione progettata. Il testo ha due parti principali: 

1) Feuerbach, il cristianesimo e la cristianità. Kierkegaard afferma che Feuerbach ha compreso 

l’esigenza del cristianesimo e che il compito o scopo della sua critica come di quella degli altri liberi 



pensatori nei loro attacchi è quello di «difendere il cristianesimo contro gli stessi cristiani»: questi nella 

cristianità moderna non vivono più secondo l’esigenza del cristianesimo e tuttavia pretendono di chiamarsi 

cristiani: «Ora, dice Feuerbach, questo non va, alto là! Se voi volete, essere autorizzati a vivere nel modo in 

cui vivete, dovete anche ammettere di non essere cristiani. Feuerbach ha compreso l’esigenza, ma non 

potendo assoggettarvisi, rinuncia a essere cristiano. E ora egli prende posizione in un modo che non è del 

tutto ingiustificato, per quanto la sua responsabilità sia grande. Perché è falso, quando la cristianità attuale 

dice che Feuerbach attacca il cristianesimo. Non è vero! Egli attacca i cristiani, mostrando che la loro vita 

non corrisponde alla dottrina del cristianesimo [margine] (e per questo si può dire a proposito di Feuerbach: 

et ab hoste consilium). È questa una differenza infinita. Che egli sia probabilmente un demonio malizioso, 

può anche darsi; ma in senso tattico è una figura che può essere utile». 

Ciò che il testo dice sui rapporti fra Feuerbach e il cristianesimo è chiaro: Feuerbach smaschera i 

falsi cristiani, contesta loro il diritto di chiamarsi e di passare per cristiani e in questo senso si può dire che 

egli (come gli altri Freidenker) difende il cristianesimo, cioè ricorda la vera esigenza del cristianesimo. 

Quale? Quella che il cristianesimo, come dice lo stesso, Kierkegaard e come ripeterà poi Nietzsche, destina 

l’uomo alla sofferenza, ne fa un infelice in questa vita: ogni religione è costruzione di fantasia (Hegel) e il 

cristianesimo è una religione disumana. Kierkegaard sapeva benissimo che i liberi pensatori del suo tempo, e 

specialmente Feuerbach, criticano e respingono l’esistenza di Dio, l’immortalità dell’anima e tutti i dogmi 

del cristianesimo.10 

2) I traditori subdoli e i traditori aperti del cristianesimo. Feuerbach è un traditore aperto e per 

questo può essere utile contro i traditori subdoli che sono i cristiani e i teologi moderni, e anche i nostri 

contemporanei dell’epoca miseranda della confusione post-conciliare: «È proprio di traditori aperti che il 

cristianesimo ha bisogno. La cristianità ha tradito il cristianesimo in modo subdolo col volere, senza essere 

veramente cristiana, aver l’aria di esserlo. Ora ci vogliono i traditori aperti». 

3) Feuerbach traditore aperto. Ma si legga ora la continuazione del testo che fa un confronto 

esplicito tra l’opera di critica della cristianità fatta da Feuerbach e quella che egli (Kierkegaard) fa con i suoi 

scritti: a questo proposito egli distingue due classi di traditori, quelli come Feuerbach a servizio del demonio 

per corrompere ancor più i cristiani, e quelli come lui al servizio di Dio per far rinsavire i cristiani. Ecco: 

«Ma il concetto di traditore è dialettico. Il demonio ha per così dire i suoi traditori e le sue spie che non 

attaccano il cristianesimo, ma i cristiani, con l’intenzione che defezionino in numero sempre maggiore. 

Anche Dio ha i suoi traditori: traditori religiosi, i quali, assolutamente obbedienti a Lui, espongono 

candidamente il cristianesimo, perché una buona volta si possa riuscire a vedere cos’è il cristianesimo». 

L’uso dell’opera di Feuerbach, il ricorso alla sua opera, è qui apertamente positivo-negativo: è quello di 

smascherare il non cristianesimo dei cristiani moderni e dei teologi – e per questo scrive: et ab hoste 

consilium – ma resta fermo che Feuerbach è un traditore del cristianesimo, un traditore aperto, a servizio del 

demonio per spingere siffatti falsi cristiani a romperla definitivamente con il cristianesimo, come infatti è 

accaduto e sta accadendo a frotte nel nostro tempo. Kierkegaard invece si proclama un traditore religioso, un 

traditore di Dio, dove il genitivo ha come quello precedente («traditore del diavolo») significato possessivo, 

cioè «a servizio di Dio, assolutamente ubbidiente a Dio».11 



Sui rapporti con Feuerbach l’atteggiamento di Kierkegaard non lascia quindi dubbi sia nelle Opere 

sia nel Diario: approfitto dell’occasione per ragguagliare i lettori, data la difficoltà per i non specialisti di 

poter avere i testi. 

In una postilla (Efterskrift) a un articolo polemico dal titolo: Confessione aperta (Aabenbart 

Skrftemaal), comparso sul giornale «Faedrelandet» (La Patria) il 12 giugno 1842, che è una risposta critiche 

che un certo Frederik Beck aveva fatto alla sua disertazione sul Concetto di ironia (Om Begrebet Ironi), 

pubblicata l’anno prima il 16 giugno 1841, Kierkegaard protesta per essere stato accomunato dal recensore ai 

seguaci di scrittori atei come Strauss, Feuerbach, Vatke, Bruno Bauer…: il Dr. Beck pretende di averlo 

capito, ma è duro per lui dovergli dire che non l’ha capito per niente e gli riesce incomprensibile oltre ogni 

dire di essere stato mescolato in quella compagnia.12 Negli Stadi sul cammino della vita del 1845 Feuerbach 

è menzionato assieme al critico Börne e al poeta Heine come autori assai interessanti «…per coloro che 

fanno esperimenti nel campo dello spirito. Il più delle volte (som oftest) essi hanno una buona conoscenza 

della realtà religiosa, ossia sono al corrente (de vide med Besked) sulla realtà religiosa così da non voler 

avere a che fare con essa», cioè rifiutano decisamente il cristianesimo.13 

Frequenti sono le allusioni a Feuerbach nella grande Postilla, che sono state segnalate nella mia 

traduzione, con l’ausilio del commento di N. Thulstrup alla nova edizione danese.14 Per esempio, l’accenno 

all’arbitrio pazzesco e capriccioso, sonnecchiante nel timor di Dio, di «essere stato lui (con l’immaginazione) 

a produrre Dio»;15 l’accenno implicito alla dottrina di Feuerbach sull’immortalità;16 ancora un accenno 

implicito ma preciso alla corrente atea che «spiega senz’altro il cristianesimo come un mito»;17 verso la fine 

dell’opera è citato il principio: «Ogni teologia è antropologia».18 Il senso di questi riferimenti collima con il 

testo del Diario sopra esaminato: «Un’ortodossia infantile, una pusillanime esegesi biblica, una difesa 

sciocca e acristiana del cristianesimo, una cattiva coscienza nei difensori per quel che riguarda il loro 

rapporto con il cristianesimo: ecco ciò che, fra l’altro, contribuisce in questi tempi a provocare attacchi 

passionali e insensati contro il cristianesimo. Non si deve mercanteggiare, non si deve alterare il 

cristianesimo, non si deve esasperarlo, col resistere in un posto sbagliato, ma badare soltanto che esso 

rimanga ciò che era: scandalo per i Giudei, stoltezza per i Greci e non una scemenza qualsiasi di cui né i 

Giudei né i Greci si scandalizzino, ma di cui essi sorridono e si irritano soltanto per il fatto che lo si 

difende».19 Di lì a poco il contrasto tra il «risvegliato» fanatico e fantastico che pretende difendere il 

cristianesimo da un punto di vista puramente estetico e quindi controproducente, e il «motteggiatore» 

(Spotter), il quale «…attacca il cristianesimo e nello stesso tempo lo espone in un modo così suasivo che è 

un piacere leggerlo e colui che è in imbarazzo per trovare una buona esposizione è quasi obbligato di 

ricorrere a lui».20 Qui certamente Kierkegaard allude all’esposizione che Feuerbach fa dei dogmi cristiani nel 

Das Wesen des Christentums, che è veramente perspicua per chiarezza: ma non è in questo senso polemico 

che va inteso l’uso positivo di Feuerbach quale vuole Baget-Bozzo. 

 

Possiamo osservare, a questo proposito, che Kierkegaard aveva l’esperienza diretta dell’opera di 

perversione che Feuerbach esercitava sulle coscienze nel caso dell’amico e valente professore di filosofia 

Hans Bröchner, il quale gli aveva apertamente manifestato di aver abbandonato il cristianesimo perché il 



cristianesimo era contrario alla natura e alla vita concreta.21 Lo stesso Bröchner attesta altrove che l’epiteto di 

«motteggiatore», nel testo della Postilla ora citato, va riferito senz’altro a Feuerbach: poiché si tratta di una 

testimonianza diretta e particolarmente qualificata per il confronto esplicito tra Feuerbach e Kierkegaard, 

traduco il testo che, per quanto sappia, è passato inosservato anche nella stessa Kierkegaard-Renaissance 

danese. Bröchner scrive nel 1868, a molta distanza quindi dalla morte del grande amico, quando la sua 

adesione al materialismo è già compiutamente maturata. Dopo aver ben delineato l’opposizione tra la 

«teologia corrente che si approfondisce oggettivamente in ricerche erudite» e la ricerca di Kierkegaard per il 

quale il compito principale dell’eistenza è la «decisione infinita, l’appropriazione» (uendelige Afgjörelse, 

Tilegnelse), non il «ciò» (Hvad) ma il «come» (Hvorledes), continua: «Per Feuerbach, come per 

Kierkegaard, le sfere del sapere e della fede restano separate (bliver sondrede), ma poiché Feuerbach 

determina la religione come l’inazione, egli afferma il diritto del pensiero contro la fede (imod Troen) e pone 

la religione come la falsità che deve essere abbandonata. L’opposizione fra Feuerbach e Kierkegaard nella 

concezione della religione e in particolare del cristianesimo e pertanto la più grande possibile, però non c’è 

alcun contemporaneo con il quale Kierkegaard abbia maggiori punti di contatto nella determinazione di ciò 

che è il cristianesimo [di Feuerbach]. Questo del resto a lui non è sfuggito e neppure ha potuto 

meravigliarsene appunto a causa della sua concezione del cristianesimo».22 E continua: «Se il rapporto 

dell’individuo al cristianesimo è un rapporto di soggettività e più precisamente un rapporto nel quale la 

soggettività è nella sua massima potenziazione, nella sua passione più energica, allora, a eccezione del 

credente che nella passione lo mantiene come verità, può soltanto concepire la sua essenza colui che nella 

passione lo respinge. Quest’ultimo, stando, fuori del cristianesimo, potrà dire con decisione e acume che 

cos’è il cristianesimo, potrà descriverlo in modo che il credente in parte e in tutto potrà sconfessare la sua 

descrizione».23 Siamo agli antipodi del progetto di Baget-Bozzo. 

Si opera perciò qui un divario radicale fra la concezione cristiana della persona e quella che 

dell’uomo ha Feuerbach: per il cristianesimo (e per Kierkegaard) l’uomo si attua certamente nella società 

(domestica, civile, religiosa…), ma egli attinge la prima regola della sua vita dalla legge divina e ottiene il 

fondamento della sua personalità e libertà dall’«essere un Singolo (Enkelte) davanti a Dio»; il rapporto 

interumano di io-tu è mediato a ogni livello dalla presenza di un Uditore sempre presente e da un Testimone 

sempre in ascolto: Dio. Per Feuerbach invece è l’opposto, e lo dice il testo a cui Baget-Bozzo si riferisce: 

«L’uomo singolo considerato per se stesso non ha l’essenza dell’uomo né in sé come essenza morale, né in 

sé come essenza pensante. L’essenza dell’uomo è contenuta soltanto nella comunità, nell’unità dell’uomo 

con l’uomo, un’unità la quale si appoggia sulla realtà della differenza di io e tu».24Chiaro e coerente per un 

discepolo di Hegel che cala la teocrazia dello Stato hegeliano nei rapporti della vita quotidiana dell’uomo 

sensibile.25 

I Diari della maturità confermano quest’atteggiamento di Kierkegaard verso Feuerbach, cioè di 

apprezzamento sia del preciso diagnostico dell’aberrazione della teologia moderna e della degenerazione dei 

cristiani moderni, sia dell’acuto espositore del contenuto della verità cristiana e dell’esigenza morale 

cristiana. Così, per esempio, un testo fortemente polemico ancora del 1849-50 dichiara che l’interpretazione 

(di Feuerbach, Strauss, Bauer…) del cristianesimo come un «mito» è valida se riferita alla cristianità!26 Un 



ultimo testo efficace e sintetico del 1854 dedicato ancora al «libero pensatore» (fri Tanker) – con evidente 

allusione a Feuerbach e alla Sinistra hegeliana – fa il punto sulla questione: «Come i liberi pensatori 

illustrano il cristianesimo. Certamente, come ho osservato altrove, la causa del cristianesimo da molto tempo 

si trova nella condizione che presso la cosiddetta Chiesa cristiana (specialmente nel protestantesimo, 

specialmente in Danimarca!) non si riesce a sapere che cosa sia il cristianesimo, ma si deve cercarlo dal 

libero pensatore, proprio perché per suo conto vuole abbandonare il cristianesimo, trova spesso una 

soddisfazione maligna a esagerare il cristianesimo. La cosiddetta Chiesa lo falsifica mitigandolo, perché si 

vuole a tutti i costi passare per cristiani! Il libero pensatore lo falsifica col renderlo più ostico, per il prurito di 

seccare maledettamente i cristiani, mentre egli per conto suo se ne sta fuori. Però è certo, quando si tratta di 

scegliere fra le due, che la concezione del libero pensatore è più vera di quella della cosiddetta Chiesa: 

soprattutto nel protestantesimo, soprattutto in Danimarca».27 

Non è allora l’aspetto comunitario del cristianesimo che Kierkegaard vede presentato e che egli 

apprezza in Feuerbach, ma quello del suo rigore dogmatico e morale, cioè il cristianesimo atanasiano che 

porta il cristiano alla rinunzia al inondo e all’imitazione di Cristo. Riportiamo un testo che riassume il 

nocciolo della destructio religionis et christianismi di Feuerbach, quale Kierkegaard aveva letto nel Das 

Wesen des Christentums: «I periodi dell’umanità si differenziano soltanto per cambiamenti religiosi. Si 

danno cambiamenti storici unicamente là dove essi entrano nel “cuore” dell’uomo. Il cuore non è una forma 

della religione, così che essa si trovi anche nel cuore: esso è l’essenza della religione. Abbiamo noi assistito 

a una rivoluzione religiosa? È vero: noi non abbiamo più cuore, non abbiamo più nessuna religione. Non ci si 

frena più per politica, non si fa più mistero…: non ci si illude apposta e senz’accorgersi. No: oggi si spaccia 

la negazione del cristianesimo per cristianesimo, si riduce il cristianesimo a un puro nome. Si va tanto oltre 

nella negazione del cristianesimo, che si rigetta ogni norma (linea) positiva del cristianesimo: non si 

vogliono più i Libri dogmatici, né i Padri della Chiesa, né la Bibbia, come regola del cristianesimo… Ciò 

significa che il cristianesimo non esiste più. Il cristianesimo non cortisponde più né all’uomo teoretico né 

all’uomo pratico; non soddisfa più lo spirito, ma neppure il cuore poiché noi abbiamo altri interessi per il 

nostro cuore che non l’eterna beatitudine del cielo».28 

È questa l’aurora dei tempi nuovi, una aurora che ora ha raggiunto lo zenith del meriggio e ha fatto 

perciò tornare ora in auge Feuerbach, dopo quasi un secolo di oblio…, anche fra i teologi cattolici! Invece la 

voce di Kierkegaard non riesce a far breccia sulle masse della cultura e sulla cultura di massa oggi 

dominante. È ovvio. 

Feuerbach e Kierkegaard quindi, simili nella situazione esistenziale, ciascuno isolato ed escluso dalla 

propria società, si incontrano nella denunzia della malattia dominante ma si separano all’infinito nella 

diagnosi e migrano in continenti opposti per cercare la salvezza: Feuerbach in terra, Kierkegaard 

nell’eternità. 

Ci sembra pertanto che l’operazione tentata da Biget-Bozzo non abbia alcun valido fondamento e 

che essa presenti perlomeno non poche gravi ambiguità: certamente, come si è visto, Kierkegaard non ha 

accostato e valorizzato Feuerbach nel senso positivo che si pretende. Che gli ermeneuti moderni, 

confrontando Feuerbach e Marx, considerino il primo religioso e il secondo irreligioso e pur riconoscendolo 



ateo affermino: «Il suo ateismo è il compimento della religione: Feuerbach fonda l’ateismo ma non come 

irreligione» e che in ciò stia la sua differenza da Marx, è un discorso per me senza senso e certamente 

contraddetto da tutti gli scritti di Feuerbach. Può darsi che Feuerbach, sostituendo l’umanità a Dio, abbia, nel 

suo umanesimo romantico, attribuito una certa «sacralità» al genere, (Gattung) come gli rimproverano Marx 

e i marxisti: ma passare da questo ad affermare che «…in certo modo i teologi sono legittimati dai marxisti al 

ricupero del loro bene»,29 è un’affermazione che non troverà consenziente alcun marxista vecchio o nuovo e 

neppure, per quel che può contare, il sottoscritto, che ha letto, non certo da ieri, gli scritti di Feuerbach e 

Marx. Se poi, come si è visto, Feuerbach condanna i cristiani moderni e la loro aberrazione dal cristianesimo 

primitivo, lo fa non per ricuperare e raccomandare questo ma per mostrarne il carattere mortificante, 

innaturale e disumano. 

Anche il testo del Diario di Kiergegaard, portato da Baget-Bozzo, non ha affatto nel contesto – come 

si è visto – un significato di approvazione della concezione di Feuerbach ma soltanto della sua critica ai 

cattivi teologi post-hegeliani e ai cattivi cristiani, «…specialmente nel protestantesimo, specialmente in 

Danimarca!». Un’accusa che oggi – bisogna avere il coraggio di dirlo – attinge anche il mondo cattolico 

ormai guastato dall’antropologia teologica venuta dal Nord e dalla civiltà del benessere. 

Per Barth, riporta Baget-Bozzo, Feuerbach è «il martello dei cattivi teologi»:30 ma questo l’aveva già 

detto, e meglio di Barth, Kierkegaard stesso che Barth, dopo un fugace e retorico accostamento al grande 

danese, ha poi ripudiato perché giudicato troppo cattolico. Che Barth qualifichi perciò Feuerbach come 

«teologo neo protestante» è una conseguenza del negativismo calvinista-luterano del Barth ed è una nuova 

conferma che l’aberrazione della teologia protestante deprecata da Feuerbach e Kierkegaard non si è fermata 

ai discepoli di Hegel ma continua ancora. Che altro sono le teologie dei protestanti radicali (Bonhoeffer, 

Bultmann, Tillich… e discepoli) se non altrettante destructiones theologiae? La «pensata» poi del Barth di 

attribuire (e mi sembra che Baget-Bozzo lo prenda sul serio e quasi con venerazione!) al materialista 

Feuerbach, che ha speso la vita nello spazzare via i fondamenti del cristianesimo e di ogni religione, la 

patente di una «speciale ispirazione profetica»,31 è un tale paradosso che avrebbe suscitato la divertita ilarità 

del bonaccione Feuerbach. Est modus in rebus!  

Baget-Bozzo conclude: «I teologi hanno dunque accolto Feuerbach come un bene proprio, facendone 

le più diverse utilizzazioni. Sembra perciò che vi sia, tra marxisti e teologi, un paradossale consenso: il padre 

dell’ateismo antropologico appartiene alla storia della religione e persino alla storia della teologia».32 

Rispondo: passi per la seconda affermazione, cioè che Feuerbach interessi la storia della religione e, 

se si vuole, anche della teologia, in quanto appunto l’ha criticata e distrutta. 

Ma la prima asserzione che Feuerbach costituisce un «bene proprio», è un’affermazione insensata. 

Purtroppo oggi certi teologi sembrano preferire le acque torbide e le cisterne disseccate degli atei alle fonti 

vive della Rivelazione e degli scritti dei Padri e dei Dottori. Ma non sembra, e spero non si offenda, che 

Baget-Bozzo abbia sprecato molto tempo a leggere i testi di Feuerbach: si è fidato soprattutto di Barth. Non 

sono in grado di appurare la testimonianza di von Balthasar: osservo che il rapporto di io-tu, che von 

Balthasar elogia in Feuerbach, era stato ampiamente esposto da Jacobi che l’aveva opposto al monismo della 



sostanza di Spinoza e al monismo dell’Io dell’idealismo (Fichte),33 ma in tutt’altro contesto da quello di 

Feuerbach. 

Possiamo pertanto concludere che il rapporto di Kierkegaard a Feuerbach è dialettico, ossia positivo-

negativo o, negativo-positivo. È un fatto che, di fronte alla mistificazione teoretica che Hegel e la teologia 

ufficiale (Schleiermacher compreso) fanno della verità cristiana e della mistificazione pratica che la 

cristianità stabilita, specialmente protestante, fa dell’ideale evangelico, Kierkegaard trova la figura e la critica 

dell’ateo Feuerbach interessante e importante. L’uso positivo perciò di Feuerbach da parte di Kierkegaard è 

nella sua opera di spregiudicatezza critica contro le confusioni e mistificazioni: ma Kierkegaard conosce 

benissimo che lo stesso Feuerbach fraintende profondamente la natura della religione e più ancora che 

respinge il cristianesimo. Però bisogna subito aggiungere che per Kierkegaard anche Feuerbach è un epigono 

di Hegel, e il suo pensiero è compromesso alla radice dalla errata prospettiva hegeliana nella quale si muove, 

come si muovono Strauss, Börne, Bruno Bauer… In conclusione: «In Hegel, Kierkegaard non combatte 

allora soltanto Hegel e il panteismo di Strauss, ma anche l’antropologismo di Feuerbach; insieme però, come 

si è visto, Kierkegaard combatte la filosofia della religione di Hegel precisamente a partire dalla 

fondamentale determinazione del cristianesimo fatta da Feuerbach».34 

Perciò Feuerbach appartiene, o può appartenere, alla storia della teologia protestante, non certamente 

a quella della teologia cattolica. La sua opera però può giovare oggi anche alla teologia cattolica, ma sotto 

l’aspetto negativo, come denunzia di quell’antropologismo teologico che dopo un secolo sta spezzando 

l’ortodossia cattolica e affondando la fede. 

Si può convenire allora che lo studio delle opere di Feuerbach, specialmente di Das Wesen des 

Christentums e Das Wesen der Religion, come afferma un esperto di studi kierkegaardiani e insigne storico 

della teologia protestante, non è una perdita di tempo. Ma bisogna anche riconoscere con lo stesso autore che 

«il passo decisivo in filosofia» di Feuerbach è il passaggio dal concetto assoluto di verità a quello 

antropologico, con la conseguente concezione dell’uomo come «uomo terreno, umanità terrena», così che 

«l’idea di una personalità che non sia determinata sessualmente (geschlechtlich) come uomo e donna e di una 

natura umano-razionale che sia priva di sensibilità e strumenti sensibili, sono per lui fantasticheria 

(Hirngespinste). Non per nulla Feuerbach ha scritto nel 1850: “L’uomo è ciò che mangia” (“Der Mensch ist 

was er isst”)».35 

È con siffatta antropologia allora, respinta dalla stessa teologia protestante, che la teologia cattolica – 

obliosa ormai della regale via di Ireneo, Atanasio, Basilio, Ilario, Agostino, Vincenzo di Lerines, Tommaso 

d’Aquino… – vuole compiere il cammino della «economia della salvezza» verso l’eternità? 

 

6. 

___________________________________________________________ 

COERENZA DELL’ANTROPOLOGIA 

FEUERBACHIANA E INCOERENZA 

DELL’ANTROPOLOGIA TEOLOGICA 

(replica alla controreplica) 



 

Gianni Baget-Bozzo ha risposto alla mia replica nella sua rivista «Renovatio» (Teologia e ateismo: 

risposta al padre Cornelio Fabro) di aprile-giugno 1973. Per quanto posso capire, mi sembra che la sua 

posizione in sostanza non sia cambiata e lasci intatte le mie riserve di fondo. 

Passo sopra ai rinnovati lamenti di Baget-Bozzo per la mia doppia critica, fondata sul fatto che egli 

aveva sostenuto l’uso di Feuerbach «per l’allestimento di un’antropologia teologica che deve spazzare via la 

teologia tomista fondata sulla trascendenza metafisica» e che aveva presentato Feuerbach come il «nuovo 

“Giovanni Battista” di questa teologia del tradimento». Osservo solo che per la seconda affermazione – il 

Giovanni Battista –, le virgolette possono essere mie ma la rilevanza teologica data a Feuerbach è di Baget-

Bozzo ed è ripetuta con energia ancor maggiore in questa replica – come ora vedremo –, la quale conferma 

in pieno quelle virgolette e il Giovanni Battista. La nuova replica presenta un Baget-Bozzo nuovo, impegnato 

nel ricupero positivo, diretto, costruttivo… non solo del principio del pensiero moderno in generale ma in 

una delle sue forme più anticristiane e atee quale è il materialismo antropologico di Feuerbach. Baget-Bozzo, 

che finora si era mostrato conservatore a oltranza, si è allineato improvvisamente con il progressismo della 

teologia antropologica? Baget-Bozzo risponde negando e consentendo a un tempo, e lo sforzo della sua 

risposta è certamente sincero, anche se si presenta tutt’altro che convincente. 

A. Anzitutto prendo atto volentieri della dichiarazione che anche Baget-Bozzo considera 

«…inaccettabile l’antropologia filosofica di Rahner che ha condizionato tutta la sua [di Rahner, ovviamente] 

trattazione teologica», così che «uno dei problemi maggiori per lo sviluppo della teologia è quello di liberarsi 

dall’influsso di Rahner, senza però cadere in quello di von Balthasar». Accettabile mi sembra anche 

l’osservazione metodologica – e Baget-Bozzo sa bene che essa informa tutto il mio primo articolo di «Studi 

Cattolici» – quando continua: «La via d’uscita sta certo in una adesione più profonda al dato della tradizione, 

alla ricerca di tutto ciò che la Rivelazione dice sull’uomo. Dubitiamo però che la crisi della teologia possa 

essere superata senza un profondo rinnovamento spirituale, senza una più ricca e diffusa esperienza del 

mistero di Dio. I pozzi del sapere umano, anche del sapere teologico, sono cisterne che non servono a dare 

acqua. Oggi attorno a noi la secolarizzazione pratica sostiene quella intellettuale e quella spirituale, né, 

umanamente, vediamo una via di soluzione. Il rinnovamento dell’esperienza di Dio è una condizione del 

pensare su Dio. Altrimenti la politica, di destra, di centro o di sinistra che sia, diverrà sempre più la 

dimensione prevalente della Chiesa, e una dimensione sempre più incapace di salvarla dall’irrilevanza 

storica».1 

Rilevo: 1) Per la metodologia teologica di essermi rifatto ai princìpi classici di san Tommaso e di 

non avere mai citato Urs von Balthasar: è un autore che mi sembra di tutto rispetto ma al quale non avrei 

potuto riferirmi senza un inquadramento preciso del suo pensiero nelle sue varie tappe, un compito che 

esulava ed esula dall’intento preciso della mia messa a punto. 2) Parimenti mi trovo del tutto d’accordo con il 

riconoscimento della necessità – anzi urgenza – di un «profondo rinnovamento spirituale» per superare la 

crisi attuale della teologia. Per mio conto, io parlerei più radicalmente di un ritorno alla pratica del Vangelo, 

al timore di Dio e alla meditazione delle verità eterne (morte, giudizio, inferno, paradiso), che sembrano 

quasi radiate nell’infuriare della sociologia pastorale di massa a cui si vuol ridurre oggi la teologia, per dare 



un’efficace testimonianza al mondo di oggi ingolfato negli eccessi opposti dell’ira e della lussuria. Baget-

Bozzo conclude con una riserva sul pericolo della «politica» di destra, di centro, o di sinistra che altrimenti 

prevarrebbe nella Chiesa… Comunque, l’argomento – anche se esula dalla responsabilità di Baget-Bozzo e 

soprattutto mia – è ovviamente grave. L’accenno non è senza pertinenza, specialmente dopo il dilagare della 

teologia politica in quest’epoca di manovre per captare il messaggio del post-Vaticano II.  

 

B. Quibus positis vel praesuppositis, devo dichiarare che non comprendo, non riesco a comprendere, 

la sua rinnovata professione di fedeltà e di amore feuerbachiani che egli ribadisce nella sua replica. Baget-

Bozzo accenna a molte cose di diversa importanza e le presenta piuttosto in ordine sparso e, soprattutto, 

mescolando l’aspetto metodologico del problema con quello pratico-pastorale: però il suo pensiero centrale è 

ora più chiaro anche se è rimasto quello di prima, quale è stato da me criticato; una critica che ora – chiedo 

scusa al teologo Baget-Bozzo – mi sento ancora in dovere di rinnovare. 

1. L’infezione antropologica. Baget-Bozzo si lamenta, ma a torto, che io vi insista. È vero che egli 

respinge l’antropologia rahneriana (e ciò mi fa sinceramente piacere), ma continua ad accettare – ne fa il 

tema dominante della sua «nuova replica» – l’antropologia feuerbachiana, che è certamente ancor più 

radicale, perché espressamente sensistica e materialistica: ciò che non oserei dire di Rahner, né l’ho detto 

nello studio in cui gli ho contestato la mistificazione tomistica.2 Il «neo umanesimo» di Feuerbach è ateo e 

materialistico – lo riconosce anche Baget-Bozzo – quindi doppiamente inconciliabile alla radice con la 

trascendenza del messaggio cristiano di salvezza: è la mia tesi, e non mia soltanto, come ho mostrato nella 

replica a Baget-Bozzo, una tesi chiara e inequivocabile. Sfido chiunque a dimostrare il contrario, con i 

princìpi e i testi di Feuerbach, ovviamente. Che cosa risponde Baget-Bozzo? 

2. Baget-Bozzo e Feuerbach. La sua risposta mi sembra sibillina e «forse» anche contraddittoria. 

Egli prima dichiara: «Io ho affermato che dei teologi hanno citato Feuerbach riconoscendogli una funzione 

nello sviluppo della teologia. Su questo Fabro non contraddice. Egli si limita a supporre che io abbia voluto 

sostenere una sorta di inclusione delle tesi feuerbachiane in teologia». Alla mia dimostrazione – suffragata da 

testi ben precisi e appoggiata con l’autorità degli interpreti più accreditati e recenti, ciò che Baget-Bozzo non 

dice – che la posizione di Feuerbach è radicalmente sensista e atea, egli si limita a riportare il testo più 

indicativo della comunicazione da lui fatta ad Ariccia che qui riporto anch’io per i lettori, sia per fare 

contento Baget-Bozzo, sia perchè esso dà la prova palmare del suo equivoco fondamentale. Eccolo: 

«Feuerbach finisce con il definire l’umanità come una relazione. E giunge a ciò perché in lui è nuovo e 

originario l’interesse antropologico, la sua tensione a porre l’uomo come oggetto del pensiero. 

L’antropologia come problema filosofico primario è la dimensione comunitaria dell’umano (l’umanità come 

relazione, il senso degli individui solo come termini della relazione). È soprattutto questa immagine 

dell’umanità che potrebbe avviare e sostenere una nuova ricerca teologica sul senso trinitario dell’immagine 

dell’uomo, cercata non più nell’anima come tale, ma nella interezza della relazione comunitaria. È questo il 

“legato” di Feuerbach alla teologia».3 È vero: è questa posizione che io ho inteso soprattutto respingere e che 

continuerò a respingere, sia perché altro è includere l’antropologia – il punto di vista antropologico, come ha 

fatto lo stesso san Tommaso e, prima ancora i Padri, soprattutto sant’Agostino e i Cappadoci – nell’oggetto e 



nella metodologia teologica, e altro è rivolgersi per far questo all’antropologia di Feuerbach. Baget-Bozzo 

scrive: «Io ho affermato che dei teologi hanno citato Feuerbach riconoscendogli una funzione nello sviluppo 

della teologia. Su questo Fabro non contraddice».4 Che ci siano stati teologi specialmente protestanti,5 i quali 

abbiano riconosciuto a Feuerbach una «funzione» di stimolo nello sviluppo della teologia non ho nessuna 

difficoltà a riconoscerlo. Ma di quale funzione si tratta? Di uno stimolo negativo o positivo? È ciò che Baget-

Bozzo omette di dire, e così tutto il resto è nell’equivoco. Se si tratta di uno stimolo negativo, nel senso della 

risoluzione atea e materialistica del principio di immanenza, siamo senz’altro d’accordo.6 

3. Il Feuerbach teologicamente positivo di Baget-Bozzo. Nel testo, che sto commentando, Baget-

Bozzo sembra escludere di aver patrocinato «una sorta di inclusione delle tesi feuerbachiane in teolologia». 

Però egli ha affermato e torna ad affermare, ad approvare e ad accogliere in Feuerbach: 

a) «l’interesse antropologico come nuovo e originario», un’affermazione per lo meno ingenua, 

poiché l’originarietà dell’interesse (o del problema) antropologico c’è già tutta nel cogito ed è l’essenza del 

principio moderno di immanenza, solo che Feuerbach gli ha dato la piega più deteriore, cioè materialistica. 

Per il realismo teistico, cui Baget-Bozzo si protesta fedele, il primo oggetto dell’intelletto è la realtà del 

mondo in generale, cioè l’indeterminatezza dell’ens nella tensione di finito e infinito.7 Non è l’antropologia 

che fonda la metafisica o la teologia, ma viceversa: il problema antropologico diventa certamente centrale, 

ma resta fondato e condizionato al livello anzitutto sia speculativo sia teologico, dal primo atteggiamento 

della mente verso la realtà e verità in generale e poi dal rapporto a Dio con la scelta dell’ultimo fine. 

b) «soprattutto questa immagine dell’umanità [feuerbachiana] potrebbe avviare e sostenere una 

nuova ricerca teologica sul senso trinitario dell’immagine dell’uomo cercata non più nell’anima come tale, 

ma nell’interezza della relazione comunitaria. È questo il “legato” [virgolette di Baget-Bozzo] di Feuerbach 

alla teologia». A rileggere quest’affermazione oggi, e a vederla ripetuta con tanta ingenua baldanza da Baget-

Bozzo, mi vengono i capelli ritti. Non potevo nella prima critica scendere nei particolari, ma confesso, di 

aver peccato di omissione. L’affermazione mi sembrava tanto esplicita e categorica quanto grave e 

sorprendente: se Baget-Bozzo non riesce a rendersene conto, il nostro dialogo, o controversia che dir si 

voglia, non ha senso e non avrà un punto di incontro, perché le parole rischiano ormai di aver perso il loro 

senso abituale. Voglio procedere perciò nel modo più elementare per manifestare, chiaro e tondo, ciò che non 

riesco più a capire nel discorso di Baget-Bozzo. 

– Non riesco a capire perché, dopo aver negato «l’inclusione delle tesi feuerbachiane [quali?] in 

teologia», poi si assuma l’antropologia feuerbachiana, che tutte le include, come problema filosofico 

primario, ossia che si accetti il tronco e la fonte senza i rami e i rivoli; in termini più tecnici, non capisco che 

si disgiungano le conseguenze dal principio o anche (in forma più tecnica) il metodo dall’oggetto. 

– Non riesco a capire come la dimensione comunitaria dell’uomo propria di Feuerbach «potrebbe 

avviare e sostenere una nuova ricerca teologica nel senso trinitario dell’immagine dell’uomo». Per me, qui, 

tot verba, tot absurditates, e mi scusi tanto Baget-Bozzo. Mi spiego. La dimensione comunitaria del pensiero 

dell’uomo è antica quanto la vita, quanto la filosofia. Lo stesso Parmenide diede a Elea, che ho potuto 

finalmente visitare in questi giorni (agosto 1973), un esemplare corpo di leggi fondate sulla di,kh, che è il 

supremo rapporto umano comunitario secondo ragione: una legislazione che fu rispettata, come si rileva fra 



l’altro dalle iscrizioni e dalle monete bilingui, dagli stessi Romani quando tra il III e II secolo a. C. 

incorporarono Elea alla potenza di Roma, riconoscendole l’indipendenza giuridica. E c’è la notissima 

definizione aristotelica dell’uomo come zw|/on politiko,n, senza dire della concezione dell’uomo 

degli stoici e degli epicurei. Una concezione comunitaria, vicina alla concezione cristiana, nel pensiero 

moderno di ispirazione trascendente e ispirata al cristianesimo, era per esempio piuttosto quella della 

dialettica teistica di io-tu come rapporto spirituale elaborata da Jacobi, che Feuerbach conosce ma capovolge 

in rapporto sensibile, sostituendovi la «dialettica di io-tu coniugale», cioè chiusa nel mondo finito e 

materialistico dell’ambito psicologico. 

– Non capisco perciò che senso possa avere l’immagine in senso trinitario, ispirata al comunitarismo 

materialistico di Feuerbach che ha scritto il Das Wesen des Christentums per criticare a fondo il dogma, 

soprattutto della Trinità e dell’Incarnazione cristiana.8 

– Non capisco (ed è la prima volta che lo leggo in un teologo cristiano) come l’immagine di Dio 

nell’uomo non vada cercata anzitutto nell’«anima come tale, ma nella interezza della relazione comunitaria». 

Qui si fanno avanti due tremende perplessità: prima, il declassamento dell’anima come atto sostanziale che è 

certamente forma corporis sostanziale ma emerge come forma subsistens grazie alla sua spiritualità; e poi la 

riduzione radicale (hegeliana-feuerbachiana-marxistica) dell’uomo a principio comunitario cioè a genere 

(Gattung). La sussistenza dello spirito finito nella sua singolarità, che si rapporta direttamente a Dio, è uno 

dei punti culminanti del realismo cristiano definito da Clemente V nel Concilio di Vienna (1312);9 e da 

Leone X nel Concilio Lateranense contro i neo aristotelici.10 È ovvio che anche il corpo umano ha una sua 

propria dignità, superiore al corpo degli animali anche superiori, ma questo in virtù dell’anima spirituale che 

lo informa come principio di essere, di vita e di operazioni. 

Il problema dell’immagine è il locus divergentiae dirimens tra teismo e ateismo: secondo il primo, 

infatti, Dio ha creato l’uomo a sua immagine; secondo l’altro (e Feuerbach), è l’uomo che si è figurato Dio a 

propria immagine: «La coscienza di Dio è l’autocoscienza dell’uomo, la conoscenza di Dio è l’autoco-

noscenza dell’uomo».11 Di qui Feuerbach deduce il carattere fittizio e fantastico dell’idea di Dio, perciò la 

consistenza metafisica dell’ateismo e l’immoralità del teismo.12 

– Non capisco quanto Baget-Bozzo, avviandosi alla conclusione, afferma dei suoi rapporti con 

Feuerbach dopo il ditirambo che gli ha dedicato: cioè che «qui non si tratta di accettare la filosofia di 

Feuerbach, ma il suo problema di una definizione ontologica dell’umanità, di una definizione che riconosca 

la relazione tra le persone non solo sul piano delle azioni, ma sul piano stesso dell’essere».13 Osservo che 

nella riduzione della filosofia ad antropologia Feuerbach intende superare ogni metafisica od ontologia che 

poggi su archetipi necessari e universali dell’umanità, e che il piano dell’essere si riduce in Feuerbach – e 

nella stessa concezione di Baget-Bozzo della «relazione comunitaria» affermata poc’anzi – al piano 

dell’agire (rapporto io-tu, eccetera…). È vero che il concilio Vaticano II – come già la teologia classica – ci 

ha posti sulla via del modello della teologia trinitaria per comprendere la relazione fondante che unisce gli 

uomini oltre il tempo e lo spazio, ma questo modello esige di considerare l’anima come spirito sussistente 

che riflette l’immagine delle divine Persone in quanto è principio spirituale e dotata di facoltà assolutamente 

trascendenti (memoria, intelletto e volontà), agli antipodi perciò del materialismo di Feuerbach. 



L’uomo è immagine di Dio in se stesso, nella costituzione metafisica e dinamica del suo essere 

spirituale, nella sua libertà e nella possibilità della scelta assoluta dell’Assoluto, antecedentemente e anzi a 

fondamento dei suoi eventuali rapporti comunitari. Questo vale sia nell’ordine naturale sia, e soprattutto, 

dentro la Chiesa come corpo mistico di Cristo – ciò che Baget-Bozzo non distingue, secondo la nuova moda 

del neo pelagianesimo, perché gli resta assente (nella sua diatriba) il presupposto fondamentale del 

cristianesimo, cioè il circolo esistenziale del peccato e della grazia. Può Baget-Bozzo provare il contrario?14 

 

C. La libertà del teologo secondo Baget-Bozzo. 

Il nostro teologo feuerbachiano ammette che avrebbe potuto esporre questo problema – quale? 

quello, dell’immagine di Dio? del rapporto comunitario? – senza fare alcun riferimento a Feuerbach. Baget-

Bozzo cita nel capoverso precedente uno splendido testo della Gaudium et spes: «Immo Dominus Jesus, 

quando Patrem orat ut “omnes unum sint… sicut et nos unum sumus” (Jo. 17, 21-22), prospectus praebens 

humanae rationi impervios, aliquam innuit similitudinem inter unionem personarum divinarum et unionem 

filiorum Dei in veritate et caritate».15 L’unum di cui parla il testo giovanneo è certamente l’unità nella fede e 

soprattutto nella grazia come «partecipazione della natura divina» (2 Pt. 1, 4), non certamente quella della 

Gattung materialistica di quanti dopo Epicuro e con Feuerbach e consorti «l’anima col corpo morta fanno».16 

Per Baget-Bozzo invece «questo problema» (domando ancora: quale?) esige il richiamo a Feuerbach: 

ignorare od omettere tale richiamo «…non sarebbe stato né giusto né teologale».17 Confesso ancora – e torno 

a chiedere scusa – di non capire: a meno che il richiamo a Feuerbach non significhi una «giusta e teologale» 

confutazione, come si deve, dei fondamenti e del contesto dell’antropologia materialistica feuerbachiana! 

Ugualmente non comprendo la «finalissima» di Baget-Bozzo, che è tutto un peana di trionfalismo 

ideologico per la Chiesa, la quale è sempre più il fondamento della storia, la sua condizione di possibilità. 

«Tutto ciò che matura nel mondo nasce dalla Chiesa e fruttifica per la Chiesa». Riguardo alla prima 

affermazione, che è la protasi («Tutto ciò che matura nel mondo»), devo confessare che essa mi fa inorridire. 

Che cosa attualmente matura nel mondo? Non è soprattutto, l’homo homini lupus di Hobbes? Non sono le 

crudeltà efferate di continue guerre e guerriglie? Gli orrori dei sequestri di persona e dei dirottamenti aerei? 

La volgarità, il pansessualismo spinto ad abiezioni sconosciute allo stesso paganesimo, spinto fino alla 

dissacrazione, nella decima musa, della persona stessa di Cristo? Il distacco, che si fa sempre più amaro, 

delle nuove generazioni, vittime del benessere e della droga e degli altri orrori della società consumistica? I 

fenomenologi più attenti ed accorti parlano perciò espressamente di una «disumanizzazione» 

(Entmenschlichung) della vita: solo Baget-Bozzo non se ne accorge? 

Per quanto riguarda la seconda affermazione, che è l’apodosi («fruttifica per la Chiesa»), lo spero 

ardentemente anch’io, ma i sintomi si fanno ancora troppo attendere, e la realtà fa piuttosto pensare al 

tremendo monito di Cristo, che attinge direttamente proprio anche questa teologia della «resa al mondo»: 

«Verumtamen Filius hominis veniens, putas, inveniet fidem in terra?» (Lc. 18, 8), che faceva tremare 

Kierkegaard e deve far tremare ogni cristiano che in timore e tremore aspira a Dio in un mondo perverso e 

dominato dal maligno (1 Gv. 5, 19). Non si tratta di compiacersi delle tinte fosche, ma di prendere atto della 

gravità delle conseguenze del peccato operanti nella storia con impeto crescente in proporzione dell’infedeltà 



dell’uomo. E oggi questo sprofondamento degli stessi valori umani è avallato perfino da una teologia ed 

ecelesiasticità permissiva (non oso parlare di una «Chiesa permissiva», perché il supremo magistero ha 

ripetutamente chiarito i punti fermi del dogma e della morale) le cui aperte concessioni farebbero arrossire 

gli epicurei e i libertini di tutti i tempi. Non siamo sotto molti aspetti già ai tempi dell’infedeltà generale e del 

dominio della Bestia descritti dall’Apocalisse? 

Non comprendo perciò, e soprattutto, l’assunto fondamentale di Baget-Bozzo, svolto nella prima 

parte della replica e ripreso in questa «finalissima». 

Eccolo: «Il filosofo può limitarsi a criticare gli errori di Hegel, Feuerbach, Marx, Freud, eccetera. Il 

teologo deve vedere qualcosa oltre gli errori, appunto perché egli contempla la storia alla luce del mistero di 

Dio. Egli deve scorgere anche l’invisibile punto di derivazione, di attrazione, di complicità, che lega tutto ciò 

che è nato dopo Cristo al regno di Cristo. Un teologo, naturalmente, diremo con padre Fabro, che abbia la 

luce della fede, una fede viva, ascendente, una fede che penetra nel mistero di Dio: e nella luce di Dio vede il 

regno di Cristo sulla storia, il Signore che regge il mondo e a cui tutti, secondo la loro miseria, servono».18 

Qui occorre intendersi bene: è chiaro che la divina provvidenza può cavare anche dal male il bene, come ha 

fatto con il primo peccato (o felix culpa!): ma questo è opera di Dio e del suo amore per gli uomini, che non 

elimina, ma presuppone, la nostra malizia e colpa. È questo che ci insegna la fede, specialmente il mistero 

della Passione e morte di Cristo, anzitutto la sua vita, che, secondo l’Imitazione di Cristo, «tota crux fuit et 

martyrium».19 Ogni uomo, ma soprattutto il cristiano, deve impegnarsi nella scelta radicale della sua vita 

«davanti a Dio»: «nostra conversatio est in coelis» e non in questo mondo. 

Nella prima parte della replica Baget-Bozzo enunzia piuttosto rapsodicamente il suo atteggiamento 

verso il pensiero moderno, che egli esprime distinguendo – come riafferma nella conclusione ora citata – 

l’atteggiamento del teologo da quello del filosofo. Anche qui le sue affermazioni mi sembrano azzardate e mi 

lasciano assai perplesso circa i rapporti tra pensiero moderno e fede cristiana. Procedo secondo osservazioni 

elementari di fondo. 

1.Rapporti della teologia con il pensiero moderno. Il sottoscritto non solo non li nega, né li ha mai 

negati, ma vi ha impegnato gran parte del suo studio, con le ricerche nel campo metafisico,20 ma anche con le 

traduzioni e gli studi kierkegaardiani. Ma di quali rapporti si tratta? Baget-Bozzo parla di «semi di verità» 

(virgolette sue) che sono nelle «filosofie diverse e contrarie alla religione rivelata».21 Su questa espressione 

posso essere d’accordo, più (forse) che sull’altra nota formula di Olgiati che parlava dell’«anima di verita». 

Ogni uomo tende alla verità, e perciò anche e soprattutto in ogni filosofia si manifesta l’originarietà di tale 

tensione: questo è pacifico, ma si tratta di esaminare la sua attuazione nel dinamismo profondo. Baget-Bozzo 

scrive: «Il principio perciò di escludere a priori dal dialogo, non dirò il pensiero moderno, ma i problemi del 

pensiero moderno, non è conforme al metodo della teologia secondo il magistero».22 Il sottoscritto non ha 

escluso mai i «problemi», ma ha rilevato la novità (capovolgimento della verità) e ha criticato il principio 

moderno fondamentale del cogito e ha mostrato, come Baget-Bozzo stesso ricorda, la coerenza delle 

conclusioni di ateismo e immoralismo degli epigoni dell’immanentismo moderno. Feuerbach compreso. 

«Parvus error in principio [l’error poi del cogito è tutt’altro che parvus!] fit maximus in fine».23 E qui devo 

precisare anche altre affermazioni piuttosto veloci di Baget-Bozzo. 



2. Il libro delle Sentenze di Pier Lombardo è una compilazione di dottrine e testi in prevalenza 

agostiniani e perciò costituisce un’affermazione che si inserisce nell’autentica tradizione agostiniana già 

valorizzata nei secoli precedenti specialmente con l’opera di sant’Anselmo. Le stravaganze della teologia 

della storia di Gioachino da Fiore furono un fenomeno isolato che sarà ripreso nella speculazione panteistica 

dell’idealismo tedesco. 24 

3. Non ho mai affermato, né scritto – come Baget-Bozzo asserisce – che Vico e Rosmini «sono degli 

atei impliciti».25 

4. Torno a insistere che altro è il rapporto verso il cristianesimo della filosofia antica, che ancora non 

poteva conoscere la divina Rivelazione di Cristo, e altro quello della filosofia moderna che l’aveva davanti a 

sé nella storia di un millennio e mezzo. Inoltre non si tratta di considerare la filosofia classica in blocco. 

Nella filosofia antica non vedo come possano conciliarsi con il cristianesimo le filosofie materialistiche di 

Democrito ed Epicuro,26 le filosofie scettiche e atee di Diagora, di Pirrone, di Enesidemo, né certe forme di 

materialismo stoico e di panteismo neo platonico… Per quanto riguarda il platonismo e l’aristotelismo la 

situazione è dialettica, ossia lo sviluppo della dottrina cattolica e della riflessione teologica hanno mostrato 

che di queste due altissime filosofie, le quali hanno purificato più delle altre la coscienza umana dall’insidia 

materialistica e panteistica, è stato fatto un uso sia negativo, che è sfociato nel pullulare delle eresie, sia 

ortodosso, che ha contribuito a respingere gli attacchi delle eresie e a consolidare e sviluppare il senso dei 

dogmi. Quanto Baget-Bozzo afferma nel primo capoverso di p. 321 della replica è confuso e generico. Con il 

richiamo, da lui riferito, a Gaudium et spes, 57 e 62 sono completamente d’accordo. E qui soprattutto mi 

permetto di segnalare al filofeuerbachiano Bager-Bozzo l’ultimo periodo da lui citato e che io sottolineo: 

«Praeterea teologi, servatis propriis scientiae theologicae methodis et exigentiis, invitantur ut aptiorem 

modum doctrinam cum hominibus sui temporis communicandi semper inquirant, quia aliud ipsum est 

depositum fidei, seu veritates, aliud modus secundum quem enuntiantur, eodem sensu, eadem tamen 

senientia». È sul fondamento di quest’aurea massima di Vincenzo di Lerines, citata anche dal Vaticano I,27 

che dobbiamo – Baget-Bozzo mi trova completamente solidale – meditare e investigare. 

Non comprendo infine, e soprattutto (e chiedo ancora scusa), lo strano criterio metodologico di 

fondo di Baget-Bozzo circa la diversità di comportamento verso l’ateismo e l’immanenza antropologica 

radicale del cogito da parte del filosofo e del teologo: il suo criterio si riduce a dire che il filosofo può (e 

deve) denunziare l’errore, mentre il teologo può e deve «valorizzare» tale errore! Baget-Bozzo giustamente 

si appella per questo al problema e al dovere del «dialogo» con il pensiero moderno. Io mi domando, a quasi 

dieci anni dalla chiusura del Vaticano II, se per questo programma del «dialogo» siano stati enunciati 

princìpi chiari e teologicamente validi o piuttosto non si stia ancora brancicando in esperimenti aleatori che 

hanno lasciato molto perplessi e disorientati (specialmente per quanto riguarda il Segretariato dei non 

credenti, alla cui sfera appartiene Feuerbach!). Baget-Bozzo sa che finora tale «dialogo» non ha trovato 

alcuna piattaforma soddisfacente di lavoro e che sono state commesse e si commettono ancora non poche 

leggerezze e imprudenze, poiché si è ignorata l’aurea regola ora riportata di Vincenzo di Lerines. Vediamo la 

posizione di Baget-Bozzo: 



a) Differenza di metodo tra teologia e filosofia: «Il principio perciò di escludere a priori dal dialogo, 

non dirò il pensiero moderno, ma i problemi del pensiero moderno, non è conforme al metodo della teologia 

secondo il magistero. Va inoltre detto che teologia e filosofia hanno diversi oggetti e diversi metodi: la loro 

differenza, forse meno avvertita in tempi passati, tende ora ad accentuarsi».28 Rispondo: La differenza di 

metodo è anzitutto, nell’origine dei princìpi: la ragione naturale fornisce i suoi princìpi alla filosofia, la fede 

fornisce i princìpi rivelati alla teologia; le altre differenze, che non posso qui toccare ovviamente, come, per 

esempio, la dipendenza del teologo dal magistero, derivano da questa che è fondamentale per l’originalità 

della sacra doctrina. 

b) Il teologo e il problema della storia «Il teologo ha, molto più del filosofo, il problema della storia. 

Fabro, come filosofo, può aver svolto il suo compito quando abbia rintracciato le radici filosofiche 

dell’ateismo e dimostrato la problematicità o la contraddittorietà dei loro fondamenti. Ma il teologo non ha a 

che fare in primo luogo con l’ateismo come teoria, ma con l’ateismo come fatto storico. Perché sia finita la 

cristianità e sorta la società secolarizzata, perché il mondo moderno venga dopo il mondo cristiano, è un 

grave problema per il cristiano e per il teologo».29 Rispondo: Il problema della storia non è affatto una 

prerogativa della teologia ma appartiene anche, e ancora prima, alla stessa filosofia (Vico, Herder, Voltaire, 

Montesquieu, Hegel, Comte…). Certamente esso non è il problema fondamentale della filosofia e neppure 

della teologia sotto l’aspetto formale costitutivo, ma sotto quello propriamente esistenziale. E la sua 

soluzione, fin quando si può prospettare una soluzione, dipende dai princìpi fondamentali a cui una sana 

filosofia e una sana teologia si ispirano. 30 

c) La secolarizzazione e il «tesoro» del pensiero moderno. Baget-Bozzo pone due problemi assai 

diversi fra loro: 1) «Il cristiano che vive nel mondo secolarizzato non può non interrogarsi sulle cause della 

secolarizzazione della cristianità. Proprio perché egli crede nella signoria del Cristo sulla storia, crede nella 

redenzione avvenuta, nello Spirito Santo effuso, non può non domandarsi perché l’ateismo di massa sia 

emerso per la prima volta nei Paesi cristiani dopo i secoli cristiani: e, purtroppo, dobbiamo dire oggi, nelle 

stesse chiese cristiane».31 Rispondo: Il problema è gravissimo – sono d’accordo – e si deve studiarlo a fondo 

per potersi orientare su un fenomeno che oggi forse rivela una gravità di errori, nei princìpi e nelle 

conseguenze, quali mai finora si erano dati nella storia pur tanto travagliata della Chiesa. 2) «Il filosofo può 

considerare svolto il suo compito quando ci ha indicato i presupposti teorici dell’ateismo: il teologo ha il 

problema di chiedersi il perché spirituale e storico dell’ateismo, e questo implica per lui ricercare il bene 

nascosto in questo male, il dono nascosto in questa privazione, la grazia nascosta in questa prova. Il teologo, 

che deve rendere conto della verità della fede, deve ascoltare i testimoni della non fede e capire non solo che 

cosa gli portano via, ma anche cosa gli offrono. Ciò non lo conduce a patteggiare con l’errore ma a rispettare 

il pensiero avverso. E, in un certo modo, a farne tesoro, a usarlo per costruire una casa alla sapienza».32 

Rispondo: Qui invece, come ho già detto, non posso essere d’accordo. Se la filosofia (non la «cultura» 

moderna) ha preso con il cogito un indirizzo fondamentalmente erroneo, le sue prospettive non possono 

essere che frutti di tosco: sono quelli precisamente che abbiamo davanti agli occhi, con i quali i teologi 

progressisti intendono e pretendono «reinterpretare», cioè distruggere, il cristianesimo come ha ammonito 

recentemente lo stesso Paolo VI. 



D’accordo in tutto, o quasi, sul grande capoverso che segue («Ciò non significa…») a eccezione 

della frase che mi sembra estremamente ambigua: «…[quanto più il teologo] sa ricevere la oscurità degli 

uomini nel suo cuore, più riesce a esprimere la sapienza di Dio nella sua parola» (corsivo mio). Rispondo: se 

si tratta di «comprendere», «rendersi conto…» della oscurità, sì, sono d’accordo. Invece «ricevere» nel senso 

di «accogliere», «fare proprio», «approvare», «ammettere la validità…», no e poi no. Il medico non comincia 

a curare il malato col prenderne la malattia, ma tenendosi in salute e facendone la precisa diagnosi, e Cristo, 

nostro salvatore e Agnello di Dio che toglie i peccati del mondo, era e si proclamò senza peccato. Chi accetta 

i princìpi del cogito moderno, ripeto, non può esimersi dalle sue conseguenze negative e distruttive. 

Altro è chiedersi il significato profondo della problematica del pensiero moderno, ossia il significato 

ultimo e il rilievo dominante della libertà quale costitutivo della soggettività umana nel senso della sua 

originalità radicale in sé consistente e quindi di scelta del proprio essere (ultimo fine), anche rispetto alla 

scelta di Dio stesso: di qui la possibilità radicali dell’ateismo positivo che è proprio del pensiero moderno. Di 

qui l’errore fondamentale del pensiero moderno, nell’identificazione dogmatica e naturalistica del cogito con 

il volo e della precedenza di questo su quello, parallela e conseguenza e causa a un tempo della precedenza 

del pensiero sull’essere. È questa la discussione di fondo che molti teologi conteniporanei hegelianizzanti e 

heideggerianizzanti – Rahner, Küng, Kasper, Schoonenberg., Hülsbosch…– danno invece per scontata, 

mettendosi dalla parte della gnosi del radicalismo liberale protestante e mettendo in crisi la distinzione 

capitale per la teologia che è e rimane quella tra ragione e fede, tra natura e grazia, secondo il Vaticano I. 

La crisi della teologia contemporanea, in cui si vuole calare anche Baget-Bozzo è, da una parte, una 

crisi scientifica di metodo, cioè di abbandono dei loci theologici del metodo classico, e dall’altra una crisi 

morale di oblio dello scandalum crucis per adeguarsi agli errori e alle follie edonistiche del mondo 

contemporaneo. Bisogna ripetere ancora con J. A. Möhler: «Veni, creator Spiritus…». 

 

Parte seconda 

_________________________________________________________________ 

 

TEOLOGIA E MORALE 

1. 

_____________________________________________________________________ 

IL VALORE PERMANENTE DELLA MORALE 

 

 

Introduzione: il senso del problema. 

 

Lo scritto si svolge in tre momenti, ovvero in tre punti. Nel «primo» punto si cercherà di chiarire la 

radice prima dell’ispirazione dei moderni orientamenti sulla morale. Il «secondo» punto, più teologico, 

mentre il primo è piuttosto filosofico, cercherà di esporre il senso di questa rivoluzione, che sta accadendo 

non solo nella dogmatica ma anche nella morale, che oggi si chiama la morale «secolare»; morale che 



possiamo indicare come una nuova edizione e presentazione della cosiddetta «etica della situazione», che 

sotto Pio XII ebbe una condanna ufficiale da parte della Chiesa. L’«ultimo» punto, più arduo e più 

complesso, riprenderà il filo ideale per orientarci in questo conflitto di opinioni e in questo intersecarsi di 

orientamenti nell’attuale situazione della morale. Il modesto scopo di questo scritto è soltanto quello di 

cercare di mettere ordine dove c’è disordine e di portare un po’ di chiarezza dove c’è troppa confusione. 

Il titolo è: «Il valore permanente della morale». Valore permanente: tutto si incentra e fa capo a 

questo termine «permanente». C’è valore permanente della morale quando ci sono essenze, strutture, realtà e 

nature permanenti. «Permanente» richiama la tradizione occidentale, secondo cui al fondo di tutti i problemi, 

di tutti gli orientamenti sull’essere e sul volere ci sono queste strutture permanenti dette essenze. Allora il 

fondamento della morale è nella flessibilità dello spirito. Lo spirito è certamente consistenza, è permanenza, 

ma lo spirito è l’apice del comportamento della nostra libertà, e in questo apice del comportamento c’è la 

flessibilità; flessibilità di comportamento, ma permanenza di sostanza, di strutture. Flessibilità della libertà, 

atteggiamento che è frutto di una libertà la quale nella storia si riafferma di fronte all’assoluto e di fronte allo 

stesso ideale, vedremo anche, della rivelazione cristiana. 

E senz’altro entriamo nell’argomento. 

La moralità è la proprietà costitutiva dell’azione umana, colta alla sua prima radice che è la libertà, 

come capacità di scelta, ossia come posizione di quell’essere che è proprio dello spirito nella determinazione 

originaria dell’ultimo fine e della sua qualità costitutiva del bene e del male. 

La libertà pertanto è la prima radice soggettiva della moralità, così come la legge divina e umana è la 

sua forma oggettiva: radice e norma, la libertà e la legge, le quali si pongono in un rapporto 

incommensurabile e originale che non si appaia a nessuno di quelli già noti, per esempio quello di atto e 

oggetto, di materia e forma, di esterno e interno... Infatti il rapporto di libertà e morale, di libertà e norma, è 

certamente incommensurabile e originale; ma esso è piuttosto da intendere al limite, ossia come plesso 

ineffabile di mutua fondazione nella tensione di fondo e fondamento. La libertà e la norma, non sono dei 

momenti dialettici, ma costitutivi l’uno per l’altro, l’uno dell’altro. Non c’è libertà senza norma. Questo sarà 

il punto centrale della nostra esposizione. Beninteso, non c’è neanche norma senza libertà. Si vuol dire che il 

mondo morale, come la sfera dell’autenticarsi dello spirito, è e deve essere anch’esso un mondo capovolto, 

rispetto al mondo dell’immediatezza e delle apparenze. Da una parte il senso ultimo della libertà sembra 

infatti debba scaturire dal suo riferimento alla libertà come soggettività radicale secondo l’appartenenza 

costitutiva dell’atto al soggetto; dall’altra parte questo stesso riferimento si risolve in una vuota tautologia se 

esso non è mediato dalla trascendenza, se non si oggettiva nella Diremtion o prospettiva originaria di bene e 

di male e quindi nella legge divina e umana che lo fonda. Si verifica infatti nella sfera morale qualcosa di 

assolutamente nuovo e originale, che non si ha in quella conoscitiva: ossia, mentre il conoscere procede dalla 

soggettività verso l’oggettività, il fare, il fare morale e il fare umano, procede dall’oggettività del mondo e 

della società verso le profondità dell’Io che libera se stesso e si attua mediante le sue aspirazioni - un’antitesi, 

tra la sfera conoscitiva e la sfera morale, di movimento centrifugo e centripeto: centrifuga la conoscenza, 

malgrado le apparenze anche nella tradizione immanentistica moderna, centripeta invece la morale (se così 

piace! ). 



Ma c’è di più. Il mondo dell’oggettività, quello delle scienze e della tecnica che oggi avanza con la 

sicura presunzione di plasmare il mondo dell’uomo per l’uomo, un mondo fatto, come si dice, «a misura 

d’uomo», ha per legge il rimando all’infinito, poiché l’inquietudine dell’homo faber non conosce e non 

ammette soddisfazione né riposo poiché in questo mondo tecnologico è lanciato all’infinito: ormai la stessa 

fantasia sembra in ritardo sulle prospettive della tecnica di costruzione e distruzione dell’evo imminente. Il 

mondo della soggettività invece, quello della libertà e della morale nella tensione del bene e del male, ha 

l’esigenza del momento attuale e non comporta rimandi o dilazioni; non può attendere una visione 

definitiva, del resto irraggiungibile, del mondo, perché l’uomo non può attendere all’infinito per essere 

uomo ed è la moralità che qualifica l’uomo in quanto uomo e attua la sua libertà. L’uomo infatti, se si 

muove da ciò che è e appare, a sua volta è ciò che diventa, ossia è costituito da ciò che sceglie di essere e 

attua come progetto del suo essere: si può ben dire allora che nella sfera dello spirito la libertà è il 

fondamento (Grund) dell’essere e non semplicemente un modo di essere accanto agli altri con i quali la 

libertà dovrebbe venire a patti. La libertà a suo modo è pertanto un principio, è il primo principio nella vita 

dello spirito sia in Dio sia nell’uomo. È perciò nella tensione di essere e libertà che si decide anzitutto la 

qualità costitutiva dell’uomo stesso e si chiarifica il senso del suo essere e del suo destino. 

 

La dissoluzione della moralità nel pensiero moderno 

(come conseguenza della distruzione della metafisica). 

 

La dissoluzione della moralità - nella stia originalità all’interno della sua dialettica di oggettivo e 

soggettivo, di libero e necessario - è l’eliminazione ovvero il superamento, nel senso della Aufhebung 

hegeliana, della distinzione tra bene e male e coincide sul piano teoretico con l’eliminazione della tensione 

tra essere e divenire. Siffatta eliminazione può avvenire o in quanto l’essere passa e si dissolve nel divenire - 

e sono le filosofie di tipo eracliteo-hegeliano, o filosofie dell’atto che media se stesso nel suo farsi infinito 

all’infinito (storicismo) -, oppure in quanto il divenire è riportato all’unità e identità dell’essere e della 

sostanza - e sono le filosofie di tipo parmenideo-spinoziano. In ambedue i casi infatti - della risoluzione 

dell’essere nel divenire o del divenire nell’essere - l’essere che è la presenza del presente, sia esso come 

sostanza-Tutto o come atto-divenire, coincide con il bene, ossia il bene è essere, mentre il male è il non 

essere, che è il non darsi e il non essere dato. Si badi bene: è stato il nuovo principio umanistico, ovvero il 

cosiddetto «principio della coscienza» o «principio di immanenza»,1 a capovolgere la situazione e a operare 

l’unità costitutiva di atto e contenuto e quindi la risoluzione ultima di atto e norma nella immanenza senza 

residui. 

A questo modo l’itinerario della immanenza moderna è la conquista progressiva e inarrestabile di 

tale unità-identità e quella della accennata dissoluzione della moralità come tensione-opposizione costitutiva 

di bene e di male: in questo la moralità ha seguito, e non poteva non seguire, lo stesso destino che il cogito 

moderno aveva imposto alla verità. Anzi poiché, come subito diremo, l’essenza del cogito moderno è il volo, 

è in ultima istanza la stessa libertà che viene a insediarsi nel cuore dell’essere e sprigiona da sé la stessa 

verità come emanazione di libertà. Vediamone anzitutto la prima origine in Cartesio. 



Quando infatti2 Cartesio pronuncia il suo cogito ergo sum, quel cogito è anzitutto e soprattutto un 

volo, in quanto il cogito vuole essere un atto ponente originario. Infatti un cogito che intende contrapporsi al 

dubbio radicale e vincerlo, vale a dire il cogito che pretende salvarsi grazie proprio alla messa fra parentesi 

universale del contenuto, il cogito che esclude ogni riferimento di oggetto e di oggettività e afferma la 

priorità dell’atto sul contenuto ovvero il cogito attivo non può essere che volontà. Dapprima esso è volo 

dubitare de omnibus, anche della matematica, e poi è riconoscersi come atto ponente nel velle che esprime 

l’essenza del dubitare stesso sia come realtà dell’atto e sia come verità del medesimo. È in questo 

sganciamento, diciamo subito, della coscienza dal contenuto e dell’atto dall’oggetto, che si compie il primo 

passo - il «cominciamento», (Anfang) dice Hegel - della coscienza. In questo vuoto - operato appunto dalla 

volontà del dubbio - che è un perenne svuotarsi di contenuto, si qualifica una volta per sempre la qualità 

stessa dell’atto della coscienza, la cui qualità è ormai di essere senza qualità che non sia la presenza del 

presente, ossia l’atto in atto della tautologia dell’immanenza, nel senso di auto-fondazione della verità come 

certezza. È quello che si chiama essere sempre disponibili, per cui oggi si parla dell’impegno del 

disimpegno: l’impegno del disimpegno di quelli che scendono, per la strada a fracassare cristalli e a 

incendiare macchine. L’impegno del disimpegno è il cogito cartesiano, la libertà pura di Sartre, che è senza 

contenuto e fondamento. 

Evidentemente Cartesio e gran parte della filosofia che lo seguì fino alla dissoluzione dell’hegelismo 

erano ben lungi dal volere e dal prevedere una simile dissoluzione, quale ormai si è stabilita nella nostra 

cultura da più di un secolo e quale ora si presenta, come un fatto acquisito e risolto nella cultura e nella vita 

contemporanea. Ma non è difficile riconoscere la coerenza, sia pure differita per tre secoli, ma ormai 

indifferibile e inevitabile, di quel principio che le filosofie di ogni indirizzo del nostro tempo (neo 

positivismo, marxismo, esistenzialismo, pragmatismo, fenomenologia e altre) riconoscono come comune 

essenza e comune scopo a un tempo. 

Si badi bene. Il volo di cui si parla, che è l’atto e l’essenza del cogito, è l’atto inteso nella sua 

trascendentalità ultima, ossia l’atto come emergenza e posizione dell’Io nella sua appartenenza essenziale. Il 

cogito è un volo, e volo è l’attuarsi dell’Io. Se il volo dipendesse dal cogito, come nel realismo classico 

tradizionale, e il cogito fosse fondante e il volo fondato, il cogito potrebbe fondare soltanto in quanto è 

intenzionato, ossia perché è cogito aliquid e quindi in quanto pone la dualità di atto e oggetto e in ultima 

istanza in quanto rivela e presuppone la distinzione tra soggetto e oggetto, coscienza ed essere, intelletto e 

volontà, finito e infinito, tempo ed eternità, uomo e Dio. Qui, nella tensione reale degli opposti, i quali 

esigono di essere distinti per la verità dell’atto stesso, il dramma della verità e della libertà è sempre in atto, e 

l’uomo è chiamato di volta in volta a porsi mediante la sua libertà - come dice Kierkegaard - «in trasparenza 

davanti a Dio»3 e a costituire perciò la sua responsabilità in quella che abbiamo appunto chiamato la 

Diremtion originaria di bene e di male e con essa la distinzione della moralità dal fare puro, dal sapere 

assoluto, dal progettate infinito... 

Il volo invece, che è fatto precedere e costituire il cogito - e in questo, come hanno esattamente 

individuato l’essenza del pensiero moderno non solo Kant, Fichte e Schelling che antepongono 

espressamente il volo al cogito, ma lo stesso Hegel soprattutto nelle Grundlinien der Philosophie des Rechts4 



e dopo Hegel l’intera filosofia europea contemporanea - non e più un volo aliquid perché non deve essere un 

volo intenzionato da alcunché, in quanto esso stesso si pone dal centro dell’Io a intenzionante e intenzionato 

universale, centro dell’Io fatto dal volo. L’Io così diventa l’intenzionante trascendentale in quanto è 

intenzionato universale; è il Grund o fondo originario che accresce se stesso all’infinito mediante il circolo 

della propria appartenenza essenziale. Tutto ciò che accade nella coscienza deve procedere dall’Io e ritornare 

all’Io, procedere dall’Io e mediante l’Io ritornare all’Io: non è una tautologia, è l’essenza del pensiero 

moderno e della coscienza contemporanea. In questa risoluzione-dissoluzione se il volo dice l’atto 

incondizionato, l’Io afferma il soggetto condizionante incondizionato dell’atto stesso in un rapporto 

scambievole di fondazione il quale esula da tutti i tipi di rapporto finora conosciuti. Si vuol dire sia che il 

volo si autentica soltanto come attuazione pura dell’Io puro, sia che l’Io stesso si riconosce nella sua essenza 

e fondamentalità (Gründlichkeit) soltanto nel volo come atto ponente. Come è noto, fino a Kant e a Fichte 

l’Io come primum transcendentale era ancora nell’ombra e l’Assoluto era ancora concepito come sostanza, 

monade, ecc. e il volo era confuso e trascinato nel determinismo ferreo del cogito (il determinismo 

razionalistico del fato spinoziano come amor intellectualis, l’harmonia praestabilita di Leibniz...). Con 

l’idealismo l’Io perde le sue determinazioni o incrostazioni (se così piace) cosmologiche e teologiche per 

liberarsi alla sua libertà radicale. 

L’Io di cui si parla, che è come la facies abscondita della libertà, nella risoluzione ultima del volo-

cogito - quale si osserva soprattutto nella sinistra hegeliana (marxismo, esistenzialismo, fenomenologia 

pura...) - non è più Io, non è più né soggetto né oggetto, né contenuto, né atto, ma va concepito piuttosto e 

precisamente come il fondo-fondamento o, se piace, come il trascendentale omnia fundans in quanto è 

l’unico ponente in ogni uscita della coscienza. Così si comprende che ogni uscita della coscienza nel mondo 

e nella storia è insieme un ritorno al suo principio ossia all’Io che l’ha posto e che si pone come «possibilità 

della possibilità» ossia come capacità di ricupero infinito che ha l’Io di se stesso nell’antitesi tra interno ed 

esterno, tutto e parti, singolo e società, manifestazione o fenomeno e realtà. La deduzione che ha fatto Sartre 

dell’ateismo radicale dal cogito di Cartesio e dall’autocoscienza moderna in generale è stata giustamente 

nella molteplice opera di Sartre (filosofia, narrativa, saggistica...) riferita alla rivendicazione della libertà 

radicale, ossia a quella che egli chiama appunto la libertà «senza condizioni». A questo modo la libertà, 

secondo la nuova concezione, è la conseguenza inevitabile della priorità del volo sul cogito e quindi del 

cogito sull’essere, ovvero della strutturazione del cogitare come velle, e insieme - come lo stesso Sartre 

avverte - la libertà diventa a sua volta, nella sua realtà di fondamento imprescindibile, l’argomento 

perentorio della non esistenza e comunque dell’inutilità e insgnificanza di Dio e di tutti i problemi ad esso 

connessi. 

Questa solidarietà fra il volo-cogito cartesiano e l’ateismo e la conseguente dissoluzione di ogni 

morale assoluta e di ogni valore permanente della morale è stata chiarita, da un orizzonte non meno radicale, 

da Heidegger, che per suo conto ha voluto dissociare la sua analisi del pensiero moderno da quella del più 

tumultuoso filosofo francese.5 Anche per lui l’imporsi e l’avanzare del cogito è quello di un volo, così che la 

risposta adeguata al cogito ergo sum è venuta soltanto dopo tre secoli con il Wille zum Wissen, che è il Wille 

zur Macht di Nietzsche. Si tratta di questo, per dirla con una formula più semplice: che l’identità tra essere e 



pensiero affermata dal cogito e ripresa a ogni tappa del pensiero moderno coinvolge e si svolge in funzione 

dell’identità di cogitare e velle sul fondamento del volo (passi la tautologia!) come fondamento. È ciò che è 

stato indicato come la scoperta moderna della soggettività trascendentale e del capovolgimento della 

soggettività del soggetto a cui si è accennato, che è stata introdotta con Cartesio. 

L’analisi di Heidegger a questo riguardo è particolarmente illuminante.6 Fino a Cartesio, egli 

osserva, e ancora all’interno della sua metafisica, l’essente in quanto essente è un Sub-jectum (u`po-

cei,menon), un qualcosa di antistante qui da sé che come tale sta a fondamento alle sue qualità permanenti 

e ai suoi stati cangianti. Il predominio (Vorrang) di un Sub-jectum caratterizzato (come fondamento di ciò 

che sta a fondo7) poiché [è] Sub-jectum incondizionato dal punto di vista essenziale, deriva dalla pretesa 

dell’uomo a un fundamentum absolutum inconcussum veritatis (di un fondamento della verità nel senso di 

certezza, riposante in sé e incrollabile), che è appunto la pretesa della filosofia pura, della metafisica. Ma 

oggi, come tutti sanno, la metafisica non si ammette più: l’uomo vuole partire da se stesso.  

Heidegger, a torto, a mio modesto avviso, vede lo scopo primario dell’innovazione cartesiana non 

tanto e anzitutto nella fondazione radicale del cominciamento dalle sovrastrutture empiriche della certezza, 

quanto dalla liberazione dell’uomo in cui egli si svincola dall’obbligatorietà della verità della rivelazione 

cristiana e della dottrina ecclesiastica in vista di una legislazione che riposa su se stessa (Heidegger cioè 

interpreta Cartesio come un precursore dello sganciamento totale della verità dalla metafisica e della verità 

religiosa dalla Chiesa, ossia come un continuatore di Lutero). È ciò che noi sopra abbiamo chiamato 

l’emergenza dell’Io come fondamento. Mediante questa liberazione l’essenza della libertà, cioè il legame a 

qualcosa di obbligante, è posto in un modo nuovo. Ma poiché secondo questa libertà è l’uomo in quanto 

libera se stesso (der sich befreiende Mensch) che pone ciò che è obbligatorio (das Verbindliche), questo può 

essere determinato d’ora in poi in modi sempre diversi: quindi negazione di una morale che si fondi su 

princìpi metafisici. L’obbligatorio può essere la ragione umana e la sua legge oppure l’essente (das Seiende) 

strutturato da siffatta ragione e oggettivamente ordinato, oppure in quel caos non ancora ridotto all’ordine la 

cui oggettivazione volta a dominarlo costituisce il compito di un’epoca. Quindi storicismo radicale della 

morale. 

In questo processo di liberazione del pensiero moderno, a partire da Cartesio, Heidegger vede 

pertanto due momenti e due scopi: uno manifesto, ed è il conseguimento come punto di partenza iniziale 

della certezza incrollabile (cogito per avere la certezza), l’altro più nascosto ma non meno costitutivo che è la 

liberazione da ogni guida, ossia dalla dipendenza dalla verità rivelata e dalla rivelazione, nel senso di rifiuto 

di ogni riferimento alla trascendenza per fondare e consolidare la certezza e la sicurezza per la salvezza 

dell’anima. La liberazione che si fondava «sulla» (aus) certezza di salvezza fondata sulla Rivelazione 

cristiana doveva quindi in sé essere una liberazione «per» (zu) una certezza in cui l’uomo si assicurava il 

vero come il «contenuto di coscienza» (das Gewusste) del proprio sapere. Ciò era possibile soltanto alla 

condizione che l’uomo in quanto libera se stesso garantisca a se stesso la certezza dell’«oggetto del proprio 

scibile» (das Wissbare). Quindi, in sostanza, questa interpretazione che fa Heidegger del cogito cartesiano è 

l’inizio della distruzione del cristianesimo da parte prima dell’idealismo, poi soprattutto da parte della 



sinistra hegeliana. Questo è un punto che mi sembra non sia stato messo in luce specialmente da certi gruppi 

di heideggeriani cattolici o cristiani, che vanno a braccetto con la demitizzazione ultima. 

Questa risoluzione radicale del cogito nel volo è possibile soltanto alla condizione che l’uomo, in 

quanto libera se stesso, garantisca a se stesso la certezza dell’oggetto del proprio sapere. Questa certezza si 

sprigiona dalla soggettività, e dalla soggettività come volontà. Un concetto che è l’inevitabile risoluzione del 

cogito nel volo come volontà di potenza. 

Ora un tale risultato si poteva ottenere solo in quanto l’uomo decidesse da sé e per sé che cosa 

dovesse significare per lui lo scibile e che cosa il sapere e la sicurezza di ciò che è saputo, cioè la certezza. Il 

compito metafisico, in questa indagine o verifica retrospettiva dell’originalità teoretica del cogito come 

cambiamento di asse della libertà, divenne allora questo: «creare» (schaffen) il fondamento metafisico della 

liberazione dell’uomo per la libertà come autodeterminazione certa di se stessa. Si vuol dire che solo il 

cogito del volo ovvero il cogito come volo, il cogito-volo come volo-cogito ha in sé a un tempo l’atto e il 

contenuto e con ciò la certezza analitica incrollabile della propria appartenenza essenziale. Heidegger infatti 

precisa osservando che questo fondamento non doveva essere perciò semplicemente certo in se stesso, ma, 

poiché ogni altra regola derivante da altri campi era preclusa, doveva essere di tal natura che mediante esso 

(fondamento) l’essenza della libertà richiesta fosse posta come «certezza di sé» (Selbstgewissheit): quindi 

libertà e verità debbono coincidere. Ora tutto ciò che è certo a partire da se stesso deve insieme garantire e 

assicurare come certo, quell’essente per il quale questo sapere è certo e mediante il quale ogni scibile deve 

essere assicurato. Il fundamentum, il Grund di questa libertà, ciò che sta a suo fondamento, il Subjectum, 

deve essere un che di certo (ein Gewisses) capace di soddisfare alle esigenze indicate. Un Subjectum 

caratterizzato secondo tutti questi punti di vista diventa necessario. Che cos’è allora questa certezza che 

forma e conferisce il fondamento? È l’ego cogito (ergo) sum. Il certo è dunque una proposizione (Satzt) la 

quale afferma che contemporaneamente (nello stesso tempo e con uguale durata) al pensiero dell’uomo è 

esso stesso presente in modo indubitabile, cioè ora (jetzt): dato a se stesso insieme. Pensare si rivela così 

come un porre avanti (Vor-stellen) che è rappresentare, non è semplicemente, come deve essere secondo 

Heidegger l’essere nella sua istanza originaria, un «esser-presente» (Anwesen) e il conoscere un «afferrare il 

presente» (das Vernehmen des Anwesenden) nel cui «non nascondimento» (Unverborgenheit) appartiene il 

conoscere stesso come una specie particolare di esser-presente rispetto a ciò che dal nascondimento si è fatto 

presente. L’emergere dell’atto dal suo nascondimento è contemporaneità di presenza, attualità, libertà, verità. 

Il «rappresentare» (Vorstellen=pensare in senso lato) non è più il «disvelarsi» (Sich-ent-bergen) per..., ma un 

afferrare e contenere-trattenere.8 Non si dispiega più ciò che è presente (nicht das Anwesende waltet) ma 

domina l’attacco, l’aggressione (sondern der Angriff herrscht). (Quindi la guerra atomica, l’aggressione, lo 

spirito di inquietudine della società moderna, secondo Heidegger, nascono appunto da questa tradizione di 

perdersi nell’essenza, nei contenuti.) Grazie a questa nuova concezione della libertà, il rappresentare è ora un 

procedimento che avanza verso il plesso o la sfera che deve essere resa sicura (dalla soggettività) per essere 

poi certa. L’analisi di Heidegger, non diversamente da quella di Sartre, conclude che il subjectum di questa 

libertà come soggettività non è il soggetto empirico egoista, ma è l’uomo come soggetto universale ossia 



trascendentale al quale appartiene l’incondizionata illimitazione dell’àmbito della oggettivazione possibile e 

del diritto di decidere su di essa. Quindi non è capriccio, ma è la volontà necessaria universale. 

Così ora si è chiarito in qual senso l’uomo, l’uomo moderno in quanto soggetto, voglia e debba 

essere «misura e centro» (Mass und Mitte) dell’essente cioè ora degli oggetti e dati.9 Qui l’uomo non è più 

me,tron nel senso della moderazione del percepire-apprendere (ossia nel senso, classico della «misura») 

nell’àmbito qualsiasi del non nascondimento del presente rispetto al quale l’uomo si fa ogni volta presente. 

In quanto subjectum l’uomo è la coagitatio dell’ego, secondo Heidegger. Si affaccia quindi il nuovo concetto 

di libertà come conscientia o atto di coscienza ponente, cioè in quanto soggettività del subjectum che è la 

coagitatio dell’Io, l’attuarsi, il muoversi, lo svincolarsi dell’Io. A questo egocentrismo costitutivo del nuovo 

concetto di libertà non si sfugge, osserva giustamente Heidegger, con l’osservare che l’uomo è sempre 

determinato come io e tu, come noi e voi10 (sono queste le evasioni dettate da certe forme di spiritualismo 

cristiano in Francia, in Italia, in Spagna di tipo orteghiano e gentiliano, ecc., che formano la nuova dialettica 

buberiana - che in realtà risale a Feuerbach - la quale alla tematica della sostanza della metafisica antica 

vuole sostituire, come diremo in un secondo punto, la dialettica dell’amore, l’etica di io e tu, ossia 

dell’appartenenza coscienziale), od anche mediante l’inserimento dell’io nel noi, poiché ciò non fa che 

rafforzare la soggettività di cui parliamo. 

E, quasi per un improvviso capovolgimento di fronte, meno strano però di quanto l’immanentista 

Heidegger non pensi, Heidegger giustamente osserva che a causa del cogito moderno (come volo-cogito-

volo... all’infinito) la soggettività assoluta si è rivoltata come oggettività assoluta, la cosiddetta libertà dell’Io 

si è rivoltata come schiavitù della tecnica. Nel gergo heideggeriano ciò significa che nell’imperialismo 

planetario dell’uomo tecnicamente organizzato il soggettivismo dell’uomo raggiunge quel vertice supremo 

da cui l’uomo non scenderà che per adagiarsi sul piano dell’uniformità organizzata (ecco il tema marcusiano, 

che si trova già in Heidegger!) e per assestarsi in essa. Questa uniformità - quale si osserva, notiamo noi, nei 

regimi totalitari - è infatti lo strumento più sicuro del dominio completo cioè tecnico della terra. La libertà 

moderna della soggettività sorge completamente nella oggettività corrispondente (quindi i contrari 

coincidono!): perciò Nietzsche aveva parlato di «volontà di potenza», anche se non aveva previsto che la 

potenza non avrebbe più il suo essere e la sua norma nella volontà ma la potenza stessa sarebbe stata il 

fondamento e l’essenza della libertà, ossia l’assenza di norma della volontà. Pertanto la caduta o 

eliminazione progressiva della morale nel pensiero moderno fino alla situazione catastrofale sempre 

incombente dell’epoca contemporanea non è un evento accidentale, o un’ombra passeggera di nubi, come 

pensa Heidegger. Tanto meno questa situazione di smarrimento totale, ossia l’oscuramento prodotto dalla 

concezione della verità nel senso di certezza della soggettività è stato un effetto, ovvero - come pensa ancora 

Heidegger - è stato preparato dalla «certezza di salvezza» (Heilsgewissheit) predicata dal cristianesimo. In 

realtà siffatto oscuramento, come si è visto, è la conseguenza unica e inevitabile - checché Heidegger ne 

pensi - dell’immanenza moderna espressa dal volo, posto a fondamento del cogito, e del vuoto di coscienza 

chiamato a precedere e fondare il pensiero. 

Questa è la radice prima, radicale, di siffatta dispersione della morale, della storicizzazione della 

morale, della distruzione della permanenza di un asse morale della vita. 



 

La crisi (dissoluzione?) della morale nella teologia moderna. 

 

Di fronte alla situazione di immanentismo della filosofia moderna e a quella di umanesimo radicale 

della filosofia contemporanea sono possibili, e sono state almeno parzialmente prospettate, due posizioni: 

l’una di revisione del principio stesso di immanenza (del dubbio radicale, del cominciamento vuoto, del 

volontarismo assoluto...) e quindi di contestazione radicale del medesimo, l’altra di accettazione della 

situazione stessa come irreversibile, che diventa perciò il punto di partenza del nuovo compito che spetta, o 

spetterebbe, alla «teologia cristiana dei tempi nuovi» (così la chiamano!). 

La prima posizione, almeno fino al concilio Vaticano II, era difesa dalla filosofia e teologia cattolica 

e anche da rappresentanti della stessa teologia protestante tradizionale; la seconda posizione progressista, o 

disfattista che dir si voglia, aveva la sua più incisiva espressione nella cosiddetta «teologia dialettica» di 

Barth-Tillich-Bultmann. Questa ha portato alla cosiddetta «teologia della morte di Dio» ed è esplosa 

nell’immediato dopoguerra, soprattutto per l’influsso dell’ultima attività di Bonhoeffer (dico «ultima» perché 

il primo Bonhoeffer sembra molto lontano dalle idee delle famose Lettere dal carcere). L’intromissione del 

nuovo principio esistenziale dell’uomo come «essere-nel-mondo» o «essere-in-situazione», soprattutto 

secondo la mondanità radicale affermata dalla ontologia fenomenologica di Heidegger,11 aveva portato alla 

«morale della situazione» secondo la quale non esistono princìpi morali obiettivi e immutabili ma è l’uomo 

stesso che trae dal suo modo di essere nel mondo il modo del suo comportamento come realtà storica. Egli 

vive secondo il suo essere del mondo, intendendo «essere del mondo» il divenire della sua coscienza nel 

mondo: questo significa «essere» nel pensiero moderno. 

Non a caso pertanto il pioniere più noto di questa destructio theologica tbeologiae e volgarizzatore 

delle idee - che l’ultimo Bonhoeffer aveva meditato nel carcere prima di affrontare la morte -, il vescovo 

anglicano J. T. Robinson, aveva riconosciuto che «...è impossibile ristrutturare la propria concezione di Dio e 

il proprio modo di intendere la trascendenza, senza ristrutturare [lett.: “senza rimettere in pentola”] la propria 

concezione della moralità».12 Si tratta anzitutto di questo che, a causa dell’oblio dell’essere in cui si è 

involuta la filosofia della soggettività, l’uomo si è scoperto come vuoto di essere che si spinge fino alla 

negazione di Dio e del fondamento e perciò si trova senza sostegno nel mondo, abbandonato non solo ai 

cataclismi della natura, ma anche stimolato dalle scoperte della scienza ed esposto al demonismo della 

tecnica e della politica. Lo riconosce lo stesso Heidegger, che pure è uno dei principali responsabili della 

situazione: «Le guerre mondiali e la loro totalità sono del resto conseguenza dell’abbandono dell’essere. [È 

questo un tema ricorrente di questo ultimo Heidegger post-bellico.] Esse impongono l’assicurazione di una 

forma permanente di sfruttamento. In questo processo è implicato anche l’uomo che non nasconde più a 

lungo di essere la “materia prima” o grezza (Rohstoff). L’uomo è la più importante materia prima, poiché 

egli rimane il soggetto di tutti gli sfruttamenti così precisamente ch’egli lascia sorgere incondizionatamente 

in questo processo la sua volontà e lascia insieme l’oggetto dell’abbandono dell’essere. Le guerre mondiali 

sono la forma propedeutica (Vorform) della eliminazione della distinzione di guerra e pace la quale è 

necessaria quando il mondo è diventato non mondo (il mondo attuale non è più mondo: Unwelt) come 



conseguenza dell’abbandono [da parte] dell’essente [che è l’uomo] di una verità dell’essere»,13 ossia del 

vuoto (Leere) prodotto dall’abbandono ovvero oblio dell’essere. 

Le risonanze di Heidegger nella teologia protestante contemporanea sono state notevoli;14 il suo 

influsso è stato decisivo nella «teoria della demitizzazione» di Bultmann, per vicendevole confessione, e 

nella proclamazione dell’ateismo religioso ovvero della religione atea di Bonhoeffer. Bonhoeffer in queste 

Lettere dice: Heidegger ha detto poco dicendo che il mondo è vuoto di Dio; bisogna andare fino in fondo e 

dire che l’uomo è vuoto di Dio, l’uomo è negazione di Dio. La teologia protestante continua ad approfondire 

sino all’ultimo l’esigenza luterana della sola Bibbia, sola fides, sola gratia... Se la filosofia dimostra che Dio 

non esiste, meglio così... Se la filosofia dimostra che non c’è una regola morale, meglio così: si deve portare 

la negazione fino in fondo, perché così sorge più categorica la protesta del cristiano. Secondo Heidegger, la 

filosofia approda solo all’«uomo nel mondo» (In-der-Welt-sein), e certamente nella filosofia di Heidegger 

non c’è posto per un Dio creatore e personale. La teologia dialettica ha trovato in questo ateismo costitutivo 

della filosofia, ovvero nel suo umanesimo radicale, la conferma del fideismo radicale della riforma e della 

condanna senza appello della ragione fatta da Lutero fautore, contro la teologia bidimensionale cattolica 

(finito e infinito, natura e grazia), della sola fides, sola gratia. La teologia dialettica più avanzata nella linea 

Bonhoeffer-Robinson, che ha trovato non pochi echi - come subito diremo -anche nell’ala estrema della 

teologia cattolica contemporanea, arriva a proclamare il punto zero, ossia il rifiuto totale di qualsiasi punto di 

appoggio per l’elevazione a Dio della coscienza ossia della stessa coscienza o sentimento del sacro (das 

Heilige) di Otto, del sentimento di dipendenza (Abhängigkeits-gefühl) di Schleiermacher e del sentimento 

religioso in generale di Jacobi-Fries e di qualsiasi inclinazione dell’uomo verso Dio secondo l’indirizzo di 

Agostino e Tommaso15 e della tradizione occidentale. Il sacro, per i robinsoniani e i bonhoefferiani, per certi 

cattolici estremi, va considerato un’illusione, un falso miraggio, un semplice atteggiamento psicologico 

spurio. Unico atteggiamento autentico è la «profanità», la profanità radicale: e questo viene chiamato il 

processo di «secolarizzazione».16 La fede, che è concepita come affermazione totale della maestà di Dio e dei 

diritti di Dio, è possibile unicamente a partire dalla negazione totale della capacità della natura e della 

ragione: quindi l’ateismo che è proprio della ragione è e diventa il fondamento per l’affermazione nella fede 

del diritto assoluto di Dio. Quindi, costoro dicono, dobbiamo essere grati all’ateismo, grati alla filosofia 

moderna, grati al principio di immanenza, che hanno spazzato dalla coscienza umana ogni illusione di 

trascendenza! 

Di conseguenza cade, e deve cadere, di fronte alla nuova situazione, quella che Robinson chiama la 

«coerenza monolitica» del corpus della teologia morale cattolica, perché deve cadere ogni distinzione e 

opposizione di naturalismo e soprannaturalismo per la quale si è sempre battuta la teologia cristiana e 

soprattutto quella cattolica17 e la stessa teologia protestante tradizionale dell’Ottocento contro gli attacchi 

dell’illuminismo e della sinistra hegeliana (Feuerbach, Bauer, Strauss, ecc.). Leggiamo infatti che l’etica del 

soprannaturalismo «...distorce (distorts) l’insegnamento di Gesù» e condanna apertamente il principio che 

«...certe cose sono sempre giuste, altre sempre sbagliate per ogni uomo e in qualsiasi condizione». Quindi 

nessuna permanenza di valori di fondo. E si denunzia, su questa base, il fraintendimento che il Discorso della 

montagna possa essere inteso come una nuova legge, anche se Matteo l’ha effettivamente inteso a quel modo 



(quindi Matteo si è sbagliato!). I princìpi morali di Gesù non vanno concepiti in modo legalistico, come 

precetti; essi non prescrivono cioè quel che il cristiano deve fare, in qualsiasi circostanza, né definiscono ciò 

che è universalmente giùsto e ciò che è universalmente errato. Non sono una legge che imponga l’amore in 

modo uguale per tutti, bensì soltanto esempi di ciò che l’amore può chiedere di volta in volta, da ciascuno di 

noi... Sono, anche i precetti del Vangelo e i discorsi di Gesù, pure e semplici parabole e vanno perciò 

interpretati di volta in volta, e mai presi in un modo troppo letterale, come imposizioni valide per ogni 

situazione e come princìpi universali. 

Si prenda, esemplifica il Robinson, il problema del matrimonio. Per coloro che ammettono la 

distinzione dei due ordini naturale e soprannaturale, la «santità del matrimonio» è fuori discussione, e il 

matrimonio non è soltanto indissolubile ma indelebile. 

A suo avviso pero oggi sono ben pochi coloro che credono che i matrimoni siano fatti in cielo; 

comunque è certo - ecco la posizione della Death-of-God Theology - che le possibilità di far valere una 

simile concezione in un mondo che procede ormai per tutt’altra strada sia sul piano scientifico sia su quello 

politico, artistico e religioso sono ben poche. Si tratta -e il Robinson è altrettanto esplicito che coerente- che 

con la caduta della metafisica - grazie alla destructio veritatis entis da parte del pensiero moderno - è caduto 

anche il soprannaturalismo e con esso l’assolutismo della morale del Sinai. Le stesso concetto di peccato nel 

senso tradizionale non può avere più alcun senso per l’uomo moderno che non comprende più, a causa del 

nuovo concetto di libertà, il concetto di legge e rifiuta ogni legalismo. La critica alla morale eteronoma, 

fondata su un principio esterno alla coscienza umana e su sanzioni di natura trascendente, osserva sempre 

Robinson, fu portata già a termine da Kant e così dal soprannaturalismo si è passati al naturalismo, 

dall’eteronomia all’autonomia. Oggi anzi la posizione è diventata ancora più radicale: si deve rifiutare 

qualsiasi riferimento a Dio anche in senso postulatorio e conclusivo, come faceva ancora Kant: si deve cioè 

identificare la morale con l’esistenza e la misura dell’uomo con l’uomo stesso, quella che oggi si dice per 

l’appunto «una morale umana fatta a misura di uomo». 

Ispirandosi su questo punto più direttamente a Tillich, Robinson oppone al legalismo la morale 

cristiana dei tempi nuovi ossia del «cristiano maggiorenne»: essa non è né eteronoma e precettistica nel 

senso tradizionale, né autonoma e ancora precettistica nel senso kantiano, ma teonoma. Ed egli lo spiega in 

un modo abbastanza caratteristico. La morale teonoma è definita come quella che riconosce come unico 

principio del proprio orientamento morale l’amore:18 «Soltanto l’amore può essere aperto a ogni situazione 

particolare [concreta] o meglio alle persone nelle loro particolari situazioni, in se stesse e per se stesse, senza 

perdere il proprio orientamento e la propria incondizionalità». Per questa ragione l’amore è la sola etica in 

grado di offrire un elemento di sicurezza in un mondo continuamente in movimento e che resti di fatto 

sempre libera e indipendente dal mutare delle situazioni. È il principio guida di quella che da un quarto di 

secolo si chiama appunto l’«etica della situazione» (Situationsethik).19 In questa concezione l’unico male 

intrinseco e l’unico peccato è la «mancanza di amore» (lack of love). Matrimonio e divorzio allora, per 

tornare all’esempio di fuoco del mondo contemporaneo, matrimonio e procreazione vanno regolati dalla 

situazione e non da prescrizioni; questi comportamenti cioè vanno visti non dall’esterno ma dal nocciolo 

della situazione personale di ogni individuo. Perciò può darsi benissimo che il divorzio sia un bene maggiore 



anzi l’unica soluzione veramente morale perché l’unica corrispondente alla legge dell’amore, e 

l’indissolubilità del matrimonio diventare un male poiché è diventato una situazione falsa.20 Quindi, secondo 

la situazione, il rapporto matrimonio-divorzio può capovolgersi, e il divorzio diventa l’unica soluzione 

morale. Facile, su questa base, l’applicazione al problema della regolazione delle nascite, a quello della 

condotta prematrimoniale e simili. 

E bisogna riconoscere che Robinson, come anche coloro che in campo protestante seguono questa 

sua risoluzione radicale della teologia dialettica, non teme le formule più drastiche, le quali solo qualche 

decennio fa avrebbero sollevato le riserve più comprensibili e indignate. Si comprende che non vi possa 

mancare il richiamo all’agostiniano: «Ama et fac quod vis», che va tradotto, osserva Robinson (e qui prende 

l’espressione dal Fletcher, teologo protestante) non con: «Ama e fa’ quel che ti piace», ma alla lettera con: 

«Ama e fa’ quel che tu vuoi» (quindi non quel che ti piace, ma quel che tu vuoi, perché è il volere che è 

infinitamente aperto, mentre il piacere è una cosa empirica). «Solo l’esigenza e la legge dell’amore è capace 

di penetrare nelle situazioni concrete e di scoprire ciò che è richiesto dalla realtà concreta a cui si rivolge». E 

Robinson conclude che «…il cristiano il quale cerca di conservare la propria autonomia nel giudizio morale 

entrerà inevitabilmente in conflitto con i custodi della morale già codificata, sia ecclesiastici sia laici. E 

spesso [si badi bene!] gli capiterà di sentirsi più vicino a coloro che hanno princìpi diversi dai suoi, ma sono 

indotti alla stessa ribellione dall’esigenza di riaffermare la priorità della persona e dei rapporti personali su 

ogni eteronomia, sia pure quella del soprannaturalismo».21 Ovvia sembra qui l’allusione agli atteggiamenti 

socio-politici di non pochi teologi soprattutto dei Paesi a regime marxista, ma non di essi soltanto, di 

proclamare nel marxismo l’evidenziatore delle colpe dei cristiani e del cristianesimo tradizionale e di vedere 

nel marxismo il portatore degli autentici valori umani e cristiani e quindi la necessità di allearsi con il 

medesimo22 per la formazione dell’uomo nuovo. 

Ma non è questo il compito principale di questa nostra presentazione di fondo della situazione della 

morale nel mondo contemporaneo (non tocca a noi entrare in argomenti particolari, anche scottanti): essa 

può perciò fermarsi al principio guida che fa capo, come ora si è visto, alla contrapposizione dell’amore alla 

legge. L’amore è qui inteso come il recupero simultaneo del momento umano e cristiano della libertà alla sua 

scaturigine originaria: recupero simultaneo, senza distinzione di legge e di libertà, di oggetto e di soggetto. 

Ci basti osservare, a conclusione di questo secondo punto, che il nuovo corso della teologia protestante, nel 

solco indicato dalla teologia dialettica, ha cominciato a muovere anche le acque della teologia cattolica nelle 

sue punte più avanzate, le quali si esprimono e si danno puntuale convegno soprattutto - come sembra - nella 

rivista «Concilium», diretta dal gesuita padre Rahner.23 Però nel caso del citato padre Rahner bisogna 

riconoscere che egli non condivide affatto la negatività costitutiva della ragione (e quindi la tesi dell’ateismo 

essenziale della filosofia moderna) per il fatto che egli trova anzi lo stesso san Tommaso d’accordo con il 

principio dell’idealismo moderno! Lo stesso padre Rahner24 sembra non trovi alcuna difficoltà ad accettare la 

nota tesi del Bayle della possibilità di un’etica pura, di un’etica naturale atea, che si proclama avulsa non 

solo dalla metafisica ma anche da qualsiasi aggancio alla religione. Infine, per questa stessa ragione, una 

ragione che trova oggi molta diffusione nella pubblicistica cattolica di avanguardia, padre Rahner dichiara 

che l’ateismo e impossibile, ossia non esistono uomini atei nel fondo della loro coscienza perché l’ateo è un 



teista che si ignora e quindi la professione esterna di ateismo diventa a sua volta un’affermazione implicita 

dell’esistenza di Dio... 

Lo sfondo ideologico di questo indirizzo sembra pertanto l’antropocentrismo,25 ovvero l’accordo di 

fondo con la filosofia moderna della priorità della coscienza per la «prospettazione» dell’essere e quindi 

l’accettazione, come realtà di fatto ormai irrecusabile, della «secolarizzazione» ossia del carattere 

essenzialmente mondano che compete alle categorie dell’esistenza. La necessità di rinnovamento della 

Chiesa, affermata dall’ultimo Concilio, viene così intesa - dal Rahner e dalla sua vasta sequela - come il 

dovere di uscire dal «ghetto» in cui la Chiesa cattolica si era rinchiusa dal Concilio di Trento in qua, in 

contrasto con il mondo, ossia con la filosofia moderna e con le altre confessioni cristiane, rimanendo isolata 

nel concerto del progresso della cultura e della civiltà moderna. Un’etica nuova per un mondo nuovo? 

Un’etica secolarizzata per un mondo secolarizzato, come vuole la corrente Bonhoeffer-Robinson? Più 

precisamente questi cattolici si uniscono e convengono nell’etica che Robinson, come si è visto, ha chiamato 

«teonoma» che vuole sfuggire tanto all’autonomia pura di tipo kantiano quanto all’eteronomia del 

soprannaturalismo tradizionale, ma che fa consistere e intende il trascendente «nella relazione concreta che 

unisce gli uomini fra di loro».26 È questa la legge suprema o morale concreta dell’amore del prossimo ed è la 

fede in Gesù Cristo che introduce l’amore nel mondo e, con lui, la relazione concreta dell’uomo a Dio. 

 

La cosiddetta «nuova morale». 

 

Sintomatico per questo distacco traumatico e con piglio di sfida alla morale della tradizione di 

ispirazione ascetica e mistica, è l’orientamento dominante in non pochi collaboratori del nuovo Dizionario 

enciclopedico di teologia morale.27 Ci limitiamo ad alcune osservazioni fondamentali.  

Negazione della legge naturale come principio di normatività universale e assoluta in quanto 

«partecipazione della legge eterna nella creatura razionale».28 La nozione tomistica si richiama al principio 

biblico e patristico (Gregorio di Nissa, Agostino) dell’uomo creato a immagine di Dio (Gen. 1, 27), ovvero 

situato per la spiritualità dell’anima in una situazione di trascendenza. Si tratta dell’alternativa a un tempo del 

problema classico degli universali (realismo o nominalismo) e del problema della trascendenza dell’anima 

come persona spirituale contro l’averroismo e l’immanentismo moderno. 

A questo accede espressamente anche la nuova teologia morale che accoglie esplicitamente il 

principio del trascendentale moderno (Rahner) così che bisogna considerare tramontato per sempre «il 

concetto di natura umana come un contenuto già dato - legato cioè a una concezione metafisica - come un 

qualcosa di descrivibile nelle categorie aristoteliche che san Tommaso usava». E, in questa risoluzione 

dell’essere nell’attività di coscienza, si arriva a dire che «la vera natura umana è di non aver natura» e a 

proclamare perciò la coincidenza del momento soggettivo («autocomprendersi») con il momento oggettivo, 

anzi a porre quello a fondamento costitutivo di questo. E si arriva perfino a dichiarare che una norma 

oggettiva di tipo fissista non è veramente oggettiva, ma piuttosto astratta, politicamente fissista e 

religiosamente...atea!29 Così penserebbero sant’Agostino, san Tommaso, Rosmini, nientemeno... 



Fermamente il Vaticano II chiamando i laici alla collaborazione dell’apostolato «...ex corde hortatur 

laicos, iuxta cuiusque ingenii dotes et doctrinam, ut secundum mentem Ecclesiae, suas diligentius expleant 

partes in principiis christianis enucleandis, defendendis et rite applicandis ad problemata huius aetatis».30 

In questo campo della fondazione della morale giustamente si afferma che la libertà fondamentale o 

trascendentale è la disposizione, ovvero apertura di scelta davanti a Dio, che compete alla persona umana, e 

quindi essa si esprime o positivamente come amore totale di Dio o negativamente come rifiuto radicale di 

quest’amore, cioè più esattamente come scelta del finito; quella si compie nella ricerca di Dio e nella 

accettazione della grazia, questa nella corsa dietro i beni umbratili di questo mondo. 

Chiavacci ha riassunto, in una forma più concisa e mi sembra anche più precisa, l’orientamento di 

questa morale esistenziale decisamente e dichiaratamente antitradizionale e antimetafisica in una conferenza 

romana all’Oratorio della Chiesa Nuova nel ciclo: «Ambiguità e autenticità delle grandi parole».31 Non tanto 

per il piglio di sicurezza e di sfida alla morale tradizionale che mostra l’autore, quanto per la lucidità e 

gravità dello stile, credo opportuno riferire le sue affermazioni basilari, le quali riassumono i suoi scritti 

precedenti. 

 

1. Il «postulato» dell’esperienza morale: «Esiste una esperienza morale originaria in ogni uomo. 

Esiste cioè l’esperienza - identica come dovere-libertà - di un vincolo fisicamente non cogente, ma 

mancando al cui appello io manco a me stesso. Ciò vale per ogni essere umano, prescindendo dal fatto che 

sia o meno cristiano, che creda o meno in una divinità». Osserviamo: certamente il vincolo, se è morale, non 

è cogente in modo fisico (come lo è l’istinto per l’animale). Ma se mancando al suo appello si afferma che io 

manco a me stesso, ciò significa che manco alla verità del mio io e questa realtà deve essere e indicare un 

contenuto stabile e qualificante nel suo fondo, anche se dinamico e polivalente - appunto la sfera della libertà 

– nel suo attuarsi. E se «ciò deve valere per ogni essere umano», ciò significa che tutti gli uomini hanno un 

fondo comune che è la stessa natura. Allora Chiavacci come nega l’esistenza di una metafisica dei contenuti, 

così deve negare la morale dei doveri o precettistica. Ma altra è la morale naturale il cui principio 

fondamentale è «Bonum est faciendum et malum vitandum», altra la morale positiva regolata da leggi umane 

positive. 

2. La morale come tensione: «Volendo presentare lo stesso postulato in termini analoghi, si può dire 

che l’uomo è tale nel suo scegliere e in ciò che sceglie sé - e rinnega sé - anteriormente a qualsivoglia 

contenuto concreto che costituisce la sua scelta. L’uomo e perciò la sua stessa tensione: esperienza di un 

vuoto di essere, ed esperienza di un appello interiore di salvezza». Osserviamo. Qui mi sembra che sia il 

grosso della questione e il suo busillis o equivoco. L’equivoco è nell’espressione: «anteriormente a ogni 

contenuto concreto che costituisce la sua scelta». L’affermazione potrebbe essere accettata anche dalla 

morale tradizionale, la quale distingue accuratamente l’ultimo fine dai fini particolari che sono a questo 

ordinati e dai mezzi per conseguirli. Ma parlare di questo plesso intenzionale che fa capo a un fine ultimo 

che è la felicità in generale e nella sfera esistenziale l’oggetto concreto in cui porre la propria felicità, 

suppone la fondazione di questa aspirazione (il bonum fondato sull’ens) e poi la convenienza o di 

sconvenienza - cioè il criterio di valore - per giudicare ovvero dirimere la situazione della scelta concreta 



esistenziale. La morale come tensione può esprimere il lato soggettivo, ma ci deve pur essere la morale 

come «dovere», ciò che a suo modo ha ammesso anche Chiavacci nel numero 1 e sul quale torna subito nel 

capoverso seguente. 

3. Indeducibilità del postulato: «Tentare di dedurlo da qualche premessa metafisica, o tentare di 

dimostrare che esiste l’esperienza del dovere, è vano e alla fine ridicolo. L’unico tentativo serio - quello 

dell’“Operari sequitur esse” - è in fondo un tentativo eudemonistico (prescindendo per ora dal significato 

valido che l’effato può avere e che vedremo nell’ultima parte), che non fa altro che rinviare il problema a 

un’altra domanda: perché devo seguire la mia natura, il mio esse?». Andiamo con ordine. 

a) Non si tratta affatto di «dedurre» la sfera morale da premesse astratte metafisiche: ciò porterebbe 

all’identificazione della ragione speculativa con la ragione pratica ovvero con la sfera morale. Si deve però 

ammettere che l’azione, come tensione, mira a uno scopo, altrimenti si cade nell’atto gratuito di Sartre. È 

questa destinazione a uno scopo fondamentale che genera la tensione: ma questa destinazione-tensione si 

attua secondo il parallelogramma della graduazione dei fini, dalla aspirazione (ancora indeterminata) alla 

felicità, alla scelta costitutiva del fine esistenziale (ricchezza, piacere, cultura... o altri beni terreni, oppure la 

vita eterna) e alla scelta realizzativa dei mezzi. 

b) Qui non si sfugge allora alla fondazione metafisica. Ma non si tratta di dedurre - come fa la 

morale stoica, spinoziana e razionalistica... in genere - ma di «ridurre», ovvero riferire l’attuarsi della libertà 

al centro o nucleo delle sue possibilità originarie (di vero e di falso, di bene e di male...). 

c) Il principio: «Operari sequitur esse» - che è la testa di turco dell’attacco di Chiavacci alla morale 

dei doveri - significa anzitutto e fondamentalmente che ogni essere, e quindi anche l’uomo, opera in quanto 

esiste e poi che opera in conformità delle possibilità insite nella propria natura: queste possibilità nelle nature 

inferiori sono già determinate, nell’uomo invece queste possibilità hanno un’apertura infinita e ciò spiega la 

natura estremamente dialettica della libertà, anche (e soprattutto) rispetto alla scelta esistenziale dell’ultimo 

fine, come si è detto. Allora il principio «Operari sequitur esse» è eudemonistico per chi resta nel cerchio 

dell’immanenza e sceglie come ultimo fine il finito: se egoistico o altruistico, questo non fa differenza. Ma il 

primo principio morale - almeno fino al «tu devi» formale e vuoto di Kant - è fondato sul bene, al quale 

spetta di fondare il dinamismo dello spirito, cioè: «Bonum faciendum, malum vitandum». Ma qui urge 

un’altra osservazione di fondo. 

4. Per Chiavacci il principio: «Operari sequitur esse» non è fondante perché rinvia a un’altra 

domanda: «Perché devo seguire la mia natura, il mio esse?». Qui Chiavacci svela l’orientamento di fondo di 

tutto il suo indirizzo nella contestazione alla morale metafisica. Egli mostra infatti anzitutto di unificare 

(confondere) piani oggettivi intenzionalmente diversi; poi, di confondere gli stessi piani soggettivi della 

libertà. Infatti per l’uomo seguire la natura è agire secondo ragione, non semplicemente secondo tensioni 

incontrollabili. Ora se ovviamente la libertà sul piano oggettivo presuppone la ragione («Nihil volitum quin 

praecognitum»: non mi sembra che Chiavacci respinga questo principio della fondamentale razionalità 

dell’atto morale) e questo per poter volgersi agli oggetti, classificarli e determinarne la convenienza di 

scelta..., sul piano soggettivo esistenziale è la volontà che muove la ragione in tutta la sfera del conoscere sia 

speculativo filosofico e teologico, sia scientifico e tecnico specializzato, sia artistico e pratico e anche 



(perché no?) morale. Qui san Tommaso ha decisamente abbandonato l’intellettualismo greco e lo stesso 

Aristotele, che aveva lasciato insoluta la questione se l’atto di scelta spettasse all’intelletto o alla volontà. 

L’Aquinate afferma categoricamente: «Intelligo quia volo»;32 ed è vero che la profondità e virtualità 

inesauribile, sul piano reale-esistenziale di questo principio è stata lasciata troppo nell’ombra. Altrettanto 

grave - e l’osservazione precedente ne è la conferma - è la seconda lacuna (o deviazione) dell’attualista 

Chiavacci in quanto egli non distingue più intelletto e volontà, sia perché rifiuta il momento oggettivo, sia 

perché (e di conseguenza) pretende di costruire una morale (quale?) passando a lato della dialettica 

esistenziale della libertà. 

5. Chiavacci stesso sembra aver avvertito l’impasse quando subito aggiunge: «Più complesso è il 

problema di dare contenuti stabili, oggettivi e universali a questa esperienza del dovere». Egli si affretta a 

scartare la risposta metafisica del passato cattolico prossimo (perché non anche del «passato») e quella della 

mentalità cattolica attuale (non so a chi alluda, mi qui si può certamente nominare Paolo VI) che è di 

richiamare la fondazione della morale dell’uomo alle esigenze della «natura» umana. Questo richiamo egli lo 

concepisce sempre - e qui torna a ripetere - attraverso un «deduzionismo rigoroso» che porta alla costruzione 

di un «sistema morale universale ed eteronomo a ogni essere umano». Abbiamo già visto che la situazione 

del problema morale è insieme oggettiva (intelletto) e soggettiva (volontà), e abbiamo ampiamente ammesso 

che sul piano esistenziale il piano soggettivo è dominante. Certamente, se Dio esiste e ha creato l’uomo 

perché lo ami e tenda a lui, c’è una lex aeterna la quale si rispecchia per affinità spirituale nel cielo della 

coscienza umana con la lex naturalis, come ha mirabilmente svolto san Tommaso approfondendo il tema 

biblico-patristico dello spirito umano come imago Dei:33 l’Angelico svolge qui, come nei momenti più ardui 

e decisivi del suo cammino speulativo, il tema biblico della partecipazione, il quale purtroppo è andato quasi 

smarrito nella Scolastica, e Chiavacci ha ragione di prendersela con le (eventuali!) deviazioni degli stessi 

tomisti; a sua volta però anche lui si limita ad accettare da san Tommaso l’affermazione che le questioni 

della morale (naturale, suppongo) non possono essere risolte con il «semplice ricorso alla Rivelazione».34 

San Tommaso, come si è visto, distingue tra ordine naturale e soprannaturale a partire da una fondazione 

metafisica propria della morale stessa, come si è detto. 

6. In questo testo e contesto Chiavacci afferma che «a differenza dell’epoca della grande Scolastica, i 

concetto di natura in genere e di natura umana in particolare sia oggi messo in questione». Tali concetti, e 

con essi tutti i concetti metafisici, cioè l’intera metafisica che deve servite di base di orientamento per 

l’attuazione esistenziale della libertà, sono stati quindi per Chiavacci liquidati per sempre. Da chi? Dalla 

filosofia moderna ovviamente - come lo dice nel prosieguo dell’esposizione - cioè da Spinoza, Hume, Kant, 

Hegel, Marx (che Chiavacci approva espressamente), Heidegger... e in concreto dall’esistenzialismo di 

sinistra, dal marxismo, dal neo positivismo, dalla fenomenologia, dallo strutturalismo, ecc. ecc. È vero che 

queste filosofie hanno diluito l’oggetto nell’atto e identificato la moralità con il farsi stesso dell’azione: ma 

questo suppone la coincidenza del momento oggettivo (primato reale dell’Assoluto) e del momento 

soggettivo (primato dinamico della volontà: io posso rifiutare Dio, organizzare la mia vita senza pensare a 

Dio, all’esistenza di una vita futura e di sanzioni eterne...). Dal punto di vista oggettivo (dovrebbe 

ammetterlo anche Chiavacci come professore di teologia morale) io devo anzitutto pensare e aspirare a Dio, 



perciò scegliere Dio è ordinare la mia vita a Dio... : altrimenti Dio diventa per me un oggetto superfluo, un 

soprammobile di cui posso fare a meno, perché non ha nulla a che fare con il conseguimento della mia 

felicità. Ma si tratta di un dovere reale oggettivo che l’intelligenza trasmette alla volontà: questa però lo può 

accettare o rifiutare, e quindi soggettivamente io sono libero di pensare e di non pensare a Dio, sono 

perfettamente libero di prescindere dalla sua esistenza, e perfino di infischiarmene, di negarlo, di 

combatterlo. 

7. È questo, mi sembra, il punto critico di tutta l’imbastituta di questa pretesa «morale biblico-

esistenziale» che è poi la «morale permissiva» e la morale della situazione, cioè del proprio comodo. La 

morale tradizionale che Chiavacci presenta come «un elenco di precetti astratti, dedotti una volta per 

sempre..., imposti dall’esterno alla coscienza del singolo, che non lascia alla libertà altro spazio che quello di 

aderire o meno a una serie di deduzioni operate da altri (sic!) in un preciso quadro culturale - e per ciò stesso 

contingente - e per di più inevitabilmente operanti nel senso di mantenere quel quadro culturale, con la 

relativa strutturazione economico-politica...», non è che la tesi dello storicismo materialistico (da Democrito, 

Lucrezio, Epicuro... fino a Marx) della morale inventata dai ricchi a difesa dei loro privilegi e per 

oppressione dei poveri. Come fa Chiavacci ad affermare che la morale classica, la morale delle virtù 

teologali e cardinali, dell’impegno per i consigli evangelici e dello slancio delle virtù eroiche «non lascia lo 

spazio alla libertà...»? La morale naturale è il fondamento e la preparazione a questa morale cristiana della 

abnegazione, della rinuncia al mondo e della conformità con Cristo.35 È qui soltanto che s’inserisce e può 

fruttificare il principio biblico della «vocazione», vocazione dell’uomo, natura nobilissima perché creata da 

Dio a sua immagine e somiglianza ma caduta nel peccato - di cui la morale permissiva ama tacere sempre di 

più - e redenta da Cristo con la morte in croce. Non è questa l’essenza del messaggio di salvezza del nuovo 

Testamento? 

Concludiamo per Chiavacci. I richiami biblici, sui quali si esercita l’esposizione del moralista 

Chiavacci, rischiano perciò di essere «senza situazione biblica» e diventare un’offesa del buon senso 

cristiano - al quale per origine e per educazione mi sento profondamente attaccato - quando vengano messi 

in contrasto con la morale tradizionale dell’abnegazione e della lotta contro il peccato e assoggettati, cioè 

dissacrati, alla morale permissiva. Chiavacci respinge, è vero, l’etica della situazione36 e afferma l’etica 

della vocazione. Bene!, ma chi è il soggetto chiamato? Chi il Principio chiamante? Quale lo scopo e 

l’oggetto della chiamata? Non sono questi temi collocati in un tessuto di rapporti reali prima di essere 

còmpiti esistenziali? È in questo contesto che si pone la legge naturale così come la Prima secundae prepara 

e a suo modo è il presupposto della Secunda secundae, le virtù morali naturali delle virtù teologali e dei doni 

soprannaturali. Checché sia della morale manualistica, l’etica di san Tommaso è fondata sull’esercizio della 

libertà e sulla pratica delle virtù. 

A me sembra che tutta la polemica di Chiavacci dovrebbe portarlo su questa linea autenticamente 

classica e perciò a uscire dagli equivoci in cui si è impegolato, primo fra tutti - dal punto di vista teoretico - 

quello che «la natura dell’uomo sia di non aver natura».37 Uno slogan di comodo e di effetto, ma anche di 

pigrizia. 



La conclusione del Chiavacci non è la difesa e proclamazione aperta - come fa Valsecchi - della 

morale permissiva ma di una «legge morale veramente obiettiva non fissa».38 Ma come può essere 

«obiettiva» tale legge se tutto è in divenire?, se almeno il nucleo costitutivo dell’essere e dello spirito non è 

di natura metafisica per poter reggere e sorreggere l’uomo nel rischio dell’esistenza? 

Non stupisce allora che oggi si assista a una radicale «secolarizzazione» anche della morale nel 

senso duplice: per il cristiano l’azione morale deve essere non tanto attuazione del suo personale rapporto a 

Dio ma anzitutto impegno sociale e politico, e poi, tale impegno politico avviene «attraverso ogni forma di 

lotta contro lo sfruttamento e l’alienazione: essa è già opera salvifica, cioè costruzione del Regno».39 Ma non 

è questa teologia politica una ricaduta nella tentazione di mescolare il sacro con il profano, l’eterno con il 

temporale e di eliminare alla fine il rapporto personale dell’uomo con Dio e con Cristo? Lo stesso termine 

«teologia politica» non indica la dissacrazione o alienazione della sacra doctrina e della ricerca del Regno di 

Dio, che non può essere di questo mondo? 

Giustamente si può parlare, nell’attuazione della libertà e nella costituzione del mondo morale, di 

«opzione fondamentale» ovvero di scelta radicale di sé purché tale opzione sia fatta davanti a Dio e in Gesù 

Cristo, ossia che si scelga come spazio della propria libertà la trascendenza e il regno della grazia meritato da 

Cristo, purché si dia battaglia alla superbia che guasta la mente e alla concupiscenza che corrompe il cuore. 

Perché allora la nuova teologia tende a identificare l’amore cristiano con l’amore umano, terreno al livello 

animale, e presenta l’attività sessuale come la «funzione primaria di crescita personale» giungendo ad 

affermare «la radicale serietà nell’uomo di ogni esperienza sessuale»?40 Pornoteologia, che è l’irrisione e la 

diffamazione della morale che ha formato i martiri e i santi. 

Anche per Valsecchi bisogna svincolarsi da una concezione della morale che faccia appello a una 

concezione assoluta, cioè a una fondazione metafisica, della natura umana: perciò non teme di criticare lo 

stesso san Paolo che condanna come contraria alla natura umana l’omosessualità dei pagani e la difesa fatta 

da Paolo VI nella Humanae vitae della «legge naturale» contro la contraccezione. A questo audace primo 

passo fa riscontro, l’affermazione di un concetto dinamico della persona che è la versione nell’àmbito 

morale del principio antropologico e accetta allegramente la formula della morale della situazione del collega 

Chiavacci: «La autocomprensione dell’uomo è elemento essenziale della sua natura, di modo che la natura 

umana varia al variare continuo e inevitabile dell’autocomprensione che l’uomo o il gruppo sociale ha di se 

stesso».41 Così il giudizio sulla moralità dell’esercizio della sessualità non deve riflettere su un «ordine 

naturale» sentito e difeso... come analiticamente operativo e analiticamente immutabile, ma deve partire 

dall’autocomprensione che gli uomini hanno della sessualità in quel momento e luogo, confrontandola, 

quanto è possibile, con quella di altri tempi e luoghi.42 È la morale hippy, la quale è a sua volta la versione 

radicale della morale della situazione condannata da Pio XII come distruttrice dell’impegno cristiano. 

Metodologicamente in siffatta prospettiva la morale (non solo sessuale, ma principalmente questa) dipende 

dalla prospettiva culturale, cioè dai risultati delle varie scienze umane (biologia, psicologia, sociologia, 

etnologia, ecc.), illuminati da una visione spiritualistica componibile con la concezione della fede cristiana 

circa l’uomo come persona intelligente e libera. Si può osservare che il cristianesimo non si riduce a 

concepire l’uomo, intelligente e libero, ma lo suppone, ed è su questa base che innesta la nuova vocazione 



dell’uomo a vivere come figlio di Dio, redento da Gesù Cristo e chiamato alla vita etera, che è il nuovo 

orizzonte cristiano dell’esistenza di cui i moralisti progressisti fanno alto silenzio. 

Segue un secondo passo, non meno audace, che è quello di diffidare la Parola di Dio come fonte di 

una precettistica morale per sé valida. Richiamando a sproposito, perché avulso dal contesto, il concetto che 

il Vaticano II dà dell’atto di fede con il quale «l’uomo si abbandona a Dio tutt’intero liberamente»,43 si passa 

all’identità di contenuto dell’atto di fede e dell’atto di carità stravolgendo il senso ovvio del detto paolino che 

«fides per caritatem operatur» (Gal. 5, 6). Ed ecco ora le equazioni dell’orizzontalismo morale valsecchiano: 

l’amore di Dio si attua come amore del prossimo, l’amore del prossimo si esprime anzitutto e soprattutto nel 

rapporto sessuale: così Valsecchi esalta il Cantico dei Cantici e trova pessimistica la concezione del Genesi 

della donna come tramite di male e critica lo stesso loghion di Cristo secondo il quale la sessualità è 

un’esperienza transitoria che non e più presente nei «figli della risurrezione». Di qui si comprende il 

passaggio alla tesi fondamentale, già accennata, della nuova morale dell’eros che pone «la sessualità come 

funzione primaria (sic!) di crescita personale»,44 come «fattore complesso di socializzazione», ma non (si 

badi bene!) essenzialmente in ordine a un terzo (il figlio) bensì come rapporto dell’io-tu. La sessualità è 

perciò affermata come la «funzione umana generale» per esercitare l’attività dialogica che presiede alla 

socialità: maestri di questo nuovo corso della morale sono indicati espressamente gli atei Freud e Marcuse. 

Il terzo e ultimo passo del panedonismo della nuova morale è l’interpretazione della sessualità come 

«attività intenzionale fondamentale» (formula nostra), ossia come «esistenziale apertura alla trascendenza» 

(formula di Valsecchi): una nuova prova, e davvero elegante, dell’esistenza di Dio! E va dato atto al 

reverendo Valsecchi del coraggio di andare fino in fondo a questa morale dell’immoralità e della sconcezza. 

Infatti la sua conclusione generale di ordine etico (sic!) è «l’affermazione della radicale serietà, nell’uomo, di 

ogni esperienza sessuale»:45 il corsivo è mio, ma è il Valsecchi che nella colonna seguente dichiara di fare 

«una critica serena all’impostazione etica del passato». Si tratta di sostituire alla rigida morale biologica del 

passato la «morale fluida», la «morale della sperimentazione»... La conseguenza di siffatti princìpi è il 

capovolgimento della morale tradizionale circa il De sexto, che era fondata - come affermano Valsecchi e i 

suoi colleghi - sul pessimismo agostiniano: il capovolgimento che dichiara la «comprensione» (liceità...) del 

peccato solitario, dell’omosessualità, del rapporto completo fra i fidanzati che intendono sposarsi, del 

superamento dei princìpi della Humanae vitae sulla contraccezione... 

L’autore riporta nella nota 32 la dichiarazione della Gaudium et spes (49) sulla dignità e sul valore di 

mutua donazione che compete agli atti con i quali i coniugi si uniscono in «casta intimità»: ma di tale castità, 

come è intesa nella tradizione e insegnata dal magistero, la pornoteologia di Valsecchi è la negazione e 

l’offesa. 

 

Valore permanente della morale. 

 

I moralisti protestanti e cattolici che seguono la «nuova via» per il rilancio della «morale della 

situazione» partono da punti di vista molteplici ma che rivelano un fondo comune, quello di rispondere al 



mondo attuale restando fedeli (per quanto è possibile) alle ispirazioni che hanno portato l’uomo 

contemporaneo sul nuovo fronte della verità e della fede. 

Indichiamo qualche punto di riferimento. Perché questi teologi, protestanti e cattolici, hanno fatto 

questa alzata di scudi contro la teologia dogmatica e morale tradizionale? In primo luogo: 

1. La denunzia dell’ellenismo,46 ossia il disancoramento della teologia dalla metafisica, il distacco 

dalla filosofia greca d’ispirazione cosmologica, denunziata come causa dell’immobilità ed estraneità delle 

categorie ontiche e morali rispetto all’esistenza che è sempre un fatto singolo e in continuo movimento. È la 

vecchia accusa avanzata già in modo esplicito dal Labertornnière contro la Scolastica e contro il tomismo in 

particolare durante l’infuriare della crisi modernista (alcuni di questi teologi, anche cattolici, affermavano già 

che il Concilio di Trento fu un errore, che il Sillabo fu un disastro, che la Pascendi fu una catastrofe, ecc.): 

essa è stata respinta, come è noto, dall’enciclica Pascendi, perché il dogma rivelato perde ogni rilievo e ogni 

senso obiettivo qualora si tolga la distinzione tra l’ordine naturale e l’ordine soprannaturale. Senza i concetti 

netti e stabili di natura, essenza, persona, relazione... e simili, perdono ogni senso e rilievo i dogmi 

fondamentali della Trinità e dell’Incarnazione... e la stessa creazione dal nulla. Con ciò è tolto il fondamento 

primo metafisico della legge, che è demandato invece alla soggettività umana e alla libertà radicale. 

2. L’assunzione dell’immanenza moderna o almeno l’accettazione tacita del capovolgimento del 

rapporto essere-pensiero, che ha portato, come si è visto nel primo punto, all’ateismo e al capovolgimento 

del concetto stesso di libertà. Ciò ha portato a lasciare del tutto nell’ombra anche da parte di alcuni nuovi 

moralisti cattolici, se non a cancellarlo completamente - come fanno i teologi protestanti da cui hanno preso 

lo stimolo - il concetto e la realtà stessa del peccato come rottura del rapporto personale dell’uomo con Dio. 

Ma non si può procedere a determinazioni così radicali come sono il senso ultimo delle verità di fede e il 

fondamento proprio della morale passando sopra il problema fondamentale del rapporto essere-pensiero, 

coscienza-realtà..., accettando a occhi chiusi come posizione dell’uomo maggiorenne o adulto se non 

l’ateismo o il laicismo radicale - come fa la teologia dialettica - la negazione della metafisica, che è la 

conseguenza diretta della riduzione della verità all’orizzonte umano e dell’uomo a mero «essere-nel-mondo» 

(In der-Welt-sein). Tale l’origine della perdita del concetto teologico del peccato. 

3. La promulgazione perciò del «secolarismo» (Säkularisierung47 = «secolarismo» e non 

«secolarizzazione», che in italiano ha un altro senso, è un procedimento giuridico per cui un religioso è 

ridotto allo stato laicale; quindi è meglio tradurre «secolarismo», o si può dire anche «secolarità», ossia la 

promulgazione del secolarismo) come risultato della «maturità del mondo» (la Mündigkeit der Welt di 

Bonhoeffer e seguaci) non può non portare all’accettazione, ammessa del resto esplicitamente, della 

«dissacralizzazione» (Desakralisierung) del mondo stesso e alla conseguente «smoralizzazione» 

(Demoralisierung), ossia alla concezione e rivendicazione dell’indipendenza dell’uomo nell’essere e 

nell’agire da ogni principio e regola extraumani.48 Si può essere perciò facilmente d’accordo nel rilevare che 

la moralità non si pone che al livello della libertà e quindi all’interno della struttura della personalità come un 

«tutto» di rapporti. 

Ma non si comprende come l’ontologia di siffatti rapporti o ontologia sociale si esprima come 

«riferimento alle cose» passando a lato del riferimento a Dio e a Cristo, senza di cui qualsiasi norma e ogni 



dono di grazia mancano di senso e di fondamento. Poiché l’uomo, lasciato a se stesso, come ha ben visto 

Nietzsche, è un enigma: perciò l’uomo diventa un creatore di valori per attuare la sua negazione di Dio. 

4. L’accettazione dell’evoluzionismo assoluto a sfondo cosmico-antropo-cristocentrico di Teilhard 

de Chardin (che questi teologi della «morale secolare» con molta simpatia portano in campo), ossia 

l’eliminazione dell’ultima forma di dualismo qual è la distinzione qualitativa di materia e spirito, di vita e 

intelligenza, di spontaneità e libertà. Non sorprende allora la tendenza pronunciata che a ogni occasione 

manifesta quest’ala progressista della teologia cattolica al dialogo con i non credenti e in particolare con i 

marxisti, i quali considerano espressamente l’evoluzionismo di Teilhard un effettivo punto di raccordo e di 

incontro per proporre ai cattolici il proprio materialismo dialettico.49 

A questo modo il professato antropologismo si avvia verso un indifferentismo ontico-etico, se così si 

può dire, in quanto l’uomo celebra in se stesso l’attuarsi del Cristo nel mondo a servizio del mondo, dove 

Cristo diventa simbolo dell’attuarsi dell’uomo e l’uomo simbolo dell’attuarsi progressivo dell’energia 

primordiale del mondo, il cui punto ideale-reale di arrivo è la religione cosmica. 

5. L’accettazione inevitabile – una volta messa sotto sequestro la metafisica e con essa 

l’immutabilità dei dogmi e della morale - dello storicismo assoluto in quanto l’effettiva realtà dell’uomo è il 

suo attuarsi nella storia da cui la libertà trae unicamente i suoi compiti e i suoi valori. Forse questi nuovi 

teologi (almeno quelli che si portano a queste posizioni di ultra-punta) non intendono esaurire il senso della 

verità e realtà cristiana nell’escatologia, come volevano Loisy e il modernismo per affermare il carattere 

fenomenico e provvisorio di ogni dogma e legge, ma è indubbio comunque che rischiano di svalutare - al 

contrario per esempio di Kierkegaard - l’eone «momento», ossia la contemporaneità con Cristo e l’istanza 

della decisione nel presente, a favore esclusivo dell’eternità come futuro, come presente-futuro. 

Tutta la teoria kierkegaardiana della «contemporaneità con Cristo», che è una ripresa dopo e contro 

(!) la sola fides, la sola gratia della Riforma, fa appello all’esigenza della imitazione del Modello;50 ma 

Cristo, per Kierkegaard come per la teologia tomista e per la teologia cristiana in generale che accetta la 

formula nicena della unione delle due Nature, divina e umana, in Cristo, è veramente Dio e veramente 

Uomo. Quindi l’esigenza del Modello, l’imprescindibilità da parte dell’uomo della espiazione del peccato, è 

assoluta non solo perché l’uomo è sempre un peccatore e nasce sempre peccatore - anche se nasce, osserva 

Kierkegaard come san Tommaso, da genitori cristiani - ma anche perché l’Uomo-Dio è morto in Croce per 

salvare l’uomo dal peccato e non è solo Redentore ma anche Modello. La cristologia a cui si richiama la 

nuova morale, che tutto raccoglie o vuole raccogliere nella vaga categoria dell’amore come sostituto 

universale della legge, in fondo non è o almeno non rischia di essere che mera «antropologia» secondo 

l’umanesimo di Feuerbach. 

Giunti a questo punto bisogna però tentare un bilancio, sia pure provvisorio, della situazione: 

1. Bisogna anzitutto riconoscere l’urgenza di accostare la Chiesa al mondo, l’eternità al tempo, il 

cristiano alle esigenze della cultura e del pensiero moderno; il che è un compito degno, lodevole, urgente 

anzi. Sulla necessità di questa opera auspicata e proposta dal concilio Vaticano II non vi può essere dubbio. 

Ma il Concilio non ha fatto, non aveva forse in programma di fare, l’analisi dell’essenza del pensiero 

moderno iniziata dal concilio Vaticano I, e certamente non ha indicato il modo di farlo: ora il modo indicato 



sia dalla linea Bonhoeffer-Robinson, sia dalla linea Rahner-Küng-Schoonenberg... non può certamente 

soddisfare un cattolico che non abbia ancora perduto completamente il senso del valore assoluto della verità 

del dogma e del valore permanente della morale. Perciò c’è qui un problema di fondo sul quale non è più 

opportuno tacere e per il quale i fautori della nuova teologia non hanno avuto tutti i torti di battersi. 

Si tratta anzitutto - ecco l’osservazione di fondo - che la teologia cattolica, come prima la filosofia 

cristiana, è divisa in scuole e tendenze opposte e rimaste nei secoli sempre in lotta fra loro sul senso non 

qualunque ma primario da dare sia ai dogmi come ai princìpi stessi della morale su certi termini. È ovvio che 

con tutto questo fumo di polemiche che spesso uniscono l’avversione tradizionale delle scuole con il 

prestigio delle famiglie religiose che le difendono, si può rimanere disorientati, quando non anche 

scandalizzati. Ci si chiede cioè se non sia possibile una presentazione del senso fondamentale dei dogmi 

portata all’estrema sobrietà semantica, senza doversi impelagare nelle interminabili e inconcludenti dispute 

di scuola. 

2. Inoltre, e questo vale soprattutto per la fondazione della libertà, si deve riconoscere che il pensiero 

moderno - malgrado il falso passo del suo orientamento profondo - ha approfondito, come mai prima, il 

concetto di soggettività come costitutivo della libertà e perciò il fondamento della personalità come sintesi 

libera spirituale. Possiamo riconoscere che questo può essere di grande vantaggio, anche per la fondazione 

cristiana della libertà: secondo una certa tradizione, la tensione di libertà e autorità era tre quarti autorità e un 

quarto libertà; invece deve essere quattro quarti libertà e quattro quarti autorità. Ma questo non è facile. È in 

virtù di questa dignità infinita della persona umana che la Chiesa post-conciliare sta rivedendo a fondo il 

rapporto persona-autorità e quindi il complesso delle sue leggi e istituzioni. 

Quindi se parlare della storicità ovvero mutabilità assoluta della morale suona troppo forte ed è 

inammissibile sul piano della filosofia che professa con san Tommaso la legge naturale, universale e 

immutabile perché fondata e partecipata dalla lex aeterna, non ripugna ma è inevitabile e necessario 

ammettere la mutazione delle leggi positive e particolari. E fin qui nulla di nuovo. Probabilmente, e di 

conseguenza, si può ammettere che la stessa dimensione esistenziale del peccato e della colpa, una volta che 

sono mutate le condizioni esterne e interne - ossia la «situazione» - possa cambiare e ciò che un tempo e fino 

a ora era considerato peccato (mortale o veniale) non lo sia più (per certi casi particolari). Si citano come 

esempi: i precetti riguardanti il digiuno ecclesiastico, l’obbligo della messa festiva, la proibizione della 

cremazione, certi comportamenti nell’àmbito dei rapporti coniugali, il problema della regolazione delle 

nascite…51 Ma riguardo a questi due ultimi punti, e in particolare per l’ultimo, ogni cristiano coerente deve 

attendere la decisione dell’autorità suprema che è stata promessa ma che non è ancora venuta.52 

Ed è ovvio in generale - concludiamo questa osservazione - che qui si parla sempre di «colpa 

oggettiva», che alla fine non può non fare appello che ai princìpi immutabili obiettivi: poiché il giudizio 

concreto che guida ogni singolo nelle sue decisioni è sempre di natura esistenziale ossia soggettivo in 

funzione della sinderesi e della sua particolare situazione. Ma questa è fenomenologia della morale e non più 

teologia. 

 

Conclusione: il «mistero» della morale cristiana. 



 

Se la cosiddetta «nuova morale» intende abolire la legge, come norma permanente dell’agire, per 

lasciare campo libero alla soggettività dell’esistenza, essa finisce con l’abolire la morale che è nella sua 

essenza tensione di legge e libertà: la legge infatti è il polo del rapporto della soggettività all’Assoluto, 

dell’uomo a Dio, e senza questo rapporto non c’è morale, non c’è alcuna distinzione effettiva di bene e di 

male, ma dialettica soltanto, come di fatto è la condizione della morale nel pensiero moderno. Una siffatta 

morale che fosse immersa completamente nella storicità e attingesse il suo slancio dalla soggettività avrebbe 

la sua norma unicamente dalla situazione. 

Nella esplosione della «nuova morale» ossia della «morale secolare» è (o sembra finora) del tutto 

assente il rapporto di tempo-eternità e quello corrispondente di azione temporale - premio o pena eterna; non 

si parla più di giudizio, paradiso o inferno, sono termini ormai caduti in disuso: si è unicamente, o almeno 

soprattutto, presi dal mettersi al passo con la vita, con l’esistenza e soprattutto con la nuova figura dell’uomo 

proposta dal marxismo per competere e contrapporre ai messianismi terrestri la superiore o almeno pari 

realtà sociologica del cristianesimo, che è invece anzitutto e soprattutto messaggio di salvezza dal peccato e 

dalla morte eterna che ha nell’inferno e nel paradiso la sua effettiva escatologia. Non a caso Kierkegaard 

rispondeva alla interpretazione storicistica che Lessing aveva dato del cristianesimo, che come l’incarnazione 

dell’Uomo-Dio era un fatto storico con rilevanza eterna, così sia la salvezza sia la perdizione eterna 

dell’uomo si devono decidere nel tempo: come senza l’Assoluto la morale non ha senso, perché le sue 

sanzioni sono altrettanto ridicole quanto le frustate che si dà Sancio Panza, così senza l’eternità delle pene 

dell’inferno e senza l’inferno l’esistenza diventa una scampagnata. Kierkegaard osservava alla teologia 

liberale del suo tempo: «Una volta eliminato l’orrore dell’eternità (o eterna felicità o eterna dannazione), il 

voler imitare Gesù diventa in fondo una fantasticheria. Perché soltanto la serietà dell’eternità può obbligare, 

ma anche muovere, un uomo a compiere e a giustificare il suo passo».53 La crisi esistenziale della nuova 

morale, almeno nel suo indirizzo protestante (e Dio non voglia anche in quello cattolico), è nell’evidente 

tendenza ad «alleggerire i pesi», come direbbe Kierkegaard, a sfumare non solo il concetto ma la realtà stessa 

del peccato.54 

L’ultima osservazione, la quale poteva essere anche la prima, riguarda il concetto di «mondo»: 

aggiornarsi, aggiornamento, contatto con il mondo, colloquio con il mondo, dialogo con il mondo... Che cosa 

è siffatto «mondo»? Tale domanda è indispensabile per poter orientarsi sulla missione della Chiesa nel 

mondo contemporaneo proposta dal Concilio per il rinnovamento delle sue istituzioni e la salvezza delle 

anime. 

C’è mondo e mondo, e ci sono vari concetti di mondo. Il concetto moderno di mondo è l’espandersi 

infinito della soggettività umana, diverso dal ko,smoj greco oggetto di spettacolo e di contemplazione 

come fu,sij dell’essere sempre antica e sempre nuova, e diverso dal concetto cristiano che indica da una 

parte il complesso della rerum universitas creata da Dio e dall’altra parte l’umanità corrotta e perduta dietro 

la nugacitas dei beni umbratili e dei sette vizi capitali. È il mondo, come ha ben visto Heidegger, che è la 

forma fondamentale dell’uomo allontanata da Dio,55 e ha visto giusto affermando che il concetto cristiano di 

mondo è inconciliabile con quello della filosofia moderna: è l’uomo allontanato da Dio, la cui sapienza tutta 



terrena (sofi,a tou/ ko,smou) contrasta il compimento del piano divino nel mondo secondo san 

Paolo. È quel mondo che secondo san Giovanni non ha conosciuto il Verbo fatto carne (Gv. 1, 10) e per il 

quale Cristo non ha pregato nell’ultima cena (Gv. 17, 9), il mondo dei dilectores mundi, secondo 

sant’Agostino: «Sed qui eum non cognoverunt? Qui amando mundum dicti sunt mundus. Amando enim 

habitamus corde: amando autem, hoc appellari meruerunt quod ille, ubi habitabant... Sic et mundum, qui 

inhabitant amando mundum. Qui sunt? Qui diligunt mundum, ipsi enim corde habitant in mundo. Nam qui 

non diligunt mundum, carne versantur in mundo, sed corde inhabitant coelo».56 Ma i patroni e i dottori della 

«nuova morale» trovano che Agostino è soverchiato dalla polemica antipelagiana e compresso dalla sua 

esperienza personale del peccato... La posizione di sant’Agostino è però solidale con quella del dolore e della 

morte ed è l’unica, come quella di san Tommaso che l’ha seguito, capace di chiarire l’enigma e il compito 

della libertà perché il sale non diventi scipito e perché non resti senza risposta l’interrogativo più tremendo 

della storia: «Forse che quando tornerà il figlio dell’Uomo, troverà ancora fede sulla tetra?» (Lc. 18, 8). 

DISCUSSIONE57 

 

PRESIDENTE. - Mi è stato chiesto di domandare a padre Fabro, in apertura di discussione: «In che 

cosa consista la libertà in generale e in che cosa debba consistere la libertà per il cattolico: quale differenza 

quindi intercorra tra la libertà del cattolico e la libertà del non cattolico». 

FABRO. - Dunque: libertà in generale e libertà del cattolico, libertà del credente rispetto a quella del 

non credente. 

La libertà in generale è la proprietà che ha ogni essere spirituale di scegliere, di fare la scelta della 

sua vita, che è la scelta del suo fine; ammessa la spiritualità dell’anima, ammesso che l’uomo non è 

semplicemente un organismo ma un centro di iniziativa dell’essere, ossia che egli è spirito, la libertà è questa 

capacità di scegliere. Oggi dicono: di scegliere se stesso, di scegliere il proprio essere. Quindi libertà è questa 

capacità dello spirito di procedere in se stesso. Così l’unico principio nuovo, dopo la creazione, è la libertà. 

La differenza tra questa libertà che compete a ogni uomo in quanto uomo, in quanto ragionevole, 

ossia in quanto è soggetto spirituale, e quella che è la libertà del cattolico, è la stessa differenza tra natura e 

grazia, tra ragione e fede. L’uomo in quanto uomo si muove nel mondo, organizza la sua vita nel mondo, 

rispetto al mondo; l’uomo in quanto uomo, anche nella filosofia greca, perseguiva il fine della felicità, e 

allora, come Socrate, come i grandi stoici, pensava all’Essere supremo: questo ordinare la propria esistenza 

all’Essere supremo è ancora sfera di natura. Quando invece si accoglie la Rivelazione biblica del vecchio e 

del nuovo Testamento, la quale presenta la situazione umana dal punto di vista storico che è l’uomo caduto e 

l’uomo chiamato alla redenzione; quando si accetta la fede, si accettano i dogmi della Trinità, del Verbo che 

si è incarnato per salvare l’uomo: questa è la libertà del cristiano, la quale è un altro modo, un modo nuovo, 

di atteggiarsi della libertà. Nelle decisioni prese nella libertà naturale l’uomo basta a se stesso, l’uomo può 

scegliere o rifiutare l’Assoluto, con la sola nozione naturale di Dio; invece, per entrare nella vita della fede, 

per prendere la decisione della fede, per accogliere l’ordine soprannaturale e sottomettersi a quest’ordine, 

occorre la grazia. La fede è un dono soprannaturale di grazia. Quindi distinzione dei due livelli, distinzione 

dei due oggetti, distinzione delle due prospettive, distinzione delle capacità rispettive di queste prospettive. 



ENRICO BIAMONTI. - Avendo domandato al Presidente: «Posso parlare pur non essendo preparato?», 

egli mi ha risposto: «A suo rischio e pericolo». (PRESIDENTE: In tono scherzoso!) Così ho inteso la risposta e 

con questo animo mi accingo a dire poche parole. 

Ho ammirato - come lo scolaro che ama la materia ammira il maestro- la eccezionale lezione di 

padre Fabro. Ho ammirato la profondità e specialmente - penso in questo di esprimere il pensiero di tutti- la 

passione con cui egli ha esposto il suo pensiero e ha fatto sentire anche quello che non ha detto. 

Traggo spunto dalla relazione di padre Fabro per esternare un sentimento, che per me è sempre più 

preoccupante sotto un duplice punto di vista. 

Da un lato, come ho già detto ieri, è veramente - per non usare altri aggettivi – il decadimento grave 

della morale pubblica, intesa come morale comune a un popolo in un determinato momento storico. 

Ma quel che è da segnalare con maggiore preoccupazione - in relazione a quanto abbiamo ascoltato 

oggi, sentiamo, leggiamo e vediamo anche nel campo cattolico e nell’ambiente che dovrebbe essere più 

provveduto in questa materia - è la confusione delle idee sui princìpi che hanno presieduto e devono sempre 

presiedere alla morale; confusione di idee sul piano concreto come su quello ideologico. 

È possibile che non ci si debba attendere una parola chiara, precisa, sicura sui princìpi cristiani di 

ieri, di oggi, di sempre? 

Il grave timore di molti, me compreso, è che la confusione delle idee - resa anche maggiore da 

dialoghi o dissertazioni indubbiamente tendenziose - porti a un sempre progressivo abbassamento, sul piano 

teologico e pratico, dei valori etici che sono alla base della nostra fede. 

Auspico vivamente che da questo convegno venga una parola di viva sollecitazione a un ritorno a 

quella chiarezza sui valori morali che da secoli sono il nostro vero patrimonio. 

 

ALBERTO ZAVAGLI. - Io volevo soffermarmi un momento sull’argomento tanto dibattuto oggi, che la 

morale cattolica sia soggetta a una evoluzione, per cui ciò che un tempo era ritenuto un dato assoluto di 

morale adesso non è più considerato tale, e via discorrendo. Ma non mi pare che in sostanza ci sia questa 

evoluzione di fondo che tanti, specialmente oggi, vanno rilevando. Ritengo che invece una certa evoluzione 

ci possa essere talora in date situazioni, in base alle conseguenze che con il cambiare della società portano 

certe azioni in confronto a quelle che portavano prima. Per esempio – entro nel campo, diciamo così, 

economico-sociale - uno dei punti su cui si basava l’insegnamento della Chiesa nel primo Medio Evo era la 

proibizione di prestare denaro a interesse. Ora questa è stata annullata, ma è rimasta sempre, non solo nella 

Chiesa ma anche nelle leggi che ci governano, la proibizione dell’usura, cioè di dare denaro a interesse 

esagerato. Effettivamente, questa proibizione di dare denaro a interesse a me pare che fosse perfettamente 

giustificata nelle condizioni del Primo Medio Evo a economia, diciamo così, curtense, perché sarebbe 

probabilmente avvenuto questo: che, assai più rapidamente di quello che stava avvenendo, si sarebbero 

raccolti in pochissime mani tutta l’economia, tutti i possedimenti terrieri, i possedimenti immobiliari, data la 

corrente impossibilità di ricavare risorse per pagare gli interessi; ossia l’onere degli interessi avrebbe potuto 

portare a risultati moralmente e socialmente iniqui. 



Quando invece, con la fine del secolo undicesimo e soprattutto con il dodicesimo, in tutta l’Europa 

occidentale civile si svilupparono i commerci, le industrie, le organizzazioni bancarie, ecc., le organizzazioni 

marittime, ecc., perse moltissimi dei suoi inconvenienti il fatto di dare denaro a interesse. Comunque il 

divieto rimase a lungo. Io ricorderò qui che la Repubblica fiorentina, anche in epoca abbastanza tarda, cioè 

nel’400, emetteva prestiti, come ne emettono tutti i governi specialmente oggi, e non potendo promettere un 

interesse a chi prestava il denaro, la questione era girata in questo modo: a chi prestava 100, veniva segnato 

che aveva prestato 110. Adesso magari si fa l’uno e l’altro: si emettono per esempio titoli di Stato a un valore 

inferiore al nominale, più si dà l’interesse, il che, per chi presta il denaro, va ancora meglio (finché non 

venga magari la svalutazione...). 

 

PRESIDENTE. - Mi sembra che lei stia prospettando il problema di una possibile differenza di 

valutazione che può avvenire nel giudizio morale secondo le circostanze. Allora, se crede, sarà meglio 

formulare la domanda a padre Fabro senza darci una esemplificazione. Il problema sarebbe: nel passare della 

storia può talora avvenire una modificazione. Questo mi sembra il problema... 

 

ZAVAGLI. - Ciò che è giustificato dalla situazione in un certo momento può portare altre 

conseguenze in un momento diverso. Per la questione del controllo delle nascite, per esempio, c’è stato un 

mutamento nel sistema della nutrizione della primissima infanzia, che porta poi conseguenze nella prolificità, 

nel senso che fino alla fine del secolo scorso l’allattamento era sempre diretto, da parte della madre (ed 

eccezionalmente di altra donna), il che portava una conseguenza nella procreazione, perché durante 

l’allattamento normalmente non c’era possibilità... 

 

PRESIDENTE. - Sì, padre Fabro ha capito al volo il problema e le risponderà su questo: che le 

circostanze ambientali possono mutare determinate valutazioni. 

 

FABRO. - Il problema, come avete sentito, è molto chiaro nella formulazione che è stata fatta. Per il 

primo punto: che gli atteggiamenti della condotta umana nei rapporti sociali, nel campo economico, 

sociologico, ecc., possono variare, è stato detto esplicitamente. Cioè, variando le condizioni, variando la 

situazione, anche la valutazione morale di questa stessa situazione è diversa. Come dicevamo, può essere 

benissimo... (ZAVAGLI. - Cioè, variando le conseguenze...) La situazione non è solo fondante ma anche 

fondata e quindi le conseguenze appartengono alla situazione. Questo riguarda la situazione, ma non i 

princìpi primi del bene e del male di cui è espressione la lex naturalis: variano appunto le applicazioni 

contingenti, che vanno fatte sempre in un modo contingente, e quindi nei vari periodi storici abbiamo 

atteggiamenti diversi rispetto a certi fenomeni socio-economici, etico-economici, ecc., ma sempre «secondo 

coscienza», che è la regola prossima della moralità. 

Quanto al secondo punto, devo dichiarare la mia completa incompetenza, perché non sono sposato. 

Sulla limitazione delle nascite il giudizio spetta al Santo Padre, il quale ha ormai detto la parola decisiva, 

come ho accennato nella relazione. 



 

IGNOTO.58 - Io mi presento qui come l’uomo della strada, un po’ anche confuso dalla grande 

esposizione scientifica che è stata fatta. Per prima cosa vorrei fare una precisazione a quello che è stato detto 

poco fa, riguardo alla proibizione dei prestiti: ai cristiani era proibito, ma gli ebrei li potevano fare... 

 

PRESIDENTE. - Abbiamo detto di lasciare il fatto... 

 

IGNOTO. - Da quello che io ho potuto afferrare mi sembra che il concetto di morale è un concetto 

essenzialmente relativo; non vorrei dire un paradosso, ma io ho compreso che la morale è stata definita come 

adeguamento dell’azione umana alle norme di un certo ordine, di un certo ordinamento. La morale nella 

accezione più ampia è di adeguarci all’ordine della natura; poi abbiamo per esempio una morale religiosa, 

ossia adeguarci alle norme delle varie religioni, norme che variano con la religione; abbiamo quella che si 

chiama morale corrente, e la morale corrente è l’adeguarci alle norme che variano nel tempo e nello spazio 

per dati insediamenti umani, per date collettività. 

Quindi mi sembra necessario dare una definizione più soddisfacente, ossia una giustificazione della 

morale. Perché si dà una definizione, ma poi bisogna giustificare perché si devono seguire delle norme 

morali; dare una spiegazione. Se no ritorneremmo al concetto basilare dei romani: «Suum cuique tribuere, 

neminem laedere», ecc. A me sembra che, rispetto a questa morale naturale, diciamo, il cristianesimo ha 

portato una rivoluzione completa: primo, perché ha inserito il concetto dell’amore come fine essenziale; poi, 

perché con i fatti concreti del miracolo ha sovvertito le leggi naturali... Per quanto riguarda la morale non 

avrei altro da dire. Ma siccome ho letto «Discussione generale», vorrei dire due parole sulla questione di ieri 

delle prospettive operative, se mi è permesso. 

 

PRESIDENTE. - Se è una semplice... 

 

IGNOTO. - Una semplice osservazione alla proposta del prof. Conso, che ha fatto ieri, della 

istituzione di quella specie di magistratura collegiale preventiva che ha propugnato per stabilire - ecco, 

questo è quello che non riesco a capire – se esiste il reato: il reato deve essere consumato, quindi in qualcosa 

che non è ancora reso pubblico non capisco come ci possa essere reato: in una data pubblicazione, in una 

data pellicola cinematografica. Ora a me sembra: primo, che questo sarebbe uno snaturare i compiti della 

magistratura, perché il potere giudiziario ha il compito di stabilire se sono state violate le norme, e applicare 

di conseguenza le sanzioni. Non può perciò andare a vedere preventivamente se si creerà una situazione in 

cui verranno violate le norme. Secondo: se si dovesse estendere questo concetto, si dovrebbe estendere a tutti 

i casi: un industriale deve fare una operazione finanziaria, e va a domandare: «Se faccio questa azione 

finanziaria, commetterò un reato?». Mi pare un assurdo. In terzo luogo c’è un aspetto che mi sembra il più 

grave: una serie di film, una serie di pubblicazioni, per esempio, hanno avuto questa specie di sanzione 

preventiva di liceità, poi viene una norma che considera reato quello che prima non era, e quei film, quelle 



pubblicazioni che hanno quella dichiarazione di liceità diventano illeciti, quindi dovrebbe farsi il processo a 

tutti quei produttori. 

 

FABRO. - Mi sembra che il problema è stato posto anche in termini molto chiari. È giusto il principio 

che ogni morale deve avere la sua prospettiva: altra è la morale corrente, altra la morale religiosa in generale, 

altra la morale cristiana. E giustamente, perché ogni morale dipende dai princìpi dai quali sorge, dipende 

dalla figura dell’uomo che sta a fondamento e dai rapporti che l’uomo istituisce con la natura, con la società, 

con Dio. Noi dicevamo che la morale naturale, così come è stata espressa appunto anche nell’antichità e poi 

codificata dal diritto romano, comporta un certo rapporto con l’Assoluto, cioè la legge deve avere un proprio 

fondamento. Questa è la morale, diremo, della religione naturale, la morale naturale che ha Dio come 

fondamento, e l’uomo compie i suoi doveri verso il prossimo, verso la società, in funzione di questo rapporto 

con l’Assoluto come soggetto. Ma qui non c’è ancora una relazione con il soprannaturale. Quella che il mio 

illustre interlocutore ha detto «morale corrente» è forse la morale «della situazione», la morale in senso 

moderno: se l’uomo ha dato a se stesso la base delle proprie azioni, se la libertà coincide con l’attuarsi del 

proprio atto, allora abbiamo la morale corrente. Ma un greco non l’avrebbe accettata: per Antigone oltre le 

leggi scritte ci sono anche alcune leggi non scritte le quali sono presenti nel cuore dell’uomo; quindi c’è 

qualche cosa di assoluto, antecedentemente alla situazione, mediante il quale bisogna interpretare la 

situazione. 

La morale cristiana: si è detto «sovversione», termine pesante. Sovversione si può dire nel senso che 

la trascendenza non è solo superiorità di grado ma novità di qualità; la novità che nel cristianesimo l’uomo 

diventa vero figlio di Dio, che partecipa appunto mediante la grazia alla stessa vita divina. Quindi il cristiano 

ha e segue una morale che non è un semplice amore umano. Come Dio è entrato nel tempo, così l’uomo dal 

tempo può arrivare all’eternità mediante una trasformazione che lo rende figlio di Dio in Cristo. 

 

PRESIDENTE. - Due parole relative alla proposta di Conso. Io comprendo che persone che vivono 

l’esperienza del diritto rimangono perplesse dinanzi a una proposta che porta a ripensare certi schemi. Ma 

siamo tutti persuasi che viviamo in un mondo così profondamente accelerato nei suoi cambiamenti che 

proprio il voler rimanere fissi in certi schemi è contro il divenire della storia e l’adeguarsi degli schemi alla 

storia. Per cui il trovarsi dinanzi a una situazione come l’attuale, in cui la legislazione vigente in ordine alla 

«moralità» dei film non risponde in alcun modo allo scopo che noi tutti desideriamo, fa sì che dobbiamo 

«inventare» qualche soluzione che permetta di realizzare lo scopo che vogliamo, che cioè sia possibile un 

controllo per i film in modo che non vada in giro tutto quello che va in giro. Allora, in questo orientamento, 

Conso prospettava una eventualità sulla quale ha detto che bisognerebbe lavorare per vederne la possibile 

costruzione giuridica, una eventualità che permettesse alla magistratura con largo apporto diretto del popolo, 

di «esponenti del popolo», di esaminate preventivamente i film in modo definitivo, senza dar luogo a quella 

situazione attuale paradossale, che è il giudizio amministrativo preventivo, che non è risolutivo per la 

magistratura e che lascia aperta la possibilità di configurare come reato quello che tiri giudizio 

amministrativo ha preventivamente considerato legittimo. 



Allora, in questo sforzo di inventiva, tutto è aperto. Naturalmente non si deve parlare di reato quando 

si tratta di sottoporre una eventualità che si vuole realizzare; evidentemente, bocciare questa eventualità non 

sarebbe riconoscere che c’è un reato, ma sarebbe evitare che si compia il reato. Dice: Ma allora tutto, 

operazioni finanziarie, ecc., dovrebbero poter essere sottoposte... Ma si tratta di vedere l’incidenza che una 

determinata attività produce sulla collettività. Un’operazione finanziaria sbagliata, che rasenti o superi i 

limiti del reato, non incide sulla società come un film pornografico: quindi si lascerà che si svolga questa 

realtà, e poi la si considererà sotto il profilo dell’eventuale reato. 

Quanto alla possibilità che l’eventuale legislazione successiva configuri come reato quello che prima 

reato non era, occorre tener presente il principio generale per cui il diritto penale non può essere retroattivo: 

ogni norma penale non può applicarsi che a eventualità successive alla sua entrata in vigore. Se quindi 

accadesse quanto prospettato in ipotesi, il film evidentemente non potrebbe più circolare, ma sarebbe escluso 

il dolo – e quindi la punibilità - in chi aveva ottenuto quella tale autorizzazione preventiva. 

Concludendo: dobbiamo difenderci da considerare l’ordinamento giuridico come qualcosa che sia 

definitivamente attuato negli schemi attuali. L’ordinamento giuridico, proprio come impegno di 

adeguamento continuo, deve cercare di seguire le realtà e di dar luogo a qualcosa che sia meglio; pur essendo 

noi sempre consapevoli della inevitabile approssimazione insita nella stessa esistenza storica di un qualsiasi 

ordinamento giuridico. 

 

FRANCO BOLGIANI. - Per prima cosa desidero ringraziare calorosamente padre Fabro per questa sua 

relazione. Fra le cose che egli ha detto ve ne sono di molto impopolari, oggi: credo che tuttavia occorre avere 

il franco coraggio di dirle. Lo ringrazio anche per aver messo il dito su una singolare piaga, quella costituita 

da una sorta di irrefrenabile stupidità postconciliare. Penso che sarà capitato più o meno a parecchi dei 

presenti di sentirsi dire: Questa affermazione, questa mentalità è «pre-conciliare»! Difficile in verità dire che 

cosa sia «pre-» o «post-conciliare», soprattutto là dove per «post-conciliare» si cerca di contrabbandare il 

gratuito o l’arbitrario. Ma tant’è: c’è chi pretende di saperlo a colpo sicuro e si dispone a inondarvi di una 

colluvie di spiegazioni e giustificazioni, che sarebbero divertenti se non avessero il torto di scadere 

immediatamente nel luogo comune più facile e, tutto sommato, già abbastanza logoro. Occorrerà, penso, aver 

pazienza e continuare a ribadire le verità anche sgradite, quale che sia la massa delle  accuse che si 

rovesceranno sulle nostre teste: magra consolazione, se si vuole, pensare che, in una civiltà che si dice dei 

consumi, anche gli slogan hanno breve vita e fra non molto si comincerà a risentire potente il bisogno di 

riflettere e pensare in modo serio. Che è poi, questo sì, il vero modo per rendere omaggio al concilio 

Vaticano II e renderne possibili e realizzabili le intuizioni più profonde e autentiche. 

Veniamo a un punto più preciso. Padre Fabro ci ha richiamato l’idea cara a Kierkegaard della 

«contemporaneità a Cristo» e ricordato l’eminente valore religioso di una idea di questo genere. È questo un 

tema che oggi - ho potuto io stesso farne la prova trattando di questo argomento in corsi universitari - ha una 

presa fortissima sui giovani: vi vedo infatti una possibilità di quell’avvicinamento immediato e diretto a 

Cristo a cui molta gioventù è straordinariamente sensibile al giorno d’oggi. Anche il problema della morale 

diventa alla luce di questo principio notevolmente più facile e immediato per i giovani. Ora, se noi 



riflettiamo su questo problema, si pone tuttavia una questione, le cui implicanze non sono di poco rilievo. Il 

Cristo che ci è testimoniato tanto dalla Scrittura quanto dalla Chiesa non è il Cristo degli eretici - di certi 

eretici - che appare «senza preparazione» (sine patre, sine matre), improvvisa apparizione divina apparsa 

sulla terra, come il Cristo di Marcione, apparso sulla terra uomo perfetto di trenta anni per annunciare il Dio 

dell’amore contro il Dio della giustizia, della legge e dell’antico Testamento. Il Gesù delle Scritture è il 

Messia di Israele, annunciato dai profeti, prefigurato da vari tratti dell’antica alleanza, atteso dal suo popolo, 

anche se dal suo popolo poi non riconosciuto e non accetto. La domanda di Gesù ai discepoli è infatti: «Chi 

dicono che io sia?»; e alle risposte varie della gente la seconda domanda più precisa: «E voi chi dite che io 

sia?»; ed è Pietro a riconoscere in lui il Messia, il Cristo, il «Figlio del Dio vivente». Cristo dunque è stato 

«preparato», e da queste «preparazioni» noi non possiamo prescindere: è, insieme, il problema della storicità 

e quello connesso della «storia della salvezza». Sappiamo che il «rifiuto di Israele» ha posto un problema 

fondamentale: e qui mi permetterei di ricordare una intuizione storico-teologica di Erik Peterson, che mi 

sembra profondamente vera e feconda. Avendo Israele rifiutato il suo Messia, è stato perfettamente legittimo, 

senza rinnegare affatto l’eredità di Israele, volgersi alle genti e inserire il messaggio di salvezza entro 

categorie mentali proprie della gentilità. Per questo anche tutto il contatto profondo con le categorie del 

pensiero greco, entro il quale ha preso a esprimersi sempre più profondamente e sempre più insistentemente 

il messaggio di salvezza, appare teologicamente legittimo e autentico. Di qui anche il problema 

dell’assunzione da parte del cristianesimo della metafisica classica e la fedeltà della tradizione cristiana alla 

linea platonico-aristotelica. Resta tuttavia il fatto che, innanzi tutto, il rapporto dell’annuncio evangelico con 

la metafisica non è stato originario. Abbiamo certamente il famoso testo paolino di Rom. 1, 19-20 in cui è 

detto che i pagani sono senza scusa giacché ciò che è conoscibile di Dio era loro manifesto, giacché le realtà 

invisibili sono, sin dalla creazione del mondo, intelligibili concettualmente a partire dalle cose create: questa 

doxa di filosofia ellenistica corrente è stata, come si sa, incorporata nella famosa dichiarazione del Vaticano I 

sulla conoscibilità naturale di Dio (e, tra parentesi, aggiungo che per me non risulta sempre chiaro se la 

dichiarazione in questione, per cui è detto «anatema» a chi non accetti questo principio della conoscibilità 

naturale di Dio, si fondi essenzialmente su una evidenza naturale o, non piuttosto, proprio sul testo paolino, 

quindi sulla Scrittura e sulla Rivelazione). Resta comunque che nel primo pensiero cristiano, che oggi si 

tende a riconoscere come di struttura piuttosto «giudaica», questo contatto con la metafisica non si può dire 

sostanziale. Del resto è ben noto che i primi secoli cristiani l’Aristotele metafisico non lo hanno conosciuto e 

che una compiuta metafisica cristiana, intesa quale «preparazione» concettuale alla teologia cristiana, non si 

è avuta se non assai più tardi. Il problema, quindi, è per molti aspetti ancora aperto: ecco in che senso. Se la 

missione essenziale del cristianesimo di fronte a molte culture e civiltà che sono sorte e si sono sviluppate al 

di fuori dell’influsso della metafisica classica resta quella dell’«evangelizzazione», quale sarà il nostro 

compito specifico, dopo tutto quanto siamo andati vedendo a proposito del rapporto, peraltro fondamentale, 

fra Rivelazione cristiana e metafisica? Il nostro compito sarà quello di predicare il Cristo e questo crocifisso, 

come diceva Paolo, o dovremo antecedentemente preoccuparci di stabilire una sorta di «preparazione 

evangelica» che apra le menti alle istanze metafisiche? Si badi che quanto detto per la metafisica vale anche, 

naturalmente, per la morale, per quella che si suol dire «morale naturale» (problema in verità dei più oscuri e 



difficili e che, cosa singolare, non ha mai ricevuto nei documenti del magistero della Chiesa cattolica una 

chiara definizione, mentre ci si appella a essa, così come ai concetti di «legge naturale», «natura», ecc., come 

a evidenze). Il problema, come si vede, non è piccolo, per cui si spiega in parte anche l’atteggiamento di una 

certa teologia storico-positiva di oggi, pur nei suoi eccessi, che tende a disancorarsi dagli schemi della 

teologia speculativo-metafisica tradizionale. Io ricordo l’impressione quasi di malessere che provai una volta 

conversando con un santo missionario salesiano vissuto per trenta e più anni in India e tornato in patria a 

curarsi (e a morire). Con le mie competenze puramente libresco-giornalistiche io parlavo con entusiasmo e 

ammirazione dell’India, della profonda religiosità indù, della non violenza e del rispetto alla vita. Mi sentii 

gelare quando vidi il mio interlocutore scuotere la testa e dirmi con diffuso scetticismo: «Sì, sì, ma cosa 

vuole, non hanno il sillogismo, è tutto lì...». Ahimè, trent’anni di vita comune con quelle popolazioni per 

arrivare a una simile constatazione scettica e disarmante... Eppure è stato detto tante volte e autorevolmente: 

noi abbiamo avuto un cristianesimo nelle forme del pensiero classico; non abbiamo ancora avuto un 

cristianesimo nelle forme del pensiero indù, mentre sono falliti i tentativi a suo tempo fatti di presentarne uno 

nelle forme di pensiero dell’universalismo cinese o altro. Queste forme di cristianesimo nelle categorie di 

pensiero di altre civiltà, anzi, al limite, di altre religioni sono o non sono un problema aperto e grave, oggi? 

Senza pensar di rinnegare niente delle cose giustissime dette prima da Del Noce e ora da padre Fabro, a 

proposito dei rapporti teologia-metafisica (alla cui importanza, come ho esplicitamente dichiarato prendendo 

la parola dopo l’intervento di Del Noce, anch’io fermamente credo), quale deve essere il nostro 

atteggiamento di pensiero (e di azione) a confronto di quelle civiltà, rispetto a cui la metafisica tradizionale 

non è stata operante e di cui difficilmente si può pensare che abbia a esserlo in futuro? Dobbiamo essere i 

promotori di questa sia pur minimale coscienza metafisica? Dobbiamo, d’altra parte, aspettare che lo siano 

invece certi movimenti estremisti, prodotti estremamente semplificati e radicalmente impoveriti, ma, per la 

loro stessa radicalità, efficaci almeno in prima istanza, della civiltà e del pensiero occidentali, i quali, pur 

dichiaratamente antimetafisici e antireligiosi, hanno avuto però dietro di loro elaborazioni che della 

metafisica sono tributarie? Quale via battere, insomma? 

Ancora, brevemente, un’impressione, maturatasi dopo aver sentito e riflettuto tanto sulla relazione di 

Del Noce quanto su quella di padre Fabro. Secondo le due relazioni, il processo storico (lo accennavo già a 

proposito della relazione di Del Noce) sembra, a partire da una certa data, che verifichi un progressivo 

depotenziarsi di cariche autenticamente positive, fino agli esiti moderni e modernissimi giudicati, secondo le 

due relazioni, con maggiore o minore ottimismo a seconda che si pensi di veder da essi riaffiorare, per 

antitesi, i motivi precedentemente negati (Del Noce), o solo i segni di un ulteriore più drammatico 

aggravamento (padre Fabro): segni inquietanti comunque di quella negatività di cui prima si diceva. Questo 

processo di segno negativo comincia, nel campo delle idee, per Del Noce con Bayle; per altri con il secolo 

sedicesimo; padre Fabro - o sbaglio? - ne vedrebbe già accenni in certe forme del pensiero del secolo 

tredicesimo. Lo storico rimane sconcertato di fronte a uno schema interpretativo come quello che, in certo 

senso, si desume da una simile visione generale. Lo storico di ispirazione cristiana rimane scettico di fronte 

allo schema illuministico (o neo illuministico) che presenta la storia sotto l’insegna del progresso 

irreversibile e trionfale. Ma rimane non meno perplesso di fronte a uno schema che gli presenti il processo 



storico sotto un segno sostanzialmente negativo o sotto le forme di un potenziale ideale che si va via 

impoverendo, quasi si trattasse di un enorme accumulatore, fermatosi praticamente a un certo momento per il 

disinnesto di certi circuiti alimentanti e che, da allora, va sempre più perdendo di efficacia, fino a vederlo 

depauperato e impotente di fronte alle scomposte passioni, ai tumulti e alle contestazioni della piazza di oggi. 

Penso che gli storici di ispirazione cristiana abbiano il dovere di chiedere ai filosofi qualche sostanziale 

spiegazione in proposito e in ogni caso, schemi storiografici maggiormente in grado di soddisfarli. 

FABRO. - A me sembra che l’intento della mia relazione doveva avere un andamento più sostanziale; 

infatti si può e si deve attingere il fondamento della morale per un semplice ritorno al Principio, senza dover 

per questo affrontare questi problemi così complessi di storia del dogma, di passaggi di grandi culture 

nell’àmbito stesso della storia della Chiesa. 

Quindi, il rapporto, tra filosofia classica e cristianesimo è un rapporto, a me sembra, dialettico: si 

tratta che, avendo l’ebraismo rigettato il Vangelo, l’unica via aperta era di accettare i valori positivi della 

gentilità, di quella gentilità che a modo suo aspettava Cristo. 

C’è qualche cosa di grande e solido in questa ispirazione dei teologi, dei Padri della Chiesa, cioè 

quella che l’umanità non è stata mai completamente corrotta, c’è stata sempre una luce, un barlume della 

luce di Dio; su questo punto siamo perfettamente d’accordo. 

 

UBALDO PIZZANI. - Volevo chiedere un semplice chiarimento. Lei, prof. Fabro, ha citato una frase di 

Kierkegaard nella quale si sottolinea l’essenzialità della eternità della pena e del premio in rapporto con la 

nostra condotta morale. Orbene, nella teologia morale tradizionale si suol fare distinzione fra dolore 

imperfetto, fondato solo sul timore del castigo, e dolore perfetto fondato sull’amore di Dio. Il primo è 

sufficiente alla salvezza solo se accompagnato dalla confessione, il secondo è valido in sé e per sé. La mia 

domanda è questa: il fatto che alcuni rappresentanti della nuova teologia insistano esclusivamente sul 

concetto dell’amore non potrebbe risolversi in una accentuazione della medesima esigenza espressa dal 

dolore perfetto? O lo spirito è diverso e obbedisce a motivazioni diverse? 

 

FABRO. - Pizzani, io sono completamente d’accordo con lei che l’amore, nel senso del Vangelo, 

l’amore che rimette i peccati, è la forza del cristianesimo e la forza della grazia. Ma se per «amore» noi 

intendiamo lo svincolamento completo dalla autorità, dalla legge, dalle pratiche, dalle pratiche anche di 

espiazione e di penitenza, allora diventa una categoria universale, diventa appunto l’esigenza della coscienza 

progressista, la professione dell’appartenenza radicale dell’atto all’oggetto e dell’oggetto all’atto. Se per 

«amore» intendiamo appunto quello che opera Dio in noi per portarci a espiazione dei nostri peccati, allora 

solo l’amore ci può salvare, e non c’è assoluzione o indulgenza che possa salvarci se non c’è questo amore, 

l’amore sostanziale per cui siamo noi stessi i primi a riprovare il peccato, e riprovarlo è il fondo dell’amore, 

l’amore sostanziale di Dio per noi, di Cristo per noi, in questo siamo perfettamente d’accordo. Ma questi 

teologi, cui accennava il prof. Bolgiani, intendono altra cosa. 

 



ANDREA DALLEDONNE. - Una domanda brevissima. Professore, durante la sua conferenza - mi 

consenta di dire, magistrale, e credo che tutti saranno d’accordo - ha detto che il principio d’immanenza è 

intrinsecamente erroneo. Ne siamo convinti; però faccio appello alla sua cortesia affinché ci chiarifichi 

ulteriormente, con la sua ben nota profondità e competenza, questa erroneità sostanziale del principio 

moderno d’immanenza. 

 

FABRO. - È vero che l’analisi del principio di immanenza è un po’ il principio chiave di questa 

contestazione che è stata fatta nella relazione a queste morali secolari, morali «della situazione». 

Data l’ora ormai tarda, mi limiterò a ricordare l’ambientazione generale data alla relazione stessa. 

Potrà essere una semplificazione, ma questa prospettiva è stata data proprio dai grandi filosofi 

dell’Ottocento, da Fichte, da Schelling, da Hegel, che hanno detto che il pensiero umano si divide in due 

grandi versanti. Il primo versante dice: l’essere fonda il pensiero, le strutture dell’essere condizionano il farsi 

del pensiero, il fondamento dell’essere rende possibile il fondarsi del pensiero. Ora, che cosa significa 

«l’essere fonda il pensiero»? Significa che la mia posizione nel mondo, il mio indirizzarmi e muovermi nel 

mondo deve essere sempre e continuamente cautelato dal presentarsi del mondo, dalle strutture del mondo, 

dalle gradazioni dei valori degli oggetti del mondo. Quando io invece parlo dell’essere fondato dalla 

coscienza, allora l’essere del mio disporre, del mio fare, del mio progettare è reso possibile dalle strutture 

della mia coscienza, per cui sarà sempre essere di coscienza, essere-coscienza. Ecco quindi che allora diventa 

perfettamente logico il principio moderno della soggettività come principio della verità. Ma è anche chiaro 

che il principio cristiano sia presente (come qualcuno di voi, d’accordo con i Padri, ha trovato) anche nel 

mondo greco. Quindi non è che il mondo greco abbia solo categorie cosmologiche; il mondo greco ha anche 

categorie umane, il mondo patristico ha categorie umane, il mondo medievale ha categorie umane, anche noi 

abbiamo categorie umane; categorie umane, cioè il modo particolare in ogni epoca di apparire del mondo 

all’uomo affinché l’uomo si orienti nel mondo per l’ultimo fine, per concretare appunto quello che è il 

destino suo supremo. Perché questo è il nostro secondo essere. Il primo essere è quello che troviamo già fatto 

nel mondo e in noi; il secondo essere è quello che vogliamo operare con la libertà mediante il mondo, 

mediante la storia, mediante la società, che vogliamo operare per noi. È il portarsi appunto a quella sfera cui 

ci destina la nostra spiritualità, se vogliamo accettarla a fondamento della nostra libertà. 

 

SALVATORE NICOLOSI. - Prego di darmi soltanto una delucidazione. Mi pare che nella relazione di 

padre Fabro sia stata messa in luce la crisi di quel fondamento della moralità, che, normalmente, si trova 

elaborato e approfondito nei trattati di teologia morale. Se non ricostruisco male, questo fondamento sarebbe 

triplice, e consisterebbe innanzi tutto nell’ordo rerum, poi nella recta ratio e, infine, nella voluntas Dei. Nei 

trattati di teologia morale, in uso nelle scuole, i tre criteri sono messi l’uno accanto all’altro, quasi come 

equivalenti. 

In realtà vengono da origini diverse. L’ordo rerum è, in fondo, la proiezione della mentalità ellenica; 

la recta ratio è la codificazione della mentalità che direi, in senso generico, illuministica; la voluntas Dei, 

invece, esprime il sentimento ebraico e cristiano, biblico e religioso in genere. I nostri trattatisti di morale 



considerano questi tre criteri, più che complementari, come identici. Ma, e qui mi pare che la relazione metta 

a fuoco il problema, tutti e tre sono in crisi. Io non dico che la crisi sia giustificata, ma, in realtà, la situazione 

in cui viviamo li ha posti in crisi. 

È in crisi il concetto dell’ordo rerum, la certezza di un ordine precostituito rispetto alla ragione; crisi 

che è stata, paradossalmente, esasperata dalla casistica, la quale non è se non l’esasperazione del principio 

che la morale è fondata sull’ordine delle cose, e vuol vedere realizzato quest’ordine sin nelle minuzie, 

cercando di eliminare tutto ciò che è accidentale, con una fiducia cieca nell’ordo rerum, mettendo tra 

parentesi, senza però giungere a negarla, l’intenzione. La recta ratio di tipo illuministico, a sua volta, la 

ragione che ha la certezza di scoprire l’ordine delle cose, è posta in discussione, è messa in crisi, mi pare, da 

tutta la nostra mentalità che definirei, facendo un salto, esistenzialista, come diceva padre Fabro. La voluntas 

Dei, infine, dopo Kant, dalla Ragion pratica in poi, nell’ambiente culturale europeo è messa piuttosto male. 

Ecco, allora, il problema che si pone al cristiano di oggi: il valore permanente della morale, che è il 

titolo della conferenza, su che cosa è fondato? Si è detto giustamente: sulla metafisica. D’accordo; in 

mancanza di una metafisica, manca anche il resto. Ma quale metafisica? Qui mi riferisco alla constatazione 

del prof. Bolgiani: la nostra metafisica è occidentale, platonica, se vogliamo. E le altre mentalità? Vorrei che 

padre Fabro mi chiarisse questo: il tipo di metafisica che deve stare a base di una morale permanente è legato 

necessariamente alla dottrina delle essenze, o no? 

E, a proposito della crisi della morale, io distinguerei due aspetti: uno che si ferma alla cronaca, e 

uno che riguarda la storia. La paura dell’uomo della strada, che piange sulla rovina della moralità, perché per 

esempio le ragazze portano la minigonna, perché è in voga la musica beat, fa parte della cronaca, non ha 

alcuna importanza dal punto di vista culturale, perché si rivolge a espressioni contingenti di una situazione. 

Ma il problema è un altro, quello della crisi del fondamento: è messo in crisi il senso dell’essere, e 

dell’essere come bene, e del bene come valore. Questo è l’aspetto importante, non quello dell’intervento 

della censura, che colpisce questo o quel film. 

E qui mi pare che si inserisca la polemica tra pre-conciliari e post-conciliari. Io mi sento post-

conciliare, ma non faccio l’ecumenista, perché mi accorgo che noi cattolici viviamo spesso della moda del 

momento. Tra il primo e il secondo concilio Vaticano ci fu la moda di un certo tipo di integralismo, che ci 

diede alcuni aspetti deteriori dell’antimodernismo, che lo stesso cardinale Pellegrino, in pieno concilio 

Vaticano II, denunziò, dicendo che alcuni pensatori erano stati messi da parte per aver difeso idee che lo 

stesso Concilio aveva poi accettate. Oggi c’è l’altra moda, quella post-conciliare, di un ecumenismo che crea 

confusione. Non si può essere ecumenici se non si hanno princìpi solidi. Io posso discutere con tutti, 

ascoltare tutti, quando so che cosa penso e su quale base poggio i piedi. Mi pare che l’ecumenismo in voga 

vada incontro purtroppo al rischio dell’ambiguità, ambiguità denunciata a proposito della rivista 

«Concilium», che pure è una rivista da certi punti di vista attendibile. La nostra cultura cattolica risente di 

quella frattura e di quell’incomprensione che per un certo tempo ci furono tra il pensiero laico che, bene o 

male, camminava, e il pensiero teologico, che rimaneva chiuso in certe università, dove non penetrava niente 

di vivo. In questa prospettiva si può capire anche Teilhard de Chardin, quando dice che il vero peccato è 

arrestare l’evoluzione. Ma allora si pone un altro problema: che cosa è l’evoluzione? che cosa significa 



migliorare l’uomo? In un certo senso è profondamente cristiana questa definizione di Teilhard, perché coglie 

l’essenza della carità del prossimo, ma si può insistere: come facciamo a stabilire in quale direzione debba 

procedere il miglioramento dell’uomo? 

Allora la difficoltà iniziale riappare, e torno a domandare: come chiarire ciò che è permanente e ciò 

che è variabile nel rispetto dei princìpi? Non dimentichiamo che la stessa formulazione del Decalogo è stata 

rivista e adattata. Il primo comandamento nella formulazione del Sinai comportava la proibizione delle 

immagini, proibizione che la Chiesa ha abolito. I protestanti ci accusano, a torto, di avere cambiato, 

storicizzato e svuotato il decalogo; tuttavia è vero che la formulazione della morale, anche nella parola di 

Dio, si è adattata alle circostanze storiche. 

Seconda domanda: come uscire da questo frammentarismo della tradizione della casistica, 

frammentarismo che, mi pare, l’etica «della situazione» non riscatta ma aggrava, perché l’etica della 

situazione, in realtà, si fonda sul senso della libertà senza contenuto. È il concetto sartriano della libertà come 

pura disponibilità, come condanna a essere liberi. Ma questa libertà (e lo stesso Hegel l’ha capito, quando ha 

affermato che la libertà non è libertà senza un contenuto) è un girare a vuoto. Ora noi abbiamo questi due 

frammentarismi, e io vorrei domandare a padre Fabro come superarli e trovare un valore permanente in una 

concezione unitaria. 

 

FABRO. - Per parte mia convengo con lei nel prospettare questa situazione come un impasse, non 

proprio come un vicolo cieco. C’è un poco il fumo della battaglia. Non vorrei tanto insistere in questo 

termine così solenne e impegnativo di metafisica, se per metafisica si intende un sistema alla Wolff con tanto 

di gualdrappa, ossia un sistema strutturato, organizzato. Proprio rifacendomi a Fichte, Schelling ed Hegel, ho 

parlato di due opposti e divergenti orientamenti del pensiero umano: quello che a fondamento del conoscere 

e del volere mette l’essere, e quello che mette il volere e il conoscere a fondamento dell’essere, ossia quello 

che considera la coscienza come un accogliere la verità, come adeguarsi alla verità, per poi produrre la verità 

morale (il concetto che è combattuto da Heidegger, il quale però ha visto bene che la coscienza deve fare i 

conti con il reale). E allora, se la coscienza deve fare i conti con il reale, essa riconoscerà che il reale che ha 

davanti non l’ha fatto lei, non l’ha creato lei; che quelle leggi non sono leggi sue, e allora deve risalire di 

fenomeno in fenomeno, di struttura in struttura, di legge in legge e di fondamento in fondamento, fino 

all’assoluto ch’è il Creatore del inondo, il padre degli uomini, in quanto ha dato all’uomo una legge scritta 

nel suo cuore. Dunque, tutte queste accuse di sterilità alla morale teistica sono accuse non fondate, il teismo 

infatti è quel conoscimento della originarietà dello spirito a cui ho accennato. Se vogliamo approfondire il 

concetto di immanenza proprio secondo il pensiero moderno, come appartenenza essenziale al soggetto 

dell’atto e di ciò che l’atto produce, questo si attua, si realizza solo in una posizione teistica e, in un certo 

senso, soltanto in una posizione cristiana mediante l’incorporazione in Cristo. C’è qui un problema tecnico 

che il professore ha toccato: quello dell’essenzialismo criticato da Heidegger, della filosofia formalistica che 

riduce l’essere al contenuto delle cose, così che le leggi dell’essere sono le regole generalissime vuote e 

svuotanti di questo contenuto. 



Possiamo senz’altro parlare di una filosofia autentica teistica del futuro, possiamo approfondire 

questa esigenza di san Tommaso, il quale fonda sui primi princìpi speculativi e morali l’apparire della natura 

all’uomo e fonda la stessa coscienza morale dell’uomo sui primi princìpi morali. Questo zampillare interiore 

dell’esigenza morale si rischiara mediante la legge naturale. Questa spinta, questo appetitus naturalis di Dio 

spiegano il germogliare del senso morale. Come si fa a chiamare questa concezione «essenzialismo»? Questo 

confonde la mente, ed è ciò che volevano questi moderni dicendo che lo spirito parte da se stesso. Sì, lo 

spirito parte da se stesso come causa seconda; ma al di sopra c’è la causa prima, che è spirito e amore puro, il 

quale ha voluto creare nel mondo un altro principio libero al di fuori di sé, e questo principio è l’uomo. 

 

GIORGIO RIONDINO. - Una domanda formulata molto modestamente e a un livello molto più basso 

delle altre. In tutte le sedute si è logicamente messo in evidenza l’attuale decadenza morale, o decadenza 

della morale. Alcuni degli oratori hanno indicato, almeno superficialmente, come una delle cause di questa 

decadenza morale la noia, derivata, almeno nei giovani, dall’alleggerimento dei pesi e dei doveri. Ciò è stato 

detto dal prof. Busnelli, da mons. De Menasce nel suo intervento, dal prof. Conso ieri, e oggi anche da lei, in 

un certo senso. 

Ora lei, padre Fabro, pensa che questo alleggerimento dei pesi, dei doveri, sia una causa importante 

della decadenza morale in generale? 

 

FABRO. - Penso che anche questo alleggerimento di pesi sia un concetto molto dialettico. Anzitutto 

direi che questo alleggerimento dei pesi, più che una causa, è una conseguenza dello sviluppo della cultura 

moderna e del nuovo concetto di libertà e di coscienza. Però a me sembra che al fondo di questa noia, che è 

difficile analizzare (e non dobbiamo sottovalutare questi fenomeni, che sono fenomeni di una importanza 

proprio metafisica, non soltanto moralistica), al fondo di questa noia, la quale non è la noia di una conferenza 

o della mia risposta, non è la noia di uno spettacolo che non piace, ma è la noia di essere se stessi, è la noia 

che sta facendo il vuoto nel vuoto del proprio spirito, che investe tutte le forme del contestare... Quindi è una 

forma di dissoluzione radicale, perché lo spirito ormai non significa niente; è una attività continuamente 

rinnovantesi della negatività, la quale non e neanche un cerchio, è lo spappolarsi continuo della trama dello 

spirito. Il senso delle cose è allora solo quello di non aver senso; è questa la caratteristica di certa letteratura e 

di certa pubblicistica contemporanea; è la noia di carattere negativo, non è la noia di una sazietà di beni ma 

quella che deriva dal fatto che nessun bene ha più valore. 

 

ITALO BERTONI. - Solo Chi ha l’illusione di avere una piccola competenza tecnica può misurare la 

difficoltà di intervenire in una relazione così disumanamente rigorosa come quella del prof. Fabro. Non 

posso, perciò, che chiedere dei chiarimenti in maniera forse un po’ provocatoria, che è pure un modo per 

testimoniargli la mia riconoscenza per la sua lucida lezione. 

Il prof. Fabro ha presentato una interpretazione della filosofia moderna e contemporanea in una 

chiave che potremmo definire volontaristica. Tutta la filosofia moderna altro non sarebbe che un processo di 

approfondimento, di esasperazione e quasi di consumazione volontaristica: un volontarismo che ha la sua 



genesi nel cogito cartesiano. Egli sembra dire: State attenti, non lasciatevi ingannare dalla parola! Cogito è 

un termine enormemente ambiguo: se non costretto, da un severo e rigoroso esame delle conseguenze, a far 

emergere le sue connotazioni più profonde, sembrerebbe l’affermazione del primato del conoscere. Invece è 

la matrice di tutta una interpretazione metafisica contemporanea, che si viene man mano affermando, la 

quale proclama la primalità del fare. Se infatti oggi si discute di una metafisica del fare, ciò è possibile solo 

in stretta connessione al cogito cartesiano. Il quale, in realtà, non è un cogito bensì. un volo cogitare. 

Ora qui viene la mia prima domanda provocatoria: non le pare, professore, che questo suo modo di 

guardare la storia della tradizione filosofica moderna, da Cartesio in avanti, sia una prospettiva che ha preso 

Heidegger come punto di partenza anziché come punto di arrivo? Vorrei dire cioè che ella è arrivata a 

Cartesio spintavi dall’urgenza di interpretare certi esiti individuandone la matrice; ha cercato dagli effetti di 

risalire alle cause. È, questo, un metodo enormemente fecondo, ma può presentare seri pericoli di 

interpretazione storica. In altre parole, l’effetto è sempre, in qualsiasi condizione, il risultato della sua genesi, 

oppure certi effetti possono anche costituire, nel processo storico, qualcosa di radicalmente nuovo? Allora, se 

così fosse, Cartesio potrebbe essere ripensato in maniera assai diversa. Mi pare infatti che egli ci inviti a 

prendere consapevolezza, per esempio, di una moralità propria della ragione, cioè di una moralità della 

razionalità. L’impegno etico della chiarezza nella razionalità è un motivo che forse varrebbe la pena di non 

abbandonare. La «saggezza» cartesiana non ha nulla di astratto, anzi è tutta carica di una sua precisa e 

consapevole responsabilità etica e storica: sotto questo profilo mi sembra particolarmente moderna, e tale da 

dire ancora a noi qualche cosa di autenticamente fecondo. 

La seconda domanda di chiarimento: ella ha dimostrato l’attenuarsi o addirittura l’obliterarsi del 

senso del peccato, del senso della colpa. Certamente. Vorrei però domandarle se, di converso, non sia 

opportuno mettere in rilievo che abbiamo acquistato un senso più vivo e più pregnante, più sottile perfino, 

della responsabilità. È cioè assolutamente vero che oggi si è perduto il senso del peccato o non è piuttosto 

vero che si è affievolito in noi un suo aspetto, essendosi acuita la nostra sensibilità per altri? Indubbiamente 

il peccato è avvertito molto meno come mancanza nei confronti di una adeguazione, ma mi pare 

fondamentale riconoscere, per le radicali implicazioni metafisiche ed esistenziali che esso comporta, 

l’emergere, per non equivoci segni, di un diverso concetto di colpa: non più inteso come rifiuto a una 

adeguazione, bensì come rifiuto a una responsabilità di essere, a un impegno di testimonianza. In questo 

senso, allora, ci muoveremmo soltanto in una diversa prospettiva del concetto di peccato, e non in una vera 

e totale eliminazione od obliterazione del senso della colpa. In altre parole, vorrei sottoporre all’acutezza del 

suo avvertimento critico la carica etica e religiosa che si esprime nel facere veritatem giovanneo: si viene 

cioè alla luce «facendo», vale a dite «testimoniando» la verità. Il senso profondo del facere come 

condizione del venire alla luce si traduce in un radicale impegno di testimonianza. Ora il rifiuto, o anche 

semplicemente la carenza di questo impegno di testimonianza della verità, costituisce un gravissimo 

peccato. Mi pare perciò che il senso della colpa non sia affatto diminuito; ha solo assunto una dimensione 

dove il tema della responsabilità della testimonianza è diventato primario rispetto a quello della 

adeguazione. Grazie. 

 



FABRO. - Grazie a lei, per il suo intervento veramente stimolante. Le sue due richieste sono più che 

più che legittime e fondate. Per la prima, sul senso preciso del cogito, io ho distinto, come distinguo sempre, 

l’atteggiamento personale dell’uomo Kant, dell’uomo Hegel, da quella che è la coerenza teoretica del 

principio di Kant, del principio di Hegel, del principio di Cartesio. Come ho già accennato, i grandi idealisti 

tedeschi sono e si dichiarano tutti volontaristi assoluti, ma Cartesio stesso (andiamo a trovare il leone nella 

sua tana), anche lui dice: della matematica non si può dubitare: che 2+2 faccia 4, che il quadrato costruito 

sull’ipotenusa sia uguale alla somma dei quadrati costruiti sui cateti, nessuno può dubitare; però io voglio 

dubitare di tutto. Questo dubbio assoluto è però un assurdo. Si può dubitare di una cosa perché un’altra cosa 

è certa, o mettere in dubbio una parte della cosa perché un’altra parte della cosa è certa... Dubitare di tutto, 

matematica e logica comprese, non è dubitare ma solo voler dubitare, e poiché non è alcun conoscere, è 

soltanto un volere, un volere che pretende autenticarsi prima dell’essere e che è perciò soltanto «volontà di 

conoscere» (Heidegger). 

Secondo punto: il richiamo al concetto di responsabilità e al concetto connesso di colpa. È molto 

importante; anzi, guardi, io vado più in là di lei. Il pensiero moderno ha avuto dei sussulti, delle crisi 

complesse, si è gonfiato sino a fare tutta la realtà assoluta, e ha capito che tutta questa realtà non era altro che 

la realizzazione finita di esseri finiti; e adesso la filosofia contemporanea è filosofia della «finitezza». 

Filosofia della finitezza è filosofia della incommensurabilità fra la coscienza e l’ideale; questa 

incommensurabilità è ciò che oggi l’esistenzialismo chiama «colpa», e la filosofia contemporanea si sente in 

colpa di tutto. Qualsiasi colpa esige di essere superata; questo continuo superare che cade di volta in volta nel 

nulla è la colpa radicale, è il peccato originale. È l’interpretazione immanentistica del peccato originale: 

questa è la colpa, in senso strutturale; è la colpa che nessuna grazia può sanare, che nessuna redenzione può 

riscattate, è la colpa costitutiva della coscienza come orizzonte della finitezza ed essere nel tempo. 

Quindi in questo senso si può anche capire questo concetto della responsabilità, perché non c’è più 

l’assoluto. Non è come chi ha scelto l’infinito, che di fronte a una scelta finita può dire: Io ho diciassette 

motivi per prendere questa cosa e diciassette per lasciarla! No, il solo obbligo di fronte al finito è il «Carpe 

diem», devi esistere nella situazione. Questo è il senso della responsabilità laicizzata, della morale secolare, 

mentre l’altra responsabilità è una responsabilità infinita anche nel finito, perché se io ho scelto l’infinito, se 

ho scelto Dio e Dio mediante Gesù Cristo, questa decisione in questo momento ha un valore infinito. Quindi 

sempre infinita responsabilità. Ma quella del finito è tragica, quella dell’infinito è liberante, ed è tutta tesa e 

protesa verso la speranza. 

2. 

_________________________________________________________________ 

SPIRITUALITA E CELIBATO 

SECONDO JOHANN ADAM MÖHLER 

 

 

Nella raccolta di Scritti e saggi, pubblicati appena a un anno dalla morte (1838) del pioniere della 

moderna ecclesiologia J.A. Möhler, si trova un ampio studio dal titolo: «Dilucidazione del memoriale 



(Denkschrift) per l’abolizione del celibato prescritto ai sacerdoti cattolici».1 L’occasione dello scritto è stata 

il memoriale presentato da Duttlinger, Rottek e altri laici professori dell’Università di Friburgo al Granduca 

di Baden, al parlamento badense e all’arcivescovo di Friburgo in Brisgovia per ottenere appunto l’abolizione 

del celibato sacerdotale. 

Möhler inizia la sua replica con la sorprendente e tagliente dichiarazione: «Il presente scritto il 

relatore l’ha portato a termine con infinita tristezza».2 Una simile testimonianza su un argomento che è 

sempre di bruciante attualità, ma che di tempo in tempo - quasi scandendo le crisi di fondo della cristianità - 

accende la febbre negli spiriti, potrà dare opportuni e salutari spunti di orientamento anche all’inquietudine 

del nostro tempo. Ci limitiamo a tradurre e a collegare i tratti più salienti del grande prologo che espone i 

motivi più urgenti e profondi del celibato nell’orizzonte di una teologia pastorale - o esistenziale che dir si 

voglia -, la quale subito penetra nel vivo e va diritta al nocciolo del problema. Mi auguro che qualcuno, più 

libero e preparato di me, possa tradurre l’intera monografia, la quale, con la celebre monografia su 

sant’Atanasio (ammirata anche da Kierkegaard!), è fra le perle della sua incomparabile penna ed ebbe a suo 

tempo ampie e positive ripercussioni sul clero tedesco.3 

È un fatto altamente confortante, osserva in apertura Möhler, che i laici facciano sentire la loro voce 

nelle faccende religioso-ecclesiastiche; esso è tanto più confortante se essi, mentre i preti forse sonnecchiano, 

con pio entusiasmo annunziano le leggi e le opere di Dio ai figli degli uomini al pari dei Profeti dell’antico 

Testamento. L’epoca moderna ci offre di ciò grandi esempi nella Chiesa sia cattolica sia protestante. Ma 

questo, se si desidera il bene della Chiesa, deve farsi in modo diverso da quello dei signori professori 

dell’università di Friburgo. Finalmente la Chiesa cattolica del Baden ha avuto quell’ordine sicuro 

lungamente e ansiosamente atteso; ci si aspettava con ragione che tutti i movimenti dovessero scaturire da un 

movimento che garantisse una potente, vigorosa, profonda emozione degli animi, scaturissero dal centro più 

intimo della vita cristiana, così da attirare tutto on po’ alla volta nel suo centro in un rinnovamento di vita e 

di fecondità. Ci si è abbandonati alla speranza, osserva fiducioso il nostro, che qualcosa sarebbe seguito, 

come una nuova effusione dello Spirito Santo, il quale tutto penetra con impeto creativo ed eleva al grado 

superiore dell’esistenza. Ed ecco invece la delusione amara: «Ma ecco che, come una tremenda gelida brina, 

tocca sentire che così tanti professori di Friburgo, della Metropoli, pensano all’abolizione del celibato in 

queste circostanze, pensano in primo luogo e unicamente a questo».4 

Il fatto, così inatteso e increscioso, è per il Möhler la conseguenza di tutta una situazione di 

scadimento morale della vita degli ecclesiastici. Si dice - egli riferisce - che il clero badense sia in complesso 

(si daranno, speriamo, molte eccezioni) molto mondano e anticlericale (sehr ungeistig und ungeistlich); che 

sia dominato da un indirizzo molto materiale e carnale: raramente si osserva un nobile entusiasmo per il 

Vangelo, una penetrazione più profonda e più viva del medesimo. Anche se non ci si accorge della mancanza 

di ogni specie di conoscenze, osserva ancora, esse però sono quasi sempre prive di ogni slancio di vita 

superiore, non fecondate dai semi divini, ma rigide e morte. L’Autore protesta che non può nascondere la 

verità di questa faccenda. Pertanto, egli deve ricordare che l’illuminismo negativo, l’indirizzo critico 

unilaterale, quasi da mezzo secolo era dominante in Friburgo; egli ricorda, per parlare soltanto di alcuni 

settori dell’insegnamento teologico, che «...la dogmatica [dichiara di non conoscere gli attuali docenti di 



questa disciplina in Friburgo] era insegnata in modo puramente storico, con prove estrinseche senza una più 

profonda fondazione e senza spirito speculativo; che la storia della Chiesa, invece di rendere visibili agli 

uditori i precetti di Cristo e le opere dello Spirito Santo in un contesto superiore e, senza nuocere al 

pragmatismo abituale, invece di mostrare il corso interiore degli eventi, viene trattata quasi come una histoire 

scandaleuse e più di tutto si ingiuriano i Papi, i vescovi, i concili, i monaci e le disposizioni ecclesiastiche».5 

E la diagnosi continua ferma e commossa con la consapevolezza del dovere di aprire gli occhi su un’amara 

realtà che pare rispecchiare, in una anticipazione profetica, quella delle ansie e dei turbamenti dei nostri 

giorni. 

 

Ora la diagnosi del Möhler scende più al concreto. Se infine si riflette, egli continua infatti, come da 

molto tempo l’attività del clero - con i suoi molti innegabili meriti - si è quasi occupata esclusivamente di 

pure forme e di esteriorità di tal fatta, come anche sembra che l’attività letteraria dei chierici si sia esaurita in 

conferenze (in sé molto utili) di pura casuistica liturgica, pastorale e morale, senza mai impegnarsi alle 

ultime e più profonde ragioni dell’intero cristianesimo, alle radici e ai fondamenti della fede e della vita 

cristiana, non sorprende che essa in sé manchi di ogni forza e non provi più alcun impulso a penetrare, con 

senso inquieto e vivo, in ciò che è più profondo e più alto.6 

A questa vuotezza e aridità spirituale del clero badense hanno dato man forte, lamenta il Möhler, gli 

altri professori non teologi (firmatari della Denkschrift) chiedendo l’abolizione del celibato. E ora il grido di 

contestazione stupita e dolente: «Questi preti badensi, ombre di uomini vuoti di spirito e di Chiesa e già da 

lungo tempo svaniti nella loro interiore povertà spirituale, immersi in una vita puramente esteriore e avidi di 

piaceri, andavano domandando: Chi ci darà le donne? D’accordo con loro, i firmatari della petizione, 

chiedono: Date loro le donne! Ma credete voi che le donne possano dare ciò che esse stesse non 

posseggono? Si può capire che genitori saggi diano volentieri al figlio una ragazza di buona famiglia, per 

impedire che prenda una brutta strada: questo fa parte della condotta di questa vita terrena. «Ma per parte 

mia garantisco», afferma Möhler, «di non aver mai sentito o letto che per riportare a nuova vita le membra 

aride del corpo morale di Cristo o per ottenere teologi profondi e pieni di spirito si richieda prima di tutto di 

pensare a procurarsi donne o che, per qualificare tali teologi e predicatori, si metta anzitutto in evidenza che 

essi hanno la moglie».7 Quando la sacra Scrittura vuole presentare Barnaba come uno dei più degni aiutanti 

degli Apostoli, essa lo indica come un uomo che è stato ripieno di Spirito Santo e di fede (plh,rhj 

a`gi,ou pneu,matoj kai. pi,stewj).8 È a questo quindi che l’autore degli Atti degli Apostoli 

diede la massima importanza. Come avrebbero fatto molto meglio allora e come sarebbero stati in maggior 

sintonia con il Vangelo, quei professori contestatari, se essi si fossero raccolti in preghiera, come la Chiesa fa 

in casi simili, con animo commosso e pio, cioè cantando: 

 

«Veni, creator spiritus,  

mentes tuorum visita,  

imple superna gratia  

quae tu creasti pectora». 



 

Sarebbe stata molto a proposito la sequenza di Pentecoste: 

 

«Sine tuo numine  

nihil est in homine,  

nihil est innoxium.  

Lava quod est sordidum, 

riga quod est aridum, 

sana quod est saucium. 

 

Flecte quod est rigidum,  

fove quod est frigidum,  

rege quod est devium...» 

 

Il movimento va quindi operato nella direzione opposta: «Certamente bisognerebbe anzitutto 

supplicare una quantità di uomini del Baden perché fossero in stretta connessione con le forze superiori, 

perché la loro benedizione facesse scendere a torrenti la divina grazia: uomini che fossero capaci di 

estendersi sopra la terra (thohu vabohu) con forza creativa e di poter unire in sé la profondità di Agostino, 

l’erudizione di Girolamo, l’eloquenza di Crisostomo e la mitezza di Ilario cori il rigore dell’inflessibile 

Raterio da Verona».9 

Non vi è dubbio pertanto, conclude, che i sottoscrittori della petizione per l’abolizione del celibato, 

che si dicono d’accordo con gran parte del clero badense - e Möhler fa alcuni nomi (Werkmeister, Huber, 

Weinmann...) - si mostrano solidali con gli indirizzi più ostili alla vita della Chiesa: perché non riconosce che 

i più violenti attacchi in Friburgo contro il celibato sono venuti dai «liberali» o «liberi pensatori»? 

(«Freimüthigen»; è Möhler che mette fra virgolette.) E qui sono chiamati in causa anche i protestanti. Infatti 

verso il 1780 ebbero inizio, osserva da storico attento, nella Chiesa protestante in Germania gli attacchi 

contro le dottrine fondamentali del cristianesimo che si diffusero ovunque in proporzione del dilagare 

generale della superficialità. Se si allontanassero i cattolici dal rispetto inculcato fin da bambini e 

fortunatamente diventato misterioso verso il dogma, per fare senz’altro causa comune con i protestanti, allora 

sarebbe spesso visibile una ottusità spirituale, una rozza indifferenza verso i capisaldi del cristianesimo e 

della Chiesa cattolica; si mostrerebbe per lo meno uno spirito persecutorio contro gli istituti ecclesiastici che 

hanno prodotto le età antiche della fede interiore e che ora sono trattati con la più grande frivolezza. 

Nessuno, neppure gli autori della petizione e del memoriale per l’abolizione del celibato lo possono 

contestare. Con l’interiorità e vitalità dell’antica fede si è perduto necessariamente anche il senso e la 

capacità di comprendere e di apprezzare ciò che da essa è scaturito: così, per esempio, Werkmeister rimase 

fino al termine della sua vita completamente fuori della fede ecclesiastica ed è stato anche colui che ha 

combattuto violentemente le discipline della Chiesa. Ci sono certamente lodevoli eccezioni, ma si tratta 

appunto soltanto di eccezioni. 



Chi come Thomas Freikirch combatte l’infallibilità della Chiesa e quindi la sua origine da Cristo 

così come la sua consistenza eterna; chi come lui non condivide la fede che si trova soltanto in essa la 

salvezza delle anime e che anche il fatto di salvarsi fuori di essa si deve soltanto alla sua esistenza; come può 

costui comprendere e amare un simile istituto che esige una completa dedizione alla Chiesa, una completa 

immolazione di se stessi per vivere per essa, per operare per essa, per impegnarsi alla sua prosperità?10 

Per Möhler non si tratta quindi, nella fattispecie della richiesta dell’abolizione del celibato, di un 

episodio marginale nella vita della Chiesa tedesca e della Chiesa in generale, ma di un turbamento profondo 

che mostra la crisi dei princìpi e finisce con lo scuotere alla fine i fondamenti della fede e della morale. Fra 

questi fondamenti viene in primo luogo la dottrina della grazia per Cristo Gesù che ci ha meritato di 

riconciliarci con Dio, così che «noi tutto possiamo soltanto con Colui che ci dà la forza» (una dottrina 

fondamentale del Vangelo e della Chiesa). Quanto più invece prendono piede le eresie materialistiche e 

naturalistiche, tanto più questa dottrina sarà bistrattata e schernita: «Quanto allora è stato insegnato della 

gratia praeveniens, concomitans, ecc., sarà rigettato come un assurdo della Scolastica, come se invece ogni 

buon volere non fosse prodotto in noi dallo Spirito divino e condotto all’azione con il suo continuo aiuto. 

Ecco a che cosa era ridotto l’uomo separato da Dio e abbandonato a se stesso; tutta la conoscenza era rivolta 

alla natura, non si sapeva più nulla della grazia. Ed eccoci al nodo della questione, per Möhler: «La natura 

non può vincere se stessa; essa può autodistrugersi, non riuscirà mai a dominare se stessa».11 Fin quando 

allora queste idee naturalistiche – oggi tali idee si camuffano per «antropologiche»! - avranno il sopravvento 

nella Chiesa cattolica, si scatenerà necessariamente la lotta contro il celibato. Tutti gli scritti contro il 

celibato (lo può vedere chiunque, contesta Möhler) rigurgitano di siffatte idee naturalistiche. Così, per 

esempio, esemplifica Möhler, Trefurt12 nel suo scritto contro il celibato è sconfinato nel materialismo con 

l’affermazione cioè che è impossibile resistere (lett.: «non soddisfare») all’istinto sessuale: «Per me allora, 

senza voler far torto a nessuno, chiunque combatte il celibato è un ostinato avversario delle verità 

fondamentali del cristianesimo».13 

A questo punto Möhler passa a toccare, con pari fermezza, la solidarietà e strettissima connessione 

tra gli oppositori del celibato e i propagatori delle teorie antievangeliche ed antiecclesiastiche dell’epoca 

moderna, teorie quindi incuneatesi, ieri come oggi, nella vita della Chiesa come il più pericoloso cavallo di 

Troia. Ma c’è un’altra osservazione da approfondire, secondo il nostro, quella cioè che le lotte per abolire la 

legge ecclesiastica del celibato, dove hanno trovato via libera, hanno in fondo finito col peggiorare la 

situazione: «Prescindo qui», egli dichiara, «dalla stretta connessione fra i tentativi di abolire il celibato e le 

diverse tendenze anticristiane e il loro influsso sullo scadimento della fermezza morale: considero», egli 

dice, «quei tentativi soltanto in sé. A causa infatti dei ripetuti continui attacchi, che durano da circa 

quarant’anni, molti chierici hanno ormai perduto la primitiva serena ingenuità che è tanto indispensabile per 

poter essere forti ed esplicare un’azione fruttuosa; una frattura si è venuta a frapporre nell’animo prima così 

calmo e sereno, che distrugge ogni energia spirituale. Sbandierando sfacciatamente l’infinita difficoltà - anzi 

impossibilità - di osservare la legge del celibato, è spuntato il dubbio sulla propria forza; questo dubbio - una 

parola, come dice il teologo hegeliano Marheineke in altro contesto, con la quale fa rima soltanto il diavolo14 

- conteneva già in sé la reale impotenza. Il senso carnale, che è rimasto in ogni uomo, anche nei migliori, 



accresce e nutre curiosamente il dubbio; l’affermazione dell’ingiustizia della legge addormenta 

completamente la coscienza, e la colpa del peccare viene addossata a coloro che hanno fatto una legge così 

dura e crudele e vi hanno assoggettato gli uomini: che cosa manca ora per sprofondare nella più grande 

miseria morale?». Comunque sia, si deve ammettere, secondo Möhler, che in siffatta situazione l’uomo, che 

prima era così spiritualmente forte, ben presto si trova scisso nel suo intimo come avvelenato, come un fiore 

avvizzito, come una canna infranta, e tutta la gioia della vita, tutta la forza generativa dello spirito sono 

svanite, svanite per sempre. «E quale sarà», si domanda Möhler, «l’effetto di tutta questa letteratura contro il 

celibato sui giovani candidati al sacerdozio i quali non più cominciano come una volta la loro vita 

ecclesiastica con gioiosa ingenuità, con nobile fiducia di sé e consolante sicurezza, ma con il dubbio, straziati 

dall’intimo dissidio e scoraggiati? Cosa si può allora aspettare ?».15 

È questo, così Möhler riassume il grande suo prologo esistenziale, il vero nodo della questione, cioè 

la connessione profonda e la solidarietà intima che nella vita della Chiesa ha l’osservanza del celibato con le 

verità fondamentali del dogma e della morale, con la determinazione dell’autentica missione del sacerdote e 

con la efficacia della sua azione per la formazione delle anime. L’abolizione del celibato renderebbe 

completamente incomprensibile la storia della Chiesa, anzi essa si mostrerebbe con un’immagine 

completamente capovolta: fraintendimento del Vangelo e concezione distorta della Chiesa e della sua storia 

sono sempre strettamente connessi fra loto. 

 

Dopo queste veementi e commoventi dichiarazioni, l’insigne maestro, splendore della teologia 

cattolica tedesca dell’Ottocento, passa alla confutazione esplicita degli argomenti, portati nella Denkschrift 

dagli anticelibatari, che divide in tre parti: la prima offre la storia (sotto l’aspetto biblico ed ecclesiastico) del 

celibato, la seconda considera gli svantaggi e vantaggi di questa istituzione e infine la terza esamina i 

princìpi del diritto pubblico ed ecclesiastico in materia.16 E in questo nostro tempo post-conciliare in cui 

molti cristiani sembrano in bilico e sembrano allontanarsi sempre più dalla sintesi dinamica fra il principio 

della libertà (cristiana) e il principio dell’autorità ecclesiastica, dell’accettazione dei dogmi definiti e 

dell’ossequio all’autorità stabilita, possiamo dire che anche su questo punto Möhler ha precorso i tempi, 

descrivendo le stesse angustiae temporum in cui oggi geme la Chiesa nell’impegno generoso di portare il suo 

messaggio di salvezza all’uomo moderno. L’obiezione più generale e ricorrente dappertutto contro il celibato 

dei sacerdoti cattolici è che esso è una legge coattiva la quale decreta la più dura restrizione della libertà 

personale: come potrebbe la Chiesa credersi autorizzata a costringere così tanti uomini in un unico stato, a 

rinunziare al matrimonio? I diritti divini e umani glielo contestano. È questo modo di presentare la questione 

che Möhler invece subito contesta, una questione perciò che va posta in questi termini: «Ha la Chiesa il 

diritto di concedere l’ordinazione sacerdotale soltanto a coloro il cui spirito è già unto con la più alta 

consacrazione, nei quali si dispiegano i fiori più belli e più puri, i quali totalmente e senza divisione vivono 

per il Signore come si esprime l’Apostolo, ossia coloro i quali - se vogliamo ancora indicarlo con una parola 

del medesimo Apostolo - hanno conservato il dono della verginità?». 

Dall’interno di questa luminosa interrogazione, che contiene la posizione e ferma rivendicazione del 

celibato - coûté ce qui coûté - Möhler illustra le principali attività del sacerdote come padre, pastore e 



maestro delle anime: l’esposizione ricca e penetrante nulla ha perduto, dopo più di un secolo, della sua 

affascinante attualità che i nostri fautori o dubitatori post-conciliari dell’abolizione del celibato farebbero 

bene a meditare. Möhler non ciondola, come sembra fare qualche grosso calibro della teologia 

contemporanea, sulle posizioni ambigue: «...oggi certo, forse... il celibato sta bene - ma domani forse, chi 

sa... toccherà comunque decidere al popolo di Dio!». Egli è stato sempre fermo sulla posizione di principio, 

sul vertice della dignità dello spirito nella dedizione totale al sacerdozio di Cristo per la Chiesa dei martiri e 

dei santi.17 Cogliamo, fra le altre, anche la seguente osservazione: il vero spirito scientifico, lo studio 

profondo della filosofia, della storia e della teologia, al quale sia la rozzezza sia l’incredulità sono 

egualmente infauste, si diffonderanno sempre più tra il clero, mentre la luce della fede penetrerà tutte le 

occupazioni dello spirito: è proprio questo il clero che il celibato e l’ideale sacerdotale della Chiesa 

esigono.18 E cita l’espressione del poeta (Goethe?): «Tu assomigli allo spirito, che tu comprendi», 

un’espressione il cui «pendant» è per Möhler: «Tu fraintenderai in eterno lo spirito al quale tu stesso non 

assomigli».19 La difesa del celibato è così la stessa rivendicazione del primato dello spirito nella vita della 

Chiesa e nell’intera prospettiva della pastorale cattolica. 

Una difesa quindi - questa del Möhler - appassionata e pacata, appenata e gioiosa, ferma e luminosa 

della perla del sacerdozio cattolico e dell’amore continuo della sua vita: una difesa valida ieri come oggi. 

Soprattutto oggi. 

 

3. 

_______________________________________________________________ 

ECCELLENZA DEL CELIBATO 

SECONDO SÖREN KIERKEGAARD 

 

 

Qui conviene allegare la testimonianza dello scrittore religioso più tormentato e profondo del secolo 

scorso, Sören Kierkegaard, il quale, specialmente nei Diari della maturità, ha fatto la diagnosi più cruda e 

realista della decadenza religiosa del cristianesimo nel mondo moderno.1 A suo avviso il pastore, nel 

protestantesimo con moglie e figli, è il primo responsabile della degenerazione del cristianesimo, perché da 

una parte si trova legato al governo da cui dipende per la prebenda (Levebröd) e dall’altra parte è solidale 

con la «cristianità stabilita» che si è adagiata al mondo, ingolfata negli interessi di questa vita: perciò il 

pastore non è colui che si trova allo sbaraglio, in alto mare (n. 1903),2 nell’impegno assoluto per l’Assoluto. 

Essere e fare il pastore è diventato allora nel protestantesimo una semplice sistemazione economica 

(Naeringsvej) per vivere nel cantuccio di un presbiterio al sicuro dai rischi della vita. Perciò i pastori sono 

incapaci della vera religiosità (n. 893); vivono come una élite, isolati dal popolo (n. 1519), ed escludono i 

poveretti dalle consolazioni del cristianesimo (n. 1971); non sono più i padri spirituali delle anime (n. 2055), 

ma predicano «oggettivamente» il cristianesimo (n. 2849), vivendo per proprio conto nell’eudemonisino (n. 

2931), ingolfati nelle faccende di famiglia e nelle cose del mondo. Questa è la più grande distanza possibile 

dal cristianesimo (n. 2686). Nell’ultima polemica scatenata nel 1855 contro Mynster, che era il capo e 



simbolo della cristianità stabilita, Kierkegaard tacciò i pastori di «cannibali» (n. 3312), «animali» (n. 

3316)..., che impediscono agli altri di entrare nel Regno dei cieli (n. 3173). 

A suo avviso, il pastore nel protestantesimo è uno «spostato», l’esistenza del pastore è dal punto di 

vista cristiano una cosa fuori posto: «Questo non lo intendo soltanto nel senso che tutta la sua vita non si può 

dire davvero una imitazione di Cristo. No, io ho di mira specialmente il fatto che egli è un impiegato 

governativo. Quale controsenso allora il predicare un regno che “non è di questo mondo” e che a nessun 

costo vuole essere di questo mondo?! (Gv. 18, 26). E il fatto che egli sia impiegato governativo è causa di 

una confusione così fondamentale e influisce così profondamente» (n. 3296). E nel testo seguente il pastore è 

indicato come «il più infelice di tutti gli esseri», malgrado l’opinione comune in contrario: «Spesso si sente 

dire che essere pastore, specialmente pastore di campagna, deve essere la più piacevole delle esistenze. 

D’altra parte si sente spesso questo grido: che i pastori sono gli uomini più irreligiosi, ipocriti, ecc.: dunque, 

allora, i più infelici. Il mio parere è che quello che noi intendiamo per pastore è il più infelice di tutti gli 

esseri. Perché, che cosa è un pastore? Un pastore è un uomo, completamente alla stregua di tutti noi bravi 

uomini (ma neanche di più), il quale ora, per essersi obbligato con giuramento a un ideale così alto come è il 

nuovo Testamento, mette tutta la sua vita nella autocontraddizione più penosa; egli porta cioè per tutta la vita 

una coscienza gravata, non di qualcosa di passato ma di una realtà presente e continua, dalla quale neppure la 

morte lo può liberare e che egli poi alla morte prende con sé per la resa dei conti» (n. 3297). Poco prima 

infatti aveva accusato i pastori di essere i responsabili del quietismo pratico e della rinuncia alla imitazione di 

Cristo nella cristianità, «...dove tutti sono cristiani, dove esistono mille pastori giurati dai quali, al massimo 

per tre quarti d’ora la domenica, i fedeli imparano che il cristianesimo è rinuncia alle cose terrene» (n. 3295). 

Di qui procede anche il giudizio drastico di Kierkegaard su Lutero e sul suo matrimonio, che alle 

volte egli blandamente interpreta come una protesta contro le esagerazioni dell’ascesi monastica e che perciò 

approva come «atto di risveglio» e come gesto simbolico di sfida all’ordine stabilito (n. 2601), ma poi e più 

spesso lo accusa come responsabile della confusione in cui la Riforma ha precipitato l’uomo. Lutero infatti 

ha ridotto il cristianesimo a eudemonismo, rifiutando l’imitazione di Cristo e combattendo il concetto di 

verginità (n. 2914), e così ha riportato il cristianesimo al giudaismo (n. 3102). Lutero neppure capisce quello 

che poteva essere il significato del suo gesto: «Invece di questo, Lutero si mette a capo di tutto quel 

brulicame di uomini prolifici, di questi stalloni i quali, fidandosi di Lutero, credono che faccia parte del vero 

cristianesimo lo sposarsi» (n. 2932). 

Non sorprende allora che alla fine il giudizio di Kierkegaard su Lutero e sulla «svolta 

antropologica», da lui prodotta nel protestantesimo diventi nettamente negativo e quello sul cattolicesimo 

invece nettamente positivo. Egli infatti fa l’elogio del clero celibe e del cattolicesimo, che esige dai suoi preti 

il celibato come garanzia dell’autenticità della loro missione e della trascendenza e libertà del cristianesimo. 

Il celibato infatti costituisce l’ideale nella vita dello spirito ed è necessario nei punti critici per la storia del 

genere umano (n. 1105), specialmente quando si tratta di far riaccettare il cristianesimo (n. 1534). Quando il 

non sposarsi sarà inteso in senso giusto, la religione avrà sempre bisogno di uomini celibi, specialmente ai 

nostri tempi, e questo spinge Kierkegaard ad auspicare nientemeno il ristabilimento degli antichi Ordini 

religiosi «...per avere ancora dei preti, ossia uomini che attendano unicamente alla predicazione» (n. 1638). E 



a questo punto, poiché a Kierkegaard non faceva certamente difetto la logica, egli si appella direttamente al 

cattolicesimo, il quale «...vide giustamente che conveniva che il clero appartenesse il meno possibile a questo 

mondo. Per questo favorì il celibato, la povertà, l’ascesi, ecc. Questo è perfettamente giusto, fatto apposta per 

levare al medio [cioè l’intermediario fra l’uomo e Dio] l’egoismo». Ed ecco allora, conclude, perché «... noi 

protestanti abbiamo un clero completamente mondanizzato: funzionari, persone di rango, uomini con moglie 

e bambini, schiavi come mai nessun altro di tutte le chiacchiere della mondanità» (n. 3084). Di qui anche il 

grido di risveglio: «Indietro al chiostro, da cui evase Lutero!» (nn. 2885, 2917), e il riconoscimento che «il 

chiostro era assai meglio della cristianità attuale» (n. 2819) e che il cattolicesimo ha sempre qualche cristiano 

«in carattere» (n. 2867). 

Ecco perché Kierkegaard denunzia alla fine che il mondo ha vinto in Lutero in quanto si è assunto il 

programma di «rendere la vita più facile» e di «togliere i pesi» (n. 1737). Che cosa ha fatto in sostanza il 

protestantesimo, abolendo il chiostro, se non buttarsi in braccio alla mondanità e alla politica (nn. 1596, 

2948)? Mentre i cattolici pregano la Vergine madre di Dio (n. 93), il protestantesimo non ha forse messo sul 

trono la donna terrena (n. 2889)? E non ha abolito la canonizzazione cattolica degli asceti e dei martiri per 

canonizzare i titolari della corporazione dei filistei (n. 2367)? In sostanza, il protestantesimo ha ribassato 

sull’esigenza cristiana e non mostra più che il cristianesimo è l’assoluto (n. 2973) e il «paradosso» che dà 

scandalo (n. 2975): perciò il protestantesimo, è eudemonismo dal principio alla fine eliminando l’ascesi, il 

celibato, il martirio (n. 2932). E si è giunti al punto, osserva amaramente Kierkegaard con uno stile degno di 

san Pier Damiani, che nel protestantesimo la religiosità si identifica con la propagazione della specie, con il 

matrimonio (n. 3186). Lutero pretendeva che era impossibile vivere casti fuori del matrimonio ma perché? 

perché gli uomini erano diventati così dissoluti e sensuali. Ma la Riforma diventa allora una cosa curiosa, 

specialmente quando si deve strombazzare ai quattro venti il gran progresso cristiano che si dice essa sia. 

Essa invece si rivela sempre più una concessione fatta alla libidine o alla sensualità. Non stupisce allora che 

nel protestantesimo si sia giunti al punto di considerare l’uomo celibe come un oggetto di ridicolo, alla 

stregua di uno stivale spaiato, cioè qualcosa che sbaglia la stia destinazione quando non è abbinato a un altro 

(n. 3226). Ecco perché la dottrina di Lutero non è la dottrina di Cristo: Lutero ha alterato il cristianesimo 

alterando la dottrina del martirio e combattendo la verginità (n. 2914). 

Tutto questo significa per Kierkegaard che il celibato dà il criterio assoluto, quando sia - come deve 

essere secondo l’ascetica cristiana - proposito di purificazione dello spirito da ogni aderenza al mondo, 

segno della trascendenza esistenziale del cristianesimo (n. 3227). E nota in margine: «Tutti quelli che in 

verità hanno insegnato gli ideali, hanno anche elogiato il celibato. Sposarsi è rendere il proprio rapporto 

all’ideale così difficile, che ordinariamente equivale all’abbandono dell’ideale» (n. 3241). E i testi si 

potrebbero ancora moltiplicare facilmente. Essi costituiscono un esempio unico e singolare forse in tutto il 

cristianesimo dell’Ottocento, in un’epoca in cui nella stessa Germania cattolica fermentavano aspri 

movimenti contro il celibato.3 

Certamente a questo approfondimento singolare e beatificante della capacità elevante del celibato 

molto contribuì il suo rapporto con Regina, ma soprattutto le sue letture della letteratura cristiana antica e dei 

Padri sia apostolici sia posteriori, in particolare sant’Agostino, le cui opere figurano nella sua biblioteca. Un 



ampio testo del 1854-1855, che porta il titolo Celibato, svolge il pensiero che «Dio vuole il celibato, perché 

vuole essere amato», così che «ogni volta che si attua il celibato per amore di Dio, ci si conforma al pensiero 

di Dio». E conclude: «Mi viene quasi da rabbrividire quando penso a quanto avanti mi sono trovato su questa 

via, e come in modo quasi miracoloso sono stato fermato e spinto indietro allo stato celibe: come anche, 

comprendendo me stesso, ma comprendendomi come un’eccezione, ho saputo nascondere il mio segreto per 

i contemporanei, finché ora dopo tanto cammino vedo come la Provvidenza ancora mi ha assistito e vuole 

ottenere da tutto questo qualche risultato concreto. Infinita maestà, anche se Tu non fossi amore, anche se Tu 

fossi fredda nella tua infinita maestosità, io però non potrei fare a meno di amarti, ho bisogno di qualcosa di 

maestoso per amare. Quello di cui altri si sono lamentati, cioè di non aver trovato l’amore in questo mondo, 

sentendo perciò il bisogno di amare Te, perché Tu sei l’amore (ciò che io concedo in pieno), vorrei 

proclamarlo anche nei riguardi del maestoso. C’era e c’è nell’anima mia un bisogno della maestà, di una 

maestà che mai mi sentirò stanco o tediato di adorare» (n. 3189). Quindi «...il cristianesimo tiene fermo per il 

celibato, e io non farò come Lutero (me ne guarderò bene!), non dirò come lui che sembra che Paolo non 

vada d’accordo con Cristo. Non dirò: Cristo sia messo in disparte; è Paolo l’uomo che ci vuole!» (n. 3193). 

Anche questa sua crescente e fiammante apologia del celibato rivela la sua tendenza cattolicizzante,4 come 

oggi i ritorni di fiamma e le parte condiscendenze al sacerdozio uxorato che serpeggiano nella Chiesa 

rivelano l’allentamento crescente e preoccupante della tensione esistenziale per la donazione infinita 

dell’anima nel suo impeto di ascesa al suo Dio. 

4. 

___________________________________________________________________ 

ATTUALITA E CRISI DEL CELIBATO 

NEL MONDO CONTEMPORANEO 

 

 

A un secolo di distanza dalla crisi del celibato a opera dell’illuminismo culturale dell’Ottocento, 

giudicata e condannata dal grande Möhler, ci viene ancora dalla Germania la difesa teologica del celibato e la 

diagnosi scientifica della sua crisi provocata da una società edonistica e da una cultura antropologica di cui si 

è fatta succube la nuova teologia e resa cedevole qualche parte della stessa gerarchia. L’analisi del grave 

fenomeno è sia esistenziale sia teologica.1 

La crisi del celibato nella Chiesa contemporanea è un fatto indiscutibile di cui si è impadronita 

spesso anche la stampa laica e che ricorre di frequente nella cronaca dei giornali e dei settimanali. Leggiamo, 

scrive il May, di preti che depongono il loro ufficio e abbandonano la loro comunità. Si organizzano 

votazioni sul celibato. È sorto un regolare movimento anticelibato che chiede la soppressione della legge del 

celibato. Soprattutto in Olanda la situazione è molto avanzata. Qual è il significato del fenomeno? Secondo il 

May, non si tratta affatto di una faccenda (Angelegenheit) intellettuale; esso non sorge per una fondazione 

insufficiente della legge del celibato. Coloro che trovano insufficiente la legge del celibato sono di regola gli 

stessi che spesso agiscono per impulsi irrazionali e si lasciano condurre dalle tendenze. La fondazione del 

celibato è completamente (vollauf) sufficiente per coloro che sono pronti e disposti al sacrificio. Chi non 



vuole, non trova alcun sufficiente fondamento né nella Humanae vitae né nella Sacerdotii caelibatus. La 

presente crisi del celibato ha varie radici, alcune nella chiesa e altre fuori della Chiesa: ecco le principali. 

a) Contestazione dei valori. Il primo dato di fatto della situazione è che valori elevati ed esigenti 

sono sempre più combattuti e semplici, di poco prezzo. I nemici del celibato l’hanno sempre ammesso, fuori 

e dentro la Chiesa. Dentro la Chiesa certamente di solito non osano uscire allo sbaraglio. Essi vengono allo 

scoperto solo quando l’autorità dei Pastori si indebolisce e lo spirito del tempo (Zeitgeist) viene loro in aiuto. 

Anche all’inizio del secolo diciannovesimo, ricorda il May, ci fu la bufera anticelibato, specialmente nel 

Baden e nel Würtemberg. Gli avversari del celibato nel clero erano i seguaci di una teologia illuministica. I 

suoi promotori (Förderer) erano liberali protestanti. 

b) Insicurezza nella fede. La prima causa della crisi del celibato è l’insicurezza della fede che ha 

colpito oggi una vasta zona di clero e popolo. Essa si alimenta di posizioni non cattoliche in parte 

radicalmente incredule di certi teologi rinomati la cui diffusione è realizzata da un esercito molto attivo di 

operatori di pubblicità. La campagna di denigrazione del sacerdozio da parte di certi teologi ha tolto a molti 

preti la coscienza della dignità e del valore del sacerdozio. Se il sacerdozio, come affermano falsamente 

questi teologi, è una vocazione come qualsiasi altra, allora in realtà non si vede perché non si debba 

«cambiare» quando a qualcuno questo «giogo» più non piace. Quando l’assolutezza della fede cattolica più 

non sta salda, non ci sarà più un numero notevole di uomini e donne a fare il sacrificio che li eleva 

essenzialmente al di sopra della misura ordinaria nelle altre denominazioni cristiane. Il grande sacrificio della 

vita celibataria sta o cade con il carattere della Chiesa cattolica come l’unica vera Chiesa di Gesù Cristo. Più 

si alimenta l’apparenza (con un concetto di ecumenismo indiscriminato) che le confessioni non cattoliche 

stiano più o meno alla pari con la Chiesa cattolica, più diventerà incomprensibile perché si debba esigere dal 

prete un sacrificio che quelle non conoscono. Il prete cattolico può e vuole sacrificarsi - e la completa 

astensione sessuale è sacrificio - soltanto per una causa assoluta. Né per una cristeità generica né per una 

Chiesa che è equiparata alle altre comunità religiose si troveranno uomini che fanno il sacrificio. 

La distruzione della fede oggettiva (del contenuto della fede) trascina la fede soggettiva nel 

compromesso. L’appello per la soppressione del celibato nasce dalla mancanza di fede nella potenza della 

grazia. Non si ha più fiducia nella grazia di Dio che può dare il volere e il realizzare. 

c) Trascuratezza della preghiera. Un’altra causa delle proteste contro il celibato è la trascuratezza 

della preghiera. La Chiesa ha ridotto notevolmente la recita del Breviario per il clero, probabilmente per 

l’eccesso di lavoro dei preti in cura d’anime. Io dubito della consistenza di questa motivazione. In base alla 

mia esperienza e osservazione ognuno trova il tempo per fare tutto ciò che vuole. La riduzione della 

doverosa recita del Breviario non ha avuto come effetto che il Breviario sia recitato con maggiore devozione 

o che la parte tolta venga sostituita con altre preghiere. Al contrario, il Breviario ridotto oggi è recitato alla 

stregua del Breviario intero di dieci anni fa. 

Uguale trascuratezza si osserva nelle altre preghiere. La recita del rosario è da molti disprezzata e 

resa spregevole dai predicatori. La meditazione è a mal partito. La visita del Santissimo Sacramento è in 

ribasso. La devozione alla Madonna è in molti ormai spenta. La confessione frequente, prescritta dalla 

Chiesa, è da non pochi sottovalutata. Con un simile regresso di vita spirituale è ovvio che il voto della vita 



verginale sia in crisi e la carne si ribelli. La caduta del celibato coincide anche con la decadenza degli 

Esercizi spirituali.  

d) Incomprensione per l’autoabnegazione. Viene a mancare inoltre la comprensione per l’ascesi. 

Dominio di sé, moderazione, rinunzia sono termini, così sembra, scomparsi dal vocabolario dei progressisti. 

Ci si vuol scapricciare, godere la vita, il più presto possibile, il più frequentemente possibile, il più a lungo 

possibile. La rinunzia e l’astinenza sono prese in giro, la castità verginale e la purezza di coscienza sono 

deprezzate. La generale sessualizzazione della vita spinge i troppi giovani a esperienze erotiche precoci e 

sbarra loro quindi la via al sacerdozio. La storia ci insegna de la dissoluzione del matrimonio e la corruzione 

dei costumi portano spesso in molti modi al disprezzo del celibato. Un siffatto clima non è per nulla 

favorevole all’invito per la completa astinenza sessuale. Chi lo accetta, deve imporsi contro preconcetti, 

opposizioni, diffamazioni.  

A questo aggiungi che l’astinenza dall’attività sessuale non può stare isolata. Essa deve piuttosto 

essere inglobata in una condotta che sia pronta alla rinuncia anche in altri campi. Non ci si può del resto 

permettere tutto, quando per amore di Dio e dei fratelli si è rinunziato al matrimonio. 

La volontà di condurre una vita sufficiente e di astenersi dai vizi è completamente in ribasso. 

Accenniamo a un punto soltanto. Famiglie numerose e aumento delle vocazioni si corrispondono. Dove c’è 

la volontà di vivere il matrimonio secondo le leggi di Dio e di avere una famiglia numerosa, ci sono anche a 

sufficienza giovani e ragazze che mostrano la forza di offrire un libero celibato per amore di Dio. Ma la gioia 

delle famiglie numerose è diminuita negli ultimi anni in modo spaventoso. Se scompare lo spirito di 

sacrificio nelle famiglie, esso mancherà di regola anche nei figli. Il sacrificio del celibato sembra a essi 

troppo pesante. Si portano ragioni apparenti per nascondere il timore del sacrificio. Infatti non si osa 

confessare a se stessi e agli altri la propria debolezza. Il crescente timore di avere una famiglia numerosa, di 

cui è responsabile in parte la teologia progressista che fa propaganda dei metodi contraccettivi contro natura, 

renderà sempre più raro il caso che una sorella zitella prenda cura della casa del fratello sacerdote. 

e) L’attività del movimento anticelibatario. La crisi del celibato ha in parte notevole la sua causa 

nella messa in discussione del medesimo da parte dei teologi progressisti. I suoi patroni sono noti. Basta 

ricordare i nomi di Küng e Böckle. Il movimento anticelibatario possiede i più calorosi banditori fra quei 

teologi che da molto tempo si disinteressano della cura d’anime e godono di eccellenti condizioni 

economiche. La vita borghese e il darsi alle teorie non sono favorevoli ai doni di Dio. La cosiddetta 

discussione aperta degli avversari del celibato toglie a molti preti la gioia e la sicurezza del loro stato e 

pertanto la forza di restare fedeli alla loro obbligazione. Ciò che prima si faceva senza discutere, oggi è 

diventato discutibile soprattutto perché a causa del dominio monopolistico del progressismo nei mezzi della 

pubblicistica cattolica e dell’appoggio che questo indirizzo trova nella stampa liberale, la voce della Chiesa, 

soprattutto del suo supremo Pastore e dei teologi fedeli, non si fa sentire che debolmente. 

Da certi gruppi presbiterali è stata allestita una cosiddetta consultazione o per dir meglio una 

votazione sul celibato. Questa consultazione di preti sul celibato non serve primariamente allo scopo di 

inquisire in base al numero su un’opinione finora sconosciuta. La consultazione provocherà oppure 

aumenterà l’inquietudine e l’insicurezza nel clero, convincerà il popolo fedele della superfluità del celibato, 



in generale eserciterà dal basso una pressione sui pastori per costringere questi a sopprimere la pesante 

legge, i quali a loro volta dovranno influire sul Papa. 

Quanto questo calcolo sia esatto e quanto sia efficace questa tattica, lo mostra l’esempio dell’Olanda. 

L’attività ininterrotta di circoli relativamente piccoli ma influenti di teologi e pubblicisti ha spinto i vescovi 

olandesi, il card. Alfrink in testa, a fare propria e a impegnarsi per la causa degli avversari del celibato per 

presentarla al Santo Padre nel secondo Sinodo dei vescovi nell’autunno del 1969. Va rilevato che questo 

accade appena a due anni di distanza dalla pubblicazione dell’enciclica di Paolo VI sul celibato e dopo che il 

Santo Padre molte volte aveva fatto capire direttamente o mediante interpreti autorizzati che una mutazione 

(cioè l’abolizione) della legge del celibato è fuori questione. Di qui si vede che le parole e le decisioni del 

Papa hanno nei circoli progressisti e modernisti poco o nessun valore. Il Santo Padre può insegnare ciò che 

vuole, questi circoli sono sempre insoddisfatti, dicono che questa non è l’ultima parola del Papa o che il Papa 

non ha buoni consiglieri o non ha una giusta teologia. Si ha l’impressione che il Santo Padre non possa più 

afferrare queste persone con le parole ma soltanto con atti, cioè con provvedimenti disciplinari. 

Le votazioni su leggi ecclesiastiche riposano in ultima istanza sopra il malinteso che la struttura della 

Chiesa sia democratica. Nella Chiesa il potere non procede dal popolo. I pastori della Chiesa lo ricevono 

direttamente da Dio oppure dai pastori superiori. Una legislazione mediante referendum o plebiscito è nella 

Chiesa per diritto divino impossibile. 

Ciò che il singolo o anche molti singoli pensano di una legge (difficile) è irrilevante, e non c’è 

bisogno di ricorrere alla distribuzione e richiesta di questionari. La tendenza alla facilitazione e alla comodità 

è fin troppo nota e non c’è bisogno di pubblicizzarla. Un valore superiore è sempre di più difficile 

comprensione e attuazione di un valore più basso. Non ci si deve pertanto aspettare che il signor Qualcuno 

possa essere guadagnato al celibato la cui anima è la verginità consacrata a Dio. Una concezione 

semplicistica e a buon prezzo ha sempre più probabilità di essere accolta dalla massa di una elevata e 

complicata. Un’appropriata agitazione contro tutto ciò che è difficile nel campo del mistero soprannaturale e 

insieme pratico produce una vasta impressione. La Chiesa ha fato spesso simili esperienze, per esempio nel 

secolo sedicesimo. Ma si è anche sempre visto che siffatti movimenti fanno deviare i loro sostenitori e 

abbattono valori la cui distruzione non era stata prospettata e tuttavia ora non può essere più impedita. 

 

Carisma e legge del celibato. 

 

1. Il carisma. Uno degli argomenti principali degli avversari del celibato consiste nel l’affermazione 

che la Chiesa non può legare il celibato al sacerdozio con una legge. 

A questo si deve rispondere: è esatto che c’è un celibato che è un particolare dono della grazia di 

Dio. Che l’astinenza (sessuale) sia un dono della grazia di Dio è un pensiero ellenistico ed ellenistico-

giudaico che è stato accolto dall’apostolo Paolo (1 Cor. 7, 7). Soltanto bisogna chiarire l’essenza e i limiti di 

questo dono di grazia. 

Il carisma consiste in questo, che esso opera, in colui che non gli pone ostacolo, una particolare 

disposizione e tendenza per la vita celibe. In nessun modo il carisma costringe al celibato né ci dispensa dalla 



decisione per esso; il carismatico non è meno capace e disposto a entrare nel matrimonio di un altro. Secondo 

san Paolo, questo carisma, precisa May, è aperto a tutti, e ognuno lo può ottenere: del resto il celibato si può 

osservare anche senza uno speciale carisma, e ogni uomo, in certe circostanze, lo deve osservare. La Chiesa 

ora mette insieme - come presupposto del conferimento degli Ordini maggiori - il carisma del celibato con la 

volontà di osservare la completa astinenza sessuale. La condotta della Chiesa in questo è ovvia: essa 

stabilisce le esigenze proprie di coloro che esercitano i ministeri. Chi vuole diventate sacerdote, deve fra 

l’altro assumere su di sé la legge della completa astinenza sessuale. Tre volte egli assicura sotto giuramento 

di conoscere questo dovere e lo afferma liberamente. Come in queste circostanze si possa parlare di una 

«costrizione» (Zwang), è incomprensibile. Nessuno è costretto, anzi nessuno può essere costretto a diventare 

prete. 

Del resto, l’osservanza del celibato e dell’astinenza sessuale completa non è necessariamente legata 

al carisma e vale anche quando più non si possiede il carisma, anzi, in certe circostanze vale per tutti, 

sposati o non sposati: gli uomini innumerevoli che contraggono matrimonio devono, per legge divina, 

astenersi prima del matrimonio da ogni attività sessuale, abbiano o non abbiano il carisma. 

Hanno il dovere di osservare la castità perfetta i milioni di uomini i quali, malgrado la loro grande 

aspirazione, non giungono al matrimonio, anche se per questa rinuncia non dispongono di alcun carisma. 

 

Il dovere della completa astinenza sessuale vale per quanti, a causa di difetti fisici, non possono 

aspirare alla via del matrimonio e questo anche se non hanno il carisma del celibato. Devono osservare la 

completa astinenza sessuale i milioni di vedovi e vedove, di abbandonati e separati, il cui godimento del 

matrimonio è stato interrotto. Il dovere della completa astinenza sessuale vale anche per gli uomini sposati la 

cui moglie sia ammalata o che non intendono mettere al mondo altri figli quando non possono provvedere 

con il metodo dell’astinenza periodica. Questo dovere vale infine per tutti i prigionieri, di guerra o civili, per 

il tempo che devono vivere separati dalle loro mogli: nessuno di costoro afferma di sentire un carisma. 

Di fronte a questi casi, considerando gli innumerevoli uomini di tutti gli stati ed età, preparati o 

impreparati, la legge del celibato della Chiesa opera in proporzione in modo inoffensivo. Essa abbraccia una 

percentuale molto ristretta di uomini scelti, colti e dotati. Essi hanno a disposizione aiuti naturali e 

soprannaturali. Sono stati interrogati e hanno risposto con un sì. La rinuncia all’amore sessuale non è il 

sacrificio più duro che possa essere richiesto a un uomo. Dal medico e dal poliziotto si esige che essi 

impegnino a servizio della loro missione non solo le loro forze, ma in caso di necessità anche la salute e la 

vita. Sì, da ogni uomo sano e, come si è visto nella seconda guerra mondiale, anche da molte donne, ci si 

aspetta che siano pronti a difendere la loro patria anche mettendo a repentaglio la propria vita. Queste 

esigenze non vengono da leggi umane, ma in ultima istanza da precetti divini. Di fronte a un simile dovere di 

eroismo è veramente vergognoso soltanto pensare di ribassare le esigenze dei sacerdoti cattolici. Sarebbe una 

faccenda spregevole. 

2. La legge. Dagli avversari odierni del celibato viene richiesta l’abolizione della legge con diverse 

ragioni. Questa richiesta va decisamente respinta. La completa astinenza sessuale di un notevole numero di 



persone è prescritta per legge. L’uomo così com’è, non come deve o può essere, ha bisogno della legge e 

propriamente per due ragioni. 

Anzitutto, la obbligazione giuridica del celibato significa la codificazione ministeriale dell’alta stima 

che la Chiesa ha del celibato per amore di Cristo e la spiegazione ministeriale della connessione 

indispensabile tra sacerdozio e celibato. Senza la legge sarebbe per i fedeli e i preti mediocri a lungo andare 

difficile conoscere che il celibato ha nella Chiesa di Dio il rango e il significato che gli competono secondo 

la volontà di Cristo e la dottrina della Chiesa. E sarebbe più difficile scegliere questa forma di vita se l’invito 

a essa, che la legge significa, venisse a mancare. La legge aiuta agli uomini, inclinati alle cose comode e 

facili, a prendere decisioni generose; essa li libera dalle forze che nel proprio intimo e nell’ambiente li 

trascinano alle cose mediocri e insignificanti. 

In secondo luogo la legge, per la sua dura chiarezza e irrevocabilità, non con le debolezze di oggi, è 

diventata l’ultima diga (Halt), per innumerevoli preti nelle ore di stanchezza, di svogliatezza e di tentazione. 

Esistono situazioni nelle quali gli splendori della vocazione, la dignità del servizio e la gioia in Dio sembrano 

non dire nulla al prete uomo, situazioni nelle qual tutte le luci sono spente e si sperimenta soltanto il peso 

della solitudine e della disillusione. Il pensare: «Non c’è nessun dietro-front», «Tu non puoi abbandonare i 

fedeli», «Tu devi tener duro» è allora spesso più efficace dei motivi in sé più alti... 

Non c’è dubbio: se cade la legge del celibato, cade il sacerdozio celibatario. Certamente resteranno 

ancora molti sacerdoti celibi della generazione più anziana. Ma in breve tempo essi rappresenteranno 

soltanto una minoranza dileguantesi e a lungo andare cesseranno di rappresentare un fattore di serietà. 

L’osservanza della legge che ordinava il celibato, sotto la pressione dei rapporti sociali che indicano nel 

sacerdote sposato il tipo del prete, sarà sostituita. La stessa sorte toccherà agli Ordini religiosi. La 

testimonianza della propria vita per Iddio, per la potenza della grazia, per il valore dei beni dello spirito, 

per la speranza dell’aldilà sarà così in doppia guisa indebolita nella Chiesa. 

 

La crisi e il suo superamento. 

 

1. La via nella crisi. Le crisi possono venire a ogni prete. Se esse siano possibili senza una qualsiasi 

colpa del prete, non oso deciderlo. La sessualità deve essere di continuo vigilata, domata e vinta. Il bisogno 

sessuale però a ogni buon conto prende la forza che uno gli dà. Non è vero affermare che esso comincia 

senza la nostra collaborazione. Chi si rinnova ogni giorno con la meditazione, la lettura spirituale, la 

preghiera del Rosario, la celebrazione del santo Sacrificio, la visita del Santissimo Sacramento, chi spesso si 

purifica con il sacramento della penitenza, chi conserva la fede e l’umiltà, costui non ha nulla da temere. Ma 

chi gioca con il fuoco, non c’è da meravigliarsi se viene bruciato. Le forze sessuali una volta risvegliate non 

è tanto facile poi riportarle in quiete. 

2. Il compito del ministero. Molti cercano lo scampo dalla crisi con l’interruzione nel ministero. Ma 

si tratta di un’illusione fatale se un prete crede che egli troverà una perfetta soluzione e una facilitazione 

ritirando la sua decisione fondamentale. In realtà questo ritiro non può accadere se non con una rottura della 



personalità. La sconfitta lascerà in lui un pungolo, la capitolazione non gli permetterà di trovare la pace 

perfetta. 

 

Obiezioni contro il celibato. 

 

1. Attuazione dei valori umani. Spesso oggi si afferma che il celibatario non raggiunge la piena 

umanità perché gli manca la compagna di matrimonio. Che si deve dire? 

Certamente, il matrimonio può sviluppare alcune oppure anche molte doti dell’uomo. Ma 

ugualmente un matrimonio può impedire la completa espansione. È difficile qui fare calcoli numerici... Per il 

prete si deve dire che il Signore esige l’autoabnegazione, cioè il dire di no alle proprie possibilità, il dire di 

no ai valori più piccoli a favore dei valori più alti. Rinunciare ai valori naturali per i valori soprannaturali non 

è un cattivo baratto: è anzi la legge fondamentale del cristianesimo. Inoltre è un fatto che nessun uomo può 

realizzare tutte le possibilità che si trovano nell’uomo. Ognuno è in grado di realizzarne una parte. Se il 

celibatario non realizza i valori connessi con il matrimonio, realizza però quelli connessi con il celibato. 

2. Carenza di sacerdoti. Si sente anche spesso che si avrebbe un maggior numero di aspiranti al 

sacerdozio se non ci fosse il celibato. A questo si deve rispondere: attribuire al celibato la causa della carenza 

dei sacerdoti significa spostare la causa. Infatti il celibato può essere un impedimento ad aspirare al 

sacerdozio soltanto per coloro che ne rifiutano il senso soprannaturale, lo spirito di mortificazione, 

l’abnegazione di sé e lo zelo. L’attribuire al celibato questa carenza è soltanto un pretesto. La mancanza di 

clero non è minore presso i protestanti, gli ortodossi e i Vecchi Cattolici, anzi è peggiore che nella Chiesa 

cattolica. 

3. Attitudine al matrimonio. Si dice che il prete ha diritto al matrimonio come ogni altro uomo e che 

la Chiesa non glielo può impedire. Poiché quest’ultima affermazione è palesemente eretica, non c’e bisogno 

di confutarla. 

In tutte le discussioni sul «diritto al matrimonio» si presuppone come ovvio che chi trova difficoltà 

nel vivere da celibe sia per ciò libero di contrarre matrimonio. Questa supposizione qui non interessa affatto. 

Il «diritto al matrimonio» non è per diritto divino illimitato. L’età, malattie mentali e psichiche, censo, 

religione, qualità di carattere, ecc., possono impedire un determinato matrimonio anzi ogni matrimonio… 

 

Conseguenze della soppressione del celibato. 

 

1. Il trovarsi diviso. fra moglie, figli e il ministero come si vede nel protestantesimo: l’aveva ben 

visto anche Kierkegaard. 

2. Regresso della cura d’anime. Il servizio all’altare, l’amministrazione dei sacramenti e dei 

sacramentali, la predicazione, il catechismo, la cura degli ammalati, la visita alle case, la pastorale 

differenziata, l’amministrazione, la vita di preghiera personale, tutto questo e molte altre cose ancora 

assorbono un prete così completamente che io non sono in grado di immaginare come tutto ciò possa essere 

compiuto da uno sposato e padre di famiglia. 



Conclusione: il celibato per la Chiesa cattolica è necessario se essa non si vuole impoverire in 

maniera miserevole. Preghiamo Iddio che dia ai pastori della Chiesa fermezza, ai teologi lume, ai preti forza 

e ai giovani il coraggio di mantenere il celibato e di farne l’espressione, con una vita pura e forte, della 

dedizione a Dio e il mezzo del servizio agli uomini. 

5. 

___________________________________________________________________________ 

DECADENZA E CRISI DEL SACERDOZIO 

NELL’ATTUALE CRISI DELLA CHIESA 

 

 

Ciò che nella presente situazione, secondo il May, soprattutto è deprimente, sono gli errori di 

professori, non tanto la debolezza e viltà di vescovi: ciò che più deprime è la decadenza della cura d’anime, è 

la frode e la pena che è stata recata al bravo popolo tedesco. A nessun osservatore diligente della Chiesa 

cattolica può essere sfuggito negli ultimi anni che questa ha battuto una via addirittura suicida per quanto 

riguarda la cura d’anime. Basta dare uno sguardo alla situazione. 

 

Atteggiamenti di monopolizzazione della teologia progressista. 

 

Bisogna partire da un fenomeno che è decisivo e insieme sorprendente per la Chiesa cattolica, cioè la 

determinante anzi dominante posizione della teologia Chiesa attuale. Essa sembra essere diventata, da una 

Chiesa di vescovi, una Chiesa di professori. Devo in verità correggermi: dominante non è la teologia 

semplicemente, ma una determinata forma di teologia che si chiama con la modestia, che le è propria, 

teologia del progresso, che io però indico come progressista. Meno questa teologia è una unità, e più però 

essa mostra in un certo campo delle caratteristiche comuni.1 

Evidentemente questa teologia progressista non ha nulla a che fare con il vero progresso, che si 

chiama avvicinamento alla perfezione - ed è questo in verità vero progresso -, cui il Signore della Chiesa ci 

invita. Il progresso autentico afferma i valori presenti e cerca di svilupparli, non il distrugge. Il progressismo 

invece contiene un programma di totale insicurezza. Ciò che esso spaccia per progresso è in verità regresso, 

cioè disgregazione di valori, svuotamento di contenuti, distruzione di forme: in breve, una demolizione, una 

liquidazione di cui una volta un professore di teologia dogmatica mi disse: «La liquidazione si può fare 

soltanto una volta!». Le opposizioni nella Chiesa non sono affatto tra conservatori e progressisti. Non si 

tratta infatti di una diversa impostazione della medesima eredità cattolica che da nessuno è negata, ma si 

tratta della fedeltà ai valori cattolici o del loro tradimento. Alcuni mesi fa l’episcopato tedesco, come è noto, 

ha organizzato una consultazione di sacerdoti. Tra le molte risposte ce n’è una senza dubbio estremamente 

significativa: il 68 % dei sacerdoti si è lamentato della confusione in cui è precipitata la teologia. Sia i 

sacerdoti sia il popolo cattolico erano abituati fino a pochi anni fa (ad aspettare) che i teologi che insegnano 

per incarico della Chiesa annunziassero anche la dottrina della Chiesa. Ma la situazione da alcuni anni è 

cambiata. Oggi non e raro il fatto strabiliante che gli annunziatori della fede, autorizzati dalla Chiesa, 



insegnino in contrasto con la dottrina della Chiesa. Io non esagero se dico che la guida della Chiesa è passata 

di fatto in larga parte dai pastori autorevoli e responsabili a teologi progressisti irresponsabili. 

In casi innumerevoli questi teologi, noncuranti delle leggi in vigore, non fanno che esercitare 

pressione sui vescovi per costringerli alla mutazione delle norme. Il professore di dogmatica a Tubinga Küng 

- seguito in questo dal collega Kasper - è sbandierato come «carismatico», mentre la sua opera esattamente si 

deve chiamare «ricatto». Il 6 ottobre 1971 si domandò ai sacerdoti di Francoforte sul Meno chi di essi usasse 

esclusivamente e soltanto i quattro canoni permessi della santa Messa. Risultarono tre su trentacinque: 

trentadue usavano quindi canoni della Messa non permessi, introdotti arbitrariamente. Poco tempo fa la terza 

istruzione per l’esecuzione della costituzione liturgica del concilio Vaticano Il ha insistito nel proibire alle 

donne di servire all’altare. Questo non ha impedito, come so per mia propria osservazione, che un parroco di 

Spira lasciasse ministrare le ragazze sotto gli occhi del vescovo! Gli stessi vescovi, in molti casi conturbanti, 

hanno dato esempio di disobbedienza verso la Sede Apostolica, casi che non possono non avere il 

contraccolpo nel comportamento dei fedeli e dei sacerdoti. La conferenza episcopale tedesca alcuni anni fa 

ha ordinato che la prima confessione debba essere posticipata di alcuni anni alla prima comunione. La Sede 

Apostolica nel Direttorio catechetico dell’11 aprile 1971 ha ordinato di stare alla pratica precedente, cioè di 

premettere la confessione alla prima comunione. La conferenza episcopale tedesca non pensa per niente a 

ritirare il proprio abuso.  

Il procedimento è sempre il medesimo: un paio di teologi progressisti di cartello si trovano insieme, 

elaborano qualche manifesto o altro proclama, lo pubblicano, fanno rumore, un gregge di seguaci si unisce a 

loro e dà man forte al coro, i mass-media prendono la palla che è loro lanciata e attizzano l’agitazione: la 

maggioranza dei vescovi tace, si mostra impressionata, benché alcuni siano impressionati non tanto dagli 

argomenti quanto dal vortice scatenatosi, un gruppo si dichiara solidale con i manifestanti, altri fanno 

dichiarazioni contrastanti che vengono subito diffuse dappertutto e impediscono ogni formazione di 

un’opposizione, ambedue i gruppi cominciano a esercitare insieme una pressione sul Papa. Il Papa è 

spaventato, indugia, indietreggia, compromette quelli che erano pronti a introdurla, il progetto conteso è 

lasciato cadere oppure è modificato secondo il desiderio dei manifestanti. L’esempio migliore: la legge 

fondamentale della Chiesa. La Curia romana, da una parte intimidita dalla canèa, dall’altra devota al suo 

signore, è come paralizzata per sentimento di lealtà verso il Papa o per paura dei ribelli, senza volontà e 

incapace di condurre una efficace opposizione. 

Così la Chiesa un po’ alla volta - e questo va tenuto bene in vista - per quel che riguarda la decisione 

dei pastori è scivolata in una situazione di carenza di guida la quale, sia nel campo della dottrina sia in quello 

della disciplina, opera con crescente disintegrazione. Ogni positiva dichiarazione dei vescovi è contraddetta 

subito da quelle negative di molti teologi modernisti. Ultimo esempio: l’aborto. Sembra che non ci sia più 

una decisione sufficiente dei titolari del magistero che tagli corto al dibattito. La permanente insicurezza del 

clero e dei fedeli dilaga. Così non credo, cari confratelli, di essere troppo sottile se dico che le parole terribili 

del Vangelo: «Voi eravate come pecore senza pastore», devono applicarsi su larga scala alla situazione della 

Chiesa presente.  



I teologi progressisti hanno creato istituzioni che devono consolidare il loro dominio. Il mio pensiero 

va alle commissioni dei teologi di diversi campi e alla rivista «Concilium». Il suo dominio, nelle case 

editrici, nelle riviste, nei giornali è solidamente fondato e pressoché completo, così che senza esagerazione si 

potrebbe parlare di un cartello progressistico di opinione, anzi di un monopolio di opinione. Al suo influsso 

soggiaciono e nella maggioranza soccombono da anni i pastori della Chiesa, il clero e i fedeli. La 

maggioranza degli uomini è incline a scambiare l’opinione dominante con quella vera o almeno a rassegnarsi 

di fronte alla posizione di monopolio della medesima. 

Ma questo ha per la cura d’anime effetti cattivi e pieni di disagio. Senza una condotta ferma e 

unitaria della Chiesa nelle questioni di fede e di disciplina la cura d’anime manca dei suoi fondamenti. 

Quando l’assolutezza della nostra fede non è più indiscutibile non si trovano più neppure pastori d’anime 

che si struggano di zelo per la casa di Dio, né si possono più avere a disposizione laici che sacrifichino forze 

e tempo per la religione. Quando un prete insegna in un modo, un altro in un altro, chi rimprovera la gente se 

seguirà la via più comoda e più facile? Se non esiste una vita eterna, né il cielo né l’inferno, perché anche i 

cattolici non possono fare proprio il motto: «Arràngiati su questa terra, non c’è nessun aldilà, nessun 

arrivederci!»? 

In seguito al monopolio ideologico dei progressisti non e possibile illuminare in grande stile il 

popolo fedele su ciò che negli ultimi anni si è fatto nella Chiesa. Così l’enorme processo di liquidazione dei 

valori cattolici non è venuto alla piena coscienza dei più o su vasta scala. Vastissimi circoli del clero e di 

laici ne sono infetti. 

 

La crisi dei pastori d’anime. 

 

La crisi della cura d’anime ha la sua radice principale, precisa il May, nella crisi dei pastori 

d’anime...2 Conoscete gli slogan: il sacerdozio deve essere demitizzato, il patriarcalismo demolito, la Chiesa 

democratizzata. Voglio occuparmi solo di questo, di come queste montature influiscono su molti preti. Ci 

sono sacerdoti il cui corso della giornata è determinato dai programmi della televisione, sacerdoti che 

trascurano regolarmente i propri doveri di pietà sacerdotale. Ci sono sacerdoti i quali da mesi, se non da anni, 

non ricevono più il sacramento della confessione malgrado le prescrizioni ecclesiastiche ancora vigenti. 

L’anno passato ho tenuto un corso di esercizi per preti nel quale ho avuto incontri tremendi fuori di 

confessione: molti infatti sono venuti da me. Un prete che era in procinto di cadere mi disse: «Se lei non 

avesse parlato così duramente, avrei continuato. Soltanto perché lei ha detto le cose con tanta chiarezza e 

severità, io ho la forza di continuare». Con la perdita e l’indebolimento della fede sorge però per la cura 

d’anime un pericolo mortale. Chi è diventato oscillante nella fede è incapace di condurre con fede la cura 

d’anime. Può mantenere ancora per un certo tempo una facciata di zelo, ma non è più in grado di offrire un 

servizio efficace, zelante e illuminato per la salvezza dei fratelli e delle sorelle. I continui attacchi contro il 

sacerdozio hanno anche effetti deleteri su coloro ai quali è affidata la cura delle nostre anime. Inoltre i fedeli 

perdono la conoscenza dell’importanza insostituibile del sacerdozio cattolico per la Chiesa e per tutta 

l’umanità. La considerazione del prete cattolico è, all’interno della Chiesa, enormemente ribassata. Questo 



ribasso di stima nel clero, a causa della ribellione e degli scandali di sacerdoti come anche dell’indirizzo 

della teologia che abbassa il sacerdozio, hanno però pessimi effetti per la cura d’anime, poiché ne 

diminuiscono le prospettive e le possibilità. Se oscilla la fiducia nel pastore d’anime allora anche la fiducia 

nelle sue parole e nelle sue manifestazioni diminuisce. Allora non si cerca più il servizio del pastore d’anime, 

non si ascolta più la sua parola. 

 

Ecumenismo nefasto. 

 

La ricordata teologia progressista ha prodotto numerose importanti alterazioni nella Chiesa, devo 

dirlo. Non posso né voglio qui enumerarle. Ma un tratto è comune a molte, anzi alla maggior parte di queste 

alterazioni cioè l’adattamento alla dottrina e alla prassi della Riforma, ai contenuti e alle forme protestanti. 

La leva delle aspirazioni protestantizzanti è il cosiddetto ecumenismo cattolico proclamato dal concilio 

Vaticano II. Infatti i suoi influssi minacciano, secondo la mia osservazione, la Chiesa con la perdita della sua 

identità. 

In primo luogo si deve dire che molti cosiddetti teologi cattolici lavorano come i protestanti, cioè 

trascurando i princìpi della teologia cattolica. Con assoluta spregiudicatezza e come fosse evidente, essi 

operano con il principio protestante della sola Scriptura. Nessuna meraviglia che essi giungano a posizioni 

protestanti. L’ecumenismo esige quella nebulosità e mancanza di chiarezza di cui una volta lo storico Joseph 

Lortz ha detto che è uno dei più importanti presupposti per il successo del movimento di Martin Lutero. 

Alcuni esempi: in primo luogo la teologia del sacerdozio. Se il sacerdozio di fatto non è 

essenzialmente diverso dal laicato, è chiaro che il sacerdozio cattolico deve stare alla periferia della 

coscienza cattolica oppure essere completamente eliminato. Un altro esempio: Döpfner e Dietzfelbinger, il 

cardinale cattolico e il vescovo Protestante del Land bavarese hanno fatto una dichiarazione comune sulla 

indissolubilità del matrimonio. Chiunque conosca anche da lontano la dottrina protestante del matrimonio sa 

che i protestanti per indissolubilità del matrimonio intendono qualcosa di essenzialmente diverso da quello 

che intende la Chiesa cattolica.3 Di questa differenza esenziale non si parla affatto in questa dichiarazione. 

Ma che cos’è il valore in generale di una dichiarazione comune, dalla cui interpretazione e collocazione nella 

prassi subito emergono gravissime differenze, sempre supponendo che si voglia mantenere la fede cattolica? 

In secondo luogo, le strutture, le manifestazioni vitali e la disciplina della Chiesa vengono in misura 

crescente adattate alle idee protestanti. Il sistema di consiglio in Germania, per esempio, viene delibato in 

parte notevole da fonti della Riforma. Una gran parte delle alterazioni della liturgia sta sotto il modello 

protestante, come ci assicurano gli stessi autori protestanti. In tutte le possibili occasioni che sono offerte alla 

Chiesa cattolica per dispiegare oggi la sua vita, anzi soltanto per professare la sua fede, viene contrapposto 

l’ecumenismo. Esempi: se si devono canonizzare i martiri inglesi, ecco la minaccia del peggioramento del 

clima ecumenico. Se si avvicina la festa del Corpus Domini si parla del dovere di aver riguardo dei fratelli 

separati. Molti tesori e valori che la nostra Chiesa possedeva rispetto alle altre comunità religiose sono stati 

negli ultimi anni - per i cosiddetti riguardi ecumenici distrutti o lasciati nello sfondo. Un po’ alla volta anche 



il cattolico più paziente, che vuole restare cattolico, si domanda se l’ecumenismo così inteso non sia un 

mezzo per strangolare la fede cattolica. 

Del resto io non ho ancora sentito che il protestantesimo per riflessioni ecumeniche si sia astenuto 

dal celebrare le sue feste confessionali oppure le abbia indirizzate a formare la sua vita ecclesiale secondo i 

dogmi cattolici. Ho piuttosto l’impressione che l’ecumenismo sia su vasta scala un mezzo per portare avanti 

la Riforma. Il protestantesimo afferma la comune base cristiana quando si tratta di difendere la stia 

posizione. E si allea, in ogni caso secondo esperienze tedesche, anche con l’ateismo, quando si tratta di 

combattere la Chiesa cattolica. 

 

Effetti dell’onda protestantizzante. 

 

Gli effetti dell’onda protestantizzante nella prassi sono di grande importanza per la cura d’anime. 

Infatti nella stessa misura in cui avanza la protestantizazione della Chiesa, si allenta il legame dei cattolici 

con la Chiesa. Questi sono di continuo esortati a imparare dai fratelli evangelici: che cosa questi pensino 

dell’ecclesiasticità, è noto. L’antiecclesiasticità, molto più diffusa in campo protestante che in quello 

cattolico, si trasferisce nei cattolici. Per chiunque conosce il protestantesimo, deve essere chiaro questo: chi 

scende a patti con il protestantesimo finisce nel risucchio della secolarizzazione, della riduzione, del 

minimalismo nel campo religioso e morale. 

Si può imparate molto dal protestantesimo, come, per esempio, l’affermazione tenace delle proprie 

posizioni l’abile proseguimento del proprio vantaggio; ma è proprio questo che i teologi ecumenici non 

vogliono imparare. L’attività ecumenica ha piuttosto creato la convinzione quasi generale che non ha 

importanza essere cattolici o protestanti, anzi (in connessione con i cosiddetti cristiani anonimi) neppure se 

in generale si creda o non si creda qualcosa. La fratellanza universale con tutto il mondo, il dialogo 

realizzato senza distinzione, il livellamento delle differenze tra religioni e confessioni, in generale la messa 

da parte delle differenze di fede a favore dell’azione,4 hanno portato al dominante sentimento vitale che 

l’appartenere alla Chiesa cattolica non è necessario né molto importante. 

Chi nel dialogo tra le confessioni lascia nell’ombra la questione della verità, crea l’indifferenza verso 

la verità. La conseguenza non è l’avvicinamento delle confessioni ma il disprezzo di ogni religione. 

L’ecumenismo si attua di fatto tra i cattolici nel migliore dei casi come relativismo, nei casi più disgraziati 

come indifferentismo. Per il relativismo Chiesa cattolica e protestantesimo sono egualmente molto 

importanti, per l’indifferentismo sono egualmente poco importanti. 

Il protestantesimo vede nel numero e nella qualità dei convertiti una notifica per la forza interiore di 

una comunità religiosa.5 Se si applica questa misura alla Chiesa cattolica presente, si può vedere che la 

Chiesa è in una situazione di debolezza come non lo fu dal tempo del massimo splendore dell’illuminismo. 

Infatti il numero delle conversioni è ridotto al minimo. Conversioni di personalità eminenti nella vita dello 

spirito non ci sono quasi più. Sembra che la Chiesa nella figura che le hanno dato il Concilio e il post-

Concilio, difficilmente esercita ancora un’attrazione sugli uomini che lottano e cercano. 



L’unica cosa strana nella faccenda è che il protestantesimo non pensa di rinunziare alla sua opera di 

propaganda tra i cattolici. Nel mio libro sulle conversioni ho raccontato come dappertutto, in Germania non 

altrimenti che in Spagna, con zelo il protestantesimo guadagna adepti. E questo avviene con successo 

crescente. Verso la fine del 1970 il presidente sostituto della Chiesa evangelica tedesca dichiarava che nella 

Germania del Sud e Sud-Ovest il numero delle conversioni nella Chiesa evangelica era raddoppiato rispetto 

alle perdite. Questo fenomeno si spiega soltanto dagli acquisti che il protestantesimo fa tra i cattolici. 

L’Associazione evangelica vede la ragione dell’aumento delle conversioni del clero cattolico in Francia al 

protestantesimo nella valorizzazione del protestantesimo fatta dal concilio Vaticano II. 

L’effetto peggiore della protestantizzazione della Chiesa io lo vedo però in questo, che un po’ alla 

volta fra i cattolici si è formata una situazione generale di coscienza la quale corrisponde a quella dei primi 

decenni del secolo sedicesimo, ed essa, come allora, prepara la caduta delle masse nel momento in cui si 

scatenerà la penetrazione altrui. L’insicurezza dogmatica dei cattolici è aumentata al punto che, a mio avviso, 

la maggior parte dei cattolici tedeschi non solleverebbe alcuna difficoltà se la conferenza episcopale tedesca 

decidesse domani a maggioranza l’unione con il protestantesimo. 

 

Informazione, invece di comunicazione della fede. 

 

Passando a considerare l’istruzione religiosa, il May rileva che essa è caduta in una delle crisi più 

serie. Questa crisi si presenta sotto molti aspetti. In primo luogo è da nominare l’insicurezza di molti 

insegnanti di religione. Di fronte a una teologia che mette confusione, essi stessi non hanno più un posto 

chiaro e di accordo. In conseguenza della totale insicurezza che è generata da molte pubblicazioni delle case 

editrici Herder, Patmos, Grünewald, Styria,6 essi hanno perso ogni orientamento teologico. Colui che ha 

smarrito la convinzione viva della fede, non può neppure comunicarla. [...] 

Da questa insicurezza risulta l’esigenza, spesso sollevata, di vedere l’istruzione religiosa come 

semplice informazione, non come predicazione della fede. A questo modo l’istruzione religiosa è mistificata 

nella sua essenza. Fede non è soltanto accettazione di contenuti evidenti, ma anche risposta alla chiamata di 

Dio che esige. L’esposizione della fede, se deve essere assunta rettamente, non deve essere compresa 

soltanto come una comunicazione di princìpi - sarebbe un equivoco intellettualistico - ma anche, e 

soprattutto, come una richiesta che accade in nome di Dio per l’incontro con Dio, per l’obbedienza verso 

Dio, rivolta da uno che ha praticato questa obbedienza e può darne testimonianza. In altre parole: l’istruzione 

religiosa non comunicherà solo conoscenze, creerà convinzioni. Una concezione dell’istruzione religiosa 

come pura informazione perde per la Chiesa ogni significato, perché allora il relativismo affossa ogni 

convinzione della fede cattolica. 

Non sorprende allora che l’insicurezza dei maestri di religione passi negli scolari. Sul pulpito non di 

rado si predica un falso concetto di Dio, se ne dà una falsa immagine. Il Dio del progressismo teologico è 

l’immagine riflessa della confusione progressista: un Dio di mollezza e debolezza, un Dio di trascuratezza e 

di sufficienza. Nessuna traccia del Dio che è fuoco divampante, di fronte al quale i cieli non sono puri, che 

non ha risparmiato il «calice» della Passione al suo unico Figlio. 



Molti teologi hanno tralasciato da anni di predicare la mortificazione, l’abnegazione, la rinuncia e di 

far esercitare queste pratiche ai bambini, ai giovani agli adulti. Per i più ciò che la Chiesa ha prima insegnato 

e ordinato è falso, superfluo o superato... Le contraddizioni nella predicazione portano molti cattolici a 

pensare che nessuna delle diverse concezioni che sono loro presentate sia vera, ma piuttosto che tutte siano 

false. 

Si diffonde un culto del negativo e della critica. L’infinita benedizione che procede dalla Chiesa 

viene tolta. Vengono dissepolti i lati oscuri della storia della Chiesa e sbandierati dappertutto. La fierezza dei 

credenti di appartenere alla comunità di salvezza del Signore viene schernita e dileggiata come 

«trionfalismo». Ma al suo posto entra il trionfalismo della negazione, che si compiace del vilipendio di sua 

madre e constata con soddisfazione lo scroscio di risate del liberalismo. La letizia ecclesiale si è trasformata 

in una stanchezza, aridità, insicurezza e indifferenza finora sconosciute. Una Chiesa che di continuo diventa 

verminosa nella sua gente, deve un po’ alla volta perdere credito anche presso i suoi fedeli.7 

 

Scomparsa della pietà e della severità dei costumi. 

 

Con la perdita della fede è connesso l’allentarsi della pietà. La capacità per la preghiera personale 

viene obliterata o non sufficientemente formata. I fedeli si sono quasi completamente dimenticati di pregare 

per sé prima o dopo la santa Messa. Ma è ovvio, insiste il May, che la preghiera sta e cade con la preghiera 

personale. La riforma liturgica, vista nel suo complesso, non ha fortificato la fede né approfondito la pietà. 

Piuttosto il rispetto per l’Iddio santo, per la sua maestà e il suo giudizio, i suoi misteri e la sua parola ha 

lasciato il posto in misura angosciante alla superficialità, alla leggerezza, anzi alla frivolezza in rapporto al 

sacro. L’adorazione al Santo dei Santi è fortemente in ribasso, anzi in qualche parte è completamente 

scomparsa. Al Signore nel Sacramento si ricusano il saluto e la genuflessione o perché la fede nella presenza 

reale è andata a pezzi o perché in questo modo si vuol costringere a una mutazione. 

Il timore di Dio sembra scomparso dalla Chiesa; il timore di Dio di cui la Scrittura dice che esso è 

l’inizio della sapienza e un dono dello Spirito Santo. La devozione alla Passione di Gesù, come essa si 

esprimeva nella Via Crucis o nelle prediche quaresimali, è stata notevolmente demolita. Pratiche così 

conservate come il primo venerdì del Cuore di Gesù e il sabato sacerdotale sono andate sempre più in 

dimenticanza. La devozione alla Madonna è molto diminuita e in parte strangolata. Il Rosario è per lo più 

abbandonato come superato. Le pratiche del mese di maggio sono diminuite di numero, la loro attuazione è 

impoverita e poco attirante. La devozione dei santi non svolge alcun ruolo. La devozione alle anime purganti 

è praticata in misura degna di menzione solo dai vecchi. 

L’acquisto delle indulgenze è cessato da molto. Tutto questo dipende in prima linea dall’allinearsi 

della fede cattolica al criterio del protestantesimo, come anche dalla negazione, da parte dei cosiddetti teologi 

cattolici, dell’immortalità dell’anima e della purificazione oltremondana. 

Se il numero delle comunione forse è aumentato, in molti casi è a prezzo della preparazione 

sufficiente, anzi, in parte, con la rinuncia a una minima disposizione, con l’esenzione dal peccato mortale. 



Perfino un testimone non sospetto, l’arcivescovo di Monaco, Döpfner, ha assicurato che molti oggi vanno 

alla comunione come a prendere l’acqua santa. 

Lo spirito di penitenza è cessato da molto tempo, e non ultima causa è la demolizione della 

disciplina penitenziale. Nella chiesa dei gesuiti di Coblenza - Coblenza prima era una città cattolica eminente 

- il numero delle confessioni in pochi anni è passato da settantamila a ventimila. Questo avviene nel preciso 

momento in cui l’immoralità, specialmente nel campo sessuale, è fortemente aumentata. E per questa 

condotta i teologi cattolici, specialmente i moralisti, creano la buona coscienza per gli uomini! Essi ribassano 

le esigenze morali, scambiano l’Iddio vivo e vero con quello costruito dai loro pensamenti. 

La gioia infantile tra i cattolici tedeschi è spaventosamente diminuita. Di questo è responsabile, per 

una parte notevole, l’edonismo sessuale al quale certi teologi morali con la tolleranza dei vescovi hanno 

assegnato una patente di franchigia. L’epidemia delle separazioni prende i cattolici con sempre maggior 

forza. Del tutto comune è fra i cattolici l’aspirazione al piacere, al godimento e alle soddisfazioni in una 

misura preoccupante al posto del compimento del dovere, della rinuncia e dell’autosacrificio. 

Del tutto allarmante è la situazione nel campo della cura d’anime giovanile, anche se certamente ci 

sono ancora oggi pastori di anime che curano con zelo e nel modo giusto la gioventù. 

 

Cause del regresso nella frequenza alla chiesa. 

 

Tra le cause più determinanti dell’allontanamento dei fedeli vanno indicate l’introduzione del culto 

interconfessionale e la depravazione della predicazione cristiana. 

Quando i frequentatori della chiesa sono oltraggiati dal pulpito, quando gli atei vengono loro 

presentati come modelli, quando un umanesimo universale sostituisce l’Evangelo e le verità della fede 

vengono apertamente negate, allora simili comportamenti con l’andare del tempo scuotono la pazienza anche 

dei migliori cattolici, per tacere dei molti che frequentano il culto non per i motivi più alti. 

Una responsabilità non meno lieve, secondo il May, spetta alla riforma liturgica per aver lasciato 

briglia sciolta al dilagare degli esperimenti di ogni genere. La cosa più sacra che la Chiesa possiede, 

l’Eucaristia, è diventata un campo di giostra di ideologi e fanatici tra la costernazione e la dolorosa sorpresa 

dei fedeli. Anche l’abbandono del canto gregoriano, della lingua latina e della musica ecclesiastica ha avuto 

il suo peso. Si è ridotti, lamenta May, che la notte di Natale le pastorali le cantano ora solo i protestanti. 

Ma vi sono altre cose e ben più gravi in questo processo di sfacelo della vita cristiana. 

May ricorda i matrimoni misti in crescendo8 e il ribasso dei cattolici attivi, di quella generosa riserva 

di collaborazione all’apostolato gerarchico da parte dei laici: mai si è tanto parlato dell’apostolato dei laici 

come oggi, eppure mai si è visto un ribasso dei cattolici attivi come oggi. 

Al posto della preghiera discussioni su discussioni nelle assemblee - anche episcopali - con perdita di 

tempo e di prestigio spirituale. 

I cosiddetti sinodi comunitari, come è riconosciuto, mostrano un fiasco completo. Essi fanno 

sprofondare il cattolicesimo tedesco ancor più in basso di quanto non fosse prima. In essi sfociano le 

tendenze distruttive di una teologia che è abbandonata dal buono spirito. Il fatto che un dotto come Hubert 



Jedin abbia rifiutato la chiamata nel sinodo, il fatto che Paul Mikat e Joseph Ratzinger l’abbiano 

abbandonato, mi sembra molto significativo. 

La legge appoggia le buone forze dell’uomo, perciò va conosciuta e rispettata. I progressisti non 

conoscono il cosiddetto uomo moderno in generale di cui tanto parlano e scrivono. Una Chiesa che tace del 

peccato, del giudizio e dell’inferno, che non annunzia neppure la maestà di Dio né insegna il timore di Dio; 

una Chiesa di cui non si vede l’onore dell’eternità..., questa Chiesa è perduta. Per compiti umanitari e per un 

pizzico di sfondo religioso della vita, non c’è comunque bisogno della Chiesa cattolica. 

D’altronde è anche falso che, allo scopo di attirare gli uomini, si debba dare la prevalenza alle 

esigenze per ragioni tattiche, come pensa il card. König. Questo per May è falso due volte. Le richieste della 

Chiesa non possono motivarsi con ragioni tattiche, ma devono venire dalla propria essenza. Esse non devono 

essere mezzo di calcolo politico. Quando i pastori della Chiesa torneranno a fare proprio il motto del card. 

von Galen, «Nec laudibus nec timore», quando essi guarderanno alla croce, allora essi cominceranno a 

riprendere la propria credibilità. 

In conclusione: la Chiesa si trova coinvolta in una crisi di dimensioni enormi. Non ancora tutti i 

responsabili hanno preso coscienza della tremenda serietà della situazione. Molti - e quanti! - si consolano 

ancora con i resti di una vita religiosa che essi non hanno suscitata ma ricevuta. Una pietra, esposta a lungo 

ai raggi del sole, si mantiene per un certo tempo calda, anche dopo che il sole è tramontato. Nel cattolicesimo 

tedesco c’è ancora qualche forza e qualche vita create dalle precedenti generazioni di laici e sacerdoti. Di 

questo capitale si nutre ancora il progressismo. Ma che sarà quando esso sarà completamente in rovina? 

 

La ricostruzione. 

 

Si domanda poi il May, avviandosi alla conclusione: come deve cominciare la riforma? E risponde 

che essa va fatta anzitutto nelle singole persone e in piccoli gruppi che zelino l’onore della casa di Dio. Lo 

splendore del loro zelo accende altri: si genera un movimento, una corrente, una tempesta. E l’anima di tutti 

è lo Spirito di Dio. Poiché si distinguono dagli altri, si produce un conflitto con lo statu quo. Nel clero e nel 

popolo un po’ alla volta si genera un ampio movimento... che crea un’atmosfera, un clima. L’autorità in 

principio contrasta, poi si unisce. 

Quando la riforma ha elaborato le istanze giuridiche della Chiesa, cerca di stabilirle e 

istituzionalizzarle, e questo avviene con il diritto. Volontà di riforma e stima dell’ordine giuridico 

ecclesiastico sono inscindibili. 

Ma come attuare la vera riforma delle anime?, si domanda il May. 

In primo luogo. La «prima» cosa necessaria, risponde, è la nostra personale conversione. Poiché la 

rovina è venuta dal clero, dal clero deve venire la guarigione e la salvezza. Santificazione personale. A molti 

di noi manca la forza verso noi stessi. Noi siamo troppo figli del nostro tempo molle, molliccio e rammollito. 

Il benessere a molti di noi non ha fatto bene. Il piacere della tavola, del bere, del fumare, dei viaggi, forse 

anche piaceri più pericolosi minacciano di toglierci la libertà. 



In secondo luogo. Il popolo fedele, ma anche molti nostri confratelli, anzi molti vescovi e la Sede 

Apostolica devono essere illuminati sulla situazione reale. Riconoscere che siamo fuori strada. 

In terzo luogo. Si tratta che il nostro primo dovere come sacerdoti è quello di portare gli uomini a 

Dio. 

In quarto luogo. Unire i benpensanti in un’azione comune e istituire a questo scopo circoli di 

sacerdoti e laici. Egli segnala in questa linea la conferenza del card. Höffner: Il sacerdote nella società 

permissiva. 

In quinto luogo. Fare il possibile per influire sull’ambiente, con la stampa e la pubblicità, contro un 

cristianesimo di sagrestia, pigro e retrogrado. 

In sesto luogo. Impegnarsi a riformulare con chiarezza l’antica fede, secondo il Credo di papa Paolo. 

Deve finire la confusione, se si vuole resistere contro il mondo! 

In settimo luogo. Attuare una condotta illuminata verso l’autorità, tenendo presente la constatazione 

che viviamo in un’epoca di mancanza di guida. 

E il May non manca di accennare alla delicata posizione del Papa. Il Papa, egli osserva, ha senza 

dubbio in molte occasioni difeso la retta fede; sulla sua ortodossia in generale non ci può essere alcun 

dubbio. Ma con i discorsi soltanto, così sembra, oggi non si fa molto. Oggi servono soltanto i fatti, fatti 

energici e, se necessario, senza riguardi. I discorsi belli e innumerevoli da parte dei pastori sono sterili se non 

sono seguiti dai fatti: se cioè le cause della confusione, che essi vogliono denunziare, non sono rimosse. E si 

dica ai vescovi questo: chi non spegne un piccolo incendio, si aspetti un grande fuoco. Molti vescovi si 

lasciano influenzare dalla base. Un esempio: nell’ultima adunanza del sinodo dei vescovi fu affermato senza 

smentita che il Papa avrebbe concesso libertà di consacrare preti uomini sposati, se il sinodo si fosse 

pronunciato a maggioranza. La decisione [contraria] del sinodo9 si deve a uomini come Alfred Bengsch e 

Joseph Höffner. 

Così per le conferenze episcopali, le quali seguono per lo più coloro che parlano più forte, cioè i 

teologi progressisti e il loro seguito. A questo modo si ha l’impressione che la Chiesa stabilisca un premio 

per la contestazione. 

 

Conclusione. 

 

La Chiesa si trova senza dubbio in una situazione di emergenza. Quando ci si trova in una situazione 

di emergenza - per parlare con il generale supremo Beck, uno dei principali congiurati del 20 luglio - si 

devono usare mezzi insoliti: quindi, i cattolici responsabili devono porre mano a mezzi insoliti. Nei casi in 

cui la guida della Chiesa si lasciasse convincere dai progressisti, per debolezza o viltà in modo clamoroso, a 

decisioni e leggi dannose, non ci si deve aspettare secondo il mio consapevole giudizio l’obbedienza. 

Quando si garantisce l’ingresso alla distruzione nella Chiesa, l’opposizione non solo è permessa, ma è un 

sacro dovere.10 Per il May quindi, e non per lui soltanto, la situazione attuale nella Chiesa è di estrema 

gravità e si trova ai limiti della rottura. 



Il cristiano, conclude il May, che crede fermamente nella in indefettibilità della sposa di Cristo, crede 

sempre che le porte degli inferi non prevarranno. Egli cerca, concludiamo noi, di operare con fervore per la 

verità nella carità e sperando in umiltà «...fiso guardando pur che l’alba nasca».11 

 

Epilogus brevis 

_________________________________________________________________ 

IL RITORNO AL FONDAMENTO 

 

La crisi attuale della teologia, e di riverbero della Chiesa post-conciliare, è di natura metafisica: è 

l’oscuramento, se non il rifiuto esplicito, della presenza dell’assoluto nell’orizzonte della coscienza 

dell’uomo contemporaneo: una crisi che si è trasferita nei teologi per una «collisione di simpatia», come 

direbbe Kierkegaard. E senza il riferimento all’assoluto nessun valore può resistere, privo del riferimento 

metafisico il soggetto stesso, non riesce a costituirsi in centro operativo responsabile ed è travolto dal gioco 

irrazionale delle passioni e delle forze della storia. 

Senza un Dio trascendente, creatore del mondo e dell’uomo, non c’è alcun io come nucleo 

infrangibile di libertà. Senza l’Uomo-Dio, redentore e santificatore, immanente nella storia come vero uomo 

e trascendente nell’eternità come vero Dio secondo la formula calcedonese, non c’è alcuna speranza di 

salvezza. Senza metafisica non c’è allora teologia, non c’è senso e consistenza di teologia, poiché senza il 

fondamento assoluto il discorso teologico è travolto nella precarietà del discorso delle cosiddette «scienze 

umane», nell’insignificanza dell’impressione, del sentimento, del gioco semantico, dell’enfasi vuota. Senza 

l’assoluto della metafisica viene a mancare all’uomo il fondamento della pietas, l’animo si indurisce 

nell’orgoglio del transeunte, e la volontà si corrompe nella suggestione degli istinti: la rivolta come 

contestazione permanente o il suicidio. 

Il poeta ateo Heinrich Heine, degente a Parigi del male che lo porterà a morte, annota con malinconia 

infinita nella postilla al suo Romanzero: «Ma esisto io ancora realmente? Il mio corpo si è tanto curvato che 

mi sono rimasti solo più la voce e il mio letto, che mi ricorda il sepolcro risonante del mago Merlino, situato 

nella valle di Brozeliand in Bretagna, sotto alte querce le cui cime svettano verso il cielo come alte fiamme. 

Ahimè, collega Merlino, io ti invidio questi alti alberi e il loro fresco stormire, poiché nessuna verde foglia 

stormisce nel mio letto che è un sepolcro qui a Parigi dove non sento di continuo che strepito di carri, 

martellii, strilli e strimpellature di pianoforti».1 È l’angoscia dell’insignificanza, la noia del vuoto nel morire 

delle ultime gocce del tempo. 

La situazione spirituale dell’uomo, alla distanza di un secolo, non è certamente cambiata; piuttosto si 

deve dire che lo sfaldarsi interiore, di cui Heine ha fatto la drammatica descrizione, sta raggiungendo - e 

proprio grazie ai progressi della tecnica e delle diavolerie dell’homo faber – strati sociali sempre più vasti. 

Quale allora la missione della Chiesa, quale il compito della teologia? 

L’impressione sulla situazione attuale - parlo da semplice uomo della strada - è che l’assolutismo è 

sempre deprecabile sia nelle geremiadi di sconforto, sia nei peana di vittoria: è sempre un eccesso di 

astrazione che prescinde dal gioco sottile delle possibilità in cui si dipana l’enigma della vita. Fino a qualche 



mese fa, dunque, la gestione della guida nel sacro campo della teologia era stata strappata al magistero da 

alcuni avventurieri, insoddisfatti delle aperture costruttive del Concilio: le loro aperture iconoclaste erano 

penetrate perfino nelle alte sfere della responsabilità (conferenze episcopali, centri ecumenici, università 

seminari, editoria e stampa cattolica...). L’impressione era che per l’ortodossia tradizionale ormai tutto fosse 

perduto. Pessimismo. Esagerazione evidente. 

Con la pubblicazione ora della Dichiarazione sulla dottrina dell’infallibilità del magistero della 

Chiesa del 6 luglio 1973, l’equivoco di quella teologia di rottura con la tradizione e di combutta con 

l’antropologia atea e con la morale permissiva è finito: i teologi ritornano ora nei ranghi, l’episcopato si 

allinea unanime con il Vescovo e con il magistero di Roma, le resistenze si dileguano, il chiasso nella Chiesa 

è finito. Ottimismo. Esagerazione anche questa. 

Troppo profonde sono state le confusioni seminate dai progressisti, troppa la libertà nel mettere sotto 

sequestro le certezze della fede, le formule dogmatiche, l’esercizio del magistero: troppo vasta è l’area dello 

spirito che essi hanno dato alle fiamme con la reinterpretazione del cristianesimo in chiave mondana di 

contestazione sociopolitica e di edonismo... La Chiesa oggi fa l’impressione di certi campi dove è stato 

mietuto il grano e poi appiccato il fuoco: distese nerastre che esalano un acre odore di bruciato... Ma mentre 

ai campi l’operazione del fuoco può essere benefica e corroborante per le semine dell’autunno, nella Chiesa 

le ferite e le emorragie dello spirito lasciano sempre dietro a sé un segno di angoscia, un’estenuazione 

dell’anima e una confusione di fondo, una malinconia sottile che insidiano la fiducia e attenuano la speranza. 

Per riprendersi occorre una scossa folgorante dello spirito, almeno doppia rispetto alle distruzioni: occorre 

soprattutto un’azione di ricupero in tutte le sfere della dottrina e della disciplina come quella che salvò altre 

volte la Chiesa nei conflitti con il pensiero moderno.2 

Uno scrittore e pensatore cattolico - il gesuita A. Delp, ucciso dai nazisti nell’ultima guerra - in una 

conferenza mirabile del 1943 sulla «Fiducia alla Chiesa» ha fatto un’analisi realista della situazione 

pienamente valida ancor oggi e che sarà portata avanti in Germania con penetrazione da Romano Guardini: 

l’analisi sta agli antipodi della teologia progressista.3 Essa fa perno appunto sulla fedeltà alla Chiesa. 

La fiducia di cui intendiamo parlare, esordisce Delp, non è quella semplicemente che si deve a Dio e 

neppure quella che va al Cristo storico e glorificato... È la fiducia concreta che si deve alla Chiesa in cui 

quelle precedenti fiducie sono contenute e chiarite, è la fiducia a quella realtà metafisica e fisica insieme che 

noi chiamiamo Chiesa. E deve essere una fiducia reale e soprannaturale come la descrive san Tommaso, 

nella quale cioè confluiscono le virtù teologali della fides e della spes, e le virtù morali della fortitudo e della 

magnanimitas.4 La fiducia è descritta esistenzialmente come una «condotta» (Haltung), un «atteggiamento» 

(Verfassung) «...in forza dei quali l’uomo e colmo della certezza del proprio valore ossia mediante il sapere 

del valore di una realtà che è importante per la vita dell’uomo e che sta a sua disposizione».5 

Ma la Chiesa, osserva giustamente Delp, non è solo una istituzione oggettiva in guisa di istruzione, 

annunzio, magistero..., ma è anche una realtà interiore dell’uomo, cioè la sua appartenenza soggettiva 

interiore, ed è questa che oggi è in crisi, una crisi perciò di fiducia nella realtà della Chiesa. Le cause 

principali di questa crisi sono per Delp le seguenti, che mi limito a elencare nell’ordine: 



a) Esperienza del tempo come di un tempo desolato, in cui la persona è privata di valore e dignità: 

siamo perciò agli antipodi della «maturità del mondo» (Mündigkeit der Welt) di Bonhoeffer e della teologia 

gnostica contemporanea. 

b) Sviluppo del soggetto come soggetto incapace del cristianesimo, e questo come effetto 

dell’umanesimo moderno che a partire dal nominalismo ha demolito l’ordine soprannaturale nella sua 

struttura organica eliminando i valori universali dello spirito, e questo nella vita, nell’esistenza e nell’azione 

(Leben, Existenz, Tat). 

Da questa situazione fondamentale deriva, secondo Delp, un triplice risultato, rispetto alla religione, 

al cristianesimo e alla Chiesa, tutti e tre fondamentalmente negativi: 

Il principio: la vita umana è fondamentalmente ispirata al naturalismo, che stimola i bassi istinti 

dell’uomo e lo rende ostile alla religione. 

La condotta: lo spazio vitale e gli scopi della vita sono limitati ai compiti terrestri e ogni aspirazione 

alla trascendenza è sentita come impedimento, ogni religione come fuga dagli scopi della vita. 

L’immagine dell’uomo diventa a questo modo ambigua: o di rassegnazione come riconoscimento dei 

limiti di oggetto a oggetti, oppure come tensione eroica e tragica di superamento dei limiti. E così la fiducia 

cristiana va comunque a fondo e il cristianesimo perde ogni rilievo. 

Sviluppo del soggetto a soggetto incapace di fiducia in generale. La diagnosi di Delp è sempre 

risoluta: 

«L’uomo che oggi fronteggia la Chiesa non è solo un uomo cieco e riottoso di fronte ai valori 

cristiani, ma è anche spesso un uomo al quale in genere manca ogni capacità e possibilità di una vita 

intimamente assicurata cioè fiduciosa».6 La prima tappa, sul piano teoretico, di questa deplorevole 

situazione, che è la scomparsa della fiducia nella capacità del conoscere e ripiega poi sull’azione, si ha con 

Kant e l’idealismo. A questo modo l’uomo viene consegnato e chiuso nell’esperienza immanente del 

mondo, cioè nell’esperienza della propria disfatta, dell’insufficienza e insicurezza. Di qui l’invincibile 

nullità dell’esistenza, e così l’uomo cade in un’angoscia cosmica che si distende nel suo interno e lo rende 

incapace di ogni autentica consolazione - cieco verso il messaggio cristiano. 

Qui l’eroico gesuita stringe i tempi e parla senz’altro della «scomparsa dell’autocoscienza cristiana» 

(Schwund des christlichen Selbstbewusstseins) : noi non abbiamo più la forza della fede dei nostri avi... La 

forza salutare e fortificante della realtà specificatamente cristiana non produce i suoi effetti poiché noi non la 

possediamo: di qui il comodo rifugiarsi nel ghetto7 di un facile e comodo conservatorismo. 

Delp passa poi a mostrare il «triplice ministero della Chiesa nella crisi di fiducia» con la 

dichiarazione di principio: «Non abbiamo nella lotta con il protestantesimo, dal punto di vista teoretico, la 

capacità di sanità, verità e autentica difesa delle forze umane fondamentali nel Tridentino. Noi non abbiamo 

condotto un’eguale lotta dal punto di vista filosofico contro Kant e le sue scuole:8 è su questa linea che la 

Chiesa, e in essa il cristiano, giocano le loro carte per la salvezza del mondo, per spingere il messaggio 

cristiano fuori del suo guscio storico per la salvezza dell’uomo di oggi. A questo devono tendere soprattutto i 

responsabili del magistero ai quali perciò è necessario un po’ del piglio degli antichi cavalieri. Fin qui il 

Delp. 



Ma quale messaggio allora porterà la Chiesa, quale orizzonte scandaglierà la teologia per la salvezza 

dell’uomo moderno? Quello della libertà autentica, radicale e costitutiva, del messaggio cristiano. 

Un’esigenza di libertà cristiana radicale è quella agostiniano-tomistica che rimanda all’io di fronte a Dio e a 

Cristo salvatore. Un appello alla libertà cristiana è quello di Pascal, Kierkegaard, Newman, Dostoevskij, 

Guardini... nella consapevolezza della precarietà dell’esistenza, dell’aspirazione infinita e struggente di 

approdare al golfo agognato della pace oltre il fiume del tempo: immanenza tetica, emergente, elevante 

all’unione con il Padre che è nei cieli. Nella filosofia moderna invece l’io si attua mediante la «frenesia 

bacchica» della negazione (Hegel): così l’io funzionale dissolve l’io reale, la scienza con la tecnica e la 

politica con l’economia stanno dissolvendo la persona come soggetto morale in un mondo senza senso, che è 

diventato un nido di vipere, un divampare - per il singolo, per la società, per gli stati - di tensioni e conflitti 

inestricabili. Così l’immanenza vuota della coscienza si capovolge nella trascendenza vuota che è l’essere 

come riferirsi al mondo, cioè all’essere nel mondo, che è proprio di Marx come di Heidegger e di Sartre, di 

Marcuse e di Bloch... 

Questo spiega forse anche l’irruzione crescente del nonsenso della morte nella coscienza moderna e 

il suo dilagare corrosivo nella vita contemporanea: non della morte che è il congedo dai propri cari e il 

crescere della speranza, bensì della morte che è lo sposalizio tragico con il nulla di cui l’insignificanza del 

tempo è la matrice e il vuoto dell’anima l’ospite invandente.  

Georg Büchner, fratello del filosofo ateo e materialista Ludwig, nel dramma La morte di Danton, 

nella scena alla Conciergerie, ha anticipato questa lucida esperienza del nulla che caratterizza tanta parte 

della coscienza contemporanea. 

 

Philippeau - Allora che cosa vuoi? 

Danton - Pace! 

Philippeau - Questa è in Dio. 

Danton - Nel Nulla. C’è qualcosa di più tranquillo in cui ti sprofondi del Nulla? e se Dio è la suprema pace 

non è Dio il Nulla? Ma io sono ateo. Quel maledetto principio: nulla può ritornare nel nulla! Ed io 

sono qualcosa, questa è la disgrazia! La creazione si è così dilatata, quando non c’è nulla di vuoto e 

tutto è un brulicame. Il Nulla si è suicidato, la creazione è la sua ferita, noi siamo le sue gocce di 

sangue, il mondo è il sepolcro in cui esso (Nulla) imputridisce. Sembra una pazzia, ed è la pura 

verità. 

Camilla - Il mondo è l’ebreo errante, il Nulla è la morte, ma esso è impossibile. Oh, non poter morire, non 

poter morire, come dice un’antica canzone! 

Danton - Noi siamo tutti sepolti vivi..., accatastati gli uni accanto agli altri, gli uni sugli altri. Nella morte 

non c’è speranza alcuna. L’unica differenza è che la vita per qualcuno è più semplice e per un altro 

più complessa, è la putrefazione più organizzata. Ma io mi ci sono abituato a questa putrefazione.9 

 

L’autentica immanenza è invece nel possesso inalienabile della libertà dell’io che opera il 

movimento doppio, quello dell’immanenza nella fondazione sull’assoluto e quello dell’immanenza nella 



crescente consapevolezza che l’io ha della responsabilità delle proprie scelte. Una immanenza di cui l’io è 

principio, medio e fine, perché collocato nell’infinito. Una vita quindi di accrescimento del proprio essere 

come da una fonte inesauribile, in fondo alla quale si intravede - come l’Ivan Iljic di Tolstoj10 - l’aurora della 

luce cercata, l’uscita alla vita della nostalgia eterna. 



 

NOTA BIBLIOGRAFICA 

_______________________________________________________________ 

 

Gli scritti senza indicazione di pubblicazione sono o inediti o completamente rifatti per la loro 

collocazione nel presente volume. 

 

1. Introduzione (1973). 

2. Interrogativi filosofici ai «teologi di oggi» (1973; scritto per il vol. in collaborazione Gli ultimi 

sviluppi della teologia, a cura di A. Marranzini, Città Nuova Editrice, Roma). 

Il titolo del saggio Interrogativi filosofici… mi è stato suggerito da p. A. Marranzini (lett. 6 

febbr. 1973) per il volume in preparazione da lui diretto: Gli ultimi sviluppi della teologia, per la 

Città Nuova Editrice di Roma. L’idea del volume era nata insieme e precisamente il 20 gennaio 1973 

negli studi della RAI di Roma in occasione della registrazione della presentazione della trad. it. dei 

quattro volumi del Bilancio della teologia del secolo XX, parimenti curata da P. Marranzini. L’art. 

veniva ritirato personalmente dal Direttore di «Città Nuova», dott. Dadda al mio domicilio all’inizio 

dell’estate, il quale faceva subito seguire una gentile lettera di ringraziamento (lett. 13 luglio 1973). 

Se non che all’inizio dell’autunno il medesimo dott. Dadda mi comunica che il mio saggio era stato 

escluso dal vol. (lett. 10 ott. 1973): vano il mio ricorso a P. Marranzini (lett. 22 ott. 1973) che scarica 

la responsabilità sul Comitato editoriale (quale?) di Città Nuova (lett. 27 ott.1973).Posso precisare 

che il detto volume era stato progettato insieme per ovviare alla «unilateralità» ovvero tendenziosità 

dei detto Bilancio… nel «senso unico» rahneriano. Aggiungo che l’Editore nell’escludermi accenna 

vagamente ad una possibilità della pubblicazione del mio contributo, in un eventuale nuovo volume 

con il contrappeso di altri contributi filosofici (d’indirizzo rahneriano, suppongo), ma alla precisa 

condizione d’introdurre quelle modifiche a qualche, «difficoltà di forma» che l’Editore (sic!) si 

riserva di chiedermi (lett. 20 nov. 1973). Questi i fatti.  

Il fondamento dell’esclusione – ciò che né P. Marranzini né il dott. Dadda dicono – è il fatto 

che il mio art. contesta ab imis l’immanentismo teologico del Rahner, maestro del Marranzini e 

ispiratore del Bilancio… Comunque, nell’eventualità del che mi auguro prossima del nuovo vol. da 

progettare per confutare il mio contributo, ho creduto opportuno inserirlo in apertura del presente 

volume che segue alla denunzia delle mistificazioni dei testi, contesti e principi tomistici da parte di 

K. Rahner, fatta nel precedente volume al quale né Rahner e nessun rahneriano ha ancora risposto. 

3. Radici immanentistiche della teologia contemporanea (già pubbl. con il titolo: Theology in the 

Context of a Philosophy of Nothingness, in Theology of Renewal, Proceedings of the Congres on 

Theology of Renewal of the Church Centenary of Canada 1867-1967, Montréal 1968, vol. I, pp. 

329-355).  

4. Secolarizzazione e teologia (già pubbl. con il titolo: Filosofia e teologia della secolarizazzione, in 

«Studi cattolici», 103, 1969, pp. 675-682). 



5.La dissoluzione della teologia in antropologia (già pubbl. con il titolo: Svolta antropologica della 

teologia, in «Studi cattolici», 140, 1972, pp. 665-677). 

6. Il neo umanesimo ateo di Feuerbach e la neo teologia (già pubbl. con il titolo: Il neo umanesimo 

ateo di Feuerbach, in «Studi cattolici», 143, 1973, pp. 17-25). 

7. Coerenza dell’antropologia feuerbachiana e incoerenza dell’antropologia teologica (1973). 

8. Valore permanente della morale (già pubbl. nel vol. Il problema morale oggi, Il Mulino, Bologna 

1969, pp. 331-363; Discussione, pp. 364-385). 

9. Spiritualità e celibato secondo Johann Adam Möhler (già pubbl. con il titolo: Spiritualità e 

celibato in J.A. Möller, in «Studi Cattolici», n. 130, 1971, pp. 842-846). 

10. Eccellenza dei celibato secondo Sören Kierkegaard (1973). 

11. Attualità e crisi dei celibato nel mondo contemporaneo (1973). 

12. Decadenza e crisi del sacerdozio nell’attuale crisi della Chiesa (1973). 

Epilogus brevis; Il ritorno al fondamento (1973). 



NOTIZIA 

____________________________________________________________________ 

 

Cornelio Fabro, della Congregazione dei Padri Stimmatini, è nato il 24 agosto 1911 a Flumignano 

(Udine). È laureato in filosofia e teologia, e ha fatto studi di scienze biologiche e psicologiche presso le 

università di Padova, Roma e la Stazione zoologica di Napoli: attualmente è ordinario di filosofia teoretica 

nell’università di Perugia. Ila insegnato nella Facoltà di Magistero di Maria SS. Assunta in Roma, 

nell’università Cattolica di Milano e nelle università pontificie romane del Laterano e Urbaniana, fondando 

in quest’ultima nel 1959 il primo Istituto in Europa di storia dell’ateismo. Le sue ricerche e pubblicazioni 

abbracciano specialmente la fenomenologia del conoscere (Fenomenologia della percezione, ed. 1, Vita e 

pensiero, Milano 1941; ed. 2, Morcelliana, Brescia 1963; Percezione e pensiero, ed. 1, Vita e pensiero, 

Milano 1941; ed. 2, Morcelliana, Brescia 1963), l’originalità speculativa del tomismo (La nozione metafisica 

di partecipazione secondo san Tommaso, S.E.I., Torino, ed 1, 1939; ed. 3, 1963; Participation et causalité, 

Université de Louvain, Chaire Card. Mercier, Lovanio 1954, edizione italiana S.E.I., Torino 1961; Esegesi 

tomistica, Edizioni della Pontificia Università Lateranense, Roma 1969), le correnti nuove del pensiero 

europeo (Tra Kierkegaard e Marx, Vallecchi, Firenze 1952; Dall’essere all’esistente, Morcelliana, Brescia, 

ed. 1, 1957; ed. 2, 1965; Tomismo e pensiero moderno, Edizioni della Pontificia Università Lateranense, 

Roma 1969) e la nuova problematica del problema di Dio (L’uomo e il rischio di Dio, Studium, Roma 1967). 

Ha pubblicato traduzioni critiche di scritti di Hegel, Feuerbach, Marx, Engels e soprattutto del 

Diario (Morcelliana, Brescia 1948-1951, tre volumi; ed. 2, 1963, due volumi) e delle principali opere di 

Sören Kierkegaard (Sansoni, Firenze 1953 e 1972). 

È stato Visiting Professor presso le università di Lovanio e di Notre Dame (Indiana, USA), delegato 

al Congresso Internazionale dell’Unesco per la revisione della Carta dei Rights of Man (Oxford, novembre 

1965), insignito della Medaglia d’oro di prima classe dei benemeriti della Cultura e dell’arte. 



INDICE 

_________________________________________________________ 

 

 

Introduzione 

 

Parte prima 

LA SVOLTA ANTROPOLOGICA NELLA TEOLOGIA 

CONTEMPORANEA 

 

1. Interrogativi filosofici al «teologi di oggi» 

La riflessione teologica e la fedeltà alla Tradizione, 32; Il concilio Vaticano II e la guida del 

magistero, 38; La «svolta antropologica» in teologia diffidata da Heidegger, 44; Conclusione: il 

superamento della crisi, 50 

 

2.Radici immanentistiche della teologia contemporanea 

 

3. Secolarizzazione e teologia 

Lo svuotamento della metafisica,83; La secolarizzazione teologica, 85; W. Herrmann: un 

caposcuola, 89; «Etsi Deus non daretur…» di Bonhoeffer, 92. 

 

4. La dissoluzione della teologia in antropologia 

Prologus Galeatus: il concetto tomistico di sacra doctrina, 97; Il tema del Convegno,103; La «svolta 

antropologica» della nuova teologia, 109. 

 

5. Il neo umanesimo ateo di Feuerbach la neo teologia  

 

6.Coerenza dell’antropologia feuerbachiana e incoerenza dell’antropologia teologica  

 

Parte seconda 

TEOLOGIA E MORALE 

1. Il valore permanente della morale 

Introduzione: il senso del problema, 173; La dissoluzione della moralità nel pensiero moderno (come 

conseguenza della distruzione della metafisica, 176; La crisi (dissoluzione?) della morale nella 

teologia moderna, 188; La cosiddetta «nuova morale», 199; Valore permanente della morale 

cristiana, 220; Discussione, 223. 

 

2. Spiritualità e celibato secondo Johann Adam Möhler 



 

3. Eccellenza del celibato secondo Sören Kierkegaard 

 

4. Attualità e crisi del celibato nel mondo contemporaneo 

Carisma e legge del celibato,278; La crisi e il suo superamento,282; Obiezioni contro il celibato, 

283; Conseguenze della soppressione del celibato, 284. 

 

5. Decadenza e crisi del sacerdozio nell’attuale crisi della chiesa 

Atteggiamenti di monopolizzazione della teologia progressista, 285; La crisi dei pastori d’anime, 

menismo nefasto, 291; Effetti dell’onda protestantizzante, 293; Informazione, invece di 

comunicazione della fede, 295; Scomparsa della pietà e della severità dei costumi, 298; Cause del 

regresso nella frequenza alla chiesa, 300; La ricostruzione, 302; Conclusione,304. 

 

Epilogus brevis 

IL RITORNO AL FONDAMENTO  



 

                                                        
1 J. H. Newman, Apologia pro vita sua, c. 5; trad. it., Firenze 1967, p. 221. 
1 «Eadem tamen quae didicisti doce, et cum dicas nove, non dicas nova. Sed forsitan dicit aliquis: Nullusne 

ergo in Ecclesia Christi profectus habebitur Religionis? Habeatur plane, et maximus. Nam quis ille est tam invidus 

hominibus, tam exosus Deo, qui istud prohibere conetur? Sed ita tamen ut vere profectus sit ille fidei, non permutatio. 

Siquidem ad profectum pertinet ut in semetipsum unaquaeque res amplificetur; ad permutationem vero, ut aliquid ex 

alio in aliud transvertatur. Crescat igitur oportet et multum vehementerque proficiat tam singulorum quam omnium, 

tam unius hominis quam totius Ecclesiae, aetatum ac seculorum gradibus, intelligentia, scientia, sapientia, sed in suo 

dumtaxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, eademque sententia» (Vincentii Lerinensis, Commonitorium 

Primum, XXII-XIII; PL 50, 667s). 

 
2 G. ZANNONI, A servizio di tre Pontefici nella Segretaria di Stat, in «Riv. Diocesana di Roma», n. 9-10, 1972, 

pp. 1064 s.  
3 B. LAKEBRINK, Metaphysik und Geschichtlichkeit, in «Theologie und Glaube», Paderborn 1970, p. 204. 
4 G. MAY, Von den Aufgaben des Christen in der Gegenwart, in «Der Fels», marzo 1973, p. 79. 
5 Cfr. la relazione di Rahner alla Commossione Teologica Internazionale del 1969, IDOC, 1 genn. 1970, p. 27 

b. 
6 Cfr. a questo riguardo l’abile difesa che Rahner fa di un certo teologo N.N. nella Lettera: Libertà della 

teologia e ortodossia ecclesiastica, in «Concilium», 1971, pp. 117 ss. 
7 Friburgo i.Br. 1972. 
8 W. SIEBEL, Manifest des innerfirchlichen Säkularismus, in «Rheinischer Merkur», 50, 15 dic. 1972, f. 31. 
9 L. SCHEFFCZYK, Einheit ohne Wahrheit?, Theologisches zur Synodenvortrage über «Pastorale 

Zusammenarbeit der Kirchen», in «Rheinischer Merkur», 52, 29 dic. 1972, f. 21. 
10 H. KÜNG, La préhistoire de « Infaillible?». Une interprétation, in «Recherches et Débats», 79, 1973, pp. 13 

ss. 
11 P. 14. L’articolo del Sartori cui si richiamano le citazioni di Küng si trova nel volume curato da Rahnaer, 

Zum Problem der Unfehlbarkeit und eine katholische Besinnung, Antworten auf die Anfrage von Hans Küng, Friburgo-

Basilea-Vienna 1971. Credo si tratti dell’art. del Sartori: Considerazioni sui criteri ermeneutici di H. Küng, contenuto 

nel volume Infallibile? (Ed. Paoline, Roma 1971, pp. 11 ss.) che ha sulla schiena il sottotitolo: «Rahner… contro Hans 

Küng?». Ma perché cambiare il titolo del volume e inventare il sottotitolo? Il Küng, com’è noto, accusa Rahner di 

incoerenza nella sua opposizione, seguita a un lungo periodo di consenso e di stimolo. Poi, fra i collaboratori del 

volume figurano una quindicina di autori fra cui, oltre il künghiano Sartori, anche lo stesso Küng che replica a Rahner. 
12 Cfr. per esempio CH. GUIGNEBERT, Il cristianesimo antico, trad. it. Astrolabio, Roma 1973, p. 147. 
1 Nel saggio «Contraddizioni nel libro Infallibile? di H. Küng» il teologo J. Ratzinger (nel vol, Infallibile?, in 

collab., Ed. Paoline, Roma 1971, p. 60) dichiara tuttavia di dare «decisamente ragione… ad H. Küng quando egli fa una 

netta distinzione fra teologia romana (impartita nelle scuole a Roma) e la fede cattolica». E aggiunge con enfasi 

künghiana: «L’affrancarsi dai ceppi dell’impostazione della teologia scolare romana rappresenta un urgente dovere da 

cui a mio modesto parere dipende addirittura la possibilità di sopravvivenza del cattolicesimo». Esagerato! La realtà è 

un’altra: a) che a Roma, prima del Vaticano II, le scuole teologiche delle varie università pontificie procedevano 

ciascuna per la propria strada con forti accentuazioni polemiche; b) che a Roma le varie università pontificie 



                                                                                                                                                                                        
(Gregoriana, Lateranense, Urbaniana…) sono ora coinvolte nel caos generale venuto dal Nord, di cui sono responsabili 

parecchi dei collaboratori del volume indicato. 
2 Ha fatto l’analisi critica di questa penetrazione progressiva dell’«antropocentrismo» del pensiero moderno 

nella teologia cattolica, con il confronto soprattutto tra G. Hermes come rappresentante della nuova teologia 

dell’immanenza e M. J. Scheeben della teologia classica della tradizione, lo studio di K. ESCHWEILER, Die zwei Wege 

der neueren Theologie, Augsburg 1926. 
3 Gaudium et spes, 62, in Enchiridion Vaticanum, Ed. Dehoniane, Bologna 1971, n. 1527, pp. 895s 
4 Commonitorium primum, 22; PL. 50, 667s. - Con questo testo si chiude la parte espositiva della Constitutio 

dogmatica «Dei Filius» de fide catholica (24 aprile 1870) del Vaticano I (Denz.-Sch. 3020). 
5 C. GEFFRE, Un nouvel âge de la théologie, Parigi 1972, pp. 50s 
6 Ivi, pp. 52s. 
7 L’accusa di gnosi alla nuova teologia – che si sta ormai allineando alla teologia protestante di K. Barth, G. 

Ebeling, E. Fuchs, ma specialmente di R. Bultmann, D. Bonhoeffer – si trova nello studio fondamentale di K. Prümm: 

Gnosis an der Wurzel des Christentums, Salisburgo 1971. Come la gnosi antica pretendeva «interpretare» la verità 

cristiana dissolvendola nella filosofia e riducendo la morale cristiana alle pratiche teurgiche, così anche la gnosi della 

teologia progressista interpreta la verità cristiana nella linea di Kant e soprattutto di Hegel e Schleiermacher (pp, 29, 

33). 
8 «Die Wahrheit des Bewusstseins ist das Selbstbewusstsein» (HEGEL, Enzyklop. d. philos. Wiss., § 424; a cura 

di Jo. Hoffmeister, Amburgo 1959, p. 349). 
9 Optatam totius, 15; ivi, 802, p. 438. 
10 Ibid. 16; ivi 805, p. 438. Su questi precisi richiami fondamentali di metodologia teologica del Concilio si 

fondava la nostra nota critica La svolta antropologica della teologia («Studi cattolici», 140, 1972, pp. 665ss.) che ha 

suscitato le violente proteste di L. Sartori e di altri membri dell’A.T.I., ma finora non c’è stata nessuna risposta alle 

precise contestazioni ivi esposte. E per ben due volte è caduto nel vuoto il mio invito al Sartori per un incontro diretto 

che permetta un confronto dei diversi punti di vista con un franco dibattito sui princìpi nella sede che egli giudicasse più 

opportuna. Fiducioso nella causa della verità, resto ancora in attesa. 
11 Optatam totius, 16; ivi, 806-807, pp. 438s. 
12 Rahner ha raccolto il nocciolo della sua ermeneutica immanentistica di S. Tommaso in un breve saggio 

pubblicato nel 1972 ma che risole al 1938: Die Wahrheit bei Thomas von Aquin, Theologische Schriften, Friburgo i. Br. 

1972, parte X, pp. 21-40. La nota editoriale precisa che lo studio, rielaborato senza mutazioni essenziali, appartiene al 

periodo delle opere fondamentali: Geist in Welt (1939) e Hörer des Wortes (1941), e che viene pubblicato in questo 

posto per la prima volta poiché, oltre il suo significato documentario, ha un particolare valore per l’indirizzo 

fondamentale del pensiero dell’A. (p. 21). In realtà lo studio indicato era stato pubblicato integralmente nella «Revista 

Portuguesa de Filosofia» (1951, VII, 4, pp. 353-370) con il titolo: A Verdade em S. Thomás de Aquino. L’articolo, di cui 

ho preso conoscenza nel vol. X delle Theol. Schr., riassume la versione trascendentale del tomismo perpetrata in Geist 

in Welt e Hörer des Wortes. Esso è esaminato nello studio complessivo sul «trascendentale teologico» nel pensiero del 

gesuita tedesco: C. FABRO, La svolta antropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974. 
13 Dei Verbum, ed. cit., 874-875. 
14 Ivi, 904. 
15 Ivi, 888. 
16 Ivi, 344. 



                                                                                                                                                                                        
17 Ivi. 
18 Sintomatici sono i frequenti spunti critici riservati al magistero nell’enciclopedia teologica, ispirata al 

Rahner, che è il Bilancio della Teologia del XX secolo (trad. it. curata da A. Marranzini, S.J., Città Nuova, Roma 1972). 

Cfr. per esempio vol. II, pp. 72ss., ove è evidente l’intenzione equivoca di opporre il Vaticano II al Vaticano I e 

all’opera dei Pontefici del secolo che li separa. 
19 Gaudium et spes, 1; ed. cit. 
20 Ad gentes, 2. 
21 Gaudium et spes, 12. 
22 Ivi, ed. cit. 1357. 
23 Ivi, 1360. 
24 Ivi, 1361. 
25 Ivi, 1364. 
26 Ivi, 1368. 
27 Ivi, 1369. 
28 Ivi, 1370. 
29 Ivi, 1372. 
30 Ivi, 1373-1384.-Cfr. il nostro commento a questi paragrafi (19-21) nel volume in collaborazione La Chiesa 

nel mondo contemporaneo, Milano 1967, pp. 166 ss. 
31 Ivi, 1385. 
32 Ivi, 1390. 
33 L’operazione della svolta antropologica della teologia è stata diffidata dallo stesso Heidegger specialmente 

nei due saggi: Theologie und Philosophie (1927) e Einige Hinweise auf Hauptgesichtspunkte für das theologische 

Gespräck über «Das Problem eines nichtobjektivierenden Denkens und Sprechens in der heutigen Theologie», Friburgo 

i. Br. 1964, pubblicati in «Archives de Philosophie», 32, 1969, rispettivamente pp. 359 ss., 397 ss. (La trad. dei testi 

citati è mia.) Rimandiamo i teologi, specialmente italiani, spesso ignari delle istanze filosofiche, alla diagnosi informata 

e pertinente dell’equivoco della teologia trascendentale fatta da G. PENZO, Pensare heideggeriano e problematica 

teologica, Queriniana, Brescia 1970. 
34 Sein und Zeit, 1, 360. 
35 Ivi, 368. 
36 «Glaube ist eine Existenzweise des menschlichen Daseins, die, nach dem eigenen – dieser Existenzweise 

wesenhaft zugehörigen – Zeugnis, nicht aus dem Dasein und nicht durch es aus freien Stücken gezeitigt wird, sondern 

aus dem, was in und mit dieser Existenzweise offenbar wird, aus dem Geglaubten. Das Primär für den Glauben und als 

Offenbarung den Glauben allererst zeitigende Seiende, ist für den “christlichen” Glauben Christus, der gekreuztigte 

Gott» (HEIDEGGER, Theologie und Philosophie cit., p. 366). 
37 Sein und Zeit, I, 368. 
38 Ivi, 370 ss. 
39 Ivi, 376. -Anche per Kierkegaard la rovina della teologia moderna è venuta dal fatto di assumere a 

fondamento qualche sistema filosofico e dal lasciarsi impressionare dalle obiezioni che le scienze naturali avanzano 

contro la sacra Scrittura in quanto «…tutto un complesso di concetti che si trovano nella sacra Sctittura, riguardanti i 

fenomeni naturali, sono insostenibili» (Papirer, 1853, X5, A 73) (Sören Kierkegaards Papirer, udgivne af P.A. Heiberg 



                                                                                                                                                                                        
og V. Kuhr, Gyldendalske Boghandel, Nordisk Forlag, Köbenhavn 1909; trad. it. ed. 2, Brescia 1962, vol. II, n. 2767, p. 

372). 
40 Sein und Zeit, I, 382. 
41 Ivi, 384. 
42 Ivi, 388. 
43 M. HEIDEGGER, Was ist Metaphysik?, Einleitung, ed. 5, Francoforte s. M. 1949, p. 18. 
44 «Durch die ontologische Interpretation des Daseins als In-der-Welt-sein ist weder positiv noch negativ über 

ein mögliches Sein zu Gott entschieden» (Vom Wesen des Grundes, ed. 3, Francoforte s.M. 1949, p. 36, nota 56). 
45 Perciò la posizione di Heidegger verso la teologia è stata qualificata come «ateismo ironico», a differenza 

dell’ateismo dogmatico o tetico (cfr. HEINZ-HORST SCHREY, Die Bedeutung der Philosophie Heideggers für die 

Theologie, nel vol. Martin Heideggers Einfluss auf die Wissenschaften, Berna 1949, p. 15). 
46 «So lange das anthropologisch-soziologische und das existenzphilosophische Vorstellen nicht überwunden 

und auf die Seite gebracht sind, kommt die Theologie niemals ins Freie des ihr zugewiesenen Sagens» (H. OTT, Was ist 

systematische Theologie?, in Neuland in der Theologie, a cura di J.M. Robinson e J.B. Cobb, Zurigo-Stoccarda 1964, 

parte I, p. 132). Una critica sostanziale dell’impossibilità di una sintesi teoretica del metodo trascendentale con il 

realismo classico, in particolare della scuola di Marèchal-Heidegger (Rahner, Lotz, Coreth, Brugger…), si deve a uno 

studioso laico tedesco: W. HOERES, Kritik der transzendentalen Erkenntnistheorie, W. Kohlhammer, Stoccarda 1969. 

Cf. il vigoroso riassunto di G. Perini nel saggio: Il carattere profetico del tomismo e la «filosofia secolastica 

trascendentale», in «Aquinas», XIII, 1970, pp. 215-261. 
47 Sein und Zeit, I, 412 ss. 
48 Geffrè cit., pp. 80 s. 
1 Papirer, 15 aprile 1834, I A 1, h. 15 3/4, parte I, p. 1; trad. it. cit., vol. I, p. 171. 
2 Cfr. Was ist Metaphysik?, ed. 5, Einleitung: Der Rückgang in den Grund der Metaphysik, Francoforte s.M. 

1949, pp. 7 ss. 
3 Cfr. per tutti, come modello di radicalità e di chiarezza, il saggio di J.A.T. ROBINSON, Honest to God, 

Filadelfia 1963; trad. it.: Dio non è così, ed. 3, Firenze 1969; spec. Il c. II: Fine del Teismo? – L’A. ha ripreso il tema 

nel volume The New Reformation?, SCM Press, Londra 1965. Le posizioni di Robinson, e in generale della Death-of-

God Theology, risentono soprattutto l’influsso della «teologia negativa» dei due teologi tedeschi che hanno avuto un 

maggior contatto diretto con il mondo anglosassone: P. Tillich e D. Bonhoeffer, ai quali si è aggiunto l’heideggeriano 

Bultmann con la dottrina della demitizzazione. 
4 «Noi non ci proponiamo di cambiare la concezione cristiana di Dio, vogliamo piuttosto fare in modo che essa 

non scompaia insieme a quella visione antiquata» (Dio non è così cit., p, 65). 
5 Lo stesso Robinson infatti nel saggio recente The new Reformation? cit. si domanda: «Can a truly 

contemporary person not be an atheist?». E risponde: «There is no going back to the pre-secular view of the world, 

where God is always “there” to be brought in, run to, or blamed. Yet, in another sense, he may find that be cannot be 

an atheist, however much be would like to be. For on the Emmaus road, on the way back from the tomb, the risen Christ 

comes up with him and he knows himself constrained», (p. 116). 
6 The New Reformation? cit., pp. 109 ss. 
7 Ivi, p. 108. 
8 Ivi, P. 110. 
9 Ivi, p. 113. 



                                                                                                                                                                                        
10 Ha fatto una storia sommaria di questo concetto e delle sue tappe H. LÜBBE, Säkularisierung, Geschichte 

eines ideenpolitischen Begriffs, Friburgo-Monaco 1965. L’A., d’accordo con Gogarten, propone la distinzione tra 

«secolarizzazione» e «secolarismo», nel senso che la prima è la «condizione» (Bedingung) e la «conseguenza» (Folge) 

della fede e può quindi facilitare la Chiesa nell’aggiornamento della sua forma visibile, mentre il secondo è il segno 

dell’affievolirsi della fede fino a una concezione dei mondo che non lascia alcun posto alla fede (pp. 119 ss.). 
11 J. A. T. ROBINSON, Dio non è così cit., p. 39. 
12 P. TILLICH, The Shaking of the Foundations, New York 1948, pp. 53 e 57. Si tratta di un volume di prediche, 

e il testo riferito è preso dalla predica: The Depth of Existence, che ha per tema i testi biblici: 1 Cor. 2, 10 e Salmo 130, 

1.  
13 P. TILLICH, Systematische Theologie, Stoccarda 1958, parte II, pp. 12 s. 
14 P. TILLICH, Systematic Theology, Chicago 1951, vol. I, p. 9. 
15 ID., Systematische Theologie cit., p. 14. 
16 Cfr. lo studio magistrale di A.E. FESTUGIÈRE, La révélation d’Hermès Trimégiste, vol. IV: Le Dieu inconnu 

et la gnose, Parigi 1954, pp. IX s., 1 ss., 92 ss., 130 s. – L’A. polemizza con la tesi di E. NORDEN (cfr. Agnostos Theos, 

Lipsia 1913), che la formula a;gnwstoj Qeo,j non solo è assente dalla letteratura greca, ma sarebbe contraria allo 

spirito greco. 
17 De div. nom. II, 4; PG III, 641 A. - Ma la trattazione tecnica è in I, 5-8, dove si legge l’espressione estrema 

di superbonitatis superessentia (u`pera,gao,thtoj u`peru,parxij) (ivi, 595 C). In questo capitolo Dionigi 

cita espressamente Es. 3, 14 (evgwv eivmi ov w[n), come il Nome che è fondamento dell’inconoscibilità positiva 

di Dio (ivi, 596 A; la citaz. ritorna anche in II, 1; ivi, 637 A). 
18 Cfr. O. BARDENHEWER, Liber de Causis über das reine Gute, Friburgo i. Br. 1882, pp. 69 s. 
19 In lib. Dionysii De div. nom. I, 3, a cura di Pera, Torino 1950, n. 83, p. 28 a. 
20 In I Sent. 2, I, 3 ad 2. Cfr. anche: C. Gent, III, 39, 49 e passim. S. Th. I, 3, divisio quaest.: «…quia de Deo 

non possuus scire quid sit, sed quid non sit». 
21 «Ens finitum est objecitum cognitionis finitae. Deus ergo cum sit infinitus, excedit omnem substantiam 

finitam, praehabens in se fines omnium; et, per consequens est separatus ab omni cognitione, in quantum omnen 

cognitionem creaturae excedit, ut a nulla comprehendi potest» (In lib. Dion. De div. nom. I, 2, cit., n. 75, p. 22 b. Cfr. 

anche II 4, n. 180; In lib. De causis, 6, a cura di Pera, nn. 174-175, pp. 46 s.). 
22 In lib. De causis, 6, cit., n. 160. Cfr. S. Th, I, 12, 13 ad 1. (Il testo di Dionigi dev’essere: De mystica 

theologia, 1, 3; PG III, 1001 A). 
23 Cfr. Systematische Teologie cit., p. 17. 
24 Cf. D. BONHOEFFER, Akt und Sein, Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systernatischen 

Theologie, ed. 3, Monaco 1964, spec. pp. 37 ss.: Der ontologische Versuch. 
25 Systematische Theologie cit., parte II, p. 19. Tillich rimanda a questo proposito al vol. The courage to be 

(New Haven 1953) nel quale analizza, sul fondamento dell’angoscia e della disperazione, il significato della fede 

appunto come «coraggio di essere». 
26 Vom Wesen des Grundes cit., p. 5. E per l’accordo di fondo di Heidegger con Hegel, cfr.: Was ist 

Metaphysik? cit., p. 36. 
27 Fr. 28 B 6, 21-22; Diels I, 232. 
28 Vom Wesen des Grundes cit., P. 50. 



                                                                                                                                                                                        
29 Dio come Ungrund-Urgrund – ma in un contesto completamente opposto – è dottrina di J. Böhme, tua risale 

alla mistica medievale della scintilla animae di Eckhart e Tauler: è in questo fundus animae che si incontrano Dio e 

l’uomo e le anime dei santi fra loro (cfr. H HOF, Scintilla animae, Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister 

Eckharts Philosophie, Lund-Bonn 1952, spec. pp. 161 ss.: Scintilla animae als Ort de, Gottesgeburt). 
30 Cfr.C. FABRO, Introdiuzione all’ateismo moderno, ed. 2, Roma 1969, spec. c. VIII.  
31 «Was Luther als Glaube im Gefühl und im Zeugnis des Geistes begonnen, es ist dasselbe, was der weiterhin 

gereifte Geist im BEGRIFFE zu fassen, und so in der Gegentwart sich zu befreien, und dadurch in ihr sich zu finden 

bestrebt ist» (Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, ed. 4, a cura di Jo. Hoffmeister, Amburgo 1955, p. 17). 
32 «Wollen ist Urseyn, und auf dieses allein passen alle Prädikate desselben: GRUNDLOSIGKEIT, Ewigkeit, 

Unabhängigkeit von dieser Zeit Selbstbejahung. Die ganze Philosophie strebt nur dahin, diesen höchsten Ausdruck zu 

finden» (SCHELLING, Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit, S.W. Abt. I, Bd. 7, p. 

350). 
33 Con perfetta coerenza Sartre può perciò scrivere: «Il primo passo di una filosofia deve essere quello di 

espellere le cose della coscienza e ristabilire il vero rapporto di questa con il mondo, cioè che la coscienza è coscienza 

posizionale del mondo. Ogni coscienza è posizionale in quanto si trascende per attingere un oggetto e si esaurisce in 

questa posizione» (L’Essere e il Nulla, trad. it., ed. 2, Milano 1972, p. 16). 
34 Sartre è deciso a espellere anche la positività apparente del Sein hegeliano. Ma erra ancora Sartre quando qui 

abbandona la priorità hegeliana (logica soltanto!) dell’essere sul non essere, quando pretende fondare il nulla sull’essere 

con la formula: «Non vi è non essere che alla superficie dell’essere» (ivi, p. 52). 
35 «In rapporto a me solo, io perdo la mia realtà, il che significa che muoio. La definizione di Heidegger, 

secondo la quale l’esistenza è un essente che si comporta in rapporto a un essere, non si applica dunque che all’uomo 

decaduto, e solamente nella misura in cui questi ha già dilapidato la propria esistenza. Ovviamente si dirà anche che 

questo uomo raggiunge nella morte, e solamente nella morte, il suo essere autentico; ma questo essere autentico (noi 

potremmo anche dire “questa realtà”) non e esattamente l’essere della sua esistenza specificamente umana, l’essere 

autentico della creatura a immagine di Dio» (E REISNER, Der Dämon und sein Bild, trad. franc., Parigi 1961, p. 93). 
36 Noi abbiamo presentato soprattutto il pensiero di Tillich e di Bonhoeffer a cui si è ispirato più direttamente 

Robinson, ma la diagnosi può applicarsi in sostanza ugualmente agli altri fautori della Death-of-God Theology, come J. 

Hromadka di Praga, con il gruppo dei teologi della C.F.K. (cfr. R. GERHARDSON, Christen und Kommunisten, Gütersloh 

1966, pp. 29 ss.) e il folto gruppo angloamericano, i cui scritti (dai titoli a volte fantastici) forniscono una verifica della 

diagnosi da noi fatta. I principali ci sembrano: P.M. VAN BUREN, The Secular Meaning of the Gospel, New York-

Londra 1966; G. VAHANIAN, The Death of God, New York 1966; ID., No Other God, New York 1966; T.J.J. ALTIZER, 

The Gospel of Christian Atheism, Filadelfia 1966; K. HAMILTON, Revolt against Heaven Grand Rapids 1965; W. 

HAMILTON, The New Essence of Christianity, New York 1966; L. DEWART, The Future of Belief, New York 1966. 
1 Fra i teologi protestanti contemporanei più impegnati allo studio della secolarizzazione va segnalato F. 

GOGARTEN, Die Frage nach Gott, Eine Vorlesung, Tubinga 1968 (spec. c. II, Die säkularisierte Welt). Scopo del 

presente capitolo è soltanto di rintracciare la linea maestra e le origini ultime – nella confluenza del soggettivismo 

luterano e kantiano-idealistico – della secolarizzazione, non di esporre il pulviscolo dei fautori della teologia della morte 

di Dio nel mondo contemporaneo. 
2 Cfr. l’esposizione di questa genesi teologica (la prima in Italia, se non m’inganno, sotto questo profilo) della 

secolarizzazione, nel nostro: L’uomo e il rischio di Dio, Roma 1967, pp. 383-462. Dal punto di vista protestante la 



                                                                                                                                                                                        
trattazione più informata ci sembra quella di H. THIELICKE, Theologische Ethik, parte I: Prinzipienlebre, ed. 3, Tubinga 

1965, spec. pp. 1980 ss., 2170 ss. 
3 Dal punto di vista teologico cfr. soprattutto i seguenti studi: E. WEBER, Der Einfluss der protestantischen 

Schulphilosophie auf die orthodoxlutherische Dogmatik, Lipsia 1908, spec. pp. 75 ss.; F. VALJAVEC, Geschichte der 

abendländischen Aufklärung, Vienna-Monaco, 1961, pp. 91 SS.; W. PIHLIPP, Das Werden der Aufklärung in Teologie-

geschichtlicher Sicht, Gottinga 1957 (fondamentale per la ricchezza d’infotmazione); H. LIEBING, Zwischen Orthodoxie 

und Aufklärung, Tubinga 1961, spec. pp. 93 ss. (Usus philosophiae theologicus); H. J. KRÜGER, Theologie und 

Aufklärung, Untersuchungen zu ihrer Vermittlung beim jungen Hegel, Stoccarda 1966. Sempre fondarnentale: H. E. 

WEBER, Reformation, Orthodoxie, Rationalisimus, ed. 2, parte III, Gutersloh 1937 (rist. anastatica 1967). 
4 Ed. di Parigi 1636 (cfr. Appendice, pp. 226 ss.). Sulla confutazione di Machiavelli da parte di Campanella, 

cfr. spec. N. BADALONI, Tommaso Campanella, Milano 1965, pp. 266 ss. 
5 Su questi movimenti di dissoluzione dell’idea di Dio e della trascendenza, cfr. Introduzione all’ateismo 

moderno cit., I, pp, 111 ss., 119 ss., 234 ss. 
6 E. VON BRACKEN, Meister Eckharl und Fichte, Würzburg 1943, spec. pp. 408 ss. 
7 Cfr. E. BENZ, Schelling: Werden und Wirken seines Denkens, Zurigo-Stoccarda 1955, pp. 23 ss. E prima, cfr. 

il saggio di R. SCHNEIDER, Schellings und Hegels schwäbische Getstesahnen, Würzburg-Anmühle 1938, con ricca 

indicazione delle fonti. 
8 M. HEIDEGGER, Nietzsche, Pfullingen 1961, spec. parte I, pp. 473 ss., 648 ss. (Das Wesen des Willens zur 

Macht). Giustamente Heidegger arriva alla conclusione che nella concezione moderna di coscienza come «attività», 

cioè volontà (Wille), si arriva a concepire l’autocoscienza come «volontà di volere» (Wille zum Wille), che è la libertà 

come soggettività pura (ivi, parte II, pp. 467 ss.). Per Heidegger la dottrina di Nietzsche, che riduce l’essere alla 

«volontà di potenza» e lo dissolve perciò nella soggettività del soggetto, è il punto di arrivo della metafisica occidentale 

che ha obliato l’essere (cfr. M. HEIDEGGER, Nietzsches Gott is tot, in Holzwege, Francoforte s. M. 1950, pp. 224 ss.). 

Ma questo non avviene in una metafisica come quella di S. Tommaso, osserviamo noi, che ha posto a fondamento della 

verità l’esse come actus essendi e Dio come esse ipsuum. 
9 Per questo, Fichte riduce l’essenza del cristianesimo alla dottrina del Prologo del Vangelo di Giovanni, ossia 

alla dottrina che il Logos diventa uomo, la quale, nell’interpretazione idealistica, significa che Dio si attua nella 

coscienza e nello spirito umano e Dio ha perciò esistenza nell’uomo soltanto. Questo è uno dei capisaldi dello 

spinozismo di Fichte e di Hegel. 
10 Ha fatto recentemente una critica a fondo, con la guida di Kierkegaard, della posizione di Schelling, anche 

nella sua ultima fase, KL. SCHÄFER, Hermeneutische Ontologie in den Climacus Schriften Sören Kierkegaards, Monaco 

1968, pp. 112 ss., con le relative note a pp. 264 ss. 
11 Benz cit., p. 27. 
12 «Was Luther als Glauben im Gefühl und im Zeugnis des Geistes begonnen, es ist dasselbe, was der weiterhin 

gereifte Geist im Begriffe zu fassen, und so in der Gegenwart sich zu befreien, und dadurch in ihr sich zu finden 

bestrebt ist» (Grundlinien der Philosophie des Rechts cit. p. 17). L’essenza del luteranesimo è per Hegel la «dottrina 

della libertà» (die Lehre der Freiheit), che egli identifica senz’altro con il suo principio della identità tra esterno e 

interno, anche se da una parte riconosce dal punto di vista speculativo la superiorità del cattolicesimo sul fideismo 

protestante (cfr. Geschichte der Philosophie, a cura di L. Michelet, Berlino 1844, parte III, pp. 230 ss.). 



                                                                                                                                                                                        
13 La tesi è stata presentata nelle Pensées diverses sur la Comète e nelle seguenti Additions e ha avuto ampio e 

profondo influsso sullo sviluppo del laicismo moderno (deismo, illuminismo, razionalismo…) fino a Feuerbach, anzi 

fino ai nostri giorni (cfr. l’esposizione analitica e critica in Introduzione all’ateismo moderno cit., I, pp. 179 ss.). 
14 Sul nucleo della posizione dell’ultimo Bonhoeffer, cfr, il nostro L’uomo e il rischio di Dio cit, pp. 426 ss. 

Quanto a Bultmann, Bonhoeffer scrive: «Il mio parere è che egli [Bultmann] non sia andato “troppo avanti, come i più 

pensano, ma troppo poco”» (Widerstand und Ergebung, Monaco 1966, p. 183). Per uno studio analitico dei rapporti tra i 

due teologi, cfr. G. KRAUSE, Dietrich Bonhoeffer und Rudolf Bultmann, nel vol. Zeit und Geschichte, Dankesgabe an R. 

Bultmann zum 80. Geburtstage, Tubinga 1964, pp. 439 ss. 
15 Cfr. W. HERRMANN, Ethik (in Grundriss der Theologischen Wissenschaften, parte V, vol. II), ed. 4, Tubinga 

1909, pp. 1 ss. Secondo Herrmann, coloro che invece ammettono, come per esempio M. Höffding e Jodl, un’etica 

filosofica, ritornano alla concezione cattolica (pp. 54 ss.). A suo avviso, la formula dell’esistenza cristiana secondo la 

teologia cattolica è «fede e amore» (Glaube und Liebe), che appartiene al passato, mentre la formula protestante è «fede 

operante mediante l’amore» (Durch Liebe wirksamer Glaube). Cfr. W. HERRMANN, Der Verkehr des Christen mit Gott 

in Anschluss an Luther dargestellt, ed. 5-6, Stoccarda-Berlino 1908, p. 257. In realtà è stato proprio S. Tommaso a 

proclamare che la carità è «forma» di tutte le virtù e che essa «dat formam actus omnium aliarum virtutum», in quanto 

«per charitatem actus omnium aliarum virtutum ordinantur ad ultimum finem» (S. Th, II-II, 24, 8). Interessante la 

risposta ad 1: «Charitas dicitur forma aliarum virtutum, non quidem exemplariter aut essentialiter, sed magis 

effective». E l’ad 2: «Charitas comparatur lundamento et radici, in quantum ex ea sustentantur et nutriuntur omnes 

aliae virtutes». La concezione luterana invece, la quale non distingue tra fede e carità, non ha via di uscita e ha portato, 

come si è visto, alla secolarizzazione radicale. 
16 Sull’indirizzo generale della teologia di W. Herrmann all’interno della teologia protestante dell’Ottocento, 

cfr. B. GHERARDINI, La seconda Riforma, Brescia 1964, I, pp. 418 ss. 
17 SCHLETERMACHER, Der christliche Glaube, Einleitung, 4; ed, 7, a cura di M. Redeker, Berlino 1960, I, pp. 

23 ss. 
18 Su questo concetto capitale, che è la sostanza delle varie concezioni attuali sulla secolarizzazione, cfr. 

BONHOEFFER, Widerstand… cit., spec. pp. 215 ss. 
19 E. BETHGE, Dietrich Bonhoeffer, Eine Biographie, Monaco 1967, p. 973: «Aufklärung ist der Ausgang des 

Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes 

ohne Leitung eines anderen zu bedienen». La definizione si trova all’inizio del saggio di Kant, Beantwortung der 

Frage: Was ist Aufklärung? E Kant continua: «Autocolpevole (Selbstverschuldel) è questa immaturità, quando la causa 

della medesima non sta nella mancanza d’intelligenza, ma di decisione e di coraggio di servirsi della propria guida e 

non di quella di un altro» (Cassirer IV, 169), Precursore di Bonhoeffer in questa trasformazione della fede cristiana, 

sotto la spinta dell’etica kantiana, in secolarismo è stato R. ROTHE, Thelogische Ethik, ed. 2, Wittenbetg 1869, cinque 

volumi. Sull’indirizzo teologico del Rothe, cfr. lo schizzo di K. BARTH, Die Protestantische Theologie im 19. 

Jahrhundert, Zurigo 1949, p. 544 ss. 
20 Cfr. l’esposizione sintetica: La secolarizzazione, in «Seminarium», XXIII, 1971, pp. 852 ss. 
21 Sant’Agostino, De civitate Dei. 
22 Ed. Parm. XIV, 207 a. 
 A proposito degli Atti del IV Convegno dei Teologi Italiani, Ariccia 2-5 gennaio 1971, Ancora, Milano 1971. 
1 È Il il titolo della q. 1 della Summa Theologiae di san Tommaso: De sacra doctrina, qualis sit, et ad quae se 

extendat. Esso compare in tutti i primi otto articoli (gli ultimi due trattano della sacra Scrittura) e sta evidentemente per 



                                                                                                                                                                                        
theologia come si legge in I, 1, ob. 2 e ad 2: «Unde theologia, quae ad sacram doctrinam pertinet, differt secundum 

genus ab illa theologia quae pars philosophiae ponitu». Il termine «teologia» nel senso di metafisica viene, com’è noto, 

da Aristotele (filosofi,a eologikh,: Metaph. VI, 1, 1026 a 19). È usato al plurale per indicare le concezioni 

dei Presocratici, in Meteor. II, 1, 353 a 35. Platone ha l’espressione: o tu,poi peri, eologi,aj (Republ. 379 

a). Si può rilevare che nel giovanile Commento alle Sentenze san Tommaso (I, Prologus) usa di preferenza il termine 

theologia (trovo il termine sacra doctrina solo nella divisione degli articoli della q. I; ed. Mandonnet, I, p. 6). 
2 S. Th. I, 1, 1. 
3 Questa sacralità è attestata fra l’altro, nel testo tomistico, dall’interscambio tra sacra doctrina e sacra 

Scriptura (cfr. per esempio: «Unde sacra Scriptura, cum non habeat superiorem [scientiam], disputat cum negante sua 

principia» (S. Th. 1, 1, 8). 
4 S. Th. I, 1, 1 ad 2. 
5 Ibid. I, 1, 6. 
6 Ibid. 2. La subalternazione è chiarita poco dopo: «Sacra doctrina non supponit sua principia ab aliqua 

scientia humana, sed a scientia divina, a qua, sicut a summa sapientia, omnis nostra cognitio ordinatur» (ibid. 6 ad 1). 

Già nel Commento alle Sentenze: «Sic theologia articulos fidei quae [qui?] infallibiliter sunt probati in scientia Dei 

supponit et eis credit» (Prologus, I, 3, q.la II; Mandonnet, I, p. 13). 
7 S. Th. I, 1, 7. 
8 Ibid. 7 ad 2. 
9 Ibid. 8 ad 2. Anche nel Commento alle Sentenze: «Ista doctrina habet pro principiis primis articulos fidei, 

qui per lumen fidei infusum per se noti sunt habenti fidem, sicut et principia naturaliter nobis insita per lumen 

intellectus agentis» (Prologus, I, 3, q. la III; Mandonnet, I, p. 14). 
10 S. Th. I, 1, 8 ad 2. 
11 Ibid. 8. 
12 Ibid. ad 2. Si noti anzitutto che san Tommaso parla della ragione nel suo espandersi naturale, delle scienze e 

delle discipline filosofiche e non dell’assunzione, per via di scelta preferenziale, di una filosofia particolare sia essa 

aristotelica o platonica (com’era accaduto per esempio per Agostino: cfr. S. Th. I, 84, 5). Per chiarire l’originalità della 

speculazione di, S. Tommaso e il suo profondo distacco dalla Scolastica, si vedano le nostre ricerche sulla 

partecipazione tomistica (La nozione metafisica di partecipazione secondo san Tommaso, ed. 3, Torino 1963; 

Participation et causalité, ed. it., Torino 1961; Esegesi tomistica, Roma 1969; Tomismo e pensiero moderno, Roma 

1969). 
13 S. Th. I, 1, 5 ad 2. 
14 Lo afferma con stile biblico e pittoresco san Tommaso stesso: «Potest dici quod quando alterum duorum 

transit in dominium alterius, non repulatur mixtio, sed quando utrumque a sua natura alieratur. Unde illi qui utuntur 

philosophicis documentis in sacra doctrina redigendo in obsequium fidei, non miscent aquam vino sed aquam 

convertunt in vinum». (In Boeth. De Trin. II, 3 ad 5). I teologi progressisti stanno facendo l’operazione opposta. 
15 Associazione Teologica Italiana, Dimensione antropologica della teologia, Ancora, Milano 1971, 651 

pagine, Il volume consta di una Introduzione di A. Marranzini, della Prolusione del card. Garrone, della chilometrica 

relazione (l’unica) di I. Mancini e di ventidue comunicazioni di diversa ampiezza e consistenza. 
16 Quanto alla rappresentatività dei convegnisti, c’è una spiccata dominanza del Sud polarizzata attorno al 

rahnerismo di padre Marranzini, con scarsa presenza e larghe assenze dei seminari del Nord e del centro Italia. 
17 Dimensione antropologica… cit., p. 13. 



                                                                                                                                                                                        
18 Eppure l’A.T.I. aveva affrontato espressamente il problema nel suo II Congresso Nazionale tenuto a Firenze 

intorno all’Epifania del 1968 (cfr. I teologi del Dio vivo, La trattazione teologica di Dio oggi, Milano 1968) che il IV 

Congresso ignora totalmente. Le espressioni del Santo Padre nella lettera inviata da mons. G. Benelli a padre 

Marranzini: «Sua Santità ha vivamente apprezzato e gradito tale rinnovata testimonianza di devoto attaccamento alla 

Chiesa e di fedele adesione al suo indefettibile magistero» (p. 5), suonano come amara ironia per questo IV Convegno 

dominato dal Rahner il quale richiede per i teologi libertà assoluta di immergere lo «Spirito nel mondo» ed esige dal 

Papa di ritrattare gli atti del suo magistero (spec. la Humanae vitae!) se vuole presentarsi come credibile! 
19 Dimensione antropologica… cit., pp. 9 ss. 
20 Ivi, p. 10. 
21 Ivi, p. 11. 
22 Ivi, p. 12. 
23 Ivi, p. 272. 
24 Sorprende questo atteggiamento di Gianni Baget-Bozzo perché tutti ricordano la sua linea di stretto 

conservatorismo nella rivista genovese «Renovatio», almeno fino a pochi anni fa, quando difendeva a spada tratta (e 

faceva bene, anche se lo faceva a modo suo) che «…l’opera di san Tommaso rimane il fondamento per una intelligenza 

cristiana che sappia cogliere il frutto della sua maturità» (corsivo di B.-B.) («Renovatio», 1967, p. 283). E ancora due 

anni più tardi denunziava, in una recensione alla traduzione italiana del Dizionario di teologia di Rahner e Vorgrimler, 

l’ambiguità della concezione del «sapere atematico» del Rahner e insieme diffidava la presuntuosa affermazione - 

contenuta nella prefazione di detto dizionario - che le «concezioni dei collaboratoti sono siate chiaramente confermate 

dal Concilio». «Quali affermazioni?», ribatte seccato B.-B. «Queste», si domanda, «che abbiamo citato e che sono 

appunto le concezioni “proprie” al padre Rahner? Non ci sembra. E allora? Così si aggiunge equivoco su equivoco» 

(ivi, 1969, pp. 129 s.). Ancor più dura è la replica, nello stesso anno, dello stesso B.-B. alle superficiali stravaganze 

filomarxiste del salesiano Girardi (pp. 515-517). Bene. Ma allora sorge la curiosità di sapere come, dopo una così 

esplicita contestazione del principio di immanenza e dopo quel riconoscimento della validità cristiana perenne di san 

Tommaso, l’A. sia passato al presente ditirambo cristiano all’ateo e materialista Feuerbach. 

Per questo, e per altro ancora, chi farà la storia del pensiero cristiano di questo secondo cinquantennio del 

secolo non avrà un compito facile. 
25 Dimensione antropologica… cit., pp. 283 ss. 
26 Ivi, p. 292. L’Autore svolge questo suo indirizzo nel vol. Sapienza e storia. Per una «teologia politica» della 

comunità cristiana, Milano 1971. Esso riporta in Appendice anche la presente relazione (pp. 123 ss.). 
27 Ivi, p. 317. 
28 Ivi, p. 337. 
29 Ivi, p. 352. 
30 Ivi, p. 364. 
31 Ivi, p. 464. 
32 Ivi, p. 506. Eppure ricordiamo (non la ricorda invece più il Bonifazi) la tesi lateranense dell’Autore: 

Immutabilità e relatività del Dogma secondo la teologia contemporanea, Roma 1959, che è un’attenta messa a punto 

della posizione tradizionale d’accordo con P. Garrigou-Lagrange, Ch. Journet, Ch. Boyer, B. Xiberta… Vengono invece 

indicati fra gli Autori contro i quali era stata diretta la Humani generis specialmente i fautori della théologie nouvelle: 

De Lubac, Le Blond, Bouillard, Daniélou, De Solages… come sospetti di relativismo dogmatico (spec. pp, 88 ss.). 
33 Dimensione antropologica… cit., p. 14. 



                                                                                                                                                                                        
34 Ivi, p. 15. 
35 Lo afferma padre Marranzini a p. 14 dell’op. cit. 
36 È strano che sia padre Marranzini sia i partecipanti oltranzisti, che hanno dominato il Convegno, ignorino 

questa grave spaccatura verificatasi nella teologia contemporanea: nella relazione di padre Marranzini, c’è solo un 

rapido e blando cenno alle critiche a Rahner, da parte di Lakebrink, Gaboriau e del sottoscritto (pp 499 s.). A questo 

riguardo, in riferimento soprattutto alla mistificazione (che era passata finora inosservata) dei testi e dei contesti del 

realismo tomistico perpetrata da Rahner Geist in Welt e Hörer des Wortes, mi permetto di rimandare al mio saggio: La 

svolta antropologica di Karl Rahner, ed. 1, Rusconi, Milano 1974. 
37 Cfr. l’esplicita dichiarazione di Rahner in Martin Heidegger im Gespräck, a cura di R. Wisser, Friburgo-

Monaco 1970, pp. 48 s. 
38 Questa lezione di ricupero del realismo cristiano da parte di Kierkegaard - in convergenza con l’opera di 

Newman e di J. A. Möhler - era stata vigorosamente raccolta e proposta, nella prima metà del secolo, da insigni maestri 

del pensiero cattolico tedesco come E. Przywara, R. Guardini, P. Wust, Th. Haecker, E. Peterson, K. von Hildebrand… 

che Soprattutto il prepotente e abile nominalismo di Rahner ha spazzato via. 
39 La negazione della metafisica in generale, e di quella tomistica in particolare, è implicita nell’assunzione del 

metodo trascendentale e si vede nella formula stessa del Congresso che padre Marranzini ha preso di peso dal Rahner: 

«L’antropologia [è] il “luogo” che include tutta la teologia» (p. 484); per altre negazioni, cfr. p. 280: Ruggeri; pp. 327 

ss.: la riduzione della verità alla «situazione-parola» di Benincasa: pp. 423 ss.: il volontarismo puro di Bonhoeffer 

secondo Sorrentino; p. 464: mondanità dell’essere e negazione della preesistenza del logo di P. Schoonenberg secondo 

Pezzetta; pp. 483 ss.: la «svolta antropologica» come negazione della metafisica in K. Rahner, secondo Marranzini e 

Bonifazi, che deduce dal pluralismo e relativismo filosofico e teologico l’assioma: «Veritas, sive philosophica, sive 

theologica, est filia temporis» (P. 504). 
40 Dimensione antropologica… cit., p. 290. 
41 Ivi, p. 487. Anzi, qualcuno propone esplicitamente di andate ancora «al di là di Rahner» (così per esempio 

Ruggeri, pp. 277 ss.). 
42 Ivi, pp. 291 ss. 
43 Benincasa (ivi, p. 344). 
44 Bonifazi (ivi, pp. 506 ss.). 
45 Ruggeri (ivi, p. 278). 
46 Martinetto (ivi, pp. 519). 
47 Benincasa (ivi, spec. pp. 364 ss.). 
48 Ivi, p. 278. 
49 Ivi, p. 484. 
50 Ivi, p. 491. 
51 Bonifazi (ivi, pp. 513 ss.). 
52 La degenerazione della teologia in tale direzione si legge nella comunicazione di F, Molinario, 

L’acculturazione come via e ragione di fondo per l’antropologizzazione della teologia (ivi, pp. 633 ss.). 
53 Ivi, p. 26. 
54 E il Papa precisava, non senza amarezza: «C’è il dubbio, c’è l’incertezza, c’è la problematica, c’è 

l’inquietudine, c’è l’insoddisfazione, c’è il confronto. Non ci si fida più della Chiesa, ci si fida di più del primo profeta 



                                                                                                                                                                                        
profano che viene a parlarci da qualche giornale o da qualche moto sociale, per chiedere a lui se ha la formula della vera 

vita… e non pensiamo di esserne già noi padroni e maestri» («Oss. Rom.», 30 giugno-1 luglio 1972, pp. 1 s.). 
55 9 luglio 1971. 
56 Dimensione antropologica… cit., p. 19. 
57 Cfr. per esempio per Clemente Al.: W. VÖLKER, Der Wahre Gnostiker nach Clemens Alexandrinus, Berlino 

1952, pp. 112 ss. Quanto alla teologia di Gregorio Nisseno, la eivkw,n: «…è il punto di partenza e di arrivo 

(Ausgangs-und Zielpunkt) dell’intero sviluppo del cristiano» (ID., Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955, p. 

66). Per san Tommaso, basti rimandare alla mirabile trattazione di S. Th. I, 93, nella quale l’Angelico si richiama 

ampiamente alla tradizione patristica e in particolare a sant’ Agostino (su questa questione tomistica serbo ancora un 

vivo ricordo del profondo commento tenuto dal card. M. Browne, all’università dell’Angelicum, negli anni di 

formazione). 
58 Dimensione antropologica… cit., p. 21. 
59 Sorprende, fra l’altro, l’assenza pressoché completa. al Convegno dell’Ariccia dei relatori del Convegno di 

Firenze (a cui si è richiamato espressamente il cardinale Garrone). 
60 Dimensione antropologica… cit., p. 21. 
61 Ivi, p. 22. 
62 Ivi, p.23. 
63 Ivi. 
64 S. KIERKEGAARD, L’esercizio del cristianesimo, tr. it. di C. Fabro, Roma 1971, pp. 283 s. 
65 Il Dialogo, c. CXXV, a cura di G. Cavallini, Roma 1968, pp. 317 ss. Il beato Raimondo, che al dire della 

santa sua penitente non aveva un cuor di leone, attenua un po’ nella sua pregevole versione latina la veemenza 

dell’originale. Per esempio, nel secondo testo, nella frase «gattivi pastori» tralascia l’aggettivo: «Haec et alia multa 

mala… sequuntur ex defectibus pastorum et eorum ignavia» (Dialogi D. Catharinae Senensis Virginis, per D. 

Raymundum a Vineis ex italico sermone in latinum conversi, Ingolstadii 1583, p. 187 r). 
1 Il crescente interesse per il pensiero di Feuerbach è attestato, oltre che dal rifiorire di studi e monografie, 

anche dalla recente ristampa della edizione Bolin-Jodl dei Sämtliche Werke (Stoccarda 1959-1960), in dieci volumi ai 

quali è stato aggiunto da Hans-Martin Sass un volume di Jugendschriften (Stoccarda 1962) che contiene il testo 

originale della Dissertazione: De ratione una universali infinita (1829) e i Gedanken über Tod und Unsterblichkeit 

(1830), seguiti da preziose indicazioni bibliografiche. Insieme sono stati ristampati anche i volumi dell’edizione dei 

Briefe. 
2 Cfr. HEGEL, Phänomenologie des Geistes, A 1, a cura di Jo. Hoffmeister, Lipsia 1952, pp. 79 ss. Questa 

considerazione è ripresa nella discussione della celebre dialettica fra «servo e padrone» (ivi, C 5, pp. 175 ss.). 
3 Cfr. HEGEL, Enz. der philos, Wiss., 70 ss, a cura di Nicolin Pöggeler, Amburgo 1959, pp. 94 ss. 
4 Cfr. spec.: MARX, FEUERBACH, ENGELS, Materialismo dialettico e materialismo storico, ed. 5, Brescia 1973, 

Introd. pp. XXI-LIII; Il materialismo dialettico, in Storia della filosofia (in collab., a cura di C. Fabro), Roma 1959, vol. 

II, pp. 810 ss.; Dall’essere all’esistente, Brescia 1965, pp. 21 ss.; Introduzione all’ateismo moderno cit., vol. II, pp. 690 

ss. 
5 «Ist das isoliert für sich betrachtete und ganz aus sich selbst zu begreifende menschliche Ich der 

archimedische Punkt der Weltbetrachtung, oder ist das allumfassende Ich Gottes zum Ausgangspunkt der Lösung des 

Weltproblems zu machen? Hegel geht vom Unendlichen aus, um von hier aus die Verunendlichung des Endlichen zu 



                                                                                                                                                                                        
begreifen. Feuerbach dagegen setzt das Endliche absolut und schreitet daher folgerichtig zur Verendlichung des 

Unendlichen fort». (K. LEESE, Die theologische Prinzipienlehre im Lichte L. Feuerbachs, Lipsia 1912, p. 195). 
6 «Hegel ist gewiss zu allerletzt Erkenntnistheoretiker, die Erkenntnistheorie ist auch bei Feuerbach durchaus 

sekundär gegenüber seiner Metaphysik. Die Religionspsychologie Feuerbachs beruht entscheidend auf seiner 

anthropologischen Metaphysik, nicht auf seiner sensualistischen Erkenntnistheorie» (G. NÜDLING, L. Feuerbachs 

Religionsphilosophie, Paderborn 1961, p. 158 nota). 
7 «Das Ich ist immer nur als Rückkehr aus dem vorausgesetzten Du, nur so wird es stets mit sich identisch als 

ein ständiges Werden. Das Du ist das andere des Ich und doch Teil desselben. Gerade im Prozess dieser, sinnlichlen 

Erfahrung besteht das Ich (G. DICKE, Der Ideititätsgedanke bei Feuerbach und Marx, Colonia e Opladen 1960, p. 76). 
8 Dimensione antropologica… cit., p. 268. 
9 Baget-Bozzo cita dalla traduzione francese del 1953. Il sottoscritto invece cita dalla sua traduzione apparsa da 

quasi cinque lustri (ed. 1 in tre volumi, Brescia 1948-1951; ora ed. 2 in due volumi, Brescia 1962): si tratta di un testo 

del 1849-50, contemporaneo perciò del capolavoro cristologico: L’esercizio del cristianesimo (trad. it. cit.) e segnato: 

X2 A 163 (trad. it. n. 2025, vol. I, pp. 968-970). 
10 Nella biblioteca personale di Kierkegaard figurano, delle opere di Feuerbach, il volume su Leibniz (ed. 

1837) e il Das Wesen des Christenturms (ed. 2, 1843). Cfr. S. Kierkegaards Bibliotek, En Bibliografi ved Niels 

Thulstrup, Copenaghen 1957, nn, 487-488, p. 47. Cfr. anche Auktionsprotokol over Sören Kierkegaard Bogsamling, ved 

H.P. Rohde, Copenaghen 1967, p. 33. 
11 La seconda parte del testo si diffonde a spiegare la tattica dialettica del suo pseudonimo Johannes Climacus 

(della Postilla conclusiva non scientifica) in rapporto anche alla sua vita personale. La Postilla è il capolavoro teoretico 

di Kierkegaard e la reputo, con molti critici, l’unica risposta valida dell’Ottocento alla Wissenschaft der Logik di Hegel: 

Kierkegaard dice di essa, nel testo citato, che «…ha un avvenire straordinario». Invece continua, almeno in Italia, a 

essere ignorata (malgrado la traduzione integrale, assieme alle affascinanti Briciole di filosofia Bologna 1962. Ambedue 

gli scritti sono ora stati inclusi nel vol. Opere della Coll. «Voci del mondo» di Sansoni, Firenze 1972). 
12 Cfr. S.V. XIII, p. 441. 
13 S.V. VI, p. 475. 
14 Copenaghen 1961. 
15 Vol. I, p. 135. 
16 Vol. I, pp. 364 s. 
17 Vol. II, pp. 28 s. 
18 Postilla, trad. cit., vol. II, p. 377. Il testo è riportato in tedesco.  
19 Vol. II, p. 402. 
20 Vol. II, pp. 411 s. 
21 Cfr. H. BRÖCHNER, Erindringer om Sören Kierkegaard, Copenaghen 1953, pp. 55-57. 
22 Cioè Come «religione della sofferenza» che Feuerbach respingeva come contro natura e che Kierkegaard 

invece affermava come l’unica concezione in accordo con il nuovo Testamento e capace di salvare l’uomo animale 

dalle spire del peccato. Bröchner ebbe su questo ampie discussioni con Kierkegaard anche in occasione della 

pubblicazione nel 1850 dell’Esercizio del cristianesimo (cfr. Bröchner cit., pp. 54 ss.). 
23 Segue la dichiarazione che il «motteggiatore» di cui parla la Postilla è senza dubbio (upaatvivlelig) 

Feuerbach (cfr. H. BRÖCHNER, Problemet om Tro og Viden, En historisk-kritisk Afhandling, Copenaghen 1868, pp. 124 



                                                                                                                                                                                        
s.). Il testo continua mostrando i punti di convergenza tra Feuerbach e Kierkegaard nel senso di mettere in luce il 

«contrasto» tra la ragione e la verità cristiana o la fede, tra la natura e l’esigenza della fede… 
24 FEUERBACH, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, § 59, a cura di M.G. Lange, Lipsia 1950, p. 168; trad. 

it. di C. Fabro (quella di N. Bobbio, Torino 1946, p. 139, qui, come quasi sempre, ha forma di parafrasi). Per il contesto 

culturale di questa dottrina comunitaria di Feuerbach, cfr. KL. E. BOOKMÜHL, Leiblichkeit und Gesellschaft, Studien zur 

Religionskritik und Anthropologie im Frühwerk von Ludwig Feuerbach und Karl Marx, Göttingen 1961, pp. 32 ss., 

spec. pp. 37 ss. - A p. 38 si legge: «Wie Hegel sieht Feuerbach Individualität als “schlechte” Einzelnheit». 
25 Perciò non sorprende che l’uomo di Feuerbach sia stato avvicinato al Dasein di Heidegger (cfr. H. ARVON, 

Ludwig Feuerbach et la trasformation du sacré, Parigi 1957, p. 100). 
26 Papirer, 1849-1850, X2 A 529; trad. it., vol. II, n. 2192, pp. 61 s. - Vedi anche dite testi importanti, in questa 

linea, circa la «identità del divino e dell’umano» operata dalla teologia moderna (X4 A 258 e 260; trad. it. vol, II, nn. 

2586 e 2587, p. 247). In un progetto di prefazioni al Bog om Adler del 1847 Kierkegaard presenta Feuerbach come 

l’antitesi dell’Apostolo: «E l’ostinazione (Selvraadighed) ha due forme: o si vuole abbattere il padrone o si vuol essere 

per proprio conto il padrone; o si vuol essere Feuerbach e con ostinazione abbattere la religione oppure ostinarsi a 

essere l’Apostolo», come pretendeva il pastore Adler (Papirer VIII2 B 19, p. 72 e nella redazione completa: VIII2 B 27, 

p. 78). 
27 Papirer, 1854, XI1 A 559; trad. it. vol. II, n. 3096, p. 605. Cfr. anche: XI2 A 119, trad. it. vol. II, n. 3174, p. 

665. 
28 L. FEUERBACH, Grundsätze der Philosophie, Notwendigkeit einer Veränderung, 1842-43; in: L. FEUERBACH, 

Briefwechsel und Nachlass, a cura di K. Grün, Lipsia-Heidelberg 1874, I, pp. 407 s.; SV. II, pp. 216 s. 
29 Dimensione antropologica… cit., p. 267. 
30 Ivi, p. 268. 
31 Ivi. 
32 Ivi, p. 269. 
33 «Denn ohne Du, ist das Ich unmöglich» (JACOBI, Werke, IV, 1, p. 211). Con questa istanza Jacobi prende 

posizione rispetto sia allo scetticismo di Hume sia al criticismo di Kant, La migliore monografia critica sull’argomento 

mi sembra ancora quella di J. CULLBERG, Das Du und die Wirklichkeit. Zum ontologischen Hintergrund der 

Gemeinschaftskategorie, Uppsala 1933 (tratta specialmente della teologia protestante). 
34 «In Hegel bekämpft Kierkegaard daher nicht nur Hegel selbst und Strauss’ Pantheismus, sondern auch 

Feuerbachs Anthropologismus; zugleich aber bekämpft Kierkegaard, wie man sagen kann, die hugelsche 

Religionspkilosophie gerade von Feuerbachs grundsätzlicher Bestimmung des Christentums aus» (T. BÖHLIN, 

Kierkegaards dogmatische Anschauung, Gütersloh 1927, p. 499), Lo stesso critico osserva in nota che alla questione se 

Feuerbach abbia avuto un significato diretto per la formazione di Kierkegaard, «non si può rispondere in modo 

categorico» (p. 500). D’accordo con Böhlin è S. Rawidowicz nella sua monografia classica: Ludwig Feuerbachs 

Philosophie, Ursprung und Schicksal, Berlino 1931, pp. 347 s. In questo senso cfr. anche S. GEISMAR, Sören 

Kierkegaard, Seine Lebensentwicklung und seine Persönlickeit, Gütersloh, Gottinga 1929, p. 447. 
35 E. HIRSCH, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, im Zusammenhang mit den allgemeinen 

Bewegungen des europäischen Denkens, Gütersloh 1954, vol. V, pp. 576 s. Ai nostri giorni è stato soprattutto K. 

Löwith il quale, riferendosi al saggio di Feuerbach sulla fede in Lutero (Das Wesen des Glaubens im Sinne Luthers, 

1844; S W. VII pp. 311 ss.), ha accostato l’ateo radicale al grande riformatore (K. LÖWITH: Von Hegel zu Nietzsche, 

Stoccarda 1950, pp. 364 s.). Ma un nostro valente teologo e esperto di teologia protestante respinge decisamente tale 



                                                                                                                                                                                        
accostamento (cfr. Gherardini cit., I, p. 261). Mentre per i rappresentanti della «teologia dialettica» come Barth, 

Bultmann, la riduzione della teologia ad antropologia può essere un momento valido nella riflessione teologica, questa 

tesi è invece apertamente criticata dai teologi ortodossi come per esempio P. Althaus: Die christliche Wahrheit, 

Gütersloh 1949, vol. I, p. 165. Perciò la formula di Feuerbach va piuttosto capovolta: «Das Geheimnis der 

Anthropologie ist Theologie» (E. SCHNEIDER, Die Theologie und Feuerbachs Religionskristik, Gottinga 1972, p. 55, 

nota 95). 
1 «Renovatio», aprile-giugno 1973, p. 323. 
2 Cfr. C. FABRO, La svolta aniropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974. 
3 «Renovatio», luglio-settembre 1971, p. 380. Nel volume del Convegno di Ariccia, Dimensione 

antropologica… cit., pp. 271 ss. 
4 Ivi, p. 323. 
5 Per esempio cfr. K. BARTH, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert cit., pp. 484 ss.; Die Theologie 

und die Kirche, Zurigo s.d., pp. 212 ss.; K. LEESE, Die theologische Prinzipienlebre im Lichte Ludwig Feuerbachs cit.; 

ID., Die Religionskrisis des Abendlandes und die religiöse Lage der Gegenwart, Amburgo 1948, pp. 97 ss. 
6 Posso rimandare alla mia Introduzione all’ateismo moderno cit., II, 690 ss., ripreso e aggiornato nella replica 

su «Studi Cattolici», n. 143, pp. 17 ss. 
7 S. Tommaso, De veritate, I, 1. 
8 Cfr. L. FEUERBACH, Das Wesen des Gbristentums, parte I, c. 7: Das Mysterium der Dreieinigkeit und Mutter 

Gottes, parte II. c. 25: Der Widerspruch in der Trinität. La tesi centrale è ripresa nel titolo dell’ultima delle importanti 

note a questa sua opera capitale: «Der Mensch ist der Gott des Christentums, die Anthropologie das Geheimnis der 

christlicken Theologie», a cura di D. Bergner, Reclam, Lipsia 1957, p. 466. È l’antitesi e mistificazione esplicita della 

trascendenza ed efficacia divina del messaggio cristiano di salvezza. 
9 Cost. Fidei catholicae, Denz.-Sch. 902. 
10 Denz. 1440. 
11 «Das Bewusstsein Gottes ist das Selbstbewusstsein des Menschen, die Erkenntnis Gottes die Selbsterkenntnis 

des Menschen» (L. FEUERBACH, Das Wesen des Christentums cit, parte I, c. 2, p. 71). 
12 Ivi, parte II, c. 21, pp. 286 ss., spec. p. 292. 
13 Dimensione antropologica cit., p. 324. 
14 Per un orientamento sulla teologia patristica della imago Dei rimando alla raccolta monumentale di G.W.H. 

LAMPE, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1968, s.v. eivkw,n, spec. § III: Of image if God in man (pp. 413 ss.). 

L’immagine è presa tutta da parte dell’anima e della sua vita spirituale. 
15 Gaudium et spes, 24; ed cit., p. 814. 
16 Inferno, X, 15. 
17 «Renovatio» cit., p. 324. 
18 Ivi, p. 324. 
19 De imit. Christi, II, 12, 7. 
20 Cfr. Partecipazione e causalità, SEI, Torino 1961; L’uomo e il rischio di Dio cit., e soprattutto Introduzione 

all’ateismo moderno cit., che Baget-Bozzo ha avuto la benevolenza di citare. 
21 «Renovatio» cit., p. 319. 
22 Ivi, p. 321. 
23 De ente et essentia, prologo. 



                                                                                                                                                                                        
24 N. COHN, Das Ringen um das tausendjäbrige Reich, Berna-Monaco 1961, pp. 94 ss. Sulle linee 

fondamentali della concezione di Gioachino da Fiore e del suo sviluppo nei movimenti eterodossi medievali fino 

all’idealismo moderno, cfr. C. FABRO, La storiografia nel pensiero cristiano, in «Grande Antologia Filosofica», 

Marzorati, vol. V, pp. 42 ss.; testi, pp. 166 ss. 
25 «Renovatio» cit., p. 320. 
26 Il tentativo di Gassendi, in questo senso, non convince. 
27 Denz.-Sch. 3020. 
28 «Renovatio» cit., p. 321. 
29 Ivi. 
30 Citando il grande Péguy, di cui quest’anno ricorre il centenario della nascita, Baget-Bozzo sembra attribuire 

il marasma spirituale del nostro tempo a una faute mystique, ossia che «la règle n’a pas nourri le siècle», che «gli 

uomini di Chiesa non hanno nutrito il popolo della ricchezza della fede» (p. 322). Non mi sento di condividere questa 

condanna di un secolo come il diciannovesimo, fulgente per la predicazione, le iniziative apostoliche ed educative, la 

fioritura di santità, specialmente in Francia e Italia (anche a Genova!), per l’attività dei Pontefici, per l’opera di difesa 

della fede da parte dei Pontefici e del concilio Vaticano I contro gli errori moderni. E oggi l’incessante opera di Paolo 

VI di ammonizione contro gli errori che proliferano da ogni parte con arrogante sicurezza è forse più ascoltata? Dovrà 

allora l’attuale Pontefice essere considerato responsabile dell’attuale bailamme? 
31 «Renovatio» cit., p. 322. 
32 Ivi, p. 322. 
1 Cfr. al riguardo: C. FABRO, Introduzione all’ateismo moderno cit., ed. 2, c. VIII, pp. 1003 ss. 
2 È sintomatica la differenza fra Hegel da una parte e Heidegger e Sartre dall’altra nell’interpretazione del 

cogito di Cartesio. Hegel dà al cogito cartesiano un senso e intento fenomenologico che resta legato poi nel suo impiego 

all’astrattezza del Verstand, mentre per Heidegger e Sartre si deve dire che Cartesio ha colto una volta per sempre la 

nuova essenza della libertà (cfr. HEGEL, Vorles über die Geschichte der Philosophie cit., parte III, p. 304; J.- P. SARTRE, 

La liberté cartésienne, Parigi 1956. Di Heidegger si dirà tra poco). 
3 Cfr. la definizione esistenziale della «fede» (Tro) ch’è data nella Malattia mortale: «La fede è: che l’io, 

essendo se stesso e volendo essere se stesso, si fonda trasparente in Dio» (trad. it. di C. Fabro, Firenze 1952, p. 301). 
4 Specialmente nella densa e serrata Einleitung (§§ 4-15). 
5 Cfr. la polemica contro Sartre nel Brief über Humanismus, Berna 1947, in particolare pp. 72 ss. 
6 Seguo il saggio Die Zeit des Weltbildes (L’epoca dell’immagine del mondo), in Holzwege cit., in particolare 

nota 9, pp. 98 ss.  
7 L’originale ha: als Grund zu Grundliegenden 
8 Heidegger ha i due verbi della stessa radice: Ergreifen (afferrare) e Begreifen (comprendere). 
9 Heidegger scrive: Objekte, Gegenstände. 
10 Cfr. le divagazioni al riguardo della Ich-Du-Philosophie (Fichte, Feuerbach, G. Marcel... ). La riduzione 

dell’essere alla volontà, attraverso il cogito, è il tema centrale dell’ultima opera di HEIDEGCER, Nietzsche cit.; cfr. il 

riassunto del vol. II, pp. 467 s. Nel corso Was heisst Denken? (Tubinga 1954) Heidegger richiama l’identità di Sein e 

Wille proposta da Schelling con la definizione: «Wollen ist Ursein» (p. 77). 
11 Introdotta appunto mediante l’analisi del Dasein in Sein und Zeit (1927). In tutto questo processo di 

«secolarizzazione» ha avuto un’importanza decisiva, soprattutto nella linea teologica, la negazione della metafisica e 



                                                                                                                                                                                        
del soprannaturalismo da parte di Schleiermacher e della teologia liberale che da lui dipende (cfr. K. HAMILTON, Revolt 

against Heaven cit., in particolare pp. 67 ss., 91 ss.). 
12 Honest to God cit., p. 105 (tengo presente anche la trad. it., che ho ritoccata in qualche punto). Sull’indirizzo 

della teologia dialettica e della conseguente Death-of-God Theology cfr. il nostro: L’uomo e il rischio di Dio cit., pp. 

379 ss. 
13 M. HEIDEGGER, Ueberwindung der Metaphysik, § XXVI, in «Vorträge u. Aufsätze», Pfullingen, 1954, p. 92. 
14 Cfr. le indicazioni nel nostro: Dall’essere all’esistente cit., p. 393, nota 79. 
15 «Fecisti nos ad te, Deus, et inquietum est cor nostrum donec requiescat in te» (Conf. I, 1). «Inest homini 

inclinatio ad bonum secundum naturam rationis, quae est sibi propria, sicut homo habet naturalem inclinationem ad 

hoc quod veritatem cognoscat de Deo et ad hoc quod in societate vivat» (S. Th. I-II, 94, 2). 
16 Cfr. al riguardo la diversa valutazione, estrinseca e politico-sociologica del cattolico K. Rahner e interiore-

mistica del tomista e teologo anglicano E. L. Mascall, al Congresso teologico di Toronto del 20-24 agosto 1967 (cfr. il 

testo negli Atti: The Renewal of Theolog, Toronto 1968, vol. I, pp. 167 ss., 193 ss.). 
17 Ai tempi di Kierkegaard aveva energicamente difeso questa distinzione, contro il monismo della teologia 

hegeliana, il suo vescovo Mynster, il quale aveva ben visto che la distinzione era vitale per il cristianesimo e che la 

negazione di tale distinzione era solidale nell’hegelismo con il cambiamento del rapporto di essere-pensiero e quindi 

con  la negazione del valore dei primi princìpi a cominciare da quello di contraddizione (cfr. J. P. MYINSTER, Blandede 

Skrivter. Copenaghen 1853, vol. II, pp. 23 ss.). 
18 Robinson dà il motto: «Nothing Prescribed - Exept Love» («Unica legge, l’amore») (Honest to God cit., p. 

116). 
19 Robinson ricorda (ivi, pp. 117 s.) al riguardo la condanna fatta nel 1952 da Pio XII e rinnovata nel 1956 dal 

S. Uffizio che la bandì da tutti i seminari e le accademie cercando così di opporsi al suo influsso tra i moralisti cattolici.  
20 Ivi, pp. 115 ss. 
21 Ivi, p. 119. 
22 Sul problema del «dialogo» fra i cristiani e i marxisti, cfr. il nostro L’uomo e il rischio di Dio cit., pp. 73 ss. 
23 Cfr, per un’impostazione generale del problema la rassegna di C. VAN OUWERKERK, Etica cristiana e 

secolarismo, in «Concilium», 25, 1967 (ed. fr., pp. 87 ss.). Sulla tesi del Bayle, cfr.: Introduzione all’ateismo moderno 

cit., I, pp. 179 ss. 
24 K. RAHNER, Atheismus, in Lexikon für Theologie und Kirche, 1957, I, p. 988. Cfr. C. FABRO, L’uomo e il 

rischio di Dio cit., pp. 54 ss. 
25 Cfr. J. B. METZ,Christliche Anthropozentrik, Monaco 1966. Si veda la critica pertinente di un laico che è un 

egregio tomista, B. LAKEBRINK, Klassische Metaphysik, Eine Auseinandersetzung mit existentialen Anthropozentrik, 

Rombach 1967, spec. pp. 209 ss. 
26 C. van Ouwerkerk, art. cit., p. 94. L’A. non manca di rilevare nella posizione di Robinson e nei suoi recenti 

sviluppi, quali quelli dedicati in particolare al problema morale, alcune concezioni erronee e pregiudizi d’ordine 

filosofico (l’empirismo della tradizione inglese?) che possono lasciare perplessi. 
27 A cura di L. ROSSI e A. VALSECCHI (Ed. Paoline, ed. 1 e 2, Roma 1973; nella ed. 2 è stato tolto l’art. 

Sessualità di A. Valsecchi, censurato dalla Commissione episcopale lombarda, e sostituito con un art. del redentorista 

B. Häring). La nostra è soltanto una segnalazione della tendenza dominante, che è ovviamente la più allettante e forse la 

più seguita. 
28 S. Th. I-II, 91, 2. 



                                                                                                                                                                                        
29 E. CHIAVACCI, Legge naturale, Diz. cit., pp. 491 s. 
30 Decretum de apostolatu laicorum, 6; ed. cit., n. 936; pp. 530 s. 
31 Le citazioni sono prese dal dattiloscritto distribuito dall’organizzazione del Corso. 
32 De malo, q. VI, art. unico. 
33 S. Th. I, 93.  
34 Fol. 2. 
35 «Perciò ci sembra ridicolo affermare che l’odierni insofferenza per la legge naturale e per la fissità stessa 

della legge di Dio, che si esprime nelle teorie dei teologi progressisti, derivi da un impulso generoso di maturazione 

spirituale» (T. CENTI, Mali passati. presenti e futuri sulla scia della società permissiva, in «Rassegna di ascetica e 

mistica», XXIV, 1973, p. 202). 
36 Fol. 9. 
37 Lo ripete anche nella conclusione (fol. 11) ove al semantema «natura» aggiunge fra parentesi «aristotelica». 

È uno scrupolo? Ci sono allora altri sensi di «natura»? Chiavacci tace. Non c’è anche il concetto cristiano-agostiniano-

tomistico della natura come «partecipazione» della perfezione divina? 
38 Fol. 11. 
39 A questo tende la cosiddetta «teologia della speranza» atea (Bloch), protestante (Moltmann) e cattolica 

(Metz). 
40 A. VALSECCHI, Sessualità e morale sessuale, Diz. cit, p. 933 a (corsivo mio). 
41 Ivi, p. 922 b. 
42 Ivi. 
43 Dei Verbum, 5. 
44 Diz. cit., p. 925 a. 
45 Ivi, p. 933 a. 
46 È l’accusa principale, lanciata alla teologia tradizionale per esempio dal teologo cattolico L. DEWART, The 

Future of Belief cit., spec. pp. 33 s., 44 s., 133, 144 s., 192 s., 204 ss. e passim. A questa derivazione ellenistica è 

attribuita l’assegnazione della «felicità» (euvdaimoni,a) come scopo della vita umana. 
47 Cfr. F. BÖCKLE, Temi scottanti di teologia morale per la predicazione di oggi, in «Concilium», 3, 1968 (ed. 

it., pp. 81 ss.). La «secolarizzazione» è definita da H. COX «...le fait de l’homme libéré de la tutelle qu’exerçaient ser lui 

la religion et la métaphysique, mais aussi bien… libéré de toute idéologie et de tout systéme á prétention absolue» (cfr. 

van Ouwerkerk cit., p. 107). Per una esposizione piú analitica del secolarismo attuale e delle sue radici nella cultura 

filosofica e teologica, cfr. ora: H. THIELICKE, Der evangelische Glaube, Tubinga 1968, pp. 453 ss. 
48 È la formula molto espressiva di BONHOEFFER: «Etsi Deus non daretur». Un testo esplicito di Bonhoeffer: 

«Il movimento che s’inizia nel secolo tredicesimo (non voglio decidere la data esatta) verso l’autonomia dell’uomo 

(intendo con questo la scoperta delle leggi secondo le quali il mondo si comporta nella scienza, nella vita della società e 

dello Stato, nell’arte, nell’etica e nella religione) è giunto nel nostro tempo a una certa compiutezza. L’uomo ha 

imparato a fare il punto da se stesso in tutte le principali questioni senza l’ausilio della ipotesi di lavoro: Dio [Etsi Deus 

non daretur!]. Nelle questioni che concernono la scienza, l’arte e anche l’etica, ciò è diventato una cosa pacifica che 

nessuno oserebbe più mettere in discussione; ma da cent’anni a questa parte questo vale anche in una misura crescente 

per le questioni religiose, [quindi, religione senza Dio]: si vede che tutto va avanti anche “senza Dio” e proprio 

altrettanto bene come prima. Come nel campo della scienza anche nel campo della vita umana in generale, Dio è 

rimosso in una misura sempre più grande, Egli perde sempre più terreno» (Widerstand und Ergebnis cit., pp. 215 s.). 



                                                                                                                                                                                        
Ateismo radicale in filosofia come contropartita del fideismo radicale in teologia (cfr. C. FABRO, L’uomo e il rischio di 

Dio cit., pp. 434 ss.). 
49 Sulla precisa finalità di siffatto «dialogo» che è quella di captare la «buona fede» dei cattolici, i marxisti nei 

loro testi ufficiali non fanno misteri. Basti la seguente recente dichiarazione: «Accanto alla prova dell’insostenibilità 

della ricerca di avvicinare il cristianesimo al marxismo o di interpretare il comunismo come l’attuazione dell’ideale del 

cristianesimo, gli atei marxisti alimentano questo “dialogo” con i credenti per tirarli dalla loro parte» (Autori Vari, 

Geschichte der Philosophie, a cura dell’Accad. delle Scienze dell’URSS, trad. ted., Berlino 1967, vol. VI, p. 425). 
50 È il tema centrale specialmente degli ultimi Diari e dell’Esercizio del cristianesimo del 1850 (trad. it. cit., e 

anche in Opere, Sansoni, Firenze 1972). 
51 Cfr. per esempio J. LOBO, Vers une morale selon le sens de l’histoire. Condition et rénovation de la morale, 

in «Concilium», 25, 1967, pp. 29 ss. Anche G. STRUCK, Sesso e moralità: rassegnazione o impegno?, ivi, 5, 1968, pp. 

230 ss. 
52 Frattanto è uscita l’enciclica Humanae vitae del 25 luglio 1968 nella quale Paolo VI ribadisce con fermezza 

apostolica i princìpi tradizionali della morale cristiana sul matrimonio. 
53 Papirer, 1849, X1, A 455; trad. it. n. 1865, vol. II, p 880. 
54 Accettando l’evoluzionismo di Teilhard de Chardin: «…le poché spécifique consisterait pour l’homme dans 

le refus de coopérer au processus evolutif du monde: le refus, concrétisé dans le détail de son activité, de la 

disponibilité foncière à être le capitaine d’un navire à qui est impartie la mission d’amener dans le force de Dieu, ce 

navire – et soimême par le fait – jusqu’au port de la Parousie, à travers l’océan du monde» (H. DOLCH, Le péché dans 

le monde en évolution, in «Concilium», 26, 1968, P. 78). 
55 «Welt bezeichnet die gottentfernte Grundgestalt des menschlichen Daseins, den Charakter des Menschseins 

schlechthin» (M. HEIDEGGER, Vom Wesen des Grundes cit., p. 23). 
56 Sant’Agostino, Tract. in Joannem, II, 1, n. 11 (è riportata anche da Heidegger). 
57 Lo scritto precedente è il testo di una relazione tenuta durante il Convegno dei Giuristi cattolici nel 1969. 

Alla relazione seguì una discussione, presieduta da Gabrio Lombardi, che qui si riproduce integralmente. 
58 Per un disguido di trascrizione la Segreteria del Convegno non ha potuto rintracciare il nome dell’autore del 

seguente intervento. 
1 Beleuchtung der Denkschrift für die Aufhebung des den katholischen Geistlichen vorgeschriebene Cölibates 

(si trova in: J.A. MÖHLER, Gesammelte Schriften und Aufsätze, a cura di J.J. Ign. Döllinger, due volumi, Regensburg 

1839-1840, vol. I, pp. 177-267).  
2 «Mit unendlicher Wehmuth» (p. 177). 
3 Cfr. J.A. MÜHLER, Gesammelte Aktenstücke und Briefe, a cura di St. Lösch, Monaco 1928, vol. I, p. 509. La 

Denkschrift dei professori laici apparve nel 1828. La pronta risposta del Möhler uscì su «Katholik», 1830, pp. 1 ss.: 

secondo L. Monastier (J.A. Möhler, Étude sur sa vie et sur son temps, tesi, Losanna 1897, pp. 83 s., in E. VERMEIL, 

Jean-Adam Möhler et l’école catholique de Tubingue, 1815-1840, Parigi 1913, p. 489, n. 4), l’articolo di Möhler fu 

scritto prima del 1830. 
4 Ivi, p. 178 (corsivi di M.). 
5 Ivi, p. 178. 
6 Ivi, p. 179. 
7 Ivi, p. 180. 
8 Cfr. Atti 11, 24. 



                                                                                                                                                                                        
9 Möhler cit., p. 181. Möhler invita perciò questo clero svagato e mondanizzato a meditare sul sobrio e forte 

testo del Prefazio della liturgia quaresimale: «(Deus) qui corporali ieiunio vitia comprimis, mentem elevas, virtutem 

largiris et praemia», intendendo, egli si affretta a spiegare, il corporale ieiunium «non solo per il mangiare e bere, ma 

per l’avidità di piaceri terreni e materiali in generale» (p. 181). 
10 Ivi, pp. 182 s. 
11 Ivi, p. 184. 
12 Nella visita all’università di Gottinga nel novembre l822, Möhler incontrò fra gli altri (per esempio Planck 

padre e figlio, Stäudlin...) anche un certo H.L. Trefurt che da tutto il contesto sembra il teologo che egli qui critica così 

aspramente; cfr. vol. I, p. 75 nota 6. 
13 «Ein verstockter Gegner christlicher Grundwahrheiten» (p. 184). 
14 In tedesco: Zweifel-Teufel! 
15 Ivi, pp. 185 s. 
16 Ivi, pp. 187 ss. 
17 L’amico Reithmayr nella biografia premessa alla ed. 5 postuma del suo opus maximum che è la Symbolik 

oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der Katholiken und Protestanten nach ihren öffentlichen 

Bekenntnisschriften (Mainz-Vienna 1838) ci informa che il presente studio del Möhler sul celibato ha un’intima 

connessione con la sua vocazione clericale e la profondità di vita sacerdotale: «Il suo ingresso nello stato clericale 

coincise con un momento (Zeitpunkt) quando, sia tra il clero della sua patria, sia dello Stato confinante, si risveglio una 

animosità anticristiana la quale poté diventare altrettanto spiacevole in se stessa quanto deplorevole nei suoi effetti - gli 

attacchi contro il celibato ecclesiastico. Möhler era appena diventato chierico quando, come è stato riferito da sicura 

fonte, egli prevenne lo scoppio di una simile confusione tra un numero non piccolo di giovani clerici» (p. XXX). 

Sembra, a quanto riferiva (in data 1 agosto 1826) il Decano della Facoltà teologica dell’Università di Friburgo, che sia 

stata anche questa la causa per cui nel 1826 Möhler rifiutò la chiamata alla cattedra di teologia in quell’Università: 

«...Möhlerum animo esse a nobis alienum, qui (jam) audisset Universitatem nostram agitari factionibus et mutuis 

simultatibus discerpi, in qua rerum perturbatione vivere tranquille difficile sit» (JA MÖHLEr, Aktenstücke… cit., p. 148).  
18 Ivi, p. 244. 
19 Ivi, p. 248. 
1 Le citazioni rimandano ai numeri della già citata trad. it. del Diario. 
2 In questa diagnosi pessimistica del clero danese concordava, benché avesse rifiutato di riconoscere in 

pubblico il buon diritto della critica di Kierkegaard, lo stesso vescovo Mynster, come ora si può rilevare dagli Atti delle 

sue visite pastorali, recentemente pubblicati: J.P. Minster Visitatsböger 1835-1853, a cura di B. Kornerup, Copenaghen 

1937, due volumi. Cfr. a questo proposito il nostro studio: L’attività oratoria, dottrinale e pastorale di un vescovo 

luterano dell’Ottocento: J.P. Mynster, in corso di pubblicazione. 
3 Contro di essi insorse il grande spirito di J.A. MÖHLER, ben conosciuto da Kierkegaard, nello scritto che 

abbiamo presentato nel capitolo precedente. 
4 Geismar (op. cit., spec. pp. 585 ss,) sembra collegare questa difesa del celibato alla lettura di Schopenhauer. 

In realtà le due posizioni hanno fondamenti profondamente diversi: nell’ateo e anticristiano Schopenhauer è il 

pessimismo, in Kierkegaard è l’elevatezza dell’ideale cristiano secondo l’esempio di Cristo e dei Santi a esigere il 

celibato. Inoltre si può osservare che Kierkegaard si accosta a Schopenhauer soltanto nell’ultimo scorcio della vita, tra il 

1854 e 1855. 



                                                                                                                                                                                        
1 Seguo e riassumo lo studio di G. MAY, Zölibat und Zölibatskrise, estratto da «Das Zeichen», Limburg 1969, 

p. 16. Cfr. anche Bemerkungen zu der Priesterfrage in der Gegenwart, in «Theologisches», febbraio 1973, col 736 ss. 
 Seguo il saggio di G. May, Niedergang und Aufstieg der Seelsorge, in «Der Fels», a. III, 7-8 luglio-agosto 

1972, pp. 201-210. Le osservazioni del May riguardano direttamente l’attuale cattolicesimo tedesco, ma indirettamente 

rispecchiano anche il resto dell’Europa che subisce fortemente (e l’Italia forse in modo maggiore di altre nazioni) l’urto 

del parossismo teologico che cala dal Nord-Europa con la valanga di traduzioni dei teologi del dissenso. 

L’A. ha toccato in forma più sintetica l’argomento anche nei saggi: Priesternot und Priesterkrise, ed, 2, Mainz 

1971; Zölibat und Zölibatskrise cit., pp. 15 ss. (estratto). 
1 A questo proposito l’A. rimanda ai saggi pubblicati nella rivista «Criticon», nella rivista «Fels» e anche alla 

grande recensione alle Theologische Schriften de Rahner (in «Theologisches», 28, agosto 1972, pp. 530-542). 
2 L’A. tocca la crisi del clero oltre che nei due saggi già citati anche in Bemerkungen zu der Priesterfrage in 

der Gegenwart, in «Theologisches», febbraio 1973, coll, 736-740. 
3 Il May rimanda qui a una sua pubblicazione del 1965 sull’argomento (vedi anche più sotto, p. 304, nota 8). 
4 Corsivo del traduttore. 
5 L’A. rimanda al suo libro Passaggi e conversioni, del 1967. 
6 In Italia si sono buttute a capofito nelle pubblicazioni e traduzioni delle teologie progressiste specialmente 

alcune case editrici (Queriniana di Brescia, Edizioni Dehoniane di Bologna, Vallecchi di Firenze, Edizioni Paoline di 

Roma, Gribaudi di Torino, La Cittadella di Assisi, ora anche Città Nuova di Roma... 
7 A questo proposito il May riferisce un episodio del sagrestano di una grande chiesa protestante di Turingia: 

«Come mai avute costruito una chiesa così grande?». Risposta: «Signore, questa chiesa prima era piena. Venne un 

pastore di Greisfswald e disse: “Gesù era figlio di Dio”. Poi venne uno da Rostock e disse: è “Gesù era un semplice 

uomo!”. Infine venne uno da Tubinga e disse: “Gesù non è mai esistito”. Allora la gente ha detto: “Se neppure i pastori 

vanno d’accordo su ciò che si deve credere, allora non c’è più ragione di venire in chiesa”». 
8 Cfr. su questo arduo argomento, che per il May è di importanza primaria nei Paesi di religione mista, il suo 

studio: Die Mischehenfrage auf der ersten Generalversammlung der Bischofsinode, in «Oesterreichisches Archiv für 

Kirchenrecht», 3, 1970, pp. 233 ss. Cfr. anche i volumi: Katholische Kindererziehung in der Misckehe, Paulinus-Verlag, 

Treviri 1965; Mischehe heute, Mainz 1970. 
9 Il terzo sinodo dei Vescovi (ottobre 1971), malgrado le forti pressioni anticelibatarie che si annunziavano 

dentro e fuori di esso, ha confermato la legge dei celibato dei sacerdoti allineandosi risolutamente alla mens ben 

conosciuta del Pontefice. 
10 Ovviamente, secondo tutto el contesto di questo e di altri articoli, l’A. si riferisce qui alla eventuale 

deviazione e aberrazione delle guide di Chiese particolari non al romano Pontefice che egli ha indicato difensore 

strenuo dell’ortodossia e della disciplina e vittima spesso delle resistenze di rappresentanti dell’episcopato e perfino di 

qualche conferenza episcopale. 
11 Par. XXIII, 9. 
1 H. HEINE, Nachwort zum «Romanzero»; Werke, Insel-Verlag, III, pp. 199 s. 
2 La filosofia dell’immanenza, che ha fatto capo attorno a Blondel, è un’altra cosa: Blondel, anche se il suo 

tentativo non è riuscito (e lui stesso se n’è accorto), voleva raddrizzate e fondare quella libertà radicale di cui 

giustamente l’uomo moderno, che ha aperto e avanza impavido nelle vie segrete dell’infinitamente piccolo e 

dell’infinitamente grande, sente l’esigenza (su questo aspetto dell’evoluzione del pensiero blondeliano, mi si permetta 



                                                                                                                                                                                        
di rimandare al mio saggio: L’essere, e l’azione nello sviluppo della filosofia di M. Blondel, nel vol. Dall’essere 

all’esistente cit., pp. 421 ss.). 
3 A. DELP, Vertrauen zur Kirche, nell’opera Christ und Gegenwart, Francoforte s.M. 1949, I; Zur Erde 

Entschlossen, pp. 217 s. 
4 S. Th. II-II, 129, 6. 
5 Delp cit., p. 218. 
6 Ivi, p. 223. 
7 Che abbia preso di qui Rahner il suo celebre slogan? È ovvio che il termine ha in Delp un contesto ben 

diverso. 
8 Delp cit., p. 230. 
9 G. BÜCHNER, Dantons Tod, in Werke und Briefe, Insel-Verlag, Wiesbaden 1958, pp. 66 ss. 
10 L. TOLSTOJ, La morte di Ivan Iljic, nel vol. La tempesta di neve, Torino s. d. – Heidegger cita il racconto 

tolstoiano in nota alla sua analisi del fenomeno della morte (Sein und Zeit cit. § 51, p. 254, nota). 


