Cornelio
Fabro

L'avventura
della teologia
progressista




Cornelio Fabro

_’avventura della teologia

progressista

Rusconi Editore. Prima edizione gennaio 1974
Tutti i diritti riservati. 1974 Rusconi editore, via Vitruvio 43, 20124 Milano

Per gentile concessione a www.totustuus.it da parte del “Progetto culturale

Cornelio Fabro”

Sul sito del “Progetto culturale Cornelio Fabro” -

http://www.corneliofabro.org/ - si possono trovare molte informazioni e altre opere

dell’autore di questo volume.

Il «Progetto Culturale Cornelio Fabro» é stato fondato il giorno 11 aprile 2002 dal Superiore Generale dell'Istituto del Verbo Incarnato, padre Carlos

Miguel Buela, ed ha come scopo immediato la conservazione e la diffusione del pensiero e delle opere di Cornelio Fabro.



Credo in tutto il dogma rivelato come é stato insegnato dagli apostoli, come é stato
affidato dagli apostoli alla Chiesa e come € insegnato dalla Chiesa a me. Lo accetto
nell’interpretazione infallibile dell’autorita a cui fu affidato, e implicitamente accetto ogni
ulteriore interpretazione fatta da quella medesima autorita fino alla fine dei secoli. Accetto,
inoltre, le tradizioni della Chiesa universalmente accolte, in cui si trova la materia delle
nuove definizioni dogmatiche che vengono fatte di tanto in tanto, e che in ogni tempo
accompagnano e illustrano il dogma cattolico gia definito. E mi sottometto a tutte le altre
decisioni della Santa Sede, in materia teologica e non teologica, attraverso gli organi che
essa stessa ha designato e che, senza qui entrare in merito alla loro infallibilita, su un
gradino piu basso arrivano fino a me con un loro diritto di essere ascoltate e obbedite.
Considero inoltre che, poco a poco, nel corso dei secoli, la ricerca cattolica ha preso certe
norme precise, e ha assunto la veste di una scienza, con un metodo e una terminologia
propia, sotto la direzione intellettuale di grandi pensatori come Sant’Atanasio,
Sant’Agostino, San Tommaso; e non provo la minima tentazione di distrtuggere questa

grande eredita di pensiero che ci & stata trasmessa fino ai nostri giorni *.



INTRODUZIONE

Un tempo la Parola, all’aurora del pensiero occidentale evocata dal giovane Nietzsche e ripresa oggi
da Heidegger, era il possesso stesso della verita come norma universale, come presenza luminosa e
illuminante che penetra e deve penetrare ogni anfratto e nascondiglio della realta. Cosi nell’aurora del
pensiero occidentale la Parola dissipava I’errore dei mortali come all’aurora del giorno fuggono, spazzate dai
raggi del sole nascente, tutte le brume del mattino. Ma questa Parola (o logo) per essere insieme contenuto,
criterio e fondamento di verita deve essere unica, perenne, immutabile..., secondo quell’antica filosofia. E la
Parola che precede e fonda il presentarsi della realta e il manifestarsi della liberta: la Parola di saggezza e
salvezza.

Oggi siamo invece malati di parole, perche siamo sommersi dalle parole in tutte le direzioni: stampa,
radio, televisione... con le risorse infinite della tecnica che ci bombardano di parole da ogni parte, non ci
lasciano neppure un cantuccio per I’intimita della gioia e del dolore, della speranza e della disperazione.
Ormai non potremo difenderci piu dalle parole, che si sono fatte pit penetranti e corrosive delle termiti,
perché hanno la penetrazione affine all’energia primordiale della materia che le veicola all’anima indifesa e
incapace di porre un valido argine. La Parola oggi non significa piu la presenza dello spirito, ma il dominio,
della materia e la prepotenza delle sue energie prive di ogni pudore e rispetto. Questo dilagare sfrenato delle
parole & il castigo che ci meritiamo per aver adorato — e I’idolo non trovera piu nessun Mosé capace di
spezzarlo — il Moloch della scienza e della tecnica. Presto saremo spiati e ascoltati non solo in casa, chiusi
nella nostra stanza e curvi sui nostri problemi e dolori, ma all’interno stesso dei circuiti cerebrali, nelle
pieghe piu riposte del cuore, che verranno frugate, dissacrate, profanate, date in pasto al pubblico con tutti i
mezzi piu abili e potenti di comunicazione. Il carosello della stupidita umana correra a velocita sempre piu
vertiginosa.

L’uomo moderno ha perso il senso originario e le proporzioni della Parola. Eraclito, che é forse il
principale ispiratore di Nietzsche e anche di Heidegger (accanto a Parmenide), distingue un logo divino e un
logo cosmico: mediatore circola fra essi il logo umano, che ¢ doppiamente condizionato: dal logo divino
come fonte primigenia e da quello cosmico come oggetto di ricerca e di scoperta, qual € appunto il logo del
mare e della terra (fr. 31) dove tutto sorge e tutto tramonta. Ora le sorti si sono capovolte: € il mondo dei
fenomeni che ci nasconde il reale dentro e fuori di noi, & I’invasione delle onde elettromagnetiche
telecomandate dall’'uomo, che ci sommerge da ogni parte con valanghe di parole, e le parole mettono in fuga
il logo. E la parola-suono, la parola-immagine, la parola-simbolo, la parola-affare... che ci incalza di
continuo per alienarci nell’evento, per strapparci a ogni tenerezza di affetti e interiorita di pensieri, togliendo
all’anima ogni aspirazione di mediazione fra I’'uomo e Dio.

Infatti per Eraclito il logo € anche presente in ogni singolo io umano, in ogni anima in quanto
partecipe della verita, e in questo senso i critici hanno avuto ragione nel vedere in Eraclito un precursore del
Verbo del Vangelo di Giovanni, che pare sia stato scritto a Efeso, la citta di Eraclito. Due frammenti
pittoreschi, che non riusciranno simpatici agli evoluzionisti, fanno il punto sulla situazione dialettica (per dir

cosi) del logo umano, o piu esattamente di quello che il logo conferisce all’'uomo nella sua posizione



intermedia e intermediaria fra Dio e il mondo. In un primo momento infatti «...la piu bella delle scimmie ¢
turpe appena si mette a confronto con la stirpe degli uomini» (fr. 82). Ma nel secondo momento «...il piu
sapiente degli uomini a confronto con Dio [Eraclito scrive theos al singolare] apparira come una scimmia
(pithecos), per sapienza e per bellezza e per ogni altra cosa» (fr. 83). Due testi che valgono un codice di
meditazione sul gramo destino della nostra specie.

Oggi Eraclito probabilmente aggiornerebbe questi due assiomi con un terzo piu 0 meno di questo
tenore: «L’uomo che ha abbandonato o negato il logo divino, I’'uomo che pretende di atteggiarsi a logo
primario e universale, € destinato a diventare e sta diventando piu brutto e piu stolto della piu brutta e piu
stolta delle scimmie». Sta il fatto comunque che I'uomo moderno si € ostinato a cercare la verita e la
salvezza nella ragione scientifica, e questa ora gli sta togliendo a una a una tutte le certezze della vita, della
verita e della bellezza, abbandonandolo all’oscillare infinito e disperato della propria coscienza. Anche
questo, agli antipodi dell’ammonimento di Eraclito: «Se I'uomo non spera I’insperabile non lo trovera,
perché esso & introvabile e inaccessibile» (fr. 18).

Il passaggio dal logo divino di Eraclito al logo rivelato, che & Gesu Cristo il Verbo incarnato e
I’Uomo-Dio della fede conservata nella Chiesa e affermata dai Concili, viene spontaneo sulla punta della
penna. Su quest’orizzonte dell’incontro dei due Verbi si erano gia portati, sembra sotto I’influsso dello stesso
pensiero greco, i libri deuterocanonici del vecchio Testamento e soprattutto il quarto Vangelo e a suo modo
la cristologia paolina. Tale evento non avrebbe stupito il profondo e tenebroso Eraclito, poiché chi cerca la
luce non puo che rallegrarsi che si aggiunga luce a luce e certezza a certezza e speranza a speranza per
sperare appunto I’insperabile.

La difficolta e la prova della fede e quella di essere nuovi nell’antico e originali nel permanente,
poiché appartiene all’uomo di essere produttivo con la liberta nell’ambito della verita esistenziale a ogni
livello, anche a quello della fede e della salvezza. Lo spirito non & un canestro che riceve passivamente, ma
un principio che attua se stesso «dirimendo» con la scelta I’alternativa della propria salvezza. E questo il
progresso nella continuita e fedelta alla tradizione secondo la regola aurea di Vincenzo di Lerines, entrata nei
testi autentici del magistero: «Insegna le stesse cose che hai imparato, cosi che dicendo in modo nuovo non
dica cose nuove. Ma non ci sara allora», si domanda egli subito, «nella Chiesa di Cristo nessun progresso? E
come!», risponde, «e grandissimo. E chi & mai I’'uomo tanto invidioso agli uomini, tanto odioso a Dio che
cercherebbe di impedire questo? Beninteso, dev’essere un progresso, hon un cambiamento: un autentico
aumento per ciascuno e per tutti, per ogni uomo e per tutta la Chiesa, ma nel medesimo dogma, nello stesso
senso e nella stessa formula»'. Tradizione nella modernita nel senso di una ripresa sempre rinnovata della
verita antica per la salvezza degli uomini nuovi.

Chi pretende avanzare tagliando i ponti con il passato non avanza ma precipita nel vuoto, non
incontra I’uomo storico in cammino verso il futuro della salvezza ma viene risucchiato dai gorghi del tempo
senza speranza. La teologia contemporanea sembra in crisi proprio su questo punto, cioé quello della fede
come tensione aperta fra i tempi della salvezza che ¢ illuminata dalla presenza dello spirito di Cristo con la

guida del magistero della Chiesa una santa cattolica apostolica.



Percio viene da domandarsi: quale messaggio di salvezza pud annunziare al mondo una teologia la

guale, sotto il pretesto razionalistico della demitizzazione, svuota della loro realta storica gli eventi di

salvezza, lascia in ombra — qualcuno li nega o li omette completamente — i misteri e dogmi fondamentali del

cristianesimo _per applicarsi unicamente alle strutture socio-politico-economiche dell’'uomo, rifiutando il

sacro del mistero della caduta e della redenzione dell’uomo? Quale principio di rinnovamento puo essere una

teologia che secolarizza senza scrupoli la morale e, quasi vergognosa dell’ideale di purezza e poverta

cristiane del VVangelo, irrompe anch’essa per un’esistenza all’insegna del piacere, del rifiuto del sacrificio, e

per la celebrazione aperta del sesso: brevemente, per allinearsi alla lotta di classe a braccetto con il

marxismo, per proclamare I’innocenza liberatrice degli istinti con la brutalita della psicanalisi piu avanzata?

Che cosa deve o puo fare il mondo di una teologia senza pudore, che disarma di fronte al male? che cosa puo

significare per la societa consumistica, che sprofonda nella noia e nella ribellione dell’atto gratuito, una

simile teologia che per salvare il mondo si abbevera al veleno che intossica il mondo? Non & guesta una

teologia del disprezzo di Dio, dell’'uomo e del mondo? una teologia senza amore e senza pudore, che

farnetica, come ammonisce lo stesso Vincenzo di Lerines, dietro le profanae vocum novitates?

Infatti, che cosa sta accadendo ora in teologia? o, piuttosto, che cosa sta accadendo da un paio d’anni
0 poco piu anche in ltalia, in questo campo che dovrebbe rappresentare I’orientamento di fondo della
coscienza religiosa e il punto di riferimento di quanti aspirano a una verita e a un conforto oltre il tempo?
Termini come «secolarizzazione» e «demitizzazione» nel campo biblico-dogmatico (e nel campo morale
quelli di «psicanalisi» ed «etica della situazione») sono passati sulla Chiesa post-conciliare come un turbine
di fuoco facendo il deserto dello spirito. Il pubblico dei fedeli, anche quello che frequenta le chiese e segue
devoto i riti liturgici, si domanda shigottito e smarrito che cosa sta accadendo. La stessa stampa laica, una
volta sprezzante e assente, si sta buttando da qualche tempo sull’argomento come su un boccone ghiotto,
gongolante nell’assistere allo spettacolo o regalo offerto dagli stessi teologi e uomini di Chiesa con
I’affossamento di quelle verita che fino a ieri si presentavano eterne e che traevano da questa perennita nello
scorrere del tempo I’efficacia di conforto sul male e di salvezza dal peccato.

E a conoscenza di tutti che un numero di «Panorama» del 1972 (n. 349-350) ha presentato in un
modo, piuttosto pittoresco, ma sintomatico, il sabba del sesso con il consenso di rappresentanti della nuova
teologia. Qui la sconcezza dell’esposizione non ha carattere episodico ma ¢ il segno e il sintomo del rigurgito
di una societa in putrefazione, che trova per la prima volta nella sfera della stessa teologia cattolica
ammiccamenti e consensi di autentica solidarieta. Cio che fino a pochi anni fa incuteva orrore e costituiva
peccato, ed era evitato percio come tentazione, ora anche da questa teologia € preso per tabu repressivo
dell’espansione e celebrazione della vita. Nei seminari le nuove norme hanno introdotto la psicologia
sessuale (non bastava per una pastorale sana un buon corso di psicologia dell’eta evolutiva con elementi di
psicopatologia?) e I’effetto e stato immediato: i seminari si sono svuotati e le siepi di ortiche pullulano di
tonache di preti e frati convolati allegramente (ma non tanto, poi!) alla proclamata integrazione affettiva.

Nella lotta della Chiesa per la difesa della dignita della vita e per I’esaltazione della purezza degli
affetti, ammirata e raccomandata (anche se raramente praticata) dallo stesso paganesimo e nel pensiero

moderno da un ateo come Fichte e da un materialista come Feuerbach, questi nuovi teologi si sono



decisamente schierati e si stanno schierando dall’altra parte della barricata, quella dell’edonismo e della
volgarita: non sono essi certamente disposti a difendere ancora la dottrina tradizionale sulla dignita del
matrimonio, a trasmettere alle anime e ad applicare i documenti del magistero (diventati piuttosto rari, ma
chiari e sufficienti). Invece questi giovani teologi buttano all’aria il fondamento della dogmatica e rifiutano
I’ascetica per proclamare I'impegno di esperimenti da liaisons dangereuses: quello che prima era fango e
miseria morale, ora passa per attuazione della personalita e, nei casi limite, & classificato al pit come
aberrazione psicologica e malattia. 1l peccato, che I’antica teologia qualificava come prevaricazione della
liberta e offesa di Dio, e diventato ora un affare privato dell’'uomo con se stesso, che non ha né puo avere
alcuna incidenza con il rapporto a Dio: il peccato, nel senso della teologia classica, & per costoro invece
ridotto a un residuo dello schiavismo spirituale di epoche di arretramento economico e sociale.

Non per nulla questi «pornoteologi» parlano con estrema serieta della funzione liberatrice del
marxismo e del freudismo piu outrancé. Ma non parlano soltanto: essi si schierano apertamente a fianco dei
Filistei, dei Gebusei e dei Ferezei... contro il popolo eletto dei credenti: scorrazzano per i convegni, da un
capo all’altro dell’Italia — e pare che abbiano fatto Pro Civitate Christiana di Assisi la loro «Cittadella» — per
proclamare la liberta sartriana dell’atto gratuito, emuli di certi Catari medievali. E se I’autorita € intervenuta
qualche volta allontanando dalla cattedra qualche falso profeta o richiamando all’ordine i piu esagitati — i
quali comungue stanno conducendo una fortunata marcia di occupazione delle cattedre nelle stesse facolta
teologiche di Roma e fuori Roma —, costoro sono i primi a strillare e protestare. La criticano come relitto di
oscurantismo, la accusano come istituzione repressiva con i «fermi di polizia» teologica, la rifiutano come
istituzione decrepita «fuori del tempo» e sorda al messaggio autentico di liberazione dell’uomo da parte della
scienza, della tecnica, del benessere, del week-end, ecc. ecc.

A questa teologia morale del rifiuto della legge morale naturale fa da spalla, anzi da fondamento, una
teologia dogmatica del rifiuto dei dogmi e dello sviamento delle verita fondamentali del Credo:
un’improvvisa e totale capitolazione di fronte al razionalismo della teologia liberale protestante, colorato
0ggi da un pizzico di esistenzialismo e da molto marxismo. Questo rifiuto dei dogmi, assieme a quello del
principi della morale che mirava a restituire e a salvare nell’'uomo I’'immagine di Dio, fa appello allo spirito
di apertura del recente Concilio e di papa Giovanni che I’ha convocato, scambiando, con impudenza pari
all’audacia, la disponibilita all’ascolto e alla comprensione con lo smussamento dei confini fra il vero e il
falso, fra il bene e il male. 1l card. Dell’Acqua, che fu prima segretario e poi intimo collaboratore del Papa
del Concilio, protesto energicamente contro una siffatta strumentalizzazione dell’aggiornamento indicato da
papa Giovanni come attuazione dell’ideale cristiano di purificazione della vita privata e sociale, per portarlo
avanti in una direzione che € direttamente opposta a quella voluta dal Concilio e dal Papa: «Occorre...
intenderci sulla parola di moda aggiornamento. Se per aggiornamento si vuol dire adeguamento alle odierne
necessita attuando le direttive del Vaticano Il e del Papa, allora piena approvazione e totale appoggio. Ma se,
invece, si volesse intendere — come purtroppo da taluni almeno in pratica si fa — liberta cioé di interpretare la
sacra Scrittura e la Tradizione: liberta di insegnare una morale in contrasto con il magistero, allora si deve
chiaramente affermare che non si tratta di aggiornamento, bensi di scardinamento delle strutture

fondamentali della Chiesa; il che € da deplorare senza sottintesi: né si dica che quello era il pensiero di papa



Giovanni XXIII. Ho avuto I’onore e la gioia di servire da vicino un cosi grande e indimenticabile Pontefice.
Posso, anzi debbo dichiarare che si farebbe un torto a un Pontefice, venerato da cattolici e non cattolici, da
credenti e non credenti, sostenere una tale mostruosa tesi, ben lontana dal modo di pensare e di operare di
papa Giovanni. Questi era “ortodosso” nel senso completo della parola, tradizionalista, ma nel senso giusto e
vero di tale espressione, non conservatore nel senso sopra accennato»?

Del resto, la stessa conduzione del Sinodo Romano del 1960, seguita passo per passo dal pio
Pontefice, e alcuni suoi energici interventi personali su problemi specifici di spiritualita e disciplina
ecclesiastica (per esempio, il celibato) non solo confermano la citata testimonianza ma aumentano il
rammarico e il sospetto che tale strumentalizzazione non sia che un abile espediente dei teologi progressisti
per ricuperare nel post-Concilio quanto le Costituzioni conciliari avevano loro negato. Un segno palmare del
resto di questo tradimento & I’ostilita, spesso aperta, e comunque il silenzio continuo che tali teologi
mostrano verso i documenti conciliari quando affermano espressamente la continuita del Vaticano Il con i
Concili precedenti e in particolare con il Vaticano I, cosi come il completo disinteressamento — quando non &
critica aperta — del vigile magistero di Paolo VI che ha dichiarato chiuso il periodo degli esperimenti e che &
ora di rientrare nei ranghi dell’ortodossia e di una vita cristiana autentica in conformita del VVangelo.

Ma i teologi di oggi preferiscono adagiarsi nei gioachimismi sociologici e politici come programma
della loro «reinterpretazione» del cristianesimo. Questa pretesa «reinterpretazione» si sta dimostrando in
realta un capovolgimento della dottrina tradizionale della Chiesa, sia in dogmatica come in morale, in quanto
alla presentazione dei dogmi fondata sulla trascendenza della Rivelazione viene sostituito il principio
moderno di immanenza, e al posto dell’ascesi cristiana di lotta contro le passioni e di espiazione del peccato
si proclama la morale permissiva di conformita al principio edonistico della societa consumistica del nostro
tempo.

Il successo di questo movimento teologico € imponente e si dirama con manovra avvolgente dentro e
fuori il mondo ecclesiastico, penetrando i movimenti contestatori sia della borghesia clericale sia delle ampie
frange marxistiche del laicismo cattolico. Questo movimento sta largamente dominando I’editoria cattolica di
tutto il mondo con abbondanza di mezzi e iniziative fervide e audaci: collane di studi, enciclopedie, riviste...
a getto continuo. Cosi essi hanno potuto polarizzare I’opinione pubblica e perfino con abili slogan intimorire,
e qualche volta perfino trascinare al proprio seguito, non pochi membri dell’episcopato e personaggi influenti
nel governo della Chiesa.

E vero che ¢’¢ ancora una fascia notevole di teologi che restano fedeli alla tradizione e alla guida del
supremo magistero: ma spesso sono quasi paralizzati, e la valanga dei progressisti li sta isolando e
boicottando. | progressisti infatti si presentano come gli interpreti autentici, capaci di «portare avanti» il
progetto dell’aggiornamento proposto dal Vaticano Il. Ma i teologi tradizionali li accusano di ritorno alla
gnosi, di tradimento del messaggio salvifico mediante la «resa al mondo» e I’adesione alle concezioni
protestanti e «libertine» nel campo del dogma e della morale. | progressisti invece irridono alle condanne del
Vaticano I, della Pascendi di S. Pio X e della Humani generis di Pio XII... e affermano che il Vaticano Il

avrebbe fatto un taglio netto con la tradizione, che avrebbe liquidato definitivamente il principio di autorita,



introducendo il principio carismatico, glorificato i modernisti proclamando la liberta religiosa illimitata,
I’ecumenismo e il pluralismo teologico incondizionati, accettando il secolarismo e la demitizzazione...

La gravita della situazione balza agli occhi di tutti: altrettanto urgente € quindi la presa di coscienza.
Un filosofo laico tedesco dichiarava: «Dopo Jaspers-Heidegger e nel campo teologico soprattutto con Rudolf
Bultmann e Karl Rahner questo idealismo trascendentale soggettivo della storicita [in teologia] & diventato
un pericolo mortale il quale, poiché sta sorgendo all’interno del nostro Paese, si mostrera molto piu
distruttivo del comunismo che ci incalza piu dall’esterno. La Chiesa cattolica in Germania assieme alla sua
teologia € stata precipitata dal nuovo pensiero del cosiddetto “esistenzialismo” antimetafisico, ispirato
puramente allo storicismo immanentistico, in una delle piu gravi crisi che essa abbia mai avuto da sostenere
dai giorni della Riforma»®. Gli fa eco un distinto giurista e prelato: «Non tradisco alcun segreto se attiro
I’attenzione sul fatto che la crisi (Erschitterung) di fede di molti cattolici & quasi totalmente I’opera di non
illuminati teologi. Cosi € stato al tempo della Riforma (Glaubensspaltung = frattura della fede). Molto prima
di Lutero, Erasmo di Rotterdam ha schernito la teologia scolastica; molto prima di Lutero, Erasmo ha scosso
I’autorita del papato con accuse esagerate; molto prima di Lutero, Erasmo ha messo in dubbio la struttura
gerarchica della Chiesa e si & espresso in modo ambiguo su molti dogmi della Chiesa. Alcuni dei suoi
migliori amici parlavano della bugia della transustanziazione... E qual ¢ la situazione attuale? Nella Chiesa
cattolica della Germania — e, come voi sapete, purtroppo anche in Austria — insegnano oggi docenti di
teologia i quali non si attengono piu alla dottrina cattolica della fede e prescindono completamente dalla loro
posizione verso I’ordine giuridico della Chiesa»*. Ma non & tutto.

Quale artefice principale dello sconquasso € indicato il gesuita settantenne Karl Rahner, che ha
proclamato la cosiddetta «svolta antropologica» (anthropologische Wende) nella teologia e ha coniato slogan
a ripetizione — la chiesa del ghetto, i cristiani anonimi...— e ha denunziato la Humanae vitae mettendo sotto
accusa il Papa stesso con un piglio che ricorda I’«Ascoltami tu, Papa!» di Lutero: «Se il magistero della
Chiesa non avra oggi il coraggio e I’audacia di ritrattare i passati errori, non rimarra degno di fede e di
fiducia»®. Questo non solo non sembra lo stile di un figlio di sant’Ignazio, ma neppure quello di un mediocre
cristiano: Kierkegaard, per esempio, aveva ben visto che in materia di fede il primo criterio non ¢
I’erudizione o la scienza ma il carisma dell’«autorita» (Myndighed). Rahner invece non va proclamando da
ogni parte che al teologo, qualunque tesi o formula possa presentare, occorre lasciare piena liberta?®

Recentemente Rahner ha criticato anche il comunicato conclusivo del Sinodo dei vescovi della
Germania Ovest perché non ha seguito la sua linea, cioé «I’imperativo concreto... soprattutto di natura
politico-sociale e critico-sociale». Cosi Rahner nel recente libro Struktur-Wandel der Kirche als Aufgabe und
Chance,’ secondo un vigoroso pubblicista cattolico, & «cambiato da teologo a teorico di politica ecclesiastica,
0 piuttosto ha chiarito in forma esplicita il cambiamento gia implicito nelle altre opere». L’intento principale
del programma di Rahner ¢ di mettere insieme nella Chiesa del futuro la «reale spiritualizzazione» con la
«declericalizzazione», «demoralizzazione», «apertura», «democratizzazione». Una simile Chiesa del futuro
puo attuarsi soltanto dal basso mediante le cosiddette «comunita di base» (Basisgemeinde) alla cui guida le
donne stanno alla pari con gli uomini e nelle quali in concreto I’obbligo del celibato dei preti non ha piu

senso. La spiritualita diventa cosi senz’altro sinonimo di impegno sociale di gruppo che ha il diritto di agire e



svilupparsi in modo autonomo rispetto all’autorita: errori, questi di Rahner, osserva lo scrittore, che sono
oggi molto diffusi. E molto diffusa ¢ la paura di fronte allo spauracchio del «ghetto», sbandierato da Rahner
e da altri. E conclude: «l vescovi tedeschi riotterranno la loro liberta di azione allorquando si saranno
sufficientemente svincolati dalle idee di questo gruppo [di potere teologico] e torneranno a dedicarsi al
semplice popolo della Chiesa»®. Un monito chiaro ed esplicito che rispecchia la dolorosa impressione della
maggioranza dei fedeli, turbati di fronte alle confusioni e agli sbandamenti teorici e pratici che sono avallati
da molti (troppi?) ecclesiastici del post-Concilio contro stesso.

In contrasto con il Vaticano Il si trovava, secondo un teologo tedesco, il progetto della Commissione
X del Sinodo, sulla «Collaborazione pastorale delle Chiese a servizio dell’unita ecclesiastica», in quanto
lasciava nell’ombra le verita di fede riguardanti la Trinita e la cristologia, la Chiesa, il primato, I’eucaristia e
molte altre verita di fede. La stessa formula di «unita nella molteplicita» e di «molteplicita dell’una fede»...
rivela una prospettiva «federalistica» della fede e della Chiesa e la professione di un pluralismo radicale che
portano con sé la minaccia dell’indifferentismo. E concludeva che «uno sforzo per la riunificazione che
trascura [lett.: si lascia sfuggire] la questione della verita si rende troppo facile. Esso non conosce pit — cio
che ben sapeva, per esempio, il cristiano impegnato Kierkegaard — che per la verita bisogna anche aver
sofferto»”. Questi teologi perd non solo ignorano il grande danese ma respingono decisamente le sue istanze
di un cristianesimo in lotta con il mondo e con il male.

E la teologia italiana? Sembra al momento trovarsi in fase di piena ebollizione. Certo € che se non i
teologi piu formati e maturi, la numerosa squadra dei giovani, che muove e forma I’attivita dell’A.T.1., si &
messa alle complete dipendenze della teologia progressista tedesca accettando a occhi chiusi la «svolta
antropologica». Lo stesso Presidente di detta Associazione teologica si € messo all’avanguardia non solo del
discepolato italiano di Rahner ma ha spezzato anche fieramente una lancia a favore e in difesa della punta
estrema del progressismo teologico contemporaneo, che é il ben noto Hans Kiing. Infatti Luigi Sartori,
contro gli scandalizzati per le tesi estremiste di Klng negli ultimi libri, ne difende — secondo quanto riferisce
compiaciuto lo stesso Kiing"® — non solo la continuita e coerenza con le prime opere, ma ne esalta e approva
il metodo e le posizioni. Infatti lo stesso Sartori spiega: «Comunque, si poteva aspettare altra cosa da Kiing?
Da quando egli fa teologia, non cessa di dialogare, di condurre una riflessione comune con altri. Egli non
separa mai la verita dall’'uomo. Egli rappresenta, nella maniera piu coerente, un modello risolutamente
ecumenico di praticare la teologia». Anzi, Kiing & proposto dal Sartori a modello di spirito scientifico e di
ecumenismo: «Non si sarebbe dovuto accontentarsi, nella Chiesa cattolica e in particolare con i teologi
cattolici, di ammirare [sic!] I’esempio di Kiing e di portarlo alle stelle, ma bisoghava anche seguirlo,
imitarlo, moltiplicarlo! Invece di questo, lo si € lasciato solo a lato della breccia da lui aperta ed egli deve
proseguire praticamente solo I’esperienza di apertura della teologia». E Kiling per suo conto conclude
gongolante: «Cio che i teologi tedeschi non hanno visto [in apertura il Kiing critica le critiche del teologo
rahneriano K. Lehmann al quale ora contrappone I’adesione del disinvolto Luigi Sartori, presidente
dell’A.T.1.] non é sfuggito a questo italiano accorto: “Fin dalla prima opera di Kiing, La giustificazione, si
percepisce intuitivamente il suo programma nascosto: il raggiungimento dell’esperienza della

reinterpretazione ecumenica [cioé ‘negazione’] delle tesi fondamentali dell’ecclesiologia, per esempio, del



primato e dell’infallibilitd” (pontificia e della Chiesa)»™. Sono le tesi che Kiing, com’é noto, ha demolito e
continua a irridere con spavalda baldanza, lieto e compiaciuto della solidarieta del theologus officialis della
Commissione episcopale italiana.

E di quest’anno (6 luglio 1973) la pubblicazione, da parte della Congregazione per la difesa della
fede, della dichiarazione dottrinale Mysterium Ecclesiae riguardante i nuovi errori teologici sull’infallibilita
della Chiesa. Essa fa seguito alla dichiarazione del 1972 contro le deviazioni dei teologi progressisti sui
misteri della Trinita e dell’Incarnazione. Il documento traccia la continuitd della dottrina cattolica
sull’infallibilita della Chiesa e del Pontefice romano mostrando la continuita della tradizione fino al Vaticano
| e la solidarieta del Vaticano Il. La dichiarazione € esplicita in ogni sua parte, e chiunque pretendesse
contestarla si metterebbe automaticamente fuori della Chiesa: cosi € stato dichiarato in Vaticano nella
conferenza stampa di presentazione della dichiarazione. Inoltre, come precisano all’inizio le «Osservazioni»
che accompagnano la pubblicazione del commento, se & vero che I’espressione «infallibilita della Chiesa» fa
pensare soprattutto alle contestazioni di Hans Kiing, che provocarono dichiarazioni da parte di diversi
episcopati, essa considera tuttavia altri problemi che non furono per nulla o appena trattati da lui e intende
presentare soprattutto la verita cattolica in se stessa, librantesi al di sopra della dialettica contingente degli
errori.

Ci sia permesso osservare, con sommo ossequio di fedeli ma con pari franchezza di credenti, che il
documento rischia di rimanere un monumento isolato — e forse anch’esso soggetto a irrisioni e contestazioni
— se a sua coerenza l’autorita non si impegnasse alla sua difesa anche sul piano pratico purificando
I’ambiente teologico: anzitutto quello delle cattedre delle universita cattoliche e dei seminari, passate in gran
parte agli pseudo-progressisti, e poi quello altrettanto importante dell’editoria cattolica, che ha sfornato
specialmente in questo ultimo decennio, e spesso con I’approvazione ecclesiastica, merce di ogni genere, in
cui I’aberrazione teologica si € shizzarrita fino ai limiti dell’irriverenza e della sconcezza.

E stato osservato giustamente da piti parti che il problema cruciale della teologia post-conciliare & la
ecclesiologia. Ma occorre guardare piu in la, nel fondo della situazione umana sconvolta dal fallimento della
filosofia, che ha abbandonato la fiducia nella verita metafisica assoluta ed é diventata un «gioco» (Spiel) di
possibilita la cui soluzione e demandata, di volta in volta, alla dinamica della storia. Il problema cruciale per
la teologia diventa allora la ricerca della sua «metodologia» nell’orizzonte formale ed esistenziale a un
tempo, ossia dell’incontro di ragione e fede, di natura e grazia... di fronte a un mondo che si mostra sempre
piu ostile al messaggio cristiano di caritd e di purezza. L’'uomo contemporaneo crede soltanto nelle
possibilita sconfinate della scienza e della tecnica, le quali profilano il «nuovo umanesimo», secondo cui solo
I’uomo puo salvare I’'uomo.

Ma i nuovi teologi hanno preso sul serio questa situazione di sfida al cristianesimo da parte del
mondo moderno e del pensiero contemporaneo?

Hanno essi veramente colto e raccolto I’antitesi crescente della hybris dell’lhomo faber all’umilta

della professione di fede del cristiano?



Hanno avvertito, siffatti teologi della «reinterpretazione» del cristianesimo, la disperazione profonda
dell’'uomo contemporaneo nell’anelito struggente di trovare un senso, un oggetto, un esito di speranza...
della sua liberta?

Nelle loro ambigue e contraddittorie misture del cogito moderno con il dono della divina
Rivelazione, nel rappezzamento arlecchinesco del trascendentale di Kant-Hegel-Heidegger... con la
trascendenza di S. Tommaso — come fa Rahner —, oppure contro S. Tommaso — come fanno piu
coerentemente gli altri — non si taglia e non si smarrisce decisamente il filo continuo del cammino della
Chiesa per I’annunzio al mondo del suo messaggio di salvezza?

Perché i nuovi teologi non scrutano piuttosto I’abisso di scetticismo e di smarrimento, I’inquietudine
della noia e della disperazione edonistica, I’ascesa inarrestabile del vuoto e dell’insignificanza del tutto in cui
sembrano affondare le nuove generazioni, incapaci — nella profusione dei beni umbratili loro offerti da ogni
parte — di cogliere un senso della vita?

Perché i nuovi teologi dell’aggiornamento al mondo e della secolarizzazione non predicano il ritorno
al Vangelo sine glossa, come I’ha predicato san Francesco e quanti lo hanno seguito nella via regia sanctae
crucis e come perfino auspicavano gli stessi modernisti agli inizi del secolo quando vedevano — e I’aveva
visto anche Kierkegaard prima di loro — proprio nel «monaco» I’ideale di vita per il cristiano, contro
I’invadenza della mondanita nella Chiesa?*

Questi, e altri consimili interrogativi, sono proprio del tutto oggi inattuali e senza senso?



Parte prima

LA SVOLTA ANTROPOLOGICA
NELLA TEOLOGIA CONTEMPORANEA

INTERROGATIVI FILOSOFICI
Al «TEOLOGI DI OGGl»

Per «teologi di oggi» intendo — come ho detto nell’introduzione — i cosiddetti «teologi progressisti»
sia in dogmatica sia in morale, ossia i fautori della cosiddetta «reinterpretazione del cristianesimo». Essi
pensano che € necessario «portare avanti» le aperture iniziate dal Vaticano Il con la dilatazione
indiscriminata del pluralismo filosofico e teologico, dell’ecumenismo... sulla base della secolarizzazione
radicale e piu in generale con I’assunzione del principio del trascendentale moderno che ha portato alla
cosiddetta «svolta antropologica» della teologia.

Ma questa teologia riesce a mantenere, cioé a garantire la propria identita di «scienza sacra» (sacra
disciplina)? Si trova, ossia si mantiene effettivamente, la nuova teologia, nella linea promossa dal Vaticano
I1? La «svolta antropologica» della riflessione teologica che essa proclama riesce a svolgere ancora il
discorso sul messaggio della salvezza?

Cio che preoccupa soprattutto, da un punto di vista teoretico di fondo, & come sia possibile «fare
ancora una teologia» senza metafisica' una nozione assoluta di verita dell’essere, su cui soltanto pud essere
fondata una prova consistente che «Dio esistex» e una «distinzione assoluta» fra creatura e creatore, fra natura
e grazia, fra peccato e redenzione... e percio la consistenza reale dell’incarnazione redentrice, non ritorna in
sostanza la nuova teologia alle posizioni immanentistiche di Hermes, Giinther, Frohschammer...?

Dal punto di vista ecclesiale poi i nuovi teologi, che pur professano di «portare avanti» il Vaticano
I1, in realta ne contrastano apertamente sia la lettera sia lo spirito. Parimenti, mentre dichiarano di fare il
dialogo con il pensiero moderno, ne capovolgono le istanze mostrando di non conoscerne il preciso
orientamento immanentistico, come li ha diffidati ripetutamente ed espressamente lo stesso Martin
Heidegger da essi invocato.

E la linea che seguiremo: gli inizi di resipiscenza non sortiranno alcun effetto ma aumenteranno il

presente disagio, se non si va alla radice dei problemi e degli errori.

La riflessione teologica e la fedelta alla Tradizione.

Nella fondamentale costituzione Gaudium et spes il Vaticano Il si € occupato ampiamente della
natura e dei compiti della teologia. Ha segnalato specialmente i nuovi problemi suscitati dagli studi biblici e
patristici recenti e dalle nuove scoperte delle scienze, della storia e della filosofia, i quali comportano
conseguenze anche per la vita pratica ed esigono anche dai teologi nuove indagini. Per questo il Concilio

invita i teologi, nel rispetto dei metodi e delle esigenze proprie della scienza teologica, a «ricercare modi



sempre piu adatti di comunicare la dottrina cristiana agli uomini della loro epoca, perché altro € il deposito o
le verita della fede, altro € il modo con cui vengono enunziate, pur rimanendo sempre lo stesso il significato
e il senso profondo. Nella cura pastorale si conoscano sufficientemente e si faccia buon uso non soltanto dei
principi della teologia, ma anche delle scoperte delle scienze profane, in primo luogo della psicologia e della
sociologia»®,

Pertanto il Vaticano Il ha stabilito che nella teologia dogmatica bisogna mantenere il deposito delle
verita della fede e cercare di aggiornare il modo di esporle e presentarle. E il richiamo alla celebre regula
aurea che Vincenzo di Lerines formuld, come si & accennato sopra, per salvare la fede e il retto senso delle
Scritture dalle deformazioni degli eretici quando, richiamandosi al «Depositum custodi, devitans profanas
vocum novitates et oppositiones falsi nominis scientiae» di san Paolo a Timoteo (1 Tim 6, 20), affermava:
«Eadem tamen quae didicisti doce ut cum dicas nove, non dicas nova». Ma allora, si domanda, non ci sara
alcun progresso nella Chiesa? Ci sara certamente, risponde, e grandissimo. Ma deve essere un progresso vero
della fede, non un cambiamento: «...sed in suo dumtaxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu,
eademque sententia»®.

Nella nuova teologia cio € stato realizzato o si sta realizzando mediante quella che, alla scuola di
Karl Rahner, ¢ stata chiamata la «svolta antropologica» (anthropologische Wende), la quale sostituisce alla
«antropologia teologica» della teologia tradizionale la «teologia antropologica»: quella era fondata sulla
trascendenza metafisica di Dio e sulla realta soprannaturale della redenzione in Cristo, questa invece sul
principio moderno d’immanenza. E in atto quindi nella teologia cattolica il massimo tentativo di rigetto della
trascendenza e del soprannaturale: questo, secondo i nuovi teologi, sembra I’unico modo possibile per poter
parlare ancora di Dio all’uomo della nostra societa secolarizzata.

Qualcuno percio parla della necessita di superare le posizioni dell’oggettivismo teologico
tradizionale che non dice piu nulla all’'uomo moderno e scrive: «ll movimento cosiddetto della “morte di
Dio” non ¢ altro che la forma estrema della crisi della oggettivita di Dio nella teologia contemporanea.
Nonostante il relativo successo del neotomismo, era inevitabile che la teologia tradizionale subisse il
contraccolpo della rivoluzione che si & verificata nel campo filosofico. Si puo dire che dopo Kant il
linguaggio religioso su Dio ha perso le sue radici ontologiche: si tende a ridurre Dio al postulato dell’azione
morale. E i due teologi che hanno maggiormente influenzato la teologia moderna, Karl Barth e Bultmann,
sono, ciascuno a suo modo, eredi della critica kantiana»®.

Il medesimo autore pero segnala anche il pericolo della teologia esistenziale, che ha il suo corifeo
piu seguito (almeno in Italia) in Karl Rahner: Nell’ambito sia del cattolicesimo sia del protestantesimo si
avvertono sempre pit chiaramente i limiti dell’ermeneutica esistenziale che riduce Dio al verificarsi di un
incontro che mi trasforma, cosi come si avvertono i limiti di alcune opere cattoliche di teologia
trascendentale che danno troppa importanza alle condizioni di appropriazione attraverso le quali il soggetto
fa propria la realta di Dio, rischiando cosi di ridurre il mistero di Dio al significato che esso ha per I’'uomo.
Questi teologi (Rahner e discepoli) possono essere definiti teologi della mediazione, in contrapposizione a
teologi come Barth e Urs von Balthasar che insistono sulla positivita della Rivelazione»®. La «mediazione»

di cui si parla & presentata dalla «gnosi»’ progressista in funzione del principio moderno del «trascendentale»



chiamato a esprimere la «resa al mondo» e a soppiantare appunto la trascendenza di Dio e dell’ordine
soprannaturale.

Ma a questo modo, domandiamo, la presentazione del mistero della salvezza non si risolve nella
«auto-comprensione» da parte dell’'uomo, ossia in una versione aggiornata del principio hegeliano che «la
verita della coscienza & I’autocoscienza»?®.

Si ha pertanto I’impressione, tutt’altro che infondata e che trova conferma nell’opposizione fatta alla
chiusura del Vaticano Il, voluta nel 1965 da Paolo VI, da parte dei teologi progressisti e di alcuni prelati
fiancheggiatori, che tali teologi si siano buttati a capofitto in un’attivita frenetica per ricuperare I’occasione
perduta di imporre la propria versione. Essa € in netta antitesi non solo con il magistero di Paolo VI (che
costoro accusano di bloccare lo slancio profetico... del Vaticano Il) ma con la chiara intenzione di Giovanni
XXII1 e con le dichiarazioni esplicite delle costituzioni e dei decreti conciliari.

Infatti il Vaticano Il — di cui i progressisti dichiarano di «portare avanti» il discorso — enunzia a
questo proposito la regola sintetica di mantenersi anzitutto «...innixi patrimonio philosophico perenniter
valido» e insieme di «tener conto (ratione habita) delle ricerche filosofiche dell’eta moderna, specialmente
di quelle che esercitano maggiore influsso nella propria nazione, come pure dei progressi delle scienze
moderne», cosi che, ben afferrata «la natura della mentalita moderna, si trovino opportunamente preparati al
colloquio con gli uomini del proprio tempo»°. E affinché non sia possibile alcun equivoco sulla linea
dottrinale, ossia sull’indirizzo da seguire, lo stesso Concilio nel decreto Optatam totius per la formazione
sacerdotale continua precisando che il lavoro teologico va portato avanti:

a) «...in lumine fidei»,

b) «sub Ecclesiae magisterii ductu», in maniera che

c) «alumni doctrinam catholicam ex divina Revelatione accurate hauriant, profunde penetrent,
propriae vitae spiritualis reddant alimentum eamque in ministerio sacerdotali annuntiare, exponere atque
tueri valeant»'.

Com’e allora che i progressisti pretendono di «portare avanti» il Concilio:

a) assumendo il principio di immanenza (trascendentale)?

b) ignorando — e non di rado contestando direttamente (Rahner, Kiing...) — il metodo teologico
tradizionale e il magistero che lo propone?

c) difendendo il laicismo e secolarismo piu spinti nella morale e nella politica?

Sarebbe questo un «portare avanti» o non piuttosto un «portare in giro» il piano di aggiornamento
del Concilio?

Ma il Concilio scende a indicare il metodo proprio di studio della ricerca teologica:

a) La Sacra Scrittura: «Sacrae Scripturae studio, quae universae theologiae veluti anima esse debet,
peculiari diligentia alumni instituantur; congrua introductione praemissa, in exegeseos methodum accurate
initientur, maxima divinae Revelationis themata perspiciant et in Sacris Libris quotidie legendis et

meditandis incitamentum et nutrimentum recipiant».



Perché invece i teologi progressisti sostituiscono programmaticamente al principio della
trascendenza della Rivelazione di Dio quello del trascendentale della rivelazione storica del mondo e
dell’'uomo?

b) La teologia dogmatica: 1. Enuclea anzitutto i temi biblici con la guida, per ogni verita, delle
indicazioni dei Padri Ecclesiae Orientis et Occidentis.

2. Poi approfondisce e spiega i mysteria salutis nel contenuto e nei nessi dottrinali S. Thoma
magistro.

3. Cerca di viverli nelle azioni liturgiche, diffondendoli in tutta la vita della Chiesa, chiarendo i
problemi umani alla luce della Rivelazione™.

Perché allora i progressisti procedono imperterriti per oppositam vitam, fino a confinare S. Tommaso

nel secolo XIII e a mistificarne senza scrupolo i testi e i contesti, come ha fatto apertamente Karl Rahner?*2.

Il concilio Vaticano Il e la guida del magistero.

Ogni credente, seguendo le orme dei concili Tridentino e Vaticano I, ritiene che la fonte primaria del
messaggio di salvezza € la sacra Scrittura in quanto «Parola di Dio»: € questo il prologo della mirabile
costituzione De divina Revelatione «Dei Verbum». Il caposaldo € che la Scrittura & vera Parola perché é stata
scritta sotto ispirazione dello Spirito Santo, preparata da Mosé e dai profeti e portata a compimento dal
Verbo di Dio fatto carne®™. Ora, per quanto riguarda I’interpretazione della Scrittura, il Concilio afferma che
il compito degli studiosi & preparatorio e non assertorio e decisivo, inquisitivo e mai di per sé risolutivo,
perché e un’indagine di per sé puramente umana e soggetta alla contingenza dell’esistenza. Invece la fede, di
cui la Scrittura € lo scrigno e la fonte autentica, deve essere proposta come verita assoluta; percio il Concilio
ricorda che la Scrittura assieme alla Tradizione & per la Chiesa la «norma suprema della propria fede»™. Si
afferma percio che la presentazione autentica della fede non & compito dei teologi ma del magistero, cosi che
Scrittura, Tradizione e magistero della Chiesa «...iuxta sapientissimum Dei consilium ita inter se connecti et
consociari ut unum sine aliis non consistat, omniaque simul singula suo modo sub actione unius Spiritus
Sancti, ad animarum salutem efficaciter conferant»".

Il Vaticano Il ha ripreso e confermato integralmente nella Lumen gentium la dottrina delle due
costituzioni dogmatiche del Vaticano | Pastor aeternus e De Ecclesia Christi. Quella approfondisce e precisa
i concetti di creazione, rivelazione divina, fede e i rapporti di distinzione e collaborazione fra fede e ragione
concludendo, al di Ia dello staticismo razionalistico e dello storicismo romantico, per un tradizionalismo
ecclesiale dinamico, citando la regula aurea sopraricordata di Vincenzo di Lerines. La costituzione Lumen
gentium affida parimenti al Papa, come successore di Pietro, e ai vescovi uniti in comunione con il Papa, il
magistero infallibile della fede e della morale: tutti i fedeli, anche i teologi quindi, li devono ascoltate e
aderirvi con religioso ossequio*®. Ma anche quando il Romano Pontefice non parla ex cathedra, ciog non
impegna il suo magistero in modo infallibile, esso & sempre autentico ed esige I’ossequio dei fedeli'’.

Ora non & un fatto che il capitolo del magistero & pressoché scomparso dalla nuova teologia

n18

trascendentale?™® Non € anche un fatto che i teologi progressisti si buttano avidamente sui metodi e risultati



della teologia protestante e dell’ermeneutica immanentistica (Heidegger, Gadamer, Lévi-Strauss,
Foucault...)?

Sembra che i nuovi teologi siano convinti che il magistero stesso abbia rinunziato di fatto alla
funzione di guida e di giudizio inappellabile per i credenti, quale finora era stata esercitata e quale ¢ stata
nuovamente dichiarata e proposta dal Vaticano Il. E bastato che, nella mutata condizione dei tempi, il
magistero sopprimesse I’Index librorum prohibitorum e fossero tolte o mitigate alcune censure, perché i
nuovi teologi si sentissero autorizzati a presentarsi come gli unici interpreti e arbitri della fede e gli
ermeneuti intoccabili della Parola di Dio. Piu ancora, non solo si sono comportati con gli scritti e con i fatti
«come se» il magistero non esistesse, ma non hanno esitato — Rahner in testa — a contestarne apertamente gli
atti formali: per esempio, il Sillabo di Pio IX, la Pascendi di Pio X, la Humani generis di Pio XII, la
Humanae vitae e il Credo di Paolo VI..., esigendo da quest’ultimo la ritrattazione, se ci tiene a essere
credibile...!

Il messaggio cristiano € messaggio di salvezza in quanto annunzia la conversione dell’uomo a Dio e
la lotta contro il mondo. Esso distingue il mondo creato da Dio e gli uomini chiamati a salvarsi e a essere
figli di Dio, dal mondo che odia Dio e dagli uomini che rifiutano la fede e si immergono nel mondo come se
questo fosse I’unico orizzonte della libertd. E questo anche I’orizzonte della svolta antropologica, della
teologia orizzontale?

Quello che Giovanni XXIII all’apertura del Concilio aveva chiamato il compito dell’aggiornamento
della Chiesa con il mondo moderno, costituiva un compito di verifica e adattamento da parte della Chiesa
della missione avuta da Cristo di predicare il Vangelo a ogni creatura e quindi dei mezzi e dell’orientamento
della sua azione salvifica in un mondo ormai dominato dalla scienza e dalla tecnica che stanno minacciando
di sommergere I’'uomo nelle sollecitazioni di questo mondo. Ma qual ¢ la situazione attuale del mondo? Sotto
questo aspetto la Gaudium et spes, chiamata giustamente la costituzione pastorale per eccellenza, fa una
precisa diagnosi della situazione esistenziale della Chiesa nel mondo contemporaneo e costituisce, in questo
senso, I’asse centrale dell’intero programma del Concilio nella sua tematica fondamentale, che é I’azione
pastorale.

L’ afflato carismatico e profetico del Concilio qui si manifesta soprattutto in una duplice istanza:
anzitutto c’e la dichiarazione della solidarieta della Chiesa con «le gioie e le speranze, le tristezze e le
angosce degli uomini, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono»'® ovvero dell’intera famiglia
umana. C’¢ poi la dichiarazione programmatica che riporta la Chiesa al suo spirito originario di
annunciatrice del Messaggio: «La Chiesa peregrinante & per natura sua missionaria»®.

Ma, per entrare subito nel discorso, la Gaudium et spes — come le altre costituzioni e decreti del
Concilio - svolge il «nuovo» discorso sull’uomo e sul cristiano in diretta continuita con la Tradizione e con
il Vaticano | e con gli altri Concili e documenti del magistero ai quali di volta in volta espressamente si
riferisce.

Si deve insieme riconoscere che I’antropologia della Gaudium et spes e del Concilio & di ispirazione
eminentemente biblica, ancorata alla trascendenza teologica sul fondamento della situazione storico-

esistenziale dell’uomo; essa fa un taglio netto con I’antropologia moderna del trascendentale fondata sul



principio dell’immanenza. E antropologia teologica, cioé fondata sulla trascendenza metafisica della divina
Rivelazione, non teologia antropologica fondata sulla risoluzione della Rivelazione mediante il discorso delle
scienze umane. | capisaldi sono infatti quelli della teologia tradizionale vivificati dalle istanze esistenziali. Li
presentiamo nell’ordine della Gaudium et spes:

I. «L.’uomo é stato creato “a immagine di Dio”, capace di conoscere e di amare il proprio Creatore, e
fu costituito da lui sopra tutte le creature terrene quale signore di esse, per governarle e servirsene a gloria di
Dio»*.

2. La caduta (originale) nel peccato: «Costituito da Dio in uno stato di giustizia, I’'uomo pero, tentato
dal maligno, fin dagli inizi della storia abuso della liberta sua, erigendosi contro Dio e bramando di
conseguire il suo fine al di fuori di Dio»®.

3. La storia come lotta fra il bene e il male, I’incapacita dell’uomo di salvarsi: «Ma il Signore stesso
e venuto a liberare I’'uomo e a dargli forza, rinnovandolo nell’intimo, e scacciando “il principe di questo
mondo”»**. L’uomo & quindi, nell’orizzonte della fede, una sublime sintesi di grandezza e miseria, travolto
dal peccato ma salvato in Cristo dalla divina misericordia.

4. La trascendenza sulla natura e la certezza della vita futura: «Percio, riconoscendo di avere
un’anima spirituale e immortale, non si lascia illudere da fallaci finzioni che fluiscono unicamente dalle
condizioni fisiche e sociali, ma invece va a toccare in profondo la verita stessa delle cose».?

5. L’uomo deve tendere mediante la sapienza alla conoscenza di una verita piu profonda di quella
delle scienze umane. «Con il dono, poi, dello, Spirito Santo, I’uomo pu0 arrivare nella fede a contemplare e a
gustare il mistero del piano divino».?®

6. La legge morale, posta da Dio nell’intimo della coscienza, € la voce che chiama I’uomo ad amare
e fare il bene e fuggire il male: «L’uomo ha in realta una legge scritta da Dio dentro il suo cuore: obbedire ad
essa € la dignita stessa dell’uomo, e secondo questa egli sara giudicato. La coscienza € il nucleo piu segreto e
il sacrario dell’uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce risuona nell’intimita propria».?

7. La liberta come fondamento dell’osservanza della legge, come dono di grazia e ragione di
responsabilita: «La liberta dell’'uomo, che é stata ferita dal peccato, puo rendere pienamente efficace questa
ordinazione verso Dio solo con I’aiuto della grazia divina. Ogni singolo uomo, poi, dovra rendere conto della
propria vita davanti al tribunale di Dio, per tutto quel che avra fatto di bene e di male».?® La sezione termina
con il richiamo alla considerazione cristiana della morte, che € illuminata dalla speranza della vittoria con la
promessa della vita futura e della risurrezione «...che Cristo ci ha conquistata risorgendo alla vita».?

La costituzione introduce a questo punto la considerazione del fenomeno sconvolgente e universale
dell’ateismo moderno,® al quale essa contrappone un «mistero del Verbo incarnato» in cui «...trova vera
luce il mistero dell’uomo»®" e ottiene suprema consolazione il cristiano, «...reso conforme all’immagine del
Figlio con la divina grazia». Cosi «...per Cristo e in Cristo riceve luce quell’enigma del dolore e della morte,
che al di fuori del suo Vangelo ci opprime».* Quindi viene prospettata un’autentica antropologia teologica

che & fondata sulla trascendenza di Dio e della Rivelazione «storica» salvifica.

La «svolta antropologica» in teologia diffidata da Heidegger.



| teologi progressisti, com’e noto, appoggiano la svolta antropologica soprattutto sull’ontologia
fondamentale di Martin Heidegger, ma I’operazione ¢ stata nettamente respinta dall’autore di Sein und Zeit
sul fondamento della netta distinzione e separazione fra teologia e filosofia.® Egli ricorda ai teologi, obliosi
dell’oggetto della propria disciplina, che «la teologia e una scienza positiva (ontica) e pertanto come tale
assolutamente diversa dalla filosofia».** La positivita della teologia & data dal fatto che essa procede dal
principio della fede (Glaube), mentre la filosofia procede dalla ragione (Vernunft). La teologia per Heidegger
procede dalla fede perchg, sia per san Tommaso sia per Lutero (che Heidegger qui cita e segue),® la teologia
e radicata e deve radicarsi nella fede. Il dato fondamentale della teologia cristiana & la sua «cristeita»
(Christlichkeit).

Ecco una descrizione esistenziale della fede, un po’ contorta ma incisiva e decisiva per quel che
Heidegger intende per fede: «Fede & un modo di esistenza della realta umana, il quale secondo la propria
testimonianza — corrispondente essenzialmente a questo modo di esistere — non viene temporalizzato dalla
realta umana e non temporalizzato attraverso essa per liberi frammenti, ma da cio che diventa manifesto in e
con questo modo di esistere, da cid che € creduto. Cid che & primario per la fede e come rivelazione
I’essente, che temporalizza soprattutto la fede, & per la fede cristiana Cristo, il Dio crocifisso».* E spiega
osservando, con reminiscenza paolina, che il rapporto stabilito da Cristo tra la fede e la croce € qualche cosa
di cristiano. Ora, la crocifissione e tutto cio che le appartiene & un evento storico, e questo evento si attesta
come tale nella sua storicita specifica soltanto per la fede nella Scrittura. Di questo fatto non si puo «prendere
coscienza» (gewusst) che nella fede. Questa € una «partecipazione» (Teil-haben, Teil-nehmen) che si compie
solo nella fede, € una trasposizione dell’esistenza in e mediante la misericordia di Dio afferrata nella fede. La
fede non si comprende che come credenti. In questo consiste la positivita della teologia: nel suo inserirsi
esistendo nella fede: «Fede ¢ esistere di un intendere credente nella storia manifesta con il Crocifisso cioé in
una storia che accade».”’

Deve restare saldo quindi che la teologia é la scienza della fede. La scientificita della teologia € in
funzione del suo positum, che ¢ di essere la scienza della fede: a) di cio che e creduto (fides quae), b) del
comportamento del credente (fides qua), c) in quanto anch’essa scaturisce dalla fede, d) in quanto anche
I’oggettivazione contribuisce alla credibilita (Glaubigkeit) (ma non legata a sistemi) ricevuta come un dono.

La teologia € puramente e semplicemente storica in quanto scienza — quali che siano le discipline
nelle quali essa si puo articolare (teologia speculativa, teologia pratica).®* Quindi la teologia piu & storica e
piu & sistematica, non in quanto costruisce un sistema ma in quanto lo evita, cioé in quanto evita
I’applicazione di qualche filosofia.*

Quanto al problema del rapporto della teologia come scienza positiva con la filosofia, Heidegger
osserva giustamente che «...non & la fede stessa ma la scienza della fede in quanto scienza positiva che ha
bisogno della filosofia... non in sé ma solo per quanto concerne la sua scientificita».** In quale senso? Nel
senso che «...ogni essente non si disvela che sul fondamento, di una comprensione preconcettuale
precedente anche se non conscia di ci0 che & questo essente in questione e come esso €. Ogni interpretazione

ontica si muove su di un fondamento anzitutto e soprattutto nascosto di un’ontologia». Ma aggiunge subito



che «...croce, peccato, ecc. — che appartengono senz’altro alla connessione di essere della cristeita — non
possono essere compresi nella loro essenza e modo specifico altrimenti che nella fede»,** che & la «situazione
fondamentale» (Grundbefindlichkeit) del credente.

Percio, conclude Heidegger, I’ontologia puo esercitare solo una funzione correttiva del contenuto
ontico (per esempio, il concetto di «peccato» non € soltanto colpa) cioé precristiano dei contenuti teologici
fondamentali: perd la filosofia pud essere cid che senza assolvere questa funzione di correttivo.*? Per
Heidegger quindi scienza, filosofia e teologia sono tre campi e forme di conoscere diversi: oggi I’insidia alla
vita dello spirito viene soprattutto dalle scienze tecnologiche. Ma per la teologia I’insidia & venuta e viene
anche dalla filosofia, e Heidegger ricorda il monito di san Paolo: «Non ha Dio reso vana la sapienza di
guesto mondo?», quella sapienza che i Greci cercano, come aggiunge subito san Paolo (1 Cor. 1, 20, 22), e
Heidegger sottolinea...: «Chissa che la teologia cristiana non si decida una buona volta a prendere sul serio
la parola dell’Apostolo e a considerare in conformita la filosofia come una stoltezza?».** Di qui & partita
anche la dottrina del «paradosso» di Kierkegaard.

Concludendo, per Heidegger la filosofia non pud avere alcun rapporto, né positivo né negativo, per
«decidere circa il problema di Dio»;* deve mantenere il silenzio. Da una parte quindi Heidegger riconosce
I’originalita dell’oggetto della teologia come oggetto autentico, dall’altra parte egli esclude Dio dall’ambito
proprio del filosofare® e attacca il pensiero occidentale, dai Greci fino a Hegel, per aver concepito la
filosofia come «onto-teo-logiax.

Heidegger ha dichiarato infatti a un teologo protestante: «Fin quando il rappresentare antropologico-
sociologico ed esistenziale filosofico non sara superato e messo da parte, la teologia non arrivera mai alla
liberta del dire che le & assegnato».*® Come mai allora Bultmann, Rahner... pretendono di prendere come
punto di partenza per la loro teologia la «filosofia» di Heidegger, che ignora anzi esclude da sé il problema di
Dio?

La teologia nuova vuole essere una teologia non metafisica. Ma per Heidegger il problema di fondo
circa la possibilita di un discorso e sapere teologico & quello dell’oggettivazione. A suo awviso, «...il
pensiero € oggettivante nell’ambito delle scienze naturali poiché qui I’oggetto € misurabile, spiegabile
causalmente nel senso di Kant». Ma questo ovviamente non puo essere il paradigma del discorso teologico, e
percio il titolo va capovolto: «Il problema di un pensare e parlare non tecnico-scientifico nella teologia
odierna». Percio «...il compito proprio della teologia é di discutere che cosa si deve pensare nel suo proprio

" nel senso

ambito della fede cristiana. In questo senso la teologia pud anche non essere una scienza»,’
moderno del termine.

Qualcuno percid ha voluto concludere che in teologia tocca instaurare un movimento di pensiero il
quale si appropria della verita rivelata a partire dal suo luogo proprio, nel senso di cercare di spiegare il
mistero irriducibile di Dio al di la non solo dello schema di soggetto-oggetto ma anche di uno schema
rappresentativo di un «io-tu» interpersonale fra I’'uomo e Dio. Il campo proprio della teologia & la oeconomia
salutis. Quindi la nuova «...teologia non metafisica, radicata nella oeconomia salutis, continuera a pensare
Dio come Essere, ma non piu nell’orizzonte del pensiero classico, cioé dell’idea, della sostanza, della

natura... ma lo pensera nell’orizzonte della storia e dell’escatologia. Essa cerchera allora di esprimere il



primato ontologico del futuro sul presente nell’Essere divino».”® Questa sarebbe infine la «teologia
teologica», mentre la teologia metafisica & specificata dalla «speranza», cioé & proiettata nel futuro
dell’eschaton come il «modo proprio del Dio biblico» che ¢ inesauribile nelle sue promesse rispetto a tutte le

manifestazioni della oeconomia salutis, anche rispetto alla risurrezione di Cristo!

Conclusione: il superamento della crisi.

Analoghe, nella gravita e responsabilita, sono le riserve che un filosofo (cristiano, s’intende) deve
rivolgere agli indirizzi centrifughi della teologia morale post-conciliare, che ¢ finita nel fango legittimando
I’edonismo senza freno della borghesia consumistica, e che altrove ho chiamato la pornoteologia. Anche qui
vale il principio: senza metafisica non c’¢ morale. Rimane solo, la morale della situazione, la morale dei
compromessi (psicologici, sociologici, politici...) e del proprio comodo.

Qui possiamo concludere osservando che il superamento della crisi esige un arduo lavoro non solo
di superamento (e condanna) degli attuali errori, ma anche (e soprattutto) di ricostruzione delle demolizioni
e di riparazione delle lesioni, di eliminazione delle posizioni superficiali e avventate che ancora tengono
saldamente il campo. Non si guarisce la «malattia mortale» dell’'uomo moderno, che é il materialismo ateo,
bevendo al suo, veleno e propinandogli dell’altro veleno.

Il magistero romano ha iniziato faticosamente I’opera di orientamento e di ritorno, sulle posizioni
tradizionali con le dichiarazioni sui misteri della Trinita e dell’Incarnazione del 1972 e sul magistero
infallibile della Chiesa (1973). Se non che — ci sia permessa I’osservazione — sappiamo veramente ancora
qual ¢ il disagio dell’'uomo moderno? Senza la diagnosi e la valutazione di fondo dei capisaldi teoretici del
pensiero moderno ogni cura non & che un palliativo, un’illusione.

Il problema della liberta radicale, essenziale nel pensiero moderno e neppure sfiorato da questi

teologi, non puo essere ulteriormente differito.



RADICI IMMANENTISTICHE
DELLA TEOLOGIA CONTEMPORANEA

Se ogni problema sulla verita dell’essere pone I’interrogazione sul fondamento, la sua esigenza €
quella della fondazione ossia della chiarificazione della struttura intenzionale che mette in atto i principi per
la risposta alla interrogazione stessa. E la domanda su Dio € sempre aperta e inesauribile per I’'uomo: ¢ la
domanda dialettica all’estrema potenza come quella che interroga sull’esistenza di Dio prima di conoscere i
suoi attributi che rendono accessibile alla ragione la sua essenza, come quella che ricerca che cos’e e che
cosa pu0 essere Dio per I’'uomo, prima di sapere che cos’é e che cosa dev’essere I’'uomo per Dio e davanti a
Dio. Due piani, quello formale e quello esistenziale, che si contendono il passo e che lottano I'un contro
I’altro per avere il sopravvento: e di questa lotta si alimenta la storia della teologia.

Un riflesso della medesima situazione ¢ il doppio piano o livello della conoscenza di Dio secondo il
lume della ragione e la comunicazione della fede, ossia secondo la duplice via di accesso nel mysterium
magnum: una duplice via che apre un duplice orizzonte. Anzitutto quello della speculazione sull’esistenza e
sugli attributi di Dio nella sfera della ragione; poi, quello dell’economia divina del piano divino nella storia
della salvezza mediante I’Incarnazione nella sfera della fede. Due forme o campi di intenzionalita quindi,
I’essenza e I’esistenza, la ragione e la fede, che insistono sullo stesso oggetto, Dio, ma a diverso livello e
quindi sotto una diversa luce e prospettiva. Essi sembrano perd incontrarsi in una zona mediana che ¢ la
teologia, la quale ¢ il prolungamento della fede nella ragione e lo sforzo della ragione di portare il messaggio
rivelato all’interno dell’esistente, che € I'uomo storico, per impegnare la sua liberta. Due pertanto sono i
fuochi o poli dell’intenzionalita nel lavoro teologico: I’essenza e I’esistenza corrispondente, la ragione e la
fede, Dio e I’'uomo, i quali fanno capo alle due radici della natura e della grazia: fra questi due poli si pone e
cerca di far luce la teologia nella funzione risolutiva di mediazione.

L’intenzionalita della teologia, ovvero la capacita della ragione di illuminarsi e di illuminare a
contatto con la fede, si pone quindi nell’incontro, ovvero sul «crocevia» (Wendepunkt) di due principi — Dio
e I'uomo — che stanno agli antipodi nella sfera dell’essere e che dovrebbero incontrarsi nella sfera
intenzionale del conoscere e del volere. E in quest’incontro di due mondi, cosi infinitamente distanti, I’'uomo
deve trattare con Dio I’affare infinitamente vicino che ¢ la sua salvezza dalla morte e dal peccato nella
angustia temporum. La dialettica di questa intenzionalita del problema della salvezza, che coinvolge quindi
anche la possibilita della teologia, & che I’'uomo pud comprendere le cose di Dio soltanto in modo umano e
insieme che Dio puo rivolgersi all’'uomo soltanto nella sua «qualita» di Assoluto e di Salvatore dell’'uomo e
quindi dall’alto della sua trascendenza. Eppure, proprio in quanto Dio si € rivelato, prima in umbra creationis
poi e soprattutto in misericordia redemptionis, si é stabilita una «trascendenza di riferimento» di cui I’'uomo
stesso con la sua miseria e grandezza tiene il centro. Una «fenomenologia teologica» dell’atto di fede diventa
cosi la propedeutica indispensabile per ristabilire nell’uomo moderno I’incontro con la fede e avviarlo
all’atto di fede e a quel «discorso della fede» che ¢ la teologia, senza il quale la fede e I’atto di fede restano

privi del punto di inserzione sul piano dell’esistenza che ¢ la liberta in atto.



Infatti sia la ragione sia la fede non operano la sintesi dell’esistenza se non in quanto sono destinate a
incontrarsi — e quindi a chiarirsi secondo una fondazione scambievole — come i due poli della soggettivita.
Solo a questo modo le due luci possono occupare il campo della coscienza per confrontarsi e aprire
I’orizzonte ultimo della liberta, come accenna Kierkegaard in apertura dei Journals: «Per distinguere una
luce occorre sempre un’altra luce. Quando si & completamente al buio e appare un punto di luce non é
assolutamente possibile discernere I’origine della luce, perché al buio non si puo determinare alcun rapporto
di spazio. Soltanto con un’altra luce si potra precisare la posizione del primo punto rispetto al secondo».
Pertanto a quella che nella tradizione classica era la determinazione dell’«oggetto formale» della scienza,
percio anche della teologia, corrisponde oggi la «riduzione o ritorno al fondamento» (Heidegger), ossia la
determinazione del campo intenzionale.” Questa determinazione consiste nella messa a fuoco della
situazione, sia rispetto all’oggetto sia rispetto al soggetto: questa messa a fuoco deve attuarsi come presa di
coscienza dei rapporti che I’oggetto puo avere con il complesso della realta sul fondamento dell’essere a cui
appartiene e dei rapporti che il soggetto stesso istituisce e puod istituire dal fondo della propria liberta.
Secondo che I’uno dei centri tende a prevalere sull’altro, noi possiamo parlare di fondazione oggettiva, che €
I’oggettivismo classico, e di fondazione soggettiva, che € il soggettivismo moderno; di qui le due figure
antitetiche dell’'uomo: I’'uomo contemplativo e I’'uomo attivo (homo sapiens, homo faber), che definiscono il
senso della crisi dell’epoca contemporanea.

Se la crisi dell’'uomo contemporaneo ¢ stata indicata nell’assenza di Dio, cioé nell’impossibilita non
solo di «risolvere» ma perfino di «porre» il problema di Dio, anzi perfino di «avvertire» e trovare il senso del
problema stesso, in contrasto con la tradizione teologica della nostra civilta, cio significa che in questi ultimi
secoli si e verificato all’interno della coscienza religiosa un cambiamento totale del suo asse intenzionale che
ha non solo capovolto i rapporti ma ha cambiato radicalmente il segno alla coscienza stessa nella sua
possibilita trascendentale. Per questo oggi, come € noto, si parla senz’altro di una «rivoluzione copernicana»
nel campo della teologia® in quanto la comprensione e quindi I’accettazione dei due cardini della religiosita
classica e della teologia tradizionale — che sono la trascendenza di Dio e la soprannaturalita della fede e dei
misteri del cristianesimo — sono state svuotate dalla critica che € il punto di arrivo o la conclusione della
scienza e della filosofia moderne.

In altre parole, la «nuova teologia» prende atto della esecuzione capitale che la critica moderna ha
fatto del vecchio modo di concepire i rapporti fra I’'uomo e Dio, fra il peccatore e la grazia, perche questi
sono in funzione di una «concezione del mondo andata ormai fuori moda» (outmoded view of the world),
quindi non piu accessibile e accettabile dall’'uomo moderno. Non si tratta quindi di respingere Dio, dichiara
Robinson, ma di salvarlo, collocandolo anzi nella coscienza dell’uomo moderno nel modo che gli conviene:*
si tratta cioé di sostituire al vecchio campo di intenzionalita teologica, ormai sorpassato, un nuovo orizzonte
di intenzionalita che sia consono alla dinamica interna dell’intenzionalita dell’'uomo moderno. In questa
prospettiva si accetta come un risultato e un dato di fatto che la posizione oggettivistica e metafisica della
teologia classica ha portato alla posizione della negazione radicale che é stata battezzata la «morte di Dio», la
cui ombra si € venuta estendendo e ha invaso in questo ultimo secolo, dopo la morte di Hegel, I’intero campo

della cultura occidentale.



Bisogna quindi prendere atto che I’'uomo moderno non riesce a cogliere piu quel linguaggio: per
esempio Dio presentato con i termini di «natura», «sostanza», «causa», «relazione»... perché legati a un
particolare tipo di rappresentazione del mondo che oggi non ha né pud piu avere un significato e una
funzione positivi. Percido la morte di Dio costituirebbe un passaggio indispensabile e benefico per la
«ripresa» del Dio autentico. Si afferma che un uomo di oggi, che viva nel «clima intenzionale» del suo
tempo, non pud non essere ateo ma insieme non puo restare ateo perché Cristo lo raggiunge sulla via come i
discepoli di Emmaus e lo costringe a riconoscerlo.” Si tratta quindi — e Robinson lo ammette — di fare
veramente il punto con la teologia dialettica, non solo svolgendo con coerenza radicale il suo presupposto
della negativita costitutiva del rapporto natura e grazia, ragione e fede..., ma facendo di questa negativita la
spinta indispensabile per il nuovo discorso teologico all’'uomo nuovo e mettendo I’ateismo della ragione a
fondazione della nuova affermazione di Dio, della nuova esperienza di Dio dell’'uomo nuovo.

Questa nuova teologia della morte di Dio & la teologia della disfatta e della capitolazione di fronte
alle negazioni del pensiero moderno da Feuerbach-Nietzsche fino ad Heidegger e Sartre. Le dimensioni di
questa capitolazione sono state indicate dal Robinson con estremo realismo:®

1. Dio é superfluo nella sfera intellettuale, in quanto sia nella scienza sia nella filosofia non c’e piu
posto per Dio, in quanto cioé Dio e sfuggito totalmente alle prese dell’intelletto e nessuno sente piu il
bisogno di porre il problema di Dio.” Dio ha perso per I’uomo ogni intenzionalita.

2. Dio é stato relegato nella sfera emozionale, in quanto non solo I’'uomo non sente piu il bisogno di
Dio o della religione, ma & convinto che questo riferimento gli & nocivo in un mondo che si e svuotato del
sacro, ossia in un mondo la cui essenza, per dirla con Heidegger, & di «diventar mondo» (Welt weltet)... E il
mondo secolarizzato, e «secolarizzazione significa che I'uomo deve accettare la responsabilita del proprio
destino, senza cercare di scaricarlo sugli déi, aspettando qualche provvidenza per aiuto o per illuminazione».®

3. Dio ¢ intollerabile sul piano morale, e qui sembra che piu che I'imperativo categorico di Kant
(come il riferimento teoretico esigerebbe) o la radicalita della liberta esistenziale di Sartre, sia operante lo
«scandalo del male». Cosi si afferma che «...un Dio che causa o permette la sofferenza di un solo bambino ¢
moralmente insopportabile».® Da una parte oggi il male fisico e morale dilaga in forme e proporzioni finora
sconosciute; dall’altra, &€ aumentata con il progresso della cultura e della scienza la sensibilita al dolore: cosi
la tensione spezza I’arco dello spirito, e I'uomo preferisce rimanere solo con il dolore e con i propri
problemi.

L’ateismo contemporaneo, che la teologia deve saper fronteggiare, non ha percido un’origine
uniforme, poiché la negazione nasce da sfere intenzionali diverse e disparate. Cosi da una parte la Death-of-
God Theology angloamericana si limita a prendere atto di un dato di fatto, ossia ad accettare il «risultato»
dell’inchiesta sul mondo contemporaneo (se ci € permesso esprimerci in questo stile giornalistico): tutte le
sfere della vita e della cultura, a chiunque le consideri e da qualsiasi parte le consideri, mostrano non solo la
«morte» ma I’assenza di Dio. Dio non interessa pit nessuno.

Non si pud certamente negare che qui siamo di fronte al fenomeno che & stato chiamato
«secolarismo» 0 «secolarizzazione», nel senso che un po’ alla volta nella cultura, nella vita, nella scienza,

nella filosofia e nella stessa teologia... al nome di Dio € stata tolta ogni intenzionalita ovvero significanza e



ora Dio rimane un nome vuoto, un semantema vacante. Cosi «secolarismo» € diventato un eufemismo per
indicare la «<mancanza» o assenza di Dio in tutta la sfera della coscienza. La teologia, se non vuol mancare al
suo compito, deve andare alle radici di questo processo, o capovolgimento di situazione, nel quale si €
passati da una dominanza del «sacro» sul profano al riconoscimento del diritto del profano accanto al sacro,
fino all’invasione del profano nella sfera del sacro e all’estromissione del sacro stesso, del Vangelo, della
religione in generale.'® La teologia negativa contemporanea da la colpa della perdita di Dio alla concezione
tradizionale di Dio che si ¢ rivelata insostenibile, e percio, anche se ormai connaturata a un certo tipo di
cultura e radicata nella nostra formazione, é solo piu «un idolo». Cosi, si conclude, anche cid che i nostri
contemporanei rifiutano puo essere questo idolo soltanto e non Dio come tale. Abbandonare quell’idea di
Dio é allora il primo passo, da parte della teologia, per reintrodurre Dio nel mondo.

Sembra che il procedimento di questa «teologia negativa» o teologia del rinnovamento, che porta
I’istanza della negativita a un livello o intensita intenzionale mai finora raggiunti nella tradizione occidentale,
presenti due tappe o momenti: a) la negativita stessa come processo di catarsi dell’'uomo per accostarsi a
Dio, b) la positivita assoluta di Dio stesso, che si rivela come il «fondo» nell’immanenza di Dio al mondo e
all’uomo.

a) Il momento negativo esprime la liberazione raggiunta dall’'uomo moderno — con un processo
iniziato gia nel secolo tredicesimo — da ogni strettoia metafisica ed esteriorita di fede ecclesiastica e quindi la
compiutezza della sua liberta. Qui la guida € Bonhoeffer: «L’uomo ha cosi imparato ad affrontare qualsiasi
problema, anche importante, senza far ricorso all’ipotesi dell’esistenza e dell’intervento di Dio». E questo
non solo nella scienza, nell’arte e perfino nell’etica ma ormai, e in un modo sempre piu chiaro, anche nelle
questioni religiose: «E ormai evidente che tutto puo andare avanti anche senza Dio». Il segno e la prova di
questo € che piu si insiste nelle prove dell’apologetica tradizionale, piu si ottiene I’effetto contrario, di
allontanare I’'uomo moderno da Dio. L’uomo moderno & ormai consapevole di aver rotto i lacci dell’infanzia
e di aver conseguito la propria maturita, € convinto di poter ormai fare da sé. Secondo Bonhoeffer, «...Dio
stesso c’insegna che la nostra vita di uomini deve ormai proseguire come se egli non esistesse». E prosegue,
compiacendosi di una terminologia dialettica sempre pit paradossale: «lIlI Dio che ci fa vivere nel mondo,
senza ricorrere a lui come ipotesi di lavoro, ¢ il Dio di fronte al quale noi ci troviamo sempre. Davanti a Dio
e con lui noi viviamo senza Dio. Dio ci permette di confinarlo fuori del mondo e questa € esattamente la via,
I’unica via per la quale egli puo essere con noi e aiutarci».'* Una dialettica che & meno rivoluzionaria di
quanto puo sembrare a prima vista: non € difficile vedere che essa infatti resta fedele alla formula luterana
del Deus absconditus et revelatus e ha la stessa drammaticita negativa di tensione del simul iustus et
peccator.

b) Il momento positivo esprime la determinazione ontologica di Dio come la profondita (depth,
Tiefe), al posto delle pseudo-determinazioni della trascendenza secondo la semantica tradizionale di Dio che
e posto «al di fuori» o «al di sopra» del mondo e dell’uomo: al simbolismo puramente spaziale, estraneo alla
realta umana, si sostituisce il simbolismo psicologico. Qui la guida é Tillich, che spiega I’importanza del
nuovo semantema: «Profondita, usata nel campo dello spirito, ha due significati: significa sia I’opposto di

superficiale, sia I’opposto di alto. La verita e profonda e non superficiale; la sofferenza & profonda e non alta.



Sia la luce della verita sia I’oscurita della speranza sono profonde. C’¢ una profondita in Dio e c’¢ una
profondita dalla quale il salmista invoca Dio». Il senso ultimo di questa intenzionalita del divino, indicato
come il fondamento, € inteso al limite estremo dell’immanenza mediante la dimensione preferita della
profondita: «Il nome di questa profondita infinita & inesauribile, e fondamento di ogni essere & Dio. E questa
profondita cio che significa questa parola Dio. E se tale parola non ha per voi molto significato, traducetela e
parlate della profondita della vostra vita, della sorgente del vostro essere, del vostro supremo interesse, di cid
che prendete sul serio senza riserve. Forse, per far questo, dovete dimenticare tutta la dottrina tradizionale di
Dio, forse dovete dimenticarne perfino la stessa parola. Ma se sapete che Dio significa profondita, voi sapete
abbastanza su di lui. Non potete chiamarvi ateo 0 miscredente. Non potete infatti pensare e dire: “La vita non
ha profondita!, la vita é superficiale, I’Essere stesso €& superficie soltanto”. Se poteste dire questo con
completa serieta voi sareste atei: altrimenti non lo siete. Colui che cerca di conoscere la profondita cerca di
conoscere Dio»."

Secondo Tillich quindi, la profondita, benché sia una dimensione dello spazio, & insieme il
«simbolo» della qualita dello spirito. Cio porta alla definitiva via positiva come conclusione della via
negativa.

Secondo questa dialettica teologica della negativita, bisogna decidersi a identificare Dio con la
profondita, a intensificare al massimo la sua immanenza al mondo e a respingere con la massima fermezza
I’idea di Dio come di cio che & «al di sopra e al di Ia» di tutte le cose, ossia a liberarsi una buona volta dalla
trascendenza e soprannaturalita in senso dualistico, perché pura esteriorita e percio negazione di Dio. La
concezione di Dio come profondita ha poi il vantaggio, secondo Tillich, di incontrarsi col «naturalismo
monistico» di Julian Huxley secondo il quale non ha senso spiegare il mondo ricorrendo a un principio fuori
al di sopra del mondo, cioe estraneo al mondo.

Tillich afferma che la teologia deve accettare questa critica del naturalismo al soprannaturalismo e
precisa quale deve essere I’orientamento per il nuovo concetto di Dio: «Dio & il nome per [indicare] la forza
e il senso della realta. Egli non € identico alla totalita di tutte le cose. Nessuna filosofia e nessun mito ha mai
affermato una simile assurdita. Ma egli & inteso come simbolo per I’unita, I’armonia e la potenza dell’essere.
E il centro dinamico e creativo della realtd. L’espressione deus sive natura, usata da uomini come Scoto
Eriugena e Spinoza, non afferma che Dio sia identico con la natura, ma significa piuttosto che Dio € la
natura naturans, ossia la natura creativa e il fondamento creativo di ogni realta naturale. Nel naturalismo
moderno il contenuto religioso di queste affermazioni & pressoché scomparso, specialmente per quei
naturalisti filosofeggianti i quali interpretano la natura nei termini di un materialismo meccanicistico».”

Si tratta invece di riprendere dal fondo il significato religioso del naturalismo, di ritornare alla
«esperienza del sacro» ossia dell’apriori religioso con il quale resta garantita la «infinita distanza fra il Tutto
delle cose finite dal loro fondamento infinito». E stata sempre in sostanza un’esperienza di questo tipo che ha
ispirato e sostenuto i vari tipi della teologia classica: «Sia “I’essere-stesso” (Scolastica) o la “sostanza
universale” (Spinoza) o L’identita di spirito e natura” (Schelling), o “I’aldila della soggettivita e dell’
“oggettivita” (James), o “I’universo” (Schleiermacher), o il “Tutto cosmico” (Hocking) o il “processo

creativo dei valori” (Whitehead) o la “integrazione progressiva “(Wieman), o lo “Spirito assoluto” (Hegel) o



la “persona cosmica” (Brightman) o, ognuno di questi concetti ¢ basato sull’esperienza immediata di
qualcosa di intimo nel valore e nell’essere di cui ognuno puo prendere coscienza per intuizione».** A questa
esperienza compete, secondo Tillich, che adotta qui la terminologia di Heidegger, il «carattere ec-statico»,
poiché si tratta di un’esperienza che «trascende» I’esperienza ordinaria: € data qui allora una trascendenza
che ha ad un tempo carattere metafisico e sacrale.

E in questo apriori mistico (comune sia al naturalismo sia all’idealismo) che poi si inserisce il
messaggio cristiano. Si pud convenire che sia Bonhoeffer sia Tillich, ai quali si ispirano espressamente
(come si e detto) i fautori della Dealh-of-God Theology, hanno toccato il momento cruciale della questione
circa il rapporto affermazione-negazione, ragione-fede, natura-grazia... nella nuova posizione e prospettiva
del problema teologico. Questo momento (di contatto, intuitivo con il sacro) si attua, almeno per Tillich, nel
riferimento alla soggettivita umana nel senso di «liberta finita»: la liberta infatti &€ una qualita che noi
sperimentiamo direttamente soltanto in noi stessi. Pertanto I’idea di Dio (come fondamento) sostituisce la
rappresentazione spaziale della trascendenza — intesa come «fuori» e «sopra» — con il concetto della liberta
finita. La creatura é libera di volgersi a Dio e di separarsi da Dio, e la trascendenza divina si identifica allora
con la liberta delle creature di separarsi dall’unita essenziale con il fondo creativo del suo essere: la verita di
siffatta liberta finita & anche un’esperienza, ed & questa esperienza che rende inammissibile il panteismo.™
Non si poteva chiarire con maggiore pertinenza che il problema stesso di Dio prende rilevanza sul piano
esistenziale mediante la scelta radicale della liberta. Ma Tillich unifica il piano metafisico con quello
esistenziale.

Non v’é dubbio comunque che si tratta di una concezione fortemente suggestiva e si comprende
anche la protesta dei suoi fautori di non voler affatto sostenere o proporre I’ateismo ma, tutt’al contrario, di
voler mostrare I’unico modo efficace di superarlo: a questo deve servire il «metodo della negativita», portato

al suo estremo, grazie al quale pu0 sorgere I’affermazione del Dio vivente.

E possibile — dobbiamo domandarci ora — con un metodo negativo approdare a una conclusione
positiva di Dio? Pud una Death-of-God Theology convertirsi in un’affermazione dell’esistenza di Dio del
tutto nuova e consistente, adatta all’'uomo moderno? Il nocciolo della questione e nel rapporto coscienza-
essere, ossia nel senso e nel dinamismo originario dell’intenzionalita. Non & propriamente — si badi bene — e
anzitutto la tensione di negativita-positivita cio che decide il senso e I’esito del problema stesso: questa € una
determinazione di riflessione del rapporto stesso, il quale nella sua forma originaria si pone come la tensione
di fondamento-fondato, e di qui soltanto pud prendere rilievo la problematica di Tillich e dei suoi seguaci.
Essi infatti hanno preso come punto di partenza una situazione di fatto, quella della scomparsa e morte di Dio
nella cultura e nella vita dell’'uomo moderno addossando indiscriminatamente la pretesa morte di Dio a tutta
la filosofia, a tutta la teologia dei secoli precedenti e trovando perfino giustificata e benefica I’opera
demolitrice del pensiero moderno in questo campo. Ci si pud domandare: € giusto, € ammissibile questo
modo di procedere? O invece quella negativita che si prende come assunto non si fara avanti a presentare il
conto per rendere definitiva la sconfitta dell’uomo in cerca del «fondamento» della verita e della giustizia?

Procediamo con ordine anche se in modo sommario:



I. La «teologia negativa» non & una scoperta della teologia dialettica ma ha le sue radici nel pensiero
platonico e pitagorico: il concetto infatti di “Dio ignoto” (a;gnwstoj qeo, j) & gia presente nella
trascendenza dell’Uno platonico; il termine poi comparare espressamente in Filone e ha libero corso nella
letteratura neoplatonica (Albino, Proclo...) con un fiorire di termini come «incomprensibile»
(avkatalh,ptoj), «indicibile» (a; rrhtoj), «ineffabile» (a;gatoj) «inaccessibile» (avdih,getoj)
«inconoscibile» (avgnoou,menoj)..."® C’¢ certamente una soggettiva avgnwsi ,a di Dio colpevole,
quella connessa alla colpa; ma c’é anche la avgnwsi ,a oggettiva, che & I’espressione metafisica della
perfezione e trascendenza di Dio, alla quale corrisponde un modo particolare di conoscenza che é la gnosi. Si
puo dire allora che questa € una teologia negativa «di abbondanza», ossia per eccesso d’intelligibilita rispetto
alle capacita finite del soggetto.

2. Nella linea neoplatonica si svolge indubbiamente la teologia negativa cristiana che ha il punto di
appoggio nel discorso di san Paolo all’ Areopago (Atti 17, 23 ss.) nel quale I’ Apostolo presenta appunto la
gnosi e la rivelazione di Cristo come la soluzione richiesta alla inconoscibilitd di Dio professata nella
singolare epigrafe (VAgnw/stw] Qew/]) del ara ateniese. La penetrazione del neoplatonismo nella
presentazione della dottrina cristiana e soprattutto della dialettica ternaria di Proclo, ha fatto della
inconoscibilita di Dio uno dei cardini per esprimere la trascendenza della sua perfezione. Qui perd la
negativita non costituisce pit il momento costitutivo ma quello mediano di «passaggio» all’affermazione
esplicita della superpositivita della natura di Dio e delle sue perfezioni. Un segno — e forse uno stimolo di
particolare efficacia — di tale progresso € I’interpretazione di Es. 3, 14 secondo la quale gia i Padri greci,
dopo Filone, vedevano nell’Essere, puro il costitutivo metafisico di Dio. Poiché il nostro intelletto € fatto per
conoscere le essenze, ecco che Dio come Esse ipsum diventa per I'uomo inconoscibile. 1l maestro per
eccellenza della semantica divina nell’eta patristica € il misterioso Dionigi Areopagita, il quale nel celebre
trattato De divinis nominibus trae dal momento negativo il momento positivo dell’emergenza che € espresso
con la particella super (u[per-) con uno scintillare compiaciuto di neo-logismi quali supersubstantialis
essentia (u~perou,sioj u[parxij), superdea Divinitas (u pe,r3eoj 9%eo,thj), super bona
bonitas (U~ pera,ga’Soj avvgaso,thj), quae est super omnia identitas..., ineffabile. ignorantia...
omnium... ablatio et super omnen positionem et ablationem"”’.

E questo, possiamo dire, I’agnosticismo positivo e la negativita chiarificante: lo stesso Pseudo
Dionigi ha le frasi illuminanti che di Dio «...sono piu vere le negazioni che non le affermazioni» e che «Dio
e insieme di nessun nome (avvnw,numoj) e di molti nomi (polu,nomoj)». Nello stesso clima
neoplatonico il De causis dichiarava: «Causa prima superior est omni narratione»,'® secondo il principio
della discesa o caduta verticale dell’effetto dalla causa e della trascendenza di questa su quello.

3. Sulla scia dello Pseudo Dionigi in questa linea € senza dubbio san. Tommaso, il quale accetta
sempre lo schema procliano della dialettica dionisiana della conoscenza di Dio: per causalitatem, per
remotionem (negationem), per eminentiam. Ma anche nel terzo momento, che dovrebbe essere il positivo di
riflessione o di emergenza (la zweite, reflektierte, wesentliche... Unmittelbarkeit di Hegel!), predomina la
negativita in senso superiore. Leggiamo infatti: «Hoc est ultimum ad quod pertingere possumus circa

cognitionem divinam in hac vita, quod Deus est supra omne id quod a nobis cogitari potest et ideo hominatio



Dei quae est per remotionem, est maxime proprie».”® Di qui la dichiarazione programmatica: «...Quia de
Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit: non possumus considerare de Deo quomodo sit sed potius
quomodo non sit»® E la ragione & che I’oggetto adeguato dell’intelletto umano & I’ens, il concreto
trascendentale, che & in sé sempre un contenuto finito, mentre Dio, poiché & I’Esse subsistens, & I’ Atto puro
infinito inafferrabile e incomprensibile: dagli enti finiti partecipanti dell’esse non possiamo conoscere I’esse
impartecipato.?! Introducendo questa dottrina, san. Tommaso non esita a fondere il neoplatonismo greco-
cristiano e il neoplatonismo arabo con una formula stupenda dello Pseudo Dionigi: «De Causa prima hoc est
guod potissime scire possumus: quod omnem scientiam et locutionem nostram excedit. llle enim
perfectissime Deum cognoscit qui hoc de Ipso tenet: quod quidquid cogitari vel dici de Eo potest, minus est
eo quod Deus est. Unde Dionysius dicit in 1 Mysticae theologiae, quod homo secundum melius suae
cognitionis unitur Deo sicut omnino ignoto, eo quod nihil de Eo cognoscit, cognoscens ipsum esse supra
omnem mentem».??

E nelle dottrine essenzialiste della Scolastica e del pensiero moderno che ha potuto nascere la
presunzione di conoscere «propriamente» Dio come la Vita, la Verita, la Bonta... assolute e la totalita di tali
perfezioni, non nella metafisica tomistica dell’emergenza dell’esse come costitutivo dell’essenza di Dio, il

quale percio non ha essenza.

Se I’awvio alla Death-of-God Theology € stato sopraffatto dal richiamo di Tillich al fondamento del
I’essere e alla concezione di Dio come fondamento dell’essere, il richiamo alla metafisica tomistica, che da il
primato all’atto di essere sull’essenza, chiarisce piu di ogni altra cosa il significato dialettico della negativita
nella conoscenza di Dio. Tillich infatti critica energicamente I’essenzialismo del Nominalismo che
concepisce I’essere «come la astrazione suprema» (als die hochste Abstraktion), come il genere dei generi. A
suo awviso, nel concetto di essere entra in gioco I’esperienza dell’opposizione di essere e non essere, e
pertanto I’essere pud essere descritto come la «forza dell’essere» (Macht des Seins) che contrasta il
passaggio nel nulla. Cosi la parola «essere», presa nel’astrazione, € il piu vuoto di tutti i concetti ed ¢ il piu
compiuto e significativo di tutti i concetti quando € compreso come la forza dell’essere in tutto cio che ha
I’essere. Dice egregiamente Tillich che nessuna filosofia e nessuna teologia possono soffocare questo
concetto di essere, poiché Dio ed essere sono inseparabili, essendo Dio niente altro che I’Essere stesso (Sein-
Selbst) nel senso della energia di essere, ossia della forza di vincere il non essere. E fa bene Tillich a
diffidare quelle pseudofenomenologie teologiche della Ich-Du-Beziehung, che pretendono inserire il rapporto
uomo-Dio ignorando il fondamento dell’essere.

Ma lo stesso Tillich lascia perplessi quando afferma che I’essere, scoperto da Parmenide in
Occidente e dall’indiano Sankara in Oriente, é stato subito smarrito per essere discoperto solo ai giorni nostri

1.2 E chiaro che Tillich, come Bultmann e a suo modo

dai filosofi dell’esistenza come Heidegger e Marce
anche Bonhoeffer,” resta prigioniero dell’eone heideggeriano e ricade percio nelle spire della negativita del
principio di immanenza. Ritorna infatti nell’opera di Tillich, come in quella di Heidegger, I’esigenza
dell’essere e il richiamo alla dialettica di essere-non essere come fondamento e struttura della verita: ma di

quale essere ossia di quale «energia» (Macht) o atto si parla? Ossia, qual € la direzione intenzionale del



fondamento del rapporto? La risposta, sia per Heidegger sia anche per Tillich, non ammette dubbi: il
rapporto si costituisce a partire dalla trascendentalita del soggetto.

Questa trascendentalita € il Dasein, una trascendentalita di finitezza che in Heidegger viene espressa
come rapporto al mondo storico indeterminato e in Tillich € il rapporto al mondo storico determinato
dall’evento religioso rivelato. La differenza fra le due concezioni & che mentre per Heidegger il rapporto che
e I’esistenza si attua sempre in progetti finiti, per Tillich e per tutta la teologia dialettica rimane teso e
sospeso alla dialettica di essere-non essere, di Tutto e Nulla. Infatti € in questo contesto che Tillich prospetta
un «Dio sopra-personale», di un «Dio al di sopra del Dio del teismo», perché & un Dio la cui affermazione
sorge dal dubbio radicale che sta a base del pensiero moderno. In questa situazione, confessa lo stesso
Tillich, si dilegua il Dio del linguaggio ecclesiastico. Ma una cosa rimane: I’impegno del dubbio nel quale
ancora é affermato il senso nell’insignificanza. La fonte di quest’affermazione di senso nell’insignificanza,
della certezza nel dubbio, non ¢ il Dio del teismo tradizionale ma il «Dio al di sopra di Dio», la forza
dell’essere che opera anche in coloro che non hanno per essa un nome, che non hanno neppure il Nome di
Dio. E una risposta per gli uomini i quali aspirano a un messaggio all’interno della loro «esperienza del
nulla» nella rottura del loro coraggio di essere.® E chiaro: questa teologia dialettica & la trasposizione nella
sfera della coscienza religiosa dell’esistenza come liberta di essere librata sul nulla.

Quel che si puo dire di questa concezione é che essa interpreta in modo profondo e affascinante quel
che puo significare I’esperienza religiosa e I’istanza teologica a partite dall’Ich denke tiberhaupt come luogo
proprio del rivelarsi del nulla: ¢ sul fondamento di questo Nulla che si prospetta il «salto» della fede e
s’impone il «coraggio di essere». Semplificando, certamente, ma anche riportando la semantica tillichiana
alla sua autentica matrice hegeliana e heideggeriana, possiamo dire che questo coraggio di essere corrisponde
al Sein come la Geworfenheit dell’Inder-Welt-sein di Heidegger. Questo a sua volta deriva direttamente
dall’identita hegeliana di Essere e Nulla, dall’affermazione che «...il Nulla ¢ il niente dell’essente e cosi &
I’Essere sperimentato a partire dall’essente», che il Nulla & la differenza ontologica fra I’Essere e I’essente®®
— e cio porta agli antipodi del principio base di Parmenide che «I’essere & e il non essere non &»,* qualsiasi
cosa ne dica la filosofia dell’indiano Sankara che non conosco. L’accordo di Heidegger con Hegel non é
nella formula logica dell’identita ma nel suo significato reale: essere e nulla coincidono non a motivo della
loro indeterminatezza e immediatezza ma perché per Heidegger I’essere stesso & per essenza finito.”® E
perché? Per la semplice ragione che dopo Kant I’essere non puo0 darsi che sullo sfondo di spazio e tempo,
ossia che I’intenzionalita coincide con la nostra situazione nella Welt che ci circonda come natura e storia:
I’ Assoluto hegeliano € un deus ex machina. Questa € la concezione radicale dell’immanenza moderna piu
che di Hegel, che afferma la corrispondenza e appartenenza diretta di essere-nulla-verita-esistenza-liberta...
E in questa medesima sfera trova il suo locus intentionalis anche la teologia di Tillich, che é teologia
dell’immanenza in senso radicale.

E dal principio dell’immanenza procede per caduta inevitabile la morte di Dio, poiché I’essenza
dell’immanenza moderna € la negativita costitutiva intesa come negazione dell’immediatezza dell’essere e
quindi come mediazione essenziale dell’essere da parte della coscienza. E allora I’atto o energia (Macht) di

cui parla Tillich & atto di coscienza, impegno e decisione della liberta come esistenza. E Dio a cui si rapporta



questa negativita e decisione & il fondo ultimo (Ground) che non ha nome né qualita né struttura,?® che non &
persona ma sopra-personale e «Dio al di la del Dio del teismo». E il Dio a cui si dovrebbe arrivare, secondo
la Death-of-God Theology, dopo il superamento dell’antitesi ormai logora di teismo-ateismo. Tillich per
parte sua si scusa di dover ricorrere a una terminologia ispirata al panteismo e alla mistica: ma I’inciampo
non € qui, come si € visto chiarendo il senso trascendente della teologia negativa classica e cristiana, ma
nell’assunzione di quella negativita costitutiva del cogito moderno che ha portato con la sua caduta

inevitabile alla finitezza dell’essere®® e con cio all’ateismo positivo della civilta della tecnica in cui viviamo.

Allora possiamo concludere che le ragioni per cui I'uomo moderno non € piu in grado di
comprendere il senso della teologia tradizionale, e quindi il perché questi nega ogni senso alla trascendenza e
si rifiuta alle dimensioni soprannaturali della fede e della grazia, & dovuta certamente, come afferma
Robinson e la Death-of-God Theology, al fatto che questi termini — dopo I’espulsione della metafisica — han
perduto per lui ogni senso. Ma il teologo non deve limitarsi a constatare il fatto: egli deve domandarsi il
perché della catastrofe e il come I’ago dello spirito ha cambiato in questi ultimi tempi radicalmente
direzione: dall’infinito al finito, da Dio al mondo..., fino a definire la propria realta come «essere-nel-
mondo», che ¢ la formula precisa dell’ateismo costitutivo. La risposta & possibile unicamente col riportarsi
alla Diremtion originaria, alla costituzione originaria del rapporto essere-pensiero in cui consiste la riduzione
(e illuminazione, Lichtung) del fondamento: il pensiero classico-cristiano e la filosofia moderna si trovano su
questo esattamente agli antipodi: per quello, I’essere fonda il pensiero; per questa, € il pensiero, in generale
(Bewusstsein, Ich denke Uberhaupt) che fonda I’essere, cosi che per il realismo I’essere attua e muove e
guida la coscienza mentre per I'immanentismo € la coscienza con le sue strutture a rendere possibile
I’apparire dell’essere e delle sue strutture, le quali non possono essere che strutture di coscienza perché
trovate a partire dalla coscienza, ossia sul fondamento di quella esperienza del nulla di essere che € chiamata
a fondare il nuovo tipo di trascendenza, agli antipodi di quella classica.

E chiaro che la Death-of-God Theology & un fenomeno proprio della teologia protestante, che ha
perso due volte — e in modo antitetico! — il contatto con la teologia classica: prima con il principio luterano
della sola fides, librata in se stessa come negazione di ogni rapporto con la ragione che ha lasciato la
coscienza sola con la Parola rivelata, e poi con il principio moderno della coscienza, il quale — come ha
affermato Hegel — ha portato a compimento I’opera iniziata da Lutero.** Come la prima immanenza ha
portato allo svincolamento dall’autorita visibile nella sfera della fede, cosi la seconda si & approfondita nella
riduzione dell’essere in generale alla spontaneita del soggetto. Cosi va perduto il logo teoretico, e il cogito
— come ha rilevato Heidegger dopo Fichte e Scbelling — diventa volo, che ¢ Wille zur Macht, il quale non
rimanda che a se stesso.*

Su questa base non vi & dubbio che I’ateismo é inevitabile, & I’'unica conclusione coerente. Con una
formula tecnica si pud mostrare che il principio moderno di immanenza ¢ intrinsecamente ateo in quanto
coincide con I’affermazione radicale dell’io come fondamento e coinvolge percid per contraccolpo
I’espulsione radicale di Dio secondo I’intera qualita intenzionale della coscienza. In altre parole e con una

formula piu tecnica, si vuol dire che I’essenza del principio moderno di autonomia dell’io, in quanto é la



posizione dell’immanenza riferita all’essere, €, e altro non puo essere, che la negazione della trascendenza (in
senso classico!) riferita al conoscere in cui consiste a un tempo la prima valenza della liberta e il primo passo
del teismo classico nel suo significato fondamentale. Cosi alla trascendenza di Dio, come emergenza
dell’Esse ipsum, € stata sostituita la trascendenza del Dasein come proiettarsi del Wille dell’'uomo nel
mondo; alla negativita distintiva dell’emergenza inesauribile e inaccessibile della perfezione divina
(a;gnwstoj 9eo,j) € seguita la negativita dell’io il quale, dopo la caduta dello pseudo Assoluto
idealista, & ritornato completamente nel fondamento del Nulla e ha fatto del Nulla il fondamento della
finitezza dell’essere secondo I’analisi del Dasein di Heidegger e Sartre. La la teologia € negativa, perché
I’intelletto partendo dall’ente sale all’atto di essere e avverte che Dio si presenta come I’atto puro di essere
«al di la» di ogni proporzione e comprensione finita; qui la teologia € negativa, perché la coscienza partendo
dal nulla dell’ente avanza sprofondandosi nell’identita tra essere e nulla in quanto — avverte Heidegger —
I’essere dell’ente e essenzialmente finito. 1l semantema ente-essere € significante allora solo per la presenza
del mondo, perché dopo il cogito esso & Bewusstsein del mondo.

La formula estrema dell’immanenza (che € insieme I’espressione pura dell’ateismo antropologico
costitutivo) € semanticamente e apparentemente capovolta rispetto alla formula dell’idealismo tradizionale:
questo diceva che «un aldila della coscienza é del tutto impensabile»; quello — e proprio portando all’estrema
coerenza quella stessa formula — afferma che «un aldila del mondo é impensabile». Lo stesso io non ha senso
che come «rapporto al mondo», ossia come il vuoto che & continuamente attraversato dalle linee operative,
ovvero dai plessi intenzionali di questo rapporto.®® Per questo si pud riconoscere che oggi la filosofia
moderna ha compiuto I’arco intero del suo sviluppo con la rivelazione del «nulla attivo» (das nichtende
Nichts) che si presenta come essenza del cogito e della liberta che lo costituisce.

Questa liberta allora, in quanto & essenzialmente intenzionata dal finito, non puo in alcun modo
permettere il passo all’Infinito, anzi non pud neppure porre il problema della scelta dell’ Assoluto: ogni
pretesa in questo senso da Cartesio, a Kant, a Hegel... fino a Jaspers, Heidegger, Tillich, Bultmann e ai
fautori della Death-of-God Theology € un’impresa disperata e senza senso. Se il nulla é costitutivo della
intenzionalita della coscienza e percio della liberta, ogni attivita di questa si esaurisce nel passare da finito a
finito, come da nulla a nulla nel dileguarsi continuo della temporalita. E se si puo capire che questo passare
da finito a finito «insiste» sul nulla e comporta percio di volta in volta una «scelta» e un «salto» — perché il
particolare finito € ridotto dal nulla a nulla e giace percio nell’indifferenza — non si puo assolutamente capire
su questo fondamento il «salto» della liberta che é la scelta dell’ Assoluto. Una volta che ¢ la liberta stessa
posta come fondamento intenzionante, essa non puo scegliere che se stessa e fare del proprio nulla la verita
intenzionata per lasciarsi essere nel mondo che rimbalza nello stesso nulla che la attraversa da parte a parte.*
La teologia, come la filosofia, si fa anzitutto con la coerenza, non con i pia desideria: ora la coerenza, per il
principio moderno d’immanenza, sta dalla parte dell’ateismo, e non di un ateismo qualsiasi ma di quello che

esprime la curvatura essenziale dello spirito sul nulla che sta al fondo del finito nel suo dileguarsi all’infinito.

Conclusione: il progetto della Death-of-God Theology di ritrovare Dio accettando dal pensiero e dal

mondo contemporaneo la piattaforma della negazione di Dio € illusorio e impossibile, € un «progetto di



disperazione» fondato sulla pretesa di poter risuscitare tornando al veleno che ha dato la morte. Se si vuol
dire che questo tipo di teologia pud avere qualche efficacia apologetica per suscitare I’interesse ai problemi
religiosi in certi ambienti meno sensibili alle questioni di fondo, questo & questione di gusti e di circostanze:
ma si tratta di un metodo privo di qualsiasi consistenza sia teologica sia speculativa.

La «morte di Dio» nella filosofia moderna e nella teologia contemporanea & semplicemente la
conclusione logica del principio di immanenza, che & un principio in sé senza senso, privo di qualsiasi
intenzionalita, perché il nulla, di cui e plasmata la coscienza, non pud che attirare nel nulla la coscienza
stessa dopo ogni sua sortita. Anzi, non si comprende come, a partire dal cogito-volo vuoto, la coscienza
possa mai uscire e darsi un «mondo»: il mondo diventa allora un aggressore esterno che tuttavia non si
capisce come possa strapparla a quel nulla costitutivo. Cosi per una coscienza che & un «essere per la morte»
(Sein zum Tode) tutto deve sfumare in rapporti occasionali e inconsistenti, qualora ancora si possa parlare di
rapporti in siffatta concezione: essa passa, come si € visto, in Tillich, Bonhoeffer e nella nuova teologia
negativa (la quale come ha perduto la trascendenza di Dio tanto meno puo dare un senso alla formula nicena
dell’Incarnazione).

Posto il principio del trascendentale, ossia della coscienza fondante come negativita, I’unica
conseguenza € I’impossibilita di agganciare I’essere e di rapportarsi all’essere: tutto dovrebbe ridursi al
«puro stare a vedere» (il rein zusehen di Hegel) e all’«essere» come un puro aspettare la morte o lasciarsi
morire (che & il senso del Sein zum Tode di Heidegger). Ma ha un senso la liberta definita come «essere per
la morte»? Pud avere senso — e questo vale per i teologi heideggeriani — una «definizione» dell’essere
dell’'uomo limitata dal mondo?®* Che senso pud avere I’eone Adamo-Cristo come caduta e redenzione

nell’immanenza del tempo?*®

SECOLARIZZAZIONE E TEOLOGIA

Le seguenti note intendono unicamente delineare le radici speculative delle varie teorie e concezioni
nella teologia contemporanea, protestante e cattolica, della secolarizzazione che considero sullo stesso

piano della demitizzazione, della «svolta antropologica» e della stessa «morte di Dio».

Secolarizzazione, secolarismo e laicismo possono essere presi per sinonimi i quali si fondono e
trovano la loro giustificazione tematica nel termine comune che li raccoglie: I’'umanesimo.® La differenza tra
la situazione attuale e quella dell’'umanesimo paganeggiante del Quattrocento — e poi il deismo e
I’illuminismo del Settecento e infine I’'umanesimo radicale di Feuerbach che taglia alla radice la pseudo
teologia dell’immanenza moderna — & che oggi la teologia stessa dell’area protestante, almeno in alcune sue
forme di avanguardia, sembra passata nelle file dell’avversario per giustificare le proprie tesi e le proprie
pretese nella demolizione del sacro. Si tratta ormai di un fatto acquisito, almeno per la teologia protestante,

sotto la pressione soprattutto della teologia dialettica, e specialmente nella linea di Bultmann e Bonhoeffer.?



Cosi la secolarizzazione é diventata I’evento teologico — I’eone — del nostro tempo, come gia I’ateismo di cui
costituisce il risvolto e I’effetto a un tempo.

Dal punto di vista della teologia protestante, soprattutto del luteranesimo ortodosso, non si tratta
forse che di un «andate a fondo» (zugrundegeben) del fondamento: la secolarizzazione ¢ la conseguenza
inevitabile dell’opposizione-repulsione di fede e ragione, di natura e grazia... affermata da Lutero come
I’essenza del suo distacco dalla matrice della tradizione cattolica. Secolarizzazione, in questo senso,
comporta la rimozione di ogni intercapedine o superficie di contatto e connessione tra i due mondi accessibili
alla liberta umana: se non che la teologia luterana di stretta osservanza negava questa liberta all’'uomo
naturale e affidava alla sola fede e giustificazione estrinseca la possibilita di salvezza del credente. Oggi la
situazione sembra capovolta: essa si € dilatata e ha invaso, I’altra faccia o possibilita dell’anima, cioe quella
della fede e della grazia, la quale riconosce e accetta nel suo stesso ambito il vuoto e la negazione radicale di
Dio e del sacro professata dall’umanesimo e ora dall’ateismo contemporaneo. Si riconosce, cioe, nelle forme
piu esplicite e patenti, che all’'uomo tocca pensare I’'uomo e che solo I'uomo pud pensare all’uomo,
provvedere all’uomo e impegnarsi per salvare I’'uomo: la verita dell’essere va intesa come reduplicazione
dell’'uomo. Si afferma percio e si proclama, quasi per un ritorno al manicheismo, che la natura e la ragione
non possono attuarsi che nel fondamento della negazione e della negativita, come atto del peccato.

A questo modo viene sconfessata non solo, la tradizione della teologia cattolica sulla dimostrabilita
diretta dei praeambula fidei — la liberta, I"immortalita e soprattutto I’esistenza di Dio — ma anche la
tradizione deistico-illuministica della theologia naturalis della Scolastica protestante, particolarmente del
diciassettesimo secolo, che fu continuata e approfondita nell’ambiguita del cogito moderno, e dell’Ich denke
Uberhaupt soprattutto dall’idealismo moderno secondo il quale — specialmente in Hegel — I’elevarsi al punto
di vista speculativo (la Erhebung zum spekulativen Standpunkt) coincide con la celebrazione della realta di
Dio. 1l fiorire delle «teologie naturali», delle filosofie illuministiche,® centrate sugli argomenti fisico-
teologici e morali, e delle filosofie della storia delle scuole idealistiche costituisce la grande pausa — se tale
puo dirsi — dell’avanzare decisivo dell’ateismo e con esso della secolarizzazione, che é I’'umanesimo radicale
dell’uomo dell’éra atomica.

Una situazione cosi radicale come la secolarizzazione affonda le radici in tutte le direzioni
intenzionali dello spirito, non solo nella filosofia moderna e nella teologia della Riforma, specie luterana, ma,
e con pari forza, nella scienza e soprattutto nella politica: radici esistenziali, ossia di comportamento e
destino della liberta. E stato soprattutto Machiavelli, con la dissociazione fra moralita e politica, a dare
concretezza alla dissociazione nominalistica fra liberta e ragione e fra liberta e religione; non a caso
Campanella nell’Atheismus triumphatus® attacca Machiavelli come «padre dell’ateismo» moderno: risulta
ormai che i Freethinkers del deismo inglese e specialmente gli atei italiani e francesi del secolo, sedicesimo-
diciassettesimo — che tanto preoccupavano il buon P. Mersenne e i gesuiti del Journal de Trevoux — si
ispiravano al terribile segretario fiorentino.®> Altra fonte o pretesto antropologico per la secolarizzazione &
diventata, in particolare a partire da Galileo, la scienza sperimentale: in essa I’'uomo attua la propria
creativita, ossia la possibilita che egli viene discoprendo di intervenire nei fenomeni del cosmo, quindi la

capacita di assoggettarsi la natura per I’attuazione di un «mondo» non piu semplicemente dato



nell’esperienza immediata, ma creato dalla sua ricerca e commisurato ai suoi progetti. L’intensita
dell’interferenza dell’'uomo nella natura e, piu espressamente, della sua partecipazione diretta alla variazione
e ristrutturazione del corso dei fenomeni, & misurata dalla tecnica moderna che si incrocia con la scienza in
uno scambio pressoché illimitato di possibilita.

L’effetto e stato quello che forse gia avevano previsto la sinistra hegeliana e poi il positivismo
materialistico e neokantiano, della prima e seconda meta del secolo scorso, ma la situazione odierna di rifiuto
del sacro ha superato, come si diceva all’inizio, ogni previsione. E questo ci permette di accostarci a una
definizione approssimativa della secolarizzazione e dell’'uomo secolare. Non si tratta piu, infatti, della
semplice distinzione classica di sacro e profano, di religioso (la Geistlichkeit) e laico nella sfera
fenomenologico-ontica, sociale, teologica, giuridica... ma (cosi si vuole almeno!) della stessa sfera
ontologica, ossia dell’attuarsi dell’essere dell’'uomo. Si tratta cioé che I'uomo per essere uomo deve
dichiarare e sopprimere come inautentiche tutte le dimensioni metafisiche, religiose e teologiche: e questo €
il secolarismo filosofico e laico. La secolarizzazione teologica, come si vedra subito, intensifica questa
negazione approfondendo la negativita all’interno della coscienza religiosa, ovvero interpretando I’essenza o
intenzionalita della religione come negativita che si dilata in tutte le sfere del sacro e concependo I’atto di
fede essenzialmente come negazione di ogni assimilazione positiva della fede e della grazia, una negazione

percio che diventa il mediante costitutivo universale della salvezza.

Lo svuotamento della metafisica.

Le origini filosofiche della secolarizzazione non sono difficili a scoprire poiché appartengono, nel
loro sorgere almeno, all’instaurarsi nell’Occidente dello stesso logo filosofico: i processi di ateismo e di
asébeia nell’antichita continuati poi in tutte le epoche, sia prima sia dopo la comparsa del cristianesimo,
indicano le tappe di questa corrosione esercitata dalla filosofia all’interno della coscienza religiosa.
L’essenza di questa corrosione, che con I’avvento del cogito moderno ha assunto una spinta a carattere
irreversibile, & riscontrabile nella posizione del cogito stesso come atto esclusivo di liberta e
nell’interpretazione della trascendenza unicamente come «mondo» e mondanita. Atto e oggetto definiti
mediante la liberta dell’'uomo che si attua come rapporto al mondo: scienza, arte, politica... Cosi I’homo
humanus prende il posto dell’homo divinus e dell’Uomo-Dio: I’irreversibilita di tale posizione, che ormai si &
arroccata su tutti i versanti dello spirito, sta nel fatto che I’homo humanus non poteva stare semplicemente in
sé in una vuota contemplazione egocentrica, ma si € tutto proiettato nel mondo con la scienza e con la
politica. La radice della secolarizzazione & quindi nello sprofondarsi inarrestabile dell’'uomo nel mondo, nel
riconoscersi proprio dell’homo humanus come homo mundanus I’essere dell’'uomo come essere in-e-per il
mondo.

Limitiamoci al momento ultimo e decisivo per I’affermarsi del secolarismo — come destructio fidei
et theologiae — che ¢ il passaggio dall’idealismo trascendentale all’antropologia della sinistra hegeliana,
seguita dalla fenomenologia, dal neopositivismo, dal marxismo, dall’esistenzialismo di sinistra, ecc. E stato

affermato da qualcuno che il pensiero dei capiscuola dell’idealismo trascendentale (Fichte, Schelling, Hegel)



aveva incontrato, nel suo formarsi, i grandi mistici soprattutto della tradizione tedesca: dal pietismo di
Bengel, Oetinger, Zinzendorf, M. Claudius, fino a Maestro Eckhart.® E qui che oggi si pone per noi il
problema decisivo.” Ogni mistica autentica non puo crescere che da una condotta di vita religiosa radicale, da
un donarsi schietto e totale dell’'uomo a Dio, che & caratterizzato dalla preghiera, meditazione,
contemplazione, ascesi e soprattutto dalla continua vita in Dio e con Dio mediante la frequenza della sua
Parola e dei sacramenti. E dalla storia sappiamo che tutti i mistici autentici hanno condotto una vita di umilta
e raccoglimento nella completa dedizione a Dio. Ebbene, I’idealismo ha assunto la mistica per svuotarla dal
suo fondo stesso capovolgendone I’asse intenzionale, ossia I’ha dissolta all’interno della coscienza: con

termini tecnici, I’ha secolarizzata.

La secolarizzazione teologica.

Si e voluto, a questo proposito, riconoscere e affermare delle distinzioni nel comportamento di
Fichte, Schelling ed Hegel, ma nel fondo il loro pensiero si incontra e si consolida nella corsa alla coerenza
della negativita del cogito come Wille zur Mach, Wille zum Willen,? secondo la diagnosi di Heidegger. Fichte
credeva di poter realizzare mediante un semplice atto di pensiero razionale cid che Eckhart aveva
sperimentato come la forma piu elevata della grazia. Ma cio che Eckhart formulava con ardimento
paradossale come un’esperienza eccezionale — quella che poi il discepolo Taulero indichera come esperienza
del fundus animae —, in cui I’anima attinge in modo ineffabile la presenza salvifica e beatifica di Dio, per
Fichte diventa una condizione normale, nella quale I’io mediante la forza del pensiero crea il mondo e
realizza I’azione di Dio. E vero che Fichte usa — per esempio nella Anweisung des seligen Lebens — la
terminologia di Eckhart, ma senza alcuna legittimazione religiosa, ossia senza il richiamo a quella realta di
vita vissuta spirituale che sostanziava le formule del grande Meister. Mancano infatti a Fichte i presupposti
della vita mistica, I’humilitas e ogni sensibilita (sensorium) per il peccato. Azione e contemplazione si
fondono in Fichte senza residui: la trascendenza teologica € dichiarata senza senso, e la dottrina del peccato
originale & denunziata come I’impedimento piu grave per la formazione dell’'uomo a dignita e liberta.® Fichte
su questo punto radicalizza la tesi di Lessing secondo la quale nessun fatto storico (perché intrinsecamente
accidentale e contingente) pu0 essere il punto di partenza di una decisione eterna, né percio pud avere un
valore assoluto: solo la realta metafisica ci puo salvare (leggi: la nostra appartenenza allo Spirito assoluto
come momenti del Tutto), non una realta storica, qualunque sia e quindi neppure I’incarnazione dell’Uomo-
Dio. L’Atheismus-Streit che colpi Fichte nel 1798 era la conseguenza della logica evidenza dell’ispirazione
piu profonda della sua filosofia.

Piu cauta e moderata sembra la posizione di Shielling, specialmente dell’ultimo Schelling della
Philosophie der Offenbarung, il quale da Oetinger ha imparato che I’idealismo puro € un semplice
spaventapasseri di fronte al materialismo. Ma anche in Schelling il legame di Dio con la natura € presentato
sempre come costitutivo della natura di Dio, e cid finisce col compromettere sia I’autentica spiritualita

dell’uomo sia anche la speranza e certezza della sua immortalita personale.™



Piu ambiguo e decisamente mondano ¢ I’idealismo hegeliano: la sua formazione religiosa e teologica
allo Stift di Heidelberg, assieme a Schelling e Hélderlin, resta visibile soltanto nella sua terminologia — la sua
intuizione religiosa si € subito fin da principio solidificata nel «concetto» (Begriff) senza conservare alcun
legame con una vita religiosa vissuta, sostanziata dalla frequenza alla preghiera e al sacramento. Per la
dialettica hegeliana — e lo denunziera con forza Kierkegaard — I’esterno e I’interno («das Aeussere isi das
Innere») e quindi «il concetto si capovolge»: la verita coincide con I’oggettivita impersonale qual ¢ la realta
della storia universale. Il peccato come aspetto della finitezza si riduce alla pura negativita che la dialettica
dissolve nell’accadere. Dio, ossia I’Assoluto, € la vita e realta del mondo e si incarna nel pensiero e
nell’azione umana. Gesu Cristo € diventato Dio per assimilazione sviluppando in sé, al vertice estremo
possibile, la coscienza di essere Dio, e la prova di questo é la sua morte volontaria. Come Adamo doveva
peccare, cosi Cristo doveva morire: cosi «Dio & morto» é stato I’evento decisivo della storia universale. Non
a torto e non a caso il pensiero di Hegel é stato caratterizzato come una secolarizzazione e capovolgimento
(del cristianesimo) nell’anticristianesimo e nell’irreligiosita."™* Di qui la coerente dissoluzione, operata dalla
sinistra hegeliana, della teologia nell’antropologia, che é la formula tecnica della secolarizzazione radicale di
cui si alimenta il laicismo contemporaneo come promozione dell’'uomo e dell’'umano a prétonéschaton sul
piano sia del contenuto sia della norma, dell’oggetto e dell’atto.

L’opposizione fra la tradizione e I’epoca moderna, pertanto, non & semplicemente nell’oblio del
sacro o nell’indistinzione di fondo delle sfere di coscienza: questi sono segni e conseguenze del significato
originario, positivo e costruttivo, del nuovo principio di coscienza come negativita che sostanzia la novita
irriducibile del pensiero moderno. La «teologia della secolarizzazione» ha pertanto il suo significato
anzitutto nella frattura tra natura e grazia, tra ragione e fede, proclamata dal principio protestante: essa
considera lo svuotamento dei dogmi del cristianesimo, da parte della ragione, come inevitabile e perfino
vantaggioso alla stessa fede; poiché, quanto piu catastrofiche sono le posizioni e conclusioni della ragione,
tanto piu urgenti e pressanti si presentano le istanze della fede. | tratti fondamentali della secolarizzazione
teologica, dal punto di vista speculativo, hanno molteplici aspetti e contenuti nei vari indirizzi della teologia
protestante di questa prima meta del secolo. Tale indirizzo ha per vertici, si potrebbe dire con una formula un
po’ sintetica, I’inoggettivibilita dell’esistenza di Dio in filosofia da una parte, e I’inoggettivibilita
dell’autorita religiosa in teologia dall’altra, ovvero nell’inoggettivibilita trascendentale del fondamento su
tutta la linea sia della ragione sia della fede. L’inoggettivibilita dell’esistenza di Dio e dell’immortalita porta
al riconoscimento dell’inevitabilita dell’ateismo sul piano della ragione, che € riconosciuta soltanto nella sua
funzione corrosiva del sacro e della trascendenza. L’inoggettivibilita dell’autorita nella sfera della fede porta
all’eliminazione radicale — la demitizzazione — del soprannaturale sia di una Chiesa storica istituzionale e

gerarchica, sia di ogni reale efficacia dei sacramenti.

W. Herrmann: un caposcuola.

L’intima coesione che si € venuta attuando fra protestantesimo e filosofia moderna a questo riguardo

& indiscutibile. E stata citata la dichiarazione di Hegel nella Vorrede alla Filosofia del diritto in cui dichiara



di voler portare a termine I’opera iniziata da Lutero.” E si & gia visto come Hegel abbia svuotato
completamente la coscienza del rapporto al sacro e ridotto I’attualita di Dio alla storia umana. Ma il processo
della secolarizzazione, immanente in ogni logo filosofico che tende a chiudersi e a consolidarsi in se stesso,
ha avuto gia la sua formula radicale in Kant nell’affermazione della «morale autonoma» che ha svolto il
fondamento teoretico della celebre tesi del Bayle sulla possibilitd di una societd di atei onesti.”®* Ora &
importante osservare — anche se finora €& stato trascurato dalle esposizioni frettolose di derivazione
angloamericana della «teologia della morte di Dio» — che la dottrina di Bonhoeffer della «secolarizzazione
radicale», ovvero della cosiddetta «maturita del mondo» (Mindigkeit der Welt), si presenta come la
radicalizzazione della teologia alla demitizzazione di Bultmann. Ma Bultmann fu alla scuola — lo dichiara lui
stesso™ — di W. Herrmann, che affermd espressamente in campo teologico il principio kantiano
dell’indipendenza o autonomia della morale da ogni fondazione teologica.

Ecco la tesi di Herrmann, posta in testa alla sua Etica:" «Si @ soliti distinguere un’etica filosofica e
un’etica cristiana o teologica: bisogna respingere questa concezione di una particolare etica teologica come
insostenibile. Una simile etica teologica (...) annunzierebbe con il suo titolo che essa applica all’esecuzione
del suo compito la conoscenza religiosa. Essa presuppone quindi che sia necessaria in qualche punto una
connessione della conoscenza religiosa sempre determinata individualmente. Ma se realmente un’eticita si
connette a questo modo con la religione, che essa possa essere esposta soltanto in connessione con questa,
non sorgerebbe allora da questo la necessita di una particolare etica teologica... Del resto (secondo
Herrmann) neanche la comunita cristiana ha sentito bisogno di quest’etica cristiana. Con questo dovrebbe
sorgere I’idea che si deve auspicare infatti una scienza dell’etica la quale deve costituire una coscienza e un
concetto del bene indipendenti da ogni autorita religiosa che possa essere mostrata alla volonta di ogni
uomo... nella forma di una obbligazione necessaria (als eine unbedingte Verpflichtung) come il “tu devi” (du
sollst) della conoscenza etica. Infatti la fede cristiana in Dio, poiché essa € “puro rispetto” (reine Ehrfurcht),
puo sorgere in un uomo soltanto quando questi conosce qualcosa a cui deve obbedire incondizionatamente.
Conoscere la Rivelazione di Dio per noi cristiani € possibile allora soltanto quando vi siamo costretti
mediante la nostra coscienza. Da questo, segue che un’etica, la quale voglia chiamarsi cristiana, deve esigere
e rappresentare, in nome sia della religione sia della scienza, I’autonomia (die Selbststéandigkeit) della
conoscenza etica». La distinzione di un’etica cristiana da un’etica filosofica non puo essere quindi fondata,
poiché se si difende la conoscenza etica autonoma, si deve negare quella teologica. Ma c’e un’altra ragione,
secondo Herrmann, per negare la distinzione dell’etica cristiana dalla filosofia. Il compito dell’etica, infatti,
non é soltanto di formare i concetti etici: essa deve anche mostrare come essi devono ottenere il dominio
nella vita naturale dell’'uomo: di qui la necessita, esistenziale ovvero situazionale, di un’etica cristiana

® sembra ammettere lo stesso

distinta dall’etica filosofica naturale, come, sempre secondo Herrmann,
Schleiermacher. Ma si tratta di residui cattolici che ancora si trovano nella teologia protestante in contrasto
con I’esigenza fondamentale della Riforma: questa fa leva completamente sulla fede del credente, mentre il
cattolico, secondo Herrmann, riversa tutto sul valore e sull’ «efficacia magica» (Zauberkraft) dei sacramenti
che si amministrano nella Chiesa. | cristiani cattolici, sostiene ancora Herrmann, per poter essere portati dalla

piena fiducia nel Dio manifesto in Cristo e per potergli parlare devono rinchiudersi nelle autorita



ecclesiastiche. Il progresso della fede protestante ¢ stato nello svincolo da questa schiavitt, nella conquista
della vera liberta del cristianesimo: ossia nella separazione totale, nell’atto di fede, dell’atto dal contenuto.
L’essenza della fede € nell’atto, I’essenza dell’atto nel puro sentimento, come ha mostrato Schleiermacher a
cui finisce per aderire Herrmann, che & il puro «sentimento di dipendenza» (Abhangigkeitsgefiinl)," il
desiderio di una comunita con Dio e di un’esperienza della sua attuazione mediante Cristo che in noi si fa

presente.

«Etsi Deus non daretur...» di Bonhoeffer.

E certamente questo principio kantiano dell’etica autonoma il nucleo teoretico piti stimolante da cui
e portato il metodo della demitizzazione di Bultmann, il quale, all’interno del movimento della teologia
dialettica, ha stimolato maggiormente la teologia della «morte di Dio» e il processo attuale, o esplosione che
dir si voglia, della secolarizzazione. Il discorso a questo punto potrebbe diventare estremamente complesso,
se dovesse addentrarsi nell’esposizione dei diversi tentativi di siffatta secolarizzazione, ma puo restare anche
altrettanto sobrio se si attiene ai principi e motivi ora indicati di tale processo. Per Bonhoeffer, infatti, si
tratta di portate fino in fondo il principio di Bultmann nel riconoscimento di tutti i diritti che competono al
mondo che ha raggiunto la sua «maturita» (die Miindigkeit der Welt)."® La maturita stata raggiunta, si noti
bene, col I’espulsione del sacro dalla vita in tutte le sue dimensioni, con I’eliminazione della metafisica dalla
speculazione e dell’autorita dalla fede in tutte le sue proposizioni e articolazioni: niente preghiera e
adorazione, niente ricerca e dimostrazione dell’esistenza di Dio, niente dogmi e formule di fede, niente
mediazione di un clero e di una gerarchia nel rapporto del fedele con Cristo. Non ha mancato percio
I’espositore e amico piu autorevole di Bonhoeffer di richiamare la connessione dello stesso Bonhoeffer con
la formula di Kant per esaltare il progetto dell’illuminismo che € quello di liberare I’'uomo dalla dipendenza
dal sacro: «L’Hluminismo & I’uscita dell’'uomo dalla sua immaturita autocolpevole. L’immaturita &
I’incapacita di servirsi del proprio intelletto senza la guida di un altro».'® La prospettiva kantiana fu respinta
dalla Chiesa, ma le idee hanno il loro cammino e poche idee hanno avuto un cammino cosi coerente come
quella dell’autonomia della coscienza morale che é al fondo del movimento della secolarizzazione.

Ma a differenza di Kant e dei teologi kantiani puri come Schleiermacher, Rothe, Herrmann,
Bultmann..., i quali sembrano eliminare ogni effettiva distinzione fra I’ordine naturale e soprannaturale e
quindi astraggono completamente dalla cristologia, Bonhoeffer proclama la maturita del mondo - la
secolarizzazione — in nome del Cristo crocifisso e risorto e vede in essa una corrispondenza necessaria della
sua cristologia. 1l Crocifisso € stato colui che ha liberato, che ha orientato e rinnovato la «vera mondanita,
I’autentica immanenza e maturita» (wahre Welitickhkeit, echte Diesseitigkeit, Miindigkeit). Percio egli
qualifica la categoria della maturita, ossia della secolarizzazione, secondo una prospettiva teologica: essa
appartiene, secondo il Bethge, alla stessa sfera ovvero € simile al suo principio del «cristianesimo
inconscio». Convergenza e paradosso percio della theologia crucis e della maturita del mondo, della realta
del peccato e della possibilita di vivere etsi Deus non daretur...: il paradosso che Dio stesso ci da la

possibilita di lasciarlo, di vivere senza Dio, di fare a meno dell’ipotesi-Dio.



A titolo problematico si pud osservare che I’esigenza di questo processo, di secolarizzazione é
presente oggi nel mondo cattolico soprattutto nell’affermazione di un cosiddetto cristianesimo orizzontale al
posto di quello verticale, soprattutto nelle seguenti richieste o istanze, le quali devono esprimere I’essenza
del cristianesimo:

1. dell’impegno socio-economico (liberta di azione politica),

2. dell’impegno familiare (liberta del celibato sacerdotale),

3. dell’impegno dottrinale (liberta dalle formule dei dogmi).

La formula allora della secolarizzazione radicale sarebbe: se vogliamo rendere Cristo e il
cristianesimo accessibili all’'uomo di oggi, dobbiamo vivere e pensare le verita e le esigenze del
cristianesimo, dall’interno del pensiero e delle istanze del mondo di oggi. Non comunque pero, ma nel senso
ben preciso che & impossibile avere e vedere una traccia di Dio nel mondo, che tutta la vita e la cultura si
sono allontanate (e devono di necessita allontanarsi e allontanare) da Dio, ossia che la coscienza stessa
come tale e nel suo attuarsi, in tutte le sue forme e formalita, non solo & vuota di Dio ma essa stessa allontana
sempre pit I’uomo da Lui. E questa, per Bonhoeffer, la croce del cristiano e I’essenza della theologia crucis
proposta da Lutero.

Qualche cattolico (per es. in Italia A. Grumelli)® ispirandosi alla teologia protestante (H. Liibbe)
distingue come F. Gogarten tra secolarizzazione e secolarismo: questo, che elimina ogni riferimento alla
trascendenza e alla Rivelazione, va respinto mentre quella, che tiene aperta quella possibilita, va accolta. Per
noi la distinzione e inaccettabile perché il riferimento a Dio creatore €& essenziale alla christliche
Weltanschauung: con la creazione ogni realta, dall’infima alla suprema, richiama la potenza e la bonta di
Dio, rispecchia nella sua essenza I'immutabilita costitutiva delle idee divine, esprime una partecipazione piu
0 meno distante alle sue perfezioni. Anche questa distinzione sottintende quindi la tesi scetticoprotestante
dell’abbandono della metafisica e della teologia della creazione. Il creazionismo ha fugato la religiosita
cosmica del paganesimo, che identificava il divino con le forze della natura,?* per affermare la realta della
presenza universale dell’'unico vero Dio. Chiamare pertanto secolarizzazione questa purificazione radicale
dell’intenzionalita religiosa da parte della religione rivelata, la quale presenta i cieli che raccontano la gloria
di Dio (Sal. 18, 1) e addita i gigli del campo e gli uccelli dell’aria come oggetto singolare della divina
provvidenza (Mt. 6, 25 ss.), € un equivoco: un ritorno per antitesi al paganesimo.

San Tommaso infatti nel commento al salmo indicato richiama subito il testo capitale di san Paolo
(Rom. 1, 18) e spiega che Dio «... erudit nos per coelos quomodocumque intellectos». E precisa: «Duo
necesse est cognoscere de Deo. Unum, scilicet gloriam Dei in qua est gloriosus. Secundo opera eius. Si
respiciamus corporales coelos, isti nuntiant nobis gloriam Dei: quia in eis est mira et ordinata distinctio,
quae est quaedam redundantia illius in firmitate gloriae...». E dopo la critica a R. Moyses che concepiva i
cieli quasi animalia materialia, conclude: «Et firmamentum demonstrat nobis, quantum Deus sit
magnificus».?? Di qui lo spunto fondamentale per le vie o prove a posteriori dell’esistenza di Dio,
tradizionali nella filosofia e teologia cristiane. Ovviamente, ammetto, per una teologia che fa capo al

trascendentale moderno tutto questo orientamento della coscienza in verticale non ha piu senso.



LA DISSOLUZIONE DELLA TEOLOGIA
IN ANTROPOLOGIA®

Prologus Galeatus: il concetto tomistico di sacra doctrina.

E giunto anche per la teologia, che i nostri antichi e san Tommaso nella Summa chiamano sacra
doctrina® fondata sulla Parola di Dio venuta dall’alto, il cosiddetto «momento della verita» ovvero della sua
resa a discrezione di fronte all’indiscrezione del clamore scomposto delle molte e confuse parole umane che
vengono dal basso?

Nel plesso semantico di sacra doctrina il termine sacra ha per san Tommaso un significato
differenziale, ossia caratterizzante, in quanto gli oggetti propri, cioé le verita di cui tratta principalmente la
teologia, non sono trovati dalla ragione ma vengono da Dio per rivelazione. Inoltre, solo poche intelligenze,
ossia le piu forti e anche queste non senza fatica e mescolanza di errori, sono in grado di conoscere e
investigare le stesse verita su Dio accessibili alla ragione naturale. Di qui la vigorosa formula tomistica:
«Necessarium igitur fuit, praeter philosophicas disciplinas, quae per rationem investigantur, sacram
doctrinam per revelationem haberi».? Netto & quindi il divario tra la teologia e le altre scienze umane,
compresa la piu alta e ardua, che € la metafisica: queste sono all’origine umane, quella ¢ sacra.

La «sacralita» della teologia cristiana® non & pertanto una qualifica culturale estrinseca ma va detta
costitutiva intrinseca e questo anzitutto nella sua vera origine, perché essa tratta di Dio e delle creature
«...secundum quod cognoscuntur lumine divinae revelationis».* Anche se non & qui il caso di diffondersi
sulle profonde riflessioni che san Tommaso dedica alla trascendenza, cioé all’origine soprannaturale della
teologia, essa va tuttavia ricordata con tutto il vigore. Questo suo carattere di trascendenza spicca dovungue
I’ Angelico ritorna sul problema con le espressioni piu forti: per esempio, quando usa I’espressione sacra
Scriptura seu doctrina. E infatti la ragione principale di questa eccellenza singolare della teologia & appunto
nella sua origine, che € la divina Rivelazione: «Sacra autem doctrina propriissime determinat de Deo
secundum quod est altissima causa; quia non solum quantum ad illud quod est per creaturas cognoscibile
(quod philosophi cognoverunt), ut dicitur: Quod notum est Dei, manifestum est in illis; sed etiam quantum
ad id quod notum est sibi soli de seipso, et aliis per revelationem communicatum».® Il nodo percio e la fonte
della verita teologica non sono in terra ma in cielo, nella scienza di Dio e dei beati di cui essa é subalterna:
«Et hoc modo sacra doctrina est scientia, quia procedit ex principiis notis lumine superioris scientiae, quae
scilicet est scientia Dei et beatorum.® Alla sacralita di origine corrisponde e si aggiunge la sacralita del
contenuto in quanto & Dio stesso direttamente o indirettamente 1’oggetto della teologia, da cui deriva la
particolare consistenza e unita della teologia come scientia salutis. San Tommaso lo esprime tenendo sempre
presente oltre la causa efficiente anche la causa finale: «Omnia autem pertractantur in sacra doctrina sub

ratione Dei; vel quia sunt ipse Deus; vel quia habent ordinem ad Deum, ut ad principium et finem. Unde



sequitur quod Deus vere sit subiectum huius scientiae».” E I’Angelico intende questa unitd e coesione
dell’oggetto della teologia secondo un movimento che abbraccia I’intera vita soprannaturale al di la di ogni
classificazione o determinazione sistematica: «Omnia alia quae determinantur in sacra doctrina,
comprehenduntur sub Deo, non ut partes vel species, vel accidentia, sed ut ordinata aliqualiter ad ipsum».®

Il nocciolo della verita salvifica della teologia, come & intesa da san Tommaso, che certamente &
I’eco della piu pura e vigorosa tradizione patristica, € che la teologia forma un plesso unitario con la fede
soprannaturale e la scienza di Dio e dei beati, cosi che gli articuli fidei fungono per essa da primi principi. Di
qui le espressioni tanto in sé illuminanti, quanto oggi (come ora diremo) completamente ignorate: «Sua
principia... sunt articuli fidei»; «Cum enim fides infallibili veritati innitatur»; «Innititur nostra revelationi
Apostolis et Prophetis factae, qui canonicos libros scripserunt».® Di qui il capovolgimento nella sfera stessa
dell’evidenza che pud essere espressa, con terminologia moderna, dicendo: «Mentre nelle scienze naturali
I’evidenza € analitica e orizzontale, nella teologia essa e sintetica e verticale», oppure (e forse meglio):
«Mentre il sapere naturale ha carattere di evidenza formale, la conoscenza della vita soprannaturale ha
carattere di evidenza reale cioé personale». Meglio ancora si potrebbe dire che qui non si tratta di appellarsi
alla evidentia auctoritatis personae. Per san Tommaso infatti il fatto che la teologia poggi sull’autorita e non
sull’evidenza dei contenuti non nuoce ma consolida la sua verita, come egli afferma in un testo un po’ lungo
ma istruttivo anche perché sembra ormai dimenticato dalle nuove generazione dei teologi: «argumentari ex
auctoritate est maxime proprium huius doctrinae, eo quod principia huius doctrinae per revelationem
habentur; et sic oportet quod credatur auctoritati eorum quibus revelatio facta est. Nec hoc derogat dignitati
huius docirinae. Nam licet locus ab auctoritate quae fundatur super ratione humana sit infirmissimus; locus
tamen ab auctoritate quae fundatur super revelatione divina, est efficacissimus.™

Possiamo allora concludere che il carattere incomparabile che compete alla teologia come sacra
doctrina non le deriva solo in quanto il prologo é in cielo ma anche in quanto, per usare un’espressione cara
alle ultime leve della teologia cristiana, I’intero suo «orizzonte» e sotto la continua irradiazione della fede
soprannaturale e sotto la guida della divina rivelazione garantita nell’evento storico mediante I’autorita. Quel
che importa rilevare con forza é che il «giro logico» ovvero la persuasibilitd degli articoli di fede é
immanente alla mozione intima della fede stessa, cosi che ove viene a mancare la fede il discorso teologico
perde ogni presa diretta, e il teologo deve limitarsi «...ad solvendum rationes si quas [adversarius] inducit
contra fidem»."* In questo suo compito non vi & dubbio che la teologia faccia ricorso anche alla ragione
naturale, cioé ai contributi della storia, della critica ermeneutica, della filosofia stessa, della scienza.... che &
il piano su cui si trova I’avversario non credente. 1l ricorso alla ragione € comungue del tutto secondario ed &
un punto da tenere ben saldo: «Utitur tamen sacra doctrina etiam ratione humana non quidem ad
probandum fidem (quia per hoc tolleretur meritum fidei), sed ad manifestandum aliqua alia quae traduntur
in hac doctrina. Cum enim gratia non tollat naturam, sed perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat
fidei; sicut et naturalis inclinatio voluntatis obsequitur charitati».'* La funzione ministeriale della ragione
umana verso la teologia, secondo I’intero ambito delle scienze e della filosofia, si inquadra pertanto nella
serenita dell’armonia tra natura e grazia e quindi tra ragione e fede, e, anche se la teologia fa uso di tali

scienze ovviamente... tamquam interioribus et ancillis,” questa loro funzione diventa un titolo d’onore®* e



non ha nulla a che fare con il presunto «ancillaggio» — un brutto termine per una funzione altissima —
denunziato invece dai fautori dell’ultima teologia.

Ma questo anche spiega o0 almeno fa sospettare che questi fautori dell’ultima teologia stiano in realta
per diventare i «fossori» della sacra doctrina che & la teologia tout court. E fondato questo sospetto che
sarebbe catastrofico per I’'uomo pellegrino verso I’eternita? Pensiamo sia molto istruttivo a questo riguardo
percorrere e considerare I’ispirazione e i punti salienti del tema presentato nel Convegno del 1971 dei
Teologi Italiani, anche perché il monumentale volume degli Atti*® & passato quasi inosservato dalla stampa o

ha avuto — come spesso accade — presentazioni e recensioni troppo frettolose.

Il tema del Convegno.

Il volume degli Atti del Convegno merita la piu seria considerazione sia per I’argomento sia per il
suo carattere rappresentativo.’® Diciamo subito che la stragrande maggioranza dei relatori sembra ignorare
del tutto la sacra doctrina nel senso tomistico, anzi parte con la lancia in resta contro la concezione classica
senza mai tentare — se ho letto bene! — di chiarirne almeno gli elementi fondamentali. Una fin de non
recevoir... e basta: e questo € gia poco serio. Ma cio che maggiormente preoccupa € che in un Convegno
dedicato al «metodo teologico»'’ nulla si dice, e nulla il lettore riesce a trovare, sulle «fonti» del discorso
teologico, sulla regula fidei, sulla guida del magistero, sulla problematica dei rapporti espliciti tra natura e
grazia e tra fede e ragione...”® Una scusa pud essere la giovane etd dei relatori (la maggior parte non
raggiunge i quarant’anni e qualcuno neppure i trenta); un’altra scusa potrebbe essere la suggestione
innegabile del termine «antropologia» accostato, alla teologia, in quanto I’uomo — come Giobbe — si sente
chiamato, a far valere il dono divino della ragione anche davanti a Dio. Una terza e piu reale scusa — ma la
chiamerei senz’altro la spiegazione effettiva — ¢ il fatto che I’atteggiamento qui dominante é stato allestito in
una colluvie di libri e libercoli venuti d’Oltralpe e ammanniti con puntualita da compiacenti editori cattolici
che hanno finito col frastornare i nostri giovani teologi, trascinandoli nel gorgo della facile novita. La
ragione profonda & I’accettazione lineare e acritica del «principio di immanenza» del pensiero moderno che
da sostanza e struttura alla nuova antropologia.

La stessa presentazione di padre Marranzini, il quale qua e la si mostra perd un po’ preoccupato,
lungi dallo sfuggire all’equivoco ne da anzi la formula quando dichiara che il tema proposto tende a
«restituire I’immagine biblica dell’'uomo» in quanto essa include il progetto di «costruire una immagine
dell’'uomo aderente alla nostra situazione culturale (prospettiva della linguistica del dato)».”* In parole
povere: si tratta, lasciando da parte la via regale dei Padri e dei Simboli dei Concili, di immergere il
messaggio biblico nel calderone della vita e della cultura moderne. L’immanenza e la storicita trascendentale
dell’essere proclamato da Cartesio, Kant, Hegel... fino ad Heidegger con la mediazione di Rahner e Metz
(per costui il pensiero moderno € piu adatto al messaggio evangelico che non quello tradizionale patristico-
scolastico!) nominati dal Marranzini, di Bultmann, Barth, Tillich, Bonhoeffer, i nuovi santi padri del
protestantesimo; di Rahner, Schillebeeckx, Schoonenberg, Hulsbosch, Kiing... cioé dell’avanguardia

cattolica piu progressista; dell’idealista Gadamer e perfino di psicanalisti e marxisti, come Marcuse, Adorno,



Bloch, Gramsci... L’orientamento é dato da padre Marranzini stesso quando caratterizza con disinvoltura lo
storicismo moderno «un guadagno da cui non si pud prescindere».?’ Davvero? Allora, se I’'uomo moderno
non comprende altro che i valori sociologici, e non riesce a esprimersi che con il linguaggio orizzontale,
ossia antropologico, la teologia deve fare Kaputt, diventare anch’essa antropologia trascendentale degli ideali
sociali, politici, economici... e risolversi a dimenticare il riferimento all’ Assoluto e al peccato, seppellire per
sempre il suo messaggio di salvezza dal peccato di trascendentismo. Ecco la tesi della nuova teologia, un po’
contorta ma esplicita e significativa «Se € vero, infatti, che la soggettivita umana ha acquisito un impatto
coestensivo all’intera gamma della problematizzazione ermeneutica, che cioé € diventata (a livello di
“riflessione seconda”, s’intende) un polo imprescindibile del circolo ermeneutico, e chiaro che lo stesso
metodo teologico non pud pid eludere il problema ermeneutico. E dunque il guadagno antropologico della
nostra cultura e della teologia odierna a imporre una revisione (o almeno un “ripensamento”) del metodo
della teologia».”*

Vediamo un po’, ma con calma e chiarezza, perché ci muoviamo in un campo minato. E nella tesi
ora citata, poco, anzi nulla, € chiaro. Infatti:

1. Che cosa significa: «Se € vero, infatti, che la soggettivita umana ha acquisito un impatto
coestensivo all’intera gamma della problematizzazione ermeneutica»? «Se & vero...». E questa la tesi della
nuova teologia trascendentale, ossia della ripresa del tentativo di introdurre in teologia il principio moderno
di immanenza, il progetto che fu nel secolo diciannovesimo degli Hermes, Gunther, Frohschammer...,
denunziato dal vescovi tedeschi del tempo e condannato da Gregorio XVI, da Pio 1X con il Sillabo e dal
Vaticano I, ripreso dal modernismo e condannato dalla Pascendi e dal decreto Lamentabili, da Pio XII con
I’Humani generis... Documenti, come vedremo, che sono stati espressamente richiamati dal Vaticano Il. E
allora, che gioco fanno i nuovi teologi i quali affermano, come se niente fosse accaduto e stabilito, «...che la
soggettivita umana ha acquisito un impatto coestensivo all’intera gamma della problematizzazione
ermeneutica», che tale soggettivita e diventata cioé «un polo imprescindibile del circolo ermeneutico» (della
teologia, suppongo). Questo, se ben intendo, significa in parole semplici che il dato rivelato va filtrato, cioé
«mediato», adagiato e ridotto alle dimensioni della soggettivita umana, messo in linea orizzontale, adeguato,
all’orizzonte della finitezza dell’antropologia heideggeriana-rahneriana. Cio significa dare un colpo di
spugna a tutta I’opera della tradizione e del magistero.

2. Che cosa significa percio: «...che lo stesso metodo teologico non puo piu eludere il problema
ermeneutico»? La sana teologia infatti non ha mai eluso il problema ermeneutico: I’hanno soddisfatto i Padri
contro le eresie trinitarie e cristologiche, i teologi del Tridentino contro le eresie sulla grazia di Lutero,
Zuinglio e Calvino, gli ultimi Pontefici contro la negazione della trascendenza, del peccato e dell’ordine
soprannaturale da parte della filosofia moderna e dei «complici» teologi. I metodo teologico classico da il
primo luogo ai loci theologici che sono la sacra Scrittura, la tradizione della dottrina dei Padri e dei Concili e
la sua presentazione da parte del magistero infallibile della Chiesa esercitata autoritativamente dal Sommo
Pontefice, dai Concili ecumenici e dai vescovi uniti con lui. E questo, ci sembra, I’autentico «circolo
ermeneutico» che il metodo teologico non pud — anzi, non deve — eludere. Un circolo ermeneutico che deve

restare «sacro»: poiché sacro é I’oggetto, sacre sono le fonti, sacro il fine. Percio la teologia € detta sacra



doctrina, anche se si & sempre svolta e si svolge nel tempo come opera umana nell’impatto della Parola di
Dio — e della missione di salvezza della Chiesa — con il mondo, nell’incontro della verita immutabile con le
mutevoli vicissitudini del pensiero e della vita degli uomini.

3. Infine, che cosa significa: «E dunque il guadagno antropologico della nostra cultura e della
teologia odierna a imporre una revisione (o0 almeno un “ripensamento”) del metodo della teologia»? Osservo
subito che la conclusione, rispetto alle premesse, € poco chiara, anzi piuttosto ambigua. Infatti se «la
soggettivita umana ha acquisito un impatto coestensivo all’intera gamma della problematizzazione
ermeneutica» cosi da diventare «...il polo imprescindibile del circolo ermeneutico», la conclusione ovvia
non & che la teologia faccia una «revisione o almeno un “ripensamento” del suo metodo», ma deve fare una
rivoluzione qual & quella appunto del metodo di immanenza (theologia vitae) rispetto a quello della
trascendenza (theologia auctoritatis). Ed é cio che effettivamente hanno fatto e stanno facendo i fautori della
«svolta antropologica», della secolarizzazione, dell’ecumenismo e pluralismo indifferenziati (il maestro
Rahner e i discepoli Kiing, Marranzini, Sartori, Molari, Ruggeri, Molinario, Bonifazi..., lo stato maggiore e
minore del famigerato Convegno teologico 1971 dell’ Ariccia).

La revisione e il ripensamento devono sempre essere in atto, in teologia e in ogni campo della
riflessione, e questo per i nuovi apporti della scienza, per le nuove situazioni in un mondo che avanza con
accelerazione progressiva nella scienza e nella tecnica ma che si involve e regredisce rispetto alla profondita
del senso della vita e della moralita e soprattutto rispetto al destino soprannaturale della vita terrena che ¢
soltanto tempo di prova e di attesa della vita eterna.

La tesi di padre Marranzini € gravida quindi e responsabile, per la sua parte, dell’equivoco
fondamentale della nuova teologia. E con I’equivoco, si ha la lacuna. E una lacuna che attinge la
dichiarazione di metodo alla sua radice e ne denunzia pertanto il procedere dogmatico e arbitrario.
L’«operazione antropologica» in teologia — tutti lo sanno e quindi lo dovrebbero sapere per primi i suoi
fautori — comporta un cambiamento radicale di rotta della riflessione teologica, un capovolgimento nel
metodo teologico di 180 gradi... rispetto al metodo tradizionale, ripreso e aggiornato — come vedremo piu
avanti — dal Vaticano Il. Il capovolgimento si rapporta soprattutto a quella che si potrebbe chiamare la
«obliterazione» della distinzione metafisica, cioé assoluta e divisiva (che non é «separazione» manichea di
due mondi incomunicabili o frattura kantiana tra fenomeno e noumeno) del mondo della natura da quello
della grazia, della sfera della ragione da quella della fede. Ebbene, i nuovi teologi hanno scalzato il metodo
tradizionale seguito da Atanasio, dai grandi Cappadoci, dal Damasceno, da san Tommaso e su su fino al
Gaetano, al Bellarmino, fino al Perrone, Newman, Kleutgen... senza addurre alcuna ragione.

Essi hanno poi adottato sic et simpliciter il «metodo dell’immanenza», condannato finora dalla
Chiesa fino al Vaticano Il compreso, come diremo, non solo come niente fosse, come se prima non fosse
accaduto nulla, ma senza mai impegnarsi a spiegare chiaramente il principio di immanenza nella sua
effettiva origine speculativa (I’identita di essere e pensiero) e nella sua esplosiva struttura operativa
(I’identita di pensare e volere...) culminante nella volonta di potenza dell’uomo moderno, della politica e

della tecnica moderne. La «scienza moderna», come processo meramente esplorativo della realta dei



fenomeni, non cade ovviamente sotto questa riserva che attinge soltanto I’impiego, I’uso e I’abuso, delle sue
scoperte, che é opera non tanto degli scienziati ma dei politici (e dei tecnici a servizio dei politici).

Potra essere che a questo modo si riesca a costruire una «immagine dell’'uomo aderente alla nostra
situazione culturale», che Marranzini chiama la «linguistica del dato», ma € certo che a questo modo non si
riesce affatto a «restituire I’immagine biblica dell’'uomo», come afferma Marranzini. Nell’antico Testamento
I’'uomo e creato a immagine di Dio e deve lasciarsi guidare da Dio, osservando la sua Legge; nel nuovo
Testamento I’'uomo & salvato dal peccato e dalla morte dal sangue di Cristo che viene ministrato dalla
Chiesa..., come insiste santa Caterina da Siena: altro che «circolo ermeneutico della soggettivita» o le
fumisterie della «linguistica del dato» che muta secondo le prospettive a getto continuo della logica, della
fenomenologia, dei virtuosismi dell’ermenetitica storicistica, della... duttilita della morale permissival
Questi teologi quindi nascondono ai fedeli «qualcosa» di decisivo, anzi li spingono a un’avventura, senza

awvvertirli con linguaggio onesto e schietto che procedono per aliam viam!

La «svolta antropologica» della nuova teologia.

Osserviamo a questo riguardo che — una volta posta questa base — non si tratta piu di rilevare la

«dimensione antropologica della teologia»,?

cio che la teologia tradizionale ha sempre fatto, ma di
capovolgere I’asse portante della teologia, di trasformare cioé la teologia in antropologia. Cio & chiamato,
con voluttuosa compiacenza, dai nuovi teologi la «reinterpretazione del cristianesimo»: cio che, in semplici
parole, significa dare un addio alla Chiesa dei martiri e dei santi per accomodarsi... a questo mondo! E
questo e stato fatto con sicurezza e ostinazione shalorditiva dalla maggioranza di coloro che sono intervenuti
al Congresso. Fra queste posizioni a freddo di delirio teologico mi permetto di segnalare qualcuna fra le piu
risolute.

Baget-Bozzo proclama nientemeno che il ricupero positivo dell’ateismo di Feuerbach per
I’allestimento di un’antropologia teologica® che deve spazzar via la teologia tomistica fondata sulla
trascendenza metafisica.?

Ruggeri, partendo dalla svolta antropologica di Rahner, vede il paradigma della nuova antropologia
teologica nel plesso di teoria-prassi presentata dal marxista Gramsci®® e relega la teologia classica a
«momento di un processo storico».®

Milano invita la teologia a imparare da Marcuse «...il coraggio della dialettica negativa».”’

Benincasa ci invita, alla scuola dell’heideggeriano Gadamer (da lui ascoltato ad Heidelberg), a dare
il primato alla domanda sulla risposta® cosi che «nessuna proposizione pud essere ritenuta assolutamente
vera»,” né esiste un’ermeneutica propriamente teologica.*

Pezzetta si mette al seguito di Schoonenberg per accogliere «una cristologia senza dualismo [la
quale] ¢, in termini positivi, della piena presenza di Dio in tutto I’'uomo Gesu Cristo... soprattutto in questa
persona»:*! a quest’affermazione di arianesimo e monofisismo radicale il Pezzetta si limita a opporre un
punto esclamativo. Noi preferiamo I’interrogativo: & d’accordo Pezzetta con questa negazione aperta del

dogma dell’unione ipostatica?



Per il rahneriano Bonifazi «...i concetti piu centrali della teologia, quali grazia, salvezza, peccato,
redenzione, Dio, creazione, unione ipostatica, anima, corpo, immortalita, escatologia, verita, legge morale
naturale, liberta, oggi sono soggetti a un processo di revisione e di ripensamento che sembra presupporre
come valida la pluralita e la storicita del pensiero umano. La teologia attuale, intraprendendo questo processo
di revisione e ripensamento, forse viene ad avvicinarsi molto a una tendenza fondamentale della filosofia
contemporanea, che cerca di concepire I’essere come tempo e il tempo come essere».*? Addio, quindi, ai
dogmi e alle formule dogmatiche!

E vero che padre Marranzini parla di «qualche contestazione» alla relazione Mancini*® e dichiara che
«...il Congresso non si & proposto di approdare a delle conclusioni definitive e a risultati indiscussi».** In
realta nel volume non figura alcun testo di siffatte discussioni e tale assenza non puo che causare nell’attento
lettore un vivo rammarico. L’errore a nostro avviso e nel metodo, ossia nell’assunto dello stesso segretario
del Convegno, distribuito forse in anticipo ai partecipanti come orientamento generale sul tema del
Convegno stesso, di cui ora si & delineato I’orientamento. E I’orientamento consiste nell’assunzione diretta
anzitutto della linguistica contemporanea e indirettamente, ma esplicitamente, nell’accettazione
dell’orientamento immanentistico del pensiero moderno secondo il quale la risoluzione della verita va fatta
nel cogito, volo, ...ossia nella soggettivita umana. E nel Convegno — che & pur dedicato al metodo e alla
linguistica teologica! — non solo manca una relazione sulla «Parola di Dio», una mancanza rilevata da
qualcuno nel Convegno stesso,® ma non si trova una qualsiasi giustificazione del radicale cambiamento di
rotta. Il principio moderno € stato assunto sul peso e sul chiasso dei grossi nomi sopraindicati, ossia
mettendosi senz’altro al sequito dei redattori dei vari Manifesti e Congressi di contestazione del magistero®
apparsi in quest’epoca di confusione teologica postconciliare. Un cambiamento di rotta, questo dei nostri
giovani teologi, che mette i brividi quando si pensa che ad essi I’ Autorita ha affidato la formazione dei futuri
sacerdoti, ossia dei primi testimoni della fede dei martiri, dei missionari e dei santi. Ma di quale fede, viene
da domandarsi, se la fede & qui ridotta alle dimensioni dell’esperienza mondana e dell’esistenza temporale?
Ma di quale testimonianza, se qui la fede & declinata e invitata a declinarsi secondo le categorie
feuerbachiane, marxiste, psicanaliste, esistenzialiste, strutturaliste... nell’orizzonte della scienza, della
tecnica, della politica e via dicendo?

L’errore di metodo € qui radicale e patente, se confrontiamo I’orientamento di questa avanguardia
teologica con il criterio della teologia classica che abbiamo esposto nel prologo: ciog, invece di connettere la
teologia al lumen fidei che € virtu teologica e invece di fondare nella guida infallibile del magistero la
certezza e verita della sacra doctrina che € la teologia nella scientia beatoruum, si celebra ora allegramente il
baccanale dell’antropologia esistenziale (di Feuerbach, Heidegger, Gadamer...) ingolfandosi nelle categorie
della temporalita.

Si potrebbe dire infatti che si accusa da piu parti la nuova teologia di neo modernismo, ma il
problema ha forse anche un significato piu vicino e «situato». Si tratta che la «nuova teologia» € passata dal
formalismo o essenzialismo (suareziano), finora dominante in molte scuole teologiche, all’esistenzialismo
attualistico ispirato ad Heidegger: non a caso Heidegger € seguito e sostenuto in campo cattolico da filosofi e

teologi della Compagnia di Gest specialmente (ma non esclusivamente) tedeschi come Lotz e Rahner. E un



capovolgimento operato, all’interno dello stesso oggetto e dello stesso metodo speculativo che da Suarez €
passato a Wolff e mediante Hegel & giunto ad Heidegger: é la forma di pensiero che ha dominato e tuttora
domina in Occidente, la quale riduce la struttura dell’ente all’essenza possibile e reale secondo la distinzione
meramente modale di essentia ed existentia. Prima (nel nominalismo, Suarez) I’esistenza era I’evento
meramente estrinseco, causato da Dio o0 da una causa seconda: ora, dopo Kant e con Heidegger, I’esistenza é
I’attuarsi nel tempo della soggettivita umana, come dicono ormai anche i nuovi teologi rahneriani, tillichiani,
bultmanniani: Rahner e Bultmann dichiarano espressamente di partire dalla prospettiva di Heidegger.*’ E il
rifiuto della metafisica, esplicito in Rahner e implicito in Lotz, che ha sostituito la metaphysica cognitionis
cioe la metaphysica mentis alla metaphysica entis.

Come questi teologi «neoterici» hanno prima ignorato la profondita innovatrice della distinzione
tomistica di essentia ed esse e I’appartenenza intrinseca della creatura al Creatore e dello spirito finito allo
spirito assoluto, cosi oggi (come fanno Rahner, Lotz, Metz...) essi ignorano la lezione decisiva di
Kierkegaard contro I’immanentismo® che ha opposto ad Hegel la distinzione invalicabile di finito e infinito,
di intelletto e volonta, di necessita e liberta, di liberta e storia, di storia e rivelazione divina... in cui si fonda
e si attua per I'uomo la responsabilita infinita di fronte all’evento salvifico dell’Incarnazione mediante
I’ascolto del messaggio di salvezza. Percid costoro possono problematizzare tutto: dal contenuto (non dico le
formule, che sono sempre perfettibili) degli stessi dogmi fondamentali del cristianesimo fino a contestare per
principio il fondamento dell’autorita e la legittimita del suo esercizio dottrinale. Come fa a tutto spiano il
loro ammirato e indiscusso maestro Karl Rahner. Ma su questo, e su altri aspetti della pseudomodernita della
«via nova» non manchera occasione di una disamina piu diretta e piu opportuna.

Il capovolgimento operato dal Convegno si esercita a un doppio livello: anzitutto, al livello della
negazione (oscuramento) della trascendenza metafisica®® mediante 1’assunzione esplicita o implicita del
principio moderno di immanenza e I’oblio della trascendenza metafisica di Dio, come I’ipsum esse
subsistens, sulla creatura (materiale e spirituale) che € I’ens per participationem; poi, e soprattutto, al livello
della negazione (oscuramento) della distinzione reale fra I’ordine naturale e soprannaturale della oeconomia
salutis. Di qui I’assenza pressoché totale di ogni accenno al peccato e alle sue conseguenze, alla
rigenerazione della grazia con il corteo delle virtt teologali e dei doni soprannaturali... che formano il
nucleo centrale della semantica teologica. Invece per sfuggire all’accerchiamento del pensiero moderno si
leggono ovunque le adesioni piu sviscerate alle posizioni piu spinte della teologia protestante liberale,
travasate allegramente in campo cattolico, quali la demitizzazione, la secolarizzazione, il «gioco linguistico»
(Sprachspiel)® di H. Albert... Questa, che & chiamata qui con ditirambi trionfalistici la nuova «piega o svolta
antropologica» (& la decantata anthropologische Wendung di K. Rahner)* deve liberare la Chiesa dal ghetto
in cui era finita con I’avanzare del mondo moderno (per colpa del Sillabo, del Vaticano I, della Pascendi... e
ora della Humanae vitae!) e proclamare la bengodi teologica del «cristianesimo anonimo», della teologia
indipendente, della morale permissiva, del pansessualismo freudiano... Quindi, invece di tenere issata
saldamente la Croce di Cristo come segno di contraddizione, si proclama la necessita di conformarsi allo
«spirito di questo secolo» cioe alle sue norme di vita (critica alla Humanae vitae, al celibato ecclesiastico,

alla prassi tradizionale dei punti piu scottanti del Decalogo...). E questo & certamente coerente, una volta



operato quel capovolgimento di principi, ossia quando I’oggetto diventa soggetto e I’autorita € considerata,
secondo la terminologia marxistica, «sovrastruttura».*

Molte sono le formule vistose di questo cataclisma che dovrebbe portare alla «reinterpretazione della
Scrittura»,” e quindi dello stesso cristianesimo nei suoi fondamenti sulla base della negazione del significato
assoluto dell’autorita, nell’accettazione della dottrina e dell’obbligazione assoluta, della legge
dell’osservanza morale. Eccone alcune: «I’essere come tempo», con la conseguente e continua metamorfosi
dei concetti;* 'uomo come relazione trascendentale a Dio;* I’'uomo come «soggetto della teologia»;*®
«primato della domanda sulla risposta», cosi che nessuna proposizione € vera assolutamente, e la
«situazione» fondamentale dell’'uomo & la «situazioneparola» come fatto che permette una nuova
interpretazione dell’esistenza ove lo stesso Gesu di Nazareth é I’evento «linguistico» decisivo per la fede. Un
evento da interpretare secondo le categorie della nuova ermeneutica tedesca, quali Sprache, Sprachlichkeit,
Wortereignis, Wortgeschehen, Sprachereignis...*’

Il nucleo speculativo di siffatte posizioni & la suddetta «svolta antropologica», che é intesa come
I’apriori teologico, ossia I’accettazione del trascendentale moderno all’interno della teologia cattolica. Essa &

riferita piU spesso a Rahner,®

ma appartiene all’intera costellazione dei grandi contestatori odierni della
tradizione e del magistero sopraindicati. La formula rahneriana & riportata, come si € visto, da padre
Marranzini: «L’antropologia [¢] il luogo che include tutta la teologia»...** che & da presentare oggi come
fondamento assieme a tutte le altre verita di fede quali «divinizzazione», «figliolanza», «innbitazione
divina», ecc. in «categorie antropologico-trascendentali».®® Di qui si progetta perfino il passaggio a una
«precomprensione della Bibbia sulla linea dell’analitica esistenziale e fenomenologica», della linea del
Dasein heideggeriano come essere-nel-mondo. La conseguenza € il «pluralismo teologico» secondo i vari
strumenti, metodi e modelli linguistici propri di tante filosofie e scienze umane attuali.”* Brevemente, vale
anche per la teologia e in generale per I’ermeneutica della Scrittura e della fede cristiana I’assioma del
relativismo storicistico: veritas filia temporis, modificato in: veritas filia hominis in tempore, ossia quatenus
viventis in tempore. E il senso della formula ormai é chiaro: I’'uomo trae la significanza dei plessi rivelati
dalla propria soggettivita, dallo sviluppo continuo della civilta e dai risultati della realtd culturale
dell’umanita storica.”> E, questo infatti il significato del trascendentale moderno o piuttosto & la sua
banalizzazione nella sfera della teologia. E quanto dire che la teologia si fonda sull’apriori religioso e non
piu sul depositum fidei conservato nella Chiesa e proposto dal magistero, come dichiara il Mancini in
apertura della sua relazione-fiume in due momenti:

a) «La risoluzione della filosofia della religione in quella che sono solito chiamare la coscienza
trascendentale o, se si vuole, critica (ma in senso forte) della teologiax.

b) «Qui diventa fondamentale non piu la questione della possibilita pura del kerygma ma la
questione del suo positivo riconoscimento autentico come apriori divino pubblicamente dato nella storia».>

Ma una presa di coscienza coerente del principio trascendentale all’interno della rivelazione cristiana
porta inevitabilmente alla negazione di ogni trascendenza e della stessa esistenza del soprannaturale: il
peccato e la redenzione vi perdono ogni senso, una volta che il cristianesimo deve adeguarsi al mondo e

adattarsi alle categorie della finitezza dell’essere come temporalita.



Concludiamo. In questo Convegno tutto sembra capovolto: I’oggetto, il metodo, le fonti, il criterio di
verita e lo scopo della teologia. Prometeo ha vinto non solo la battaglia della ragione ma anche quella della
fede. | filosofi libertini dell’[lluminismo, i deisti, gli atei materialisti del secolo diciottesimo possono ritenersi
soddisfatti. La sinistra hegeliana e il positivismo del secolo diciannovesimo... lo stesso Feuerbach, che
vedeva nella trascendenza della religione e soprattutto nei misteri del cristianesimo I’alienazione
fondamentale dell’'uomo, e presentato qui da Baget-Bozzo come il nuovo Giovanni Battista di questa
teologia del tradimento. Viene allora da domandarsi: € forse questo il «fumo di Satana penetrato nel tempio

di Dio», denunziato ai fedeli nella festa di san Pietro da Paolo V1?**

Ma se la stessa teologia perde cosi il suo
pudore sacrale per sguazzare nelle vie di Babilonia, a chi potra I’'uomo chiedere il lume e il conforto della
speranza? Quando allora tornera la teologia a essere la sacra doctrina, la dottrina sacra del sacro che ci salva
come luce essenziale?

A queste amare riflessioni fa riscontro la fiera protesta di san Paolo: «Non ha Iddio reso stolta la
scienza di questo mondo?» (1 Cor. 1, 20). E leggo oggi* per mio conforto il testo evangelico della domenica
X1V post Pent.: «Ti benedico, o Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai
sapienti e agli intelligenti, e le hai rivelate ai semplici. Si, o Padre, perché cosi € piaciuto a te» (Mt. 11, 25-
27).

Percio & chiaro che in simili prospettive non esiste piu il problema dei rapporti tra fede e ragione,
poiché al rapporto in questione ci pensa di volta in volta la dialettica in atto della cultura e della storia. E si
arriva o si pretende perfino, nell’ingenuita di qualcuno, a voler intimidire lo stesso magistero della Chiesa
soffiando che il tempo degli interventi e delle condanne é finito e che bisogna lasciare via libera al impeto
dello spirito; poiché alla Chiesa giuridica e burocratica, legata alle formule dogmatiche di una cultura
superata, alla Chiesa oppressiva delle coscienze e avversaria del progresso e dell’evoluzione dei dogmi, deve
ora succedere la «Chiesa carismatica» che deve stare al passo con i tempi. Una Chiesa pertanto che non si
propone piu di trasformare il mondo e di sollevarlo verso la Croce di Cristo e la luce della grazia, ma che
dovrebbe assumere il compito di calarsi nel mondo e operare per gli ideali economici e politici del mondo
con le forze stesse del mondo muovendo nel suo orizzonte di laicismo esistenziale.

E questa certamente una teologia capovolta in antropologia (I’ultimo Fichte, Hegel, Feuerbach...):
ma puo essere detta ancora teologia? Una teologia che si vuole concretare nelle istanze temporali e che in
morale sdegna in ogni modo la rinunzia e in dogmatica si allinea alla sapientia huius saeculi e fugge la
trascendenza..., pud essere ancora riconosciuta come sacra doctrina? Una teologia che ha volatilizzato la
realta del peccato, che arrossisce della stoltezza della Croce e tace sull’imitazione di Cristo e sulla via regia
sanctae crucis, puo ancora fregiarsi della qualifica di «cristiana»? Il termine stesso di «reinterpretazione» del
cristianesimo, che questi teologi hanno sostituito a quello giovanneo di «aggiornamento», scopre le carte
della mistificazione o almeno dell’equivoco: non € il Vangelo che va declinato secondo gli umori e gli errori
dell’'uomo moderno, ma & questo che deve cercare la salvezza in quello con un impeto rinnovato di speranza
che non vada delusa.

La cultura moderna, anche se spesso fin dall’Umanesimo ha avversato la fede cristiana, ha chiarito e

approfondito non pochi aspetti positivi della soggettivita e dell’originalita dello spirito umano. Soprattutto la



filosofia moderna ha scandagliato e messo in evidenza il valore primario e costitutivo della liberta nella
struttura dinamica del soggetto spirituale. E questa la soggettivita che va approfondita nella linea dello
Pseudo Dionigi, di sant’ Agostino, di san Tommaso, di Pascal, di Kierkegaard, di Newman..., per scoprire e
alimentare le possibilita dell’io profondo di fronte agli interrogativi del peccato e della morte, cioé per
sfuggire al risucchio dell’«essere nel mondo e nel tempo» con una speranza che non deluda. Questo deve
essere il compito positivo e costruttivo dell’«aggiornamento»: ma questo avra un senso e un esito solo se I’io
si manterra in posizione verticale di trascendenza, cioé fondato sull’ Assoluto e rivolto all’eternita. Affidarsi
al cogito moderno, trasferire il fondamento dalla trascendenza al trascendentale, cioé da Dio all’'uomo,
condizionare la sacra doctrina all’affaccendarsi nelle realta profane delle scienze umane, tuffarsi
nell’attivismo di un’antropologia tuttofare... & condannarsi, come mostra la marea crescente della
disperazione dell’'uomo contemporaneo, a essere trascinati nel mare in tempesta e senza sponde della cattiva
infinita: e trasformare I’io in mero spettacolo e spettatore (fenomenologia), in puro luogo dell’evento, ossia &
ridurre la coscienza a una scena proiettata sul finito in una infinita interrogazione del mondo.

Eppure nella sua «prolusione inaugurale» il card. Garrone aveva indicato la via giusta, quella della
tradizione viva della Chiesa: che significato puo avere un lavoro teologico fuori di questo riferimento? In
realta tutto lo sforzo dell’ultimo Concilio, leggiamo, € stato permeato in profondita dalla coscienza di una
antropologia teologica da costruire e da perfezionare. E poco & mancato, ci informa il cardinale, toccando il
momento chiave del problema, che non si sia sottoposto ai Padri un vero documento su questo preciso
argomento, la cui ispirazione essenziale sarebbe stata una riflessione sulla nozione tradizionale, cosi ricca e
complessa, dell’'uomo «immagine di Dio».*® La sostanza del richiamo a questo, tema, urgente oggi pit che
mai, e stata comunque riversata nei primi capitoli della Gaudium et spes: il vero nucleo dell’antropologia
teologica in senso autentico & indicato quindi con opportuno richiamo dal cardinale nella verita biblica che
I’'uomo ¢ stato fatto «a immagine e somiglianza di Dio» (Gen. 1, 26), il tema sul quale si era venuta
costruendo la grande teologia della Chiesa dai Padri alessandrini e cappadoci (spec. Gregorio di Nissa), a
sant’llario, S. Agostino e nel Medio Evo S. Tommaso.”” In questa scia, con saggezza e prudenza — come si
conviene — il cardinale ammonisce del pericolo insito nel metodo antropologico quando I’'uomo prende il
sopravvento su Dio: «Si continuera a parlare di Dio, ma sottilmente si svuotera I’espressione del suo
contenuto. O, cio che é lo stesso, si comincera a considerare i due termini come fossero dello stesso,
ordine».”® Ed & esattamente la linea di questo cosiddetto orizzontalismo che i teologi sopra ricordati hanno
imboccato, senza scrupoli o pentimenti e, sembra, anche senza contestazioni: almeno per quanto si pud
sapere da questo volume. Il cardinale poi giustamente torna a insistere nell’affermazione della trascendenza
di Dio e che per questo & necessaria una «filosofia seria» (corsivo nel testo), richiamandosi espressamente al
Convegno di Firenze, di cui questo dell’ Ariccia sembra esattamente I’antitesi.”® Egli lamenta infatti che il De
Deo uno «...0ggi rischia di aver perduto ogni aggancio con le sue basi razionali, e questo non costituisce un
miglioramento. Il teologo ha bisogno di ricordare che non si puo parlare di Dio e dell’'uomo come di due
realta poste sullo stesso piano: se lo si dimentica, I’uno o I’altro & condannato a scomparire».® Nessuno oggi
nega, ne alcun grande teologo I’ha mai negato in passato, che I’uomo non & per la teologia un oggetto di

considerazione qualsiasi, ma & ovvio che egli sta al centro della oeconomia salutis, ossia che come prima ¢



stato I’oggetto prediletto della creazione (a «immagine di Dio»), cosi dopo il peccato é diventato I’oggetto di
predilezione per la salvezza nella redenzione in Cristo che é il Verbo fatto carne e diventato fratello
dell’'uomo. E stato Dio stesso, con la misericordia del suo «piano di salvezza» (Heilsplan), a iniziare e
fondare I’antropologia teologica. Ma una siffatta antropologia pud avere consistenza «teologica» soltanto se
e riflessa e fondata nella trascendenza di Dio, della redenzione e della grazia, che sono i termini e i temi
assenti (perché «superati...») nelle relazioni indicate. «<E I’'uomo, a essere per Dio»: & ancora il cardinale a
ricordare questa verita sostanziale, presente a ogni umile fedele e dimenticata invece propter falsas vocum
novitates dai nostri teologi. Solida € percio la lezione del cardinale e va meditata: «Questo rapporto, che &
divenuto un fatto, non implica in Dio alcuna sorta di vicissitudine contraria alla sua natura. Qualunque sia
I’importanza presa dall’'uomo per comprendere Dio, resta che non & Dio a esistere “per I’uomo”.
Capovolgere il rapporto significherebbe togliere a Dio e all’'uomo insieme ogni significato. Dio non puo
assolvere il suo compito in rapporto all’'uomo quando lo si subordina all’'uomo: qualunque siano le
affermazioni di Cristo toccanti la sua volonta di “servizio” e i gesti di umilta da lui compiuti per la nostra
salvezza, la Rivelazione & a questo riguardo di una chiarezza decisiva».®* Il cardinale conclude: «La vera
vocazione dell’antropologia teologica & di scoprire o di riscoprire la grandezza che si ha nel servizio
amoroso di Dio. Dio non € un semplice interlocutore dell’uomo e fatto a sua misura, e neppure un estraneo,
tanto meno un suddito, ma € in definitiva un amico che ha in questa amicizia tutta I’iniziativa: “Apparuit
benignitas et bumanitas Salvatoris nostri Dei” (Tit. 3, 4 ss.)».** Al contrario, una «antropologia che mette
I’'uomo al servizio di Dio senza conservare la coscienza che I’'uomo esiste “per opera di Dio e per Dio”,
secondo la formula ripresa incessantemente da san Paolo, non merita pit il suo nome»,®® cioé «teologia» per
I’appunto.

Il cardinale non ha potuto, a causa dei gravi impegni del suo ufficio, seguire i lavori del Congresso, e
non ci sono note le sue impressioni o reazioni al volume degli Atti. Quel che ¢ certo ed evidente, e ogni
lettore lo pud constatare, € che i relatori indicati si sono mossi nella direzione diametralmente opposta a
quella indicata dal cardinale in conformita della Lumen gentium, della tradizione, del magistero e della
teologia classica: cioé un pasticcio di filosofia moderna troppo frettolosamente assimilata e peggio applicata.
Un passo falso che & un sintomo grave dell’aberrazione in atto in non pochi professori di teologia e filosofia
dei seminari italiani i quali non temono di esporre il cristianesimo come un regnum huius mundi, in
competizione e piu spesso in alleanza con il marxismo, I’esistenzialismo, lo strutturalismo, la psicanalisi...
Non meraviglia allora che anche in Italia i seminari diocesani (e anche quelli di non pochi istituti religiosi) si
vadano spopolando, che i residui allievi vivano nell’irrequietezza di esperienze sociali ed ecumeniche di
dubbia consistenza prima di approfondire il tesoro inestimabile dell’ortodossia e di formarsi all’abnegazione
del servizio di rinunzia piu alto per il prossimo qual € il sacerdozio cattolico!

Non tocca a me dire se la situazione sia anche in Italia, come in molte nazioni, quasi ormai disperata.

Ma come semplice cristiano posso ben ricordare il grido del profeta: «Custos quid de nocte?» (Is. 21,
11). Il problema € diventato troppo complesso perché possa essere risolto in poche parole e con
provvedimenti semplicistici. Non v’e dubbio tuttavia che I’animo dei fedeli resta percosso e dolorosamente

impressionato nel vedere lo svuotamento di seminari e istituti di formazione ecclesiastica fino a pochi anni or



sono fiorenti di gioventu serena e impegnata nella conquista della verita e della santita. E oggi?... Il vuoto,
I’irrequietezza, la smania del «dialogo con il mondo» a tutti i livelli, ma soprattutto al livello delle idee del
mondo! Dire allora che chi ha avuto I’ufficio e ha accettato il «servizio», di intervenire per salvare la barca,
quando infuria la tempesta, deve anche intervenire, € un truismo: c’e solo da augurarsi che diventi una realta
tempestiva in un’opera di concorde e vigorosa ripresa da parte della gerarchia sine acceptione personarum,
come voleva I’ Apostolo.

Il problema essenziale non ¢ il ripristino ne dell’Index librorum prohibitorum né delle carceri del S.
Uffizio, ma quello dell’orientaniento sicuro della coscienza cristiana: se nella prima parte del secolo la
regula fidei é stata guidata nella linea della Pascendi di san Pio X e della Humani generis di Pio XII, oggi
non dev’essere permesso ai teologi di cambiarla e di farsene beffe. Se il mondo continua ad allontanarsi dalla
morale di Cristo, i nuovi teologi non possono avere |’autorizzazione, né espressa né tacita, di proclamare —
sotto il pretesto di battersi per la giustizia terrena — la conformita al mondo. Vorrei terminare, senz’accusare
nessuno, con un testo di Kierkegaatd nell’Esercizio del cristianesimo: «Si sente abbastanza spesso e
abbastanza chiaramente lo sfacciato discorso che bisogna “andare oltre”, ossia che non bisogna star fermi al
cristianesimo, alla fede, alla cosa semplice, all’obbedienza, al “tu devi!”. Esso € penetrato sempre piu
profondamente negli strati del popolo sul quale naturalmente influisce, oserei dire, il giudizio dei circoli
aristocratici; esso e penetrato in un modo fin troppo facile, poiché purtroppo ogni uomo ha una passione
naturale e innata per la disobbedienza. Cosi si misero avanti le “ragioni” e il credere fu posto per tre ragioni,
invece dell’obbedienza, perché ci si vergognava di obbedire. Cosi la mitezza prese il posto del rigore, poiché
non si aveva il coraggio di comandare e ripugnava lasciarsi comandare: coloro che dovevano comandare
diventarono vigliacchi, e quelli che dovevano obbedire insolenti. Cosi, con la mitezza, il cristianesimo € stato
abolito nella cristianita. Senz’autorita, con panni rattoppati e quasi sbrindellati, esso circolava nascosto nella
cristianita; non si sa se tocca o no levarci il cappello davanti ad esso, o se deve esso inchinarsi davanti a noi
ossia se siamo noi ad aver bisogno della stia compassione o lui della nostra. Non c’é per noi che una
salvezza: il cristianesimo. Anche per il cristianesimo ¢’é un’unica salvezza: la severita».*

Quasi cinque secoli prima, in una situazione altrettanto drammatica per la societa cristiana, una
debole e santissima donna come Caterina da Siena, faceva una diagnosi similare e con accenti ancor piu
crudi e percio anche piu vicini alla misera situazione della Chiesa di oggi. Riportiamo alcune espressioni dal
Dialogo, nel trattato su Il corpo mistico della la Santa Chiesa, dove Caterina denunzia la causa del male alla
radice, lamentando con accoramento materno: «Di tutti questi mali e di molti altri sono cagione i prelati,
perché non ebbero I’occhio sopra il loro suddito, anco gli davano largo, ed esso medesimo el mandava e
faceva vista di non vedere le miserie sue... Tutti questi mali, e molti altri dei quali io non ti voglio piu dire
per none appuzzare I’orecchie tue, seguitano per li difetti dei gattivi pastori, che non correggono né
puniscono i difetti de” sudditi e non si curano né sono zelanti che I’ordine sia osservato, perché essi non sono
osservatori dell’ordine». Per la santa, che i discepoli chiamavano «dolcissima mammay, tutti costoro erano
«membri del diavolo» che vanno incontro al giudizio del sommo Giudice: «Male e gattivamente me la

possono rendere, e perd ricevono da me, giustamente, quello che hanno meritato».®



Altri tempi e altre situazioni, d’accordo: ma al fondo non si tratta forse del medesimo ritmo profondo
dello spirito, travolto miserabilmente dalla fascinatio nugacitatis, che affiora a tratti in tutti i tempi come le
vampate di un vulcano, facendo la terra bruciata dello spirito? Che direbbe oggi I’'umile e fierissima vergine
senese della follia di aggiornamento mondano e della smania di secolarizzazione, della morale permissiva,
della demitizzazione e contestazione a tutti i livelli che imperversa oggi nella Chiesa? E infine che direbbe
I’umile popolana di Siena e Dottore della Chiesa, che con affetto filiale chiamava il Papa suo «Babbo dolce»
e «dolce Cristo in terra», di questi teologi e prelati che sembrano sempre piu sordi ai richiami del Vicario di

Cristo?



IL NEO UMANESIMO ATEO DI FEUERBACH
E LANEO TEOLOGIA

L’accenno critico alla «svolta antropologica feuerbachiana» di Baget-Bozzo ha provocato una breve
replica in forma di lettera sul numero 141 di «Studi cattolici» da parte dell’interessato, alla quale diamo un
succinto riscontro, avendo trattato ampiamente altrove la posizione dell’autore di Das Wesen des
Christentums nei suoi principi e nelle sue istanze fondamentali.

Inizio subito dichiarando che a me non pud che far piacere la dichiarazione dell’eventuale distacco di
G. Baget-Bozzo dall’infezione antropologica che sta guastando la teologia contemporanea con conseguenze
gravi a ogni livello, speculativo e morale. E gli sono veramente grato perché la sua replica, che insiste nella
tesi di un «uso positivo» dell’ateo Feuerbach, mi offre il destro di precisare le mie perplessita, che la replica,
lungi dal dissipare, ha piuttosto aggravate.

Gli argomenti di Baget-Bozzo per I’operazione ricupero di Feuerbach sembrano i seguenti: a)
I"autorita di Kierkegaard e dei teologi Barth e von Balthasar; b) la dissociazione tra il (preteso) nucleo
positivo della «dimensione comunitaria dell’'umano» e la concezione degli «individui come termine di
relazione», propria di Feuerbach, dall’ateismo di fondo del suo sistema. Secondo Baget-Bozzo, anche se non
nasce originariamente e funzionalmente legato alla fondazione dell’ateismo, tale pensiero € incluso in una
sintesi formale atea. Questa intuizione del filosofo tedesco pud essere usata teologicamente solo se essa €
resa autonoma dalla forma dottrinale sistematica in cui & situata e recuperata nella sua specificita. In questo,
senso egli pensa legittimo, anzi estremamente utile, un ricorso a Feuerbach da parte della teologia cristiana,
in quanto I'umanesimo radicale di Feuerbach non si oppone, anzi pud chiarire la concezione cristiana
dell’'uomo: il suo umanesimo, € dissociabile dalla prospettiva atea della sua filosofia. Nella mia replica

preferisco invertire I’ordine e iniziare dal secondo argomento che costituisce il vero nerbo della questione.

a) L’operazione-ricupero dell’umanesimo di Feuerbach. Ho I’impressione che Baget-Bozzo parli di
Feuerbach e del suo pensiero muovendosi piu ex communiter dictis, che non da uno studio diretto e
comparato della complessa produzione feuerbachiana e con precisi riferimenti alla letteratura che lo riguarda,
la quale ha segnato in questo dopoguerra una notevole ripresa anche a causa dell’accresciuta virulenza
dell’ateismo marxistico. Percio all’argomento b) di Baget-Bozzo rispondo all’antica: nego paritatem e
distinguo tempora. Infatti diversa é la situazione rispetto alla fede cristiana della filosofia e delle filosofie
apparse prima del cristianesimo da quelle che sono venute dopo. Infatti se si allude all’uso che la teologia
cristiana fin dai suoi albori ha fatto del pensiero greco, il quale presentava certamente alcuni elementi e
aspetti contrari e refrattari alla fede cristiana, sta il fatto anzitutto che si trattava di una concezione realistica
del mondo aperta alla religione e che tale concezione esprimeva I’attuarsi della ragione naturale. Certamente
il materialismo di Democrito (da cui é partito Marx), la sofistica, lo scetticismo..., non sono compatibili con

il cristianesimo, e difatti la teologia cristiana fin dall’inizio li ha sempre messi fuori causa: ha invece assunto



spunti e concetti fondamentali dal platonismo e neo platonismo, dall’aristotelismo e dallo stesso stoicismo,
«liberandoli» dall’eventuale contesto contrario alla Weltanschauung del cristianesimo mediante una piu
approfondita riflessione nell’ambito stesso naturale (secundum quod «sequitur» ad principia Aristotelis...,
dice spesso san Tommaso). Una simile operazione di assunzione purificatrice non sembra invece possibile
all’interno dell’essenza del pensiero moderno a causa della sua struttura immanentistica e quindi — a mio
fermo avviso — esclusiva per principio della trascendenza e di qualsiasi rapporto di liberta e dipendenza fra
Dio e il mondo come fra I'uomo e Dio. Ora Feuerbach, come & noto, procede direttamente dal principio
moderno dell’autonomia dell’uomo collegandosi espressamente al monismo di Spinoza, al deismo e
all’illuminismo per professare un ateismo radicale che fa della natura una realta assoluta e dell’'uomo la
causa del proprio essere e I’arbitro del proprio destino.

Questo itinerario sotto il profilo teoretico & compiuto da Feuerbach, che & uno scrittore di chiarezza
esemplare, nelle opere maggiori: Das Wesen des Christentums — I’opera sua piu brillante e completa — e Das
Wesen der Religion, infine nella Theogonie, opera piu tarda e meno incisiva, e sotto il profilo storico in
numerosi saggi monografici e soprattutto in alcune ricerche specifiche di storia del pensiero moderno, quali
la Geschichte der Neueren Philosophie del 1833 (rielaborata nel 1847), la Darstellung, Entwicklung und
Kritik der Leibnizschen Philosophie e I’importante Merre Bayle anch’esso del 1833." Va rilevato che il testo
originale del Das Wesen des Cbristentums € seguito da una massa ingente di note e aggiunte (finora mai
tradotte in italiano, per quanto sappia) nelle quali Feuerbach, unico a mia conoscenza fra i filosofi moderni,
attinge ampiamente alle opere dei Padri e degli Scolastici (e specialmente di san Tommaso) per contestarli e
respingere di volta in volta i capisaldi della fede e teologia cristiana. Feuerbach quindi ha e persegue un
obiettivo ben preciso, che é I’orizzontalita radicale della coscienza umana.

Infatti la sua concezione dell’uomo e fondamentalmente uni- o bidimensionale nella semplice
tensione di uomo-natura e uomo-societa, la quale resta sostanzialmente nella scia della dialettica di Hegel di
cui contesta (e con ragione) le pretese (conclusioni) metafisiche e teologiche. Si potrebbe dire che Feuerbach
riprende la fenomenologia hegeliana ma capovolta, in quanto, mentre in Hegel la coscienza o «certezza
sensibile» (sinnliche Gewissheit) € provvisoria, perché considerata astratta e inautentica, e «passa»
nell’autocoscienza (Selbstbewusstsein)? come nella propria verita, per salire al fastigio della totalita dell’Idea
operata dalla Ragione assoluta (absolute Vernunft),® in Feuerbach si compie I’operazione inversa, quella di
discesa o riduzione delle complesse (suposte) operazioni dello spirito alla matrice unica della conscienza che
e la «sensibilita» (Sinnlichkeit). L’unico orizzonte dell’essere e della liberta dell’'uomo, quello che regola
I’ambito e la qualita dei suoi rapporti alla natura e agli altri uomini, é la sfera della realta sensibile definita
dalle forme kantiane della sensibilita che sono spazio e tempo. Non si vede altra via di uscita. Come si puo
qui parlare allora di un «uso positivo» del pensiero di Feuerbach, ossia come e possibile dissociare il
«rapporto io-tu» dal denominatore sensistico-immanentistico? Feuerbach protesterebbe per primo.

Non & questo il luogo di dare una esposizione analitica dell’antropologia feuerbachiana, alla quale
dedicai non poche fatiche qualche decennio fa,* poiché penso sia sufficiente insistere nel caratterizzare il
locus theoreticus del principio feuerbachiano che é strettamente legato, storicamente e criticamente, alla sua

contrapposizione a Hegel, ossia quella di sostituire un tipo di immanenza a un altro tipo di immanenza,



ovvero di una concezione dell’io (sensibile, individuale, finito...) a un’altra concezione dell’io (assoluto,
impersonale, infinito...). Infatti «...mentre il punto di Archimede della considerazione del mondo & per
Feuerbach I’io considerato isolato per sé e da comprendere unicamente da se stesso, per Hegel e I’lo
onnicomprensivo di Dio il punto di partenza per la soluzione del problema del mondo. Hegel procede
dall’Infinito per comprendere da qui I’infinitizzazione del finito. Feuerbach invece pone assolutamente il
finito e procede pertanto di conseguenza alla finitizzazione dell’Infinito».> Non ¢’& via d’uscita, se non si
vuol fate violenza ai testi e ai principi

Nell’ultima opera sistematica, la Theogonie del 1857, Feuerbach sviluppa la sua concezione
definitiva dell’'uomo come «essenza appetitiva» (Winschwesen) dominata dall’istinto della felicita sensibile
(Gluckseligkeitstrieb) a tutti i livelli: a questo modo la fondazione della verita si risolve nel puro
eudemonismo e pragmatismo, e I’idea di Dio, & per sempre dissolta nel nulla. E questo va inteso in senso
fondativo cioé metafisico, come giustamente ha rilevato un critico, perché & da una nuova concezione del
reale radicalmente opposta alle concezioni trascendenti che egli intende abbattere la religione: «Hegel &
certamente soprattutto teorico della conoscenza, la teoria della conoscenza & anche in Feuerbach
completamente secondaria rispetto alla sua metafisica. La psicologia della religione di Feuerbach poggia
decisamente sulla sua metafisica antropologica e non sulla sua teoria della conoscenza sensualistica».®

L’uomo & essenzialmente concepito come una realta completamente immersa nella natura e nel
«genere» (Gattung) dentro il quale si dirimono per ricongiungersi I’io e il tu: per Feuerbach infatti il tu non
e, come per Hegel, I"altro io, ma io sono io soltanto come io di un tu, cosi che dove non ¢’é nessun tu non c’e
neanche I’io. La conseguenza allora di questo &€ che non I’individuo come tale pud essere sollevato a
universalita, ma soltanto I’io e il tu come unita, dove il singolo io non mostra alcuno stadio intermedio di
superamento. Il cerchio si chiude senza via di uscita: «L’io € sempre soltanto come ritorno da un tu
presupposto, soltanto cosi esso diventa sempre identico con sé come un divenire stabile. Il tu & I’altro dell’io
e perd parte del medesimo. Precisamente nel processo di questa esperienza sensibile sussiste I’io».” E in
questa esperienza di appartenenza scambievole di io-tu a circolo chiuso che consiste I’amore (Liebe). Come €
possibile allora I’operazione-ricupero dell’antropologia, del rapporto comunitario, progettata da Baget-

Bozzo, senza mistificare insieme Feuerbach e il cristianesimo?

b) Feuerbach nel giudizio di Kierkegaard. Secondo Baget-Bozzo, il fondatore dell’ esistenzialismo
I’avrebbe preceduto nell’operazione del recupero teologico di Feuerbach: egli parla infatti di un uso
teologico positivo di Feuerbach da parte di Kierkegaard. Certamente il grande danese non & un fautore della
teologia trascendentale o della secolarizzazione; & anche certo che egli ha apprezzato I’opera di Feuerbach.
Ma in che senso e sotto quale aspetto? L’unica citazione,® che & un «frammento» staccato di un testo ampio e
complesso che Baget-Bozzo cita dal Diario,’ & interrotta nel momento piti decisivo. Diamo la trama del testo,
che ci interessa: effettivamente Kierkegaard qui fa un uso positivo di Feuerbach, ma non sembra nel senso
dell’operazione progettata. Il testo ha due parti principali:

1) Feuerbach, il cristianesimo e la cristianita. Kierkegaard afferma che Feuerbach ha compreso

I’esigenza del cristianesimo e che il compito o scopo della sua critica come di quella degli altri liberi



pensatori nei loro attacchi & quello di «difendere il cristianesimo contro gli stessi cristiani»: questi nella
cristianita moderna non vivono piu secondo I’esigenza del cristianesimo e tuttavia pretendono di chiamarsi
cristiani: «Ora, dice Feuerbach, questo non va, alto 1a! Se voi volete, essere autorizzati a vivere nel modo in
cui vivete, dovete anche ammettere di non essere cristiani. Feuerbach ha compreso I’esigenza, ma non
potendo assoggettarvisi, rinuncia a essere cristiano. E ora egli prende posizione in un modo che non ¢ del
tutto ingiustificato, per quanto la sua responsabilita sia grande. Perché é falso, quando la cristianita attuale
dice che Feuerbach attacca il cristianesimo. Non € vero! Egli attacca i cristiani, mostrando che la loro vita
non corrisponde alla dottrina del cristianesimo [margine] (e per questo si puo dire a proposito di Feuerbach:
et ab hoste consilium). E questa una differenza infinita. Che egli sia probabilmente un demonio malizioso,
puo anche darsi; ma in senso tattico & una figura che puo essere utile».

Cio che il testo dice sui rapporti fra Feuerbach e il cristianesimo é chiaro: Feuerbach smaschera i
falsi cristiani, contesta loro il diritto di chiamarsi e di passare per cristiani e in questo senso si puo dire che
egli (come gli altri Freidenker) difende il cristianesimo, cioé ricorda la vera esigenza del cristianesimo.
Quale? Quella che il cristianesimo, come dice lo stesso, Kierkegaard e come ripetera poi Nietzsche, destina
I’uomo alla sofferenza, ne fa un infelice in questa vita: ogni religione e costruzione di fantasia (Hegel) e il
cristianesimo € una religione disumana. Kierkegaard sapeva benissimo che i liberi pensatori del suo tempo, e
specialmente Feuerbach, criticano e respingono I’esistenza di Dio, I'immortalita dell’anima e tutti i dogmi
del cristianesimo.*

2) | traditori subdoli e i traditori aperti del cristianesimo. Feuerbach € un traditore aperto e per
questo pu0 essere utile contro i traditori subdoli che sono i cristiani e i teologi moderni, e anche i nostri
contemporanei dell’epoca miseranda della confusione post-conciliare: «E proprio di traditori aperti che il
cristianesimo ha bisogno. La cristianita ha tradito il cristianesimo in modo subdolo col volere, senza essere
veramente cristiana, aver I’aria di esserlo. Ora ci vogliono i traditori aperti».

3) Feuerbach traditore aperto. Ma si legga ora la continuazione del testo che fa un confronto
esplicito tra I’opera di critica della cristianita fatta da Feuerbach e quella che egli (Kierkegaard) fa con i suoi
scritti: a questo proposito egli distingue due classi di traditori, quelli come Feuerbach a servizio del demonio
per corrompere ancor piu i cristiani, e quelli come lui al servizio di Dio per far rinsavire i cristiani. Ecco:
«Ma il concetto di traditore & dialettico. Il demonio ha per cosi dire i suoi traditori e le sue spie che non
attaccano il cristianesimo, ma i cristiani, con I’intenzione che defezionino in numero sempre maggiore.
Anche Dio ha i suoi traditori: traditori religiosi, i quali, assolutamente obbedienti a Lui, espongono
candidamente il cristianesimo, perché una buona volta si possa riuscire a vedere cos’e il cristianesimo».
L’uso dell’opera di Feuerbach, il ricorso alla sua opera, &€ qui apertamente positivo-negativo: € quello di
smascherare il non cristianesimo dei cristiani moderni e dei teologi — e per questo scrive: et ab hoste
consilium — ma resta fermo che Feuerbach é un traditore del cristianesimo, un traditore aperto, a servizio del
demonio per spingere siffatti falsi cristiani a romperla definitivamente con il cristianesimo, come infatti &
accaduto e sta accadendo a frotte nel nostro tempo. Kierkegaard invece si proclama un traditore religioso, un
traditore di Dio, dove il genitivo ha come quello precedente («traditore del diavolo») significato possessivo,

cioé «a servizio di Dio, assolutamente ubbidiente a Dio».™*



Sui rapporti con Feuerbach I’atteggiamento di Kierkegaard non lascia quindi dubbi sia nelle Opere
sia nel Diario: approfitto dell’occasione per ragguagliare i lettori, data la difficolta per i non specialisti di
poter avere i testi.

In una postilla (Efterskrift) a un articolo polemico dal titolo: Confessione aperta (Aabenbart
Skrftemaal), comparso sul giornale «Faedrelandet» (La Patria) il 12 giugno 1842, che & una risposta critiche
che un certo Frederik Beck aveva fatto alla sua disertazione sul Concetto di ironia (Om Begrebet Ironi),
pubblicata I’anno prima il 16 giugno 1841, Kierkegaard protesta per essere stato accomunato dal recensore ai
seguaci di scrittori atei come Strauss, Feuerbach, Vatke, Bruno Bauer...: il Dr. Beck pretende di averlo
capito, ma € duro per lui dovergli dire che non I’ha capito per niente e gli riesce incomprensibile oltre ogni
dire di essere stato mescolato in quella compagnia.*? Negli Stadi sul cammino della vita del 1845 Feuerbach
e menzionato assieme al critico Borne e al poeta Heine come autori assai interessanti «...per coloro che
fanno esperimenti nel campo dello spirito. Il piu delle volte (som oftest) essi hanno una buona conoscenza
della realta religiosa, ossia sono al corrente (de vide med Besked) sulla realta religiosa cosi da non voler
avere a che fare con essa», cioé rifiutano decisamente il cristianesimo.*®

Frequenti sono le allusioni a Feuerbach nella grande Postilla, che sono state segnalate nella mia
traduzione, con I’ausilio del commento di N. Thulstrup alla nova edizione danese.* Per esempio, I’accenno
all’arbitrio pazzesco e capriccioso, sonnecchiante nel timor di Dio, di «essere stato lui (con I’immaginazione)
a produrre Dio»;"™® I’accenno implicito alla dottrina di Feuerbach sull’immortalita;*® ancora un accenno
implicito ma preciso alla corrente atea che «spiega senz’altro il cristianesimo come un mito»;*’ verso la fine
dell’opera & citato il principio: «Ogni teologia & antropologia».*® Il senso di questi riferimenti collima con il
testo del Diario sopra esaminato: «Un’ortodossia infantile, una pusillanime esegesi biblica, una difesa
sciocca e acristiana del cristianesimo, una cattiva coscienza nei difensori per quel che riguarda il loro
rapporto con il cristianesimo: ecco cio che, fra I’altro, contribuisce in questi tempi a provocare attacchi
passionali e insensati contro il cristianesimo. Non si deve mercanteggiare, non si deve alterare il
cristianesimo, non si deve esasperarlo, col resistere in un posto sbagliato, ma badare soltanto che esso
rimanga cio che era: scandalo per i Giudei, stoltezza per i Greci e non una scemenza qualsiasi di cui né i
Giudei né i Greci si scandalizzino, ma di cui essi sorridono e si irritano soltanto per il fatto che lo si
difende».® Di i a poco il contrasto tra il «risvegliato» fanatico e fantastico che pretende difendere il
cristianesimo da un punto di vista puramente estetico e quindi controproducente, e il «motteggiatore»
(Spotter), il quale «...attacca il cristianesimo e nello stesso tempo lo espone in un modo cosi suasivo che é
un piacere leggerlo e colui che & in imbarazzo per trovare una buona esposizione € quasi obbligato di
ricorrere a lui».? Qui certamente Kierkegaard allude all’esposizione che Feuerbach fa dei dogmi cristiani nel
Das Wesen des Christentums, che € veramente perspicua per chiarezza: ma non € in questo senso polemico

che va inteso I’uso positivo di Feuerbach quale vuole Baget-Bozzo.

Possiamo osservare, a questo proposito, che Kierkegaard aveva I’esperienza diretta dell’opera di
perversione che Feuerbach esercitava sulle coscienze nel caso dell’amico e valente professore di filosofia

Hans Brochner, il quale gli aveva apertamente manifestato di aver abbandonato il cristianesimo perché il



cristianesimo era contrario alla natura e alla vita concreta.”* Lo stesso Bréchner attesta altrove che I’epiteto di
«motteggiatore», nel testo della Postilla ora citato, va riferito senz’altro a Feuerbach: poiché si tratta di una
testimonianza diretta e particolarmente qualificata per il confronto esplicito tra Feuerbach e Kierkegaard,
traduco il testo che, per quanto sappia, € passato inosservato anche nella stessa Kierkegaard-Renaissance
danese. Brdchner scrive nel 1868, a molta distanza quindi dalla morte del grande amico, quando la sua
adesione al materialismo € gia compiutamente maturata. Dopo aver ben delineato I’opposizione tra la
«teologia corrente che si approfondisce oggettivamente in ricerche erudite» e la ricerca di Kierkegaard per il
quale il compito principale dell’eistenza & la «decisione infinita, I’appropriazione» (uendelige Afgjorelse,
Tilegnelse), non il «cio» (Hvad) ma il «come» (Hvorledes), continua: «Per Feuerbach, come per
Kierkegaard, le sfere del sapere e della fede restano separate (bliver sondrede), ma poiché Feuerbach
determina la religione come I’inazione, egli afferma il diritto del pensiero contro la fede (imod Troen) e pone
la religione come la falsita che deve essere abbandonata. L’opposizione fra Feuerbach e Kierkegaard nella
concezione della religione e in particolare del cristianesimo e pertanto la piu grande possibile, perd non c’e
alcun contemporaneo con il quale Kierkegaard abbia maggiori punti di contatto nella determinazione di cio
che e il cristianesimo [di Feuerbach]. Questo del resto a lui non € sfuggito e neppure ha potuto
meravigliarsene appunto a causa della sua concezione del cristianesimo».?> E continua: «Se il rapporto
dell’individuo al cristianesimo €& un rapporto di soggettivita e pit precisamente un rapporto nel quale la
soggettivita € nella sua massima potenziazione, nella sua passione piu energica, allora, a eccezione del
credente che nella passione lo mantiene come verita, pud soltanto concepire la sua essenza colui che nella
passione lo respinge. Quest’ultimo, stando, fuori del cristianesimo, potra dire con decisione e acume che
cos’e il cristianesimo, potra descriverlo in modo che il credente in parte e in tutto potra sconfessare la sua
descrizione».”® Siamo agli antipodi del progetto di Baget-Bozzo.

Si opera percio qui un divario radicale fra la concezione cristiana della persona e quella che
dell’'uomo ha Feuerbach: per il cristianesimo (e per Kierkegaard) I’'uomo si attua certamente nella societa
(domestica, civile, religiosa...), ma egli attinge la prima regola della sua vita dalla legge divina e ottiene il
fondamento della sua personalita e liberta dall’«essere un Singolo (Enkelte) davanti a Dio»; il rapporto
interumano di io-tu € mediato a ogni livello dalla presenza di un Uditore sempre presente e da un Testimone
sempre in ascolto: Dio. Per Feuerbach invece € I’opposto, e lo dice il testo a cui Baget-Bozzo si riferisce:
«L’uomo singolo considerato per se stesso non ha I’essenza dell’'uomo né in sé come essenza morale, né in
sé come essenza pensante. L’essenza dell’uomo € contenuta soltanto nella comunita, nell’unita dell’'uomo
con I’'uomo, un’unita la quale si appoggia sulla realta della differenza di io e tu».**Chiaro e coerente per un
discepolo di Hegel che cala la teocrazia dello Stato hegeliano nei rapporti della vita quotidiana dell’uomo
sensibile.?

| Diari della maturita confermano quest’atteggiamento di Kierkegaard verso Feuerbach, cioé di
apprezzamento sia del preciso diagnostico dell’aberrazione della teologia moderna e della degenerazione dei
cristiani moderni, sia dell’acuto espositore del contenuto della verita cristiana e dell’esigenza morale
cristiana. Cosi, per esempio, un testo fortemente polemico ancora del 1849-50 dichiara che I’interpretazione

(di Feuerbach, Strauss, Bauer...) del cristianesimo come un «mito» & valida se riferita alla cristianita!*® Un



ultimo testo efficace e sintetico del 1854 dedicato ancora al «libero pensatore» (fri Tanker) — con evidente
allusione a Feuerbach e alla Sinistra hegeliana — fa il punto sulla questione: «Come i liberi pensatori
illustrano il cristianesimo. Certamente, come ho osservato altrove, la causa del cristianesimo da molto tempo
si trova nella condizione che presso la cosiddetta Chiesa cristiana (specialmente nel protestantesimo,
specialmente in Danimarca!) non si riesce a sapere che cosa sia il cristianesimo, ma si deve cercarlo dal
libero pensatore, proprio perché per suo conto vuole abbandonare il cristianesimo, trova spesso una
soddisfazione maligna a esagerare il cristianesimo. La cosiddetta Chiesa lo falsifica mitigandolo, perché si
vuole a tutti i costi passare per cristiani! 1l libero pensatore lo falsifica col renderlo piu ostico, per il prurito di
seccare maledettamente i cristiani, mentre egli per conto suo se ne sta fuori. Pero é certo, quando si tratta di
scegliere fra le due, che la concezione del libero pensatore € piu vera di quella della cosiddetta Chiesa:
soprattutto nel protestantesimo, soprattutto in Danimarca».?

Non ¢ allora I’aspetto comunitario del cristianesimo che Kierkegaard vede presentato e che egli
apprezza in Feuerbach, ma quello del suo rigore dogmatico e morale, cioé il cristianesimo atanasiano che
porta il cristiano alla rinunzia al inondo e all’imitazione di Cristo. Riportiamo un testo che riassume il
nocciolo della destructio religionis et christianismi di Feuerbach, quale Kierkegaard aveva letto nel Das
Wesen des Christentums: «l periodi dell’umanita si differenziano soltanto per cambiamenti religiosi. Si
danno cambiamenti storici unicamente la dove essi entrano nel “cuore” dell’uomo. Il cuore non é una forma
della religione, cosi che essa si trovi anche nel cuore: esso € I’essenza della religione. Abbiamo noi assistito
a una rivoluzione religiosa? E vero: noi non abbiamo pil cuore, non abbiamo piti nessuna religione. Non ci si
frena piu per politica, non si fa pit mistero...: non ci si illude apposta e senz’accorgersi. No: oggi si spaccia
la negazione del cristianesimo per cristianesimo, si riduce il cristianesimo a un puro nome. Si va tanto oltre
nella negazione del cristianesimo, che si rigetta ogni norma (linea) positiva del cristianesimo: non si
vogliono piu i Libri dogmatici, né i Padri della Chiesa, né la Bibbia, come regola del cristianesimo... Cio
significa che il cristianesimo non esiste piu. Il cristianesimo non cortisponde piu né all’'uomo teoretico né
all’'uomo pratico; non soddisfa piu lo spirito, ma neppure il cuore poiché noi abbiamo altri interessi per il
nostro cuore che non I’eterna beatitudine del cielo».?®

E questa I’aurora dei tempi nuovi, una aurora che ora ha raggiunto lo zenith del meriggio e ha fatto
percio tornare ora in auge Feuerbach, dopo quasi un secolo di oblio..., anche fra i teologi cattolici! Invece la
voce di Kierkegaard non riesce a far breccia sulle masse della cultura e sulla cultura di massa oggi
dominante. E ovvio.

Feuerbach e Kierkegaard quindi, simili nella situazione esistenziale, ciascuno isolato ed escluso dalla
propria societa, si incontrano nella denunzia della malattia dominante ma si separano all’infinito nella
diagnosi e migrano in continenti opposti per cercare la salvezza: Feuerbach in terra, Kierkegaard
nell’eternita.

Ci sembra pertanto che I’operazione tentata da Biget-Bozzo non abbia alcun valido fondamento e
che essa presenti perlomeno non poche gravi ambiguita: certamente, come si € visto, Kierkegaard non ha
accostato e valorizzato Feuerbach nel senso positivo che si pretende. Che gli ermeneuti moderni,

confrontando Feuerbach e Marx, considerino il primo religioso e il secondo irreligioso e pur riconoscendolo



ateo affermino: «lIl suo ateismo € il compimento della religione: Feuerbach fonda I’ateismo ma non come
irreligione» e che in cio stia la sua differenza da Marx, & un discorso per me senza senso e certamente
contraddetto da tutti gli scritti di Feuerbach. Pud darsi che Feuerbach, sostituendo I’'umanita a Dio, abbia, nel
suo umanesimo romantico, attribuito una certa «sacralita» al genere, (Gattung) come gli rimproverano Marx
e i marxisti: ma passare da questo ad affermare che «...in certo modo i teologi sono legittimati dai marxisti al
ricupero del loro bene»,?® & un’affermazione che non trovera consenziente alcun marxista vecchio o nuovo e
neppure, per quel che puo contare, il sottoscritto, che ha letto, non certo da ieri, gli scritti di Feuerbach e
Marx. Se poi, come si € visto, Feuerbach condanna i cristiani moderni e la loro aberrazione dal cristianesimo
primitivo, lo fa non per ricuperare e raccomandare questo ma per mostrarne il carattere mortificante,
innaturale e disumano.

Anche il testo del Diario di Kiergegaard, portato da Baget-Bozzo, non ha affatto nel contesto — come
si é visto — un significato di approvazione della concezione di Feuerbach ma soltanto della sua critica ai
cattivi teologi post-hegeliani e ai cattivi cristiani, «...specialmente nel protestantesimo, specialmente in
Danimarca!». Un’accusa che oggi — bisogna avere il coraggio di dirlo — attinge anche il mondo cattolico
ormai guastato dall’antropologia teologica venuta dal Nord e dalla civilta del benessere.

Per Barth, riporta Baget-Bozzo, Feuerbach & «il martello dei cattivi teologi»:* ma questo I’aveva gia
detto, e meglio di Barth, Kierkegaard stesso che Barth, dopo un fugace e retorico accostamento al grande
danese, ha poi ripudiato perché giudicato troppo cattolico. Che Barth qualifichi percio Feuerbach come
«teologo neo protestante» € una conseguenza del negativismo calvinista-luterano del Barth ed € una nuova
conferma che I’aberrazione della teologia protestante deprecata da Feuerbach e Kierkegaard non si & fermata
ai discepoli di Hegel ma continua ancora. Che altro sono le teologie dei protestanti radicali (Bonhoeffer,
Bultmann, Tillich... e discepoli) se non altrettante destructiones theologiae? La «pensata» poi del Barth di
attribuire (e mi sembra che Baget-Bozzo lo prenda sul serio e quasi con venerazione!) al materialista
Feuerbach, che ha speso la vita nello spazzare via i fondamenti del cristianesimo e di ogni religione, la
patente di una «speciale ispirazione profetica»,® & un tale paradosso che avrebbe suscitato la divertita ilarita
del bonaccione Feuerbach. Est modus in rebus!

Baget-Bozzo conclude: «I teologi hanno dunque accolto Feuerbach come un bene proprio, facendone
le piu diverse utilizzazioni. Sembra percio che vi sia, tra marxisti e teologi, un paradossale consenso: il padre
dell’ateismo antropologico appartiene alla storia della religione e persino alla storia della teologia».*

Rispondo: passi per la seconda affermazione, cioé che Feuerbach interessi la storia della religione e,
se si vuole, anche della teologia, in quanto appunto I’ha criticata e distrutta.

Ma la prima asserzione che Feuerbach costituisce un «bene proprio», € un’affermazione insensata.
Purtroppo oggi certi teologi sembrano preferire le acque torbide e le cisterne disseccate degli atei alle fonti
vive della Rivelazione e degli scritti dei Padri e dei Dottori. Ma non sembra, e spero non si offenda, che
Baget-Bozzo abbia sprecato molto tempo a leggere i testi di Feuerbach: si é fidato soprattutto di Barth. Non
sono in grado di appurare la testimonianza di von Balthasar: osservo che il rapporto di io-tu, che von

Balthasar elogia in Feuerbach, era stato ampiamente esposto da Jacobi che I’aveva opposto al monismo della



sostanza di Spinoza e al monismo dell’lo dell’idealismo (Fichte),®® ma in tutt’altro contesto da quello di
Feuerbach.

Possiamo pertanto concludere che il rapporto di Kierkegaard a Feuerbach ¢ dialettico, ossia positivo-
negativo o, negativo-positivo. E un fatto che, di fronte alla mistificazione teoretica che Hegel e la teologia
ufficiale (Schleiermacher compreso) fanno della verita cristiana e della mistificazione pratica che la
cristianita stabilita, specialmente protestante, fa dell’ideale evangelico, Kierkegaard trova la figura e la critica
dell’ateo Feuerbach interessante e importante. L uso positivo percio di Feuerbach da parte di Kierkegaard €
nella sua opera di spregiudicatezza critica contro le confusioni e mistificazioni: ma Kierkegaard conosce
benissimo che lo stesso Feuerbach fraintende profondamente la natura della religione e piu ancora che
respinge il cristianesimo. Pero bisogna subito aggiungere che per Kierkegaard anche Feuerbach € un epigono
di Hegel, e il suo pensiero € compromesso alla radice dalla errata prospettiva hegeliana nella quale si muove,
come si muovono Strauss, Borne, Bruno Bauer... In conclusione: «In Hegel, Kierkegaard non combatte
allora soltanto Hegel e il panteismo di Strauss, ma anche I’antropologismo di Feuerbach; insieme perd, come
si e visto, Kierkegaard combatte la filosofia della religione di Hegel precisamente a partire dalla
fondamentale determinazione del cristianesimo fatta da Feuerbach».**

Percio Feuerbach appartiene, o puo appartenere, alla storia della teologia protestante, non certamente
a quella della teologia cattolica. La sua opera perd puo giovare oggi anche alla teologia cattolica, ma sotto
I’aspetto negativo, come denunzia di quell’antropologismo teologico che dopo un secolo sta spezzando
I’ortodossia cattolica e affondando la fede.

Si puo convenire allora che lo studio delle opere di Feuerbach, specialmente di Das Wesen des
Christentums e Das Wesen der Religion, come afferma un esperto di studi kierkegaardiani e insigne storico
della teologia protestante, non € una perdita di tempo. Ma bisogna anche riconoscere con lo stesso autore che
«il passo decisivo in filosofia» di Feuerbach e il passaggio dal concetto assoluto di verita a quello
antropologico, con la conseguente concezione dell’'uomo come «uomo terreno, umanita terrena», cosi che
«I”idea di una personalita che non sia determinata sessualmente (geschlechtlich) come uomo e donna e di una
natura umano-razionale che sia priva di sensibilita e strumenti sensibili, sono per lui fantasticheria
(Hirngespinste). Non per nulla Feuerbach ha scritto nel 1850: “L’uomo e cio che mangia” (“Der Mensch ist
was er isst”)». %

E con siffatta antropologia allora, respinta dalla stessa teologia protestante, che la teologia cattolica —
obliosa ormai della regale via di Ireneo, Atanasio, Basilio, Ilario, Agostino, Vincenzo di Lerines, Tommaso

d’Aquino... — vuole compiere il cammino della «economia della salvezza» verso I’eternita?

COERENZA DELL’ANTROPOLOGIA
FEUERBACHIANA E INCOERENZA
DELL’ANTROPOLOGIA TEOLOGICA

(replica alla controreplica)



Gianni Baget-Bozzo ha risposto alla mia replica nella sua rivista «Renovatio» (Teologia e ateismo:
risposta al padre Cornelio Fabro) di aprile-giugno 1973. Per quanto posso capire, mi sembra che la sua
posizione in sostanza non sia cambiata e lasci intatte le mie riserve di fondo.

Passo sopra ai rinnovati lamenti di Baget-Bozzo per la mia doppia critica, fondata sul fatto che egli
aveva sostenuto 1’'uso di Feuerbach «per I’allestimento di un’antropologia teologica che deve spazzare via la
teologia tomista fondata sulla trascendenza metafisica» e che aveva presentato Feuerbach come il «nuovo
“Giovanni Battista” di questa teologia del tradimento». Osservo solo che per la seconda affermazione — il
Giovanni Battista —, le virgolette possono essere mie ma la rilevanza teologica data a Feuerbach € di Baget-
Bozzo ed € ripetuta con energia ancor maggiore in questa replica — come ora vedremo —, la quale conferma
in pieno quelle virgolette e il Giovanni Battista. La nuova replica presenta un Baget-Bozzo nuovo, impegnato
nel ricupero positivo, diretto, costruttivo... non solo del principio del pensiero moderno in generale ma in
una delle sue forme piu anticristiane e atee quale é il materialismo antropologico di Feuerbach. Baget-Bozzo,
che finora si era mostrato conservatore a oltranza, si € allineato improvvisamente con il progressismo della
teologia antropologica? Baget-Bozzo risponde negando e consentendo a un tempo, e lo sforzo della sua
risposta € certamente sincero, anche se si presenta tutt’altro che convincente.

A. Anzitutto prendo atto volentieri della dichiarazione che anche Baget-Bozzo considera
«...inaccettabile I’antropologia filosofica di Rahner che ha condizionato tutta la sua [di Rahner, ovviamente]
trattazione teologica», cosi che «uno dei problemi maggiori per lo sviluppo della teologia € quello di liberarsi
dall’influsso di Rahner, senza perd cadere in quello di von Balthasar». Accettabile mi sembra anche
I’osservazione metodologica — e Baget-Bozzo sa bene che essa informa tutto il mio primo articolo di «Studi
Cattolici» — quando continua: «La via d’uscita sta certo in una adesione pit profonda al dato della tradizione,
alla ricerca di tutto cio che la Rivelazione dice sull’uomo. Dubitiamo pero che la crisi della teologia possa
essere superata senza un profondo rinnovamento spirituale, senza una piu ricca e diffusa esperienza del
mistero di Dio. | pozzi del sapere umano, anche del sapere teologico, sono cisterne che non servono a dare
acqua. Oggi attorno a noi la secolarizzazione pratica sostiene quella intellettuale e quella spirituale, né,
umanamente, vediamo una via di soluzione. Il rinnovamento dell’esperienza di Dio & una condizione del
pensare su Dio. Altrimenti la politica, di destra, di centro o di sinistra che sia, diverra sempre piu la
dimensione prevalente della Chiesa, e una dimensione sempre piu incapace di salvarla dall’irrilevanza
storica».*

Rilevo: 1) Per la metodologia teologica di essermi rifatto ai principi classici di san Tommaso e di
non avere mai citato Urs von Balthasar: & un autore che mi sembra di tutto rispetto ma al quale non avrei
potuto riferirmi senza un inquadramento preciso del suo pensiero nelle sue varie tappe, un compito che
esulava ed esula dall’intento preciso della mia messa a punto. 2) Parimenti mi trovo del tutto d’accordo con il
riconoscimento della necessita — anzi urgenza — di un «profondo rinnovamento spirituale» per superare la
crisi attuale della teologia. Per mio conto, io parlerei piu radicalmente di un ritorno alla pratica del Vangelo,
al timore di Dio e alla meditazione delle verita eterne (morte, giudizio, inferno, paradiso), che sembrano

quasi radiate nell’infuriare della sociologia pastorale di massa a cui si vuol ridurre oggi la teologia, per dare



un’efficace testimonianza al mondo di oggi ingolfato negli eccessi opposti dell’ira e della lussuria. Baget-
Bozzo conclude con una riserva sul pericolo della «politica» di destra, di centro, o di sinistra che altrimenti
prevarrebbe nella Chiesa... Comunque, I’argomento — anche se esula dalla responsabilita di Baget-Bozzo e
soprattutto mia — & ovviamente grave. L’accenno non € senza pertinenza, specialmente dopo il dilagare della

teologia politica in quest’epoca di manovre per captare il messaggio del post-Vaticano Il.

B. Quibus positis vel praesuppositis, devo dichiarare che non comprendo, non riesco a comprendere,
la sua rinnovata professione di fedelta e di amore feuerbachiani che egli ribadisce nella sua replica. Baget-
Bozzo accenna a molte cose di diversa importanza e le presenta piuttosto in ordine sparso e, soprattutto,
mescolando I’aspetto metodologico del problema con quello pratico-pastorale: pero il suo pensiero centrale &
ora piu chiaro anche se e rimasto quello di prima, quale € stato da me criticato; una critica che ora — chiedo
scusa al teologo Baget-Bozzo — mi sento ancora in dovere di rinnovare.

1. L’infezione antropologica. Baget-Bozzo si lamenta, ma a torto, che io vi insista. E vero che egli
respinge I’antropologia rahneriana (e cio mi fa sinceramente piacere), ma continua ad accettare — ne fa il
tema dominante della sua «nuova replica» — I’antropologia feuerbachiana, che & certamente ancor piu
radicale, perché espressamente sensistica e materialistica: cid che non oserei dire di Rahner, né I’ho detto
nello studio in cui gli ho contestato la mistificazione tomistica.? 1l «neo umanesimo» di Feuerbach & ateo e
materialistico — lo riconosce anche Baget-Bozzo — quindi doppiamente inconciliabile alla radice con la
trascendenza del messaggio cristiano di salvezza: é la mia tesi, € non mia soltanto, come ho mostrato nella
replica a Baget-Bozzo, una tesi chiara e inequivocabile. Sfido chiunque a dimostrare il contrario, con i
principi e i testi di Feuerbach, ovviamente. Che cosa risponde Baget-Bozzo?

2. Baget-Bozzo e Feuerbach. La sua risposta mi sembra sibillina e «forse» anche contraddittoria.
Egli prima dichiara: «lo ho affermato che dei teologi hanno citato Feuerbach riconoscendogli una funzione
nello sviluppo della teologia. Su questo Fabro non contraddice. Egli si limita a supporre che io abbia voluto
sostenere una sorta di inclusione delle tesi feuerbachiane in teologia». Alla mia dimostrazione — suffragata da
testi ben precisi e appoggiata con I’autorita degli interpreti piu accreditati e recenti, cio che Baget-Bozzo non
dice — che la posizione di Feuerbach ¢ radicalmente sensista e atea, egli si limita a riportare il testo piu
indicativo della comunicazione da lui fatta ad Ariccia che qui riporto anch’io per i lettori, sia per fare
contento Baget-Bozzo, sia perché esso da la prova palmare del suo equivoco fondamentale. Eccolo:
«Feuerbach finisce con il definire I'umanita come una relazione. E giunge a cio perché in lui & nuovo e
originario I’interesse antropologico, la sua tensione a porre I'uomo come oggetto del pensiero.
L antropologia come problema filosofico primario € la dimensione comunitaria dell’'umano (I’umanita come
relazione, il senso degli individui solo come termini della relazione). E soprattutto questa immagine
dell’'umanita che potrebbe avviare e sostenere una nuova ricerca teologica sul senso trinitario dell’immagine
dell’uomo, cercata non pil nell’anima come tale, ma nella interezza della relazione comunitaria. E questo il
“legato” di Feuerbach alla teologia».® E vero: & questa posizione che io ho inteso soprattutto respingere e che
continuero a respingere, sia perché altro € includere I’antropologia — il punto di vista antropologico, come ha

fatto lo stesso san Tommaso e, prima ancora i Padri, soprattutto sant’ Agostino e i Cappadoci — nell’oggetto e



nella metodologia teologica, e altro é rivolgersi per far questo all’antropologia di Feuerbach. Baget-Bozzo
scrive: «lo ho affermato che dei teologi hanno citato Feuerbach riconoscendogli una funzione nello sviluppo
della teologia. Su questo Fabro non contraddice». Che ci siano stati teologi specialmente protestanti,” i quali
abbiano riconosciuto a Feuerbach una «funzione» di stimolo nello sviluppo della teologia non ho nessuna
difficolta a riconoscerlo. Ma di quale funzione si tratta? Di uno stimolo negativo o positivo? E cid che Baget-
Bozzo omette di dire, e cosi tutto il resto & nell’equivoco. Se si tratta di uno stimolo negativo, nel senso della
risoluzione atea e materialistica del principio di immanenza, siamo senz’altro d’accordo.®

3. Il Feuerbach teologicamente positivo di Baget-Bozzo. Nel testo, che sto commentando, Baget-
Bozzo sembra escludere di aver patrocinato «una sorta di inclusione delle tesi feuerbachiane in teolologia».
Pero egli ha affermato e torna ad affermare, ad approvare e ad accogliere in Feuerbach:

a) «l’interesse antropologico come nuovo e originario», un’affermazione per lo meno ingenua,
poiché I’originarieta dell’interesse (o del problema) antropologico c’é gia tutta nel cogito ed é I’essenza del
principio moderno di immanenza, solo che Feuerbach gli ha dato la piega piu deteriore, cioé materialistica.
Per il realismo teistico, cui Baget-Bozzo si protesta fedele, il primo oggetto dell’intelletto € la realta del
mondo in generale, cioé I’indeterminatezza dell’ens nella tensione di finito e infinito.” Non & I’antropologia
che fonda la metafisica o la teologia, ma viceversa: il problema antropologico diventa certamente centrale,
ma resta fondato e condizionato al livello anzitutto sia speculativo sia teologico, dal primo atteggiamento
della mente verso la realta e verita in generale e poi dal rapporto a Dio con la scelta dell’ultimo fine.

b) «soprattutto questa immagine dell’'umanita [feuerbachiana] potrebbe avviare e sostenere una
nuova ricerca teologica sul senso trinitario dell’immagine dell’'uomo cercata non piu nell’anima come tale,
ma nell’interezza della relazione comunitaria. E questo il “legato” [virgolette di Baget-Bozzo] di Feuerbach
alla teologia». A rileggere quest’affermazione oggi, e a vederla ripetuta con tanta ingenua baldanza da Baget-
Bozzo, mi vengono i capelli ritti. Non potevo nella prima critica scendere nei particolari, ma confesso, di
aver peccato di omissione. L’affermazione mi sembrava tanto esplicita e categorica quanto grave e
sorprendente: se Baget-Bozzo non riesce a rendersene conto, il nostro dialogo, o controversia che dir si
voglia, non ha senso e non avra un punto di incontro, perché le parole rischiano ormai di aver perso il loro
senso abituale. VVoglio procedere percio nel modo piu elementare per manifestare, chiaro e tondo, cio che non
riesco piu a capire nel discorso di Baget-Bozzo.

— Non riesco a capire perché, dopo aver negato «l’inclusione delle tesi feuerbachiane [quali?] in
teologia», poi si assuma I’antropologia feuerbachiana, che tutte le include, come problema filosofico
primario, ossia che si accetti il tronco e la fonte senza i rami e i rivoli; in termini piu tecnici, non capisco che
si disgiungano le conseguenze dal principio o anche (in forma piu tecnica) il metodo dall’oggetto.

— Non riesco a capire come la dimensione comunitaria dell’uomo propria di Feuerbach «potrebbe
avviare e sostenere una nuova ricerca teologica nel senso trinitario dell’immagine dell’'uomo». Per me, qui,
tot verba, tot absurditates, e mi scusi tanto Baget-Bozzo. Mi spiego. La dimensione comunitaria del pensiero
dell’'uomo € antica quanto la vita, quanto la filosofia. Lo stesso Parmenide diede a Elea, che ho potuto
finalmente visitare in questi giorni (agosto 1973), un esemplare corpo di leggi fondate sulla di , kh, che ¢ il

supremo rapporto umano comunitario secondo ragione: una legislazione che fu rispettata, come si rileva fra



I’altro dalle iscrizioni e dalle monete bilingui, dagli stessi Romani quando tra il 1l e Il secolo a. C.
incorporarono Elea alla potenza di Roma, riconoscendole I’indipendenza giuridica. E c¢’é la notissima
definizione aristotelica dell’uomo come zw|/on politiko,n, senza dire della concezione dell’uomo
degli stoici e degli epicurei. Una concezione comunitaria, vicina alla concezione cristiana, nel pensiero
moderno di ispirazione trascendente e ispirata al cristianesimo, era per esempio piuttosto quella della
dialettica teistica di io-tu come rapporto spirituale elaborata da Jacobi, che Feuerbach conosce ma capovolge
in rapporto sensibile, sostituendovi la «dialettica di io-tu coniugale», cioé chiusa nel mondo finito e
materialistico dell’ambito psicologico.

— Non capisco percio che senso possa avere I’immagine in senso trinitario, ispirata al comunitarismo
materialistico di Feuerbach che ha scritto il Das Wesen des Christentums per criticare a fondo il dogma,
soprattutto della Trinita e dell’Incarnazione cristiana.®

— Non capisco (ed ¢ la prima volta che lo leggo in un teologo cristiano) come I’'immagine di Dio
nell’uomo non vada cercata anzitutto nell’ «anima come tale, ma nella interezza della relazione comunitaria.
Qui si fanno avanti due tremende perplessita: prima, il declassamento dell’anima come atto sostanziale che &
certamente forma corporis sostanziale ma emerge come forma subsistens grazie alla sua spiritualita; e poi la
riduzione radicale (hegeliana-feuerbachiana-marxistica) dell’'uomo a principio comunitario cioeé a genere
(Gattung). La sussistenza dello spirito finito nella sua singolarita, che si rapporta direttamente a Dio, € uno
dei punti culminanti del realismo cristiano definito da Clemente V nel Concilio di Vienna (1312);° e da
Leone X nel Concilio Lateranense contro i neo aristotelici.'® E ovvio che anche il corpo umano ha una sua
propria dignita, superiore al corpo degli animali anche superiori, ma questo in virtu dell’anima spirituale che
lo informa come principio di essere, di vita e di operazioni.

Il problema dell’immagine € il locus divergentiae dirimens tra teismo e ateismo: secondo il primo,
infatti, Dio ha creato I’uomo a sua immagine; secondo I’altro (e Feuerbach), & I’'uomo che si é figurato Dio a
propria immagine: «La coscienza di Dio & I’autocoscienza dell’'uomo, la conoscenza di Dio & I’autoco-
noscenza dell’'uomo».™ Di qui Feuerbach deduce il carattere fittizio e fantastico dell’idea di Dio, percio la
consistenza metafisica dell’ateismo e I’immoralita del teismo.™

— Non capisco quanto Baget-Bozzo, avviandosi alla conclusione, afferma dei suoi rapporti con
Feuerbach dopo il ditirambo che gli ha dedicato: cioé che «qui non si tratta di accettare la filosofia di
Feuerbach, ma il suo problema di una definizione ontologica dell’umanita, di una definizione che riconosca
la relazione tra le persone non solo sul piano delle azioni, ma sul piano stesso dell’essere».™® Osservo che
nella riduzione della filosofia ad antropologia Feuerbach intende superare ogni metafisica od ontologia che
poggi su archetipi necessari e universali dell’umanita, e che il piano dell’essere si riduce in Feuerbach — e
nella stessa concezione di Baget-Bozzo della «relazione comunitaria» affermata poc’anzi — al piano
dell’agire (rapporto io-tu, eccetera...). E vero che il concilio Vaticano Il — come gia la teologia classica — ci
ha posti sulla via del modello della teologia trinitaria per comprendere la relazione fondante che unisce gli
uomini oltre il tempo e lo spazio, ma questo modello esige di considerare I’anima come spirito sussistente
che riflette I'immagine delle divine Persone in quanto € principio spirituale e dotata di facolta assolutamente

trascendenti (memoria, intelletto e volonta), agli antipodi percio del materialismo di Feuerbach.



L’uomo €& immagine di Dio in se stesso, nella costituzione metafisica e dinamica del suo essere
spirituale, nella sua liberta e nella possibilita della scelta assoluta dell’ Assoluto, antecedentemente e anzi a
fondamento dei suoi eventuali rapporti comunitari. Questo vale sia nell’ordine naturale sia, e soprattutto,
dentro la Chiesa come corpo mistico di Cristo — ci0 che Baget-Bozzo non distingue, secondo la nuova moda
del neo pelagianesimo, perché gli resta assente (nella sua diatriba) il presupposto fondamentale del

cristianesimo, ciog il circolo esistenziale del peccato e della grazia. Pud Baget-Bozzo provare il contrario?™*

C. La liberta del teologo secondo Baget-Bozzo.

Il nostro teologo feuerbachiano ammette che avrebbe potuto esporre questo problema — quale?
quello, dell’immagine di Dio? del rapporto comunitario? — senza fare alcun riferimento a Feuerbach. Baget-
Bozzo cita nel capoverso precedente uno splendido testo della Gaudium et spes: «immo Dominus Jesus,
quando Patrem orat ut ““omnes unum sint... sicut et nos unum sumus’ (Jo. 17, 21-22), prospectus praebens
humanae rationi impervios, aliguam innuit similitudinem inter unionem personarum divinarum et unionem
filiorum Dei in veritate et caritate».” L’unum di cui parla il testo giovanneo & certamente I’unita nella fede e
soprattutto nella grazia come «partecipazione della natura divina» (2 Pt. 1, 4), non certamente quella della
Gattung materialistica di quanti dopo Epicuro e con Feuerbach e consorti «I’anima col corpo morta fanno».*®
Per Baget-Bozzo invece «questo problema» (domando ancora: quale?) esige il richiamo a Feuerbach:
ignorare od omettere tale richiamo «...non sarebbe stato né giusto né teologale».*” Confesso ancora — e torno
a chiedere scusa — di non capire: a meno che il richiamo a Feuerbach non significhi una «giusta e teologale»
confutazione, come si deve, dei fondamenti e del contesto dell’antropologia materialistica feuerbachiana!

Ugualmente non comprendo la «finalissima» di Baget-Bozzo, che é tutto un peana di trionfalismo
ideologico per la Chiesa, la quale &€ sempre piu il fondamento della storia, la sua condizione di possibilita.
«Tutto cio che matura nel mondo nasce dalla Chiesa e fruttifica per la Chiesa». Riguardo alla prima
affermazione, che ¢ la protasi («Tutto cio che matura nel mondo»), devo confessare che essa mi fa inorridire.
Che cosa attualmente matura nel mondo? Non é soprattutto, I’homo homini lupus di Hobbes? Non sono le
crudelta efferate di continue guerre e guerriglie? Gli orrori dei sequestri di persona e dei dirottamenti aerei?
La volgarita, il pansessualismo spinto ad abiezioni sconosciute allo stesso paganesimo, spinto fino alla
dissacrazione, nella decima musa, della persona stessa di Cristo? Il distacco, che si fa sempre piu amaro,
delle nuove generazioni, vittime del benessere e della droga e degli altri orrori della societa consumistica? |
fenomenologi piu attenti ed accorti parlano percido espressamente di una «disumanizzazione»
(Entmenschlichung) della vita: solo Baget-Bozzo non se ne accorge?

Per quanto riguarda la seconda affermazione, che & I’apodosi («fruttifica per la Chiesa»), lo spero
ardentemente anch’io, ma i sintomi si fanno ancora troppo attendere, e la realta fa piuttosto pensare al
tremendo monito di Cristo, che attinge direttamente proprio anche questa teologia della «resa al mondo»:
«Verumtamen Filius hominis veniens, putas, inveniet fidem in terra?» (Lc. 18, 8), che faceva tremare
Kierkegaard e deve far tremare ogni cristiano che in timore e tremore aspira a Dio in un mondo perverso e
dominato dal maligno (1 Gv. 5, 19). Non si tratta di compiacersi delle tinte fosche, ma di prendere atto della

gravita delle conseguenze del peccato operanti nella storia con impeto crescente in proporzione dell’infedelta



dell’'uomo. E oggi questo sprofondamento degli stessi valori umani é avallato perfino da una teologia ed
ecelesiasticita permissiva (non oso parlare di una «Chiesa permissiva», perché il supremo magistero ha
ripetutamente chiarito i punti fermi del dogma e della morale) le cui aperte concessioni farebbero arrossire
gli epicurei e i libertini di tutti i tempi. Non siamo sotto molti aspetti gia ai tempi dell’infedelta generale e del
dominio della Bestia descritti dall’ Apocalisse?

Non comprendo percio, e soprattutto, I’assunto fondamentale di Baget-Bozzo, svolto nella prima
parte della replica e ripreso in questa «finalissima.

Eccolo: «ll filosofo pud limitarsi a criticare gli errori di Hegel, Feuerbach, Marx, Freud, eccetera. Il
teologo deve vedere qualcosa oltre gli errori, appunto perché egli contempla la storia alla luce del mistero di
Dio. Egli deve scorgere anche I’invisibile punto di derivazione, di attrazione, di complicita, che lega tutto cio
che é nato dopo Cristo al regno di Cristo. Un teologo, naturalmente, diremo con padre Fabro, che abbia la
luce della fede, una fede viva, ascendente, una fede che penetra nel mistero di Dio: e nella luce di Dio vede il
regno di Cristo sulla storia, il Signore che regge il mondo e a cui tutti, secondo la loro miseria, servono».'®
Qui occorre intendersi bene: € chiaro che la divina provvidenza puo cavare anche dal male il bene, come ha
fatto con il primo peccato (o felix culpa!): ma questo é opera di Dio e del suo amore per gli uomini, che non
elimina, ma presuppone, la nostra malizia e colpa. E questo che ci insegna la fede, specialmente il mistero
della Passione e morte di Cristo, anzitutto la sua vita, che, secondo I’Imitazione di Cristo, «tota crux fuit et
martyrium».”® Ogni uomo, ma soprattutto il cristiano, deve impegnarsi nella scelta radicale della sua vita
«davanti a Dio»: «nostra conversatio est in coelis» € hon in questo mondo.

Nella prima parte della replica Baget-Bozzo enunzia piuttosto rapsodicamente il suo atteggiamento
verso il pensiero moderno, che egli esprime distinguendo — come riafferma nella conclusione ora citata —
I’atteggiamento del teologo da quello del filosofo. Anche qui le sue affermazioni mi sembrano azzardate e mi
lasciano assai perplesso circa i rapporti tra pensiero moderno e fede cristiana. Procedo secondo osservazioni
elementari di fondo.

1.Rapporti della teologia con il pensiero moderno. Il sottoscritto non solo non li nega, né li ha mai
negati, ma vi ha impegnato gran parte del suo studio, con le ricerche nel campo metafisico,” ma anche con le
traduzioni e gli studi kierkegaardiani. Ma di quali rapporti si tratta? Baget-Bozzo parla di «semi di verita»
(virgolette sue) che sono nelle «filosofie diverse e contrarie alla religione rivelata».” Su questa espressione
posso essere d’accordo, piu (forse) che sull’altra nota formula di Olgiati che parlava dell’«anima di verita».
Ogni uomo tende alla verita, e percio anche e soprattutto in ogni filosofia si manifesta I’originarieta di tale
tensione: questo é pacifico, ma si tratta di esaminare la sua attuazione nel dinamismo profondo. Baget-Bozzo
scrive: «ll principio percio di escludere a priori dal dialogo, non dir0 il pensiero moderno, ma i problemi del
pensiero moderno, non & conforme al metodo della teologia secondo il magistero».?? 11 sottoscritto non ha
escluso mai i «problemi», ma ha rilevato la novita (capovolgimento della verita) e ha criticato il principio
moderno fondamentale del cogito e ha mostrato, come Baget-Bozzo stesso ricorda, la coerenza delle
conclusioni di ateismo e immoralismo degli epigoni dell’immanentismo moderno. Feuerbach compreso.
«Parvus error in principio [I’error poi del cogito & tutt’altro che parvus!] fit maximus in fine».? E qui devo

precisare anche altre affermazioni piuttosto veloci di Baget-Bozzo.



2. 1l libro delle Sentenze di Pier Lombardo ¢ una compilazione di dottrine e testi in prevalenza
agostiniani e percio costituisce un’affermazione che si inserisce nell’autentica tradizione agostiniana gia
valorizzata nei secoli precedenti specialmente con I’opera di sant’Anselmo. Le stravaganze della teologia
della storia di Gioachino da Fiore furono un fenomeno isolato che sara ripreso nella speculazione panteistica
dell’idealismo tedesco. **

3. Non ho mai affermato, né scritto — come Baget-Bozzo asserisce — che Vico e Rosmini «sono degli
atei impliciti».®

4. Torno a insistere che altro € il rapporto verso il cristianesimo della filosofia antica, che ancora non
poteva conoscere la divina Rivelazione di Cristo, e altro quello della filosofia moderna che I’aveva davanti a
sé nella storia di un millennio e mezzo. Inoltre non si tratta di considerare la filosofia classica in blocco.
Nella filosofia antica non vedo come possano conciliarsi con il cristianesimo le filosofie materialistiche di
Democrito ed Epicuro,® le filosofie scettiche e atee di Diagora, di Pirrone, di Enesidemo, né certe forme di
materialismo stoico e di panteismo neo platonico... Per quanto riguarda il platonismo e I’aristotelismo la
situazione € dialettica, ossia lo sviluppo della dottrina cattolica e della riflessione teologica hanno mostrato
che di queste due altissime filosofie, le quali hanno purificato piu delle altre la coscienza umana dall’insidia
materialistica e panteistica, € stato fatto un uso sia negativo, che e sfociato nel pullulare delle eresie, sia
ortodosso, che ha contribuito a respingere gli attacchi delle eresie e a consolidare e sviluppare il senso dei
dogmi. Quanto Baget-Bozzo afferma nel primo capoverso di p. 321 della replica é confuso e generico. Con il
richiamo, da lui riferito, a Gaudium et spes, 57 e 62 sono completamente d’accordo. E qui soprattutto mi
permetto di segnalare al filofeuerbachiano Bager-Bozzo I’ultimo periodo da lui citato e che io sottolineo:
«Praeterea teologi, servatis propriis scientiae theologicae methodis et exigentiis, invitantur ut aptiorem
modum doctrinam cum hominibus sui temporis communicandi semper inquirant, quia aliud ipsum est
depositum fidei, seu veritates, aliud modus secundum quem enuntiantur, eodem sensu, eadem tamen
senientia». E sul fondamento di quest’aurea massima di Vincenzo di Lerines, citata anche dal Vaticano 1,%’
che dobbiamo — Baget-Bozzo mi trova completamente solidale — meditare e investigare.

Non comprendo infine, e soprattutto (e chiedo ancora scusa), lo strano criterio metodologico di
fondo di Baget-Bozzo circa la diversita di comportamento verso I’ateismo e I’immanenza antropologica
radicale del cogito da parte del filosofo e del teologo: il suo criterio si riduce a dire che il filosofo puo (e
deve) denunziare I’errore, mentre il teologo pud e deve «valorizzare» tale errore! Baget-Bozzo giustamente
si appella per questo al problema e al dovere del «dialogo» con il pensiero moderno. lo mi domando, a quasi
dieci anni dalla chiusura del Vaticano Il, se per questo programma del «dialogo» siano stati enunciati
principi chiari e teologicamente validi o piuttosto non si stia ancora brancicando in esperimenti aleatori che
hanno lasciato molto perplessi e disorientati (specialmente per quanto riguarda il Segretariato dei non
credenti, alla cui sfera appartiene Feuerbach!). Baget-Bozzo sa che finora tale «dialogo» non ha trovato
alcuna piattaforma soddisfacente di lavoro e che sono state commesse e si commettono ancora non poche
leggerezze e imprudenze, poiché si € ignorata I’aurea regola ora riportata di Vincenzo di Lerines. Vediamo la

posizione di Baget-Bozzo:



a) Differenza di metodo tra teologia e filosofia: «Il principio percio di escludere a priori dal dialogo,
non diro il pensiero moderno, ma i problemi del pensiero moderno, non & conforme al metodo della teologia
secondo il magistero. Va inoltre detto che teologia e filosofia hanno diversi oggetti e diversi metodi: la loro
differenza, forse meno avvertita in tempi passati, tende ora ad accentuarsi».”® Rispondo: La differenza di
metodo € anzitutto, nell’origine dei principi: la ragione naturale fornisce i suoi principi alla filosofia, la fede
fornisce i principi rivelati alla teologia; le altre differenze, che non posso qui toccare ovviamente, come, per
esempio, la dipendenza del teologo dal magistero, derivano da questa che & fondamentale per I’originalita
della sacra doctrina.

b) Il teologo e il problema della storia «ll teologo ha, molto piu del filosofo, il problema della storia.
Fabro, come filosofo, pud aver svolto il suo compito quando abbia rintracciato le radici filosofiche
dell’ateismo e dimostrato la problematicita o la contraddittorieta dei loro fondamenti. Ma il teologo non ha a
che fare in primo luogo con I’ateismo come teoria, ma con I’ateismo come fatto storico. Perché sia finita la
cristianita e sorta la societa secolarizzata, perché il mondo moderno venga dopo il mondo cristiano, € un
grave problema per il cristiano e per il teologo».?® Rispondo: 1l problema della storia non & affatto una
prerogativa della teologia ma appartiene anche, e ancora prima, alla stessa filosofia (Vico, Herder, Voltaire,
Montesquieu, Hegel, Comte...). Certamente esso non ¢ il problema fondamentale della filosofia e neppure
della teologia sotto I’aspetto formale costitutivo, ma sotto quello propriamente esistenziale. E la sua
soluzione, fin quando si puo prospettare una soluzione, dipende dai principi fondamentali a cui una sana
filosofia e una sana teologia si ispirano. ¥

c) La secolarizzazione e il «tesoro» del pensiero moderno. Baget-Bozzo pone due problemi assai
diversi fra loro: 1) «ll cristiano che vive nel mondo secolarizzato non pud non interrogarsi sulle cause della
secolarizzazione della cristianita. Proprio perché egli crede nella signoria del Cristo sulla storia, crede nella
redenzione avvenuta, nello Spirito Santo effuso, non pud non domandarsi perché I’ateismo di massa sia
emerso per la prima volta nei Paesi cristiani dopo i secoli cristiani: e, purtroppo, dobbiamo dire oggi, nelle
stesse chiese cristiane».** Rispondo: Il problema & gravissimo — sono d’accordo — e si deve studiarlo a fondo
per potersi orientare su un fenomeno che oggi forse rivela una gravita di errori, nei principi e nelle
conseguenze, quali mai finora si erano dati nella storia pur tanto travagliata della Chiesa. 2) «ll filosofo puo
considerare svolto il suo compito quando ci ha indicato i presupposti teorici dell’ateismo: il teologo ha il
problema di chiedersi il perché spirituale e storico dell’ateismo, e questo implica per lui ricercare il bene
nascosto in questo male, il dono nascosto in questa privazione, la grazia nascosta in questa prova. Il teologo,
che deve rendere conto della verita della fede, deve ascoltare i testimoni della non fede e capire non solo che
cosa gli portano via, ma anche cosa gli offrono. Cio non lo conduce a patteggiare con I’errore ma a rispettare
il pensiero avverso. E, in un certo modo, a farne tesoro, a usarlo per costruire una casa alla sapienza».*
Rispondo: Qui invece, come ho gia detto, non posso essere d’accordo. Se la filosofia (non la «cultura»
moderna) ha preso con il cogito un indirizzo fondamentalmente erroneo, le sue prospettive non possono
essere che frutti di tosco: sono quelli precisamente che abbiamo davanti agli occhi, con i quali i teologi
progressisti intendono e pretendono «reinterpretare», cioé distruggere, il cristianesimo come ha ammonito

recentemente lo stesso Paolo VI.



D’accordo in tutto, o quasi, sul grande capoverso che segue («Cid non significa...») a eccezione
della frase che mi sembra estremamente ambigua: «...[quanto piu il teologo] sa ricevere la oscurita degli
uomini nel suo cuore, piu riesce a esprimere la sapienza di Dio nella sua parola» (corsivo mio). Rispondo: se
si tratta di «comprendere», «rendersi conto...» della oscurita, si, sono d’accordo. Invece «ricevere» nel senso
di «accogliere», «fare proprio», «approvare», «kammettere la validita...», no e poi no. Il medico non comincia
a curare il malato col prenderne la malattia, ma tenendosi in salute e facendone la precisa diagnosi, e Cristo,
nostro salvatore e Agnello di Dio che toglie i peccati del mondo, era e si proclamo senza peccato. Chi accetta
i principi del cogito moderno, ripeto, non puo esimersi dalle sue conseguenze negative e distruttive.

Altro é chiedersi il significato profondo della problematica del pensiero moderno, ossia il significato
ultimo e il rilievo dominante della liberta quale costitutivo della soggettivita umana nel senso della sua
originalita radicale in sé consistente e quindi di scelta del proprio essere (ultimo fine), anche rispetto alla
scelta di Dio stesso: di qui la possibilita radicali dell’ateismo positivo che & proprio del pensiero moderno. Di
qui I’errore fondamentale del pensiero moderno, nell’identificazione dogmatica e naturalistica del cogito con
il volo e della precedenza di questo su quello, parallela e conseguenza e causa a un tempo della precedenza
del pensiero sull’essere. E questa la discussione di fondo che molti teologi conteniporanei hegelianizzanti e
heideggerianizzanti — Rahner, Kiing, Kasper, Schoonenberg., Hulsbosch...— danno invece per scontata,
mettendosi dalla parte della gnosi del radicalismo liberale protestante e mettendo in crisi la distinzione
capitale per la teologia che € e rimane quella tra ragione e fede, tra natura e grazia, secondo il Vaticano I.

La crisi della teologia contemporanea, in cui si vuole calare anche Baget-Bozzo &, da una parte, una
crisi scientifica di metodo, cioe di abbandono dei loci theologici del metodo classico, e dall’altra una crisi
morale di oblio dello scandalum crucis per adeguarsi agli errori e alle follie edonistiche del mondo

contemporaneo. Bisogna ripetere ancora con J. A. Mdhler: «Veni, creator Spiritus...».

Parte seconda

TEOLOGIA E MORALE
1.

IL VALORE PERMANENTE DELLA MORALE

Introduzione: il senso del problema.

Lo scritto si svolge in tre momenti, ovvero in tre punti. Nel «primo» punto si cerchera di chiarire la
radice prima dell’ispirazione dei moderni orientamenti sulla morale. Il «secondo» punto, piu teologico,
mentre il primo & piuttosto filosofico, cerchera di esporre il senso di questa rivoluzione, che sta accadendo

non solo nella dogmatica ma anche nella morale, che oggi si chiama la morale «secolare»; morale che



possiamo indicare come una nuova edizione e presentazione della cosiddetta «etica della situazione», che
sotto Pio XII ebbe una condanna ufficiale da parte della Chiesa. L’«ultimo» punto, piu arduo e piu
complesso, riprendera il filo ideale per orientarci in questo conflitto di opinioni e in questo intersecarsi di
orientamenti nell’attuale situazione della morale. Il modesto scopo di questo scritto & soltanto quello di
cercare di mettere ordine dove c’e disordine e di portare un po’ di chiarezza dove c’é troppa confusione.

Il titolo e: «Il valore permanente della morale». Valore permanente: tutto si incentra e fa capo a
questo termine «permanente». C’e valore permanente della morale quando ci sono essenze, strutture, realta e
nature permanenti. «Permanente» richiama la tradizione occidentale, secondo cui al fondo di tutti i problemi,
di tutti gli orientamenti sull’essere e sul volere ci sono queste strutture permanenti dette essenze. Allora il
fondamento della morale ¢ nella flessibilita dello spirito. Lo spirito & certamente consistenza, &€ permanenza,
ma lo spirito & I’apice del comportamento della nostra liberta, e in questo apice del comportamento c’é la
flessibilita; flessibilita di comportamento, ma permanenza di sostanza, di strutture. Flessibilita della liberta,
atteggiamento che ¢ frutto di una liberta la quale nella storia si riafferma di fronte all’assoluto e di fronte allo
stesso ideale, vedremo anche, della rivelazione cristiana.

E senz’altro entriamo nell’argomento.

La moralita & la proprieta costitutiva dell’azione umana, colta alla sua prima radice che ¢ la liberta,
come capacita di scelta, ossia come posizione di quell’essere che é proprio dello spirito nella determinazione
originaria dell’ultimo fine e della sua qualita costitutiva del bene e del male.

La liberta pertanto é la prima radice soggettiva della moralita, cosi come la legge divina e umana ¢ la
sua forma oggettiva: radice e norma, la liberta e la legge, le quali si pongono in un rapporto
incommensurabile e originale che non si appaia a nessuno di quelli gia noti, per esempio quello di atto e
oggetto, di materia e forma, di esterno e interno... Infatti il rapporto di liberta e morale, di liberta e norma, €
certamente incommensurabile e originale; ma esso € piuttosto da intendere al limite, ossia come plesso
ineffabile di mutua fondazione nella tensione di fondo e fondamento. La liberta e la norma, non sono dei
momenti dialettici, ma costitutivi I’uno per I’altro, I’'uno dell’altro. Non c’é liberta senza norma. Questo sara
il punto centrale della nostra esposizione. Beninteso, non ¢’ neanche norma senza liberta. Si vuol dire che il
mondo morale, come la sfera dell’autenticarsi dello spirito, & e deve essere anch’esso un mondo capovolto,
rispetto al mondo dell’immediatezza e delle apparenze. Da una parte il senso ultimo della liberta sembra
infatti debba scaturire dal suo riferimento alla liberta come soggettivita radicale secondo I’appartenenza
costitutiva dell’atto al soggetto; dall’altra parte questo stesso riferimento si risolve in una vuota tautologia se
esso non & mediato dalla trascendenza, se non si oggettiva nella Diremtion o prospettiva originaria di bene e
di male e quindi nella legge divina e umana che lo fonda. Si verifica infatti nella sfera morale qualcosa di
assolutamente nuovo e originale, che non si ha in quella conoscitiva: ossia, mentre il conoscere procede dalla
soggettivita verso I’oggettivita, il fare, il fare morale e il fare umano, procede dall’oggettivita del mondo e
della societa verso le profondita dell’lo che libera se stesso e si attua mediante le sue aspirazioni - un’antitesi,
tra la sfera conoscitiva e la sfera morale, di movimento centrifugo e centripeto: centrifuga la conoscenza,
malgrado le apparenze anche nella tradizione immanentistica moderna, centripeta invece la morale (se cosi

piace! ).



Ma c’¢e di piu. Il mondo dell’oggettivita, quello delle scienze e della tecnica che oggi avanza con la
sicura presunzione di plasmare il mondo dell’'uomo per I’'uomo, un mondo fatto, come si dice, «a misura
d’uomo», ha per legge il rimando all’infinito, poiché I’inquietudine dell’homo faber non conosce e non
ammette soddisfazione né riposo poiché in questo mondo tecnologico € lanciato all’infinito: ormai la stessa
fantasia sembra in ritardo sulle prospettive della tecnica di costruzione e distruzione dell’evo imminente. Il
mondo della soggettivita invece, quello della liberta e della morale nella tensione del bene e del male, ha
I’esigenza del momento attuale e non comporta rimandi o dilazioni; non pud attendere una visione
definitiva, del resto irraggiungibile, del mondo, perché I’'uomo non puo attendere all’infinito per essere
uomo ed é la moralita che qualifica I’'uomo in quanto uomo e attua la sua liberta. L’uomo infatti, se si
muove da cio che ¢ e appare, a sua volta € cio che diventa, ossia € costituito da cio che sceglie di essere e
attua come progetto del suo essere: si pud ben dire allora che nella sfera dello spirito la liberta ¢ il
fondamento (Grund) dell’essere e non semplicemente un modo di essere accanto agli altri con i quali la
liberta dovrebbe venire a patti. La liberta a suo modo € pertanto un principio, € il primo principio nella vita
dello spirito sia in Dio sia nell’uomo. E percio nella tensione di essere e liberta che si decide anzitutto la

qualita costitutiva dell’uomo stesso e si chiarifica il senso del suo essere e del suo destino.

La dissoluzione della moralita nel pensiero moderno

(come conseguenza della distruzione della metafisica).

La dissoluzione della moralita - nella stia originalita all’interno della sua dialettica di oggettivo e
soggettivo, di libero e necessario - & I’eliminazione ovvero il superamento, nel senso della Aufhebung
hegeliana, della distinzione tra bene e male e coincide sul piano teoretico con I’eliminazione della tensione
tra essere e divenire. Siffatta eliminazione puod avvenire o in quanto I’essere passa e si dissolve nel divenire -
e sono le filosofie di tipo eracliteo-hegeliano, o filosofie dell’atto che media se stesso nel suo farsi infinito
all’infinito (storicismo) -, oppure in quanto il divenire € riportato all’'unita e identita dell’essere e della
sostanza - e sono le filosofie di tipo parmenideo-spinoziano. In ambedue i casi infatti - della risoluzione
dell’essere nel divenire o del divenire nell’essere - I’essere che € la presenza del presente, sia esso come
sostanza-Tutto o come atto-divenire, coincide con il bene, ossia il bene & essere, mentre il male € il non
essere, che ¢ il non darsi e il non essere dato. Si badi bene: é stato il nuovo principio umanistico, ovvero il
cosiddetto «principio della coscienza» o «principio di immanenza»,' a capovolgere la situazione e a operare
I’unita costitutiva di atto e contenuto e quindi la risoluzione ultima di atto e norma nella immanenza senza
residui.

A questo modo I’itinerario della immanenza moderna € la conquista progressiva e inarrestabile di
tale unita-identita e quella della accennata dissoluzione della moralita come tensione-opposizione costitutiva
di bene e di male: in questo la moralita ha seguito, e non poteva non seguire, lo stesso destino che il cogito
moderno aveva imposto alla verita. Anzi poiché, come subito diremo, I’essenza del cogito moderno € il volo,
e in ultima istanza la stessa liberta che viene a insediarsi nel cuore dell’essere e sprigiona da sé la stessa

verita come emanazione di liberta. Vediamone anzitutto la prima origine in Cartesio.



Quando infatti? Cartesio pronuncia il suo cogito ergo sum, quel cogito & anzitutto e soprattutto un
volo, in quanto il cogito vuole essere un atto ponente originario. Infatti un cogito che intende contrapporsi al
dubbio radicale e vincerlo, vale a dire il cogito che pretende salvarsi grazie proprio alla messa fra parentesi
universale del contenuto, il cogito che esclude ogni riferimento di oggetto e di oggettivita e afferma la
priorita dell’atto sul contenuto ovvero il cogito attivo non puo essere che volonta. Dapprima esso € volo
dubitare de omnibus, anche della matematica, e poi € riconoscersi come atto ponente nel velle che esprime
I’essenza del dubitare stesso sia come realta dell’atto e sia come veritd del medesimo. E in questo
sganciamento, diciamo subito, della coscienza dal contenuto e dell’atto dall’oggetto, che si compie il primo
passo - il «cominciamento», (Anfang) dice Hegel - della coscienza. In questo vuoto - operato appunto dalla
volonta del dubbio - che & un perenne svuotarsi di contenuto, si qualifica una volta per sempre la qualita
stessa dell’atto della coscienza, la cui qualita € ormai di essere senza qualita che non sia la presenza del
presente, ossia I’atto in atto della tautologia dell’immanenza, nel senso di auto-fondazione della verita come
certezza. E quello che si chiama essere sempre disponibili, per cui oggi si parla dell’impegno del
disimpegno: I’'impegno del disimpegno di quelli che scendono, per la strada a fracassare cristalli e a
incendiare macchine. L’impegno del disimpegno é il cogito cartesiano, la liberta pura di Sartre, che é senza
contenuto e fondamento.

Evidentemente Cartesio e gran parte della filosofia che lo segui fino alla dissoluzione dell’hegelismo
erano ben lungi dal volere e dal prevedere una simile dissoluzione, quale ormai si € stabilita nella nostra
cultura da piu di un secolo e quale ora si presenta, come un fatto acquisito e risolto nella cultura e nella vita
contemporanea. Ma non ¢é difficile riconoscere la coerenza, sia pure differita per tre secoli, ma ormai
indifferibile e inevitabile, di quel principio che le filosofie di ogni indirizzo del nostro tempo (neo
positivismo, marxismo, esistenzialismo, pragmatismo, fenomenologia e altre) riconoscono come comune
essenza e comune SCopo a un tempo.

Si badi bene. Il volo di cui si parla, che & I’atto e I’essenza del cogito, € I’atto inteso nella sua
trascendentalita ultima, ossia I’atto come emergenza e posizione dell’lo nella sua appartenenza essenziale. |1
cogito € un volo, e volo € I'attuarsi dell’lo. Se il volo dipendesse dal cogito, come nel realismo classico
tradizionale, e il cogito fosse fondante e il volo fondato, il cogito potrebbe fondare soltanto in quanto ¢
intenzionato, ossia perché é cogito aliquid e quindi in quanto pone la dualita di atto e oggetto e in ultima
istanza in quanto rivela e presuppone la distinzione tra soggetto e oggetto, coscienza ed essere, intelletto e
volonta, finito e infinito, tempo ed eternita, uomo e Dio. Qui, nella tensione reale degli opposti, i quali
esigono di essere distinti per la verita dell’atto stesso, il dramma della verita e della liberta & sempre in atto, e
I’uomo é chiamato di volta in volta a porsi mediante la sua liberta - come dice Kierkegaard - «in trasparenza
davanti a Dio»® e a costituire percid la sua responsabilitd in quella che abbiamo appunto chiamato la
Diremtion originaria di bene e di male e con essa la distinzione della moralita dal fare puro, dal sapere
assoluto, dal progettate infinito...

Il volo invece, che e fatto precedere e costituire il cogito - e in questo, come hanno esattamente
individuato I’essenza del pensiero moderno non solo Kant, Fichte e Schelling che antepongono

espressamente il volo al cogito, ma lo stesso Hegel soprattutto nelle Grundlinien der Philosophie des Rechts*



e dopo Hegel I’intera filosofia europea contemporanea - non e piu un volo aliquid perché non deve essere un
volo intenzionato da alcunché, in quanto esso stesso si pone dal centro dell’lo a intenzionante e intenzionato
universale, centro dell’lo fatto dal volo. L’lo cosi diventa I’intenzionante trascendentale in quanto &
intenzionato universale; € il Grund o fondo originario che accresce se stesso all’infinito mediante il circolo
della propria appartenenza essenziale. Tutto cio che accade nella coscienza deve procedere dall’lo e ritornare
all’lo, procedere dall’lo e mediante I’lo ritornare all’lo: non € una tautologia, & I’essenza del pensiero
moderno e della coscienza contemporanea. In questa risoluzione-dissoluzione se il volo dice Iatto
incondizionato, I’lo afferma il soggetto condizionante incondizionato dell’atto stesso in un rapporto
scambievole di fondazione il quale esula da tutti i tipi di rapporto finora conosciuti. Si vuol dire sia che il
volo si autentica soltanto come attuazione pura dell’lo puro, sia che I’lo stesso si riconosce nella sua essenza
e fondamentalita (Grundlichkeit) soltanto nel volo come atto ponente. Come € noto, fino a Kant e a Fichte
I’lo come primum transcendentale era ancora nell’ombra e I’ Assoluto era ancora concepito come sostanza,
monade, ecc. e il volo era confuso e trascinato nel determinismo ferreo del cogito (il determinismo
razionalistico del fato spinoziano come amor intellectualis, I’harmonia praestabilita di Leibniz...). Con
I’idealismo I’lo perde le sue determinazioni o incrostazioni (se cosi piace) cosmologiche e teologiche per
liberarsi alla sua liberta radicale.

L’lo di cui si parla, che & come la facies abscondita della liberta, nella risoluzione ultima del volo-
cogito - quale si osserva soprattutto nella sinistra hegeliana (marxismo, esistenzialismo, fenomenologia
pura...) - non € piu lo, non € piu né soggetto né oggetto, né contenuto, né atto, ma va concepito piuttosto e
precisamente come il fondo-fondamento o, se piace, come il trascendentale omnia fundans in quanto ¢
I’unico ponente in ogni uscita della coscienza. Cosi si comprende che ogni uscita della coscienza nel mondo
e nella storia & insieme un ritorno al suo principio ossia all’lo che I’ha posto e che si pone come «possibilita
della possibilita» ossia come capacita di ricupero infinito che ha I’lo di se stesso nell’antitesi tra interno ed
esterno, tutto e parti, singolo e societa, manifestazione o fenomeno e realta. La deduzione che ha fatto Sartre
dell’ateismo radicale dal cogito di Cartesio e dall’autocoscienza moderna in generale é stata giustamente
nella molteplice opera di Sartre (filosofia, narrativa, saggistica...) riferita alla rivendicazione della liberta
radicale, ossia a quella che egli chiama appunto la liberta «senza condizioni». A questo modo la liberta,
secondo la nuova concezione, € la conseguenza inevitabile della priorita del volo sul cogito e quindi del
cogito sull’essere, ovvero della strutturazione del cogitare come velle, e insieme - come lo stesso Sartre
avverte - la liberta diventa a sua volta, nella sua realta di fondamento imprescindibile, I’argomento
perentorio della non esistenza e comunque dell’inutilita e insgnificanza di Dio e di tutti i problemi ad esso
connessi.

Questa solidarieta fra il volo-cogito cartesiano e I’ateismo e la conseguente dissoluzione di ogni
morale assoluta e di ogni valore permanente della morale ¢ stata chiarita, da un orizzonte non meno radicale,
da Heidegger, che per suo conto ha voluto dissociare la sua analisi del pensiero moderno da quella del piu
tumultuoso filosofo francese.> Anche per lui I'imporsi e I’avanzare del cogito & quello di un volo, cosi che la
risposta adeguata al cogito ergo sum € venuta soltanto dopo tre secoli con il Wille zum Wissen, che ¢ il Wille

zur Macht di Nietzsche. Si tratta di questo, per dirla con una formula pit semplice: che I’identita tra essere e



pensiero affermata dal cogito e ripresa a ogni tappa del pensiero moderno coinvolge e si svolge in funzione
dell’identita di cogitare e velle sul fondamento del volo (passi la tautologia!) come fondamento. E cio che &
stato indicato come la scoperta moderna della soggettivita trascendentale e del capovolgimento della
soggettivita del soggetto a cui si € accennato, che € stata introdotta con Cartesio.

L’analisi di Heidegger a questo riguardo & particolarmente illuminante.® Fino a Cartesio, egli
osserva, e ancora all’interno della sua metafisica, I’essente in quanto essente € un Sub-jectum (u” po-
cei ,menon), un qualcosa di antistante qui da sé che come tale sta a fondamento alle sue qualita permanenti
e ai suoi stati cangianti. Il predominio (Vorrang) di un Sub-jectum caratterizzato (come fondamento di cio
che sta a fondo’) poiché [&] Sub-jectum incondizionato dal punto di vista essenziale, deriva dalla pretesa
dell’'uomo a un fundamentum absolutum inconcussum veritatis (di un fondamento della verita nel senso di
certezza, riposante in sé e incrollabile), che € appunto la pretesa della filosofia pura, della metafisica. Ma
0ggi, come tutti sanno, la metafisica non si ammette piu: I’'uomo vuole partire da se stesso.

Heidegger, a torto, a mio modesto avviso, vede lo scopo primario dell’innovazione cartesiana non
tanto e anzitutto nella fondazione radicale del cominciamento dalle sovrastrutture empiriche della certezza,
quanto dalla liberazione dell’'uomo in cui egli si svincola dall’obbligatorieta della verita della rivelazione
cristiana e della dottrina ecclesiastica in vista di una legislazione che riposa su se stessa (Heidegger cioe
interpreta Cartesio come un precursore dello sganciamento totale della verita dalla metafisica e della verita
religiosa dalla Chiesa, ossia come un continuatore di Lutero). E cid che noi sopra abbiamo chiamato
I’emergenza dell’lo come fondamento. Mediante questa liberazione I’essenza della liberta, cioe il legame a
qualcosa di obbligante, & posto in un modo nuovo. Ma poiché secondo questa liberta € I’'uomo in quanto
libera se stesso (der sich befreiende Mensch) che pone cio che é obbligatorio (das Verbindliche), questo pud
essere determinato d’ora in poi in modi sempre diversi: quindi negazione di una morale che si fondi su
principi metafisici. L’obbligatorio pu0 essere la ragione umana e la sua legge oppure I’essente (das Seiende)
strutturato da siffatta ragione e oggettivamente ordinato, oppure in quel caos non ancora ridotto all’ordine la
cui oggettivazione volta a dominarlo costituisce il compito di un’epoca. Quindi storicismo radicale della
morale.

In questo processo di liberazione del pensiero moderno, a partire da Cartesio, Heidegger vede
pertanto due momenti e due scopi: uno manifesto, ed € il conseguimento come punto di partenza iniziale
della certezza incrollabile (cogito per avere la certezza), I’altro piu nascosto ma non meno costitutivo che ¢ la
liberazione da ogni guida, ossia dalla dipendenza dalla verita rivelata e dalla rivelazione, nel senso di rifiuto
di ogni riferimento alla trascendenza per fondare e consolidare la certezza e la sicurezza per la salvezza
dell’anima. La liberazione che si fondava «sulla» (aus) certezza di salvezza fondata sulla Rivelazione
cristiana doveva quindi in sé essere una liberazione «per» (zu) una certezza in cui I’'uomo si assicurava il
vero come il «contenuto di coscienza» (das Gewusste) del proprio sapere. Cio era possibile soltanto alla
condizione che I’'uomo in quanto libera se stesso garantisca a se stesso la certezza dell’«oggetto del proprio
scibile» (das Wissbare). Quindi, in sostanza, questa interpretazione che fa Heidegger del cogito cartesiano €

I’inizio della distruzione del cristianesimo da parte prima dell’idealismo, poi soprattutto da parte della



sinistra hegeliana. Questo & un punto che mi sembra non sia stato messo in luce specialmente da certi gruppi
di heideggeriani cattolici o cristiani, che vanno a braccetto con la demitizzazione ultima.

Questa risoluzione radicale del cogito nel volo € possibile soltanto alla condizione che I’'uomo, in
guanto libera se stesso, garantisca a se stesso la certezza dell’oggetto del proprio sapere. Questa certezza si
sprigiona dalla soggettivita, e dalla soggettivita come volonta. Un concetto che € I’inevitabile risoluzione del
cogito nel volo come volonta di potenza.

Ora un tale risultato si poteva ottenere solo in quanto I’'uomo decidesse da sé e per sé che cosa
dovesse significare per lui lo scibile e che cosa il sapere e la sicurezza di cio che é saputo, cioe la certezza. Il
compito metafisico, in questa indagine o verifica retrospettiva dell’originalita teoretica del cogito come
cambiamento di asse della liberta, divenne allora questo: «creare» (schaffen) il fondamento metafisico della
liberazione dell’'uomo per la liberta come autodeterminazione certa di se stessa. Si vuol dire che solo il
cogito del volo ovvero il cogito come volo, il cogito-volo come volo-cogito ha in sé a un tempo I’atto e il
contenuto e con cio la certezza analitica incrollabile della propria appartenenza essenziale. Heidegger infatti
precisa osservando che questo fondamento non doveva essere percio semplicemente certo in se stesso, ma,
poiché ogni altra regola derivante da altri campi era preclusa, doveva essere di tal natura che mediante esso
(fondamento) I’essenza della liberta richiesta fosse posta come «certezza di sé» (Selbstgewissheit): quindi
liberta e verita debbono coincidere. Ora tutto cio che € certo a partire da se stesso deve insieme garantire e
assicurare come certo, quell’essente per il quale questo sapere € certo e mediante il quale ogni scibile deve
essere assicurato. Il fundamentum, il Grund di questa liberta, cio che sta a suo fondamento, il Subjectum,
deve essere un che di certo (ein Gewisses) capace di soddisfare alle esigenze indicate. Un Subjectum
caratterizzato secondo tutti questi punti di vista diventa necessario. Che cos’e allora questa certezza che
forma e conferisce il fondamento? E I’ego cogito (ergo) sum. Il certo & dunque una proposizione (Satzt) la
quale afferma che contemporaneamente (nello stesso tempo e con uguale durata) al pensiero dell’'uomo ¢
esso stesso presente in modo indubitabile, cioe ora (jetzt): dato a se stesso insieme. Pensare si rivela cosi
come un porre avanti (Vor-stellen) che e rappresentare, non & semplicemente, come deve essere secondo
Heidegger I’essere nella sua istanza originaria, un «esser-presente» (Anwesen) e il conoscere un «afferrare il
presente» (das Vernehmen des Anwesenden) nel cui «non nascondimento» (Unverborgenheit) appartiene il
conoscere stesso come una specie particolare di esser-presente rispetto a cio che dal nascondimento si é fatto
presente. L’emergere dell’atto dal suo nascondimento & contemporaneita di presenza, attualita, liberta, verita.
Il «rappresentare» (Vorstellen=pensare in senso lato) non ¢ piu il «disvelarsi» (Sich-ent-bergen) per..., ma un
afferrare e contenere-trattenere.® Non si dispiega pitl cid che & presente (nicht das Anwesende waltet) ma
domina I’attacco, I’aggressione (sondern der Angriff herrscht). (Quindi la guerra atomica, I’aggressione, lo
spirito di inquietudine della societa moderna, secondo Heidegger, nascono appunto da questa tradizione di
perdersi nell’essenza, nei contenuti.) Grazie a questa nuova concezione della liberta, il rappresentare € ora un
procedimento che avanza verso il plesso o la sfera che deve essere resa sicura (dalla soggettivita) per essere
poi certa. L’analisi di Heidegger, non diversamente da quella di Sartre, conclude che il subjectum di questa

liberta come soggettivita non € il soggetto empirico egoista, ma & I’'uomo come soggetto universale ossia



trascendentale al quale appartiene I’incondizionata illimitazione dell’ambito della oggettivazione possibile e
del diritto di decidere su di essa. Quindi non € capriccio, ma € la volonta necessaria universale.

Cosi ora si € chiarito in qual senso I’uomo, I'uomo moderno in quanto soggetto, voglia e debba
essere «misura e centro» (Mass und Mitte) dell’essente cioé ora degli oggetti e dati.® Qui I’'uomo non & piu
me,tron nel senso della moderazione del percepire-apprendere (ossia nel senso, classico della «misura»)
nell’ambito qualsiasi del non nascondimento del presente rispetto al quale I’uomo si fa ogni volta presente.
In quanto subjectum I’'uomo ¢ la coagitatio dell’ego, secondo Heidegger. Si affaccia quindi il nuovo concetto
di liberta come conscientia o atto di coscienza ponente, cioé in quanto soggettivita del subjectum che ¢ la
coagitatio dell’lo, I’attuarsi, il muoversi, lo svincolarsi dell’lo. A questo egocentrismo costitutivo del nuovo
concetto di liberta non si sfugge, osserva giustamente Heidegger, con I’osservare che I’'uomo & sempre
determinato come io e tu, come noi e voi*® (sono queste le evasioni dettate da certe forme di spiritualismo
cristiano in Francia, in Italia, in Spagna di tipo orteghiano e gentiliano, ecc., che formano la nuova dialettica
buberiana - che in realta risale a Feuerbach - la quale alla tematica della sostanza della metafisica antica
vuole sostituire, come diremo in un secondo punto, la dialettica dell’amore, I’etica di io e tu, ossia
dell’appartenenza coscienziale), od anche mediante I’inserimento dell’io nel noi, poiché cid non fa che
rafforzare la soggettivita di cui parliamo.

E, quasi per un improvviso capovolgimento di fronte, meno strano perd di quanto I’immanentista
Heidegger non pensi, Heidegger giustamente osserva che a causa del cogito moderno (come volo-cogito-
volo... all’infinito) la soggettivita assoluta si € rivoltata come oggettivita assoluta, la cosiddetta liberta dell’lo
si e rivoltata come schiavitu della tecnica. Nel gergo heideggeriano cio significa che nell’imperialismo
planetario dell’uomo tecnicamente organizzato il soggettivismo dell’'uomo raggiunge quel vertice supremo
da cui I’'uomo non scendera che per adagiarsi sul piano dell’uniformita organizzata (ecco il tema marcusiano,
che si trova gia in Heidegger!) e per assestarsi in essa. Questa uniformita - quale si osserva, notiamo noi, nei
regimi totalitari - & infatti lo strumento piu sicuro del dominio completo cioé tecnico della terra. La liberta
moderna della soggettivita sorge completamente nella oggettivita corrispondente (quindi i contrari
coincidono!): percio Nietzsche aveva parlato di «volonta di potenza», anche se non aveva previsto che la
potenza non avrebbe piu il suo essere e la sua norma nella volonta ma la potenza stessa sarebbe stata il
fondamento e I’essenza della liberta, ossia I’assenza di norma della volonta. Pertanto la caduta o
eliminazione progressiva della morale nel pensiero moderno fino alla situazione catastrofale sempre
incombente dell’epoca contemporanea non € un evento accidentale, o un’ombra passeggera di nubi, come
pensa Heidegger. Tanto meno questa situazione di smarrimento totale, ossia I’oscuramento prodotto dalla
concezione della verita nel senso di certezza della soggettivita € stato un effetto, ovvero - come pensa ancora
Heidegger - & stato preparato dalla «certezza di salvezza» (Heilsgewissheit) predicata dal cristianesimo. In
realta siffatto oscuramento, come si € visto, € la conseguenza unica e inevitabile - checché Heidegger ne
pensi - dell’immanenza moderna espressa dal volo, posto a fondamento del cogito, e del vuoto di coscienza
chiamato a precedere e fondare il pensiero.

Questa ¢ la radice prima, radicale, di siffatta dispersione della morale, della storicizzazione della

morale, della distruzione della permanenza di un asse morale della vita.



La crisi (dissoluzione?) della morale nella teologia moderna.

Di fronte alla situazione di immanentismo della filosofia moderna e a quella di umanesimo radicale
della filosofia contemporanea sono possibili, e sono state almeno parzialmente prospettate, due posizioni:
I’una di revisione del principio stesso di immanenza (del dubbio radicale, del cominciamento vuoto, del
volontarismo assoluto...) e quindi di contestazione radicale del medesimo, I’altra di accettazione della
situazione stessa come irreversibile, che diventa percio il punto di partenza del nuovo compito che spetta, o
spetterebbe, alla «teologia cristiana dei tempi nuovi» (cosi la chiamano!).

La prima posizione, almeno fino al concilio Vaticano I, era difesa dalla filosofia e teologia cattolica
e anche da rappresentanti della stessa teologia protestante tradizionale; la seconda posizione progressista, 0
disfattista che dir si voglia, aveva la sua piu incisiva espressione nella cosiddetta «teologia dialettica» di
Barth-Tillich-Bultmann. Questa ha portato alla cosiddetta «teologia della morte di Dio» ed é esplosa
nell’immediato dopoguerra, soprattutto per I’influsso dell’ultima attivita di Bonhoeffer (dico «ultima» perché
il primo Bonhoeffer sembra molto lontano dalle idee delle famose Lettere dal carcere). L’intromissione del
nuovo principio esistenziale dell’'uomo come «essere-nel-mondo» 0 «essere-in-situazione», soprattutto
secondo la mondanita radicale affermata dalla ontologia fenomenologica di Heidegger," aveva portato alla
«morale della situazione» secondo la quale non esistono principi morali obiettivi e immutabili ma € I'uomo
stesso che trae dal suo modo di essere nel mondo il modo del suo comportamento come realta storica. Egli
vive secondo il suo essere del mondo, intendendo «essere del mondo» il divenire della sua coscienza nel
mondo: questo significa «essere» nel pensiero moderno.

Non a caso pertanto il pioniere piu noto di questa destructio theologica tbeologiae e volgarizzatore
delle idee - che I'ultimo Bonhoeffer aveva meditato nel carcere prima di affrontare la morte -, il vescovo
anglicano J. T. Robinson, aveva riconosciuto che «...e impossibile ristrutturare la propria concezione di Dio e
il proprio modo di intendere la trascendenza, senza ristrutturare [lett.: “senza rimettere in pentola”] la propria
concezione della moralita».* Si tratta anzitutto di questo che, a causa dell’oblio dell’essere in cui si &
involuta la filosofia della soggettivita, I’'uomo si € scoperto come vuoto di essere che si spinge fino alla
negazione di Dio e del fondamento e percio si trova senza sostegno nel mondo, abbandonato non solo ai
cataclismi della natura, ma anche stimolato dalle scoperte della scienza ed esposto al demonismo della
tecnica e della politica. Lo riconosce lo stesso Heidegger, che pure &€ uno dei principali responsabili della
situazione: «Le guerre mondiali e la loro totalita sono del resto conseguenza dell’abbandono dell’essere. [E
guesto un tema ricorrente di questo ultimo Heidegger post-bellico.] Esse impongono I’assicurazione di una
forma permanente di sfruttamento. In questo processo € implicato anche I’'uomo che non nasconde piu a
lungo di essere la “materia prima” o grezza (Rohstoff). L’uomo & la piu importante materia prima, poiché
egli rimane il soggetto di tutti gli sfruttamenti cosi precisamente ch’egli lascia sorgere incondizionatamente
in questo processo la sua volonta e lascia insieme 1’oggetto dell’abbandono dell’essere. Le guerre mondiali
sono la forma propedeutica (Vorform) della eliminazione della distinzione di guerra e pace la quale é

necessaria quando il mondo ¢ diventato non mondo (il mondo attuale non e piu mondo: Unwelt) come



conseguenza dell’abbandono [da parte] dell’essente [che & I’'uomo] di una verita dell’essere»,™® ossia del
vuoto (Leere) prodotto dall’abbandono ovvero oblio dell’essere.

Le risonanze di Heidegger nella teologia protestante contemporanea sono state notevoli;** il suo
influsso & stato decisivo nella «teoria della demitizzazione» di Bultmann, per vicendevole confessione, e
nella proclamazione dell’ateismo religioso ovvero della religione atea di Bonhoeffer. Bonhoeffer in queste
Lettere dice: Heidegger ha detto poco dicendo che il mondo € vuoto di Dio; bisogna andare fino in fondo e
dire che I’'uomo é vuoto di Dio, I’uomo & negazione di Dio. La teologia protestante continua ad approfondire
sino all’ultimo I’esigenza luterana della sola Bibbia, sola fides, sola gratia... Se la filosofia dimostra che Dio
non esiste, meglio cosi... Se la filosofia dimostra che non c¢’e una regola morale, meglio cosi: si deve portare
la negazione fino in fondo, perché cosi sorge piu categorica la protesta del cristiano. Secondo Heidegger, la
filosofia approda solo all’«uomo nel mondo» (In-der-Welt-sein), e certamente nella filosofia di Heidegger
non c¢’é posto per un Dio creatore e personale. La teologia dialettica ha trovato in questo ateismo costitutivo
della filosofia, ovvero nel suo umanesimo radicale, la conferma del fideismo radicale della riforma e della
condanna senza appello della ragione fatta da Lutero fautore, contro la teologia bidimensionale cattolica
(finito e infinito, natura e grazia), della sola fides, sola gratia. La teologia dialettica piu avanzata nella linea
Bonhoeffer-Robinson, che ha trovato non pochi echi - come subito diremo -anche nell’ala estrema della
teologia cattolica contemporanea, arriva a proclamare il punto zero, ossia il rifiuto totale di qualsiasi punto di
appoggio per I’elevazione a Dio della coscienza ossia della stessa coscienza o sentimento del sacro (das
Heilige) di Otto, del sentimento di dipendenza (Abhangigkeits-gefuhl) di Schleiermacher e del sentimento
religioso in generale di Jacobi-Fries e di qualsiasi inclinazione dell’'uomo verso Dio secondo I’indirizzo di
Agostino e Tommaso™ e della tradizione occidentale. 1l sacro, per i robinsoniani e i bonhoefferiani, per certi
cattolici estremi, va considerato un’illusione, un falso miraggio, un semplice atteggiamento psicologico
spurio. Unico atteggiamento autentico € la «profanita», la profanita radicale: e questo viene chiamato il
processo di «secolarizzazione».'® La fede, che & concepita come affermazione totale della maesta di Dio e dei
diritti di Dio, & possibile unicamente a partire dalla negazione totale della capacita della natura e della
ragione: quindi I’ateismo che € proprio della ragione € e diventa il fondamento per I’affermazione nella fede
del diritto assoluto di Dio. Quindi, costoro dicono, dobbiamo essere grati all’ateismo, grati alla filosofia
moderna, grati al principio di immanenza, che hanno spazzato dalla coscienza umana ogni illusione di
trascendenza!

Di conseguenza cade, e deve cadere, di fronte alla nuova situazione, quella che Robinson chiama la
«coerenza monolitica» del corpus della teologia morale cattolica, perché deve cadere ogni distinzione e
opposizione di naturalismo e soprannaturalismo per la quale si € sempre battuta la teologia cristiana e
soprattutto quella cattolica'’ e la stessa teologia protestante tradizionale dell’Ottocento contro gli attacchi
dell’illuminismo e della sinistra hegeliana (Feuerbach, Bauer, Strauss, ecc.). Leggiamo infatti che I’etica del
soprannaturalismo «...distorce (distorts) I’insegnamento di Gesu» e condanna apertamente il principio che
«...certe cose sono sempre giuste, altre sempre sbagliate per ogni uomo e in qualsiasi condizione». Quindi
nessuna permanenza di valori di fondo. E si denunzia, su questa base, il fraintendimento che il Discorso della

montagna possa essere inteso come una nuova legge, anche se Matteo I’ha effettivamente inteso a quel modo



(quindi Matteo si € shagliato!). | principi morali di Gesu non vanno concepiti in modo legalistico, come
precetti; essi non prescrivono cioe quel che il cristiano deve fare, in qualsiasi circostanza, né definiscono cid
che & universalmente giusto e cio che e universalmente errato. Non sono una legge che imponga I’amore in
modo uguale per tutti, bensi soltanto esempi di cio che I’amore puo chiedere di volta in volta, da ciascuno di
noi... Sono, anche i precetti del Vangelo e i discorsi di Gesu, pure e semplici parabole e vanno percio
interpretati di volta in volta, e mai presi in un modo troppo letterale, come imposizioni valide per ogni
situazione e come principi universali.

Si prenda, esemplifica il Robinson, il problema del matrimonio. Per coloro che ammettono la
distinzione dei due ordini naturale e soprannaturale, la «santita del matrimonio» e fuori discussione, e il
matrimonio non ¢ soltanto indissolubile ma indelebile.

A suo awvviso pero oggi sono ben pochi coloro che credono che i matrimoni siano fatti in cielo;
comunque & certo - ecco la posizione della Death-of-God Theology - che le possibilita di far valere una
simile concezione in un mondo che procede ormai per tutt’altra strada sia sul piano scientifico sia su quello
politico, artistico e religioso sono ben poche. Si tratta -e il Robinson ¢ altrettanto esplicito che coerente- che
con la caduta della metafisica - grazie alla destructio veritatis entis da parte del pensiero moderno - € caduto
anche il soprannaturalismo e con esso I’assolutismo della morale del Sinai. Le stesso concetto di peccato nel
senso tradizionale non puo avere piu alcun senso per I’'uomo moderno che non comprende piu, a causa del
nuovo concetto di liberta, il concetto di legge e rifiuta ogni legalismo. La critica alla morale eteronoma,
fondata su un principio esterno alla coscienza umana e su sanzioni di natura trascendente, osserva sempre
Robinson, fu portata gia a termine da Kant e cosi dal soprannaturalismo si & passati al naturalismo,
dall’eteronomia all’autonomia. Oggi anzi la posizione e diventata ancora piu radicale: si deve rifiutare
qualsiasi riferimento a Dio anche in senso postulatorio e conclusivo, come faceva ancora Kant: si deve cioe
identificare la morale con I’esistenza e la misura dell’'uomo con I’'uomo stesso, quella che oggi si dice per
I’appunto «una morale umana fatta a misura di uomo.

Ispirandosi su questo punto piu direttamente a Tillich, Robinson oppone al legalismo la morale
cristiana dei tempi nuovi ossia del «cristiano maggiorenne»: essa non € né eteronoma e precettistica nel
senso tradizionale, né autonoma e ancora precettistica nel senso kantiano, ma teonoma. Ed egli lo spiega in
un modo abbastanza caratteristico. La morale teonoma & definita come quella che riconosce come unico
principio del proprio orientamento morale I’amore:*® «Soltanto I’amore pud essere aperto a ogni situazione
particolare [concreta] o meglio alle persone nelle loro particolari situazioni, in se stesse e per se stesse, senza
perdere il proprio orientamento e la propria incondizionalita». Per questa ragione I’amore € la sola etica in
grado di offrire un elemento di sicurezza in un mondo continuamente in movimento e che resti di fatto
sempre libera e indipendente dal mutare delle situazioni. E il principio guida di quella che da un quarto di
secolo si chiama appunto I’«etica della situazione» (Situationsethik).”® In questa concezione I’unico male
intrinseco e I’unico peccato € la «mancanza di amore» (lack of love). Matrimonio e divorzio allora, per
tornare all’esempio di fuoco del mondo contemporaneo, matrimonio e procreazione vanno regolati dalla
situazione e non da prescrizioni; questi comportamenti cioé vanno visti non dall’esterno ma dal nocciolo

della situazione personale di ogni individuo. Percio pu0 darsi benissimo che il divorzio sia un bene maggiore



anzi I’unica soluzione veramente morale perché I'unica corrispondente alla legge dell’amore, e
I’indissolubilita del matrimonio diventare un male poiché & diventato una situazione falsa.?’ Quindi, secondo
la situazione, il rapporto matrimonio-divorzio pud capovolgersi, e il divorzio diventa I’unica soluzione
morale. Facile, su questa base, I’applicazione al problema della regolazione delle nascite, a quello della
condotta prematrimoniale e simili.

E bisogna riconoscere che Robinson, come anche coloro che in campo protestante seguono questa
sua risoluzione radicale della teologia dialettica, non teme le formule piu drastiche, le quali solo qualche
decennio fa avrebbero sollevato le riserve piu comprensibili e indignate. Si comprende che non vi possa
mancare il richiamo all’agostiniano: «Ama et fac quod vis», che va tradotto, osserva Robinson (e qui prende
I’espressione dal Fletcher, teologo protestante) non con: «Ama e fa’ quel che ti piace», ma alla lettera con:
«Ama e fa’ quel che tu vuoi» (quindi non quel che ti piace, ma quel che tu vuoi, perché ¢ il volere che ¢
infinitamente aperto, mentre il piacere € una cosa empirica). «Solo I’esigenza e la legge dell’amore & capace
di penetrare nelle situazioni concrete e di scoprire cio che € richiesto dalla realta concreta a cui si rivolge». E
Robinson conclude che «...il cristiano il quale cerca di conservare la propria autonomia nel giudizio morale
entrera inevitabilmente in conflitto con i custodi della morale gia codificata, sia ecclesiastici sia laici. E
spesso [si badi bene!] gli capitera di sentirsi piu vicino a coloro che hanno principi diversi dai suoi, ma sono
indotti alla stessa ribellione dall’esigenza di riaffermare la priorita della persona e dei rapporti personali su
ogni eteronomia, sia pure quella del soprannaturalismo».?* Ovvia sembra qui I’allusione agli atteggiamenti
socio-politici di non pochi teologi soprattutto dei Paesi a regime marxista, ma non di essi soltanto, di
proclamare nel marxismo I’evidenziatore delle colpe dei cristiani e del cristianesimo tradizionale e di vedere
nel marxismo il portatore degli autentici valori umani e cristiani e quindi la necessita di allearsi con il
medesimo? per la formazione dell’uomo nuovo.

Ma non ¢ questo il compito principale di questa nostra presentazione di fondo della situazione della
morale nel mondo contemporaneo (non tocca a noi entrare in argomenti particolari, anche scottanti): essa
puo percio fermarsi al principio guida che fa capo, come ora si € visto, alla contrapposizione dell’amore alla
legge. L’amore € qui inteso come il recupero simultaneo del momento umano e cristiano della liberta alla sua
scaturigine originaria: recupero simultaneo, senza distinzione di legge e di liberta, di oggetto e di soggetto.
Ci basti osservare, a conclusione di questo secondo punto, che il nuovo corso della teologia protestante, nel
solco indicato dalla teologia dialettica, ha cominciato a muovere anche le acque della teologia cattolica nelle
sue punte piu avanzate, le quali si esprimono e si danno puntuale convegno soprattutto - come sembra - nella
rivista «Conciliumy, diretta dal gesuita padre Rahner.”® Pero nel caso del citato padre Rahner bisogna
riconoscere che egli non condivide affatto la negativita costitutiva della ragione (e quindi la tesi dell’ateismo
essenziale della filosofia moderna) per il fatto che egli trova anzi lo stesso san Tommaso d’accordo con il
principio dell’idealismo moderno! Lo stesso padre Rahner®* sembra non trovi alcuna difficolta ad accettare la
nota tesi del Bayle della possibilita di un’etica pura, di un’etica naturale atea, che si proclama avulsa non
solo dalla metafisica ma anche da qualsiasi aggancio alla religione. Infine, per questa stessa ragione, una
ragione che trova oggi molta diffusione nella pubblicistica cattolica di avanguardia, padre Rahner dichiara

che I’ateismo e impossibile, ossia non esistono uomini atei nel fondo della loro coscienza perché I’ateo & un



teista che si ignora e quindi la professione esterna di ateismo diventa a sua volta un’affermazione implicita
dell’esistenza di Dio...

Lo sfondo ideologico di questo indirizzo sembra pertanto I’antropocentrismo,®® ovvero I’accordo di
fondo con la filosofia moderna della priorita della coscienza per la «prospettazione» dell’essere e quindi
I’accettazione, come realta di fatto ormai irrecusabile, della «secolarizzazione» ossia del carattere
essenzialmente mondano che compete alle categorie dell’esistenza. La necessita di rinnovamento della
Chiesa, affermata dall’ultimo Concilio, viene cosi intesa - dal Rahner e dalla sua vasta sequela - come il
dovere di uscire dal «ghetto» in cui la Chiesa cattolica si era rinchiusa dal Concilio di Trento in qua, in
contrasto con il mondo, ossia con la filosofia moderna e con le altre confessioni cristiane, rimanendo isolata
nel concerto del progresso della cultura e della civilta moderna. Un’etica nuova per un mondo nuovo?
Un’etica secolarizzata per un mondo secolarizzato, come vuole la corrente Bonhoeffer-Robinson? Piu
precisamente questi cattolici si uniscono e convengono nell’etica che Robinson, come si € visto, ha chiamato
«teonoma» che vuole sfuggire tanto all’autonomia pura di tipo kantiano quanto all’eteronomia del
soprannaturalismo tradizionale, ma che fa consistere e intende il trascendente «nella relazione concreta che
unisce gli uomini fra di loro».?® E questa la legge suprema o morale concreta dell’amore del prossimo ed & la

fede in Gesu Cristo che introduce I’amore nel mondo e, con lui, la relazione concreta dell’uomo a Dio.

La cosiddetta «nuova morale».

Sintomatico per questo distacco traumatico e con piglio di sfida alla morale della tradizione di
ispirazione ascetica e mistica, & I’orientamento dominante in non pochi collaboratori del nuovo Dizionario
enciclopedico di teologia morale.?” Ci limitiamo ad alcune osservazioni fondamentali.

Negazione della legge naturale come principio di normativita universale e assoluta in quanto
«partecipazione della legge eterna nella creatura razionale».?® La nozione tomistica si richiama al principio
biblico e patristico (Gregorio di Nissa, Agostino) dell’uomo creato a immagine di Dio (Gen. 1, 27), ovvero
situato per la spiritualita dell’anima in una situazione di trascendenza. Si tratta dell’alternativa a un tempo del
problema classico degli universali (realismo o nominalismo) e del problema della trascendenza dell’anima
come persona spirituale contro I’averroismo e I’immanentismo moderno.

A questo accede espressamente anche la nuova teologia morale che accoglie esplicitamente il
principio del trascendentale moderno (Rahner) cosi che bisogna considerare tramontato per sempre «il
concetto di natura umana come un contenuto gia dato - legato cioé a una concezione metafisica - come un
qualcosa di descrivibile nelle categorie aristoteliche che san Tommaso usava». E, in questa risoluzione
dell’essere nell’attivita di coscienza, si arriva a dire che «la vera natura umana € di non aver natura» e a
proclamare percio la coincidenza del momento soggettivo («autocomprendersi») con il momento oggettivo,
anzi a porre quello a fondamento costitutivo di questo. E si arriva perfino a dichiarare che una norma
oggettiva di tipo fissista non & veramente oggettiva, ma piuttosto astratta, politicamente fissista e

religiosamente...atea!® Cosi penserebbero sant’Agostino, san Tommaso, Rosmini, nientemeno...



Fermamente il Vaticano Il chiamando i laici alla collaborazione dell’apostolato «...ex corde hortatur
laicos, iuxta cuiusque ingenii dotes et doctrinam, ut secundum mentem Ecclesiae, suas diligentius expleant
partes in principiis christianis enucleandis, defendendis et rite applicandis ad problemata huius aetatis».*
In questo campo della fondazione della morale giustamente si afferma che la liberta fondamentale o
trascendentale € la disposizione, ovvero apertura di scelta davanti a Dio, che compete alla persona umana, e
quindi essa si esprime o0 positivamente come amore totale di Dio o negativamente come rifiuto radicale di
quest’amore, cioe piu esattamente come scelta del finito; quella si compie nella ricerca di Dio e nella
accettazione della grazia, questa nella corsa dietro i beni umbratili di questo mondo.

Chiavacci ha riassunto, in una forma piu concisa e mi sembra anche piu precisa, I’orientamento di
guesta morale esistenziale decisamente e dichiaratamente antitradizionale e antimetafisica in una conferenza
romana all’Oratorio della Chiesa Nuova nel ciclo: «Ambiguita e autenticita delle grandi parole».** Non tanto
per il piglio di sicurezza e di sfida alla morale tradizionale che mostra I’autore, quanto per la lucidita e
gravita dello stile, credo opportuno riferire le sue affermazioni basilari, le quali riassumono i suoi scritti

precedenti.

1. Il «postulato» dell’esperienza morale: «Esiste una esperienza morale originaria in ogni uomo.
Esiste cioé I’esperienza - identica come dovere-libertd - di un vincolo fisicamente non cogente, ma
mancando al cui appello io manco a me stesso. Cio vale per ogni essere umano, prescindendo dal fatto che
sia 0 meno cristiano, che creda 0 meno in una divinita». Osserviamo: certamente il vincolo, se & morale, non
e cogente in modo fisico (come lo & I’istinto per I’animale). Ma se mancando al suo appello si afferma che io
manco a me stesso, cio significa che manco alla verita del mio io e questa realta deve essere e indicare un
contenuto stabile e qualificante nel suo fondo, anche se dinamico e polivalente - appunto la sfera della liberta
— nel suo attuarsi. E se «cio deve valere per ogni essere umano», cio significa che tutti gli uomini hanno un
fondo comune che ¢ la stessa natura. Allora Chiavacci come nega I’esistenza di una metafisica dei contenuti,
cosi deve negare la morale dei doveri o precettistica. Ma altra & la morale naturale il cui principio
fondamentale & «Bonum est faciendum et malum vitandums, altra la morale positiva regolata da leggi umane
positive.

2. La morale come tensione: «Volendo presentare lo stesso postulato in termini analoghi, si puo dire
che I"'uomo ¢ tale nel suo scegliere e in cid che sceglie sé - e rinnega sé - anteriormente a qualsivoglia
contenuto concreto che costituisce la sua scelta. L’uomo e percio la sua stessa tensione: esperienza di un
vuoto di essere, ed esperienza di un appello interiore di salvezza». Osserviamo. Qui mi sembra che sia il
grosso della questione e il suo busillis 0 equivoco. L’equivoco € nell’espressione: «anteriormente a ogni
contenuto concreto che costituisce la sua scelta». L’affermazione potrebbe essere accettata anche dalla
morale tradizionale, la quale distingue accuratamente I’ultimo fine dai fini particolari che sono a questo
ordinati e dai mezzi per conseguirli. Ma parlare di questo plesso intenzionale che fa capo a un fine ultimo
che e la felicita in generale e nella sfera esistenziale I’oggetto concreto in cui porre la propria felicita,
suppone la fondazione di questa aspirazione (il bonum fondato sull’ens) e poi la convenienza o di

sconvenienza - cioé il criterio di valore - per giudicare ovvero dirimere la situazione della scelta concreta



esistenziale. La morale come tensione pud esprimere il lato soggettivo, ma ci deve pur essere la morale
come «dovere», cio che a suo modo ha ammesso anche Chiavacci nel numero 1 e sul quale torna subito nel
capoverso seguente.

3. Indeducibilita del postulato: «Tentare di dedurlo da qualche premessa metafisica, o tentare di
dimostrare che esiste I’esperienza del dovere, € vano e alla fine ridicolo. L’unico tentativo serio - quello
dell’*Operari sequitur esse” - € in fondo un tentativo eudemonistico (prescindendo per ora dal significato
valido che I’effato puo avere e che vedremo nell’ultima parte), che non fa altro che rinviare il problema a
un’altra domanda: perché devo seguire la mia natura, il mio esse?». Andiamo con ordine.

a) Non si tratta affatto di «dedurre» la sfera morale da premesse astratte metafisiche: cio porterebbe
all’identificazione della ragione speculativa con la ragione pratica ovvero con la sfera morale. Si deve pero
ammettere che I’azione, come tensione, mira a uno scopo, altrimenti si cade nell’atto gratuito di Sartre. E
guesta destinazione a uno scopo fondamentale che genera la tensione: ma questa destinazione-tensione si
attua secondo il parallelogramma della graduazione dei fini, dalla aspirazione (ancora indeterminata) alla
felicita, alla scelta costitutiva del fine esistenziale (ricchezza, piacere, cultura... o altri beni terreni, oppure la
vita eterna) e alla scelta realizzativa dei mezzi.

b) Qui non si sfugge allora alla fondazione metafisica. Ma non si tratta di dedurre - come fa la
morale stoica, spinoziana e razionalistica... in genere - ma di «ridurre», ovvero riferire I’attuarsi della liberta
al centro o nucleo delle sue possibilita originarie (di vero e di falso, di bene e di male...).

c) Il principio: «Operari sequitur esse» - che é la testa di turco dell’attacco di Chiavacci alla morale
dei doveri - significa anzitutto e fondamentalmente che ogni essere, e quindi anche I’uomo, opera in quanto
esiste e poi che opera in conformita delle possibilita insite nella propria natura: queste possibilita nelle nature
inferiori sono gia determinate, nell’uomo invece queste possibilita hanno un’apertura infinita e cio spiega la
natura estremamente dialettica della liberta, anche (e soprattutto) rispetto alla scelta esistenziale dell’ultimo
fine, come si é detto. Allora il principio «Operari sequitur esse» & eudemonistico per chi resta nel cerchio
dell’immanenza e sceglie come ultimo fine il finito: se egoistico o altruistico, questo non fa differenza. Ma il
primo principio morale - almeno fino al «tu devi» formale e vuoto di Kant - & fondato sul bene, al quale
spetta di fondare il dinamismo dello spirito, cioe: «Bonum faciendum, malum vitandum». Ma qui urge
un’altra osservazione di fondo.

4. Per Chiavacci il principio: «Operari sequitur esse» non € fondante perché rinvia a un’altra
domanda: «Perché devo seguire la mia natura, il mio esse?». Qui Chiavacci svela I’orientamento di fondo di
tutto il suo indirizzo nella contestazione alla morale metafisica. Egli mostra infatti anzitutto di unificare
(confondere) piani oggettivi intenzionalmente diversi; poi, di confondere gli stessi piani soggettivi della
liberta. Infatti per I’'uomo seguire la natura € agire secondo ragione, non semplicemente secondo tensioni
incontrollabili. Ora se ovviamente la liberta sul piano oggettivo presuppone la ragione («Nihil volitum quin
praecognitum»: non mi sembra che Chiavacci respinga questo principio della fondamentale razionalita
dell’atto morale) e questo per poter volgersi agli oggetti, classificarli e determinarne la convenienza di
scelta..., sul piano soggettivo esistenziale € la volonta che muove la ragione in tutta la sfera del conoscere sia

speculativo filosofico e teologico, sia scientifico e tecnico specializzato, sia artistico e pratico e anche



(perché no?) morale. Qui san Tommaso ha decisamente abbandonato I’intellettualismo greco e lo stesso
Aristotele, che aveva lasciato insoluta la questione se I’atto di scelta spettasse all’intelletto o alla volonta.

> ed & vero che la profondita e virtualita

L’Aquinate afferma categoricamente: «Intelligo quia volo»;®
inesauribile, sul piano reale-esistenziale di questo principio € stata lasciata troppo nell’ombra. Altrettanto
grave - e lI’osservazione precedente ne € la conferma - € la seconda lacuna (o deviazione) dell’attualista
Chiavacci in quanto egli non distingue piu intelletto e volonta, sia perché rifiuta il momento oggettivo, sia
perché (e di conseguenza) pretende di costruire una morale (quale?) passando a lato della dialettica
esistenziale della liberta.

5. Chiavacci stesso sembra aver avvertito I’impasse quando subito aggiunge: «Piu complesso € il
problema di dare contenuti stabili, oggettivi e universali a questa esperienza del dovere». Egli si affretta a
scartare la risposta metafisica del passato cattolico prossimo (perché non anche del «passato») e quella della
mentalita cattolica attuale (non so a chi alluda, mi qui si pud certamente nominare Paolo VI) che é di
richiamare la fondazione della morale dell’uomo alle esigenze della «natura» umana. Questo richiamo egli lo
concepisce sempre - e qui torna a ripetere - attraverso un «deduzionismo rigoroso» che porta alla costruzione
di un «sistema morale universale ed eteronomo a ogni essere umano». Abbiamo gia visto che la situazione
del problema morale € insieme oggettiva (intelletto) e soggettiva (volonta), e abbiamo ampiamente ammesso
che sul piano esistenziale il piano soggettivo &€ dominante. Certamente, se Dio esiste e ha creato I'uomo
perché lo ami e tenda a lui, c’é una lex aeterna la quale si rispecchia per affinita spirituale nel cielo della
coscienza umana con la lex naturalis, come ha mirabilmente svolto san Tommaso approfondendo il tema
biblico-patristico dello spirito umano come imago Dei:® I’ Angelico svolge qui, come nei momenti piu ardui
e decisivi del suo cammino speulativo, il tema biblico della partecipazione, il quale purtroppo € andato quasi
smarrito nella Scolastica, e Chiavacci ha ragione di prendersela con le (eventuali!) deviazioni degli stessi
tomisti; a sua volta perd anche lui si limita ad accettare da san Tommaso I’affermazione che le questioni
della morale (naturale, suppongo) non possono essere risolte con il «semplice ricorso alla Rivelazione».**
San Tommaso, come si & visto, distingue tra ordine naturale e soprannaturale a partire da una fondazione
metafisica propria della morale stessa, come si € detto.

6. In questo testo e contesto Chiavacci afferma che «a differenza dell’epoca della grande Scolastica, i
concetto di natura in genere e di natura umana in particolare sia oggi messo in questione». Tali concetti, e
con essi tutti i concetti metafisici, cioe I’intera metafisica che deve servite di base di orientamento per
I’attuazione esistenziale della liberta, sono stati quindi per Chiavacci liquidati per sempre. Da chi? Dalla
filosofia moderna ovviamente - come lo dice nel prosieguo dell’esposizione - cioé da Spinoza, Hume, Kant,
Hegel, Marx (che Chiavacci approva espressamente), Heidegger... e in concreto dall’esistenzialismo di
sinistra, dal marxismo, dal neo positivismo, dalla fenomenologia, dallo strutturalismo, ecc. ecc. E vero che
queste filosofie hanno diluito I’oggetto nell’atto e identificato la moralita con il farsi stesso dell’azione: ma
questo suppone la coincidenza del momento oggettivo (primato reale dell’Assoluto) e del momento
soggettivo (primato dinamico della volonta: io posso rifiutare Dio, organizzare la mia vita senza pensare a
Dio, all’esistenza di una vita futura e di sanzioni eterne...). Dal punto di vista oggettivo (dovrebbe

ammetterlo anche Chiavacci come professore di teologia morale) io devo anzitutto pensare e aspirare a Dio,



percio scegliere Dio € ordinare la mia vita a Dio... : altrimenti Dio diventa per me un oggetto superfluo, un
soprammobile di cui posso fare a meno, perché non ha nulla a che fare con il conseguimento della mia
felicita. Ma si tratta di un dovere reale oggettivo che I’intelligenza trasmette alla volonta: questa pero lo pud
accettare o rifiutare, e quindi soggettivamente io sono libero di pensare e di non pensare a Dio, sono
perfettamente libero di prescindere dalla sua esistenza, e perfino di infischiarmene, di negarlo, di
combatterlo.

7. E questo, mi sembra, il punto critico di tutta I’imbastituta di questa pretesa «morale biblico-
esistenziale» che € poi la «morale permissiva» e la morale della situazione, cioé del proprio comodo. La
morale tradizionale che Chiavacci presenta come «un elenco di precetti astratti, dedotti una volta per
sempre..., imposti dall’esterno alla coscienza del singolo, che non lascia alla liberta altro spazio che quello di
aderire 0 meno a una serie di deduzioni operate da altri (sic!) in un preciso quadro culturale - e per ci0 stesso
contingente - e per di piu inevitabilmente operanti nel senso di mantenere quel quadro culturale, con la
relativa strutturazione economico-politica...», non é che la tesi dello storicismo materialistico (da Democrito,
Lucrezio, Epicuro... fino a Marx) della morale inventata dai ricchi a difesa dei loro privilegi e per
oppressione dei poveri. Come fa Chiavacci ad affermare che la morale classica, la morale delle virtu
teologali e cardinali, dell’impegno per i consigli evangelici e dello slancio delle virtu eroiche «non lascia lo
spazio alla liberta...»? La morale naturale € il fondamento e la preparazione a questa morale cristiana della
abnegazione, della rinuncia al mondo e della conformita con Cristo.*® E qui soltanto che s’inserisce e pud
fruttificare il principio biblico della «vocazione», vocazione dell’'uomo, natura nobilissima perché creata da
Dio a sua immagine e somiglianza ma caduta nel peccato - di cui la morale permissiva ama tacere sempre di
piu - e redenta da Cristo con la morte in croce. Non € questa I’essenza del messaggio di salvezza del nuovo
Testamento?

Concludiamo per Chiavacci. | richiami biblici, sui quali si esercita I’esposizione del moralista
Chiavacci, rischiano percio di essere «senza situazione biblica» e diventare un’offesa del buon senso
cristiano - al quale per origine e per educazione mi sento profondamente attaccato - quando vengano messi

in contrasto con la morale tradizionale dell’abnegazione e della lotta contro il peccato e assoggettati, cioe
dissacrati, alla morale permissiva. Chiavacci respinge, & vero, I’etica della situazione®™ e afferma I’etica
della vocazione. Bene!, ma chi ¢ il soggetto chiamato? Chi il Principio chiamante? Quale lo scopo e
I’oggetto della chiamata? Non sono questi temi collocati in un tessuto di rapporti reali prima di essere
compiti esistenziali? E in questo contesto che si pone la legge naturale cosi come la Prima secundae prepara
e a suo modo ¢ il presupposto della Secunda secundae, le virtu morali naturali delle virtu teologali e dei doni
soprannaturali. Checché sia della morale manualistica, I’etica di san Tommaso € fondata sull’esercizio della
liberta e sulla pratica delle virtu.

A me sembra che tutta la polemica di Chiavacci dovrebbe portarlo su questa linea autenticamente
classica e percio a uscire dagli equivoci in cui si € impegolato, primo fra tutti - dal punto di vista teoretico -
quello che «la natura dell’'uomo sia di non aver natura».®” Uno slogan di comodo e di effetto, ma anche di

pigrizia.



La conclusione del Chiavacci non ¢ la difesa e proclamazione aperta - come fa Valsecchi - della
morale permissiva ma di una «legge morale veramente obiettiva non fissa».*® Ma come pud essere
«obiettiva» tale legge se tutto € in divenire?, se almeno il nucleo costitutivo dell’essere e dello spirito non €
di natura metafisica per poter reggere e sorreggere I’'uomo nel rischio dell’esistenza?

Non stupisce allora che oggi si assista a una radicale «secolarizzazione» anche della morale nel
senso duplice: per il cristiano I’azione morale deve essere non tanto attuazione del suo personale rapporto a
Dio ma anzitutto impegno sociale e politico, e poi, tale impegno politico avviene «attraverso ogni forma di
lotta contro lo sfruttamento e I’alienazione: essa & gia opera salvifica, cioé costruzione del Regno».** Ma non
e questa teologia politica una ricaduta nella tentazione di mescolare il sacro con il profano, I’eterno con il
temporale e di eliminare alla fine il rapporto personale dell’'uomo con Dio e con Cristo? Lo stesso termine
«teologia politica» non indica la dissacrazione o alienazione della sacra doctrina e della ricerca del Regno di
Dio, che non puo essere di questo mondo?

Giustamente si puo parlare, nell’attuazione della liberta e nella costituzione del mondo morale, di
«opzione fondamentale» ovvero di scelta radicale di sé purché tale opzione sia fatta davanti a Dio e in Gesu
Cristo, ossia che si scelga come spazio della propria liberta la trascendenza e il regno della grazia meritato da
Cristo, purché si dia battaglia alla superbia che guasta la mente e alla concupiscenza che corrompe il cuore.
Perché allora la nuova teologia tende a identificare I’amore cristiano con I’amore umano, terreno al livello
animale, e presenta I’attivita sessuale come la «funzione primaria di crescita personale» giungendo ad

affermare «la radicale serieta nell’uomo di ogni esperienza sessuale»?*

Pornoteologia, che é I’irrisione e la
diffamazione della morale che ha formato i martiri e i santi.

Anche per Valsecchi bisogna svincolarsi da una concezione della morale che faccia appello a una
concezione assoluta, cioe a una fondazione metafisica, della natura umana: percio non teme di criticare lo
stesso san Paolo che condanna come contraria alla natura umana I’omosessualita dei pagani e la difesa fatta
da Paolo VI nella Humanae vitae della «legge naturale» contro la contraccezione. A questo audace primo
passo fa riscontro, I’affermazione di un concetto dinamico della persona che & la versione nell’ambito
morale del principio antropologico e accetta allegramente la formula della morale della situazione del collega
Chiavacci: «La autocomprensione dell’'uomo e elemento essenziale della sua natura, di modo che la natura
umana varia al variare continuo e inevitabile dell’autocomprensione che I’'uomo o il gruppo sociale ha di se
stesso».*! Cosi il giudizio sulla moralita dell’esercizio della sessualitd non deve riflettere su un «ordine
naturale» sentito e difeso... come analiticamente operativo e analiticamente immutabile, ma deve partire
dall’autocomprensione che gli uomini hanno della sessualita in quel momento e luogo, confrontandola,
quanto & possibile, con quella di altri tempi e luoghi.”’ E la morale hippy, la quale & a sua volta la versione
radicale della morale della situazione condannata da Pio XII come distruttrice dell’impegno cristiano.
Metodologicamente in siffatta prospettiva la morale (non solo sessuale, ma principalmente questa) dipende
dalla prospettiva culturale, cioé dai risultati delle varie scienze umane (biologia, psicologia, sociologia,
etnologia, ecc.), illuminati da una visione spiritualistica componibile con la concezione della fede cristiana
circa I’'uomo come persona intelligente e libera. Si pud osservare che il cristianesimo non si riduce a

concepire I’uomo, intelligente e libero, ma lo suppone, ed é su questa base che innesta la nuova vocazione



dell’'uomo a vivere come figlio di Dio, redento da Gesu Cristo e chiamato alla vita etera, che € il nuovo
orizzonte cristiano dell’esistenza di cui i moralisti progressisti fanno alto silenzio.

Segue un secondo passo, non meno audace, che é quello di diffidare la Parola di Dio come fonte di
una precettistica morale per sé valida. Richiamando a sproposito, perché avulso dal contesto, il concetto che
il Vaticano 11 da dell’atto di fede con il quale «I’'uomo si abbandona a Dio tutt’intero liberamente»,* si passa
all’identita di contenuto dell’atto di fede e dell’atto di carita stravolgendo il senso ovvio del detto paolino che
«fides per caritatem operatur» (Gal. 5, 6). Ed ecco ora le equazioni dell’ orizzontalismo morale valsecchiano:
I’amore di Dio si attua come amore del prossimo, I’amore del prossimo si esprime anzitutto e soprattutto nel
rapporto sessuale: cosi Valsecchi esalta il Cantico dei Cantici e trova pessimistica la concezione del Genesi
della donna come tramite di male e critica lo stesso loghion di Cristo secondo il quale la sessualita €
un’esperienza transitoria che non e piu presente nei «figli della risurrezione». Di qui si comprende il
passaggio alla tesi fondamentale, gia accennata, della nuova morale dell’eros che pone «la sessualita come
funzione primaria (sic!) di crescita personale»,** come «fattore complesso di socializzazione», ma non (si
badi bene!) essenzialmente in ordine a un terzo (il figlio) bensi come rapporto dell’io-tu. La sessualita &
percio affermata come la «funzione umana generale» per esercitare I’attivita dialogica che presiede alla
socialita: maestri di questo nuovo corso della morale sono indicati espressamente gli atei Freud e Marcuse.

Il terzo e ultimo passo del panedonismo della nuova morale € I’interpretazione della sessualita come
«attivita intenzionale fondamentale» (formula nostra), ossia come «esistenziale apertura alla trascendenza»
(formula di Valsecchi): una nuova prova, e davvero elegante, dell’esistenza di Dio! E va dato atto al
reverendo Valsecchi del coraggio di andare fino in fondo a questa morale dell’immoralita e della sconcezza.
Infatti la sua conclusione generale di ordine etico (sic!) & «I’affermazione della radicale serieta, nell’uomo, di
ogni esperienza sessuale»:* il corsivo & mio, ma & il Valsecchi che nella colonna seguente dichiara di fare
«una critica serena all’impostazione etica del passato». Si tratta di sostituire alla rigida morale biologica del
passato la «morale fluida», la «morale della sperimentazione»... La conseguenza di siffatti principi € il
capovolgimento della morale tradizionale circa il De sexto, che era fondata - come affermano Valsecchi e i
suoi colleghi - sul pessimismo agostiniano: il capovolgimento che dichiara la «comprensione» (liceita...) del
peccato solitario, dell’omosessualita, del rapporto completo fra i fidanzati che intendono sposarsi, del
superamento dei principi della Humanae vitae sulla contraccezione...

L’autore riporta nella nota 32 la dichiarazione della Gaudium et spes (49) sulla dignita e sul valore di
mutua donazione che compete agli atti con i quali i coniugi si uniscono in «casta intimita»: ma di tale castita,
come é intesa nella tradizione e insegnata dal magistero, la pornoteologia di Valsecchi é la negazione e

I’ offesa.

Valore permanente della morale.

I moralisti protestanti e cattolici che seguono la «nuova via» per il rilancio della «morale della

situazione» partono da punti di vista molteplici ma che rivelano un fondo comune, quello di rispondere al



mondo attuale restando fedeli (per quanto € possibile) alle ispirazioni che hanno portato I'uomo
contemporaneo sul nuovo fronte della verita e della fede.

Indichiamo qualche punto di riferimento. Perché questi teologi, protestanti e cattolici, hanno fatto
questa alzata di scudi contro la teologia dogmatica e morale tradizionale? In primo luogo:

1. La denunzia dell’ellenismo,* ossia il disancoramento della teologia dalla metafisica, il distacco
dalla filosofia greca d’ispirazione cosmologica, denunziata come causa dell’immobilita ed estraneita delle
categorie ontiche e morali rispetto all’esistenza che & sempre un fatto singolo e in continuo movimento. E la
vecchia accusa avanzata gia in modo esplicito dal Labertornniére contro la Scolastica e contro il tomismo in
particolare durante I’infuriare della crisi modernista (alcuni di questi teologi, anche cattolici, affermavano gia
che il Concilio di Trento fu un errore, che il Sillabo fu un disastro, che la Pascendi fu una catastrofe, ecc.):
essa e stata respinta, come € noto, dall’enciclica Pascendi, perché il dogma rivelato perde ogni rilievo e ogni
senso obiettivo qualora si tolga la distinzione tra I’ordine naturale e I’ordine soprannaturale. Senza i concetti
netti e stabili di natura, essenza, persona, relazione... e simili, perdono ogni senso e rilievo i dogmi
fondamentali della Trinita e dell’Incarnazione... e la stessa creazione dal nulla. Con cio é tolto il fondamento
primo metafisico della legge, che & demandato invece alla soggettivita umana e alla liberta radicale.

2. L’assunzione dell’immanenza moderna o almeno I’accettazione tacita del capovolgimento del
rapporto essere-pensiero, che ha portato, come si € visto nel primo punto, all’ateismo e al capovolgimento
del concetto stesso di liberta. Cio ha portato a lasciare del tutto nell’ombra anche da parte di alcuni nuovi
moralisti cattolici, se non a cancellarlo completamente - come fanno i teologi protestanti da cui hanno preso
lo stimolo - il concetto e la realta stessa del peccato come rottura del rapporto personale dell’uomo con Dio.
Ma non si pu0 procedere a determinazioni cosi radicali come sono il senso ultimo delle verita di fede e il
fondamento proprio della morale passando sopra il problema fondamentale del rapporto essere-pensiero,
coscienza-realta..., accettando a occhi chiusi come posizione dell’uomo maggiorenne o adulto se non
I’ateismo o il laicismo radicale - come fa la teologia dialettica - la negazione della metafisica, che € la
conseguenza diretta della riduzione della verita all’orizzonte umano e dell’uomo a mero «essere-nel-mondo»
(In der-Welt-sein). Tale I’origine della perdita del concetto teologico del peccato.

3. La promulgazione percid del «secolarismo» (Sékularisierung® = «secolarismo» e non
«secolarizzazione», che in italiano ha un altro senso, &€ un procedimento giuridico per cui un religioso ¢
ridotto allo stato laicale; quindi &€ meglio tradurre «secolarismo», o si pud dire anche «secolarita», ossia la
promulgazione del secolarismo) come risultato della «maturita del mondo» (la Mundigkeit der Welt di
Bonhoeffer e seguaci) non pud non portare all’accettazione, ammessa del resto esplicitamente, della
«dissacralizzazione» (Desakralisierung) del mondo stesso e alla conseguente «smoralizzazione»
(Demoralisierung), ossia alla concezione e rivendicazione dell’indipendenza dell’'uomo nell’essere e
nell’agire da ogni principio e regola extraumani.*® Si puo essere percio facilmente d’accordo nel rilevare che
la moralita non si pone che al livello della liberta e quindi all’interno della struttura della personalita come un
«tutto» di rapporti.

Ma non si comprende come I’ontologia di siffatti rapporti o ontologia sociale si esprima come

«riferimento alle cose» passando a lato del riferimento a Dio e a Cristo, senza di cui qualsiasi norma e ogni



dono di grazia mancano di senso e di fondamento. Poiché I’'uomo, lasciato a se stesso, come ha ben visto
Nietzsche, € un enigma: percio I’uomo diventa un creatore di valori per attuare la sua negazione di Dio.

4. L’accettazione dell’evoluzionismo assoluto a sfondo cosmico-antropo-cristocentrico di Teilhard
de Chardin (che questi teologi della «morale secolare» con molta simpatia portano in campo), ossia
I’eliminazione dell’ultima forma di dualismo qual é la distinzione qualitativa di materia e spirito, di vita e
intelligenza, di spontaneita e liberta. Non sorprende allora la tendenza pronunciata che a ogni occasione
manifesta quest’ala progressista della teologia cattolica al dialogo con i non credenti e in particolare con i
marxisti, i quali considerano espressamente I’evoluzionismo di Teilhard un effettivo punto di raccordo e di
incontro per proporre ai cattolici il proprio materialismo dialettico.*

A questo modo il professato antropologismo si avvia verso un indifferentismo ontico-etico, se cosi si
puo dire, in quanto I’'uomo celebra in se stesso I’attuarsi del Cristo nel mondo a servizio del mondo, dove
Cristo diventa simbolo dell’attuarsi dell’'uomo e I'uomo simbolo dell’attuarsi progressivo dell’energia
primordiale del mondo, il cui punto ideale-reale di arrivo ¢ la religione cosmica.

5. L’accettazione inevitabile — una volta messa sotto sequestro la metafisica e con essa
I’immutabilita dei dogmi e della morale - dello storicismo assoluto in quanto I’effettiva realta dell’'uomo e il
suo attuarsi nella storia da cui la liberta trae unicamente i suoi compiti e i suoi valori. Forse questi nuovi
teologi (almeno quelli che si portano a queste posizioni di ultra-punta) non intendono esaurire il senso della
verita e realta cristiana nell’escatologia, come volevano Loisy e il modernismo per affermare il carattere
fenomenico e provvisorio di ogni dogma e legge, ma e indubbio comunque che rischiano di svalutare - al
contrario per esempio di Kierkegaard - I’eone «momento», ossia la contemporaneita con Cristo e I’istanza
della decisione nel presente, a favore esclusivo dell’eternita come futuro, come presente-futuro.

Tutta la teoria kierkegaardiana della «contemporaneita con Cristo», che & una ripresa dopo e contro
(1) la sola fides, la sola gratia della Riforma, fa appello all’esigenza della imitazione del Modello;*® ma
Cristo, per Kierkegaard come per la teologia tomista e per la teologia cristiana in generale che accetta la
formula nicena della unione delle due Nature, divina e umana, in Cristo, e veramente Dio e veramente
Uomo. Quindi I’esigenza del Modello, I'imprescindibilita da parte dell’'uomo della espiazione del peccato, &
assoluta non solo perché I’'uomo é sempre un peccatore e nasce sempre peccatore - anche se nasce, osserva
Kierkegaard come san Tommaso, da genitori cristiani - ma anche perché I’Uomo-Dio ¢ morto in Croce per
salvare I’uomo dal peccato e non € solo Redentore ma anche Modello. La cristologia a cui si richiama la
nuova morale, che tutto raccoglie o vuole raccogliere nella vaga categoria dell’amore come sostituto
universale della legge, in fondo non & o almeno non rischia di essere che mera «antropologia» secondo
I’'umanesimo di Feuerbach.

Giunti a questo punto bisogna pero tentare un bilancio, sia pure provvisorio, della situazione:

1. Bisogna anzitutto riconoscere I’urgenza di accostare la Chiesa al mondo, I’eternita al tempo, il
cristiano alle esigenze della cultura e del pensiero moderno; il che & un compito degno, lodevole, urgente
anzi. Sulla necessita di questa opera auspicata e proposta dal concilio Vaticano Il non vi puo essere dubbio.
Ma il Concilio non ha fatto, non aveva forse in programma di fare, I’analisi dell’essenza del pensiero

moderno iniziata dal concilio Vaticano I, e certamente non ha indicato il modo di farlo: ora il modo indicato



sia dalla linea Bonhoeffer-Robinson, sia dalla linea Rahner-Kiing-Schoonenberg... non pud certamente
soddisfare un cattolico che non abbia ancora perduto completamente il senso del valore assoluto della verita
del dogma e del valore permanente della morale. Percio c’e qui un problema di fondo sul quale non ¢ piu
opportuno tacere e per il quale i fautori della nuova teologia non hanno avuto tutti i torti di battersi.

Si tratta anzitutto - ecco I’osservazione di fondo - che la teologia cattolica, come prima la filosofia
cristiana, € divisa in scuole e tendenze opposte e rimaste nei secoli sempre in lotta fra loro sul senso non
qualunque ma primario da dare sia ai dogmi come ai principi stessi della morale su certi termini. E ovvio che
con tutto questo fumo di polemiche che spesso uniscono I’avversione tradizionale delle scuole con il
prestigio delle famiglie religiose che le difendono, si pud rimanere disorientati, quando non anche
scandalizzati. Ci si chiede cioe se non sia possibile una presentazione del senso fondamentale dei dogmi
portata all’estrema sobrieta semantica, senza doversi impelagare nelle interminabili e inconcludenti dispute
di scuola.

2. Inoltre, e questo vale soprattutto per la fondazione della liberta, si deve riconoscere che il pensiero
moderno - malgrado il falso passo del suo orientamento profondo - ha approfondito, come mai prima, il
concetto di soggettivita come costitutivo della liberta e percio il fondamento della personalita come sintesi
libera spirituale. Possiamo riconoscere che questo puo essere di grande vantaggio, anche per la fondazione
cristiana della liberta: secondo una certa tradizione, la tensione di liberta e autorita era tre quarti autorita e un
quarto liberta; invece deve essere quattro quarti liberta e quattro quarti autoritd. Ma questo non & facile. E in
virtt di questa dignita infinita della persona umana che la Chiesa post-conciliare sta rivedendo a fondo il
rapporto persona-autorita e quindi il complesso delle sue leggi e istituzioni.

Quindi se parlare della storicita ovvero mutabilita assoluta della morale suona troppo forte ed ¢
inammissibile sul piano della filosofia che professa con san Tommaso la legge naturale, universale e
immutabile perché fondata e partecipata dalla lex aeterna, non ripugna ma € inevitabile e necessario
ammettere la mutazione delle leggi positive e particolari. E fin qui nulla di nuovo. Probabilmente, e di
conseguenza, si pud ammettere che la stessa dimensione esistenziale del peccato e della colpa, una volta che
sono mutate le condizioni esterne e interne - ossia la «situazione» - possa cambiare e cio che un tempo e fino
a ora era considerato peccato (mortale o veniale) non lo sia piu (per certi casi particolari). Si citano come
esempi: i precetti riguardanti il digiuno ecclesiastico, I’obbligo della messa festiva, la proibizione della
cremazione, certi comportamenti nell’ambito dei rapporti coniugali, il problema della regolazione delle
nascite...”* Ma riguardo a questi due ultimi punti, e in particolare per I’ultimo, ogni cristiano coerente deve
attendere la decisione dell’autorita suprema che & stata promessa ma che non & ancora venuta.>

Ed é owvio in generale - concludiamo questa osservazione - che qui si parla sempre di «colpa
oggettiva», che alla fine non pud non fare appello che ai principi immutabili obiettivi: poiché il giudizio
concreto che guida ogni singolo nelle sue decisioni € sempre di natura esistenziale ossia soggettivo in
funzione della sinderesi e della sua particolare situazione. Ma questa & fenomenologia della morale e non piu

teologia.

Conclusione: il «mistero» della morale cristiana.



Se la cosiddetta «nuova morale» intende abolire la legge, come norma permanente dell’agire, per
lasciare campo libero alla soggettivita dell’esistenza, essa finisce con I’abolire la morale che & nella sua
essenza tensione di legge e liberta: la legge infatti & il polo del rapporto della soggettivita all’ Assoluto,
dell’'uomo a Dio, e senza questo rapporto non c’é morale, non c’¢ alcuna distinzione effettiva di bene e di
male, ma dialettica soltanto, come di fatto & la condizione della morale nel pensiero moderno. Una siffatta
morale che fosse immersa completamente nella storicita e attingesse il suo slancio dalla soggettivita avrebbe
la sua norma unicamente dalla situazione.

Nella esplosione della «nuova morale» ossia della «<morale secolare» & (o sembra finora) del tutto
assente il rapporto di tempo-eternita e quello corrispondente di azione temporale - premio 0 pena eterna; non
si parla piu di giudizio, paradiso o inferno, sono termini ormai caduti in disuso: si & unicamente, o almeno
soprattutto, presi dal mettersi al passo con la vita, con I’esistenza e soprattutto con la nuova figura dell’'uomo
proposta dal marxismo per competere e contrapporre ai messianismi terrestri la superiore o almeno pari
realta sociologica del cristianesimo, che € invece anzitutto e soprattutto messaggio di salvezza dal peccato e
dalla morte eterna che ha nell’inferno e nel paradiso la sua effettiva escatologia. Non a caso Kierkegaard
rispondeva alla interpretazione storicistica che Lessing aveva dato del cristianesimo, che come I’incarnazione
dell’Uomo-Dio era un fatto storico con rilevanza eterna, cosi sia la salvezza sia la perdizione eterna
dell’'uomo si devono decidere nel tempo: come senza I’Assoluto la morale non ha senso, perché le sue
sanzioni sono altrettanto ridicole quanto le frustate che si da Sancio Panza, cosi senza I’eternita delle pene
dell’inferno e senza I’inferno I’esistenza diventa una scampagnata. Kierkegaard osservava alla teologia
liberale del suo tempo: «Una volta eliminato I’orrore dell’eternita (o eterna felicita o eterna dannazione), il
voler imitare Gesu diventa in fondo una fantasticheria. Perché soltanto la serieta dell’eternita pud obbligare,
ma anche muovere, un uomo a compiere e a giustificare il suo passo».>® La crisi esistenziale della nuova
morale, almeno nel suo indirizzo protestante (e Dio non voglia anche in quello cattolico), & nell’evidente
tendenza ad «alleggerire i pesi», come direbbe Kierkegaard, a sfumare non solo il concetto ma la realta stessa
del peccato.**

L ultima osservazione, la quale poteva essere anche la prima, riguarda il concetto di «mondo»:
aggiornarsi, aggiornamento, contatto con il mondo, colloquio con il mondo, dialogo con il mondo... Che cosa
e siffatto «mondo»? Tale domanda € indispensabile per poter orientarsi sulla missione della Chiesa nel
mondo contemporaneo proposta dal Concilio per il rinnovamento delle sue istituzioni e la salvezza delle
anime.

C’e mondo e mondo, e ci sono vari concetti di mondo. Il concetto moderno di mondo € I’espandersi
infinito della soggettivita umana, diverso dal ko,smoj greco oggetto di spettacolo e di contemplazione
come Fu,sij dell’essere sempre antica e sempre nuova, e diverso dal concetto cristiano che indica da una
parte il complesso della rerum universitas creata da Dio e dall’altra parte I’umanita corrotta e perduta dietro
la nugacitas dei beni umbratili e dei sette vizi capitali. E il mondo, come ha ben visto Heidegger, che & la
forma fondamentale dell’'uomo allontanata da Dio,” e ha visto giusto affermando che il concetto cristiano di

mondo & inconciliabile con quello della filosofia moderna: & I’uomo allontanato da Dio, la cui sapienza tutta



terrena (sofi,a tou/ ko,smou) contrasta il compimento del piano divino nel mondo secondo san
Paolo. E quel mondo che secondo san Giovanni non ha conosciuto il Verbo fatto carne (Gv. 1, 10) e per il
guale Cristo non ha pregato nell’ultima cena (Gv. 17, 9), il mondo dei dilectores mundi, secondo
sant’Agostino: «Sed qui eum non cognoverunt? Qui amando mundum dicti sunt mundus. Amando enim
habitamus corde: amando autem, hoc appellari meruerunt quod ille, ubi habitabant... Sic et mundum, qui
inhabitant amando mundum. Qui sunt? Qui diligunt mundum, ipsi enim corde habitant in mundo. Nam qui
non diligunt mundum, carne versantur in mundo, sed corde inhabitant coelo».>® Ma i patroni e i dottori della
«nuova morale» trovano che Agostino € soverchiato dalla polemica antipelagiana e compresso dalla sua
esperienza personale del peccato... La posizione di sant’ Agostino € pero solidale con quella del dolore e della
morte ed é I’'unica, come quella di san Tommaso che I’ha seguito, capace di chiarire I’enigma e il compito
della liberta perché il sale non diventi scipito e perché non resti senza risposta I’interrogativo piu tremendo
della storia: «Forse che quando tornera il figlio dell’Uomo, trovera ancora fede sulla tetra?» (Lc. 18, 8).
DISCUSSIONE®’

PRESIDENTE. - Mi & stato chiesto di domandare a padre Fabro, in apertura di discussione: «In che
cosa consista la liberta in generale e in che cosa debba consistere la liberta per il cattolico: quale differenza
quindi intercorra tra la liberta del cattolico e la liberta del non cattolico».

FABRO. - Dunque: liberta in generale e liberta del cattolico, liberta del credente rispetto a quella del
non credente.

La liberta in generale € la proprieta che ha ogni essere spirituale di scegliere, di fare la scelta della
sua vita, che € la scelta del suo fine; ammessa la spiritualita dell’anima, ammesso che I'uomo non ¢
semplicemente un organismo ma un centro di iniziativa dell’essere, ossia che egli € spirito, la liberta é questa
capacita di scegliere. Oggi dicono: di scegliere se stesso, di scegliere il proprio essere. Quindi liberta & questa
capacita dello spirito di procedere in se stesso. Cosi I’unico principio nuovo, dopo la creazione, ¢ la liberta.

La differenza tra questa liberta che compete a ogni uomo in quanto uomo, in quanto ragionevole,
ossia in quanto € soggetto spirituale, e quella che ¢ la liberta del cattolico, é la stessa differenza tra natura e
grazia, tra ragione e fede. L’'uomo in quanto uomo si muove nel mondo, organizza la sua vita nel mondo,
rispetto al mondo; I'uomo in quanto uomo, anche nella filosofia greca, perseguiva il fine della felicita, e
allora, come Socrate, come i grandi stoici, pensava all’Essere supremo: questo ordinare la propria esistenza
all’Essere supremo é ancora sfera di natura. Quando invece si accoglie la Rivelazione biblica del vecchio e
del nuovo Testamento, la quale presenta la situazione umana dal punto di vista storico che e I’'uomo caduto e
I’uomo chiamato alla redenzione; quando si accetta la fede, si accettano i dogmi della Trinita, del Verbo che
si & incarnato per salvare I’'uomo: questa ¢ la liberta del cristiano, la quale € un altro modo, un modo nuovo,
di atteggiarsi della liberta. Nelle decisioni prese nella liberta naturale I’'uomo basta a se stesso, I’'uomo puo
scegliere o rifiutare I’ Assoluto, con la sola nozione naturale di Dio; invece, per entrare nella vita della fede,
per prendere la decisione della fede, per accogliere I’ordine soprannaturale e sottomettersi a quest’ordine,
occorre la grazia. La fede ¢ un dono soprannaturale di grazia. Quindi distinzione dei due livelli, distinzione

dei due oggetti, distinzione delle due prospettive, distinzione delle capacita rispettive di queste prospettive.



ENRICO BIAMONTI. - Avendo domandato al Presidente: «Posso parlare pur non essendo preparato?s,
egli mi ha risposto: «A suo rischio e pericolo». (PRESIDENTE: In tono scherzoso!) Cosi ho inteso la risposta e
con questo animo mi accingo a dire poche parole.

Ho ammirato - come lo scolaro che ama la materia ammira il maestro- la eccezionale lezione di
padre Fabro. Ho ammirato la profondita e specialmente - penso in questo di esprimere il pensiero di tutti- la
passione con cui egli ha esposto il suo pensiero e ha fatto sentire anche quello che non ha detto.

Traggo spunto dalla relazione di padre Fabro per esternare un sentimento, che per me & sempre piu
preoccupante sotto un duplice punto di vista.

Da un lato, come ho gia detto ieri, & veramente - per non usare altri aggettivi — il decadimento grave
della morale pubblica, intesa come morale comune a un popolo in un determinato momento storico.

Ma quel che é da segnalare con maggiore preoccupazione - in relazione a quanto abbiamo ascoltato
oggi, sentiamo, leggiamo e vediamo anche nel campo cattolico e nell’ambiente che dovrebbe essere piu
provveduto in questa materia - € la confusione delle idee sui principi che hanno presieduto e devono sempre
presiedere alla morale; confusione di idee sul piano concreto come su quello ideologico.

E possibile che non ci si debba attendere una parola chiara, precisa, sicura sui principi cristiani di
ieri, di oggi, di sempre?

Il grave timore di molti, me compreso, & che la confusione delle idee - resa anche maggiore da
dialoghi o dissertazioni indubbiamente tendenziose - porti a un sempre progressivo abbassamento, sul piano
teologico e pratico, dei valori etici che sono alla base della nostra fede.

Auspico vivamente che da questo convegno venga una parola di viva sollecitazione a un ritorno a

quella chiarezza sui valori morali che da secoli sono il nostro vero patrimonio.

ALBERTO ZAVAGLLI. - lo volevo soffermarmi un momento sull’argomento tanto dibattuto oggi, che la
morale cattolica sia soggetta a una evoluzione, per cui cio che un tempo era ritenuto un dato assoluto di
morale adesso non é piu considerato tale, e via discorrendo. Ma non mi pare che in sostanza ci sia questa
evoluzione di fondo che tanti, specialmente oggi, vanno rilevando. Ritengo che invece una certa evoluzione
Ci possa essere talora in date situazioni, in base alle conseguenze che con il cambiare della societa portano
certe azioni in confronto a quelle che portavano prima. Per esempio — entro nel campo, diciamo cosi,
economico-sociale - uno dei punti su cui si basava I’insegnamento della Chiesa nel primo Medio Evo era la
proibizione di prestare denaro a interesse. Ora questa € stata annullata, ma & rimasta sempre, non solo nella
Chiesa ma anche nelle leggi che ci governano, la proibizione dell’usura, cioé di dare denaro a interesse
esagerato. Effettivamente, questa proibizione di dare denaro a interesse a me pare che fosse perfettamente
giustificata nelle condizioni del Primo Medio Evo a economia, diciamo cosi, curtense, perché sarebbe
probabilmente avvenuto questo: che, assai piu rapidamente di quello che stava avvenendo, si sarebbero
raccolti in pochissime mani tutta I’economia, tutti i possedimenti terrieri, i possedimenti immobiliari, data la
corrente impossibilita di ricavare risorse per pagare gli interessi; ossia I’onere degli interessi avrebbe potuto

portare a risultati moralmente e socialmente iniqui.



Quando invece, con la fine del secolo undicesimo e soprattutto con il dodicesimo, in tutta I’Europa
occidentale civile si svilupparono i commerci, le industrie, le organizzazioni bancarie, ecc., le organizzazioni
marittime, ecc., perse moltissimi dei suoi inconvenienti il fatto di dare denaro a interesse. Comunque il
divieto rimase a lungo. lo ricorderd qui che la Repubblica fiorentina, anche in epoca abbastanza tarda, cioe
nel’400, emetteva prestiti, come ne emettono tutti i governi specialmente oggi, e non potendo promettere un
interesse a chi prestava il denaro, la questione era girata in questo modo: a chi prestava 100, veniva segnato
che aveva prestato 110. Adesso magari si fa I’uno e I’altro: si emettono per esempio titoli di Stato a un valore
inferiore al nominale, piu si da I’interesse, il che, per chi presta il denaro, va ancora meglio (finché non

venga magari la svalutazione...).

PRESIDENTE. - Mi sembra che lei stia prospettando il problema di una possibile differenza di
valutazione che puo avvenire nel giudizio morale secondo le circostanze. Allora, se crede, sara meglio
formulare la domanda a padre Fabro senza darci una esemplificazione. Il problema sarebbe: nel passare della

storia puo talora avvenire una modificazione. Questo mi sembra il problema...

ZAVAGLI. - Cio che é giustificato dalla situazione in un certo momento pud portare altre
conseguenze in un momento diverso. Per la questione del controllo delle nascite, per esempio, c’e stato un
mutamento nel sistema della nutrizione della primissima infanzia, che porta poi conseguenze nella prolificita,
nel senso che fino alla fine del secolo scorso I’allattamento era sempre diretto, da parte della madre (ed
eccezionalmente di altra donna), il che portava una conseguenza nella procreazione, perché durante

I’allattamento normalmente non c’era possibilita...

PRESIDENTE. - Si, padre Fabro ha capito al volo il problema e le rispondera su questo: che le

circostanze ambientali possono mutare determinate valutazioni.

FABRO. - Il problema, come avete sentito, € molto chiaro nella formulazione che ¢ stata fatta. Per il
primo punto: che gli atteggiamenti della condotta umana nei rapporti sociali, nel campo economico,
sociologico, ecc., possono variare, & stato detto esplicitamente. Ciog, variando le condizioni, variando la
situazione, anche la valutazione morale di questa stessa situazione € diversa. Come dicevamo, puo essere
benissimo... (ZAVAGLI. - Ciogé, variando le conseguenze...) La situazione non é solo fondante ma anche
fondata e quindi le conseguenze appartengono alla situazione. Questo riguarda la situazione, ma non i
principi primi del bene e del male di cui & espressione la lex naturalis: variano appunto le applicazioni
contingenti, che vanno fatte sempre in un modo contingente, e quindi nei vari periodi storici abbiamo
atteggiamenti diversi rispetto a certi fenomeni socio-economici, etico-economici, ecc., ma sempre «secondo
coscienza», che € la regola prossima della moralita.

Quanto al secondo punto, devo dichiarare la mia completa incompetenza, perché non sono sposato.
Sulla limitazione delle nascite il giudizio spetta al Santo Padre, il quale ha ormai detto la parola decisiva,

come ho accennato nella relazione.



IGNOTO.*® - lo mi presento qui come I'uomo della strada, un po’ anche confuso dalla grande
esposizione scientifica che € stata fatta. Per prima cosa vorrei fare una precisazione a quello che ¢ stato detto

poco fa, riguardo alla proibizione dei prestiti: ai cristiani era proibito, ma gli ebrei li potevano fare...

PRESIDENTE. - Abbiamo detto di lasciare il fatto...

IGNOTO. - Da quello che io ho potuto afferrare mi sembra che il concetto di morale & un concetto
essenzialmente relativo; non vorrei dire un paradosso, ma io ho compreso che la morale ¢ stata definita come
adeguamento dell’azione umana alle norme di un certo ordine, di un certo ordinamento. La morale nella
accezione piu ampia € di adeguarci all’ordine della natura; poi abbiamo per esempio una morale religiosa,
ossia adeguarci alle norme delle varie religioni, norme che variano con la religione; abbiamo quella che si
chiama morale corrente, e la morale corrente & I’adeguarci alle norme che variano nel tempo e nello spazio
per dati insediamenti umani, per date collettivita.

Quindi mi sembra necessario dare una definizione piu soddisfacente, ossia una giustificazione della
morale. Perché si da una definizione, ma poi bisogna giustificare perché si devono seguire delle norme
morali; dare una spiegazione. Se no ritorneremmo al concetto basilare dei romani: «Suum cuique tribuere,
neminem laedere», ecc. A me sembra che, rispetto a questa morale naturale, diciamo, il cristianesimo ha
portato una rivoluzione completa: primo, perché ha inserito il concetto dell’amore come fine essenziale; poi,
perché con i fatti concreti del miracolo ha sovvertito le leggi naturali... Per quanto riguarda la morale non
avrei altro da dire. Ma siccome ho letto «Discussione generale», vorrei dire due parole sulla questione di ieri

delle prospettive operative, se mi € permesso.

PRESIDENTE. - Se & una semplice...

IGNOTO. - Una semplice osservazione alla proposta del prof. Conso, che ha fatto ieri, della
istituzione di quella specie di magistratura collegiale preventiva che ha propugnato per stabilire - ecco,
questo & quello che non riesco a capire — se esiste il reato: il reato deve essere consumato, quindi in qualcosa
che non & ancora reso pubblico non capisco come ci possa essere reato: in una data pubblicazione, in una
data pellicola cinematografica. Ora a me sembra: primo, che questo sarebbe uno snaturare i compiti della
magistratura, perché il potere giudiziario ha il compito di stabilire se sono state violate le norme, e applicare
di conseguenza le sanzioni. Non pud percio andare a vedere preventivamente se si creera una situazione in
cui verranno violate le norme. Secondo: se si dovesse estendere questo concetto, si dovrebbe estendere a tutti
i casi: un industriale deve fare una operazione finanziaria, e va a domandare: «Se faccio questa azione
finanziaria, commetterd un reato?». Mi pare un assurdo. In terzo luogo c’é un aspetto che mi sembra il piu
grave: una serie di film, una serie di pubblicazioni, per esempio, hanno avuto questa specie di sanzione

preventiva di liceita, poi viene una norma che considera reato quello che prima non era, e quei film, quelle



pubblicazioni che hanno quella dichiarazione di liceita diventano illeciti, quindi dovrebbe farsi il processo a

tutti quei produttori.

FABRO. - Mi sembra che il problema & stato posto anche in termini molto chiari. E giusto il principio
che ogni morale deve avere la sua prospettiva: altra € la morale corrente, altra la morale religiosa in generale,
altra la morale cristiana. E giustamente, perché ogni morale dipende dai principi dai quali sorge, dipende
dalla figura dell’'uomo che sta a fondamento e dai rapporti che I’uomo istituisce con la natura, con la societa,
con Dio. Noi dicevamo che la morale naturale, cosi come € stata espressa appunto anche nell’antichita e poi
codificata dal diritto romano, comporta un certo rapporto con I’ Assoluto, cioé la legge deve avere un proprio
fondamento. Questa e la morale, diremo, della religione naturale, la morale naturale che ha Dio come
fondamento, e I’uomo compie i suoi doveri verso il prossimo, verso la societa, in funzione di questo rapporto
con I’ Assoluto come soggetto. Ma qui non c’é ancora una relazione con il soprannaturale. Quella che il mio
illustre interlocutore ha detto «morale corrente» € forse la morale «della situazione», la morale in senso
moderno: se I’'uomo ha dato a se stesso la base delle proprie azioni, se la liberta coincide con I’attuarsi del
proprio atto, allora abbiamo la morale corrente. Ma un greco non I’avrebbe accettata: per Antigone oltre le
leggi scritte ci sono anche alcune leggi non scritte le quali sono presenti nel cuore dell’'uomo; quindi c’é
qualche cosa di assoluto, antecedentemente alla situazione, mediante il quale bisogna interpretare la
situazione.

La morale cristiana: si € detto «sovversione», termine pesante. Sovversione si pud dire nel senso che
la trascendenza non € solo superiorita di grado ma novita di qualita; la novita che nel cristianesimo I’uomo
diventa vero figlio di Dio, che partecipa appunto mediante la grazia alla stessa vita divina. Quindi il cristiano
ha e segue una morale che non € un semplice amore umano. Come Dio é entrato nel tempo, cosi I’'uomo dal

tempo puo arrivare all’eternita mediante una trasformazione che lo rende figlio di Dio in Cristo.

PRESIDENTE. - Due parole relative alla proposta di Conso. lo comprendo che persone che vivono
I’esperienza del diritto rimangono perplesse dinanzi a una proposta che porta a ripensare certi schemi. Ma
siamo tutti persuasi che viviamo in un mondo cosi profondamente accelerato nei suoi cambiamenti che
proprio il voler rimanere fissi in certi schemi e contro il divenire della storia e I’adeguarsi degli schemi alla
storia. Per cui il trovarsi dinanzi a una situazione come I’attuale, in cui la legislazione vigente in ordine alla
«moralita» dei film non risponde in alcun modo allo scopo che noi tutti desideriamo, fa si che dobbiamo
«inventare» qualche soluzione che permetta di realizzare lo scopo che vogliamo, che cioé sia possibile un
controllo per i film in modo che non vada in giro tutto quello che va in giro. Allora, in questo orientamento,
Conso prospettava una eventualita sulla quale ha detto che bisognerebbe lavorare per vederne la possibile
costruzione giuridica, una eventualita che permettesse alla magistratura con largo apporto diretto del popolo,
di «esponenti del popolo», di esaminate preventivamente i film in modo definitivo, senza dar luogo a quella
situazione attuale paradossale, che € il giudizio amministrativo preventivo, che non € risolutivo per la
magistratura e che lascia aperta la possibilita di configurare come reato quello che tiri giudizio

amministrativo ha preventivamente considerato legittimo.



Allora, in questo sforzo di inventiva, tutto e aperto. Naturalmente non si deve parlare di reato quando
si tratta di sottoporre una eventualita che si vuole realizzare; evidentemente, bocciare questa eventualita non
sarebbe riconoscere che c’é un reato, ma sarebbe evitare che si compia il reato. Dice: Ma allora tutto,
operazioni finanziarie, ecc., dovrebbero poter essere sottoposte... Ma si tratta di vedere I’incidenza che una
determinata attivita produce sulla collettivita. Un’operazione finanziaria shagliata, che rasenti o superi i
limiti del reato, non incide sulla societa come un film pornografico: quindi si lascera che si svolga questa
realta, e poi la si considerera sotto il profilo dell’eventuale reato.

Quanto alla possibilita che I’eventuale legislazione successiva configuri come reato quello che prima
reato non era, occorre tener presente il principio generale per cui il diritto penale non puo essere retroattivo:
ogni norma penale non puo applicarsi che a eventualita successive alla sua entrata in vigore. Se quindi
accadesse gquanto prospettato in ipotesi, il film evidentemente non potrebbe piu circolare, ma sarebbe escluso
il dolo — e quindi la punibilita - in chi aveva ottenuto quella tale autorizzazione preventiva.

Concludendo: dobbiamo difenderci da considerare I’ordinamento giuridico come qualcosa che sia
definitivamente attuato negli schemi attuali. L’ordinamento giuridico, proprio come impegno di
adeguamento continuo, deve cercare di seguire le realta e di dar luogo a qualcosa che sia meglio; pur essendo
noi sempre consapevoli della inevitabile approssimazione insita nella stessa esistenza storica di un qualsiasi

ordinamento giuridico.

FRANCO BOLGIANI. - Per prima cosa desidero ringraziare calorosamente padre Fabro per questa sua
relazione. Fra le cose che egli ha detto ve ne sono di molto impopolari, oggi: credo che tuttavia occorre avere
il franco coraggio di dirle. Lo ringrazio anche per aver messo il dito su una singolare piaga, quella costituita
da una sorta di irrefrenabile stupidita postconciliare. Penso che sara capitato pil 0 meno a parecchi dei
presenti di sentirsi dire: Questa affermazione, questa mentalita & «pre-conciliare»! Difficile in verita dire che
cosa sia «pre-» 0 «post-conciliare», soprattutto la dove per «post-conciliare» si cerca di contrabbandare il
gratuito o I’arbitrario. Ma tant’é: c’e chi pretende di saperlo a colpo sicuro e si dispone a inondarvi di una
colluvie di spiegazioni e giustificazioni, che sarebbero divertenti se non avessero il torto di scadere
immediatamente nel luogo comune piu facile e, tutto sommato, gia abbastanza logoro. Occorrera, penso, aver
pazienza e continuare a ribadire le verita anche sgradite, quale che sia la massa delle accuse che si
rovesceranno sulle nostre teste: magra consolazione, se si vuole, pensare che, in una civilta che si dice dei
consumi, anche gli slogan hanno breve vita e fra non molto si comincera a risentire potente il bisogno di
riflettere e pensare in modo serio. Che é poi, questo si, il vero modo per rendere omaggio al concilio
Vaticano Il e renderne possibili e realizzabili le intuizioni piu profonde e autentiche.

Veniamo a un punto piu preciso. Padre Fabro ci ha richiamato I’idea cara a Kierkegaard della
«contemporaneita a Cristo» e ricordato I’eminente valore religioso di una idea di questo genere. E questo un
tema che oggi - ho potuto io stesso farne la prova trattando di questo argomento in corsi universitari - ha una
presa fortissima sui giovani: vi vedo infatti una possibilita di quell’avvicinamento immediato e diretto a
Cristo a cui molta gioventu € straordinariamente sensibile al giorno d’oggi. Anche il problema della morale

diventa alla luce di questo principio notevolmente piu facile e immediato per i giovani. Ora, se noi



riflettiamo su questo problema, si pone tuttavia una questione, le cui implicanze non sono di poco rilievo. Il
Cristo che ci & testimoniato tanto dalla Scrittura quanto dalla Chiesa non ¢ il Cristo degli eretici - di certi
eretici - che appare «senza preparazione» (sine patre, sine matre), improvvisa apparizione divina apparsa
sulla terra, come il Cristo di Marcione, apparso sulla terra uomo perfetto di trenta anni per annunciare il Dio
dell’amore contro il Dio della giustizia, della legge e dell’antico Testamento. Il Gesu delle Scritture ¢ il
Messia di Israele, annunciato dai profeti, prefigurato da vari tratti dell’antica alleanza, atteso dal suo popolo,
anche se dal suo popolo poi non riconosciuto e non accetto. La domanda di Gesu ai discepoli € infatti: «Chi
dicono che io sia?»; e alle risposte varie della gente la seconda domanda piu precisa: «E voi chi dite che io
sia?»; ed e Pietro a riconoscere in lui il Messia, il Cristo, il «Figlio del Dio vivente». Cristo dunque é stato
«preparato», e da queste «preparazioni» noi non possiamo prescindere: €, insieme, il problema della storicita
e quello connesso della «storia della salvezzax». Sappiamo che il «rifiuto di Israele» ha posto un problema
fondamentale: e qui mi permetterei di ricordare una intuizione storico-teologica di Erik Peterson, che mi
sembra profondamente vera e feconda. Avendo Israele rifiutato il suo Messia, é stato perfettamente legittimo,
senza rinnegare affatto I’eredita di Israele, volgersi alle genti e inserire il messaggio di salvezza entro
categorie mentali proprie della gentilita. Per questo anche tutto il contatto profondo con le categorie del
pensiero greco, entro il quale ha preso a esprimersi sempre piu profondamente e sempre piu insistentemente
il messaggio di salvezza, appare teologicamente legittimo e autentico. Di qui anche il problema
dell’assunzione da parte del cristianesimo della metafisica classica e la fedelta della tradizione cristiana alla
linea platonico-aristotelica. Resta tuttavia il fatto che, innanzi tutto, il rapporto dell’annuncio evangelico con
la metafisica non é stato originario. Abbiamo certamente il famoso testo paolino di Rom. 1, 19-20 in cui ¢
detto che i pagani sono senza scusa giacché cio che & conoscibile di Dio era loro manifesto, giacché le realta
invisibili sono, sin dalla creazione del mondo, intelligibili concettualmente a partire dalle cose create: questa
doxa di filosofia ellenistica corrente € stata, come si sa, incorporata nella famosa dichiarazione del Vaticano |
sulla conoscibilita naturale di Dio (e, tra parentesi, aggiungo che per me non risulta sempre chiaro se la
dichiarazione in questione, per cui & detto «anatema» a chi non accetti questo principio della conoscibilita
naturale di Dio, si fondi essenzialmente su una evidenza naturale o, non piuttosto, proprio sul testo paolino,
quindi sulla Scrittura e sulla Rivelazione). Resta comunqgue che nel primo pensiero cristiano, che oggi sSi
tende a riconoscere come di struttura piuttosto «giudaica», questo contatto con la metafisica non si puo dire
sostanziale. Del resto & ben noto che i primi secoli cristiani I’ Aristotele metafisico non lo hanno conosciuto e
che una compiuta metafisica cristiana, intesa quale «preparazione» concettuale alla teologia cristiana, non si
€ avuta se non assai piu tardi. Il problema, quindi, & per molti aspetti ancora aperto: ecco in che senso. Se la
missione essenziale del cristianesimo di fronte a molte culture e civilta che sono sorte e si sono sviluppate al
di fuori dell’influsso della metafisica classica resta quella dell’«evangelizzazione», quale sara il nostro
compito specifico, dopo tutto quanto siamo andati vedendo a proposito del rapporto, peraltro fondamentale,
fra Rivelazione cristiana e metafisica? Il nostro compito sara quello di predicare il Cristo e questo crocifisso,
come diceva Paolo, o dovremo antecedentemente preoccuparci di stabilire una sorta di «preparazione
evangelica» che apra le menti alle istanze metafisiche? Si badi che quanto detto per la metafisica vale anche,

naturalmente, per la morale, per quella che si suol dire «morale naturale» (problema in verita dei pit oscuri e



difficili e che, cosa singolare, non ha mai ricevuto nei documenti del magistero della Chiesa cattolica una
chiara definizione, mentre ci si appella a essa, cosi come ai concetti di «legge naturale», «natura», ecc., come
a evidenze). Il problema, come si vede, non € piccolo, per cui si spiega in parte anche I’atteggiamento di una
certa teologia storico-positiva di oggi, pur nei suoi eccessi, che tende a disancorarsi dagli schemi della
teologia speculativo-metafisica tradizionale. lo ricordo I’impressione quasi di malessere che provai una volta
conversando con un santo missionario salesiano vissuto per trenta e piu anni in India e tornato in patria a
curarsi (e a morire). Con le mie competenze puramente libresco-giornalistiche io parlavo con entusiasmo e
ammirazione dell’India, della profonda religiosita indu, della non violenza e del rispetto alla vita. Mi sentii
gelare quando vidi il mio interlocutore scuotere la testa e dirmi con diffuso scetticismo: «Si, si, ma cosa
vuole, non hanno il sillogismo, & tutto li...». Ahime, trent’anni di vita comune con quelle popolazioni per
arrivare a una simile constatazione scettica e disarmante... Eppure é stato detto tante volte e autorevolmente:
noi abbiamo avuto un cristianesimo nelle forme del pensiero classico; non abbiamo ancora avuto un
cristianesimo nelle forme del pensiero indu, mentre sono falliti i tentativi a suo tempo fatti di presentarne uno
nelle forme di pensiero dell’universalismo cinese o altro. Queste forme di cristianesimo nelle categorie di
pensiero di altre civilta, anzi, al limite, di altre religioni sono o0 non sono un problema aperto e grave, 0ggi?
Senza pensar di rinnegare niente delle cose giustissime dette prima da Del Noce e ora da padre Fabro, a
proposito dei rapporti teologia-metafisica (alla cui importanza, come ho esplicitamente dichiarato prendendo
la parola dopo I’intervento di Del Noce, anch’io fermamente credo), quale deve essere il nostro
atteggiamento di pensiero (e di azione) a confronto di quelle civilta, rispetto a cui la metafisica tradizionale
non é stata operante e di cui difficilmente si pud pensare che abbia a esserlo in futuro? Dobbiamo essere i
promotori di questa sia pur minimale coscienza metafisica? Dobbiamo, d’altra parte, aspettare che lo siano
invece certi movimenti estremisti, prodotti estremamente semplificati e radicalmente impoveriti, ma, per la
loro stessa radicalita, efficaci almeno in prima istanza, della civilta e del pensiero occidentali, i quali, pur
dichiaratamente antimetafisici e antireligiosi, hanno avuto perd dietro di loro elaborazioni che della
metafisica sono tributarie? Quale via battere, insomma?

Ancora, brevemente, un’impressione, maturatasi dopo aver sentito e riflettuto tanto sulla relazione di
Del Noce quanto su quella di padre Fabro. Secondo le due relazioni, il processo storico (lo accennavo gia a
proposito della relazione di Del Noce) sembra, a partire da una certa data, che verifichi un progressivo
depotenziarsi di cariche autenticamente positive, fino agli esiti moderni e modernissimi giudicati, secondo le
due relazioni, con maggiore o minore ottimismo a seconda che si pensi di veder da essi riaffiorare, per
antitesi, i motivi precedentemente negati (Del Noce), o solo i segni di un ulteriore piu drammatico
aggravamento (padre Fabro): segni inquietanti comunque di quella negativita di cui prima si diceva. Questo
processo di segno negativo comincia, nel campo delle idee, per Del Noce con Bayle; per altri con il secolo
sedicesimo; padre Fabro - o sbaglio? - ne vedrebbe gia accenni in certe forme del pensiero del secolo
tredicesimo. Lo storico rimane sconcertato di fronte a uno schema interpretativo come quello che, in certo
senso, si desume da una simile visione generale. Lo storico di ispirazione cristiana rimane scettico di fronte
allo schema illuministico (o neo illuministico) che presenta la storia sotto I’insegna del progresso

irreversibile e trionfale. Ma rimane non meno perplesso di fronte a uno schema che gli presenti il processo



storico sotto un segno sostanzialmente negativo o sotto le forme di un potenziale ideale che si va via
impoverendo, quasi si trattasse di un enorme accumulatore, fermatosi praticamente a un certo momento per il
disinnesto di certi circuiti alimentanti e che, da allora, va sempre piu perdendo di efficacia, fino a vederlo
depauperato e impotente di fronte alle scomposte passioni, ai tumulti e alle contestazioni della piazza di oggi.
Penso che gli storici di ispirazione cristiana abbiano il dovere di chiedere ai filosofi qualche sostanziale
spiegazione in proposito e in ogni caso, schemi storiografici maggiormente in grado di soddisfarli.

FABRO. - A me sembra che I’intento della mia relazione doveva avere un andamento piu sostanziale;
infatti si pu0 e si deve attingere il fondamento della morale per un semplice ritorno al Principio, senza dover
per questo affrontare questi problemi cosi complessi di storia del dogma, di passaggi di grandi culture
nell’ambito stesso della storia della Chiesa.

Quindi, il rapporto, tra filosofia classica e cristianesimo € un rapporto, a me sembra, dialettico: si
tratta che, avendo I’ebraismo rigettato il Vangelo, I’unica via aperta era di accettare i valori positivi della
gentilita, di quella gentilita che a modo suo aspettava Cristo.

C’e qualche cosa di grande e solido in questa ispirazione dei teologi, dei Padri della Chiesa, cioe
quella che I’'umanita non & stata mai completamente corrotta, c’é stata sempre una luce, un barlume della

luce di Dio; su questo punto siamo perfettamente d’accordo.

UBALDO P1zzANI. - Volevo chiedere un semplice chiarimento. Lei, prof. Fabro, ha citato una frase di
Kierkegaard nella quale si sottolinea I’essenzialita della eternita della pena e del premio in rapporto con la
nostra condotta morale. Orbene, nella teologia morale tradizionale si suol fare distinzione fra dolore
imperfetto, fondato solo sul timore del castigo, e dolore perfetto fondato sull’amore di Dio. Il primo é
sufficiente alla salvezza solo se accompagnato dalla confessione, il secondo & valido in sé e per sé. La mia
domanda € questa: il fatto che alcuni rappresentanti della nuova teologia insistano esclusivamente sul
concetto dell’amore non potrebbe risolversi in una accentuazione della medesima esigenza espressa dal

dolore perfetto? O lo spirito € diverso e obbedisce a motivazioni diverse?

FABRO. - Pizzani, io sono completamente d’accordo con lei che I’amore, nel senso del Vangelo,
I’amore che rimette i peccati, & la forza del cristianesimo e la forza della grazia. Ma se per «amore» noi
intendiamo lo svincolamento completo dalla autorita, dalla legge, dalle pratiche, dalle pratiche anche di
espiazione e di penitenza, allora diventa una categoria universale, diventa appunto I’esigenza della coscienza
progressista, la professione dell’appartenenza radicale dell’atto all’oggetto e dell’oggetto all’atto. Se per
«amore» intendiamo appunto quello che opera Dio in noi per portarci a espiazione dei nostri peccati, allora
solo I’amore ci puo salvare, e non c’¢e assoluzione o indulgenza che possa salvarci se non c’e questo amore,
I’amore sostanziale per cui siamo noi stessi i primi a riprovare il peccato, e riprovarlo € il fondo dell’amore,
I’lamore sostanziale di Dio per noi, di Cristo per noi, in questo siamo perfettamente d’accordo. Ma questi

teologi, cui accennava il prof. Bolgiani, intendono altra cosa.



ANDREA DALLEDONNE. - Una domanda brevissima. Professore, durante la sua conferenza - mi
consenta di dire, magistrale, e credo che tutti saranno d’accordo - ha detto che il principio d’immanenza €
intrinsecamente erroneo. Ne siamo convinti; pero faccio appello alla sua cortesia affinché ci chiarifichi
ulteriormente, con la sua ben nota profondita e competenza, questa erroneita sostanziale del principio

moderno d’immanenza.

FABRO. - E vero che I’analisi del principio di immanenza & un po’ il principio chiave di questa
contestazione che é stata fatta nella relazione a queste morali secolari, morali «della situazione».

Data I’ora ormai tarda, mi limitero a ricordare I’ambientazione generale data alla relazione stessa.
Potra essere una semplificazione, ma questa prospettiva € stata data proprio dai grandi filosofi
dell’Ottocento, da Fichte, da Schelling, da Hegel, che hanno detto che il pensiero umano si divide in due
grandi versanti. Il primo versante dice: I’essere fonda il pensiero, le strutture dell’essere condizionano il farsi
del pensiero, il fondamento dell’essere rende possibile il fondarsi del pensiero. Ora, che cosa significa
«I’essere fonda il pensiero»? Significa che la mia posizione nel mondo, il mio indirizzarmi e muovermi nel
mondo deve essere sempre e continuamente cautelato dal presentarsi del mondo, dalle strutture del mondo,
dalle gradazioni dei valori degli oggetti del mondo. Quando io invece parlo dell’essere fondato dalla
coscienza, allora I’essere del mio disporre, del mio fare, del mio progettare & reso possibile dalle strutture
della mia coscienza, per cui sara sempre essere di coscienza, essere-coscienza. Ecco quindi che allora diventa
perfettamente logico il principio moderno della soggettivita come principio della verita. Ma é anche chiaro
che il principio cristiano sia presente (come qualcuno di voi, d’accordo con i Padri, ha trovato) anche nel
mondo greco. Quindi non & che il mondo greco abbia solo categorie cosmologiche; il mondo greco ha anche
categorie umane, il mondo patristico ha categorie umane, il mondo medievale ha categorie umane, anche noi
abbiamo categorie umane; categorie umane, cioé il modo particolare in ogni epoca di apparire del mondo
all’'uomo affinché I’'uomo si orienti nel mondo per I’ultimo fine, per concretare appunto quello che é il
destino suo supremo. Perché questo & il nostro secondo essere. Il primo essere € quello che troviamo gia fatto
nel mondo e in noi; il secondo essere € quello che vogliamo operare con la liberta mediante il mondo,
mediante la storia, mediante la societa, che vogliamo operare per noi. E il portarsi appunto a quella sfera cui

ci destina la nostra spiritualita, se vogliamo accettarla a fondamento della nostra liberta.

SALVATORE NICOLOSI. - Prego di darmi soltanto una delucidazione. Mi pare che nella relazione di
padre Fabro sia stata messa in luce la crisi di quel fondamento della moralita, che, normalmente, si trova
elaborato e approfondito nei trattati di teologia morale. Se non ricostruisco male, questo fondamento sarebbe
triplice, e consisterebbe innanzi tutto nell’ordo rerum, poi nella recta ratio e, infine, nella voluntas Dei. Nei
trattati di teologia morale, in uso nelle scuole, i tre criteri sono messi I’uno accanto all’altro, quasi come
equivalenti.

In realta vengono da origini diverse. L’ordo rerum ¢, in fondo, la proiezione della mentalita ellenica;
la recta ratio € la codificazione della mentalita che direi, in senso generico, illuministica; la voluntas Dei,

invece, esprime il sentimento ebraico e cristiano, biblico e religioso in genere. | nostri trattatisti di morale



considerano questi tre criteri, piu che complementari, come identici. Ma, e qui mi pare che la relazione metta
a fuoco il problema, tutti e tre sono in crisi. 1o non dico che la crisi sia giustificata, ma, in realta, la situazione
in cui viviamo li ha posti in crisi.

E in crisi il concetto dell’ordo rerum, la certezza di un ordine precostituito rispetto alla ragione; crisi
che e stata, paradossalmente, esasperata dalla casistica, la quale non € se non I’esasperazione del principio
che la morale & fondata sull’ordine delle cose, e vuol vedere realizzato quest’ordine sin nelle minuzie,
cercando di eliminare tutto cio che é accidentale, con una fiducia cieca nell’ordo rerum, mettendo tra
parentesi, senza perd giungere a negarla, I’intenzione. La recta ratio di tipo illuministico, a sua volta, la
ragione che ha la certezza di scoprire I’ordine delle cose, & posta in discussione, € messa in crisi, mi pare, da
tutta la nostra mentalita che definirei, facendo un salto, esistenzialista, come diceva padre Fabro. La voluntas
Dei, infine, dopo Kant, dalla Ragion pratica in poi, nell’ambiente culturale europeo &€ messa piuttosto male.

Ecco, allora, il problema che si pone al cristiano di oggi: il valore permanente della morale, che ¢ il
titolo della conferenza, su che cosa e fondato? Si & detto giustamente: sulla metafisica. D’accordo; in
mancanza di una metafisica, manca anche il resto. Ma quale metafisica? Qui mi riferisco alla constatazione
del prof. Bolgiani: la nostra metafisica € occidentale, platonica, se vogliamo. E le altre mentalita? Vorrei che
padre Fabro mi chiarisse questo: il tipo di metafisica che deve stare a base di una morale permanente ¢ legato
necessariamente alla dottrina delle essenze, o no?

E, a proposito della crisi della morale, io distinguerei due aspetti: uno che si ferma alla cronaca, e
uno che riguarda la storia. La paura dell’uomo della strada, che piange sulla rovina della moralita, perché per
esempio le ragazze portano la minigonna, perché é in voga la musica beat, fa parte della cronaca, non ha
alcuna importanza dal punto di vista culturale, perché si rivolge a espressioni contingenti di una situazione.
Ma il problema e un altro, quello della crisi del fondamento: € messo in crisi il senso dell’essere, e
dell’essere come bene, e del bene come valore. Questo € I’aspetto importante, non quello dell’intervento
della censura, che colpisce questo o quel film.

E qui mi pare che si inserisca la polemica tra pre-conciliari e post-conciliari. 1o mi sento post-
conciliare, ma non faccio I’ecumenista, perché mi accorgo che noi cattolici viviamo spesso della moda del
momento. Tra il primo e il secondo concilio Vaticano ci fu la moda di un certo tipo di integralismo, che ci
diede alcuni aspetti deteriori dell’antimodernismo, che lo stesso cardinale Pellegrino, in pieno concilio
Vaticano |1, denunzio, dicendo che alcuni pensatori erano stati messi da parte per aver difeso idee che lo
stesso Concilio aveva poi accettate. Oggi c’e I’altra moda, quella post-conciliare, di un ecumenismo che crea
confusione. Non si pud essere ecumenici se non si hanno principi solidi. lo posso discutere con tutti,
ascoltare tutti, quando so che cosa penso e su quale base poggio i piedi. Mi pare che I’ecumenismo in voga
vada incontro purtroppo al rischio dell’ambiguita, ambiguita denunciata a proposito della rivista
«Concilium», che pure é una rivista da certi punti di vista attendibile. La nostra cultura cattolica risente di
quella frattura e di quell’incomprensione che per un certo tempo ci furono tra il pensiero laico che, bene o
male, camminava, e il pensiero teologico, che rimaneva chiuso in certe universita, dove non penetrava niente
di vivo. In questa prospettiva si puo capire anche Teilhard de Chardin, quando dice che il vero peccato &

arrestare I’evoluzione. Ma allora si pone un altro problema: che cosa & I’evoluzione? che cosa significa



migliorare I’'uomo? In un certo senso & profondamente cristiana questa definizione di Teilhard, perché coglie
I’essenza della carita del prossimo, ma si puo insistere: come facciamo a stabilire in quale direzione debba
procedere il miglioramento dell’uomo?

Allora la difficolta iniziale riappare, e torno a domandare: come chiarire cio che & permanente e cio
che & variabile nel rispetto dei principi? Non dimentichiamo che la stessa formulazione del Decalogo € stata
rivista e adattata. 1l primo comandamento nella formulazione del Sinai comportava la proibizione delle
immagini, proibizione che la Chiesa ha abolito. | protestanti ci accusano, a torto, di avere cambiato,
storicizzato e svuotato il decalogo; tuttavia & vero che la formulazione della morale, anche nella parola di
Dio, si e adattata alle circostanze storiche.

Seconda domanda: come uscire da questo frammentarismo della tradizione della casistica,
frammentarismo che, mi pare, I’etica «della situazione» non riscatta ma aggrava, perché I’etica della
situazione, in realta, si fonda sul senso della liberta senza contenuto. E il concetto sartriano della liberta come
pura disponibilita, come condanna a essere liberi. Ma questa liberta (e lo stesso Hegel I’ha capito, quando ha
affermato che la liberta non & liberta senza un contenuto) & un girare a vuoto. Ora noi abbiamo questi due
frammentarismi, e io vorrei domandare a padre Fabro come superarli e trovare un valore permanente in una

concezione unitaria.

FABRO. - Per parte mia convengo con lei nel prospettare questa situazione come un impasse, non
proprio come un vicolo cieco. C’é un poco il fumo della battaglia. Non vorrei tanto insistere in questo
termine cosi solenne e impegnativo di metafisica, se per metafisica si intende un sistema alla Wolff con tanto
di gualdrappa, ossia un sistema strutturato, organizzato. Proprio rifacendomi a Fichte, Schelling ed Hegel, ho
parlato di due opposti e divergenti orientamenti del pensiero umano: quello che a fondamento del conoscere
e del volere mette I’essere, e quello che mette il volere e il conoscere a fondamento dell’essere, ossia quello
che considera la coscienza come un accogliere la verita, come adeguarsi alla verita, per poi produrre la verita
morale (il concetto che & combattuto da Heidegger, il quale perd ha visto bene che la coscienza deve fare i
conti con il reale). E allora, se la coscienza deve fare i conti con il reale, essa riconoscera che il reale che ha
davanti non I’ha fatto lei, non I’ha creato lei; che quelle leggi non sono leggi sue, e allora deve risalire di
fenomeno in fenomeno, di struttura in struttura, di legge in legge e di fondamento in fondamento, fino
all’assoluto ch’e il Creatore del inondo, il padre degli uomini, in quanto ha dato all’'uomo una legge scritta
nel suo cuore. Dunque, tutte queste accuse di sterilita alla morale teistica sono accuse non fondate, il teismo
infatti € quel conoscimento della originarieta dello spirito a cui ho accennato. Se vogliamo approfondire il
concetto di immanenza proprio secondo il pensiero moderno, come appartenenza essenziale al soggetto
dell’atto e di cio che I’atto produce, questo si attua, si realizza solo in una posizione teistica e, in un certo
senso, soltanto in una posizione cristiana mediante I’incorporazione in Cristo. C’é qui un problema tecnico
che il professore ha toccato: quello dell’essenzialismo criticato da Heidegger, della filosofia formalistica che
riduce I’essere al contenuto delle cose, cosi che le leggi dell’essere sono le regole generalissime vuote e

svuotanti di questo contenuto.



Possiamo senz’altro parlare di una filosofia autentica teistica del futuro, possiamo approfondire
questa esigenza di san Tommaso, il quale fonda sui primi principi speculativi e morali I’apparire della natura
all’uomo e fonda la stessa coscienza morale dell’uomo sui primi principi morali. Questo zampillare interiore
dell’esigenza morale si rischiara mediante la legge naturale. Questa spinta, questo appetitus naturalis di Dio
spiegano il germogliare del senso morale. Come si fa a chiamare questa concezione «essenzialismo»? Questo
confonde la mente, ed é cid che volevano questi moderni dicendo che lo spirito parte da se stesso. Si, lo
spirito parte da se stesso come causa seconda; ma al di sopra c’é la causa prima, che é spirito e amore puro, il

quale ha voluto creare nel mondo un altro principio libero al di fuori di sé, e questo principio & I’uomo.

GIORGIO RIONDINO. - Una domanda formulata molto modestamente e a un livello molto piu basso
delle altre. In tutte le sedute si & logicamente messo in evidenza I’attuale decadenza morale, o decadenza
della morale. Alcuni degli oratori hanno indicato, almeno superficialmente, come una delle cause di questa
decadenza morale la noia, derivata, almeno nei giovani, dall’alleggerimento dei pesi e dei doveri. Cio € stato
detto dal prof. Busnelli, da mons. De Menasce nel suo intervento, dal prof. Conso ieri, e oggi anche da lei, in
un certo senso.

Ora lei, padre Fabro, pensa che questo alleggerimento dei pesi, dei doveri, sia una causa importante

della decadenza morale in generale?

FABRO. - Penso che anche questo alleggerimento di pesi sia un concetto molto dialettico. Anzitutto
direi che questo alleggerimento dei pesi, pit che una causa, € una conseguenza dello sviluppo della cultura
moderna e del nuovo concetto di liberta e di coscienza. Perd a me sembra che al fondo di questa noia, che &
difficile analizzare (e non dobbiamo sottovalutare questi fenomeni, che sono fenomeni di una importanza
proprio metafisica, non soltanto moralistica), al fondo di questa noia, la quale non € la noia di una conferenza
o della mia risposta, non ¢ la noia di uno spettacolo che non piace, ma € la noia di essere se stessi, € la noia
che sta facendo il vuoto nel vuoto del proprio spirito, che investe tutte le forme del contestare... Quindi € una
forma di dissoluzione radicale, perché lo spirito ormai non significa niente; & una attivita continuamente
rinnovantesi della negativita, la quale non e neanche un cerchio, € lo spappolarsi continuo della trama dello
spirito. Il senso delle cose ¢ allora solo quello di non aver senso; € questa la caratteristica di certa letteratura e
di certa pubblicistica contemporanea; € la noia di carattere negativo, non & la noia di una sazieta di beni ma

quella che deriva dal fatto che nessun bene ha piu valore.

ITALO BERTONI. - Solo Chi ha I’illusione di avere una piccola competenza tecnica pud misurare la
difficolta di intervenire in una relazione cosi disumanamente rigorosa come quella del prof. Fabro. Non
posso, percio, che chiedere dei chiarimenti in maniera forse un po’ provocatoria, che & pure un modo per
testimoniargli la mia riconoscenza per la sua lucida lezione.

Il prof. Fabro ha presentato una interpretazione della filosofia moderna e contemporanea in una
chiave che potremmo definire volontaristica. Tutta la filosofia moderna altro non sarebbe che un processo di

approfondimento, di esasperazione e quasi di consumazione volontaristica: un volontarismo che ha la sua



genesi nel cogito cartesiano. Egli sembra dire: State attenti, non lasciatevi ingannare dalla parola! Cogito &
un termine enormemente ambiguo: se non costretto, da un severo e rigoroso esame delle conseguenze, a far
emergere le sue connotazioni pit profonde, sembrerebbe I’affermazione del primato del conoscere. Invece &
la matrice di tutta una interpretazione metafisica contemporanea, che si viene man mano affermando, la
quale proclama la primalita del fare. Se infatti oggi si discute di una metafisica del fare, cio € possibile solo
in stretta connessione al cogito cartesiano. Il quale, in realta, non é un cogito bensi. un volo cogitare.

Ora qui viene la mia prima domanda provocatoria: non le pare, professore, che questo suo modo di
guardare la storia della tradizione filosofica moderna, da Cartesio in avanti, sia una prospettiva che ha preso
Heidegger come punto di partenza anziché come punto di arrivo? Vorrei dire cioé che ella é arrivata a
Cartesio spintavi dall’urgenza di interpretare certi esiti individuandone la matrice; ha cercato dagli effetti di
risalire alle cause. E, questo, un metodo enormemente fecondo, ma pud presentare seri pericoli di
interpretazione storica. In altre parole, I’effetto € sempre, in qualsiasi condizione, il risultato della sua genesi,
oppure certi effetti possono anche costituire, nel processo storico, qualcosa di radicalmente nuovo? Allora, se
cosi fosse, Cartesio potrebbe essere ripensato in maniera assai diversa. Mi pare infatti che egli ci inviti a
prendere consapevolezza, per esempio, di una moralita propria della ragione, cioé di una moralita della
razionalita. L’impegno etico della chiarezza nella razionalita &€ un motivo che forse varrebbe la pena di non
abbandonare. La «saggezza» cartesiana non ha nulla di astratto, anzi € tutta carica di una sua precisa e
consapevole responsabilita etica e storica: sotto questo profilo mi sembra particolarmente moderna, e tale da
dire ancora a noi qualche cosa di autenticamente fecondo.

La seconda domanda di chiarimento: ella ha dimostrato I’attenuarsi o addirittura I’obliterarsi del
senso del peccato, del senso della colpa. Certamente. Vorrei per6 domandarle se, di converso, non sia
opportuno mettere in rilievo che abbiamo acquistato un senso piu vivo e piu pregnante, piu sottile perfino,
della responsabilita. E cioé assolutamente vero che oggi si & perduto il senso del peccato o non & piuttosto
vero che si ¢ affievolito in noi un suo aspetto, essendosi acuita la nostra sensibilita per altri? Indubbiamente
il peccato & avvertito molto meno come mancanza nei confronti di una adeguazione, ma mi pare
fondamentale riconoscere, per le radicali implicazioni metafisiche ed esistenziali che esso comporta,
I’emergere, per non equivoci segni, di un diverso concetto di colpa: non piu inteso come rifiuto a una
adeguazione, bensi come rifiuto a una responsabilita di essere, a un impegno di testimonianza. In questo
senso, allora, ci muoveremmo soltanto in una diversa prospettiva del concetto di peccato, e non in una vera
e totale eliminazione od obliterazione del senso della colpa. In altre parole, vorrei sottoporre all’acutezza del
suo avvertimento critico la carica etica e religiosa che si esprime nel facere veritatem giovanneo: si viene
cioe alla luce «facendo», vale a dite «testimoniando» la verita. Il senso profondo del facere come
condizione del venire alla luce si traduce in un radicale impegno di testimonianza. Ora il rifiuto, o0 anche
semplicemente la carenza di questo impegno di testimonianza della verita, costituisce un gravissimo
peccato. Mi pare percio che il senso della colpa non sia affatto diminuito; ha solo assunto una dimensione
dove il tema della responsabilita della testimonianza & diventato primario rispetto a quello della

adeguazione. Grazie.



FABRO. - Grazie a lei, per il suo intervento veramente stimolante. Le sue due richieste sono piu che
piu che legittime e fondate. Per la prima, sul senso preciso del cogito, io ho distinto, come distinguo sempre,
I’atteggiamento personale dell’'uomo Kant, dell’'uomo Hegel, da quella che € la coerenza teoretica del
principio di Kant, del principio di Hegel, del principio di Cartesio. Come ho gia accennato, i grandi idealisti
tedeschi sono e si dichiarano tutti volontaristi assoluti, ma Cartesio stesso (andiamo a trovare il leone nella
sua tana), anche lui dice: della matematica non si pud dubitare: che 2+2 faccia 4, che il quadrato costruito
sull’ipotenusa sia uguale alla somma dei quadrati costruiti sui cateti, nessuno puo dubitare; pero io voglio
dubitare di tutto. Questo dubbio assoluto € perd un assurdo. Si puo dubitare di una cosa perché un’altra cosa
e certa, 0 mettere in dubbio una parte della cosa perché un’altra parte della cosa é certa... Dubitare di tutto,
matematica e logica comprese, non € dubitare ma solo voler dubitare, e poiché non é alcun conoscere, &
soltanto un volere, un volere che pretende autenticarsi prima dell’essere e che € percio soltanto «volonta di
conoscere» (Heidegger).

Secondo punto: il richiamo al concetto di responsabilita e al concetto connesso di colpa. E molto
importante; anzi, guardi, io vado piu in la di lei. Il pensiero moderno ha avuto dei sussulti, delle crisi
complesse, si & gonfiato sino a fare tutta la realta assoluta, e ha capito che tutta questa realta non era altro che
la realizzazione finita di esseri finiti; e adesso la filosofia contemporanea é filosofia della «finitezza».
Filosofia della finitezza e filosofia della incommensurabilita fra la coscienza e I’ideale; questa
incommensurabilita e cio che oggi I’esistenzialismo chiama «colpa», e la filosofia contemporanea si sente in
colpa di tutto. Qualsiasi colpa esige di essere superata; questo continuo superare che cade di volta in volta nel
nulla & la colpa radicale, & il peccato originale. E I’interpretazione immanentistica del peccato originale:
questa é la colpa, in senso strutturale; € la colpa che nessuna grazia puo sanare, che nessuna redenzione pud
riscattate, & la colpa costitutiva della coscienza come orizzonte della finitezza ed essere nel tempo.

Quindi in questo senso si pud anche capire questo concetto della responsabilita, perché non c’e piu
I’assoluto. Non & come chi ha scelto I’infinito, che di fronte a una scelta finita puo dire: 1o ho diciassette
motivi per prendere questa cosa e diciassette per lasciarla! No, il solo obbligo di fronte al finito é il «Carpe
diem», devi esistere nella situazione. Questo ¢ il senso della responsabilita laicizzata, della morale secolare,
mentre I’altra responsabilita & una responsabilita infinita anche nel finito, perché se io ho scelto I’infinito, se
ho scelto Dio e Dio mediante Gesu Cristo, questa decisione in questo momento ha un valore infinito. Quindi
sempre infinita responsabilita. Ma quella del finito é tragica, quella dell’infinito & liberante, ed ¢ tutta tesa e

protesa verso la Speranza.

SPIRITUALITAE CELIBATO
SECONDO JOHANN ADAM MOHLER

Nella raccolta di Scritti e saggi, pubblicati appena a un anno dalla morte (1838) del pioniere della

moderna ecclesiologia J.A. Monhler, si trova un ampio studio dal titolo: «Dilucidazione del memoriale



(Denkschrift) per I’abolizione del celibato prescritto ai sacerdoti cattolici».* L’occasione dello scritto & stata
il memoriale presentato da Duttlinger, Rottek e altri laici professori dell’Universita di Friburgo al Granduca
di Baden, al parlamento badense e all’arcivescovo di Friburgo in Brisgovia per ottenere appunto I’abolizione
del celibato sacerdotale.

Maohler inizia la sua replica con la sorprendente e tagliente dichiarazione: «ll presente scritto il
relatore I’ha portato a termine con infinita tristezza».> Una simile testimonianza su un argomento che &
sempre di bruciante attualita, ma che di tempo in tempo - quasi scandendo le crisi di fondo della cristianita -
accende la febbre negli spiriti, potra dare opportuni e salutari spunti di orientamento anche all’inquietudine
del nostro tempo. Ci limitiamo a tradurre e a collegare i tratti piu salienti del grande prologo che espone i
motivi piu urgenti e profondi del celibato nell’orizzonte di una teologia pastorale - o esistenziale che dir si
voglia -, la quale subito penetra nel vivo e va diritta al nocciolo del problema. Mi auguro che qualcuno, piu
libero e preparato di me, possa tradurre I’intera monografia, la quale, con la celebre monografia su
sant’Atanasio (ammirata anche da Kierkegaard!), & fra le perle della sua incomparabile penna ed ebbe a suo
tempo ampie e positive ripercussioni sul clero tedesco.’

E un fatto altamente confortante, osserva in apertura Mdhler, che i laici facciano sentire la loro voce
nelle faccende religioso-ecclesiastiche; esso & tanto pit confortante se essi, mentre i preti forse sonnecchiano,
con pio entusiasmo annunziano le leggi e le opere di Dio ai figli degli uomini al pari dei Profeti dell’antico
Testamento. L’epoca moderna ci offre di cid grandi esempi nella Chiesa sia cattolica sia protestante. Ma
questo, se si desidera il bene della Chiesa, deve farsi in modo diverso da quello dei signori professori
dell’universita di Friburgo. Finalmente la Chiesa cattolica del Baden ha avuto quell’ordine sicuro
lungamente e ansiosamente atteso; ci si aspettava con ragione che tutti i movimenti dovessero scaturire da un
movimento che garantisse una potente, vigorosa, profonda emozione degli animi, scaturissero dal centro piu
intimo della vita cristiana, cosi da attirare tutto on po’ alla volta nel suo centro in un rinnovamento di vita e
di fecondita. Ci si € abbandonati alla speranza, osserva fiducioso il nostro, che qualcosa sarebbe seguito,
come una nuova effusione dello Spirito Santo, il quale tutto penetra con impeto creativo ed eleva al grado
superiore dell’esistenza. Ed ecco invece la delusione amara: «Ma ecco che, come una tremenda gelida brina,
tocca sentire che cosi tanti professori di Friburgo, della Metropoli, pensano all’abolizione del celibato in
queste circostanze, pensano in primo luogo e unicamente a questo».*

Il fatto, cosi inatteso e increscioso, € per il Mohler la conseguenza di tutta una situazione di
scadimento morale della vita degli ecclesiastici. Si dice - egli riferisce - che il clero badense sia in complesso
(si daranno, speriamo, molte eccezioni) molto mondano e anticlericale (sehr ungeistig und ungeistlich); che
sia dominato da un indirizzo molto materiale e carnale: raramente si osserva un nobile entusiasmo per il
Vangelo, una penetrazione piu profonda e piu viva del medesimo. Anche se non ci si accorge della mancanza
di ogni specie di conoscenze, osserva ancora, esse perd sono quasi sempre prive di ogni slancio di vita
superiore, non fecondate dai semi divini, ma rigide e morte. L’Autore protesta che non pud nascondere la
veritd di questa faccenda. Pertanto, egli deve ricordare che I’illuminismo negativo, I’indirizzo critico
unilaterale, quasi da mezzo secolo era dominante in Friburgo; egli ricorda, per parlare soltanto di alcuni

settori dell’insegnamento teologico, che «...la dogmatica [dichiara di non conoscere gli attuali docenti di



questa disciplina in Friburgo] era insegnata in modo puramente storico, con prove estrinseche senza una piu
profonda fondazione e senza spirito speculativo; che la storia della Chiesa, invece di rendere visibili agli
uditori i precetti di Cristo e le opere dello Spirito Santo in un contesto superiore e, senza nuocere al
pragmatismo abituale, invece di mostrare il corso interiore degli eventi, viene trattata quasi come una histoire
scandaleuse e piul di tutto si ingiuriano i Papi, i vescovi, i concili, i monaci e le disposizioni ecclesiastiche».’
E la diagnosi continua ferma e commossa con la consapevolezza del dovere di aprire gli occhi su un’amara
realta che pare rispecchiare, in una anticipazione profetica, quella delle ansie e dei turbamenti dei nostri

giorni.

Ora la diagnosi del Mohler scende piu al concreto. Se infine si riflette, egli continua infatti, come da
molto tempo I’attivita del clero - con i suoi molti innegabili meriti - si & quasi occupata esclusivamente di
pure forme e di esteriorita di tal fatta, come anche sembra che I’attivita letteraria dei chierici si sia esaurita in
conferenze (in sé molto utili) di pura casuistica liturgica, pastorale e morale, senza mai impegnarsi alle
ultime e piu profonde ragioni dell’intero cristianesimo, alle radici e ai fondamenti della fede e della vita
cristiana, non sorprende che essa in sé manchi di ogni forza e non provi pit alcun impulso a penetrare, con
senso inquieto e vivo, in cio che & pit profondo e pit alto.°

A questa vuotezza e aridita spirituale del clero badense hanno dato man forte, lamenta il Mohler, gli
altri professori non teologi (firmatari della Denkschrift) chiedendo I’abolizione del celibato. E ora il grido di
contestazione stupita e dolente: «Questi preti badensi, ombre di uomini vuoti di spirito e di Chiesa e gia da
lungo tempo svaniti nella loro interiore poverta spirituale, immersi in una vita puramente esteriore e avidi di
piaceri, andavano domandando: Chi ci dara le donne? D’accordo con loro, i firmatari della petizione,
chiedono: Date loro le donne! Ma credete voi che le donne possano dare cio che esse stesse non
posseggono? Si puo capire che genitori saggi diano volentieri al figlio una ragazza di buona famiglia, per
impedire che prenda una brutta strada: questo fa parte della condotta di questa vita terrena. «Ma per parte
mia garantisco», afferma Mahler, «di non aver mai sentito o letto che per riportare a nuova vita le membra
aride del corpo morale di Cristo o per ottenere teologi profondi e pieni di spirito si richieda prima di tutto di
pensare a procurarsi donne o che, per qualificare tali teologi e predicatori, si metta anzitutto in evidenza che
essi hanno la moglie».” Quando la sacra Scrittura vuole presentare Barnaba come uno dei piu degni aiutanti
degli Apostoli, essa lo indica come un uomo che é stato ripieno di Spirito Santo e di fede (plh,rhj
a~gi,ou pneu,matoj kai. pi,stewj).? E a questo quindi che I’autore degli Atti degli Apostoli
diede la massima importanza. Come avrebbero fatto molto meglio allora e come sarebbero stati in maggior
sintonia con il Vangelo, quei professori contestatari, se essi si fossero raccolti in preghiera, come la Chiesa fa

in casi simili, con animo commosso e pio, cioé cantando:

«Veni, creator spiritus,
mentes tuorum visita,
imple superna gratia

guae tu creasti pectora».



Sarebbe stata molto a proposito la sequenza di Pentecoste:

«Sine tuo numine

nihil est in homine,

nihil est innoxium.

Lava quod est sordidum,
riga quod est aridum,

sana quod est saucium.

Flecte quod est rigidum,
fove quod est frigidum,

rege quod est devium...»

Il movimento va quindi operato nella direzione opposta: «Certamente bisognerebbe anzitutto
supplicare una quantita di uomini del Baden perché fossero in stretta connessione con le forze superiori,
perché la loro benedizione facesse scendere a torrenti la divina grazia: uomini che fossero capaci di
estendersi sopra la terra (thohu vabohu) con forza creativa e di poter unire in sé la profondita di Agostino,
I’erudizione di Girolamo, I’eloquenza di Crisostomo e la mitezza di llario cori il rigore dell’inflessibile
Raterio da Verona».’

Non vi € dubbio pertanto, conclude, che i sottoscrittori della petizione per I’abolizione del celibato,
che si dicono d’accordo con gran parte del clero badense - e Mdohler fa alcuni nomi (Werkmeister, Huber,
Weinmann...) - si mostrano solidali con gli indirizzi piu ostili alla vita della Chiesa: perché non riconosce che
i piu violenti attacchi in Friburgo contro il celibato sono venuti dai «liberali» o «liberi pensatori»?
(«Freimithigens»; € Mohler che mette fra virgolette.) E qui sono chiamati in causa anche i protestanti. Infatti
verso il 1780 ebbero inizio, osserva da storico attento, nella Chiesa protestante in Germania gli attacchi
contro le dottrine fondamentali del cristianesimo che si diffusero ovunque in proporzione del dilagare
generale della superficialita. Se si allontanassero i cattolici dal rispetto inculcato fin da bambini e
fortunatamente diventato misterioso verso il dogma, per fare senz’altro causa comune con i protestanti, allora
sarebbe spesso visibile una ottusita spirituale, una rozza indifferenza verso i capisaldi del cristianesimo e
della Chiesa cattolica; si mostrerebbe per lo meno uno spirito persecutorio contro gli istituti ecclesiastici che
hanno prodotto le eta antiche della fede interiore e che ora sono trattati con la piu grande frivolezza.
Nessuno, neppure gli autori della petizione e del memoriale per I’abolizione del celibato lo possono
contestare. Con I’interiorita e vitalita dell’antica fede si € perduto necessariamente anche il senso e la
capacita di comprendere e di apprezzare cio che da essa € scaturito: cosi, per esempio, Werkmeister rimase
fino al termine della sua vita completamente fuori della fede ecclesiastica ed e stato anche colui che ha
combattuto violentemente le discipline della Chiesa. Ci sono certamente lodevoli eccezioni, ma si tratta

appunto soltanto di eccezioni.



Chi come Thomas Freikirch combatte I’infallibilita della Chiesa e quindi la sua origine da Cristo
cosi come la sua consistenza eterna; chi come lui non condivide la fede che si trova soltanto in essa la
salvezza delle anime e che anche il fatto di salvarsi fuori di essa si deve soltanto alla sua esistenza; come puo
costui comprendere e amare un simile istituto che esige una completa dedizione alla Chiesa, una completa
immolazione di se stessi per vivere per essa, per operare per essa, per impegnarsi alla sua prosperita?*°

Per Mohler non si tratta quindi, nella fattispecie della richiesta dell’abolizione del celibato, di un
episodio marginale nella vita della Chiesa tedesca e della Chiesa in generale, ma di un turbamento profondo
che mostra la crisi dei principi e finisce con lo scuotere alla fine i fondamenti della fede e della morale. Fra
questi fondamenti viene in primo luogo la dottrina della grazia per Cristo Gesu che ci ha meritato di
riconciliarci con Dio, cosi che «noi tutto possiamo soltanto con Colui che ci da la forza» (una dottrina
fondamentale del Vangelo e della Chiesa). Quanto piu invece prendono piede le eresie materialistiche e
naturalistiche, tanto piu questa dottrina sara bistrattata e schernita: «Quanto allora € stato insegnato della
gratia praeveniens, concomitans, ecc., sara rigettato come un assurdo della Scolastica, come se invece ogni
buon volere non fosse prodotto in noi dallo Spirito divino e condotto all’azione con il suo continuo aiuto.
Ecco a che cosa era ridotto I’uomo separato da Dio e abbandonato a se stesso; tutta la conoscenza era rivolta
alla natura, non si sapeva piu nulla della grazia. Ed eccoci al nodo della questione, per Mohler: «La natura
non pud vincere se stessa; essa pud autodistrugersi, non riuscira mai a dominare se stessa».* Fin quando
allora queste idee naturalistiche — oggi tali idee si camuffano per «antropologiche»! - avranno il sopravvento
nella Chiesa cattolica, si scatenera necessariamente la lotta contro il celibato. Tutti gli scritti contro il
celibato (lo pud vedere chiunque, contesta Mohler) rigurgitano di siffatte idee naturalistiche. Cosi, per
esempio, esemplifica Mahler, Trefurt' nel suo scritto contro il celibato & sconfinato nel materialismo con
I’affermazione cioé che € impossibile resistere (lett.: «non soddisfare») all’istinto sessuale: «Per me allora,
senza voler far torto a nessuno, chiunque combatte il celibato € un ostinato avversario delle verita
fondamentali del cristianesimo».*®

A questo punto Mohler passa a toccare, con pari fermezza, la solidarieta e strettissima connessione
tra gli oppositori del celibato e i propagatori delle teorie antievangeliche ed antiecclesiastiche dell’epoca
moderna, teorie quindi incuneatesi, ieri come oggi, nella vita della Chiesa come il piu pericoloso cavallo di
Troia. Ma c’é un’altra osservazione da approfondire, secondo il nostro, quella cioé che le lotte per abolire la
legge ecclesiastica del celibato, dove hanno trovato via libera, hanno in fondo finito col peggiorare la
situazione: «Prescindo qui», egli dichiara, «dalla stretta connessione fra i tentativi di abolire il celibato e le
diverse tendenze anticristiane e il loro influsso sullo scadimento della fermezza morale: considero», egli
dice, «quei tentativi soltanto in sé. A causa infatti dei ripetuti continui attacchi, che durano da circa
quarant’anni, molti chierici hanno ormai perduto la primitiva serena ingenuita che é tanto indispensabile per
poter essere forti ed esplicare un’azione fruttuosa; una frattura si € venuta a frapporre nell’animo prima cosi
calmo e sereno, che distrugge ogni energia spirituale. Sbandierando sfacciatamente I’infinita difficolta - anzi
impossibilita - di osservare la legge del celibato, é spuntato il dubbio sulla propria forza; questo dubbio - una
parola, come dice il teologo hegeliano Marheineke in altro contesto, con la quale fa rima soltanto il diavolo*

- conteneva gia in sé la reale impotenza. Il senso carnale, che e rimasto in ogni uomo, anche nei migliori,



accresce e nutre curiosamente il dubbio; I’affermazione dell’ingiustizia della legge addormenta
completamente la coscienza, e la colpa del peccare viene addossata a coloro che hanno fatto una legge cosi
dura e crudele e vi hanno assoggettato gli uomini: che cosa manca ora per sprofondare nella piu grande
miseria morale?». Comunque sia, si deve ammettere, secondo Mohler, che in siffatta situazione I’'uomo, che
prima era cosi spiritualmente forte, ben presto si trova scisso nel suo intimo come avvelenato, come un fiore
awvizzito, come una canna infranta, e tutta la gioia della vita, tutta la forza generativa dello spirito sono
svanite, svanite per sempre. «E quale sara», si domanda Moéhler, «I’effetto di tutta questa letteratura contro il
celibato sui giovani candidati al sacerdozio i quali non piu cominciano come una volta la loro vita
ecclesiastica con gioiosa ingenuita, con nobile fiducia di sé e consolante sicurezza, ma con il dubbio, straziati
dall’intimo dissidio e scoraggiati? Cosa si puo allora aspettare ?»."

E questo, cosi Méhler riassume il grande suo prologo esistenziale, il vero nodo della questione, cioé
la connessione profonda e la solidarieta intima che nella vita della Chiesa ha I’osservanza del celibato con le
verita fondamentali del dogma e della morale, con la determinazione dell’autentica missione del sacerdote e
con la efficacia della sua azione per la formazione delle anime. L’abolizione del celibato renderebbe
completamente incomprensibile la storia della Chiesa, anzi essa si mostrerebbe con un’immagine
completamente capovolta: fraintendimento del VVangelo e concezione distorta della Chiesa e della sua storia

sono sempre strettamente connessi fra loto.

Dopo queste veementi e commoventi dichiarazioni, I’insigne maestro, splendore della teologia
cattolica tedesca dell’Ottocento, passa alla confutazione esplicita degli argomenti, portati nella Denkschrift
dagli anticelibatari, che divide in tre parti: la prima offre la storia (sotto I’aspetto biblico ed ecclesiastico) del
celibato, la seconda considera gli svantaggi e vantaggi di questa istituzione e infine la terza esamina i
principi del diritto pubblico ed ecclesiastico in materia.’® E in questo nostro tempo post-conciliare in cui
molti cristiani sembrano in bilico e sembrano allontanarsi sempre piu dalla sintesi dinamica fra il principio
della liberta (cristiana) e il principio dell’autorita ecclesiastica, dell’accettazione dei dogmi definiti e
dell’ossequio all’autorita stabilita, possiamo dire che anche su questo punto Mohler ha precorso i tempi,
descrivendo le stesse angustiae temporum in cui oggi geme la Chiesa nell’impegno generoso di portare il suo
messaggio di salvezza all’'uomo moderno. L’obiezione piu generale e ricorrente dappertutto contro il celibato
dei sacerdoti cattolici € che esso & una legge coattiva la quale decreta la piu dura restrizione della liberta
personale: come potrebbe la Chiesa credersi autorizzata a costringere cosi tanti uomini in un unico stato, a
rinunziare al matrimonio? | diritti divini e umani glielo contestano. E questo modo di presentare la questione
che Mohler invece subito contesta, una questione percid che va posta in questi termini: «Ha la Chiesa il
diritto di concedere I’ordinazione sacerdotale soltanto a coloro il cui spirito & gia unto con la piu alta
consacrazione, nei quali si dispiegano i fiori piu belli e piu puri, i quali totalmente e senza divisione vivono
per il Signore come si esprime I’ Apostolo, ossia coloro i quali - se vogliamo ancora indicarlo con una parola
del medesimo Apostolo - hanno conservato il dono della verginita?».

Dall’interno di questa luminosa interrogazione, che contiene la posizione e ferma rivendicazione del

celibato - colté ce qui colté - Mohler illustra le principali attivita del sacerdote come padre, pastore e



maestro delle anime: I’esposizione ricca e penetrante nulla ha perduto, dopo piu di un secolo, della sua
affascinante attualita che i nostri fautori o dubitatori post-conciliari dell’abolizione del celibato farebbero
bene a meditare. Mohler non ciondola, come sembra fare qualche grosso calibro della teologia
contemporanea, sulle posizioni ambigue: «...oggi certo, forse... il celibato sta bene - ma domani forse, chi
sa... tocchera comunque decidere al popolo di Dio!». Egli & stato sempre fermo sulla posizione di principio,
sul vertice della dignita dello spirito nella dedizione totale al sacerdozio di Cristo per la Chiesa dei martiri e
dei santi.'” Cogliamo, fra le altre, anche la seguente osservazione: il vero spirito scientifico, lo studio
profondo della filosofia, della storia e della teologia, al quale sia la rozzezza sia I’incredulita sono
egualmente infauste, si diffonderanno sempre piu tra il clero, mentre la luce della fede penetrera tutte le
occupazioni dello spirito: € proprio questo il clero che il celibato e I’ideale sacerdotale della Chiesa
esigono.”® E cita I’espressione del poeta (Goethe?): «Tu assomigli allo spirito, che tu comprendi»,
un’espressione il cui «pendant» & per Mdhler: «Tu fraintenderai in eterno lo spirito al quale tu stesso non
assomigli».*® La difesa del celibato & cosi la stessa rivendicazione del primato dello spirito nella vita della
Chiesa e nell’intera prospettiva della pastorale cattolica.

Una difesa quindi - questa del Mohler - appassionata e pacata, appenata e gioiosa, ferma e luminosa
della perla del sacerdozio cattolico e dell’amore continuo della sua vita: una difesa valida ieri come oggi.

Soprattutto oggi.

ECCELLENZA DEL CELIBATO
SECONDO SOREN KIERKEGAARD

Qui conviene allegare la testimonianza dello scrittore religioso piu tormentato e profondo del secolo
scorso, Soren Kierkegaard, il quale, specialmente nei Diari della maturita, ha fatto la diagnosi piu cruda e
realista della decadenza religiosa del cristianesimo nel mondo moderno.! A suo awviso il pastore, nel
protestantesimo con moglie e figli, € il primo responsabile della degenerazione del cristianesimo, perché da
una parte si trova legato al governo da cui dipende per la prebenda (Levebrdd) e dall’altra parte € solidale
con la «cristianita stabilita» che si & adagiata al mondo, ingolfata negli interessi di questa vita: percio il
pastore non & colui che si trova allo sharaglio, in alto mare (n. 1903),? nell’impegno assoluto per I’ Assoluto.

Essere e fare il pastore € diventato allora nel protestantesimo una semplice sistemazione economica
(Naeringsvej) per vivere nel cantuccio di un presbiterio al sicuro dai rischi della vita. Percio i pastori sono
incapaci della vera religiosita (n. 893); vivono come una élite, isolati dal popolo (n. 1519), ed escludono i
poveretti dalle consolazioni del cristianesimo (n. 1971); non sono piu i padri spirituali delle anime (n. 2055),
ma predicano «oggettivamente» il cristianesimo (n. 2849), vivendo per proprio conto nell’eudemonisino (n.
2931), ingolfati nelle faccende di famiglia e nelle cose del mondo. Questa ¢ la piu grande distanza possibile

dal cristianesimo (n. 2686). Nell’ultima polemica scatenata nel 1855 contro Mynster, che era il capo e



simbolo della cristianita stabilita, Kierkegaard taccio i pastori di «cannibali» (n. 3312), «animali» (n.
3316)..., che impediscono agli altri di entrare nel Regno dei cieli (n. 3173).

A suo avviso, il pastore nel protestantesimo € uno «spostato», I’esistenza del pastore é dal punto di
vista cristiano una cosa fuori posto: «Questo non lo intendo soltanto nel senso che tutta la sua vita non si pud
dire davvero una imitazione di Cristo. No, io ho di mira specialmente il fatto che egli & un impiegato
governativo. Quale controsenso allora il predicare un regno che “non € di questo mondo” e che a nessun
costo vuole essere di questo mondo?! (Gv. 18, 26). E il fatto che egli sia impiegato governativo e causa di
una confusione cosi fondamentale e influisce cosi profondamente» (n. 3296). E nel testo seguente il pastore &
indicato come «il piu infelice di tutti gli esseri», malgrado I’opinione comune in contrario: «Spesso si sente
dire che essere pastore, specialmente pastore di campagna, deve essere la piu piacevole delle esistenze.
D’altra parte si sente spesso questo grido: che i pastori sono gli uomini piu irreligiosi, ipocriti, ecc.: dunque,
allora, i piu infelici. Il mio parere & che quello che noi intendiamo per pastore & il piu infelice di tutti gli
esseri. Perché, che cosa € un pastore? Un pastore € un uomo, completamente alla stregua di tutti noi bravi
uomini (ma neanche di piu), il quale ora, per essersi obbligato con giuramento a un ideale cosi alto come ¢ il
nuovo Testamento, mette tutta la sua vita nella autocontraddizione pit penosa; egli porta cioé per tutta la vita
una coscienza gravata, non di qualcosa di passato ma di una realta presente e continua, dalla quale neppure la
morte lo pud liberare e che egli poi alla morte prende con sé per la resa dei conti» (n. 3297). Poco prima
infatti aveva accusato i pastori di essere i responsabili del quietismo pratico e della rinuncia alla imitazione di
Cristo nella cristianita, «...dove tutti sono cristiani, dove esistono mille pastori giurati dai quali, al massimo
per tre quarti d’ora la domenica, i fedeli imparano che il cristianesimo é rinuncia alle cose terrene» (n. 3295).

Di qui procede anche il giudizio drastico di Kierkegaard su Lutero e sul suo matrimonio, che alle
volte egli blandamente interpreta come una protesta contro le esagerazioni dell’ascesi monastica e che percio
approva come «atto di risveglio» e come gesto simbolico di sfida all’ordine stabilito (n. 2601), ma poi e piu
spesso lo accusa come responsabile della confusione in cui la Riforma ha precipitato I’'uomo. Lutero infatti
ha ridotto il cristianesimo a eudemonismo, rifiutando I’imitazione di Cristo e combattendo il concetto di
verginita (n. 2914), e cosi ha riportato il cristianesimo al giudaismo (n. 3102). Lutero neppure capisce quello
che poteva essere il significato del suo gesto: «Invece di questo, Lutero si mette a capo di tutto quel
brulicame di uomini prolifici, di questi stalloni i quali, fidandosi di Lutero, credono che faccia parte del vero
cristianesimo lo sposarsi» (n. 2932).

Non sorprende allora che alla fine il giudizio di Kierkegaard su Lutero e sulla «svolta
antropologica», da lui prodotta nel protestantesimo diventi nettamente negativo e quello sul cattolicesimo
invece nettamente positivo. Egli infatti fa I’elogio del clero celibe e del cattolicesimo, che esige dai suoi preti
il celibato come garanzia dell’autenticita della loro missione e della trascendenza e liberta del cristianesimo.
Il celibato infatti costituisce I’ideale nella vita dello spirito ed & necessario nei punti critici per la storia del
genere umano (n. 1105), specialmente quando si tratta di far riaccettare il cristianesimo (n. 1534). Quando il
non sposarsi sara inteso in senso giusto, la religione avra sempre bisogno di uomini celibi, specialmente ai
nostri tempi, e questo spinge Kierkegaard ad auspicare nientemeno il ristabilimento degli antichi Ordini

religiosi «...per avere ancora dei preti, ossia uomini che attendano unicamente alla predicazione» (n. 1638). E



a questo punto, poiché a Kierkegaard non faceva certamente difetto la logica, egli si appella direttamente al
cattolicesimo, il quale «...vide giustamente che conveniva che il clero appartenesse il meno possibile a questo
mondo. Per questo favori il celibato, la poverta, I’ascesi, ecc. Questo é perfettamente giusto, fatto apposta per
levare al medio [cioe I’intermediario fra I’'uomo e Dio] I’egoismo». Ed ecco allora, conclude, perché «... noi
protestanti abbiamo un clero completamente mondanizzato: funzionari, persone di rango, uomini con moglie
e bambini, schiavi come mai nessun altro di tutte le chiacchiere della mondanita» (n. 3084). Di qui anche il
grido di risveglio: «Indietro al chiostro, da cui evase Lutero!» (nn. 2885, 2917), e il riconoscimento che «il
chiostro era assai meglio della cristianita attuale» (n. 2819) e che il cattolicesimo ha sempre qualche cristiano
«in carattere» (n. 2867).

Ecco perché Kierkegaard denunzia alla fine che il mondo ha vinto in Lutero in quanto si & assunto il
programma di «rendere la vita piu facile» e di «togliere i pesi» (n. 1737). Che cosa ha fatto in sostanza il
protestantesimo, abolendo il chiostro, se non buttarsi in braccio alla mondanita e alla politica (nn. 1596,
2948)? Mentre i cattolici pregano la Vergine madre di Dio (n. 93), il protestantesimo non ha forse messo sul
trono la donna terrena (n. 2889)? E non ha abolito la canonizzazione cattolica degli asceti e dei martiri per
canonizzare i titolari della corporazione dei filistei (n. 2367)? In sostanza, il protestantesimo ha ribassato
sull’esigenza cristiana e non mostra piu che il cristianesimo € I’assoluto (n. 2973) e il «paradosso» che da
scandalo (n. 2975): percio il protestantesimo, &€ eudemonismo dal principio alla fine eliminando I’ascesi, il
celibato, il martirio (n. 2932). E si € giunti al punto, osserva amaramente Kierkegaard con uno stile degno di
san Pier Damiani, che nel protestantesimo la religiosita si identifica con la propagazione della specie, con il
matrimonio (n. 3186). Lutero pretendeva che era impossibile vivere casti fuori del matrimonio ma perché?
perché gli uomini erano diventati cosi dissoluti e sensuali. Ma la Riforma diventa allora una cosa curiosa,
specialmente quando si deve strombazzare ai quattro venti il gran progresso cristiano che si dice essa sia.
Essa invece si rivela sempre piu una concessione fatta alla libidine o alla sensualita. Non stupisce allora che
nel protestantesimo si sia giunti al punto di considerare I’'uomo celibe come un oggetto di ridicolo, alla
stregua di uno stivale spaiato, cioé qualcosa che sbaglia la stia destinazione quando non & abbinato a un altro
(n. 3226). Ecco perché la dottrina di Lutero non € la dottrina di Cristo: Lutero ha alterato il cristianesimo
alterando la dottrina del martirio e combattendo la verginita (n. 2914).

Tutto questo significa per Kierkegaard che il celibato da il criterio assoluto, quando sia - come deve
essere secondo I’ascetica cristiana - proposito di purificazione dello spirito da ogni aderenza al mondo,
segno della trascendenza esistenziale del cristianesimo (n. 3227). E nota in margine: «Tutti quelli che in
verita hanno insegnato gli ideali, hanno anche elogiato il celibato. Sposarsi & rendere il proprio rapporto
all’ideale cosi difficile, che ordinariamente equivale all’abbandono dell’ideale» (n. 3241). E i testi si
potrebbero ancora moltiplicare facilmente. Essi costituiscono un esempio unico e singolare forse in tutto il
cristianesimo dell’Ottocento, in un’epoca in cui nella stessa Germania cattolica fermentavano aspri
movimenti contro il celibato.®

Certamente a questo approfondimento singolare e beatificante della capacita elevante del celibato
molto contribui il suo rapporto con Regina, ma soprattutto le sue letture della letteratura cristiana antica e dei

Padri sia apostolici sia posteriori, in particolare sant’ Agostino, le cui opere figurano nella sua biblioteca. Un



ampio testo del 1854-1855, che porta il titolo Celibato, svolge il pensiero che «Dio vuole il celibato, perché
vuole essere amato», cosi che «ogni volta che si attua il celibato per amore di Dio, ci si conforma al pensiero
di Dio». E conclude: «Mi viene quasi da rabbrividire quando penso a quanto avanti mi sono trovato su questa
via, e come in modo quasi miracoloso sono stato fermato e spinto indietro allo stato celibe: come anche,
comprendendo me stesso, ma comprendendomi come un’eccezione, ho saputo nascondere il mio segreto per
i contemporanei, finché ora dopo tanto cammino vedo come la Provvidenza ancora mi ha assistito e vuole
ottenere da tutto questo qualche risultato concreto. Infinita maesta, anche se Tu non fossi amore, anche se Tu
fossi fredda nella tua infinita maestosita, io perd non potrei fare a meno di amarti, ho bisogno di qualcosa di
maestoso per amare. Quello di cui altri si sono lamentati, cioe di non aver trovato I’amore in questo mondo,
sentendo percio il bisogno di amare Te, perché Tu sei I’amore (ci0 che io concedo in pieno), vorrei
proclamarlo anche nei riguardi del maestoso. C’era e ¢’ nell’anima mia un bisogno della maesta, di una
maesta che mai mi sentiro stanco o tediato di adorare» (n. 3189). Quindi «...il cristianesimo tiene fermo per il
celibato, e io non fard come Lutero (me ne guarderd bene!), non dird come lui che sembra che Paolo non
vada d’accordo con Cristo. Non diro: Cristo sia messo in disparte; & Paolo I’'uomo che ci vuole!» (n. 3193).
Anche questa sua crescente e fiammante apologia del celibato rivela la sua tendenza cattolicizzante, come
oggi i ritorni di fiamma e le parte condiscendenze al sacerdozio uxorato che serpeggiano nella Chiesa
rivelano I’allentamento crescente e preoccupante della tensione esistenziale per la donazione infinita

dell’anima nel suo impeto di ascesa al suo Dio.

ATTUALITAE CRISI DEL CELIBATO
NEL MONDO CONTEMPORANEO

A un secolo di distanza dalla crisi del celibato a opera dell’illuminismo culturale dell’Ottocento,
giudicata e condannata dal grande Mohler, ci viene ancora dalla Germania la difesa teologica del celibato e la
diagnosi scientifica della sua crisi provocata da una societa edonistica e da una cultura antropologica di cui si
e fatta succube la nuova teologia e resa cedevole qualche parte della stessa gerarchia. L’analisi del grave
fenomeno & sia esistenziale sia teologica.

La crisi del celibato nella Chiesa contemporanea € un fatto indiscutibile di cui si € impadronita
spesso anche la stampa laica e che ricorre di frequente nella cronaca dei giornali e dei settimanali. Leggiamo,
scrive il May, di preti che depongono il loro ufficio e abbandonano la loro comunita. Si organizzano
votazioni sul celibato. E sorto un regolare movimento anticelibato che chiede la soppressione della legge del
celibato. Soprattutto in Olanda la situazione & molto avanzata. Qual ¢ il significato del fenomeno? Secondo il
May, non si tratta affatto di una faccenda (Angelegenheit) intellettuale; esso non sorge per una fondazione
insufficiente della legge del celibato. Coloro che trovano insufficiente la legge del celibato sono di regola gli
stessi che spesso agiscono per impulsi irrazionali e si lasciano condurre dalle tendenze. La fondazione del

celibato ¢ completamente (vollauf) sufficiente per coloro che sono pronti e disposti al sacrificio. Chi non



vuole, non trova alcun sufficiente fondamento né nella Humanae vitae né nella Sacerdotii caelibatus. La
presente crisi del celibato ha varie radici, alcune nella chiesa e altre fuori della Chiesa: ecco le principali.

a) Contestazione dei valori. Il primo dato di fatto della situazione & che valori elevati ed esigenti
sono sempre piu combattuti e semplici, di poco prezzo. | nemici del celibato I’hanno sempre ammesso, fuori
e dentro la Chiesa. Dentro la Chiesa certamente di solito non osano uscire allo sbaraglio. Essi vengono allo
scoperto solo quando I’autorita dei Pastori si indebolisce e lo spirito del tempo (Zeitgeist) viene loro in aiuto.
Anche all’inizio del secolo diciannovesimo, ricorda il May, ci fu la bufera anticelibato, specialmente nel
Baden e nel Wirtemberg. Gli avversari del celibato nel clero erano i seguaci di una teologia illuministica. |
suoi promotori (Férderer) erano liberali protestanti.

b) Insicurezza nella fede. La prima causa della crisi del celibato & I’insicurezza della fede che ha
colpito oggi una vasta zona di clero e popolo. Essa si alimenta di posizioni non cattoliche in parte
radicalmente incredule di certi teologi rinomati la cui diffusione é realizzata da un esercito molto attivo di
operatori di pubblicita. La campagna di denigrazione del sacerdozio da parte di certi teologi ha tolto a molti
preti la coscienza della dignita e del valore del sacerdozio. Se il sacerdozio, come affermano falsamente
questi teologi, € una vocazione come qualsiasi altra, allora in realta non si vede perché non si debba
«cambiare» quando a qualcuno questo «giogo» pit non piace. Quando I’assolutezza della fede cattolica piu
non sta salda, non ci sara piu un numero notevole di uomini e donne a fare il sacrificio che li eleva
essenzialmente al di sopra della misura ordinaria nelle altre denominazioni cristiane. Il grande sacrificio della
vita celibataria sta o cade con il carattere della Chiesa cattolica come I’unica vera Chiesa di Gesu Cristo. Piu
si alimenta I’apparenza (con un concetto di ecumenismo indiscriminato) che le confessioni non cattoliche
stiano pit 0 meno alla pari con la Chiesa cattolica, piu diventera incomprensibile perché si debba esigere dal
prete un sacrificio che quelle non conoscono. Il prete cattolico pud e vuole sacrificarsi - e la completa
astensione sessuale € sacrificio - soltanto per una causa assoluta. Né per una cristeita generica né per una
Chiesa che ¢ equiparata alle altre comunita religiose si troveranno uomini che fanno il sacrificio.

La distruzione della fede oggettiva (del contenuto della fede) trascina la fede soggettiva nel
compromesso. L appello per la soppressione del celibato nasce dalla mancanza di fede nella potenza della
grazia. Non si ha piu fiducia nella grazia di Dio che puo dare il volere e il realizzare.

c) Trascuratezza della preghiera. Un’altra causa delle proteste contro il celibato € la trascuratezza
della preghiera. La Chiesa ha ridotto notevolmente la recita del Breviario per il clero, probabilmente per
I’eccesso di lavoro dei preti in cura d’anime. lo dubito della consistenza di questa motivazione. In base alla
mia esperienza e osservazione ognuno trova il tempo per fare tutto cid che vuole. La riduzione della
doverosa recita del Breviario non ha avuto come effetto che il Breviario sia recitato con maggiore devozione
o che la parte tolta venga sostituita con altre preghiere. Al contrario, il Breviario ridotto oggi € recitato alla
stregua del Breviario intero di dieci anni fa.

Uguale trascuratezza si osserva nelle altre preghiere. La recita del rosario € da molti disprezzata e
resa spregevole dai predicatori. La meditazione € a mal partito. La visita del Santissimo Sacramento é in
ribasso. La devozione alla Madonna & in molti ormai spenta. La confessione frequente, prescritta dalla

Chiesa, € da non pochi sottovalutata. Con un simile regresso di vita spirituale € ovvio che il voto della vita



verginale sia in crisi e la carne si ribelli. La caduta del celibato coincide anche con la decadenza degli
Esercizi spirituali.

d) Incomprensione per I’autoabnegazione. Viene a mancare inoltre la comprensione per I’ascesi.
Dominio di s, moderazione, rinunzia sono termini, cosi sembra, scomparsi dal vocabolario dei progressisti.
Ci si vuol scapricciare, godere la vita, il piu presto possibile, il piu frequentemente possibile, il pit a lungo
possibile. La rinunzia e I’astinenza sono prese in giro, la castita verginale e la purezza di coscienza sono
deprezzate. La generale sessualizzazione della vita spinge i troppi giovani a esperienze erotiche precoci e
sbarra loro quindi la via al sacerdozio. La storia ci insegna de la dissoluzione del matrimonio e la corruzione
dei costumi portano spesso in molti modi al disprezzo del celibato. Un siffatto clima non € per nulla
favorevole all’invito per la completa astinenza sessuale. Chi lo accetta, deve imporsi contro preconcetti,
opposizioni, diffamazioni.

A questo aggiungi che I’astinenza dall’attivita sessuale non puo stare isolata. Essa deve piuttosto
essere inglobata in una condotta che sia pronta alla rinuncia anche in altri campi. Non ci si puo del resto
permettere tutto, quando per amore di Dio e dei fratelli si € rinunziato al matrimonio.

La volonta di condurre una vita sufficiente e di astenersi dai vizi & completamente in ribasso.
Accenniamo a un punto soltanto. Famiglie numerose e aumento delle vocazioni si corrispondono. Dove c’é
la volonta di vivere il matrimonio secondo le leggi di Dio e di avere una famiglia numerosa, ci sono anche a
sufficienza giovani e ragazze che mostrano la forza di offrire un libero celibato per amore di Dio. Ma la gioia
delle famiglie numerose € diminuita negli ultimi anni in modo spaventoso. Se scompare lo spirito di
sacrificio nelle famiglie, esso manchera di regola anche nei figli. 1l sacrificio del celibato sembra a essi
troppo pesante. Si portano ragioni apparenti per nascondere il timore del sacrificio. Infatti non si osa
confessare a se stessi e agli altri la propria debolezza. 1l crescente timore di avere una famiglia numerosa, di
cui e responsabile in parte la teologia progressista che fa propaganda dei metodi contraccettivi contro natura,
rendera sempre piu raro il caso che una sorella zitella prenda cura della casa del fratello sacerdote.

e) L attivita del movimento anticelibatario. La crisi del celibato ha in parte notevole la sua causa
nella messa in discussione del medesimo da parte dei teologi progressisti. | suoi patroni sono noti. Basta
ricordare i nomi di Kiing e Bockle. Il movimento anticelibatario possiede i piu calorosi banditori fra quei
teologi che da molto tempo si disinteressano della cura d’anime e godono di eccellenti condizioni
economiche. La vita borghese e il darsi alle teorie non sono favorevoli ai doni di Dio. La cosiddetta
discussione aperta degli avversari del celibato toglie a molti preti la gioia e la sicurezza del loro stato e
pertanto la forza di restare fedeli alla loro obbligazione. Cid che prima si faceva senza discutere, oggi €
diventato discutibile soprattutto perché a causa del dominio monopolistico del progressismo nei mezzi della
pubblicistica cattolica e dell’appoggio che questo indirizzo trova nella stampa liberale, la voce della Chiesa,
soprattutto del suo supremo Pastore e dei teologi fedeli, non si fa sentire che debolmente.

Da certi gruppi presbiterali € stata allestita una cosiddetta consultazione o per dir meglio una
votazione sul celibato. Questa consultazione di preti sul celibato non serve primariamente allo scopo di
inquisire in base al numero su un’opinione finora sconosciuta. La consultazione provochera oppure

aumentera I’inquietudine e I’insicurezza nel clero, convincera il popolo fedele della superfluita del celibato,



in generale esercitera dal basso una pressione sui pastori per costringere questi a sopprimere la pesante
legge, i quali a loro volta dovranno influire sul Papa.

Quanto questo calcolo sia esatto e quanto sia efficace questa tattica, lo mostra I’esempio dell’Olanda.
L attivita ininterrotta di circoli relativamente piccoli ma influenti di teologi e pubblicisti ha spinto i vescovi
olandesi, il card. Alfrink in testa, a fare propria e a impegnarsi per la causa degli avversari del celibato per
presentarla al Santo Padre nel secondo Sinodo dei vescovi nell’autunno del 1969. Va rilevato che questo
accade appena a due anni di distanza dalla pubblicazione dell’enciclica di Paolo VI sul celibato e dopo che il
Santo Padre molte volte aveva fatto capire direttamente o mediante interpreti autorizzati che una mutazione
(cioe I’abolizione) della legge del celibato é fuori questione. Di qui si vede che le parole e le decisioni del
Papa hanno nei circoli progressisti € modernisti poco o nessun valore. 1l Santo Padre pud insegnare cio che
vuole, questi circoli sono sempre insoddisfatti, dicono che questa non & I’ultima parola del Papa o che il Papa
non ha buoni consiglieri 0 non ha una giusta teologia. Si ha I’impressione che il Santo Padre non possa piu
afferrare queste persone con le parole ma soltanto con atti, cioe con provvedimenti disciplinari.

Le votazioni su leggi ecclesiastiche riposano in ultima istanza sopra il malinteso che la struttura della
Chiesa sia democratica. Nella Chiesa il potere non procede dal popolo. | pastori della Chiesa lo ricevono
direttamente da Dio oppure dai pastori superiori. Una legislazione mediante referendum o plebiscito € nella
Chiesa per diritto divino impossibile.

Cio che il singolo o anche molti singoli pensano di una legge (difficile) & irrilevante, e non c’é
bisogno di ricorrere alla distribuzione e richiesta di questionari. La tendenza alla facilitazione e alla comodita
e fin troppo nota e non c’é bisogno di pubblicizzarla. Un valore superiore ¢ sempre di piu difficile
comprensione e attuazione di un valore piu basso. Non ci si deve pertanto aspettare che il signor Qualcuno
possa essere guadagnato al celibato la cui anima e la verginita consacrata a Dio. Una concezione
semplicistica e a buon prezzo ha sempre piu probabilita di essere accolta dalla massa di una elevata e
complicata. Un’appropriata agitazione contro tutto cio che e difficile nel campo del mistero soprannaturale e
insieme pratico produce una vasta impressione. La Chiesa ha fato spesso simili esperienze, per esempio nel
secolo sedicesimo. Ma si & anche sempre visto che siffatti movimenti fanno deviare i loro sostenitori e

abbattono valori la cui distruzione non era stata prospettata e tuttavia ora non puo essere pit impedita.

Carisma e legge del celibato.

1. 1l carisma. Uno degli argomenti principali degli avversari del celibato consiste nel I’affermazione
che la Chiesa non puo legare il celibato al sacerdozio con una legge.

A questo si deve rispondere: € esatto che ¢’ un celibato che & un particolare dono della grazia di
Dio. Che I’astinenza (sessuale) sia un dono della grazia di Dio & un pensiero ellenistico ed ellenistico-
giudaico che ¢ stato accolto dall’apostolo Paolo (1 Cor. 7, 7). Soltanto bisogna chiarire I’essenza e i limiti di
questo dono di grazia.

Il carisma consiste in questo, che esso opera, in colui che non gli pone ostacolo, una particolare

disposizione e tendenza per la vita celibe. In nessun modo il carisma costringe al celibato né ci dispensa dalla



decisione per esso; il carismatico non € meno capace e disposto a entrare nel matrimonio di un altro. Secondo
san Paolo, questo carisma, precisa May, € aperto a tutti, e ognuno lo puo0 ottenere: del resto il celibato si puo
osservare anche senza uno speciale carisma, e ogni uomo, in certe circostanze, lo deve osservare. La Chiesa
ora mette insieme - come presupposto del conferimento degli Ordini maggiori - il carisma del celibato con la
volonta di osservare la completa astinenza sessuale. La condotta della Chiesa in questo & ovvia: essa
stabilisce le esigenze proprie di coloro che esercitano i ministeri. Chi vuole diventate sacerdote, deve fra
I’altro assumere su di sé la legge della completa astinenza sessuale. Tre volte egli assicura sotto giuramento
di conoscere questo dovere e lo afferma liberamente. Come in queste circostanze si possa parlare di una
«costrizione» (Zwang), € incomprensibile. Nessuno é costretto, anzi nessuno puo essere costretto a diventare
prete.

Del resto, I’osservanza del celibato e dell’astinenza sessuale completa non € necessariamente legata
al carisma e vale anche quando piu non si possiede il carisma, anzi, in certe circostanze vale per tutti,
sposati 0 non sposati: gli uomini innumerevoli che contraggono matrimonio devono, per legge divina,
astenersi prima del matrimonio da ogni attivita sessuale, abbiano o non abbiano il carisma.

Hanno il dovere di osservare la castita perfetta i milioni di uomini i quali, malgrado la loro grande

aspirazione, non giungono al matrimonio, anche se per questa rinuncia non dispongono di alcun carisma.

Il dovere della completa astinenza sessuale vale per quanti, a causa di difetti fisici, non possono
aspirare alla via del matrimonio e questo anche se non hanno il carisma del celibato. Devono osservare la
completa astinenza sessuale i milioni di vedovi e vedove, di abbandonati e separati, il cui godimento del
matrimonio ¢ stato interrotto. |l dovere della completa astinenza sessuale vale anche per gli uomini sposati la
cui moglie sia ammalata o che non intendono mettere al mondo altri figli quando non possono provvedere
con il metodo dell’astinenza periodica. Questo dovere vale infine per tutti i prigionieri, di guerra o civili, per
il tempo che devono vivere separati dalle loro mogli: nessuno di costoro afferma di sentire un carisma.

Di fronte a questi casi, considerando gli innumerevoli uomini di tutti gli stati ed eta, preparati o
impreparati, la legge del celibato della Chiesa opera in proporzione in modo inoffensivo. Essa abbraccia una
percentuale molto ristretta di uomini scelti, colti e dotati. Essi hanno a disposizione aiuti naturali e
soprannaturali. Sono stati interrogati e hanno risposto con un si. La rinuncia all’amore sessuale non ¢ il
sacrificio pit duro che possa essere richiesto a un uomo. Dal medico e dal poliziotto si esige che essi
impegnino a servizio della loro missione non solo le loro forze, ma in caso di necessita anche la salute e la
vita. Si, da ogni uomo sano e, come si & visto nella seconda guerra mondiale, anche da molte donne, ci si
aspetta che siano pronti a difendere la loro patria anche mettendo a repentaglio la propria vita. Queste
esigenze non vengono da leggi umane, ma in ultima istanza da precetti divini. Di fronte a un simile dovere di
eroismo € veramente vergognoso soltanto pensare di ribassare le esigenze dei sacerdoti cattolici. Sarebbe una
faccenda spregevole.

2. La legge. Dagli avversari odierni del celibato viene richiesta I’abolizione della legge con diverse

ragioni. Questa richiesta va decisamente respinta. La completa astinenza sessuale di un notevole numero di



persone & prescritta per legge. L’uomo cosi com’e, non come deve o puo essere, ha bisogno della legge e
propriamente per due ragioni.

Anzitutto, la obbligazione giuridica del celibato significa la codificazione ministeriale dell’alta stima
che la Chiesa ha del celibato per amore di Cristo e la spiegazione ministeriale della connessione
indispensabile tra sacerdozio e celibato. Senza la legge sarebbe per i fedeli e i preti mediocri a lungo andare
difficile conoscere che il celibato ha nella Chiesa di Dio il rango e il significato che gli competono secondo
la volonta di Cristo e la dottrina della Chiesa. E sarebbe piu difficile scegliere questa forma di vita se I’invito
a essa, che la legge significa, venisse a mancare. La legge aiuta agli uomini, inclinati alle cose comode e
facili, a prendere decisioni generose; essa li libera dalle forze che nel proprio intimo e nell’ambiente li
trascinano alle cose mediocri e insignificanti.

In secondo luogo la legge, per la sua dura chiarezza e irrevocabilita, non con le debolezze di oggi, &
diventata I’ultima diga (Halt), per innumerevoli preti nelle ore di stanchezza, di svogliatezza e di tentazione.
Esistono situazioni nelle quali gli splendori della vocazione, la dignita del servizio e la gioia in Dio sembrano
non dire nulla al prete uomo, situazioni nelle qual tutte le luci sono spente e si sperimenta soltanto il peso
della solitudine e della disillusione. Il pensare: «Non c’é nessun dietro-front», «Tu non puoi abbandonare i
fedeli», «Tu devi tener duro» é allora spesso piu efficace dei motivi in sé piu alti...

Non c’e dubbio: se cade la legge del celibato, cade il sacerdozio celibatario. Certamente resteranno
ancora molti sacerdoti celibi della generazione piu anziana. Ma in breve tempo essi rappresenteranno
soltanto una minoranza dileguantesi e a lungo andare cesseranno di rappresentare un fattore di serieta.
L’osservanza della legge che ordinava il celibato, sotto la pressione dei rapporti sociali che indicano nel
sacerdote sposato il tipo del prete, sara sostituita. La stessa sorte tocchera agli Ordini religiosi. La
testimonianza della propria vita per Iddio, per la potenza della grazia, per il valore dei beni dello spirito,

per la speranza dell’aldila sara cosi in doppia guisa indebolita nella Chiesa.

La crisi e il suo superamento.

1. La via nella crisi. Le crisi possono venire a ogni prete. Se esse siano possibili senza una qualsiasi
colpa del prete, non oso deciderlo. La sessualita deve essere di continuo vigilata, domata e vinta. Il bisogno
sessuale perd a ogni buon conto prende la forza che uno gli da. Non ¢ vero affermare che esso comincia
senza la nostra collaborazione. Chi si rinnova ogni giorno con la meditazione, la lettura spirituale, la
preghiera del Rosario, la celebrazione del santo Sacrificio, la visita del Santissimo Sacramento, chi spesso si
purifica con il sacramento della penitenza, chi conserva la fede e I’'umilta, costui non ha nulla da temere. Ma
chi gioca con il fuoco, non c’e da meravigliarsi se viene bruciato. Le forze sessuali una volta risvegliate non
e tanto facile poi riportarle in quiete.

2. Il compito del ministero. Molti cercano lo scampo dalla crisi con I’interruzione nel ministero. Ma
si tratta di un’illusione fatale se un prete crede che egli trovera una perfetta soluzione e una facilitazione

ritirando la sua decisione fondamentale. In realta questo ritiro non pud accadere se non con una rottura della



personalita. La sconfitta lascera in lui un pungolo, la capitolazione non gli permettera di trovare la pace

perfetta.

Obiezioni contro il celibato.

1. Attuazione dei valori umani. Spesso oggi si afferma che il celibatario non raggiunge la piena
umanita perché gli manca la compagna di matrimonio. Che si deve dire?

Certamente, il matrimonio pud sviluppare alcune oppure anche molte doti dell’'uomo. Ma
ugualmente un matrimonio pud impedire la completa espansione. E difficile qui fare calcoli numerici... Per il
prete si deve dire che il Signore esige I’autoabnegazione, cioé il dire di no alle proprie possibilita, il dire di
no ai valori piu piccoli a favore dei valori piu alti. Rinunciare ai valori naturali per i valori soprannaturali non
e un cattivo baratto: € anzi la legge fondamentale del cristianesimo. Inoltre € un fatto che nessun uomo puo
realizzare tutte le possibilita che si trovano nell’'uomo. Ognuno é in grado di realizzarne una parte. Se il
celibatario non realizza i valori connessi con il matrimonio, realizza pero quelli connessi con il celibato.

2. Carenza di sacerdoti. Si sente anche spesso che si avrebbe un maggior numero di aspiranti al
sacerdozio se non ci fosse il celibato. A questo si deve rispondere: attribuire al celibato la causa della carenza
dei sacerdoti significa spostare la causa. Infatti il celibato pud essere un impedimento ad aspirare al
sacerdozio soltanto per coloro che ne rifiutano il senso soprannaturale, lo spirito di mortificazione,
I’abnegazione di sé e lo zelo. L attribuire al celibato questa carenza ¢ soltanto un pretesto. La mancanza di
clero non & minore presso i protestanti, gli ortodossi e i Vecchi Cattolici, anzi & peggiore che nella Chiesa
cattolica.

3. Attitudine al matrimonio. Si dice che il prete ha diritto al matrimonio come ogni altro uomo e che
la Chiesa non glielo pud impedire. Poiché quest’ultima affermazione & palesemente eretica, non c’e bisogno
di confutarla.

In tutte le discussioni sul «diritto al matrimonio» si presuppone come ovvio che chi trova difficolta
nel vivere da celibe sia per cio libero di contrarre matrimonio. Questa supposizione qui non interessa affatto.
Il «diritto al matrimonio» non e per diritto divino illimitato. L’etad, malattie mentali e psichiche, censo,

religione, qualita di carattere, ecc., possono impedire un determinato matrimonio anzi ogni matrimonio...

Conseguenze della soppressione del celibato.

1. 1l trovarsi diviso. fra moglie, figli e il ministero come si vede nel protestantesimo: I’aveva ben
visto anche Kierkegaard.

2. Regresso della cura d’anime. Il servizio all’altare, I’amministrazione dei sacramenti e dei
sacramentali, la predicazione, il catechismo, la cura degli ammalati, la visita alle case, la pastorale
differenziata, I’amministrazione, la vita di preghiera personale, tutto questo e molte altre cose ancora
assorbono un prete cosi completamente che io non sono in grado di immaginare come tutto cio possa essere

compiuto da uno sposato e padre di famiglia.



Conclusione: il celibato per la Chiesa cattolica & necessario se essa non si vuole impoverire in
maniera miserevole. Preghiamo Iddio che dia ai pastori della Chiesa fermezza, ai teologi lume, ai preti forza
e ai giovani il coraggio di mantenere il celibato e di farne I’espressione, con una vita pura e forte, della

dedizione a Dio e il mezzo del servizio agli uomini.

DECADENZA E CRISI DEL SACERDOZIO®
NELL’ATTUALE CRISI DELLA CHIESA

Cio che nella presente situazione, secondo il May, soprattutto & deprimente, sono gli errori di
professori, non tanto la debolezza e vilta di vescovi: cio che piu deprime € la decadenza della cura d’anime, &
la frode e la pena che ¢ stata recata al bravo popolo tedesco. A nessun osservatore diligente della Chiesa
cattolica pu0 essere sfuggito negli ultimi anni che questa ha battuto una via addirittura suicida per quanto

riguarda la cura d’anime. Basta dare uno sguardo alla situazione.

Atteggiamenti di monopolizzazione della teologia progressista.

Bisogna partire da un fenomeno che é decisivo e insieme sorprendente per la Chiesa cattolica, cioé la
determinante anzi dominante posizione della teologia Chiesa attuale. Essa sembra essere diventata, da una
Chiesa di vescovi, una Chiesa di professori. Devo in verita correggermi: dominante non & la teologia
semplicemente, ma una determinata forma di teologia che si chiama con la modestia, che le & propria,
teologia del progresso, che io pero indico come progressista. Meno questa teologia € una unita, e piu pero
essa mostra in un certo campo delle caratteristiche comuni.*

Evidentemente questa teologia progressista non ha nulla a che fare con il vero progresso, che si
chiama avvicinamento alla perfezione - ed & questo in verita vero progresso -, cui il Signore della Chiesa ci
invita. Il progresso autentico afferma i valori presenti e cerca di svilupparli, non il distrugge. 1l progressismo
invece contiene un programma di totale insicurezza. Cid che esso spaccia per progresso € in verita regresso,
cioe disgregazione di valori, svuotamento di contenuti, distruzione di forme: in breve, una demolizione, una
liquidazione di cui una volta un professore di teologia dogmatica mi disse: «La liquidazione si pud fare
soltanto una voltal!». Le opposizioni nella Chiesa non sono affatto tra conservatori e progressisti. Non si
tratta infatti di una diversa impostazione della medesima eredita cattolica che da nessuno & negata, ma si
tratta della fedelta ai valori cattolici o del loro tradimento. Alcuni mesi fa I’episcopato tedesco, come & noto,
ha organizzato una consultazione di sacerdoti. Tra le molte risposte ce n’é una senza dubbio estremamente
significativa: il 68 % dei sacerdoti si & lamentato della confusione in cui € precipitata la teologia. Sia i
sacerdoti sia il popolo cattolico erano abituati fino a pochi anni fa (ad aspettare) che i teologi che inseghano
per incarico della Chiesa annunziassero anche la dottrina della Chiesa. Ma la situazione da alcuni anni e

cambiata. Oggi non e raro il fatto strabiliante che gli annunziatori della fede, autorizzati dalla Chiesa,



insegnino in contrasto con la dottrina della Chiesa. 1o non esagero se dico che la guida della Chiesa € passata
di fatto in larga parte dai pastori autorevoli e responsabili a teologi progressisti irresponsabili.

In casi innumerevoli questi teologi, noncuranti delle leggi in vigore, non fanno che esercitare
pressione sui vescovi per costringerli alla mutazione delle norme. Il professore di dogmatica a Tubinga Kiing
- seguito in questo dal collega Kasper - & sbandierato come «carismatico», mentre la sua opera esattamente si
deve chiamare «ricatto». Il 6 ottobre 1971 si domando ai sacerdoti di Francoforte sul Meno chi di essi usasse
esclusivamente e soltanto i quattro canoni permessi della santa Messa. Risultarono tre su trentacinque:
trentadue usavano quindi canoni della Messa non permessi, introdotti arbitrariamente. Poco tempo fa la terza
istruzione per I’esecuzione della costituzione liturgica del concilio Vaticano Il ha insistito nel proibire alle
donne di servire all’altare. Questo non ha impedito, come so per mia propria osservazione, che un parroco di
Spira lasciasse ministrare le ragazze sotto gli occhi del vescovo! Gli stessi vescovi, in molti casi conturbanti,
hanno dato esempio di disobbedienza verso la Sede Apostolica, casi che non possono non avere il
contraccolpo nel comportamento dei fedeli e dei sacerdoti. La conferenza episcopale tedesca alcuni anni fa
ha ordinato che la prima confessione debba essere posticipata di alcuni anni alla prima comunione. La Sede
Apostolica nel Direttorio catechetico dell’11 aprile 1971 ha ordinato di stare alla pratica precedente, cioe di
premettere la confessione alla prima comunione. La conferenza episcopale tedesca non pensa per niente a
ritirare il proprio abuso.

Il procedimento é sempre il medesimo: un paio di teologi progressisti di cartello si trovano insieme,
elaborano gualche manifesto o altro proclama, lo pubblicano, fanno rumore, un gregge di seguaci si unisce a
loro e da man forte al coro, i mass-media prendono la palla che € loro lanciata e attizzano I’agitazione: la
maggioranza dei vescovi tace, si mostra impressionata, benché alcuni siano impressionati non tanto dagli
argomenti quanto dal vortice scatenatosi, un gruppo si dichiara solidale con i manifestanti, altri fanno
dichiarazioni contrastanti che vengono subito diffuse dappertutto e impediscono ogni formazione di
un’opposizione, ambedue i gruppi cominciano a esercitare insieme una pressione sul Papa. Il Papa €
spaventato, indugia, indietreggia, compromette quelli che erano pronti a introdurla, il progetto conteso €
lasciato cadere oppure € modificato secondo il desiderio dei manifestanti. L’esempio migliore: la legge
fondamentale della Chiesa. La Curia romana, da una parte intimidita dalla canea, dall’altra devota al suo
signore, € come paralizzata per sentimento di lealta verso il Papa o per paura dei ribelli, senza volonta e
incapace di condurre una efficace opposizione.

Cosi la Chiesa un po’ alla volta - e questo va tenuto bene in vista - per quel che riguarda la decisione
dei pastori é scivolata in una situazione di carenza di guida la quale, sia nel campo della dottrina sia in quello
della disciplina, opera con crescente disintegrazione. Ogni positiva dichiarazione dei vescovi é contraddetta
subito da quelle negative di molti teologi modernisti. Ultimo esempio: I’aborto. Sembra che non ci sia piu
una decisione sufficiente dei titolari del magistero che tagli corto al dibattito. La permanente insicurezza del
clero e dei fedeli dilaga. Cosi non credo, cari confratelli, di essere troppo sottile se dico che le parole terribili
del Vangelo: «Voi eravate come pecore senza pastore», devono applicarsi su larga scala alla situazione della

Chiesa presente.



| teologi progressisti hanno creato istituzioni che devono consolidare il loro dominio. Il mio pensiero
va alle commissioni dei teologi di diversi campi e alla rivista «Concilium». Il suo dominio, nelle case
editrici, nelle riviste, nei giornali € solidamente fondato e pressoché completo, cosi che senza esagerazione si
potrebbe parlare di un cartello progressistico di opinione, anzi di un monopolio di opinione. Al suo influsso
soggiaciono e nella maggioranza soccombono da anni i pastori della Chiesa, il clero e i fedeli. La
maggioranza degli uomini € incline a scambiare I’opinione dominante con quella vera o almeno a rassegnarsi
di fronte alla posizione di monopolio della medesima.

Ma questo ha per la cura d’anime effetti cattivi e pieni di disagio. Senza una condotta ferma e
unitaria della Chiesa nelle questioni di fede e di disciplina la cura d’anime manca dei suoi fondamenti.
Quando I’assolutezza della nostra fede non € piu indiscutibile non si trovano piu neppure pastori d’anime
che si struggano di zelo per la casa di Dio, né si possono piu avere a disposizione laici che sacrifichino forze
e tempo per la religione. Quando un prete insegna in un modo, un altro in un altro, chi rimprovera la gente se
seguira la via piu comoda e piu facile? Se non esiste una vita eterna, né il cielo né I’inferno, perché anche i
cattolici non possono fare proprio il motto: «Arrangiati su questa terra, non c’é nessun aldila, nessun
arrivederci!»?

In seguito al monopolio ideologico dei progressisti non e possibile illuminare in grande stile il
popolo fedele su cio che negli ultimi anni si é fatto nella Chiesa. Cosi I’enorme processo di liquidazione dei
valori cattolici non é venuto alla piena coscienza dei pit o su vasta scala. Vastissimi circoli del clero e di

laici ne sono infetti.

La crisi dei pastori d’anime.

La crisi della cura d’anime ha la sua radice principale, precisa il May, nella crisi dei pastori
d’anime...2 Conoscete gli slogan: il sacerdozio deve essere demitizzato, il patriarcalismo demolito, la Chiesa
democratizzata. Voglio occuparmi solo di questo, di come queste montature influiscono su molti preti. Ci
sono sacerdoti il cui corso della giornata & determinato dai programmi della televisione, sacerdoti che
trascurano regolarmente i propri doveri di pieta sacerdotale. Ci sono sacerdoti i quali da mesi, se non da anni,
non ricevono piu il sacramento della confessione malgrado le prescrizioni ecclesiastiche ancora vigenti.
L’anno passato ho tenuto un corso di esercizi per preti nel quale ho avuto incontri tremendi fuori di
confessione: molti infatti sono venuti da me. Un prete che era in procinto di cadere mi disse: «Se lei non
avesse parlato cosi duramente, avrei continuato. Soltanto perché lei ha detto le cose con tanta chiarezza e
severita, io ho la forza di continuare». Con la perdita e I’indebolimento della fede sorge pero per la cura
d’anime un pericolo mortale. Chi é diventato oscillante nella fede € incapace di condurre con fede la cura
d’anime. Pud mantenere ancora per un certo tempo una facciata di zelo, ma non é piu in grado di offrire un
servizio efficace, zelante e illuminato per la salvezza dei fratelli e delle sorelle. I continui attacchi contro il
sacerdozio hanno anche effetti deleteri su coloro ai quali ¢ affidata la cura delle nostre anime. Inoltre i fedeli
perdono la conoscenza dell’importanza insostituibile del sacerdozio cattolico per la Chiesa e per tutta

I’'umanita. La considerazione del prete cattolico €, all’interno della Chiesa, enormemente ribassata. Questo



ribasso di stima nel clero, a causa della ribellione e degli scandali di sacerdoti come anche dell’indirizzo
della teologia che abbassa il sacerdozio, hanno perd pessimi effetti per la cura d’anime, poiché ne
diminuiscono le prospettive e le possibilita. Se oscilla la fiducia nel pastore d’anime allora anche la fiducia
nelle sue parole e nelle sue manifestazioni diminuisce. Allora non si cerca piu il servizio del pastore d’anime,

non si ascolta piu la sua parola.

Ecumenismo nefasto.

La ricordata teologia progressista ha prodotto numerose importanti alterazioni nella Chiesa, devo
dirlo. Non posso né voglio qui enumerarle. Ma un tratto € comune a molte, anzi alla maggior parte di queste
alterazioni cioe I’adattamento alla dottrina e alla prassi della Riforma, ai contenuti e alle forme protestanti.
La leva delle aspirazioni protestantizzanti € il cosiddetto ecumenismo cattolico proclamato dal concilio
Vaticano Il. Infatti i suoi influssi minacciano, secondo la mia osservazione, la Chiesa con la perdita della sua
identita.

In primo luogo si deve dire che molti cosiddetti teologi cattolici lavorano come i protestanti, cioé
trascurando i principi della teologia cattolica. Con assoluta spregiudicatezza e come fosse evidente, essi
operano con il principio protestante della sola Scriptura. Nessuna meraviglia che essi giungano a posizioni
protestanti. L’ecumenismo esige quella nebulosita e mancanza di chiarezza di cui una volta lo storico Joseph
Lortz ha detto che € uno dei pit importanti presupposti per il successo del movimento di Martin Lutero.

Alcuni esempi: in primo luogo la teologia del sacerdozio. Se il sacerdozio di fatto non &
essenzialmente diverso dal laicato, € chiaro che il sacerdozio cattolico deve stare alla periferia della
coscienza cattolica oppure essere completamente eliminato. Un altro esempio: Dopfner e Dietzfelbinger, il
cardinale cattolico e il vescovo Protestante del Land bavarese hanno fatto una dichiarazione comune sulla
indissolubilita del matrimonio. Chiunque conosca anche da lontano la dottrina protestante del matrimonio sa
che i protestanti per indissolubilita del matrimonio intendono qualcosa di essenzialmente diverso da quello
che intende la Chiesa cattolica.® Di questa differenza esenziale non si parla affatto in questa dichiarazione.
Ma che cos’é il valore in generale di una dichiarazione comune, dalla cui interpretazione e collocazione nella
prassi subito emergono gravissime differenze, sempre supponendo che si voglia mantenere la fede cattolica?

In secondo luogo, le strutture, le manifestazioni vitali e la disciplina della Chiesa vengono in misura
crescente adattate alle idee protestanti. 1l sistema di consiglio in Germania, per esempio, viene delibato in
parte notevole da fonti della Riforma. Una gran parte delle alterazioni della liturgia sta sotto il modello
protestante, come ci assicurano gli stessi autori protestanti. In tutte le possibili occasioni che sono offerte alla
Chiesa cattolica per dispiegare oggi la sua vita, anzi soltanto per professare la sua fede, viene contrapposto
I’ecumenismo. Esempi: se si devono canonizzare i martiri inglesi, ecco la minaccia del peggioramento del
clima ecumenico. Se si avvicina la festa del Corpus Domini si parla del dovere di aver riguardo dei fratelli
separati. Molti tesori e valori che la nostra Chiesa possedeva rispetto alle altre comunita religiose sono stati

negli ultimi anni - per i cosiddetti riguardi ecumenici distrutti o lasciati nello sfondo. Un po’ alla volta anche



il cattolico piu paziente, che vuole restare cattolico, si domanda se I’ecumenismo cosi inteso non sia un
mezzo per strangolare la fede cattolica.

Del resto io non ho ancora sentito che il protestantesimo per riflessioni ecumeniche si sia astenuto
dal celebrare le sue feste confessionali oppure le abbia indirizzate a formare la sua vita ecclesiale secondo i
dogmi cattolici. Ho piuttosto I’impressione che I’ecumenismo sia su vasta scala un mezzo per portare avanti
la Riforma. Il protestantesimo afferma la comune base cristiana quando si tratta di difendere la stia
posizione. E si allea, in ogni caso secondo esperienze tedesche, anche con I’ateismo, quando si tratta di

combattere la Chiesa cattolica.

Effetti dell’onda protestantizzante.

Gli effetti dell’onda protestantizzante nella prassi sono di grande importanza per la cura d’anime.
Infatti nella stessa misura in cui avanza la protestantizazione della Chiesa, si allenta il legame dei cattolici
con la Chiesa. Questi sono di continuo esortati a imparare dai fratelli evangelici: che cosa questi pensino
dell’ecclesiasticita, € noto. L’antiecclesiasticita, molto piu diffusa in campo protestante che in quello
cattolico, si trasferisce nei cattolici. Per chiunque conosce il protestantesimo, deve essere chiaro questo: chi
scende a patti con il protestantesimo finisce nel risucchio della secolarizzazione, della riduzione, del
minimalismo nel campo religioso e morale.

Si pud imparate molto dal protestantesimo, come, per esempio, I’affermazione tenace delle proprie
posizioni I’abile proseguimento del proprio vantaggio; ma e proprio questo che i teologi ecumenici non
vogliono imparare. L’attivita ecumenica ha piuttosto creato la convinzione quasi generale che non ha
importanza essere cattolici 0 protestanti, anzi (in connessione con i cosiddetti cristiani anonimi) neppure se
in generale si creda o non si creda qualcosa. La fratellanza universale con tutto il mondo, il dialogo
realizzato senza distinzione, il livellamento delle differenze tra religioni e confessioni, in generale la messa
da parte delle differenze di fede a favore dell’azione,* hanno portato al dominante sentimento vitale che
I’appartenere alla Chiesa cattolica non & necessario né molto importante.

Chi nel dialogo tra le confessioni lascia nell’ombra la questione della verita, crea I’indifferenza verso
la veritda. La conseguenza non & I’avvicinamento delle confessioni ma il disprezzo di ogni religione.
L’ecumenismo si attua di fatto tra i cattolici nel migliore dei casi come relativismo, nei casi piu disgraziati
come indifferentismo. Per il relativismo Chiesa cattolica e protestantesimo sono egualmente molto
importanti, per I’indifferentismo sono egualmente poco importanti.

Il protestantesimo vede nel numero e nella qualita dei convertiti una notifica per la forza interiore di
una comunita religiosa.” Se si applica questa misura alla Chiesa cattolica presente, si pud vedere che la
Chiesa & in una situazione di debolezza come non lo fu dal tempo del massimo splendore dell’illuminismo.
Infatti il numero delle conversioni ¢ ridotto al minimo. Conversioni di personalita eminenti nella vita dello
spirito non ci sono quasi piu. Sembra che la Chiesa nella figura che le hanno dato il Concilio e il post-

Concilio, difficilmente esercita ancora un’attrazione sugli uomini che lottano e cercano.



L’unica cosa strana nella faccenda € che il protestantesimo non pensa di rinunziare alla sua opera di
propaganda tra i cattolici. Nel mio libro sulle conversioni ho raccontato come dappertutto, in Germania non
altrimenti che in Spagna, con zelo il protestantesimo guadagna adepti. E questo avviene con successo
crescente. Verso la fine del 1970 il presidente sostituto della Chiesa evangelica tedesca dichiarava che nella
Germania del Sud e Sud-Ovest il numero delle conversioni nella Chiesa evangelica era raddoppiato rispetto
alle perdite. Questo fenomeno si spiega soltanto dagli acquisti che il protestantesimo fa tra i cattolici.
L’Associazione evangelica vede la ragione dell’aumento delle conversioni del clero cattolico in Francia al
protestantesimo nella valorizzazione del protestantesimo fatta dal concilio Vaticano I1.

L’effetto peggiore della protestantizzazione della Chiesa io lo vedo pero in questo, che un po’ alla
volta fra i cattolici si € formata una situazione generale di coscienza la quale corrisponde a quella dei primi
decenni del secolo sedicesimo, ed essa, come allora, prepara la caduta delle masse nel momento in cui si
scatenera la penetrazione altrui. L’insicurezza dogmatica dei cattolici € aumentata al punto che, a mio awviso,
la maggior parte dei cattolici tedeschi non solleverebbe alcuna difficolta se la conferenza episcopale tedesca

decidesse domani a maggioranza I’unione con il protestantesimo.

Informazione, invece di comunicazione della fede.

Passando a considerare I’istruzione religiosa, il May rileva che essa & caduta in una delle crisi piu
serie. Questa crisi si presenta sotto molti aspetti. In primo luogo & da nominare I’insicurezza di molti
insegnanti di religione. Di fronte a una teologia che mette confusione, essi stessi non hanno piu un posto
chiaro e di accordo. In conseguenza della totale insicurezza che & generata da molte pubblicazioni delle case
editrici Herder, Patmos, Griinewald, Styria,® essi hanno perso ogni orientamento teologico. Colui che ha
smarrito la convinzione viva della fede, non pud neppure comunicarla. [...]

Da questa insicurezza risulta I’esigenza, spesso sollevata, di vedere I’istruzione religiosa come
semplice informazione, non come predicazione della fede. A questo modo I’istruzione religiosa & mistificata
nella sua essenza. Fede non é soltanto accettazione di contenuti evidenti, ma anche risposta alla chiamata di
Dio che esige. L’esposizione della fede, se deve essere assunta rettamente, non deve essere compresa
soltanto come una comunicazione di principi - sarebbe un equivoco intellettualistico - ma anche, e
soprattutto, come una richiesta che accade in nome di Dio per I’incontro con Dio, per I’obbedienza verso
Dio, rivolta da uno che ha praticato questa obbedienza e pud darne testimonianza. In altre parole: I’istruzione
religiosa non comunichera solo conoscenze, creera convinzioni. Una concezione dell’istruzione religiosa
come pura informazione perde per la Chiesa ogni significato, perché allora il relativismo affossa ogni
convinzione della fede cattolica.

Non sorprende allora che I’insicurezza dei maestri di religione passi negli scolari. Sul pulpito non di
rado si predica un falso concetto di Dio, se ne da una falsa immagine. Il Dio del progressismo teologico &
I’immagine riflessa della confusione progressista: un Dio di mollezza e debolezza, un Dio di trascuratezza e
di sufficienza. Nessuna traccia del Dio che é fuoco divampante, di fronte al quale i cieli non sono puri, che

non ha risparmiato il «calice» della Passione al suo unico Figlio.



Molti teologi hanno tralasciato da anni di predicare la mortificazione, I’abnegazione, la rinuncia e di
far esercitare queste pratiche ai bambini, ai giovani agli adulti. Per i piu cio che la Chiesa ha prima insegnato
e ordinato é falso, superfluo o superato... Le contraddizioni nella predicazione portano molti cattolici a
pensare che nessuna delle diverse concezioni che sono loro presentate sia vera, ma piuttosto che tutte siano
false.

Si diffonde un culto del negativo e della critica. L’infinita benedizione che procede dalla Chiesa
viene tolta. Vengono dissepolti i lati oscuri della storia della Chiesa e shandierati dappertutto. La fierezza dei
credenti di appartenere alla comunita di salvezza del Signore viene schernita e dileggiata come
«trionfalismo». Ma al suo posto entra il trionfalismo della negazione, che si compiace del vilipendio di sua
madre e constata con soddisfazione lo scroscio di risate del liberalismo. La letizia ecclesiale si é trasformata
in una stanchezza, aridita, insicurezza e indifferenza finora sconosciute. Una Chiesa che di continuo diventa

verminosa nella sua gente, deve un po’ alla volta perdere credito anche presso i suoi fedeli.’

Scomparsa della pieta e della severita dei costumi.

Con la perdita della fede & connesso I’allentarsi della pieta. La capacita per la preghiera personale
viene obliterata o non sufficientemente formata. | fedeli si sono quasi completamente dimenticati di pregare
per sé prima o dopo la santa Messa. Ma € owvio, insiste il May, che la preghiera sta e cade con la preghiera
personale. La riforma liturgica, vista nel suo complesso, non ha fortificato la fede né approfondito la pieta.
Piuttosto il rispetto per I’lddio santo, per la sua maesta e il suo giudizio, i suoi misteri e la sua parola ha
lasciato il posto in misura angosciante alla superficialita, alla leggerezza, anzi alla frivolezza in rapporto al
sacro. L’adorazione al Santo dei Santi e fortemente in ribasso, anzi in qualche parte € completamente
scomparsa. Al Signore nel Sacramento si ricusano il saluto e la genuflessione o perché la fede nella presenza
reale & andata a pezzi o perché in questo modo si vuol costringere a una mutazione.

Il timore di Dio sembra scomparso dalla Chiesa; il timore di Dio di cui la Scrittura dice che esso &
I’inizio della sapienza e un dono dello Spirito Santo. La devozione alla Passione di Gesu, come essa Si
esprimeva nella Via Crucis o nelle prediche quaresimali, € stata notevolmente demolita. Pratiche cosi
conservate come il primo venerdi del Cuore di Gesu e il sabato sacerdotale sono andate sempre piu in
dimenticanza. La devozione alla Madonna ¢ molto diminuita e in parte strangolata. |l Rosario € per lo piu
abbandonato come superato. Le pratiche del mese di maggio sono diminuite di numero, la loro attuazione €
impoverita e poco attirante. La devozione dei santi non svolge alcun ruolo. La devozione alle anime purganti
e praticata in misura degna di menzione solo dai vecchi.

L’acquisto delle indulgenze é cessato da molto. Tutto questo dipende in prima linea dall’allinearsi
della fede cattolica al criterio del protestantesimo, come anche dalla negazione, da parte dei cosiddetti teologi
cattolici, dell’immortalita dell’anima e della purificazione oltremondana.

Se il numero delle comunione forse € aumentato, in molti casi € a prezzo della preparazione

sufficiente, anzi, in parte, con la rinuncia a una minima disposizione, con I’esenzione dal peccato mortale.



Perfino un testimone non sospetto, I’arcivescovo di Monaco, Dopfner, ha assicurato che molti oggi vanno
alla comunione come a prendere I’acqua santa.

Lo spirito di penitenza & cessato da molto tempo, e non ultima causa € la demolizione della
disciplina penitenziale. Nella chiesa dei gesuiti di Coblenza - Coblenza prima era una citta cattolica eminente
- il numero delle confessioni in pochi anni € passato da settantamila a ventimila. Questo avviene nel preciso
momento in cui I'immoralita, specialmente nel campo sessuale, € fortemente aumentata. E per questa
condotta i teologi cattolici, specialmente i moralisti, creano la buona coscienza per gli uomini! Essi ribassano
le esigenze morali, scambiano I’lddio vivo e vero con quello costruito dai loro pensamenti.

La gioia infantile tra i cattolici tedeschi € spaventosamente diminuita. Di questo e responsabile, per
una parte notevole, I’edonismo sessuale al quale certi teologi morali con la tolleranza dei vescovi hanno
assegnato una patente di franchigia. L’epidemia delle separazioni prende i cattolici con sempre maggior
forza. Del tutto comune € fra i cattolici I’aspirazione al piacere, al godimento e alle soddisfazioni in una
misura preoccupante al posto del compimento del dovere, della rinuncia e dell’autosacrificio.

Del tutto allarmante & la situazione nel campo della cura d’anime giovanile, anche se certamente ci

sono ancora oggi pastori di anime che curano con zelo e nel modo giusto la gioventu.

Cause del regresso nella frequenza alla chiesa.

Tra le cause piu determinanti dell’allontanamento dei fedeli vanno indicate I’introduzione del culto
interconfessionale e la depravazione della predicazione cristiana.

Quando i frequentatori della chiesa sono oltraggiati dal pulpito, quando gli atei vengono loro
presentati come modelli, quando un umanesimo universale sostituisce I’Evangelo e le verita della fede
vengono apertamente negate, allora simili comportamenti con I’andare del tempo scuotono la pazienza anche
dei migliori cattolici, per tacere dei molti che frequentano il culto non per i motivi piu alti.

Una responsabilita non meno lieve, secondo il May, spetta alla riforma liturgica per aver lasciato
briglia sciolta al dilagare degli esperimenti di ogni genere. La cosa piu sacra che la Chiesa possiede,
I’Eucaristia, € diventata un campo di giostra di ideologi e fanatici tra la costernazione e la dolorosa sorpresa
dei fedeli. Anche I’abbandono del canto gregoriano, della lingua latina e della musica ecclesiastica ha avuto
il suo peso. Si e ridotti, lamenta May, che la notte di Natale le pastorali le cantano ora solo i protestanti.

Ma vi sono altre cose e ben piu gravi in questo processo di sfacelo della vita cristiana.

May ricorda i matrimoni misti in crescendo® e il ribasso dei cattolici attivi, di quella generosa riserva
di collaborazione all’apostolato gerarchico da parte dei laici: mai si € tanto parlato dell’apostolato dei laici
come 0ggi, eppure mai si & visto un ribasso dei cattolici attivi come oggi.

Al posto della preghiera discussioni su discussioni nelle assemblee - anche episcopali - con perdita di
tempo e di prestigio spirituale.

| cosiddetti sinodi comunitari, come & riconosciuto, mostrano un fiasco completo. Essi fanno
sprofondare il cattolicesimo tedesco ancor piu in basso di quanto non fosse prima. In essi sfociano le

tendenze distruttive di una teologia che & abbandonata dal buono spirito. 1l fatto che un dotto come Hubert



Jedin abbia rifiutato la chiamata nel sinodo, il fatto che Paul Mikat e Joseph Ratzinger I’abbiano
abbandonato, mi sembra molto significativo.

La legge appoggia le buone forze dell’'uomo, percio va conosciuta e rispettata. | progressisti non
conoscono il cosiddetto uomo moderno in generale di cui tanto parlano e scrivono. Una Chiesa che tace del
peccato, del giudizio e dell’inferno, che non annunzia neppure la maesta di Dio né insegna il timore di Dio;
una Chiesa di cui non si vede I’onore dell’eternita..., questa Chiesa e perduta. Per compiti umanitari e per un
pizzico di sfondo religioso della vita, non c’é comunque bisogno della Chiesa cattolica.

D’altronde € anche falso che, allo scopo di attirare gli uomini, si debba dare la prevalenza alle
esigenze per ragioni tattiche, come pensa il card. Kénig. Questo per May é falso due volte. Le richieste della
Chiesa non possono motivarsi con ragioni tattiche, ma devono venire dalla propria essenza. Esse non devono
essere mezzo di calcolo politico. Quando i pastori della Chiesa torneranno a fare proprio il motto del card.
von Galen, «Nec laudibus nec timore», quando essi guarderanno alla croce, allora essi cominceranno a
riprendere la propria credibilita.

In conclusione: la Chiesa si trova coinvolta in una crisi di dimensioni enormi. Non ancora tutti i
responsabili hanno preso coscienza della tremenda serieta della situazione. Molti - e quanti! - si consolano
ancora con i resti di una vita religiosa che essi non hanno suscitata ma ricevuta. Una pietra, esposta a lungo
ai raggi del sole, si mantiene per un certo tempo calda, anche dopo che il sole & tramontato. Nel cattolicesimo
tedesco c’e ancora qualche forza e qualche vita create dalle precedenti generazioni di laici e sacerdoti. Di

questo capitale si nutre ancora il progressismo. Ma che sara quando esso sara completamente in rovina?

La ricostruzione.

Si domanda poi il May, avviandosi alla conclusione: come deve cominciare la riforma? E risponde
che essa va fatta anzitutto nelle singole persone e in piccoli gruppi che zelino I’onore della casa di Dio. Lo
splendore del loro zelo accende altri: si genera un movimento, una corrente, una tempesta. E I’anima di tutti
e lo Spirito di Dio. Poiché si distinguono dagli altri, si produce un conflitto con lo statu quo. Nel clero e nel
popolo un po’ alla volta si genera un ampio movimento... che crea un’atmosfera, un clima. L’autorita in
principio contrasta, poi si unisce.

Quando la riforma ha elaborato le istanze giuridiche della Chiesa, cerca di stabilirle e
istituzionalizzarle, e questo avviene con il diritto. Volonta di riforma e stima dell’ordine giuridico
ecclesiastico sono inscindibili.

Ma come attuare la vera riforma delle anime?, si domanda il May.

In primo luogo. La «prima» cosa necessaria, risponde, & la nostra personale conversione. Poiché la
rovina e venuta dal clero, dal clero deve venire la guarigione e la salvezza. Santificazione personale. A molti
di noi manca la forza verso noi stessi. Noi siamo troppo figli del nostro tempo molle, molliccio e rammollito.
Il benessere a molti di noi non ha fatto bene. Il piacere della tavola, del bere, del fumare, dei viaggi, forse

anche piaceri piu pericolosi minacciano di toglierci la liberta.



In secondo luogo. Il popolo fedele, ma anche molti nostri confratelli, anzi molti vescovi e la Sede
Apostolica devono essere illuminati sulla situazione reale. Riconoscere che siamo fuori strada.

In terzo luogo. Si tratta che il nostro primo dovere come sacerdoti & quello di portare gli uomini a
Dio.

In quarto luogo. Unire i benpensanti in un’azione comune e istituire a questo scopo circoli di
sacerdoti e laici. Egli segnala in questa linea la conferenza del card. Hoffner: Il sacerdote nella societa
permissiva.

In quinto luogo. Fare il possibile per influire sull’ambiente, con la stampa e la pubblicita, contro un
cristianesimo di sagrestia, pigro e retrogrado.

In sesto luogo. Impegnarsi a riformulare con chiarezza I’antica fede, secondo il Credo di papa Paolo.
Deve finire la confusione, se si vuole resistere contro il mondo!

In settimo luogo. Attuare una condotta illuminata verso I’autorita, tenendo presente la constatazione
che viviamo in un’epoca di mancanza di guida.

E il May non manca di accennare alla delicata posizione del Papa. Il Papa, egli osserva, ha senza
dubbio in molte occasioni difeso la retta fede; sulla sua ortodossia in generale non ci pud essere alcun
dubbio. Ma con i discorsi soltanto, cosi sembra, oggi non si fa molto. Oggi servono soltanto i fatti, fatti
energici e, se necessario, senza riguardi. | discorsi belli e innumerevoli da parte dei pastori sono sterili se non
sono seguiti dai fatti: se cioe le cause della confusione, che essi vogliono denunziare, non sono rimosse. E si
dica ai vescovi questo: chi non spegne un piccolo incendio, si aspetti un grande fuoco. Molti vescovi si
lasciano influenzare dalla base. Un esempio: nell’ultima adunanza del sinodo dei vescovi fu affermato senza
smentita che il Papa avrebbe concesso liberta di consacrare preti uomini sposati, se il sinodo si fosse
pronunciato a maggioranza. La decisione [contraria] del sinodo® si deve a uomini come Alfred Bengsch e
Joseph Hoffner.

Cosi per le conferenze episcopali, le quali seguono per lo piu coloro che parlano piu forte, ciog i
teologi progressisti e il loro seguito. A questo modo si ha I’impressione che la Chiesa stabilisca un premio

per la contestazione.

Conclusione.

La Chiesa si trova senza dubbio in una situazione di emergenza. Quando ci si trova in una situazione
di emergenza - per parlare con il generale supremo Beck, uno dei principali congiurati del 20 luglio - si
devono usare mezzi insoliti: quindi, i cattolici responsabili devono porre mano a mezzi insoliti. Nei casi in
cui la guida della Chiesa si lasciasse convincere dai progressisti, per debolezza o vilta in modo clamoroso, a
decisioni e leggi dannose, non ci si deve aspettare secondo il mio consapevole giudizio I’obbedienza.
Quando si garantisce I’ingresso alla distruzione nella Chiesa, I’opposizione non solo € permessa, ma € un
sacro dovere.'® Per il May quindi, e non per lui soltanto, la situazione attuale nella Chiesa & di estrema

gravita e si trova ai limiti della rottura.



Il cristiano, conclude il May, che crede fermamente nella in indefettibilita della sposa di Cristo, crede
sempre che le porte degli inferi non prevarranno. Egli cerca, concludiamo noi, di operare con fervore per la

verita nella carita e sperando in umilta «...fiso guardando pur che I’alba nasca».™

Epilogus brevis

IL RITORNO AL FONDAMENTO

La crisi attuale della teologia, e di riverbero della Chiesa post-conciliare, € di natura metafisica: e
I’oscuramento, se non il rifiuto esplicito, della presenza dell’assoluto nell’orizzonte della coscienza
dell’'uomo contemporaneo: una crisi che si e trasferita nei teologi per una «collisione di simpatia», come
direbbe Kierkegaard. E senza il riferimento all’assoluto nessun valore puo resistere, privo del riferimento
metafisico il soggetto stesso, non riesce a costituirsi in centro operativo responsabile ed é travolto dal gioco
irrazionale delle passioni e delle forze della storia.

Senza un Dio trascendente, creatore del mondo e dell’'uomo, non c’é alcun io come nucleo
infrangibile di liberta. Senza I’Uomo-Dio, redentore e santificatore, immanente nella storia come vero uomo
e trascendente nell’eternita come vero Dio secondo la formula calcedonese, non c’é alcuna speranza di
salvezza. Senza metafisica non c’¢e allora teologia, non c’e senso e consistenza di teologia, poiché senza il
fondamento assoluto il discorso teologico € travolto nella precarieta del discorso delle cosiddette «scienze
umane», nell’insignificanza dell’impressione, del sentimento, del gioco semantico, dell’enfasi vuota. Senza
I’assoluto della metafisica viene a mancare all’'uomo il fondamento della pietas, I’animo si indurisce
nell’orgoglio del transeunte, e la volonta si corrompe nella suggestione degli istinti: la rivolta come
contestazione permanente o il suicidio.

Il poeta ateo Heinrich Heine, degente a Parigi del male che lo portera a morte, annota con malinconia
infinita nella postilla al suo Romanzero: «Ma esisto io ancora realmente? Il mio corpo si é tanto curvato che
mi sono rimasti solo piu la voce e il mio letto, che mi ricorda il sepolcro risonante del mago Merlino, situato
nella valle di Brozeliand in Bretagna, sotto alte querce le cui cime svettano verso il cielo come alte fiamme.
Ahime, collega Merlino, io ti invidio questi alti alberi e il loro fresco stormire, poiché nessuna verde foglia
stormisce nel mio letto che € un sepolcro qui a Parigi dove non sento di continuo che strepito di carri,
martellii, strilli e strimpellature di pianoforti»." E I’angoscia dell’insignificanza, la noia del vuoto nel morire
delle ultime gocce del tempo.

La situazione spirituale dell’'uomo, alla distanza di un secolo, non & certamente cambiata; piuttosto si
deve dire che lo sfaldarsi interiore, di cui Heine ha fatto la drammatica descrizione, sta raggiungendo - e
proprio grazie ai progressi della tecnica e delle diavolerie dell’homo faber — strati sociali sempre piu vasti.
Quale allora la missione della Chiesa, quale il compito della teologia?

L’impressione sulla situazione attuale - parlo da semplice uomo della strada - € che I’assolutismo &
sempre deprecabile sia nelle geremiadi di sconforto, sia nei peana di vittoria: & sempre un eccesso di

astrazione che prescinde dal gioco sottile delle possibilita in cui si dipana I’enigma della vita. Fino a qualche



mese fa, dunque, la gestione della guida nel sacro campo della teologia era stata strappata al magistero da
alcuni avventurieri, insoddisfatti delle aperture costruttive del Concilio: le loro aperture iconoclaste erano
penetrate perfino nelle alte sfere della responsabilita (conferenze episcopali, centri ecumenici, universita
seminari, editoria e stampa cattolica...). L’impressione era che per I’ortodossia tradizionale ormai tutto fosse
perduto. Pessimismo. Esagerazione evidente.

Con la pubblicazione ora della Dichiarazione sulla dottrina dell’infallibilita del magistero della
Chiesa del 6 luglio 1973, I’equivoco di quella teologia di rottura con la tradizione e di combutta con
I’antropologia atea e con la morale permissiva € finito: i teologi ritornano ora nei ranghi, I’episcopato si
allinea unanime con il Vescovo e con il magistero di Roma, le resistenze si dileguano, il chiasso nella Chiesa
e finito. Ottimismo. Esagerazione anche questa.

Troppo profonde sono state le confusioni seminate dai progressisti, troppa la liberta nel mettere sotto
sequestro le certezze della fede, le formule dogmatiche, I’esercizio del magistero: troppo vasta € I’area dello
spirito che essi hanno dato alle fiamme con la reinterpretazione del cristianesimo in chiave mondana di
contestazione sociopolitica e di edonismo... La Chiesa oggi fa I’impressione di certi campi dove € stato
mietuto il grano e poi appiccato il fuoco: distese nerastre che esalano un acre odore di bruciato... Ma mentre
ai campi I’operazione del fuoco puo essere benefica e corroborante per le semine dell’autunno, nella Chiesa
le ferite e le emorragie dello spirito lasciano sempre dietro a sé un segno di angoscia, un’estenuazione
dell’anima e una confusione di fondo, una malinconia sottile che insidiano la fiducia e attenuano la speranza.
Per riprendersi occorre una scossa folgorante dello spirito, almeno doppia rispetto alle distruzioni: occorre
soprattutto un’azione di ricupero in tutte le sfere della dottrina e della disciplina come quella che salvo altre
volte la Chiesa nei conflitti con il pensiero moderno.’

Uno scrittore e pensatore cattolico - il gesuita A. Delp, ucciso dai nazisti nell’ultima guerra - in una
conferenza mirabile del 1943 sulla «Fiducia alla Chiesa» ha fatto un’analisi realista della situazione
pienamente valida ancor oggi e che sara portata avanti in Germania con penetrazione da Romano Guardini:
I’analisi sta agli antipodi della teologia progressista.’ Essa fa perno appunto sulla fedelta alla Chiesa.

La fiducia di cui intendiamo parlare, esordisce Delp, non € quella semplicemente che si deve a Dio e
neppure quella che va al Cristo storico e glorificato... E la fiducia concreta che si deve alla Chiesa in cui
quelle precedenti fiducie sono contenute e chiarite, € la fiducia a quella realta metafisica e fisica insieme che
noi chiamiamo Chiesa. E deve essere una fiducia reale e soprannaturale come la descrive san Tommaso,
nella quale cioe confluiscono le virtu teologali della fides e della spes, e le virtu morali della fortitudo e della
magnanimitas.” La fiducia & descritta esistenzialmente come una «condotta» (Haltung), un «atteggiamento»
(Verfassung) «...in forza dei quali I'uomo e colmo della certezza del proprio valore ossia mediante il sapere
del valore di una realta che & importante per la vita dell’uomo e che sta a sua disposizione».”

Ma la Chiesa, osserva giustamente Delp, non € solo una istituzione oggettiva in guisa di istruzione,
annunzio, magistero..., ma & anche una realta interiore dell’'uomo, cioé la sua appartenenza soggettiva
interiore, ed & questa che oggi € in crisi, una crisi percio di fiducia nella realta della Chiesa. Le cause

principali di questa crisi sono per Delp le seguenti, che mi limito a elencare nell’ordine:



a) Esperienza del tempo come di un tempo desolato, in cui la persona ¢ privata di valore e dignita:
siamo percio agli antipodi della «maturita del mondo» (Mindigkeit der Welt) di Bonhoeffer e della teologia
gnostica contemporanea.

b) Sviluppo del soggetto come soggetto incapace del cristianesimo, e questo come effetto
dell’'umanesimo moderno che a partire dal nominalismo ha demolito I’ordine soprannaturale nella sua
struttura organica eliminando i valori universali dello spirito, e questo nella vita, nell’esistenza e nell’azione
(Leben, Existenz, Tat).

Da questa situazione fondamentale deriva, secondo Delp, un triplice risultato, rispetto alla religione,
al cristianesimo e alla Chiesa, tutti e tre fondamentalmente negativi:

Il principio: la vita umana e fondamentalmente ispirata al naturalismo, che stimola i bassi istinti
dell’'uomo e lo rende ostile alla religione.

La condotta: lo spazio vitale e gli scopi della vita sono limitati ai compiti terrestri e ogni aspirazione
alla trascendenza e sentita come impedimento, ogni religione come fuga dagli scopi della vita.

L’ immagine dell’uomo diventa a questo modo ambigua: o di rassegnazione come riconoscimento dei
limiti di oggetto a oggetti, oppure come tensione eroica e tragica di superamento dei limiti. E cosi la fiducia
cristiana va comungue a fondo e il cristianesimo perde ogni rilievo.

Sviluppo del soggetto a soggetto incapace di fiducia in generale. La diagnosi di Delp € sempre
risoluta:

«L’uomo che oggi fronteggia la Chiesa non € solo un uomo cieco e riottoso di fronte ai valori
cristiani, ma € anche spesso un uomo al quale in genere manca ogni capacita e possibilita di una vita
intimamente assicurata cioé fiduciosa».® La prima tappa, sul piano teoretico, di questa deplorevole
situazione, che & la scomparsa della fiducia nella capacita del conoscere e ripiega poi sull’azione, si ha con
Kant e I’idealismo. A questo modo I’'uomo viene consegnato e chiuso nell’esperienza immanente del
mondo, cioé nell’esperienza della propria disfatta, dell’insufficienza e insicurezza. Di qui I’invincibile
nullita dell’esistenza, e cosi I’uomo cade in un’angoscia cosmica che si distende nel suo interno e lo rende
incapace di ogni autentica consolazione - cieco verso il messaggio cristiano.

Qui Ieroico gesuita stringe i tempi e parla senz’altro della «scomparsa dell’autocoscienza cristiana»
(Schwund des christlichen Selbstbewusstseins) : noi non abbiamo piu la forza della fede dei nostri avi... La
forza salutare e fortificante della realta specificatamente cristiana non produce i suoi effetti poiché noi non la
possediamo: di qui il comodo rifugiarsi nel ghetto’ di un facile e comodo conservatorismo.

Delp passa poi a mostrare il «triplice ministero della Chiesa nella crisi di fiducia» con la
dichiarazione di principio: «Non abbiamo nella lotta con il protestantesimo, dal punto di vista teoretico, la
capacita di sanita, verita e autentica difesa delle forze umane fondamentali nel Tridentino. Noi non abbiamo
condotto un’eguale lotta dal punto di vista filosofico contro Kant e le sue scuole:® & su questa linea che la
Chiesa, e in essa il cristiano, giocano le loro carte per la salvezza del mondo, per spingere il messaggio
cristiano fuori del suo guscio storico per la salvezza dell’'uomo di oggi. A guesto devono tendere soprattutto i
responsabili del magistero ai quali percio & necessario un po’ del piglio degli antichi cavalieri. Fin qui il

Delp.



Ma quale messaggio allora portera la Chiesa, quale orizzonte scandagliera la teologia per la salvezza
dell’'uomo moderno? Quello della libertda autentica, radicale e costitutiva, del messaggio cristiano.
Un’esigenza di liberta cristiana radicale & quella agostiniano-tomistica che rimanda all’io di fronte a Dio e a
Cristo salvatore. Un appello alla liberta cristiana & quello di Pascal, Kierkegaard, Newman, Dostoevskij,
Guardini... nella consapevolezza della precarieta dell’esistenza, dell’aspirazione infinita e struggente di
approdare al golfo agognato della pace oltre il fiume del tempo: immanenza tetica, emergente, elevante
all’unione con il Padre che € nei cieli. Nella filosofia moderna invece I’io si attua mediante la «frenesia
bacchica» della negazione (Hegel): cosi I’io funzionale dissolve I’io reale, la scienza con la tecnica e la
politica con I’economia stanno dissolvendo la persona come soggetto morale in un mondo senza senso, che &
diventato un nido di vipere, un divampare - per il singolo, per la societa, per gli stati - di tensioni e conflitti
inestricabili. Cosi I’'immanenza vuota della coscienza si capovolge nella trascendenza vuota che e I’essere
come riferirsi al mondo, cioé all’essere nel mondo, che é proprio di Marx come di Heidegger e di Sartre, di
Marcuse e di Bloch...

Questo spiega forse anche I’irruzione crescente del nonsenso della morte nella coscienza moderna e
il suo dilagare corrosivo nella vita contemporanea: non della morte che € il congedo dai propri cari e il
crescere della speranza, bensi della morte che é lo sposalizio tragico con il nulla di cui I’insignificanza del
tempo é la matrice e il vuoto dell’anima I’ospite invandente.

Georg Biichner, fratello del filosofo ateo e materialista Ludwig, nel dramma La morte di Danton,
nella scena alla Conciergerie, ha anticipato questa lucida esperienza del nulla che caratterizza tanta parte

della coscienza contemporanea.

Philippeau - Allora che cosa vuoi?

Danton - Pace!

Philippeau - Questa € in Dio.

Danton - Nel Nulla. C’é qualcosa di piu tranquillo in cui ti sprofondi del Nulla? e se Dio ¢ la suprema pace
non é Dio il Nulla? Ma io sono ateo. Quel maledetto principio: nulla puo ritornare nel nulla! Ed io
sono qualcosa, questa € la disgrazia! La creazione si & cosi dilatata, quando non c’é nulla di vuoto e
tutto & un brulicame. Il Nulla si ¢ suicidato, la creazione € la sua ferita, noi siamo le sue gocce di
sangue, il mondo € il sepolcro in cui esso (Nulla) imputridisce. Sembra una pazzia, ed é la pura
verita.

Camilla - 1l mondo ¢ I’ebreo errante, il Nulla ¢ la morte, ma esso & impossibile. Oh, non poter morire, non
poter morire, come dice un’antica canzone!

Danton - Noi siamo tutti sepolti vivi..., accatastati gli uni accanto agli altri, gli uni sugli altri. Nella morte
non c’é speranza alcuna. L’unica differenza e che la vita per qualcuno € piu semplice e per un altro

pitl complessa, & la putrefazione pitl organizzata. Ma io mi ci sono abituato a questa putrefazione.®

L’autentica immanenza € invece nel possesso inalienabile della liberta dell’io che opera il

movimento doppio, quello dell’immanenza nella fondazione sull’assoluto e quello dell’immanenza nella



crescente consapevolezza che I’io ha della responsabilita delle proprie scelte. Una immanenza di cui I’io €
principio, medio e fine, perché collocato nell’infinito. Una vita quindi di accrescimento del proprio essere
come da una fonte inesauribile, in fondo alla quale si intravede - come I’lvan lljic di Tolstoj™ - I’aurora della

luce cercata, I’uscita alla vita della nostalgia eterna.



NOTA BIBLIOGRAFICA

Gli scritti senza indicazione di pubblicazione sono o inediti 0 completamente rifatti per la loro

collocazione nel presente volume.

1. Introduzione (1973).
2. Interrogativi filosofici ai «teologi di oggi» (1973; scritto per il vol. in collaborazione Gli ultimi
sviluppi della teologia, a cura di A. Marranzini, Citta Nuova Editrice, Roma).

Il titolo del saggio Interrogativi filosofici... mi & stato suggerito da p. A. Marranzini (lett. 6
febbr. 1973) per il volume in preparazione da lui diretto: Gli ultimi sviluppi della teologia, per la
Citta Nuova Editrice di Roma. L’idea del volume era nata insieme e precisamente il 20 gennaio 1973
negli studi della RAI di Roma in occasione della registrazione della presentazione della trad. it. dei
quattro volumi del Bilancio della teologia del secolo XX, parimenti curata da P. Marranzini. L’art.
veniva ritirato personalmente dal Direttore di «Citta Nuova», dott. Dadda al mio domicilio all’inizio
dell’estate, il quale faceva subito seguire una gentile lettera di ringraziamento (lett. 13 luglio 1973).
Se non che all’inizio dell’autunno il medesimo dott. Dadda mi comunica che il mio saggio era stato
escluso dal vol. (lett. 10 ott. 1973): vano il mio ricorso a P. Marranzini (lett. 22 ott. 1973) che scarica
la responsabilita sul Comitato editoriale (quale?) di Citta Nuova (lett. 27 ott.1973).Posso precisare
che il detto volume era stato progettato insieme per ovviare alla «unilateralita» ovvero tendenziosita
dei detto Bilancio... nel «senso unico» rahneriano. Aggiungo che I’Editore nell’escludermi accenna
vagamente ad una possibilita della pubblicazione del mio contributo, in un eventuale nuovo volume
con il contrappeso di altri contributi filosofici (d’indirizzo rahneriano, suppongo), ma alla precisa
condizione d’introdurre quelle modifiche a qualche, «difficolta di forma» che I’Editore (sic!) si
riserva di chiedermi (lett. 20 nov. 1973). Questi i fatti.

Il fondamento dell’esclusione — cio che né P. Marranzini né il dott. Dadda dicono — ¢ il fatto
che il mio art. contesta ab imis I’immanentismo teologico del Rahner, maestro del Marranzini e
ispiratore del Bilancio... Comunque, nell’eventualita del che mi auguro prossima del nuovo vol. da
progettare per confutare il mio contributo, ho creduto opportuno inserirlo in apertura del presente
volume che segue alla denunzia delle mistificazioni dei testi, contesti e principi tomistici da parte di
K. Rahner, fatta nel precedente volume al quale né Rahner e nessun rahneriano ha ancora risposto.

3. Radici immanentistiche della teologia contemporanea (gia pubbl. con il titolo: Theology in the
Context of a Philosophy of Nothingness, in Theology of Renewal, Proceedings of the Congres on
Theology of Renewal of the Church Centenary of Canada 1867-1967, Montréal 1968, vol. I, pp.
329-355).

4. Secolarizzazione e teologia (gia pubbl. con il titolo: Filosofia e teologia della secolarizazzione, in
«Studi cattolici», 103, 1969, pp. 675-682).



5.La dissoluzione della teologia in antropologia (gia pubbl. con il titolo: Svolta antropologica della
teologia, in «Studi cattolici», 140, 1972, pp. 665-677).

6. Il neo umanesimo ateo di Feuerbach e la neo teologia (gia pubbl. con il titolo: 1l neo umanesimo
ateo di Feuerbach, in «Studi cattolici», 143, 1973, pp. 17-25).

7. Coerenza dell’antropologia feuerbachiana e incoerenza dell’antropologia teologica (1973).

8. Valore permanente della morale (gia pubbl. nel vol. Il problema morale oggi, Il Mulino, Bologna
1969, pp. 331-363; Discussione, pp. 364-385).

9. Spiritualita e celibato secondo Johann Adam Mohler (gia pubbl. con il titolo: Spiritualita e
celibato in J.A. Mdller, in «Studi Cattolici», n. 130, 1971, pp. 842-846).

10. Eccellenza dei celibato secondo Séren Kierkegaard (1973).

11. Attualita e crisi dei celibato nel mondo contemporaneo (1973).

12. Decadenza e crisi del sacerdozio nell’attuale crisi della Chiesa (1973).

Epilogus brevis; Il ritorno al fondamento (1973).



NOTIZIA

Cornelio Fabro, della Congregazione dei Padri Stimmatini, & nato il 24 agosto 1911 a Flumignano
(Udine). E laureato in filosofia e teologia, e ha fatto studi di scienze biologiche e psicologiche presso le
universita di Padova, Roma e la Stazione zoologica di Napoli: attualmente e ordinario di filosofia teoretica
nell’'universita di Perugia. Ila insegnato nella Facoltd di Magistero di Maria SS. Assunta in Roma,
nell’universita Cattolica di Milano e nelle universita pontificie romane del Laterano e Urbaniana, fondando
in quest’ultima nel 1959 il primo Istituto in Europa di storia dell’ateismo. Le sue ricerche e pubblicazioni
abbracciano specialmente la fenomenologia del conoscere (Fenomenologia della percezione, ed. 1, Vita e
pensiero, Milano 1941; ed. 2, Morcelliana, Brescia 1963; Percezione e pensiero, ed. 1, Vita e pensiero,
Milano 1941; ed. 2, Morcelliana, Brescia 1963), I’originalita speculativa del tomismo (La nozione metafisica
di partecipazione secondo san Tommaso, S.E.l., Torino, ed 1, 1939; ed. 3, 1963; Participation et causalité,
Université de Louvain, Chaire Card. Mercier, Lovanio 1954, edizione italiana S.E.I., Torino 1961; Esegesi
tomistica, Edizioni della Pontificia Universita Lateranense, Roma 1969), le correnti nuove del pensiero
europeo (Tra Kierkegaard e Marx, Vallecchi, Firenze 1952; Dall’essere all’esistente, Morcelliana, Brescia,
ed. 1, 1957; ed. 2, 1965; Tomismo e pensiero moderno, Edizioni della Pontificia Universita Lateranense,
Roma 1969) e la nuova problematica del problema di Dio (L’uomo e il rischio di Dio, Studium, Roma 1967).

Ha pubblicato traduzioni critiche di scritti di Hegel, Feuerbach, Marx, Engels e soprattutto del
Diario (Morcelliana, Brescia 1948-1951, tre volumi; ed. 2, 1963, due volumi) e delle principali opere di
Soren Kierkegaard (Sansoni, Firenze 1953 e 1972).

E stato Visiting Professor presso le universita di Lovanio e di Notre Dame (Indiana, USA), delegato
al Congresso Internazionale dell’Unesco per la revisione della Carta dei Rights of Man (Oxford, novembre

1965), insignito della Medaglia d’oro di prima classe dei benemeriti della Cultura e dell’arte.



INDICE

Introduzione

Parte prima
LA SVOLTA ANTROPOLOGICA NELLA TEOLOGIA

CONTEMPORANEA

1. Interrogativi filosofici al «teologi di oggi»
La riflessione teologica e la fedelta alla Tradizione, 32; Il concilio Vaticano Il e la guida del
magistero, 38; La «svolta antropologica» in teologia diffidata da Heidegger, 44; Conclusione: il

superamento della crisi, 50

2.Radici immanentistiche della teologia contemporanea

3. Secolarizzazione e teologia
Lo svuotamento della metafisica,83; La secolarizzazione teologica, 85; W. Herrmann: un

caposcuola, 89; «Etsi Deus non daretur...» di Bonhoeffer, 92.

4. La dissoluzione della teologia in antropologia
Prologus Galeatus: il concetto tomistico di sacra doctrina, 97; 1l tema del Convegno,103; La «svolta

antropologica» della nuova teologia, 109.

5. 1l neo umanesimo ateo di Feuerbach la neo teologia

6.Coerenza dell’antropologia feuerbachiana e incoerenza dell’antropologia teologica

Parte seconda

TEOLOGIA E MORALE

1. Il valore permanente della morale

Introduzione: il senso del problema, 173; La dissoluzione della moralita nel pensiero moderno (come
conseguenza della distruzione della metafisica, 176; La crisi (dissoluzione?) della morale nella
teologia moderna, 188; La cosiddetta «nuova morale», 199; Valore permanente della morale

cristiana, 220; Discussione, 223.

2. Spiritualita e celibato secondo Johann Adam Mdhler



3. Eccellenza del celibato secondo Séren Kierkegaard

4. Attualita e crisi del celibato nel mondo contemporaneo
Carisma e legge del celibato,278; La crisi e il suo superamento,282; Obiezioni contro il celibato,

283; Conseguenze della soppressione del celibato, 284.

5. Decadenza e crisi del sacerdozio nell’attuale crisi della chiesa

Atteggiamenti di monopolizzazione della teologia progressista, 285; La crisi dei pastori d’anime,
menismo nefasto, 291; Effetti dell’onda protestantizzante, 293; Informazione, invece di
comunicazione della fede, 295; Scomparsa della pieta e della severita dei costumi, 298; Cause del

regresso nella frequenza alla chiesa, 300; La ricostruzione, 302; Conclusione,304.

Epilogus brevis
IL RITORNO AL FONDAMENTO



! J. H. Newman, Apologia pro vita sua, c. 5; trad. it., Firenze 1967, p. 221.

! «Eadem tamen quae didicisti doce, et cum dicas nove, non dicas nova. Sed forsitan dicit aliquis: Nullusne
ergo in Ecclesia Christi profectus habebitur Religionis? Habeatur plane, et maximus. Nam quis ille est tam invidus
hominibus, tam exosus Deo, qui istud prohibere conetur? Sed ita tamen ut vere profectus sit ille fidei, non permutatio.
Siquidem ad profectum pertinet ut in semetipsum unaquaeque res amplificetur; ad permutationem vero, ut aliquid ex
alio in aliud transvertatur. Crescat igitur oportet et multum vehementerque proficiat tam singulorum quam omnium,
tam unius hominis quam totius Ecclesiae, aetatum ac seculorum gradibus, intelligentia, scientia, sapientia, sed in suo
dumtaxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, eademque sententia» (Vincentii Lerinensis, Commonitorium
Primum, XXI1I-XIII; PL 50, 667s).

2 G. ZANNONI, A servizio di tre Pontefici nella Segretaria di Stat, in «Riv. Diocesana di Roma», n. 9-10, 1972,
pp. 1064 s.

® B. LAKEBRINK, Metaphysik und Geschichtlichkeit, in «Theologie und Glaube», Paderborn 1970, p. 204.

* G. MAY, Von den Aufgaben des Christen in der Gegenwart, in «Der Fels», marzo 1973, p. 79.

> Cfr. la relazione di Rahner alla Commossione Teologica Internazionale del 1969, IDOC, 1 genn. 1970, p. 27

® Cfr. a questo riguardo I’abile difesa che Rahner fa di un certo teologo N.N. nella Lettera: Liberta della
teologia e ortodossia ecclesiastica, in «Concilium», 1971, pp. 117 ss.

" Friburgo i.Br. 1972.

8 W. SIEBEL, Manifest des innerfirchlichen Sakularismus, in «Rheinischer Merkur», 50, 15 dic. 1972, f. 31.

® L. ScHerrczyk, Einheit ohne Wahrheit?, Theologisches zur Synodenvortrage (iber «Pastorale
Zusammenarbeit der Kirchen», in «Rheinischer Merkur», 52, 29 dic. 1972, f. 21.

1% H. KUNG, La préhistoire de « Infaillible?». Une interprétation, in «Recherches et Débats», 79, 1973, pp. 13
sS.

1'p_14. L’articolo del Sartori cui si richiamano le citazioni di Kiing si trova nel volume curato da Rahnaer,
Zum Problem der Unfehlbarkeit und eine katholische Besinnung, Antworten auf die Anfrage von Hans Kiing, Friburgo-
Basilea-Vienna 1971. Credo si tratti dell’art. del Sartori: Considerazioni sui criteri ermeneutici di H. Kiing, contenuto
nel volume Infallibile? (Ed. Paoline, Roma 1971, pp. 11 ss.) che ha sulla schiena il sottotitolo: «Rahner... contro Hans
King?». Ma perché cambiare il titolo del volume e inventare il sottotitolo? Il Kiing, com’e noto, accusa Rahner di
incoerenza nella sua opposizione, seguita a un lungo periodo di consenso e di stimolo. Poi, fra i collaboratori del
volume figurano una quindicina di autori fra cui, oltre il kiinghiano Sartori, anche lo stesso Kiing che replica a Rahner.

12 Cfr. per esempio CH. GUIGNEBERT, Il cristianesimo antico, trad. it. Astrolabio, Roma 1973, p. 147.

! Nel saggio «Contraddizioni nel libro Infallibile? di H. Kiing» il teologo J. Ratzinger (nel vol, Infallibile?, in
collab., Ed. Paoline, Roma 1971, p. 60) dichiara tuttavia di dare «decisamente ragione... ad H. Kiing quando egli fa una
netta distinzione fra teologia romana (impartita nelle scuole a Roma) e la fede cattolica». E aggiunge con enfasi
kiinghiana: «L’affrancarsi dai ceppi dell’impostazione della teologia scolare romana rappresenta un urgente dovere da
cui a mio modesto parere dipende addirittura la possibilita di sopravvivenza del cattolicesimo». Esagerato! La realta &
un’altra; a) che a Roma, prima del Vaticano Il, le scuole teologiche delle varie universita pontificie procedevano

ciascuna per la propria strada con forti accentuazioni polemiche; b) che a Roma le varie universita pontificie



(Gregoriana, Lateranense, Urbaniana...) sono ora coinvolte nel caos generale venuto dal Nord, di cui sono responsabili
parecchi dei collaboratori del volume indicato.

2 Ha fatto I’analisi critica di questa penetrazione progressiva dell’«antropocentrismo» del pensiero moderno
nella teologia cattolica, con il confronto soprattutto tra G. Hermes come rappresentante della nuova teologia
dell’immanenza e M. J. Scheeben della teologia classica della tradizione, lo studio di K. ESCHWEILER, Die zwei Wege
der neueren Theologie, Augsburg 1926.

® Gaudium et spes, 62, in Enchiridion Vaticanum, Ed. Dehoniane, Bologna 1971, n. 1527, pp. 895s

* Commonitorium primum, 22; PL. 50, 667s. - Con questo testo si chiude la parte espositiva della Constitutio
dogmatica «Dei Filius» de fide catholica (24 aprile 1870) del Vaticano | (Denz.-Sch. 3020).

® C. GEFFRE, Un nouvel age de la théologie, Parigi 1972, pp. 50s

® Ivi, pp. 52s.

" L’accusa di gnosi alla nuova teologia — che si sta ormai allineando alla teologia protestante di K. Barth, G.
Ebeling, E. Fuchs, ma specialmente di R. Bultmann, D. Bonhoeffer — si trova nello studio fondamentale di K. Primm:
Gnosis an der Wurzel des Christentums, Salisburgo 1971. Come la gnosi antica pretendeva «interpretare» la verita
cristiana dissolvendola nella filosofia e riducendo la morale cristiana alle pratiche teurgiche, cosi anche la gnosi della
teologia progressista interpreta la verita cristiana nella linea di Kant e soprattutto di Hegel e Schleiermacher (pp, 29,
33).

8 «Die Wahrheit des Bewusstseins ist das Selbstbewusstsein» (HEGEL, Enzyklop. d. philos. Wiss., § 424; a cura
di Jo. Hoffmeister, Amburgo 1959, p. 349).

® Optatam totius, 15; ivi, 802, p. 438.

19 |bid. 16; ivi 805, p. 438. Su questi precisi richiami fondamentali di metodologia teologica del Concilio si
fondava la nostra nota critica La svolta antropologica della teologia («Studi cattolici», 140, 1972, pp. 665ss.) che ha
suscitato le violente proteste di L. Sartori e di altri membri dell’A.T.I., ma finora non c’é stata nessuna risposta alle
precise contestazioni ivi esposte. E per ben due volte & caduto nel vuoto il mio invito al Sartori per un incontro diretto
che permetta un confronto dei diversi punti di vista con un franco dibattito sui principi nella sede che egli giudicasse piu
opportuna. Fiducioso nella causa della verita, resto ancora in attesa.

1 Optatam totius, 16; ivi, 806-807, pp. 438s.

12 Rahner ha raccolto il nocciolo della sua ermeneutica immanentistica di S. Tommaso in un breve saggio
pubblicato nel 1972 ma che risole al 1938: Die Wahrheit bei Thomas von Aquin, Theologische Schriften, Friburgo i. Br.
1972, parte X, pp. 21-40. La nota editoriale precisa che lo studio, rielaborato senza mutazioni essenziali, appartiene al
periodo delle opere fondamentali: Geist in Welt (1939) e Horer des Wortes (1941), e che viene pubblicato in questo
posto per la prima volta poiché, oltre il suo significato documentario, ha un particolare valore per I’indirizzo
fondamentale del pensiero dell’A. (p. 21). In realta lo studio indicato era stato pubblicato integralmente nella «Revista
Portuguesa de Filosofia» (1951, VII, 4, pp. 353-370) con il titolo: A Verdade em S. Thomas de Aquino. L articolo, di cui
ho preso conoscenza nel vol. X delle Theol. Schr., riassume la versione trascendentale del tomismo perpetrata in Geist
in Welt e Horer des Wortes. Esso & esaminato nello studio complessivo sul «trascendentale teologico» nel pensiero del
gesuita tedesco: C. FABRO, La svolta antropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974.

'3 Dei Verbum, ed. cit., 874-875.

“1vi, 904.

i, 888.

1 1vi, 344,



7 1vi.

'8 Sintomatici sono i frequenti spunti critici riservati al magistero nell’enciclopedia teologica, ispirata al
Rahner, che ¢ il Bilancio della Teologia del XX secolo (trad. it. curata da A. Marranzini, S.J., Citta Nuova, Roma 1972).
Cfr. per esempio vol. I, pp. 72ss., ove € evidente I’intenzione equivoca di opporre il Vaticano Il al Vaticano | e
all’opera dei Pontefici del secolo che li separa.

19 Gaudium et spes, 1; ed. cit.

20 Ad gentes, 2.

2! Gaudium et spes, 12.

22 vi, ed. cit. 1357.

2 vi, 1360.

2 vi, 1361.

% vi, 1364.

2% vi, 1368.

27 1vi, 1369.

28 vi, 1370.

2 vi, 1372.

%0 |vi, 1373-1384.-Cfr. il nostro commento a questi paragrafi (19-21) nel volume in collaborazione La Chiesa
nel mondo contemporaneo, Milano 1967, pp. 166 ss.

31 vi, 1385.

%2 vi, 1390.

%% |"operazione della svolta antropologica della teologia & stata diffidata dallo stesso Heidegger specialmente
nei due saggi: Theologie und Philosophie (1927) e Einige Hinweise auf Hauptgesichtspunkte flir das theologische
Gesprack uber «Das Problem eines nichtobjektivierenden Denkens und Sprechens in der heutigen Theologie», Friburgo
i. Br. 1964, pubblicati in «Archives de Philosophie», 32, 1969, rispettivamente pp. 359 ss., 397 ss. (La trad. dei testi
citati € mia.) Rimandiamo i teologi, specialmente italiani, spesso ignari delle istanze filosofiche, alla diagnosi informata
e pertinente dell’equivoco della teologia trascendentale fatta da G. PENzO, Pensare heideggeriano e problematica
teologica, Queriniana, Brescia 1970.

% Sein und Zeit, 1, 360.

% vi, 368.

% «Glaube ist eine Existenzweise des menschlichen Daseins, die, nach dem eigenen — dieser Existenzweise
wesenhaft zugehdrigen — Zeugnis, nicht aus dem Dasein und nicht durch es aus freien Stiicken gezeitigt wird, sondern
aus dem, was in und mit dieser Existenzweise offenbar wird, aus dem Geglaubten. Das Primar fur den Glauben und als
Offenbarung den Glauben allererst zeitigende Seiende, ist fur den *“christlichen” Glauben Christus, der gekreuztigte
Gott» (HEIDEGGER, Theologie und Philosophie cit., p. 366).

%7 Sein und Zeit, 1, 368.

% vi, 370 ss.

% |vi, 376. -Anche per Kierkegaard la rovina della teologia moderna & venuta dal fatto di assumere a
fondamento qualche sistema filosofico e dal lasciarsi impressionare dalle obiezioni che le scienze naturali avanzano
contro la sacra Scrittura in quanto «...tutto un complesso di concetti che si trovano nella sacra Sctittura, riguardanti i

fenomeni naturali, sono insostenibili» (Papirer, 1853, X°, A 73) (Séren Kierkegaards Papirer, udgivne af P.A. Heiberg



og V. Kuhr, Gyldendalske Boghandel, Nordisk Forlag, Kébenhavn 1909; trad. it. ed. 2, Brescia 1962, vol. Il, n. 2767, p.
372).

“0 Sein und Zeit, 1, 382.

“!1vi, 384.

“2 vi, 388.

“* M. HEIDEGGER, Was ist Metaphysik?, Einleitung, ed. 5, Francoforte s. M. 1949, p. 18.

* «Durch die ontologische Interpretation des Daseins als In-der-Welt-sein ist weder positiv noch negativ iiber
ein mogliches Sein zu Gott entschieden» (Vom Wesen des Grundes, ed. 3, Francoforte s.M. 1949, p. 36, nota 56).

*® Percio la posizione di Heidegger verso la teologia & stata qualificata come «ateismo ironico», a differenza
dell’ateismo dogmatico o tetico (cfr. HEINz-HORST ScHREY, Die Bedeutung der Philosophie Heideggers fur die
Theologie, nel vol. Martin Heideggers Einfluss auf die Wissenschaften, Berna 1949, p. 15).

% «So lange das anthropologisch-soziologische und das existenzphilosophische Vorstellen nicht tiberwunden
und auf die Seite gebracht sind, kommt die Theologie niemals ins Freie des ihr zugewiesenen Sagens» (H. OTT, Was ist
systematische Theologie?, in Neuland in der Theologie, a cura di J.M. Robinson e J.B. Cobb, Zurigo-Stoccarda 1964,
parte I, p. 132). Una critica sostanziale dell’impossibilita di una sintesi teoretica del metodo trascendentale con il
realismo classico, in particolare della scuola di Maréchal-Heidegger (Rahner, Lotz, Coreth, Brugger...), si deve a uno
studioso laico tedesco: W. HOERES, Kritik der transzendentalen Erkenntnistheorie, W. Kohlhammer, Stoccarda 1969.
Cf. il vigoroso riassunto di G. Perini nel saggio: Il carattere profetico del tomismo e la «filosofia secolastica
trascendentale», in «Aquinas», XIII, 1970, pp. 215-261.

*7 Sein und Zeit, 1, 412 ss.

“8 Geffre cit., pp. 80 s.

! Papirer, 15 aprile 1834, | A 1, h. 15 %, parte |, p. 1; trad. it. cit., vol. I, p. 171.

2 Cfr. Was ist Metaphysik?, ed. 5, Einleitung: Der Riickgang in den Grund der Metaphysik, Francoforte s.M.
1949, pp. 7 ss.

% Cfr. per tutti, come modello di radicalita e di chiarezza, il saggio di J.A.T. ROBINSON, Honest to God,
Filadelfia 1963; trad. it.: Dio non € cosi, ed. 3, Firenze 1969; spec. Il c. II: Fine del Teismo? — L’A. ha ripreso il tema
nel volume The New Reformation?, SCM Press, Londra 1965. Le posizioni di Robinson, e in generale della Death-of-
God Theology, risentono soprattutto I’influsso della «teologia negativa» dei due teologi tedeschi che hanno avuto un
maggior contatto diretto con il mondo anglosassone: P. Tillich e D. Bonhoeffer, ai quali si € aggiunto I’heideggeriano
Bultmann con la dottrina della demitizzazione.

* «Noi non ci proponiamo di cambiare la concezione cristiana di Dio, vogliamo piuttosto fare in modo che essa
non scompaia insieme a quella visione antiquata» (Dio non € cosi cit., p, 65).

®> Lo stesso Robinson infatti nel saggio recente The new Reformation? cit. si domanda: «Can a truly
contemporary person not be an atheist?». E risponde: «There is no going back to the pre-secular view of the world,
where God is always ““there” to be brought in, run to, or blamed. Yet, in another sense, he may find that be cannot be
an atheist, however much be would like to be. For on the Emmaus road, on the way back from the tomb, the risen Christ
comes up with him and he knows himself constrained», (p. 116).

® The New Reformation? cit., pp. 109 ss.

" Ivi, p. 108.

8 Ivi, P. 110.

® Ivi, p. 113.



19 Ha fatto una storia sommaria di questo concetto e delle sue tappe H. LUBBE, Sakularisierung, Geschichte
eines ideenpolitischen Begriffs, Friburgo-Monaco 1965. L’A., d’accordo con Gogarten, propone la distinzione tra
«secolarizzazione» e «secolarismo», nel senso che la prima é la «condizione» (Bedingung) e la «conseguenza» (Folge)
della fede e puo quindi facilitare la Chiesa nell’aggiornamento della sua forma visibile, mentre il secondo € il segno
dell’affievolirsi della fede fino a una concezione dei mondo che non lascia alcun posto alla fede (pp. 119 ss.).

1 J. A. T. ROBINSON, Dio non ¢ cosi cit., p. 39.

2 p, TiLLICH, The Shaking of the Foundations, New York 1948, pp. 53 e 57. Si tratta di un volume di prediche,
e il testo riferito & preso dalla predica: The Depth of Existence, che ha per tema i testi biblici: 1 Cor. 2, 10 e Salmo 130,
1.

B3P TiLLICH, Systematische Theologie, Stoccarda 1958, parte 11, pp. 12 s.

Y P, TiLLICH, Systematic Theology, Chicago 1951, vol. I, p. 9.

> Ip., Systematische Theologie cit., p. 14.

16 Cfr. lo studio magistrale di A.E. FESTUGIERE, La révélation d’Hermés Trimégiste, vol. IV: Le Dieu inconnu
et la gnose, Parigi 1954, pp. IXs., 1 ss., 92 ss., 130 s. — L’A. polemizza con la tesi di E. NORDEN (cfr. Agnostos Theos,
Lipsia 1913), che la formula a;gnwstoj Qeo, j non solo & assente dalla letteratura greca, ma sarebbe contraria allo
spirito greco.

" De div. nom. 11, 4; PG 1ll, 641 A. - Ma la trattazione tecnica & in I, 5-8, dove si legge I’espressione estrema
di superbonitatis superessentia (u~pera,gado,thtoj u~peru,parxij) (ivi, 595 C). In questo capitolo Dionigi
cita espressamente Es. 3, 14 (evgwv eivmi ov w[n), come il Nome che & fondamento dell’inconoscibilita positiva
di Dio (ivi, 596 A, la citaz. ritorna anche in 11, 1; ivi, 637 A).

18 Cfr. O. BARDENHEWER, Liber de Causis tiber das reine Gute, Friburgo i. Br. 1882, pp. 69 s.

¥ In lib. Dionysii De div. nom. 1, 3, a cura di Pera, Torino 1950, n. 83, p. 28 a.

2 1n I Sent. 2, I, 3 ad 2. Cfr. anche: C. Gent, 111, 39, 49 e passim. S. Th. I, 3, divisio quaest.: «...quia de Deo
non possuus scire quid sit, sed quid non sit».

21 «Ens finitum est objecitum cognitionis finitae. Deus ergo cum sit infinitus, excedit omnem substantiam
finitam, praehabens in se fines omnium; et, per consequens est separatus ab omni cognitione, in quantum omnen
cognitionem creaturae excedit, ut a nulla comprehendi potest» (In lib. Dion. De div. nom. I, 2, cit., n. 75, p. 22 b. Cfr.
anche 11 4, n. 180; In lib. De causis, 6, a cura di Pera, nn. 174-175, pp. 46 s.).

22 In lib. De causis, 6, cit., n. 160. Cfr. S. Th, I, 12, 13 ad 1. (Il testo di Dionigi dev’essere: De mystica
theologia, 1, 3; PG I1l, 1001 A).

28 Cfr. Systematische Teologie cit., p. 17.

2% Cf. D. BONHOEFFER, Akt und Sein, Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systernatischen
Theologie, ed. 3, Monaco 1964, spec. pp. 37 ss.: Der ontologische Versuch.

%5 gystematische Theologie cit., parte 11, p. 19. Tillich rimanda a questo proposito al vol. The courage to be
(New Haven 1953) nel quale analizza, sul fondamento dell’angoscia e della disperazione, il significato della fede
appunto come «coraggio di essere».

%6 \Jom Wesen des Grundes cit., p. 5. E per I’accordo di fondo di Heidegger con Hegel, cfr.: Was ist
Metaphysik? cit., p. 36.

T Fr. 28 B 6, 21-22; Diels |, 232.

28 \Jom Wesen des Grundes cit., P. 50.



%° Dio come Ungrund-Urgrund — ma in un contesto completamente opposto — & dottrina di J. Béhme, tua risale
alla mistica medievale della scintilla animae di Eckhart e Tauler: € in questo fundus animae che si incontrano Dio e
I’'uomo e le anime dei santi fra loro (cfr. H HoF, Scintilla animae, Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister
Eckharts Philosophie, Lund-Bonn 1952, spec. pp. 161 ss.: Scintilla animae als Ort de, Gottesgeburt).

%0 Cfr.C. FABRO, Introdiuzione all’ateismo moderno, ed. 2, Roma 1969, spec. c. VIII.

31 «Was Luther als Glaube im Gefiihl und im Zeugnis des Geistes begonnen, es ist dasselbe, was der weiterhin
gereifte Geist im BEGRIFFE zu fassen, und so in der Gegentwart sich zu befreien, und dadurch in ihr sich zu finden
bestrebt ist» (Grundlinien der Philosophie des Rechts, VVorrede, ed. 4, a cura di Jo. Hoffmeister, Amburgo 1955, p. 17).

%2 «Wollen ist Urseyn, und auf dieses allein passen alle Pradikate desselben: GRUNDLOSIGKEIT, Ewigkeit,
Unabhangigkeit von dieser Zeit Selbstbejahung. Die ganze Philosophie strebt nur dahin, diesen héchsten Ausdruck zu
finden» (SCHELLING, Philosophische Untersuchungen tber das Wesen der menschlichen Freiheit, S.W. Abt. I, Bd. 7, p.
350).

% Con perfetta coerenza Sartre pud percio scrivere: «Il primo passo di una filosofia deve essere quello di
espellere le cose della coscienza e ristabilire il vero rapporto di questa con il mondo, cioé che la coscienza € coscienza
posizionale del mondo. Ogni coscienza & posizionale in quanto si trascende per attingere un oggetto e si esaurisce in
questa posizione» (L’Essere e il Nulla, trad. it., ed. 2, Milano 1972, p. 16).

% Sartre & deciso a espellere anche la positivita apparente del Sein hegeliano. Ma erra ancora Sartre quando qui
abbandona la priorita hegeliana (logica soltanto!) dell’essere sul non essere, quando pretende fondare il nulla sull’essere
con la formula: «Non vi € non essere che alla superficie dell’essere» (ivi, p. 52).

% «In rapporto a me solo, io perdo la mia realt, il che significa che muoio. La definizione di Heidegger,
secondo la quale I’esistenza € un essente che si comporta in rapporto a un essere, non si applica dunque che all’uomo
decaduto, e solamente nella misura in cui questi ha gia dilapidato la propria esistenza. Ovviamente si dira anche che
questo uomo raggiunge nella morte, e solamente nella morte, il suo essere autentico; ma questo essere autentico (noi
potremmo anche dire “questa realta”) non e esattamente I’essere della sua esistenza specificamente umana, I’essere
autentico della creatura a immagine di Dio» (E REISNER, Der Damon und sein Bild, trad. franc., Parigi 1961, p. 93).

% Noi abbiamo presentato soprattutto il pensiero di Tillich e di Bonhoeffer a cui si & ispirato pitl direttamente
Robinson, ma la diagnosi puo applicarsi in sostanza ugualmente agli altri fautori della Death-of-God Theology, come J.
Hromadka di Praga, con il gruppo dei teologi della C.F.K. (cfr. R. GERHARDSON, Christen und Kommunisten, Gitersloh
1966, pp. 29 ss.) e il folto gruppo angloamericano, i cui scritti (dai titoli a volte fantastici) forniscono una verifica della
diagnosi da noi fatta. | principali ci sembrano: P.M. vAN BUREN, The Secular Meaning of the Gospel, New York-
Londra 1966; G. VAHANIAN, The Death of God, New York 1966; ID., No Other God, New York 1966; T.J.J. ALTIZER,
The Gospel of Christian Atheism, Filadelfia 1966; K. HAMILTON, Revolt against Heaven Grand Rapids 1965; W.
HaMmILTON, The New Essence of Christianity, New York 1966; L. DEwART, The Future of Belief, New York 1966.

! Fra i teologi protestanti contemporanei piti impegnati allo studio della secolarizzazione va segnalato F.
GOGARTEN, Die Frage nach Gott, Eine Vorlesung, Tubinga 1968 (spec. c. Il, Die sakularisierte Welt). Scopo del
presente capitolo € soltanto di rintracciare la linea maestra e le origini ultime — nella confluenza del soggettivismo
luterano e kantiano-idealistico — della secolarizzazione, non di esporre il pulviscolo dei fautori della teologia della morte
di Dio nel mondo contemporaneo.

2 Cfr. I’esposizione di questa genesi teologica (la prima in Italia, se non m’inganno, sotto questo profilo) della

secolarizzazione, nel nostro: L’uomo e il rischio di Dio, Roma 1967, pp. 383-462. Dal punto di vista protestante la



trattazione piu informata ci sembra quella di H. THIELICKE, Theologische Ethik, parte I: Prinzipienlebre, ed. 3, Tubinga
1965, spec. pp. 1980 ss., 2170 ss.

® Dal punto di vista teologico cfr. soprattutto i seguenti studi: E. WEBER, Der Einfluss der protestantischen
Schulphilosophie auf die orthodoxlutherische Dogmatik, Lipsia 1908, spec. pp. 75 ss.; F. VALIAVEC, Geschichte der
abendlandischen Aufklérung, Vienna-Monaco, 1961, pp. 91 SS.; W. PiHLIPP, Das Werden der Aufkléarung in Teologie-
geschichtlicher Sicht, Gottinga 1957 (fondamentale per la ricchezza d’infotmazione); H. LIEBING, Zwischen Orthodoxie
und Aufklarung, Tubinga 1961, spec. pp. 93 ss. (Usus philosophiae theologicus); H. J. KRUGER, Theologie und
Aufklarung, Untersuchungen zu ihrer Vermittlung beim jungen Hegel, Stoccarda 1966. Sempre fondarnentale: H. E.
WEBER, Reformation, Orthodoxie, Rationalisimus, ed. 2, parte 111, Gutersloh 1937 (rist. anastatica 1967).

* Ed. di Parigi 1636 (cfr. Appendice, pp. 226 ss.). Sulla confutazione di Machiavelli da parte di Campanella,
cfr. spec. N. BADALONI, Tommaso Campanella, Milano 1965, pp. 266 ss.

®> Su questi movimenti di dissoluzione dell’idea di Dio e della trascendenza, cfr. Introduzione all’ateismo
moderno cit., I, pp, 111 ss., 119 ss., 234 ss.

® E. VON BRACKEN, Meister Eckharl und Fichte, Wiirzburg 1943, spec. pp. 408 ss.

" Cfr. E. BENz, Schelling: Werden und Wirken seines Denkens, Zurigo-Stoccarda 1955, pp. 23 ss. E prima, cfr.
il saggio di R. SCHNEIDER, Schellings und Hegels schwabische Getstesahnen, Wiirzburg-Anmihle 1938, con ricca
indicazione delle fonti.

® M. HEIDEGGER, Nietzsche, Pfullingen 1961, spec. parte I, pp. 473 ss., 648 ss. (Das Wesen des Willens zur
Macht). Giustamente Heidegger arriva alla conclusione che nella concezione moderna di coscienza come «attivita»,
cioé volonta (Wille), si arriva a concepire I’autocoscienza come «volonta di volere» (Wille zum Wille), che € la liberta
come soggettivita pura (ivi, parte Il, pp. 467 ss.). Per Heidegger la dottrina di Nietzsche, che riduce I’essere alla
«volonta di potenza» e lo dissolve percio nella soggettivita del soggetto, € il punto di arrivo della metafisica occidentale
che ha obliato I’essere (cfr. M. HEIDEGGER, Nietzsches Gott is tot, in Holzwege, Francoforte s. M. 1950, pp. 224 ss.).
Ma questo non awvviene in una metafisica come quella di S. Tommaso, osserviamo noi, che ha posto a fondamento della
verita I’esse come actus essendi e Dio come esse ipsuum.

® Per questo, Fichte riduce I’essenza del cristianesimo alla dottrina del Prologo del Vangelo di Giovanni, ossia
alla dottrina che il Logos diventa uomo, la quale, nell’interpretazione idealistica, significa che Dio si attua nella
coscienza e nello spirito umano e Dio ha percid esistenza nell’'uomo soltanto. Questo &€ uno dei capisaldi dello
spinozismo di Fichte e di Hegel.

19 Ha fatto recentemente una critica a fondo, con la guida di Kierkegaard, della posizione di Schelling, anche
nella sua ultima fase, KL. SCHAFER, Hermeneutische Ontologie in den Climacus Schriften Séren Kierkegaards, Monaco
1968, pp. 112 ss., con le relative note a pp. 264 ss.

1 Benz cit., p. 27.

12 «Was Luther als Glauben im Gefiihl und im Zeugnis des Geistes begonnen, es ist dasselbe, was der weiterhin
gereifte Geist im Begriffe zu fassen, und so in der Gegenwart sich zu befreien, und dadurch in ihr sich zu finden
bestrebt ist» (Grundlinien der Philosophie des Rechts cit. p. 17). L’essenza del luteranesimo & per Hegel la «dottrina
della liberta» (die Lehre der Freiheit), che egli identifica senz’altro con il suo principio della identita tra esterno e
interno, anche se da una parte riconosce dal punto di vista speculativo la superiorita del cattolicesimo sul fideismo
protestante (cfr. Geschichte der Philosophie, a cura di L. Michelet, Berlino 1844, parte 111, pp. 230 ss.).



13 a tesi & stata presentata nelle Pensées diverses sur la Cométe e nelle seguenti Additions e ha avuto ampio e
profondo influsso sullo sviluppo del laicismo moderno (deismo, illuminismo, razionalismo...) fino a Feuerbach, anzi
fino ai nostri giorni (cfr. I’esposizione analitica e critica in Introduzione all’ateismo moderno cit., I, pp. 179 ss.).

 Sul nucleo della posizione dell’ultimo Bonhoeffer, cfr, il nostro L’uomo e il rischio di Dio cit, pp. 426 ss.
Quanto a Bultmann, Bonhoeffer scrive: «Il mio parere & che egli [Bultmann] non sia andato “troppo avanti, come i piu
pensano, ma troppo poco”» (Widerstand und Ergebung, Monaco 1966, p. 183). Per uno studio analitico dei rapporti tra i
due teologi, cfr. G. KrRAusE, Dietrich Bonhoeffer und Rudolf Bultmann, nel vol. Zeit und Geschichte, Dankesgabe an R.
Bultmann zum 80. Geburtstage, Tubinga 1964, pp. 439 ss.

1> Cfr. W. HERRMANN, Ethik (in Grundriss der Theologischen Wissenschaften, parte V, vol. 11), ed. 4, Tubinga
1909, pp. 1 ss. Secondo Herrmann, coloro che invece ammettono, come per esempio M. Hoffding e Jodl, un’etica
filosofica, ritornano alla concezione cattolica (pp. 54 ss.). A suo awviso, la formula dell’esistenza cristiana secondo la
teologia cattolica e «fede e amore» (Glaube und Liebe), che appartiene al passato, mentre la formula protestante & «fede
operante mediante I’amore» (Durch Liebe wirksamer Glaube). Cfr. W. HERRMANN, Der Verkehr des Christen mit Gott
in Anschluss an Luther dargestellt, ed. 5-6, Stoccarda-Berlino 1908, p. 257. In realta € stato proprio S. Tommaso a
proclamare che la carita & «forma» di tutte le virtu e che essa «dat formam actus omnium aliarum virtutum», in quanto
«per charitatem actus omnium aliarum virtutum ordinantur ad ultimum finem» (S. Th, 1I-1l, 24, 8). Interessante la
risposta ad 1: «Charitas dicitur forma aliarum virtutum, non quidem exemplariter aut essentialiter, sed magis
effective». E I’ad 2: «Charitas comparatur lundamento et radici, in quantum ex ea sustentantur et nutriuntur omnes
aliae virtutes». La concezione luterana invece, la quale non distingue tra fede e carita, non ha via di uscita e ha portato,
come si ¢ visto, alla secolarizzazione radicale.

18 Sull’indirizzo generale della teologia di W. Herrmann all’interno della teologia protestante dell’Ottocento,
cfr. B. GHERARDINI, La seconda Riforma, Brescia 1964, I, pp. 418 ss.

" SCHLETERMACHER, Der christliche Glaube, Einleitung, 4; ed, 7, a cura di M. Redeker, Berlino 1960, I, pp.
23 ss.

'8 Su questo concetto capitale, che & la sostanza delle varie concezioni attuali sulla secolarizzazione, cfr.
BONHOEFFER, Widerstand... cit., spec. pp. 215 ss.

19 E. BETHGE, Dietrich Bonhoeffer, Eine Biographie, Monaco 1967, p. 973: «Aufklarung ist der Ausgang des
Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit. Unmindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines Verstandes
ohne Leitung eines anderen zu bedienen». La definizione si trova all’inizio del saggio di Kant, Beantwortung der
Frage: Was ist Aufklarung? E Kant continua: «Autocolpevole (Selbstverschuldel) & questa immaturita, quando la causa
della medesima non sta nella mancanza d’intelligenza, ma di decisione e di coraggio di servirsi della propria guida e
non di quella di un altro» (Cassirer 1V, 169), Precursore di Bonhoeffer in questa trasformazione della fede cristiana,
sotto la spinta dell’etica kantiana, in secolarismo ¢ stato R. ROTHE, Thelogische Ethik, ed. 2, Wittenbetg 1869, cinque
volumi. Sull’indirizzo teologico del Rothe, cfr. lo schizzo di K. BARTH, Die Protestantische Theologie im 19.
Jahrhundert, Zurigo 1949, p. 544 ss.

20 Cfr. I’esposizione sintetica: La secolarizzazione, in «Seminarium», XXI111, 1971, pp. 852 ss.

2! sant’ Agostino, De civitate Dei.

22 Ed. Parm. XIV, 207 a.

* A proposito degli Atti del 1V Convegno dei Teologi Italiani, Ariccia 2-5 gennaio 1971, Ancora, Milano 1971.

LE Il'il titolo della g. 1 della Summa Theologiae di san Tommaso: De sacra doctrina, qualis sit, et ad quae se

extendat. Esso compare in tutti i primi otto articoli (gli ultimi due trattano della sacra Scrittura) e sta evidentemente per



theologia come si legge in I, 1, ob. 2 e ad 2: «Unde theologia, quae ad sacram doctrinam pertinet, differt secundum
genus ab illa theologia quae pars philosophiae ponitu». 1l termine «teologia» nel senso di metafisica viene, com’e noto,
da Aristotele (Filosofi,a Seologikh,: Metaph. VI, 1, 1026 a 19). E usato al plurale per indicare le concezioni
dei Presocratici, in Meteor. 1, 1, 353 a 35. Platone ha I’espressione: o tu,poi peri, 3eologi,aj (Republ. 379
a). Si puo rilevare che nel giovanile Commento alle Sentenze san Tommaso (I, Prologus) usa di preferenza il termine
theologia (trovo il termine sacra doctrina solo nella divisione degli articoli della g. I; ed. Mandonnet, I, p. 6).

28.Th.1,1, 1.

® Questa sacralitd & attestata fra I’altro, nel testo tomistico, dall’interscambio tra sacra doctrina e sacra
Scriptura (cfr. per esempio: «Unde sacra Scriptura, cum non habeat superiorem [scientiam], disputat cum negante sua
principia» (S. Th. 1, 1, 8).

“S.Th.1,1,1ad 2.

* Ibid. 1, 1, 6.

® Ibid. 2. La subalternazione & chiarita poco dopo: «Sacra doctrina non supponit sua principia ab aliqua
scientia humana, sed a scientia divina, a qua, sicut a summa sapientia, omnis nostra cognitio ordinatur» (ibid. 6 ad 1).
Gia nel Commento alle Sentenze: «Sic theologia articulos fidei quae [qui?] infallibiliter sunt probati in scientia Dei
supponit et eis credit» (Prologus, I, 3, g.la Il; Mandonnet, I, p. 13).

S.Th.1,1,7.

¥ Ibid. 7 ad 2.

° Ibid. 8 ad 2. Anche nel Commento alle Sentenze: «Ista doctrina habet pro principiis primis articulos fidei,
qui per lumen fidei infusum per se noti sunt habenti fidem, sicut et principia naturaliter nobis insita per lumen
intellectus agentis» (Prologus, I, 3, g. la Il1l; Mandonnet, I, p. 14).

S, Th.1,1,8ad 2.

" Ibid. 8.

12 Ibid. ad 2. Si noti anzitutto che san Tommaso parla della ragione nel suo espandersi naturale, delle scienze e
delle discipline filosofiche e non dell’assunzione, per via di scelta preferenziale, di una filosofia particolare sia essa
aristotelica o platonica (com’era accaduto per esempio per Agostino: cfr. S. Th. I, 84, 5). Per chiarire I’originalita della
speculazione di, S. Tommaso e il suo profondo distacco dalla Scolastica, si vedano le nostre ricerche sulla
partecipazione tomistica (La nozione metafisica di partecipazione secondo san Tommaso, ed. 3, Torino 1963;
Participation et causalité, ed. it., Torino 1961; Esegesi tomistica, Roma 1969; Tomismo e pensiero moderno, Roma
1969).

B¥S.Th.1,1,5ad 2.

Lo afferma con stile biblico e pittoresco san Tommaso stesso: «Potest dici quod quando alterum duorum
transit in dominium alterius, non repulatur mixtio, sed quando utrumque a sua natura alieratur. Unde illi qui utuntur
philosophicis documentis in sacra doctrina redigendo in obsequium fidei, non miscent aquam vino sed aquam
convertunt in vinum». (In Boeth. De Trin. 11, 3 ad 5). | teologi progressisti stanno facendo I’operazione opposta.

> Associazione Teologica Italiana, Dimensione antropologica della teologia, Ancora, Milano 1971, 651
pagine, 1l volume consta di una Introduzione di A. Marranzini, della Prolusione del card. Garrone, della chilometrica
relazione (I’unica) di I. Mancini e di ventidue comunicazioni di diversa ampiezza e consistenza.

16 Quanto alla rappresentativita dei convegnisti, c’¢ una spiccata dominanza del Sud polarizzata attorno al
rahnerismo di padre Marranzini, con scarsa presenza e larghe assenze dei seminari del Nord e del centro Italia.

' Dimensione antropologica... cit., p. 13.



'8 Eppure I’A.T.I. aveva affrontato espressamente il problema nel suo Il Congresso Nazionale tenuto a Firenze
intorno all’Epifania del 1968 (cfr. | teologi del Dio vivo, La trattazione teologica di Dio oggi, Milano 1968) che il IV
Congresso ignora totalmente. Le espressioni del Santo Padre nella lettera inviata da mons. G. Benelli a padre
Marranzini: «Sua Santita ha vivamente apprezzato e gradito tale rinnovata testimonianza di devoto attaccamento alla
Chiesa e di fedele adesione al suo indefettibile magistero» (p. 5), suonano come amara ironia per questo IV Convegno
dominato dal Rahner il quale richiede per i teologi liberta assoluta di immergere lo «Spirito nel mondo» ed esige dal
Papa di ritrattare gli atti del suo magistero (spec. la Humanae vitae!) se vuole presentarsi come credibile!

1% Dimensione antropologica... cit., pp. 9 ss.

20 Ivi, p. 10.

2 Ivi, p. 11.

22 |vi, p. 12.

2 |vi, p. 272.

2 Sorprende questo atteggiamento di Gianni Baget-Bozzo perché tutti ricordano la sua linea di stretto
conservatorismo nella rivista genovese «Renovatio», almeno fino a pochi anni fa, quando difendeva a spada tratta (e
faceva bene, anche se lo faceva a modo suo) che «...I’opera di san Tommaso rimane il fondamento per una intelligenza
cristiana che sappia cogliere il frutto della sua maturita» (corsivo di B.-B.) («Renovatio», 1967, p. 283). E ancora due
anni piu tardi denunziava, in una recensione alla traduzione italiana del Dizionario di teologia di Rahner e Vorgrimler,
I’ambiguita della concezione del «sapere atematico» del Rahner e insieme diffidava la presuntuosa affermazione -
contenuta nella prefazione di detto dizionario - che le «concezioni dei collaboratoti sono siate chiaramente confermate
dal Concilio». «Quali affermazioni?», ribatte seccato B.-B. «Queste», si domanda, «che abbiamo citato e che sono
appunto le concezioni “proprie” al padre Rahner? Non ci sembra. E allora? Cosi si aggiunge equivoco su equivoco»
(ivi, 1969, pp. 129 s.). Ancor piu dura ¢ la replica, nello stesso anno, dello stesso B.-B. alle superficiali stravaganze
filomarxiste del salesiano Girardi (pp. 515-517). Bene. Ma allora sorge la curiosita di sapere come, dopo una cosi
esplicita contestazione del principio di immanenza e dopo quel riconoscimento della validita cristiana perenne di san
Tommaso, I’A. sia passato al presente ditirambo cristiano all’ateo e materialista Feuerbach.

Per questo, e per altro ancora, chi fara la storia del pensiero cristiano di questo secondo cinquantennio del
secolo non avra un compito facile.

% Dimensione antropologica... cit., pp. 283 ss.

%8 Ivi, p. 292. L’Autore svolge questo suo indirizzo nel vol. Sapienza e storia. Per una «teologia politica» della
comunita cristiana, Milano 1971. Esso riporta in Appendice anche la presente relazione (pp. 123 ss.).

T |vi, p. 317.

%8 |vi, p. 337.

2 |vi, p. 352.

%0 Ivi, p. 364.

1 Ivi, p. 464.

%2 Ivi, p. 506. Eppure ricordiamo (non la ricorda invece pit il Bonifazi) la tesi lateranense dell’Autore:
Immutabilita e relativita del Dogma secondo la teologia contemporanea, Roma 1959, che € un’attenta messa a punto
della posizione tradizionale d’accordo con P. Garrigou-Lagrange, Ch. Journet, Ch. Boyer, B. Xiberta... Vengono invece
indicati fra gli Autori contro i quali era stata diretta la Humani generis specialmente i fautori della théologie nouvelle:
De Lubac, Le Blond, Bouillard, Daniélou, De Solages... come sospetti di relativismo dogmatico (spec. pp, 88 ss.).

%% Dimensione antropologica... cit., p. 14.



 Ivi, p. 15.

% Lo afferma padre Marranzini a p. 14 dell’op. cit.

% E strano che sia padre Marranzini sia i partecipanti oltranzisti, che hanno dominato il Convegno, ignorino
questa grave spaccatura verificatasi nella teologia contemporanea: nella relazione di padre Marranzini, c’e solo un
rapido e blando cenno alle critiche a Rahner, da parte di Lakebrink, Gaboriau e del sottoscritto (pp 499 s.). A questo
riguardo, in riferimento soprattutto alla mistificazione (che era passata finora inosservata) dei testi e dei contesti del
realismo tomistico perpetrata da Rahner Geist in Welt e Horer des Wortes, mi permetto di rimandare al mio saggio: La
svolta antropologica di Karl Rahner, ed. 1, Rusconi, Milano 1974.

87 Cfr. I’esplicita dichiarazione di Rahner in Martin Heidegger im Gespréck, a cura di R. Wisser, Friburgo-
Monaco 1970, pp. 48 s.

% Questa lezione di ricupero del realismo cristiano da parte di Kierkegaard - in convergenza con I’opera di
Newman e di J. A. Mohler - era stata vigorosamente raccolta e proposta, nella prima meta del secolo, da insigni maestri
del pensiero cattolico tedesco come E. Przywara, R. Guardini, P. Wust, Th. Haecker, E. Peterson, K. von Hildebrand...
che Soprattutto il prepotente e abile nominalismo di Rahner ha spazzato via.

% La negazione della metafisica in generale, e di quella tomistica in particolare, & implicita nell’assunzione del
metodo trascendentale e si vede nella formula stessa del Congresso che padre Marranzini ha preso di peso dal Rahner:
«L’antropologia [€] il “luogo” che include tutta la teologia» (p. 484); per altre negazioni, cfr. p. 280: Ruggeri; pp. 327
ss.: la riduzione della verita alla «situazione-parola» di Benincasa: pp. 423 ss.: il volontarismo puro di Bonhoeffer
secondo Sorrentino; p. 464: mondanita dell’essere e negazione della preesistenza del logo di P. Schoonenberg secondo
Pezzetta; pp. 483 ss.: la «svolta antropologica» come negazione della metafisica in K. Rahner, secondo Marranzini e
Bonifazi, che deduce dal pluralismo e relativismo filosofico e teologico I’assioma: «Veritas, sive philosophica, sive
theologica, est filia temporis» (P. 504).

“ Dimensione antropologica... cit., p. 290.

1 |vi, p. 487. Anzi, qualcuno propone esplicitamente di andate ancora «al di 1a di Rahner» (cosi per esempio
Ruggeri, pp. 277 ss.).

“2 |vi, pp. 291 ss.

“% Benincasa (ivi, p. 344).

* Bonifazi (ivi, pp. 506 ss.).

** Ruggeri (ivi, p. 278).

“¢ Martinetto (ivi, pp. 519).

*" Benincasa (ivi, spec. pp. 364 ss.).

“® Ivi, p. 278.

“ Ivi, p. 484.

%0 Ivi, p. 491.

*! Bonifazi (ivi, pp. 513 ss.).

52 La degenerazione della teologia in tale direzione si legge nella comunicazione di F, Molinario,
L’acculturazione come via e ragione di fondo per I’antropologizzazione della teologia (ivi, pp. 633 ss.).

5% Ivi, p. 26.

> E il Papa precisava, non senza amarezza: «C’¢ il dubbio, ¢’¢ I’incertezza, c¢’¢ la problematica, c’é

I’inquietudine, c’e I’insoddisfazione, c’¢ il confronto. Non ci si fida pit della Chiesa, ci si fida di piu del primo profeta



profano che viene a parlarci da qualche giornale o da qualche moto sociale, per chiedere a lui se ha la formula della vera
vita... e non pensiamo di esserne gia noi padroni e maestri» («Oss. Rom.», 30 giugno-1 luglio 1972, pp. 1 s.).

*® 9 Juglio 1971.

%¢ Dimensione antropologica... cit., p. 19.

> Cfr. per esempio per Clemente Al.: W. VOLKER, Der Wahre Gnostiker nach Clemens Alexandrinus, Berlino
1952, pp. 112 ss. Quanto alla teologia di Gregorio Nisseno, la eivkw,n: «...e il punto di partenza e di arrivo
(Ausgangs-und Zielpunkt) dell’intero sviluppo del cristiano» (ID., Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955, p.
66). Per san Tommaso, basti rimandare alla mirabile trattazione di S. Th. I, 93, nella quale I’Angelico si richiama
ampiamente alla tradizione patristica e in particolare a sant’ Agostino (su questa questione tomistica serbo ancora un
vivo ricordo del profondo commento tenuto dal card. M. Browne, all’universita dell’Angelicum, negli anni di
formazione).

%8 Dimensione antropologica... cit., p. 21.

% Sorprende, fra I"altro, I’assenza pressoché completa. al Convegno dell’Ariccia dei relatori del Convegno di
Firenze (a cui si & richiamato espressamente il cardinale Garrone).

% Dimensione antropologica... cit., p. 21.

1 Ivi, p. 22.

82 Ivi, p.23.

8 Ivi.

% S. KIERKEGAARD, L’esercizio del cristianesimo, tr. it. di C. Fabro, Roma 1971, pp. 283 s.

% |1 Dialogo, c. CXXV, a cura di G. Cavallini, Roma 1968, pp. 317 ss. Il beato Raimondo, che al dire della
santa sua penitente non aveva un cuor di leone, attenua un po’ nella sua pregevole versione latina la veemenza
dell’originale. Per esempio, nel secondo testo, nella frase «gattivi pastori» tralascia I’aggettivo: «Haec et alia multa
mala... sequuntur ex defectibus pastorum et eorum ignavia» (Dialogi D. Catharinae Senensis Virginis, per D.
Raymundum a Vineis ex italico sermone in latinum conversi, Ingolstadii 1583, p. 187 ).

LIl crescente interesse per il pensiero di Feuerbach & attestato, oltre che dal rifiorire di studi e monografie,
anche dalla recente ristampa della edizione Bolin-JodI dei S&mtliche Werke (Stoccarda 1959-1960), in dieci volumi ai
quali e stato aggiunto da Hans-Martin Sass un volume di Jugendschriften (Stoccarda 1962) che contiene il testo
originale della Dissertazione: De ratione una universali infinita (1829) e i Gedanken tber Tod und Unsterblichkeit
(1830), seguiti da preziose indicazioni bibliografiche. Insieme sono stati ristampati anche i volumi dell’edizione dei
Briefe.

2 Cfr. HEGEL, Phanomenologie des Geistes, A 1, a cura di Jo. Hoffmeister, Lipsia 1952, pp. 79 ss. Questa
considerazione ¢ ripresa nella discussione della celebre dialettica fra «servo e padrone» (ivi, C 5, pp. 175 ss.).

¥ Cfr. HEGEL, Enz. der philos, Wiss., 70 ss, a cura di Nicolin Péggeler, Amburgo 1959, pp. 94 ss.

4 Cfr. spec.: MARX, FEUERBACH, ENGELS, Materialismo dialettico e materialismo storico, ed. 5, Brescia 1973,
Introd. pp. XXI-LII; Il materialismo dialettico, in Storia della filosofia (in collab., a cura di C. Fabro), Roma 1959, vol.
I1, pp. 810 ss.; Dall’essere all’esistente, Brescia 1965, pp. 21 ss.; Introduzione all’ateismo moderno cit., vol. 11, pp. 690
sS.

> «lst das isoliert fir sich betrachtete und ganz aus sich selbst zu begreifende menschliche Ich der
archimedische Punkt der Weltbetrachtung, oder ist das allumfassende Ich Gottes zum Ausgangspunkt der Lésung des

Weltproblems zu machen? Hegel geht vom Unendlichen aus, um von hier aus die Verunendlichung des Endlichen zu



begreifen. Feuerbach dagegen setzt das Endliche absolut und schreitet daher folgerichtig zur Verendlichung des
Unendlichen fort». (K. LEeSE, Die theologische Prinzipienlehre im Lichte L. Feuerbachs, Lipsia 1912, p. 195).

® «Hegel ist gewiss zu allerletzt Erkenntnistheoretiker, die Erkenntnistheorie ist auch bei Feuerbach durchaus
sekundar gegenlber seiner Metaphysik. Die Religionspsychologie Feuerbachs beruht entscheidend auf seiner
anthropologischen Metaphysik, nicht auf seiner sensualistischen Erkenntnistheorie» (G. NUDLING, L. Feuerbachs
Religionsphilosophie, Paderborn 1961, p. 158 nota).

" «Das Ich ist immer nur als Riickkehr aus dem vorausgesetzten Du, nur so wird es stets mit sich identisch als
ein standiges Werden. Das Du ist das andere des Ich und doch Teil desselben. Gerade im Prozess dieser, sinnlichlen
Erfahrung besteht das Ich (G. DIckE, Der Ideititéatsgedanke bei Feuerbach und Marx, Colonia e Opladen 1960, p. 76).

¢ Dimensione antropologica... cit., p. 268.

® Baget-Bozzo cita dalla traduzione francese del 1953. 11 sottoscritto invece cita dalla sua traduzione apparsa da
quasi cinque lustri (ed. 1 in tre volumi, Brescia 1948-1951; ora ed. 2 in due volumi, Brescia 1962): si tratta di un testo
del 1849-50, contemporaneo percio del capolavoro cristologico: L’esercizio del cristianesimo (trad. it. cit.) e segnato:
X? A 163 (trad. it. n. 2025, vol. I, pp. 968-970).

19 Nella biblioteca personale di Kierkegaard figurano, delle opere di Feuerbach, il volume su Leibniz (ed.
1837) e il Das Wesen des Christenturms (ed. 2, 1843). Cfr. S. Kierkegaards Bibliotek, En Bibliografi ved Niels
Thulstrup, Copenaghen 1957, nn, 487-488, p. 47. Cfr. anche Auktionsprotokol over Soren Kierkegaard Bogsamling, ved
H.P. Rohde, Copenaghen 1967, p. 33.

1 |_a seconda parte del testo si diffonde a spiegare la tattica dialettica del suo pseudonimo Johannes Climacus
(della Postilla conclusiva non scientifica) in rapporto anche alla sua vita personale. La Postilla & il capolavoro teoretico
di Kierkegaard e la reputo, con molti critici, I’unica risposta valida dell’Ottocento alla Wissenschaft der Logik di Hegel:
Kierkegaard dice di essa, nel testo citato, che «...ha un avvenire straordinario». Invece continua, almeno in Italia, a
essere ignorata (malgrado la traduzione integrale, assieme alle affascinanti Briciole di filosofia Bologna 1962. Ambedue
gli scritti sono ora stati inclusi nel vol. Opere della Coll. «Voci del mondo» di Sansoni, Firenze 1972).

12 Cfr. S.V. XIII, p. 441.

BS.V. VI, p. 475.

4 Copenaghen 1961.

> vol. I, p. 135.

% vol. I, pp. 364 s.

vol. I, pp. 28 s.

18 postilla, trad. cit., vol. 11, p. 377. Il testo & riportato in tedesco.
¥ vol. 11, p. 402.

2 vol. I, pp. 411 s.

21 Cfr. H. BROCHNER, Erindringer om Séren Kierkegaard, Copenaghen 1953, pp. 55-57.

22 Cioé Come «religione della sofferenza» che Feuerbach respingeva come contro natura e che Kierkegaard
invece affermava come I’unica concezione in accordo con il nuovo Testamento e capace di salvare I’uomo animale
dalle spire del peccato. Brochner ebbe su questo ampie discussioni con Kierkegaard anche in occasione della
pubblicazione nel 1850 dell’Esercizio del cristianesimo (cfr. Bréchner cit., pp. 54 ss.).

2 Segue la dichiarazione che il «motteggiatore» di cui parla la Postilla & senza dubbio (upaatvivlelig)
Feuerbach (cfr. H. BROCHNER, Problemet om Tro og Viden, En historisk-kritisk Afhandling, Copenaghen 1868, pp. 124



s.). Il testo continua mostrando i punti di convergenza tra Feuerbach e Kierkegaard nel senso di mettere in luce il
«contrasto» tra la ragione e la verita cristiana o la fede, tra la natura e I’esigenza della fede...

2% FEUERBACH, Grundsétze der Philosophie der Zukunft, § 59, a cura di M.G. Lange, Lipsia 1950, p. 168; trad.
it. di C. Fabro (quella di N. Bobbio, Torino 1946, p. 139, qui, come quasi sempre, ha forma di parafrasi). Per il contesto
culturale di questa dottrina comunitaria di Feuerbach, cfr. KL. E. BOOKMUHL, Leiblichkeit und Gesellschaft, Studien zur
Religionskritik und Anthropologie im Frihwerk von Ludwig Feuerbach und Karl Marx, Géttingen 1961, pp. 32 ss.,
spec. pp. 37 ss. - A p. 38 si legge: «Wie Hegel sieht Feuerbach Individualitét als “schlechte” Einzelnheit».

%5 Percio non sorprende che I’uomo di Feuerbach sia stato avvicinato al Dasein di Heidegger (cfr. H. ARVON,
Ludwig Feuerbach et la trasformation du sacré, Parigi 1957, p. 100).

%6 papirer, 1849-1850, X* A 529; trad. it., vol. 11, n. 2192, pp. 61 s. - Vedi anche dite testi importanti, in questa
linea, circa la «identita del divino e dell’umano» operata dalla teologia moderna (X* A 258 e 260; trad. it. vol, 11, nn.
2586 e 2587, p. 247). In un progetto di prefazioni al Bog om Adler del 1847 Kierkegaard presenta Feuerbach come
I"antitesi dell’ Apostolo: «E I’ostinazione (Selvraadighed) ha due forme: o si vuole abbattere il padrone o si vuol essere
per proprio conto il padrone; o si vuol essere Feuerbach e con ostinazione abbattere la religione oppure ostinarsi a
essere I’ Apostolo», come pretendeva il pastore Adler (Papirer V111 B 19, p. 72 e nella redazione completa: VI1? B 27,
p. 78).

27 papirer, 1854, XI' A 559; trad. it. vol. II, n. 3096, p. 605. Cfr. anche: XI?> A 119, trad. it. vol. Il, n. 3174, p.
665.

%8 | FEUERBACH, Grundsétze der Philosophie, Notwendigkeit einer Veranderung, 1842-43; in: L. FEUERBACH,
Briefwechsel und Nachlass, a cura di K. Griin, Lipsia-Heidelberg 1874, I, pp. 407 s.; SV. II, pp. 216 s.

2° Dimensione antropologica... cit., p. 267.

%0 Ivi, p. 268.

3 i

%2 Ivi, p. 269.

% «Denn ohne Du, ist das Ich unméglich» (Jacosi, Werke, 1V, 1, p. 211). Con questa istanza Jacobi prende
posizione rispetto sia allo scetticismo di Hume sia al criticismo di Kant, La migliore monografia critica sull’argomento
mi sembra ancora quella di J. CuLLBERG, Das Du und die Wirklichkeit. Zum ontologischen Hintergrund der
Gemeinschaftskategorie, Uppsala 1933 (tratta specialmente della teologia protestante).

% «In Hegel bekampft Kierkegaard daher nicht nur Hegel selbst und Strauss’ Pantheismus, sondern auch
Feuerbachs Anthropologismus; zugleich aber bekadmpft Kierkegaard, wie man sagen kann, die hugelsche
Religionspkilosophie gerade von Feuerbachs grundsatzlicher Bestimmung des Christentums aus» (T. BOHLIN,
Kierkegaards dogmatische Anschauung, Gltersloh 1927, p. 499), Lo stesso critico osserva in nota che alla questione se
Feuerbach abbia avuto un significato diretto per la formazione di Kierkegaard, «non si puo rispondere in modo
categorico» (p. 500). D’accordo con Bohlin & S. Rawidowicz nella sua monografia classica: Ludwig Feuerbachs
Philosophie, Ursprung und Schicksal, Berlino 1931, pp. 347 s. In questo senso cfr. anche S. GEISMAR, S@ren
Kierkegaard, Seine Lebensentwicklung und seine Personlickeit, Giitersloh, Gottinga 1929, p. 447.

% E. HirscH, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, im Zusammenhang mit den allgemeinen
Bewegungen des europdischen Denkens, Gitersloh 1954, vol. V, pp. 576 s. Ai nostri giorni € stato soprattutto K.
Lowith il quale, riferendosi al saggio di Feuerbach sulla fede in Lutero (Das Wesen des Glaubens im Sinne Luthers,
1844; S W. VII pp. 311 ss.), ha accostato I’ateo radicale al grande riformatore (K. LOWITH: Von Hegel zu Nietzsche,

Stoccarda 1950, pp. 364 s.). Ma un nostro valente teologo e esperto di teologia protestante respinge decisamente tale



accostamento (cfr. Gherardini cit., 1, p. 261). Mentre per i rappresentanti della «teologia dialettica» come Barth,
Bultmann, la riduzione della teologia ad antropologia pu0 essere un momento valido nella riflessione teologica, questa
tesi € invece apertamente criticata dai teologi ortodossi come per esempio P. Althaus: Die christliche Wahrheit,
Gutersloh 1949, vol. I, p. 165. Percio la formula di Feuerbach va piuttosto capovolta: «Das Geheimnis der
Anthropologie ist Theologie» (E. SCHNEIDER, Die Theologie und Feuerbachs Religionskristik, Gottinga 1972, p. 55,
nota 95).

! «Renovatio», aprile-giugno 1973, p. 323.

2 Cfr. C. FABRO, La svolta aniropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974.

® «Renovatio», luglio-settembre 1971, p. 380. Nel volume del Convegno di Ariccia, Dimensione
antropologica... cit., pp. 271 ss.

* Ivi, p. 323.

> Per esempio cfr. K. BARTH, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert cit., pp. 484 ss.; Die Theologie
und die Kirche, Zurigo s.d., pp. 212 ss.; K. LEeSE, Die theologische Prinzipienlebre im Lichte Ludwig Feuerbachs cit.;
ID., Die Religionskrisis des Abendlandes und die religidse Lage der Gegenwart, Amburgo 1948, pp. 97 ss.

® Posso rimandare alla mia Introduzione all’ateismo moderno cit., 11, 690 ss., ripreso e aggiornato nella replica
su «Studi Cattolici», n. 143, pp. 17 ss.

’'S. Tommaso, De veritate, I, 1.

8 Cfr. L. FEUERBACH, Das Wesen des Gbristentums, parte I, c. 7: Das Mysterium der Dreieinigkeit und Mutter
Gottes, parte Il. c. 25: Der Widerspruch in der Trinitét. La tesi centrale € ripresa nel titolo dell’ultima delle importanti
note a questa sua opera capitale: «Der Mensch ist der Gott des Christentums, die Anthropologie das Geheimnis der
christlicken Theologie», a cura di D. Bergner, Reclam, Lipsia 1957, p. 466. E I’antitesi e mistificazione esplicita della
trascendenza ed efficacia divina del messaggio cristiano di salvezza.

® Cost. Fidei catholicae, Denz.-Sch. 902.

1% Denz. 1440.

1 «Das Bewusstsein Gottes ist das Selbstbewusstsein des Menschen, die Erkenntnis Gottes die Selbsterkenntnis
des Menschen» (L. FEUERBACH, Das Wesen des Christentums cit, parte I, c. 2, p. 71).

2 1vi, parte 11, . 21, pp. 286 ss., spec. p. 292.

13 Dimensione antropologica cit., p. 324.

4 Per un orientamento sulla teologia patristica della imago Dei rimando alla raccolta monumentale di G.W.H.
LAMPE, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1968, s.v. eivkw,n, spec. § Ill: Of image if God in man (pp. 413 ss.).
L’ immagine € presa tutta da parte dell’anima e della sua vita spirituale.

1> Gaudium et spes, 24; ed cit., p. 814.

18 Inferno, X, 15.

17 «Renovatio» cit., p. 324.

8 1vi, p. 324.

' De imit. Christi, 11, 12, 7.

20 Cfr. Partecipazione e causalita, SEI, Torino 1961; L’uomo e il rischio di Dio cit., e soprattutto Introduzione
all’ateismo moderno cit., che Baget-Bozzo ha avuto la benevolenza di citare.

2! «Renovatio» cit., p. 319.

22 |vi, p. 321.

%% De ente et essentia, prologo.



2 N. CoHN, Das Ringen um das tausendjabrige Reich, Berna-Monaco 1961, pp. 94 ss. Sulle linee
fondamentali della concezione di Gioachino da Fiore e del suo sviluppo nei movimenti eterodossi medievali fino
all’idealismo moderno, cfr. C. FABRO, La storiografia nel pensiero cristiano, in «Grande Antologia Filosofica»,
Marzorati, vol. V, pp. 42 ss.; testi, pp. 166 ss.

% «Renovatio» cit., p. 320.

% || tentativo di Gassendi, in questo senso, non convince.

2" Denz.-Sch. 3020.

%8 «Renovatio» cit., p. 321.

2 |vi.

% Citando il grande Péguy, di cui quest’anno ricorre il centenario della nascita, Baget-Bozzo sembra attribuire
il marasma spirituale del nostro tempo a una faute mystique, ossia che «la regle n’a pas nourri le siecle», che «gli
uomini di Chiesa non hanno nutrito il popolo della ricchezza della fede» (p. 322). Non mi sento di condividere questa
condanna di un secolo come il diciannovesimo, fulgente per la predicazione, le iniziative apostoliche ed educative, la
fioritura di santita, specialmente in Francia e Italia (anche a Genova!), per I’attivita dei Pontefici, per I’opera di difesa
della fede da parte dei Pontefici e del concilio Vaticano | contro gli errori moderni. E oggi I’incessante opera di Paolo
VI di ammonizione contro gli errori che proliferano da ogni parte con arrogante sicurezza & forse piu ascoltata? Dovra
allora I’attuale Pontefice essere considerato responsabile dell’attuale bailamme?

%1 «Renovatio» cit., p. 322.

%2 Ivi, p. 322.

! Cfr. al riguardo: C. FABRO, Introduzione all’ateismo moderno cit., ed. 2, c. VI, pp. 1003 ss.

2 E sintomatica la differenza fra Hegel da una parte e Heidegger e Sartre dall’altra nell’interpretazione del
cogito di Cartesio. Hegel da al cogito cartesiano un senso e intento fenomenologico che resta legato poi nel suo impiego
all’astrattezza del Verstand, mentre per Heidegger e Sartre si deve dire che Cartesio ha colto una volta per sempre la
nuova essenza della liberta (cfr. HEGEL, Vorles Uber die Geschichte der Philosophie cit., parte I1l, p. 304; J.- P. SARTRE,
La liberté cartésienne, Parigi 1956. Di Heidegger si dira tra poco).

% Cfr. la definizione esistenziale della «fede» (Tro) ch’é data nella Malattia mortale: «La fede &: che Iio,
essendo se stesso e volendo essere se stesso, si fonda trasparente in Dio» (trad. it. di C. Fabro, Firenze 1952, p. 301).

* Specialmente nella densa e serrata Einleitung (8§ 4-15).

> Cfr. la polemica contro Sartre nel Brief tiber Humanismus, Berna 1947, in particolare pp. 72 ss.

® Seguo il saggio Die Zeit des Weltbildes (L’epoca dell’immagine del mondo), in Holzwege cit., in particolare
nota 9, pp. 98 ss.

" L’originale ha: als Grund zu Grundliegenden

® Heidegger ha i due verbi della stessa radice: Ergreifen (afferrare) e Begreifen (comprendere).

® Heidegger scrive: Objekte, Gegenstande.

10 Cfr. le divagazioni al riguardo della Ich-Du-Philosophie (Fichte, Feuerbach, G. Marcel... ). La riduzione
dell’essere alla volonta, attraverso il cogito, € il tema centrale dell’ultima opera di HEIDEGCER, Nietzsche cit.; cfr. il
riassunto del vol. 1, pp. 467 s. Nel corso Was heisst Denken? (Tubinga 1954) Heidegger richiama I’identita di Sein e
Wille proposta da Schelling con la definizione: «Wollen ist Ursein» (p. 77).

1 Introdotta appunto mediante I’analisi del Dasein in Sein und Zeit (1927). In tutto questo processo di

«secolarizzazione» ha avuto un’importanza decisiva, soprattutto nella linea teologica, la negazione della metafisica e



del soprannaturalismo da parte di Schleiermacher e della teologia liberale che da lui dipende (cfr. K. HAMILTON, Revolt
against Heaven cit., in particolare pp. 67 ss., 91 ss.).

12 Honest to God cit., p. 105 (tengo presente anche la trad. it., che ho ritoccata in qualche punto). Sull’indirizzo
della teologia dialettica e della conseguente Death-of-God Theology cfr. il nostro: L’uomo e il rischio di Dio cit., pp.
379 ss.

3 M. HEIDEGGER, Ueberwindung der Metaphysik, § XXV, in «Vortrage u. Aufsétze», Pfullingen, 1954, p. 92.

1 Cfr. le indicazioni nel nostro: Dall’essere all’esistente cit., p. 393, nota 79.

1> «Fecisti nos ad te, Deus, et inquietum est cor nostrum donec requiescat in te» (Conf. I, 1). «Inest homini
inclinatio ad bonum secundum naturam rationis, quae est sibi propria, sicut homo habet naturalem inclinationem ad
hoc quod veritatem cognoscat de Deo et ad hoc quod in societate vivat» (S. Th. I-11, 94, 2).

16 Cfr. al riguardo la diversa valutazione, estrinseca e politico-sociologica del cattolico K. Rahner e interiore-
mistica del tomista e teologo anglicano E. L. Mascall, al Congresso teologico di Toronto del 20-24 agosto 1967 (cfr. il
testo negli Atti: The Renewal of Theolog, Toronto 1968, vol. I, pp. 167 ss., 193 ss.).

7 Ai tempi di Kierkegaard aveva energicamente difeso questa distinzione, contro il monismo della teologia
hegeliana, il suo vescovo Mynster, il quale aveva ben visto che la distinzione era vitale per il cristianesimo e che la
negazione di tale distinzione era solidale nell’hegelismo con il cambiamento del rapporto di essere-pensiero e quindi
con la negazione del valore dei primi principi a cominciare da quello di contraddizione (cfr. J. P. MYINSTER, Blandede
Skrivter. Copenaghen 1853, vol. II, pp. 23 ss.).

'8 Robinson da il motto: «Nothing Prescribed - Exept Love» («Unica legge, I’amore») (Honest to God cit., p.
116).

19 Robinson ricorda (ivi, pp. 117 s.) al riguardo la condanna fatta nel 1952 da Pio XII e rinnovata nel 1956 dal
S. Uffizio che la bandi da tutti i seminari e le accademie cercando cosi di opporsi al suo influsso tra i moralisti cattolici.

20 |vi, pp. 115 ss.

2 |vi, p. 119.

22 Syl problema del «dialogo» fra i cristiani e i marxisti, cfr. il nostro L’uomo e il rischio di Dio cit., pp. 73 ss.

28 Cfr, per un’impostazione generale del problema la rassegna di C. VAN OUWERKERK, Etica cristiana e
secolarismo, in «Concilium», 25, 1967 (ed. fr., pp. 87 ss.). Sulla tesi del Bayle, cfr.: Introduzione all’ateismo moderno
cit., I, pp. 179 ss.

% K. RAHNER, Atheismus, in Lexikon fiir Theologie und Kirche, 1957, 1, p. 988. Cfr. C. FABRO, L’uomo e il
rischio di Dio cit., pp. 54 ss.

% Cfr. J. B. MeTz,Christliche Anthropozentrik, Monaco 1966. Si veda la critica pertinente di un laico che & un
egregio tomista, B. LAKEBRINK, Klassische Metaphysik, Eine Auseinandersetzung mit existentialen Anthropozentrik,
Rombach 1967, spec. pp. 209 ss.

26 CINVaN'OUWErKerK, art. cit., p. 94. L’A. non manca di rilevare nella posizione di Robinson e nei suoi recenti
sviluppi, quali quelli dedicati in particolare al problema morale, alcune concezioni erronee e pregiudizi d’ordine
filosofico (I’empirismo della tradizione inglese?) che possono lasciare perplessi.

2T A cura di L. Rossi e A. VALSECCHI (Ed. Paoline, ed. 1 e 2, Roma 1973; nella ed. 2 & stato tolto I’art.
Sessualita di A. Valsecchi, censurato dalla Commissione episcopale lombarda, e sostituito con un art. del redentorista
B. Héring). La nostra ¢ soltanto una segnalazione della tendenza dominante, che & ovviamente la piu allettante e forse la
pil seguita.

%8S, Th. I-11, 91, 2.



2 E, CHIAVACCI, Legge naturale, Diz. cit., pp. 491 s.

%% Decretum de apostolatu laicorum, 6; ed. cit., n. 936; pp. 530 s.

%! e citazioni sono prese dal dattiloscritto distribuito dall’organizzazione del Corso.

%2 De malo, g. VI, art. unico.

$S.Th. 1, 93.

% Fol. 2.

% «Percio ci sembra ridicolo affermare che I’odierni insofferenza per la legge naturale e per la fissita stessa
della legge di Dio, che si esprime nelle teorie dei teologi progressisti, derivi da un impulso generoso di maturazione
spirituale» (T. CENTI, Mali passati. presenti e futuri sulla scia della societa permissiva, in «Rassegna di ascetica e
mistica», XXIV, 1973, p. 202).

% Fol. 9.

%7 Lo ripete anche nella conclusione (fol. 11) ove al semantema «natura» aggiunge fra parentesi «aristotelica».
E uno scrupolo? Ci sono allora altri sensi di «natura»? Chiavacci tace. Non ¢’é anche il concetto cristiano-agostiniano-
tomistico della natura come «partecipazione» della perfezione divina?

% Fol. 11.

% A questo tende la cosiddetta «teologia della speranza» atea (Bloch), protestante (Moltmann) e cattolica
(Metz).

“0 A VALSECCHI, Sessualita e morale sessuale, Diz. cit, p. 933 a (corsivo mio).

L Ivi, p. 922 b.

2 |vi.

*% Dei Verbum, 5.

“ Diz. cit., p. 925 a.

** Ivi, p. 933 a.

“ E I’accusa principale, lanciata alla teologia tradizionale per esempio dal teologo cattolico L. DEWART, The
Future of Belief cit., spec. pp. 33 s., 44 s., 133, 144 s., 192 s., 204 ss. e passim. A questa derivazione ellenistica &
attribuita I’assegnazione della «felicita» (euvdaimoni ,a) come scopo della vita umana.

" Cfr. F. BockLE, Temi scottanti di teologia morale per la predicazione di oggi, in «Concilium», 3, 1968 (ed.
it., pp. 81 ss.). La «secolarizzazione» € definita da H. Cox «...le fait de I’homme libéré de la tutelle qu’exercaient ser lui
la religion et la métaphysique, mais aussi bien... libéré de toute idéologie et de tout systéme & prétention absolue» (cfr.
van Ouwerkerk cit., p. 107). Per una esposizione pil analitica del secolarismo attuale e delle sue radici nella cultura
filosofica e teologica, cfr. ora: H. THIELICKE, Der evangelische Glaube, Tubinga 1968, pp. 453 ss.

“8 E la formula molto espressiva di BONHOEFFER: «Etsi Deus non daretur». Un testo esplicito di Bonhoeffer:
«Il movimento che s’inizia nel secolo tredicesimo (non voglio decidere la data esatta) verso I’autonomia dell’uomo
(intendo con questo la scoperta delle leggi secondo le quali il mondo si comporta nella scienza, nella vita della societa e
dello Stato, nell’arte, nell’etica e nella religione) e giunto nel nostro tempo a una certa compiutezza. L’uomo ha
imparato a fare il punto da se stesso in tutte le principali questioni senza I’ausilio della ipotesi di lavoro: Dio [Etsi Deus
non daretur!]. Nelle questioni che concernono la scienza, I’arte e anche I’etica, cio € diventato una cosa pacifica che
nessuno oserebbe piu mettere in discussione; ma da cent’anni a questa parte questo vale anche in una misura crescente
per le questioni religiose, [quindi, religione senza Dio]: si vede che tutto va avanti anche “senza Dio” e proprio
altrettanto bene come prima. Come nel campo della scienza anche nel campo della vita umana in generale, Dio ¢

rimosso in una misura sempre pit grande, Egli perde sempre piu terreno» (Widerstand und Ergebnis cit., pp. 215 s.).



Ateismo radicale in filosofia come contropartita del fideismo radicale in teologia (cfr. C. FABRO, L’uomo e il rischio di
Dio cit., pp. 434 ss.).

“° Sulla precisa finalita di siffatto «dialogo» che & quella di captare la «buona fede» dei cattolici, i marxisti nei
loro testi ufficiali non fanno misteri. Basti la seguente recente dichiarazione: «Accanto alla prova dell’insostenibilita
della ricerca di avvicinare il cristianesimo al marxismo o di interpretare il comunismo come I’attuazione dell’ideale del
cristianesimo, gli atei marxisti alimentano questo “dialogo” con i credenti per tirarli dalla loro parte» (Autori Vari,
Geschichte der Philosophie, a cura dell’ Accad. delle Scienze dell’URSS, trad. ted., Berlino 1967, vol. VI, p. 425).

%0 E il tema centrale specialmente degli ultimi Diari e dell’Esercizio del cristianesimo del 1850 (trad. it. cit., e
anche in Opere, Sansoni, Firenze 1972).

> Cfr. per esempio J. LoBo, Vers une morale selon le sens de I’histoire. Condition et rénovation de la morale,
in «Concilium», 25, 1967, pp. 29 ss. Anche G. STRUCK, Sesso e moralita: rassegnazione o impegno?, ivi, 5, 1968, pp.
230 ss.

52 Frattanto & uscita I’enciclica Humanae vitae del 25 luglio 1968 nella quale Paolo VI ribadisce con fermezza
apostolica i principi tradizionali della morale cristiana sul matrimonio.

5% papirer, 1849, X*, A 455; trad. it. n. 1865, vol. 11, p 880.

> Accettando I’evoluzionismo di Teilhard de Chardin: «...le poché spécifique consisterait pour I’homme dans
le refus de coopérer au processus evolutif du monde: le refus, concrétisé dans le détail de son activité, de la
disponibilité fonciere a étre le capitaine d’un navire & qui est impartie la mission d’amener dans le force de Dieu, ce
navire — et soiméme par le fait — jusqu’au port de la Parousie, a travers I’océan du monde» (H. DoLCH, Le péché dans
le monde en évolution, in «Concilium», 26, 1968, P. 78).

% «Welt bezeichnet die gottentfernte Grundgestalt des menschlichen Daseins, den Charakter des Menschseins
schlechthin» (M. HEIDEGGER, Vom Wesen des Grundes cit., p. 23).

% Sant’Agostino, Tract. in Joannem, 11, 1, n. 11 (& riportata anche da Heidegger).

> Lo scritto precedente & il testo di una relazione tenuta durante il Convegno dei Giuristi cattolici nel 1969.
Alla relazione segui una discussione, presieduta da Gabrio Lombardi, che qui si riproduce integralmente.

%8 Per un disguido di trascrizione la Segreteria del Convegno non ha potuto rintracciare il nome dell’autore del
seguente intervento.

! Beleuchtung der Denkschrift fiir die Aufhebung des den katholischen Geistlichen vorgeschriebene Célibates
(si trova in: J.A. MOHLER, Gesammelte Schriften und Aufsétze, a cura di J.J. Ign. Déllinger, due volumi, Regensburg
1839-1840, vol. I, pp. 177-267).

2 «Mit unendlicher Wehmuth» (p. 177).

® Cfr. J.A. MUHLER, Gesammelte Aktenstiicke und Briefe, a cura di St. Lésch, Monaco 1928, vol. I, p. 509. La
Denkschrift dei professori laici apparve nel 1828. La pronta risposta del Mohler usci su «Katholik», 1830, pp. 1 ss.:
secondo L. Monastier (J.A. Mohler, Etude sur sa vie et sur son temps, tesi, Losanna 1897, pp. 83 s., in E. VERMEIL,
Jean-Adam Mdhler et I’école catholique de Tubingue, 1815-1840, Parigi 1913, p. 489, n. 4), I’articolo di Méhler fu
scritto prima del 1830.

* Ivi, p. 178 (corsivi di M.).

> Ivi, p. 178.

® Ivi, p. 179.

" Ivi, p. 180.

8 Cfr. Atti 11, 24.



® Méhler cit., p. 181. Méhler invita percio questo clero svagato e mondanizzato a meditare sul sobrio e forte
testo del Prefazio della liturgia quaresimale: «(Deus) qui corporali ieiunio vitia comprimis, mentem elevas, virtutem
largiris et praemia», intendendo, egli si affretta a spiegare, il corporale ieiunium «non solo per il mangiare e bere, ma
per I’avidita di piaceri terreni e materiali in generale» (p. 181).

% 1vi, pp. 182 s.

1 vi, p. 184.

12 Nella visita all’universita di Gottinga nel novembre 1822, Méhler incontrd fra gli altri (per esempio Planck
padre e figlio, Staudlin...) anche un certo H.L. Trefurt che da tutto il contesto sembra il teologo che egli qui critica cosi
aspramente; cfr. vol. |, p. 75 nota 6.

13 «Ein verstockter Gegner christlicher Grundwahrheiten» (p. 184).

In tedesco: Zweifel-Teufel!

> Ivi, pp. 185 s.

18 1vi, pp. 187 ss.

7 ’amico Reithmayr nella biografia premessa alla ed. 5 postuma del suo opus maximum che & la Symbolik
oder Darstellung der dogmatischen Gegensdtze der Katholiken und Protestanten nach ihren 6ffentlichen
Bekenntnisschriften (Mainz-Vienna 1838) ci informa che il presente studio del Mohler sul celibato ha un’intima
connessione con la sua vocazione clericale e la profondita di vita sacerdotale: «ll suo ingresso nello stato clericale
coincise con un momento (Zeitpunkt) quando, sia tra il clero della sua patria, sia dello Stato confinante, si risveglio una
animosita anticristiana la quale poté diventare altrettanto spiacevole in se stessa quanto deplorevole nei suoi effetti - gli
attacchi contro il celibato ecclesiastico. Mohler era appena diventato chierico quando, come ¢ stato riferito da sicura
fonte, egli prevenne lo scoppio di una simile confusione tra un numero non piccolo di giovani clerici» (p. XXX).
Sembra, a quanto riferiva (in data 1 agosto 1826) il Decano della Facolta teologica dell’Universita di Friburgo, che sia
stata anche questa la causa per cui nel 1826 Moéhler rifiutd la chiamata alla cattedra di teologia in quell’Universita:
«...Md6hlerum animo esse a nobis alienum, qui (jam) audisset Universitatem nostram agitari factionibus et mutuis
simultatibus discerpi, in qua rerum perturbatione vivere tranquille difficile sit» (JA MOHLEr, Aktenstiicke... cit., p. 148).

8 |vi, p. 244.

9 1vi, p. 248.

! Le citazioni rimandano ai numeri della gia citata trad. it. del Diario.

2 In questa diagnosi pessimistica del clero danese concordava, benché avesse rifiutato di riconoscere in
pubblico il buon diritto della critica di Kierkegaard, lo stesso vescovo Mynster, come ora si puo rilevare dagli Atti delle
sue visite pastorali, recentemente pubblicati: J.P. Minster Visitatsbéger 1835-1853, a cura di B. Kornerup, Copenaghen
1937, due volumi. Cfr. a questo proposito il nostro studio: L’attivita oratoria, dottrinale e pastorale di un vescovo
luterano dell’Ottocento: J.P. Mynster, in corso di pubblicazione.

® Contro di essi insorse il grande spirito di J.A. MOHLER, ben conosciuto da Kierkegaard, nello scritto che
abbiamo presentato nel capitolo precedente.

* Geismar (op. cit., spec. pp. 585 ss,) sembra collegare questa difesa del celibato alla lettura di Schopenhauer.
In realta le due posizioni hanno fondamenti profondamente diversi: nell’ateo e anticristiano Schopenhauer & il
pessimismo, in Kierkegaard & I’elevatezza dell’ideale cristiano secondo I’esempio di Cristo e dei Santi a esigere il
celibato. Inoltre si pud osservare che Kierkegaard si accosta a Schopenhauer soltanto nell’ultimo scorcio della vita, tra il
1854 e 1855.



! Seguo e riassumo lo studio di G. MAY, Z6libat und Zélibatskrise, estratto da «Das Zeichen», Limburg 1969,
p. 16. Cfr. anche Bemerkungen zu der Priesterfrage in der Gegenwart, in «Theologisches», febbraio 1973, col 736 ss.

* Seguo il saggio di G. May, Niedergang und Aufstieg der Seelsorge, in «Der Fels», a. I, 7-8 luglio-agosto
1972, pp. 201-210. Le osservazioni del May riguardano direttamente I’attuale cattolicesimo tedesco, ma indirettamente
rispecchiano anche il resto dell’Europa che subisce fortemente (e I’Italia forse in modo maggiore di altre nazioni) I’urto
del parossismo teologico che cala dal Nord-Europa con la valanga di traduzioni dei teologi del dissenso.

L’A. ha toccato in forma piu sintetica I’argomento anche nei saggi: Priesternot und Priesterkrise, ed, 2, Mainz
1971; Zélibat und Zdlibatskrise cit., pp. 15 ss. (estratto).

! A questo proposito I’A. rimanda ai saggi pubblicati nella rivista «Criticon», nella rivista «Fels» e anche alla
grande recensione alle Theologische Schriften de Rahner (in «Theologisches», 28, agosto 1972, pp. 530-542).

2 L’A. tocca la crisi del clero oltre che nei due saggi gia citati anche in Bemerkungen zu der Priesterfrage in
der Gegenwart, in «Theologisches», febbraio 1973, coll, 736-740.

® Il May rimanda qui a una sua pubblicazione del 1965 sull’argomento (vedi anche pitl sotto, p. 304, nota 8).

* Corsivo del traduttore.

® L’A. rimanda al suo libro Passaggi e conversioni, del 1967.

® In Italia si sono buttute a capofito nelle pubblicazioni e traduzioni delle teologie progressiste specialmente
alcune case editrici (Queriniana di Brescia, Edizioni Dehoniane di Bologna, Vallecchi di Firenze, Edizioni Paoline di
Roma, Gribaudi di Torino, La Cittadella di Assisi, ora anche Citta Nuova di Roma...

" A questo proposito il May riferisce un episodio del sagrestano di una grande chiesa protestante di Turingia:
«Come mai avute costruito una chiesa cosi grande?». Risposta: «Signore, questa chiesa prima era piena. Venne un
pastore di Greisfswald e disse: “Gesu era figlio di Dio”. Poi venne uno da Rostock e disse: & “Gesu era un semplice
uomo!”. Infine venne uno da Tubinga e disse: “Gesu non & mai esistito”. Allora la gente ha detto: “Se neppure i pastori
vanno d’accordo su cio che si deve credere, allora non c’e piu ragione di venire in chiesa”».

8 Cfr. su questo arduo argomento, che per il May & di importanza primaria nei Paesi di religione mista, il suo
studio: Die Mischehenfrage auf der ersten Generalversammlung der Bischofsinode, in «Oesterreichisches Archiv fir
Kirchenrecht», 3, 1970, pp. 233 ss. Cfr. anche i volumi: Katholische Kindererziehung in der Misckehe, Paulinus-Verlag,
Treviri 1965; Mischehe heute, Mainz 1970.

° 11 terzo sinodo dei Vescovi (ottobre 1971), malgrado le forti pressioni anticelibatarie che si annunziavano
dentro e fuori di esso, ha confermato la legge dei celibato dei sacerdoti allineandosi risolutamente alla mens ben
conosciuta del Pontefice.

1% Ovviamente, secondo tutto el contesto di questo e di altri articoli, I’A. si riferisce qui alla eventuale
deviazione e aberrazione delle guide di Chiese particolari non al romano Pontefice che egli ha indicato difensore
strenuo dell’ortodossia e della disciplina e vittima spesso delle resistenze di rappresentanti dell’episcopato e perfino di
qualche conferenza episcopale.

Y par. XXIII, 9.

L H. HeiNE, Nachwort zum «Romanzero»; Werke, Insel-Verlag, I, pp. 199 s.

2 La filosofia dell’immanenza, che ha fatto capo attorno a Blondel, & un’altra cosa: Blondel, anche se il suo
tentativo non € riuscito (e lui stesso se n’e accorto), voleva raddrizzate e fondare quella liberta radicale di cui
giustamente I’uomo moderno, che ha aperto e avanza impavido nelle vie segrete dell’infinitamente piccolo e

dell’infinitamente grande, sente I’esigenza (su questo aspetto dell’evoluzione del pensiero blondeliano, mi si permetta



di rimandare al mio saggio: L’essere, e I’azione nello sviluppo della filosofia di M. Blondel, nel vol. Dall’essere
all’esistente cit., pp. 421 ss.).

® A. DELP, Vertrauen zur Kirche, nell’opera Christ und Gegenwart, Francoforte s.M. 1949, I; Zur Erde
Entschlossen, pp. 217 s.

*S. Th. 1I-11, 129, 6.

® Delp cit., p. 218.

® Ivi, p. 223.

” Che abbia preso di qui Rahner il suo celebre slogan? E owvio che il termine ha in Delp un contesto ben
diverso.

8 Delp cit., p. 230.

° G. BUCHNER, Dantons Tod, in Werke und Briefe, Insel-Verlag, Wiesbaden 1958, pp. 66 ss.

191 . ToLsTos, La morte di Ivan lljic, nel vol. La tempesta di neve, Torino s. d. — Heidegger cita il racconto

tolstoiano in nota alla sua analisi del fenomeno della morte (Sein und Zeit cit. § 51, p. 254, nota).



