RAHNER, KARL

(Luisella Scrosati, da Dizionario elementare del pensiero pericoloso, curato da Gianpaolo Barra,
Mario A. Iannaccone, Marco Respinti)

Karl Rahner (1904-1984) nasce in Germania, a Friburgo. Nel 1922 entra nel noviziato della
Compagnia di Gesu, tre anni dopo suo fratello Hugo. Dopo gli studi filosofici e teologici in
Olanda, nel 1932 viene ordinato sacerdote. Rientra nella sua citta natale per frequentare la
facolta di filosofia. In quegli anni, Friburgo ¢ sinonimo di Heidegger, Martin (1889-1976) e in
effetti 1l filosofo “esistenzialista”, insieme a Kant, Immanuel (1724-1804) e Hegel, Georg
Wilhelm Friedrich (1770-1831), avra un’influenza non indifferente sul suo pensiero. La sua tesi
dilaurea, pubblicata nel 1939 con il titolo Spirito nel mondo. Per una metafisica della conoscenza finita
secondo san Tommaso d’Aquino, non viene accettata dal prof. Martin Honecker (1888-1941), suo
direttore di tesi, che considera I’opera una rilettura del tutto infedele del pensiero dell’ Aquinate,
piegato a svolgere il ruolo di supporto al pensiero filosofico di Heidegger e di Kant, via il gesuita
belga Joseph Maréchal (1878-1944). I superiori decidono di orientare gli studi di Rahner verso
la teologia, per cui dal 1937 insegna presso la facolta teologica dell’Universita di Innsbruck.
Nello stesso anno, scrive una delle opere piu note, Uditori della parola (pubblicata perd solo
quattro anni piu tardi). Gli eventi della Seconda Guerra Mondiale lo allontanano dal Tirolo,
dove puo rientrare nel 1949 e insegnare fino al 1964. In quegli anni, riceve la proibizione da
parte del Sant’Uffizio di scrivere su alcune tematiche nelle quali Rahner si era distanziato non
poco dalla dottrina cattolica, tra cui la verginita di Maria e la sua Assunzione al Cielo. Partecipa
ai lavori del Concilio ecumenico Vaticano I (1962-1965), in qualita di perito personale del
cardinale Franz Konig (1905-2004), arcivescovo di Vienna. Nel 1964 succede a Romano
Guardini (1885-1968) sulla cattedra dell’Universita di Monaco di Baviera e ’anno successivo ¢
cofondatore della rivista internazionale Concilium. Nel 1975 vede la luce la sua opera teologica
chiave: Corso fondamentale sulla fede. Introduzione al concetto di cristianesimo. L’ attivita pubblicistica
di Rahner ¢ stata intensissima, raggiungendo quasi i 4.000 titoli. Muore nel 1984 a Innsbruck,
dove, presso la chiesa dei Gesuiti, riposa il suo corpo.

Ha detto

«La conoscenza spirituale di un soggetto personale non ¢ strutturata in modo tale che
I'oggetto si annuncia dall’esterno e, in quanto cosi conosciuto, viene “posseduto”. Essa &
piuttosto una conoscenza in cui il soggetto conoscente, conoscendo, possiede se stesso e la
propria conoscenza» (Corso fondamentale sulla fede. Introduzione al concetto di cristianesimo, Paoline,
Cinisello Balsamo [Milano] 1990, p. 37).

«La rivelazione non ¢ un intervento straordinario di Dio, ma ¢ gia implicitamente
posseduta dall’'uomo per il suo essere aperto all’essere. Il Cristianesimo ¢ la formulazione
esplicita di quanto I'uomo sperimenta oscuramente nell’esistenza concreta» (Saggi di spiritualita,
Paoline, Cinisello Balsamo [Milano] 1969, p. 419).

«La religione — cosi come noi la conosciamo — in quanto religione della preghiera perché
Dio intervenga, in quanto religione del miracolo, in quanto religione di una storia salvifica
distinta dall’altra storia, in quanto religione in cui esistono determinati soggetti muniti, a
differenza di altri, di poteri divini, in quanto religione di un libro ispirato che viene da Dio [...],
una tale religione presuppone ed afferma, all’interno della nostra esperienza, determinati
fenomeni come oggettivazioni e manifestazioni caratteristiche di Dio, cosicché in tal modo Dio

apparirebbe per cosi dire all’interno del nostro mondo esperienziale-categoriale in punti ben
https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/



https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/
http://www.iltimone.org/35452,Quaderni.html

precisi, distinti da altri punti. Una religione del genere sembra radicalmente inconciliabile con il
nostro punto di partenza trascendentale» (ibid., p. 117).

Risposte

L’intento piu volte dichiarato da Rahner ¢ quello di condurre la filosofia e la teologia nell’alveo
della modernita, segnata indelebilmente dalla svolta kantiana, per la quale non ¢ la 7es a
determinare 1’oggettivita della conoscenza, ma sono le strutture aprioristiche del soggetto
conoscente. Il primo sforzo di Rahner ¢ quello di “modernizzare” il pensiero di Tommaso
d’Aquino (1225-1274). Egli ripercorre I'opera dell’ Aquinate, puntando soprattutto sull’aspetto
gnoseologico, selezionando dei testi ¢ interpretandoli pro domo sua. 1l risultato piuttosto evidente
¢ quello di una estrapolazione dei testi dal loro contesto e di una forzatura interpretativa di
Tommaso, che conduce non a una comprensione pit profonda del suo pensiero (e quindi, per
certi aspetti, nuova), ma ad una distorsione.

La chiave problematica della lettura rahneriana di Tommaso sta nell’«<ermeneutica
trascendentale dell’essere ovvero il rapporto essere-conoscere a partire dalla soggettivita umana»
(Cornelio Fabro [1911-1995], La svolta antropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974, p. 17).
Rahner respinge la conoscenza intesa come “intenzionalita”, cioé¢ come apertura del soggetto a
qualcosa di diverso da sé, e la intende in modo tutto interno al soggetto che conosce. In pratica,
nell’atto del conoscere il soggetto conosce la propria conoscenza, poiché tale conoscenza ¢
guidata da una struttura a priori: «ll soggetto porta necessariamente con sé a priori 'orizzonte che
delimita le possibilita di tale conoscenza e in esso le strutture a priori dell’oggettor (Nuovi Saggi, 111,
Paoline, Roma 1969, p. 54). Rahner non riesce a distinguere sufficientemente I’essere dal
conoscere, perché I’atto conoscitivo ¢ produttivo dell’essere, a motivo della struttura a priori del
conoscere.

Un altro aspetto importante del pensiero filosofico rahneriano ¢ la precomprensione dell’essere
(Vorgriffy che accompagna ogni conoscenza. In pratica, secondo Rahner, quando noi conosciamo
I’ente non astraiamo l'universale (specie e differenze), ma cogliamo I’essere del tutto, cioe
I'universale inteso come I’essere totale. Questo sfondo implicito di ogni conoscenza concreta
sarebbe poi per Rahner una conoscenza implicita di Dio: «Nella misura in cui ogni conoscenza e
liberta spirituale da parte del soggetto e dell’atto che questi compie, rappresenta un’‘esperienza
trascendentale”, un’esperienza cioe dell’orientamento illimitato dello spirito all’essere in generale,
nell’aspetto soggettivo di qualsiasi conoscenza € data una conoscenza di Dio reale sia pure implicita» (ibid.,
p. 232). E questo il fondamento filosofico dell’esistenziale soprannaturale e della teoria dei

cristiani anonimi.

Per comprendere 1’affermazione riportata, occorre spiegare un concetto chiave del pensiero di
Rahner, che discende dalla sua visione metafisica e gnoseologica gia tratteggiata: I’esistenziale
soprannaturale. Si tratta di un’auto-comunicazione originaria di Dio all'uomo, una struttura
trascendentale, e quindi a priori, di ogni esperienza religiosa umana. LLa grazia ¢ sempre presente
nell'uvomo, indipendentemente dalle resistenze e dai rifiuti da parte dell'uomo e
indipendentemente dai mezzi ordinari della grazia, cioe 1 sacramenti. La volonta salvifica
universale di Dio, secondo Rahner, non puo essere limitata né puo dipendere da questi fattori
contingenti, che appartengono a quella realta che egli, sulla scorta di Kant, chiama “categoriale”.
L’elemento trascendentale — l'esistenziale soprannaturale — permane come predisposizione
atematica (cioe senza un contenuto preciso) dell'uomo, mentre invece la risposta o il rifiuto
dell'uomo, che certamente esistono, e gli aspetti “storici” delle religioni, compresa quella

https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/



https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/

cristiana, non vanno a incidere sull’aspetto trascendentale, che permane sempre e comunque.
La grazia, in altri termini, non appartiene all’ordine categoriale, storico, concreto, ma a quello
trascendentale; essa & pertanto caratteristica incancellabile dall'uomo in quanto tale. E bene
notare, per maggiore chiarezza, che ’esistenziale soprannaturale rahneriano non ¢ sinonimo
della grazia attuale, cio¢ di quella luce, forza, ispirazione che Dio nella sua bonta elargisce in
abbondanza affinché gli uomini giungano alla comunione con Lui, e neppure di un’apertura o
di un desiderio, ma nei suoi scritti va delineandosi come vera e propria auto-comunicazione di
Dio all’'uomo, da intendere nel senso «he Dio, nella sua realta pint propria, si trasforma nel costitutivo
piu intimo dell’'uomo stesso» (Corso fondamentale, cit., p. 163). Quindi questa comunicazione che
Dio fa di se stesso all'uomo, questa grazia da sempre data, appartiene alla sua “struttura” ed ¢
percio qualcosa che non dipende da altro, neppure dal fatto che I'uomo ne abbia consapevolezza
0 meno.

Ed ¢ qui che si introduce un’espressione molto nota di Rahner: il cristianesimo anonimo. Questa
idea che tutti gli uomini siano cristiani, sia che lo sappiano sia che lo ignorino o persino lo
rifiutino, discende dall’esistenziale soprannaturale. Infatti, posto che la grazia inerisce alla
natura dell'uomo come una struttura aprioristica, che Dio si ¢ gia offerto ad ogni uomo, al punto
da costituirne ’aspetto piu intimo della sua natura, ne consegue che, essendo tutti gli uomini
identici dal punto di vista trascendentale, ci0 che puo variare € solo 1’aspetto categoriale, cioe il
fatto che si riconosca esplicitamente o si viva solo implicitamente la realta che Dio si ¢
comunicato a noi. Poiché in Rahner I’accento ¢ posto sulla “conoscenza” preconcettuale di Dio,
che ¢ data a tutti (aspetto trascendentale), 1 misteri cristiani vengono declinati come modo di
esplicitare in forma concettuale (aspetto categoriale) cid che € gia implicito in ciascuno.

La Rivelazione finisce dunque per configurarsi come un semplice passaggio dall’'Implicito
all’esplicito ed ¢ evidente che in tale prospettiva 1 dogmi assumano chiaramente un ruolo
secondario, rispetto alla supremazia dell’esperienza religiosa di ciascuno e della propria
coscienza: «La fede vera e propria non sorge originariamente attraverso la trasmissione della riflessione
concettuale sulla fede stessa: essa sorge ovunque — con I'aiuto delle piu svariate mediazioni storiche — si
accetta in modo razionale e libero Desistenza con fedelta incondizionata alla propria coscienza, cosicché
loggettivazione concettuale di questa fede nel messaggio cristiano non é certo superflua, ma nondimeno
rimane in un certo senso secondaria nei confronti di questa attuazione originaria della fede» (Teologia
dall’esperienza dello Spirito, San Paolo, Cinisello Balsamo [Milano] 1978, p. 120). A piu riprese
Rahner ribadisce che all’approccio trascendentale non puo essere mossa I’accusa che i fatti storici
della Rivelazione finiscano per essere considerati come una mera deduzione logica da dei
concetti. Ed € ben vero che Rahner a piu riprese sottolinea la non deducibilita dell’Incarnazione,
della Morte e Risurrezione di Cristo e degli altri eventi salvifici Tuttavia, I’esito del suo approccio
¢ quello di ridurre il senso di tali eventi a quanto risulta compatibile con I’apertura trascendentale
dell'uvomo. Prendiamo come esempio il mistero di Cristo. Una delle piu note affermazioni di
Rahner in ambito cristologico ¢ senza dubbio la seguente: «La cristologia é l'inizio e la fine
dell’antropologia» (Saggi di cristologia e di mariologia, Paoline, Roma 1965, p. 114). L’Incarnazione
del Verbo non avviene propter nostram salutem, ma ¢ considerata come la realizzazione suprema
della natura umana: «L’incarnazione di Dio ¢ il caso supremo dell’attuazione essenziale della realta
umana» (Corso fondamentale, cit., p. 285). Tra antropologia e cristologia si instaura cosi un legame
intimo, al punto che I’antropologia finisce per essere una cristologia implicita e la cristologia
un’antropologia esplicita.

https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/



https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/

Il tentativo di Rahner ¢ sempre stato quello — giustamente — di prendere le distanze da un
estrinsecismo della fede, cio¢ dall’idea di una Rivelazione che giunga dall’esterno come qualcosa
che semplicemente si sovrappone all'uomo. Tuttavia, la sua cristologia trascendentale risulta in
ultima analisi pit un ascendere dell’'uomo verso Dio, per un movimento intrinseco originato
dall’esistenziale soprannaturale, piuttosto che una discesa di Lui per assumere la natura umana,
liberarla dal peccato, congiungerla a Sé e rendere possibile I’effusione dello Spirito, per mezzo
del quale siamo realmente Figli di Dio.

L’idea rahneriana di “Salvatore assoluto” ci sembra che confermi questa obiezione, anziché
scioglierla. Vediamola brevemente. Il punto di partenza ¢ sempre I'uvomo che viene visto come
profondamente segnato dalla ricerca dell’assoluto (atematica) in ogni sua azione concreta.
Questa sua struttura trascendentale cerca nella storia la sua realizzazione concreta. Nella storia
deve esistere qualcuno che realizzi in modo definitivo questo anelito, qualcuno in cui I’auto-
comunicazione di Dio si realizzi in modo irreversibile, in un uomo che la accetti pienamente. Si
tratta di una prospettiva alquanto riduttiva del mistero di Cristo, che viene “limitato” a esprimere
la pienezza della realizzazione umana; ’aspettativa umana finisce per diventare la misura della
Rivelazione, mettendo in ombra I'effettiva novita e imprevedibilita degli eventi della salvezza.

Tutti 1 misteri della fede vengono cosi fagocitati da questa prospettiva dal basso e ne risultano
depotenziati e non di rado sfigurati. Come ha fatto notare il cardinale Leo Scheffczyk (1920-
2005) ’effettiva (categoriale) storia della salvezza e della Rivelazione non puo in realta trasmettere nulla
di nuovo e di straordinario. Essa non compie nient’altro che [...] Uesplicazione e il rendere consapevole della
Rivelazione avvenuta gid prima in modo sovracategoriale. La Rivelazione realmente avvenuta puo possedere
quindi soltanto il carattere di un impulso o di uno stimolo affinché il mistero pre-consciamente compreso
dall’'uomo giunga ad una consapevolezza superiore. 1l carattere piu discutibile di questa interpretazione sta
nell’opinione che [...] non é nemmeno necessaria la storia salvifica in quanto tale. Cio puo essere eseguito
anche dalla storia esistenziale privata e dalla storia universale» (Fondamenti del dogma. Introduzione alla
dogmatica, Lateran University Press, Roma 2010, pp. 258-259).

Un altro esempio riguarda la teologia sacramentaria. Secondo Rahner, i1 sacramenti
appartengono all’ordine dei segni, nel senso che come tutti 1 segni presenti nella creazione, anche
1 sacramenti, sebbene con una incisivita maggiore, sono occasione per I’elevazione dell'uomo
verso il divino: «I culto divino della Chiesa [...] € la rappresentazione simbolica esplicita e riflessa
dell’evento della salvezza che si verifica sempre e dappertutto nel mondo; la liturgia della Chiesa é la
rappresentazione simbolica della liturgia del mondo» (Karl Rahner, Nuovi Saggi, VIII, Paoline, Roma
1982, p. 278). Altrove Rahner sottolinea 1’aspetto “esibitivo” dei sacramenti, cioe il fatto che essi
manifestino la grazia, ma non che la causino; infatti, la parola che la Chiesa pronuncia nei
sacramenti «possiede un carattere esibitivo, ¢ la parola detta da Dio senza pentimento, efficace in se stessa,
manifestazione della grazia divina efficace e predestinante, data al mondo in maniera vittoriosa e travolgente
per principio ogni sua resistenza» (Karl Rahner, Nuovi Saggi, V, Paoline, Roma 1975, p. 486). Dentro
questa rilettura trascendentale finiscono anche la teologia trinitaria, 1’escatologia, la mariologia,
I’angelologia, ’ecclesiologia. Nonostante 1 buoni propositi dichiarati, la teologia trascendentale
rahneriana e la sua svolta antropologica non hanno aiutato ad approfondire la fede, ma I’hanno
modificata. Secondo Cornelio Fabro, I’approccio trascendentale e quello “tradizionale” che egli
chiama trascendenza, hanno due dinamiche opposte: «Mentre il metodo trascendentale in ultima
istanza interpreta la Parola di Dio a partire dalla storia, il metodo della trascendenza invece interpreta la
storia a partire dalla Parola di Dio rivelata» (Cornelio Fabro, La svolta antropologica in teologia, in

https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/



https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/

Ermeneutica e teologia [I maestri di ieri e di oggi 4/, Citta di Vita, Firenze 1975, p. 158). L’acqua non
¢ stata mutata in vino, ma e stato annacquato il vino.

https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/



https://cooperatores-veritatis.org/dossier/rahner-doctor-ambiguitatis/

