Una rivoluzione pastorale

Set parole talismaniche nel dibattito sinodale sulla famiglia

Guido Vignelli



© Tradizione Famiglia Proprieta
Anno 22, n. 70, 2016
Dir. Resp.: Julio Loredo
Direzione, redazione e amministrazione:
Tradizione Famiglia Proprieta, Viale Liegi, 44 - 00198 Roma
Tel. 06/8417603 - Email: info@atfp.it - Sito: www.atfp.it
Aut. Trib. Roma n. 90 del 22-02-95
Sped. In abb. post. art. 2, comma 20/C, Legge 662/96
Stampa: Everprint - Via G. Rossa 3 20061 Carugate (MI)


http://www.atfp.it/

Sommario

PrEfaZIONI@. ..o 5
INELOAUZIONIE ..ottt 8
Parole che volano nell’aria che tira ... 8
1. Pastorale — Ossia la nuova strategia €Cclesiale .............ocooievieniieniesieeee e 12
COSA € 1@ PASLOTALEY ... 12
Cosa s'intende 0ZZl PET PASLOTALE? .............covuvveeiirieesee et 12
“Primato della pastorale sulla DOttrina” ..o s 13
DOLLIINA € PIASST . eveveieieieieieieieieieieieieieieiee ettt s e eseseses e s e sesesesesesesesesesesesesenesesenenens 14
“Primato della coscienza sulla Legge” ... 15
LeZZE MOTALE € COSCIEIIZA .......vieieieiiii ittt 17
“INCUlturazione PAStOTAlE” ...........ccceiiueiiieinieiece e naes 18
“Conversione pastorale della Chiesa’ ... s 19
2. Misericordia — Ossia 'anima della nuova pastorale............cccccovveeenniiceenscee e, 22
COSA € 1 MISETICOTALAY ... 22
Cosa s'intende 0ggi PET MISCTICOTALA? ...........coeueureeeereeeerieere e eaes 23
Massime di falsa MISEriCOTAIA ..ot 23
3. Ascolto — Ossia il presupposto della nuova pastorale ..., 29
COSA SIGNITICA ASCOLLO? ...t 29
Cosa $'INteNdE OZZL PET ASCOLLO? ..o 29
“Primato dell’ascolto sull'insegnamento” ... 30
4. Discernimento — Ossia il metodo diagnostico delle situazioni pastorali.............ccccceuene. 31
Cosa SIGNITICA AISCOTMIMENLO? ...t 31
Cosa s'intende 0ggi PEY AISCETMIMENLO?..............ccovveeeereirreieiesesieis et sesaes 31
“Primato del discernimento Sul GIUAIZIO” .........ccocviiiiriiriiinircre s 32
“Rispetto per I'altro” — “per il diVErSO” ... 33
“SItUAZIONT COMIPLESSE ..ot 33
Persone, coppie e famiglie “Cerite” ... 34
Coppie e famiglie “IMPETrfEtte” ... 35
5. Accompagnamento — Ossia il metodo terapeutico della nuova pastorale ....................... 37
Che significa accompagnamentor ...t 37
Cosa s'intende 0ggi PEr ACCOMPAZNAMENLO? ...........covrvuveierierieriirieiseisieseite e sesees 37
“Accompagnamento dei processi culturali € sociali”..........ccooooriirnirninnniseeeees 38
“Pastorale della ProSSimita™ .............ccoeoveerieeiieesiesees et 39
Chiesa come “ospedale da CamPO” ... 40

“Comunione parziale” con Dio e con 1a Chi€sa.........c.ccceceuieirieiriieiiesiceeeeee s 41



6. Integrazione — Ossia lo scopo finale della nuova pastorale ..........c.ccccocoveveenienicninnen. 44

C0Sa SINITICA INMEEGTAZIONE? ... 44
Cosa s'intende 0ZZl PEY INLEGTAZIONE! ..........c.ovoveeereeeereeerireieieseieieiess et ssssssesnsens 44
“AcCOZETE 1€ AIVETSITA”.....cooviiiiiieee e 45
“Abbattere mura € Gettare PONLL” ......cccoieuriieiieirieieee ettt nses 46
“Superare le discriminazioni con le inclusioni” ... 46
“Matrimonio per tappe INtEIrMEdIC”..........cccoeviiieiririieeeeeee e 47
“Relazioni affettive di qUAlItA” ... 48
Il pericolo di un’anti-lingua che favorisce la confusione nella Chiesa .........c...ccccooeeenee. 50
Appendice — Il “Trasbordo ideologico INAVVETtito” .........cccccoierieirieieieeirieeee e 52
Un argomento di crescente attUalita.........ccocveeeirieeieinieeiniecneeiciseseee s 52
Bisogno di un’azione IMPLICILA .......ccoeuriiirieeircr e 53
Ruolo del linguaggio nell’evoluzione ideologiCa ...........cccoieieiriieinieneeeeeeeeeeees 54
Su chi va operato il trasbordo ideologico inavVertito................ccooevveenierirreereeeeee 54
Il trasbordo ideologico inavvertito ed i SUOL €SPEIENLI .....c.cvvvevieeericeiereeeee s 56
L.a PArola taliSTIATIICA. .. .c.cu ettt 57
Un esempio di parola talismanica: “dialogo” ... 59
I1 PINOMIO PAUTA-SIMIPALIA ...uvoeiriiieiiiie et 60
Un paradosso: gli avversari diventano amici e gli amici, avversari ........c.cccoeeevceenenee. 60
Verso un radicale relatiVISINO. ..o 61

Conseguenza per il cattolico del trasbordo ideologico inavvertito ................ccccvveeneneunee. 61



Prefazione
Athanasius Schneider
Vescovo ausiliare dell’arcidiocest di
Maria Santissima in Astana
Astana, 2 aprile 2016

Da piu di cinquant’anni si constata il fenomeno che la parola “pastorale” é
divenuta I'espressione piu usata e allo stesso tempo piu abusata nella vita della
Chiesa. L’inizio di tale fenomeno si € dato con 'ultimo Concilio Ecumenico, il
quale per volonta dei Papi Giovanni XXIII e Paolo VI é stato progettato,
designato e realizzato con la qualifica “pastorale”. L’espressione “pastorale”
voleva dire che il Concilio non aveva l'intenzione di proporre formalmente
nuove definizioni dogmatiche o insegnamenti definitivi e infatti cid non &
accaduto. Il Concilio ha invece proposto insegnamenti di carattere
prevalentemente pastorale, cioé spiegazioni della fede, norme disciplinari e
metodi di azione ecclesiale adattati alle specifiche circostanze storiche e
culturali nelle quali vivevano gli uomini negli anni Sessanta del XX secolo. Cio
significa che tali insegnamenti di carattere pastorale sono di per sé aperti ad
ulteriori completamenti, chiarificazioni e modifiche, come lo erano anche i
testi pastorali e disciplinari di tutti Concili Ecumenici precedenti.

Nel tempo post-conciliare la parola “pastorale” € divenuta quasi onnipresente,
spesso come una sorta di panacea ed un mezzo per giustificare persino
aberrazioni dottrinali, morali e liturgiche, certamente contrarie all’originale
intenzione dei Papi del Concilio e della maggioranza dei Padri conciliari.
Chierici demolitori dell'integrita della fede cattolica e della sacralita liturgica
usavano e usano la parola “pastorale” come scudo protettivo per poter
impunemente corrompere la purezza della fede dei semplici.

L’abuso della parola “pastorale” diventa ai nostri giorni non di rado un’azione
piuttosto anti-pastorale. Questo si verifica quando rappresentanti del clero
insegnano agli uomini dottrine aliene ed offuscate, che spingono a condurre
uno stile di vita contrario alla volonta di Dio, mettendo in tal modo le anime in
pericolo di perdere la vita eterna. Tale pretesa azione “pastorale” diventa un
crimine spirituale, poiché i suoi propagatori, che talvolta si trovano
tragicamente persino nelle file dei vescovi e cardinali, non conducono le pecore
al pascolo delle verita e delle grazie divine. Al contrario, dopo aver conformato
se stessi a questo mondo (cfr. Rom 12, 2), tali Pastori conformano anche le loro
pecore allo spirito di questo mondo, tranquillizzando la loro coscienza per
poter continuare a vivere contro la volonta divina espressa nel Sesto
Comandamento e nel vincolo indissolubile del matrimonio.

L’abuso della parola “pastorale” ha raggiunto ai nostri giorni in un certo senso
il suo apice, in quanto i suoi propagatori tentano di legittimare il peccato contro



il Sesto Comandamento di Dio e il divorzio, usando per questo scopo
espressioni ambigue, seduttrici, capziose o “talismaniche”. Un tale gioco di
parole sotto lo scudo protettivo della “pastorale” rappresenta, in ultima analisi,
un attacco al carattere sacro e divino dei sacramenti del Matrimonio, della
Penitenza e dell’Eucaristia. Quando viene minata abilmente 'indissolubilita del
matrimonio, viene minato anche il santuario della famiglia, che ¢ la “chiesa
domestica”. Una tale pastorale familiare conduce le anime ad amare piu il
mondo e a scegliere “cio che vuole 'uomo e non cio che vuole Dio” (Mt 16, 23).
Una pseudo-pastorale della famiglia vuole piacere al mondo, alla opinione
pubblica, ai potenti di questo mondo, anziché alla chiara ed esigente verita di
Cristo. I propagatori clericali di tale pseudo-pastorale mostrano un amore al
mondo che € sempre paura del mondo e complesso d’'inferiorita nei confronti
del mondo.

Nel presente opuscolo Una rivoluzione pastorale — Sei parole talismaniche nel
dibattito sinodale sulla famiglia, Guido Vignelli fa un’analisi accurata e
convincente di alcune espressioni piu usate e deturpate nel loro significato
originario ed autentico da parte di una pseudo-pastorale familiare. Di fatto,
nello svolgimento, nelle discussioni e, in parte, anche nei documenti degli
ultimi due Sinodi sulla famiglia tenutisi a Roma negli anni 2014 e 2015, si
possono scoprire tracce di una tale azione. Guido Vignelli ha il merito di aver
smascherato il carattere pseudopastorale di alcune fra le espressioni piu usate
dalla cosi detta “nuova pastorale familiare”, invitando i propagatori di tale
“pastorale” a mettere le loro carte sul tavolo.

Una delle figure piu eminenti nella storia della Chiesa ¢ stato san Gregorio
Magno, il Papa che ha lasciato ai Pastori di tutti i tempi luminose istruzioni per
la vita e l'agire pastorale. Tra queste istruzioni, si distacca la sua opera
monografica dal titolo Regula pastoralis. 1 principi e metodi pastorali, come
anche l'autentico comportamento pastorale da parte dei ministri della Chiesa,
proposti e spiegati da san Gregorio Magno, sono oggi attuali piu che mai.

I Pastori della Chiesa ai nostri giorni hanno il bisogno di possedere e conservare
la forma mentis della vera pastorale, di una pastorale “secondo cio che vuole
Dio e non secondo cio che vuole 'uomo” (Mt 16, 23). San Gregorio Magno,
parlando sulla pseudo-pastoralita, illustra allo stesso tempo la forma della vera
mente pastorale:

“La cura del Pastore non é rivolta alla custodia del gregge e i sudditi non
possono cogliere la luce della verita, quando interessi terreni occupano i
sensi del Pastore, la polvere spinta dal vento della tentazione acceca gli
occhi della Chiesa. (...) Un tale Pastore cerca il favore, mettendo gli uomini
nel molle letto dell’errore, e poi nessun duro rimprovero servira a
risollevare dalle colpe 'anima dei sudditi” (Regula pastoralis, 11, 7).

“La santa Chiesa non elegge alla guida delle anime coloro che sono esperti
nelle cose mondane, ma piuttosto coloro che sono esperti nella vita



spirituale. Sono mondani coloro che si mostrano impegnati nei successi
esteriori, mettendo al secondo posto l'aspirazione alle cose celesti. Un
buon Pastore deve sforzarsi di trasmettere ai suoi fedeli le cose celesti e
non quelle terrestri, non le cose passeggere ma quelle eterne. L’ufficio
sacerdotale € tra i molteplici compiti della Chiesa un ufficio di salvezza.
Quando pero questo ufficio e affidato a persone cieche a causa
dell'ignoranza o a persone colte ma senza fede, o a persone dedite alle
cose mondane, come possono costoro guidare le anime?” (In 1 lib. Reg., 6,
81-85).

La pastorale secondo Dio, e specificamente una pastorale familiare secondo
Dio, deve sempre suscitare nelle anime un profondo amore per la volonta di
Dio e per i Suoi Comandamenti, un forte desiderio della vita eterna. Tale amore
e desiderio, pero, non sono possibili senza 'accettazione del sacrificio e della
croce. Poiché la croce, e specificamente la croce nel matrimonio e nella vita
famigliare, accettata con 'aiuto della grazia in spirito di fede, conduce le anime
sicuramente alla patria celeste.

Ascoltiamo san Gregorio Magno:

“Non dobbiamo abituarci troppo a questo nostro esilio terreno, le
comodita di questa vita non ci devono portare all’oblio della nostra vera
patria affinché il nostro spirito non diventi infine sonnolento tra queste
comodita. Per tale ragione, Dio unisce ai Suoi doni le Sue “visite”, ossia
punizioni, perché tutto cio che ci delizia in questo mondo diventi per noi
amaro e perché si accenda nell’anima quel fuoco che ci spinge sempre di
nuovo all’ansia delle cose celesti e ci fa avanzare. Questo fuoco ci duole

piacevolmente, ci crocifigge dolcemente e ci rattrista gioiosamente” (In
Hez., 2, 4, 3).

Possa Dio suscitare ai nostri giorni molti Pastori di una vera pastorale familiare,
la quale arricchira la Chiesa e il mondo di oggi con molti santi coniugi, santi
padri e sante madri di famiglia, molti santi bambini, molti santi giovani. Per tale
scopo non ci aiutera certamente una effimera e provvisoria pastorale
“talismanica”, ma anzi una pastorale durevole, esigente e cristallina, una
pastorale amante della Croce, la quale non rinchiude le anime nel temporale,
ma le conduce per mezzo della verita all’eternita.

+ Athanasius Schneider



Introduzione

Questo volumetto mira a fornire uno strumento di chiarimento sui problemi
della famiglia nel mondo moderno. In tal modo intendiamo intervenire nel
confuso dibattito suscitato dal primo Sinodo e che € andato crescendo durante
e dopo il secondo Sinodo sulla famiglia.

Questo saggio esamina alcune parole-chiave lanciate o rilanciate dal dibattito
post-sinodale e capillarmente diffuse dai mass-media. Ci domandiamo se
questo fenomeno corrisponda alla conversione pastorale del linguaggio
ecclesiale auspicata dal Sinodo. Si tratta infatti di parole o massime ambivalenti
che possono essere fraintese e rischiano non solo di disorientare ulteriormente
I'opinione pubblica cristiana, ma anche di traviarla in senso permissivo, finendo
col deviare verso il relativismo l'intera vita ecclesiale e, di riflesso, anche quella
civile.

Ci sembra quindi necessario che le citate parole-chiave non siano date per
scontate, ma anzi siano esaminate nel loro significato e valore originario e
corretto, confrontandolo con quello nuovo e deviato dal dibattito post-sinodale.
Quelle parole, che chiamiamo talismaniche, rischiano di diventare strumenti di
un meccanismo di propaganda psicologica, chiamato trasbordo ideologico
inavvertito, che tenta appunto di trasbordare il fedele da una posizione vera a
una falsa. Per 'approfondimento di questo meccanismo, consigliamo di leggere
I'appendice di questo volumetto che riassume il saggio Trasbordo ideologico
inavvertito e dialogo, scritto nel 1965 dal prof. Plinio Corréa de Oliveira (trad. it.
Il Giglio, Napoli 2012).

Il nostro studio € stato scritto poco prima che venisse pubblicata la Esortazione
apostolica Amoris Laetitia di Papa Francesco. Tuttavia riteniamo di non mutare
nulla del nostro testo, perché ci sembra che rimanga valido nella sua analisi.

Deponiamo questo lavoro nelle mani della Beatissima Vergine, pregandola che
si degni di usarlo come uno strumento al fine d’'impedire che nella Chiesa
prevalga un pensiero e una prassi non cattolici, come gia temeva il Papa Paolo
VI, e di preparare cosi I'avvento del Regno del suo Cuore Immacolato, come
promesso a Fatima esattamente cento anni fa.

Parole che volano nell’aria che tira

Le conclusioni dei due ultimi Sinodi episcopali su matrimonio e famiglia,
tenutisi tra il 2014 e il 2015, hanno prodotto un risultato compromissorio che
ha suscitato molte perplessita. Tuttavia, quell’assemblea resta importante
perché ha proposto un nuovo orientamento della Chiesa su come diagnosticare
e curare gli attuali mali della vita familiare; inoltre, tale orientamento tendera a
coinvolgere l'intera problematica cristiana, per cui esso avra sempre maggiore
influenza nella vita ecclesiale e, di riflesso, anche in quella civile.



Del resto, «il mistero dell’amore di Dio per gli uomini riceve la sua forma linguistica
dal vocabolario del matrimonio e della famiglia» (Benedetto XVI, discorso del 6-6-
2005). Pertanto il modo di pensare e vivere i ruoli matrimoniali e familiari
influisce molto sul modo di pensare e vivere Dio, Gesu Cristo, la Chiesa e i
Sacramenti; un’ambiguita o un errore nel primo campo puo avere gravi
conseguenze negli altri.

Bisogna notare che quest’orientamento sinodale € stato espresso non tanto
mediante ragionamenti, quanto mediante alcune parole-chiave ampiamente
diffuse dai mezzi di comunicazione. Esse oggi vengono applicate ai problemi
esaminati e alle soluzioni proposte usando correlative massime, formule e
slogan che suggeriscono una riforma della prassi ecclesiale.

Non ci si deve meravigliare se nella Chiesa di oggi si parla, scrive e insegna
usando parole-chiave e slogan: viviamo nella societa della comunicazione e,
dopo il Concilio Vaticano II, si € insistito nel dire che la Chiesa deve
evangelizzare usando le moderne regole della comunicazione.

Rimane pero il dovere di usare le parole con prudenza perché, com’e noto, esse
diffondono le idee che poi animano le azioni, per cui il linguaggio di oggi puo
diventare il pensiero di domani e questo, a sua volta, puo diventare il costume
di dopodomani. Inoltre le parole, quanto piu sono belle, tanto piu possono
diventare pericolose, perché rischiano di essere fraintese da un uso improprio
che le pone al servizio dell'inganno, per cui esse «seminano vento e raccolgono
tempesta» (Os 8, 7). Del resto, «molti sono quelli rimasti trafitti dalla spada, ma
ben piu numerosi sono quelli morti perché trafitti dalla lingua» (Sir 28, 18).

Verso la fine del suo pontificato, Paolo VI confido all’'amico Jean Guitton la
seguente preoccupazione:

«all'interno del Cattolicesimo, sembra talvolta predominare un pensiero
di tipo non-cattolico, e puo avvenire che questo pensiero non-cattolico
all'interno del Cattolicesimo diventi domani il piu forte» (J. Guitton, Paolo
VI segreto, Ed. San Paolo, Cinisello Balsamo 2002, p. 153).

Orbene, oggi c’¢ il pericolo che quel pensiero non-cattolico diventi appunto “il
piu forte” e riesca a prevalere all'interno di una Chiesa confusa e indebolita.
Questo risultato lo si ottiene diffondendo non tanto errori, quanto parole
ambigue e scivolose che, pur avendo una origine cristiana, sono state
sequestrate e strumentalizzate da una cultura anticristiana per diffonderle negli
ambienti cattolici al fine d’inquinarli e disporli al cedimento e alla resa al
nemico. Se cio e vero, 'attuale linguaggio ecclesiale pone un problema che non
e piu di sola forma ma anche di sostanza.

Ci sembra quindi necessario esaminare le parole-chiave sinodali nel loro
significato, portata e influenza. Innanzitutto bisogna considerarle non tanto nel
loro senso proprio, che troviamo nel vocabolario ed ¢ usato dal linguaggio



corrente, quanto nel senso derivato in cui vengono usate, nel contesto di quel
linguaggio che € stato argutamente denominato “ecclesialese” o “clerichese”.

Infatti, come si vedra, quelle parole, pur essendo legittime e di antica origine,
tuttavia in concreto, una volta inserite nel linguaggio ecclesiale, assumono
gradualmente un significato nuovo e improprio, talvolta opposto a quello
iniziale.

Questa evoluzione semantica produce un risultato rilevante: coloro che usano
quelle parole vengono gradualmente trasbordati da un’idea o da una posizione
precisa (bianca, per cosi dire), prima a una ambigua (grigia) e poi a una opposta
(nera). Ad esempio, I'uso di alcune parole puo spingere il soggetto a sostituire
un giudizio globale con uno parziale, o uno sostanziale con uno accidentale, o
uno morale con uno sentimentale. Si finisce cosi nel considerare come buono,
o almeno tollerabile, cio che all'inizio era considerato cattivo — o viceversa (cfr.
AA. VV., Opzione preferenziale per la famiglia. Cento domande e cento risposte intorno
al Sinodo, Edizioni Supplica Filiale, Roma 2015, cap. XI).

Tali parole-chiave non si limitano a “esprimere cio che significano” (un
concetto, un valore, un giudizio), che puo essere facilmente accettato o rifiutato
dall’ascoltatore consapevole, ma tendono a “realizzare cio che significano”,
ossia a produrre in chi le usa un effetto (una scelta, una posizione, un
comportamento) che si ha difficolta a rifiutare, poiché inclina verso una precisa
direzione. Com’eé noto, in modo simile operano le formule magiche, ed ¢ per
questo che tali parole possono essere chiamate “magiche” o “talismaniche”. Pur
sembrando banali e innocue, nel linguaggio in cui vengono usate esse possono
esercitare una pericolosa influenza che tende a manipolare la mentalita di chi
le usa mediante una tecnica implicita di persuasione psicologica.

Pertanto, alcune parole-chiave del dibattito sinodale che esamineremo,
sebbene non debbano essere “demonizzate”, non possono nemmeno essere
accettate acriticamente. Ci sembra quindi importante analizzarle attentamente
per svelarne il vero significato odierno e ostacolarne la profonda influenza sulle
menti impreparate.

Cio ¢é possibile perché, essendo espressioni di un “pensiero debole”, le parole
talismaniche sono anch’esse deboli, poiché il loro potere si riduce alla capacita
di seduzione psicologica nel contesto in cui vengono usate. Per romperne
I'incantesimo, dunque, basta ricondurle al loro vero significato sottoponendole
alla luce della ragione e della fede, e la loro magia presto svanira, come un
fantasma svanisce se viene osservato dall’occhio fermo e vigile di chi non teme
di diventarne succubo: «Grande é la forza di un “esorcismo” che st esprime in un sicuro
parlare schietto» (Josef Pieper, Sull’amore, Morcelliana, Brescia, 1974, p. 191).

Secondo autorevoli protagonisti e osservatori, le parole-chiave dominanti nel
dibattito sinodale sono state le seguenti: pastorale — misericordia — ascolto -
discernimento — accompagnamento — integrazione. In effetti, negli atti ufficiali del



Sinodo queste parole ricorrono molto spesso: pastorale 90 volte, misericordia 48,
discernimento 45, accompagnamento 102; integrazione ricorre solo 24 volte ma, se
la uniamo alla parola che la presuppone, ossia accoglienza, ripetuta 74 volte,
fanno in totale 98 (cfr. La famiglia oltre il miraggio. Tutti 1 documenti del Sinodo
straordinario 2015, La Civilta Cattolica, Roma 2015, pag. 29). Vi sono state altre
parole ricorrenti, come complessita, approfondimento, sfida, che perd non
sembrano avere 'importanza delle precedenti. Invece una parola fondamentale
come peccato € stata inserita nei documenti sinodali solo 3 volte.

Proviamo dunque ad esaminare quelle parole-chiave una per volta,
considerandole sia in sé che nel loro rapporto; come si vedra, le prime due
(pastorale e misericordia) sono quelle che orientano le altre.



1. Pastorale — Ossia la nuova strategia ecclesiale

Nel linguaggio ecclesiale, pastorale &€ diventata la parola-chiave dominante, anzi
la parola che sembra riassumere I'essenza del Cristianesimo; tutto si concepisce,
sl progetta e si compie in suo nome.

Cosa ¢ la pastorale?

Secondo il vocabolario, in senso proprio la pastorale ¢ I'attivita del pastore che
pasce il gregge guidandolo, nutrendolo e difendendolo dai lupi. In senso
religioso, essa € «['arte di governare i fedeli esercitata dal vescovo» in quanto pastore
d’anime; € la dottrina che descrive e regola i compiti relativi all’'ufficio
sacerdotale.

La pastorale ¢ finalizzata a fare la gloria di Dio, la salvezza delle anime e il bene
della Chiesa. I Pastori infatti «<hanno il compito di guidare il popolo cristiano verso la
beatitudine, avvertendolo spesso che il modo certo per ottenerla é quello di formarsi nella
fede e nella carita» (Catechismo Romano del Concilio di Trento, n. 147). Insomma, la
pastorale € larte suprema di governare le anime, regolata dalla virtu
soprannaturale della prudenza (cfr. San Gregorio Magno, Regala pastoralis,
proemium).

La teologia pastorale € una scienza pratica che studia come adeguare la vita
umana alle esigenze della Verita rivelata, realizzandone i principi dogmatici,
morali e liturgici. Essa non indica la meta, ma solo la via da percorrere per
raggiungerla annunciando e trasmettendo il Vangelo all'umanita in modo
efficace e adeguato alle opportunita di tempo e di luogo.

Pertanto la pastorale dipende dalla dogmatica, dalla morale e dalla liturgia,
perché non tocca l'essenza e il fondamento della Chiesa, non puo cambiare
dogmi, leggi e culti, non tratta il quod (cosa) né il quia (perché) ma solo il guomodo
(come): ossia regole, metodi e mezzi di apostolato. La sua relativa autonomia di
azione é subordinata al fine da ottenere, ossia la salvezza delle anime.

Cosa s’intende oggi per pastorale?

Nell’attuale linguaggio ecclesiale, la parola pastorale tende ad assumere
gradualmente un significato diverso e una portata molto piu vasta, che ne
svelano la possibile funzione “talismanica”.

In una prima fase, la pastorale viene intesa non piu come arte
dell’evangelizzazione e del governo ecclesiale, ma come regola suprema
dellintero Cristianesimo in tutte le sue dimensioni: dogmatica, morale,
liturgica e canonica. Ogni verita e legge viene quindi ammessa solo nella misura
in cui € compatibile con le supreme esigenze della pastorale.

Nasce cosi una nuova pastorale intesa non piu come arte di convertire 'uomo
a Dio accogliendolo nella Chiesa, ma come “pedagogia del dialogo e
dell'incontro paritario” tra la Chiesa e 'umanita nella sua concreta situazione



storico-sociale, al fine di realizzare insieme la pace universale. Cio viene fatto
in nome di un “realismo cristiano”, che imporrebbe un compromesso tra il
subire supinamente il “mondo” e il rifiutarlo irresponsabilmente.

In una seconda fase, questa pastorale fa un passo avanti e diventa I'arte di
adeguare la Chiesa alle esigenze della “modernita” inserendola nel divenire
storico e nella evoluzione cosmica. Ad esempio, la pastorale avrebbe I'incarico
di svolgere una missione “profetica” al fine di adeguare le realta sociali e
familiari all’attuale mutazione antropologica.

Alla fine del processo che descriviamo, si compie un rovesciamento: invece di
adeguare la vita alla verita, all'inverso si adegua la verita alla vita; dunque la
pastorale non € piu via ma meta, non piu mezzo ma finse. Ma allora,
I’evoluzione talismanica della parola pastorale rischia di trasbordare il fedele
dal Cristianesimo a un umanesimo secolarizzato: non piu “Dio primo servito”,
ma “I’Uomo primo servito”.

Questa nuova pastorale si concretizza in conseguenti orientamenti espressi da
alcuni noti slogan che tentiamo di esaminare.

“Primato della pastorale sulla Dottrina”

Presupponendo che la vita ha il primato sulla verita, la via sulla meta e il mezzo
sul fine, la moderna teologia finisce col sancire il primato della pastorale sulla
Dottrina, talvolta in nome della importanza della ricerca e di quel dubbio che
ne sarebbe il movente.

In una prima fase dell'uso di questo slogan, col pretesto di riavvicinare la
dottrina alla prassi pastorale, la prima viene ridotta a una giustificazione a
posteriori della seconda. Di conseguenza, la nuova pastorale liberata dalla
dipendenza dalla dottrina, finisce per sottoporla alle proprie esigenze di prassi
trasformatrice. Qui dunque la teoria non precede piu la prassi ma, al contrario,
e la prassi che precede la teoria e 'ortodossia viene a dipendere dall’orto-prassi:
una parola, questa, non a caso rilanciata da quei “teologi della liberazione” che
sostengono questa tendenza.

In una seconda fase, questa pastorale non si limita piu a sottomettere la Dottrina
ma finisce col sostituirla. Infatti molti noti teologi sostengono che, dopo il
Concilio Vaticano II, verita e leggi debbono essere sostituite da valori e norme
pastorali. Pertanto, la pastorale si fonderebbe non piu su categorie dogmatiche,
morali e giuridiche, ma su istanze esistenziali, psicologiche e comunitarie. Anzi
I'intera teologia dovrebbe diventare “ecclesiologia esistenziale”, ossia prassi
pastorale che realizza la “riforma della Chiesa” secondo le esigenze dell“uomo
moderno”.

Ad esempio, si presuppone che la tradizionale dottrina morale su sessualita,
matrimonio e famiglia sia ormai contraddetta non solo dal comportamento di
molti fedeli, il che é un dato di fatto, ma anche dalle esigenze dei progetti



pastorali, il che pone una questione di diritto. Per risolvere questa
contraddizione, ci si propone di adeguare non il fatto al diritto, bensi il diritto
al fatto, ossia di adeguare la dottrina morale alla prassi della “base ecclesiale”. In
questo senso, la prassi diventa criterio assoluto e legge suprema non solo della
vita ma anche della dottrina e dell'insegnamento ecclesiali, per cui la funzione
magisteriale e sostituita da quella pastorale.

Alla fine del processo, «l’ortoprassi diventa la sola ortodossia», come a suo tempo
denunciava un futuro Papa (Joseph Ratzinger, Rapporto sulla Fede, Edizioni
Paoline, Milano 1984, p. 197). Dogma, morale e apostolato vengono
gradualmente sostituiti dai buoni sentimenti, dai “progetti pastorali” e dalle
“animazioni ecclesiali”, per cui «non c’e piu bisogno di miracoli, perché bastano le
istruzioni per l'uso», come gia ai suoi tempi ironizzava il filosofo Kierkegaard.

E cosi, il Magistero della Chiesa rischia di finire relativizzato sottomettendolo
alle esigenze della prassi pastorale. Questo pragmatismo applica l'assioma
modernista, secondo cui «la verita ¢ l'adeguamento del pensiero alla vita» e la
giustizia € 'adeguamento della volonta alle situazioni e ai costumi, e finira con
I'applicare anche I'assioma rivoluzionario, secondo cui il criterio di validita di
una teoria si riduce al suo risultato pratico, per cui il compito dell'uomo non sta
nel comprendere la realta ma nel trasformarla (K. Marx, Test su Feuerbach).

Dottrina e prassi

I1 Vangelo insegna che la Chiesa dev’essere non solo amorosa Mater, ma anche
e innanzitutto autorevole Magistra di verita divina, ossia trascendente e
soprannaturale, compiendo la missione d“istruire gl'ignoranti”, “consigliare i
dubbiosi” e “ammonire i peccatori’, come comanda lo Spirito Santo. Cosi
facendo, la Chiesa imita Gesu Cristo come Maestro, trasmettendo la dottrina

salvifica insegnata da Lui:

«Gesu ebbe compassione di loro, perché erano simili a pecore senza
pastore, per cui si mise a insegnare aloro molte cose sul Regno di Dio» (Mc
6, 34); «il popolo restava meravigliato dalla sua dottrina, perché Gesu
insegnava come uno che ha autorita» (Mc 11, 22).

«Chi prevarica e non si attiene alla dottrina del Cristo, non possiede Dio.
Chi invece si attiene a questa dottrina, possiede il Padre e il Figlio. Se
qualcuno che viene da voi non porta questa dottrina, non accoglietelo in
casa e non salutatelo, poiché chi lo saluta partecipa alle sue opere
perverse» (2Gv 9-11).

La prassi pastorale non puo mai essere separata dalla verita dottrinale. Come il
corpo non puo essere separato dall’'anima che lo forma, similmente la pastorale
non puo essere separata dalla dottrina che la fonda e la giustifica. Di
conseguenza, un cambiamento sostanziale nella pastorale puo gradualmente
provocare un cambiamento, almeno implicito, nella dottrina, con le gravi
conseguenze facilmente prevedibili. Insomma, la pratica del bene e la



conoscenza della verita debbono arricchirsi a vicenda; la bonta ha bisogno della
verita, come il male ha bisogno dell’errore. La Chiesa deve quindi animare una
pastorale della verita:

«Il bene della persona sta nell’essere nella verita e nel fare la verita» (Giovanni
Paolo II, discorso del 10-04-1986).

«La pastorale della verita puo far male ed essere scomoda. Ma é la via verso la
guarigione, verso la pace, verso la liberta interiore. Una pastorale che voglia
veramente aiutare le persone deve sempre fondarsi sulla verita; solo cio che é vero
puo, in definitiva, essere anche pastorale» (Benedetto XVI, articolo su
L’Osservatore Romano, 30-11-2011).

«La pastorale é divenuta invadente, fino ad assorbire tutte le altre discipline della
dottrina sacra. (...) La stessa teologia pastorale é divenuta pastorale, ossia ha
perduto i criteri che la saldavano con la teologia, tagliando gli ultimi legami che
la facevano dipendere dalla Verita eterna. (..) La pastorale allora resta
condizionata alla psicologia, alla sociologia, alla storia e ad altro, ma non é piu
teologia subordinata ai principi di fede» (P. Enrico Zoffoli C.P., Dizionario del
Cristianesimo, Synopsis, Roma 1992, p. 380).

Del resto, non esistono prassi dottrinalmente neutre; ogni prassi presuppone
una teoria teologica o filosofica, una visione dell'uomo, della societa e della
storia. Lo stesso concetto di prass: presuppone un bene da realizzare, ossia un
ideale da tradurre in atto, un modello da imitare, tanto che una prassi € ritenuta
valida solo se realizza quel fine che si € proposta.

“Primato della coscienza sulla Legge”

Se la vita ha il primato sulla verita, il mezzo sul fine e la pastorale sulla dottrina,
allorala nuova teologia conseguentemente sancisce il primato della coscienza sulla
Legge. Ma anche questa massima rischia di assumere una valenza talismanica.

Qui bisogna premettere una distinzione tra il significato tradizionale di
coscienza, quello moderno e quello talismanico che va assumendo nella teologia
contemporanea.

Il significato tradizionale di coscienza puo essere inteso a piu livelli. A livello
teologico ¢ il giudizio che il soggetto porta circa la conformita delle proprie
azioni alla Legge divina e al diritto cristiano.

«La coscienza é come l'araldo di Dio, e cio che dice non lo comanda a proprio
titolo, ma in quanto proveniente da Dio, alla maniera di un araldo quando
proclama l'editto del Re; proprio da cio deriva il fatto che la coscienza ha la forza
di obbligare» (San Bonaventura, In I libnini Sententiarum, dist. 29, a. 1, q. 3,
conci.).

«La coscienza, di per sé, non é arbitra del valore morale delle azioni ch’essa
suggerisce. La coscienza é interprete d una norma interiore e superiore; non la



crea da sé. (...) Cioé é lintimazione soggettiva e immediata di una legge, che
dobbiamo chiamare naturale, nonostante che molti oggi non vogliano piu sentir
parlare di legge naturale» (Paolo VI, discorso del 12 febbraio 1969).

Nel pensiero moderno, invece, la coscienza viene intesa come un sentimento
con cui il soggetto si sente sicuro di sé, nella pretesa di poter conoscersi e
giudicarsi in modo infallibile.

In tal caso, la coscienza non ¢ piu voce di Dio né della Legge divina, anzi
nemmeno di un’astratta verita o giustizia, ma € solo norma autoreferenziale,
insomma una sorta d’idolo al quale tutto € permesso e va sacrificato; oggi
sembra essere tornati ai tempi del poeta greco Menandro, secondo cui «per ogni
mortale, la coscienza é il suo dio».

Pertanto tale coscienza non ha piu bisogno di essere retta, ossia bene informata
e giusta, ma basta che sia autentica, ossia sincera e spontanea, non influenzata
dall’esterno, nemmeno dalle esigenze della verita, del bene e della giustizia.
Quest’autenticita € intesa come mera coerenza del soggetto con sé stesso. Si
tratta quindi di una coscienza soggettiva ed emotiva che giustifica quella «falsa
liberta che diventa un pretesto per vivere secondo la carne» (Gal 5, 13), ossia
schiavi delle passioni disordinate.

«Le tendenze culturali, che contrappongono e separano tra loro la liberta e la legge
ed esaltano in modo idolatrico la liberta, conducono a una interpretazione
“creativa” della coscienza morale che si allontana dalla posizione della tradizione
della Chiesa e del suo magistero» (Giovanni Paolo 11, Veritatis splendor, n. 54).

Questa moderna ed errata concezione della coscienza € penetrata dal “mondo”
negli ambienti ecclesiali svolgendovi un ruolo talismanico, perché sta
gradualmente cambiando non solo il rapporto tra coscienza, verita e legge, ma
anche il significato stesso di coscienza.

In una prima fase, I'attuale teologia tenta di screditare 'autentico significato di
coscienza. Si pretende infatti che la dottrina tradizionale abbia ridotto la
coscienza ad applicare astrattamente le leggi morali ai concreti casi della vita,
senza cogliere 'unicita delle persone nelle loro situazioni. Quindi si sostiene
che le leggi morali non siano tanto un criterio oggettivo vincolante per i giudizi
della coscienza, quanto uno “sfondo” all’azione della coscienza, le cui decisioni
non sono vincolate all'osservanza delle norme ma solo a un orientamento
generale da applicare “creativamente” a seconda dei casi.

Dunque la coscienza morale dovrebbe esprimere una “valutazione esistenziale”
sulle situazioni concrete per prendere decisioni che eludono le leggi morali
mediante eccezioni. La “coscienza creativa” insomma avrebbe diritto di trovare
soluzioni “pastorali” contrarie non solo al Magistero ecclesiastico ma anche alla
Legge divina. Parallelamente, la Legge e il Magistero morali non avrebbero pivi
diritto di essere obbediti dalla coscienza autentica; la Chiesa cesserebbe quindi
di essere “morum regula” (Sant’Agostino) e le sue leggi e giudizi avrebbero valore



solo relativo. E cosi, dopo il Magistero dogmatico, anche quello morale rischia
di finire neutralizzato.

In una seconda fase, la nuova prassi pastorale fa un passo ulteriore e sancisce il
primato della coscienza sulla Legge: non solo sulle norme ecclesiali, ma anche
sulla Legge divina. Se infatti le leggi sono state sostituite da esigenze
“esistenziali”, allora la Legge morale viene a dipendere dalla coscienza, ossia
dalla consapevolezza e dal consenso che ne ha l'individuo (o al limite la
collettivita). Non esistono piu azioni di per s¢ malvagie né stati di peccato, ma solo
azioni e situazioni che la coscienza valuta secondo criteri temporali e spaziali.

Alla fine di questo processo, il primato della coscienza sulla Legge conduce a
sostituire la Legge con la coscienza ormai idolatrata. Di conseguenza, 'imperativo
morale della coscienza non € piu il vecchio motto “divieni cio che sei”, ossia
realizza la tua missione nella natura e nel ruolo che ti sono dati da Dio, bensi il
nuovo motto “sii cio che divieni”, ossia “adeguati alle tue aspirazioni e ai tuoi
desideri”. La mancanza di criteri immutabili finisce per rendere arbitrarie le
decisioni della coscienza.

Legge morale e coscienza

In realta, la coscienza non € un mero sentimento passivamente subito dal
soggetto sotto imposizione di esigenze esistenziali, ma € un giudizio pratico
attivamente espresso fondato su “ragionamenti” (cfr. Rom 2, 15). Pertanto,
coscienza e Legge morale non sono in contraddizione e nemmeno in
concorrenza, come non lo sono liberta e verita: lo insegnano i due massimi
apostoli della carita, san Giovanni e san Paolo:

«Chi pretende di conoscere Dio, ma non pratica i suot Comandamenti, é un
mentitore e la verita non e in lui» (1Gv 2, 4).

«Colui che disprezza questi precetti, disprezza non un uomo ma quel Dio che dona
il suo Santo Spirito» (1Tes 4, 8).

«Nessun atleta verra incoronato, se non avra lottato rispettando le regole» (2Tim
2, 5).

I1 Magistero della Chiesa lo conferma:

«Una falsa filosofia insegna a disprezzare e a respingere la norma oggettiva, ossia
la Legge, come qualcosa di estraneo al vero essere, come un nemico e dissolvente
della fecondita e della forza della vita. Qui si vede il pericolo di tale filosofia per
la santita dei costumi nel matrimonio e nella famiglia. Percio é mecessario
insegnare all'uomo, che anela alla felicita temporale ed eterna, che runa e l'altra
st possono trovare soltanto nel vincolo al dovere e alla Legge di Dio. (...) Voler
sciogliere l'uomo dal vincolo dell’ordine divino, appellandosi alla liberta donata
da Dio, ¢ una intima contraddizione. (...) Sia per la Chiesa che per ['umana societa,
é funesto se, nell insegnamento e nella pratica, abitualmente e quasi per principio,
1 pastori delle anime tacciono quando nella vita matrimoniale si violano le leggt



stabilite da Dio, che valgono sempre in ogni caso» (Pio XII, discorso del 2-11-
1950).

«La liberta della coscienza non e mai liberta dalla verita ma sempre e solo nella
verita. (...) La Chiesa si pone solo e sempre al servizio della coscienza, aiutandola
a non deviare dalla verita sul bene dell'uomo, ma anzi a raggiungere con
sicurezza la verita e a rimanere in essa, specialmente nelle questioni piu difficili»
(Giovanni Paolo 11, Veritatis splendor, n. 64).

«S1 pretende di fondare la legittimita di soluzioni cosiddette pastorali contrarie
agl’insegnamenti del Magistero e di giustificare una ermeneutica “creativa’,
secondo la quale la coscienza morale non sarebbe affatto obbligata in tutti i cast
da un particolare precetto di divieto. Non vi e chi non colga che, con questa
impostazione, viene messa in discussione l'identita stessa della coscienza morale
di fronte alla liberta dell’'uomo e alla legge di Dio» (Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 56).

«Anche nel campo della morale coniugale, la Chiesa é ed agisce come Maestra e
Madre. Come Maestra, essa non si stanca di proclamare la legge morale che deve
guidare la responsabile trasmissione della vita. Di tale legge, la Chiesa non ¢
affatto autrice né arbitra. In obbedienza alla Verita, che é Cristo, (...) la Chiesa
interpreta la legge morale e la propone a tutti gli uomini di buona volonta, senza
nasconderne le esigenze di radicalita e di perfezione. Come Madre, la Chiesa si fa
vicina alle molte coppie di sposi che si trovano in difficolta su questo punto
importante della vita morale. (...) La Chiesa non smette mai di esortare e
d’incoraggiare, affinché le eventuali difficolta coniugali siano risolte senza mai
falsificare e compromettere la verita. (...) Per questo, la pedagogia concreta della
Chiesa dev’essere sempre connessa alla sua dottrina e mai separata da questa. (...)
Non sminuire in nulla la salutare dottrina di Cristo é eminente forma di carita
verso le anime» (Giovanni Paolo 11, Familiaris consortio, n. 33).

“Inculturazione pastorale”

Come la nuova pastorale presuppone il primato della coscienza sulla dottrina e
sulla legge, cosi nel campo sociale essa promuove un’inculturazione pastorale che
sancisce il primato della coscienza e della cultura collettive sulla verita e sulla
legge evangeliche.

Per definizione, inculturazione significa un processo mediante il quale si diventa
membro della cultura circostante. Nel campo ecclesiale, essa consiste nella
«intima trasformazione degli autentici valori culturali mediante la loro integrazione nel
cristianesimo e il radicamento del cristianesimo nelle varie culture umane» (Giovanni
Paolo II, Redemptoris missio, n. 52). L'inculturazione quindi ha due aspetti:
«incarnazione del Vangelo nelle culture autoctone e introduzione di queste culture nella
vita della Chiesa» (Giovanni Paolo II, Slavorum apostoli, n. 21). Si tratta di una
metodologia che valuta e purifica le ricchezze delle culture locali per metterle
al servizio della evangelizzazione al fine di edificare una civilta cristiana.



Nella nuova pastorale, invece, I'inculturazione pud assumere un significato
talismanico. Essa non si limita ad essere una metodologia missionaria
finalizzata ad evangelizzare, ma diventa una nuova concezione
dell’evangelizzazione stessa, che si riduce appunto all’adeguare il Vangelo alle
culture autoctone. Da strumento per evangelizzare, quindi, l'inculturazione
finisce col diventare il fine dell’evangelizzazione (cfr. Julien Ries, Inculturazione,
in card. Paul Poupard, Dizionario delle religion:, Citta Nuova, Roma 2001, p.
1080).

Dato che la nuova pastorale viene intesa come adeguamento della verita alle
esigenze storico-sociali dell'umanita, allora essa deve variare col tempo e con lo
spazio, non puo piu ammettere “verita prestabilite”, orientamenti immutabili,
regole e norme rigide che impongono “soluzioni preconfezionate”. In concreto,
la prassi pastorale dovra adattarsi ai contesti non solo storici e geografici, ma
anche culturali e religiosi; la dottrina e le leggi ecclesiali dovranno adeguarsi ai
costumi dei popoli, delle etnie e delle tribu, anche se sono e restano pagani.

Cio significa che questa pastorale inculturata rischia di cadere nella vecchia tesi
del latitudinarismo, ossia del ridurre la religione a una opinione e una usanza
che cambia con la geografia: un errore, questo, a suo tempo condannato dalla
Chiesa (cfr. Pio IX, Syllabus, prop. XV e XVI).

«Il Missionario ¢ Apostolo di Gesu Cristo. Egli non ha lufficio di trapiantare la
civilta specificamente europea nelle terre di missione, sebbene di rendere quei
popoli, che vantano talora culture millenarie, pronti ed atti ad accogliere e ad
assimilarst gli elementi di vita e di costumanza cristiana, che facilmente e
naturalmente si accordano con ogni sana civilta e conferiscono a questa la piena
capacita e forza di assicurare e garantire la dignita e la felicita umana. I cattolict
indigent debbono essere veramente membri della famiglia di Dio e cittadini del
suo regno (cfr. Eph. 2, 19), senza pero cessare di rimanere cittadini anche della
loro patria terrena» (Pio XII, discorso del 24 giugno 1944 alle Pontificie
Opere Missionarie).

«L’evangelizzazione corre il rischio di perdere la sua stessa natura e di svanire, se
st svuota o sindebolisce del contenuto reale col pretesto di tradurlo, e se, volendo
adattare una realta universale a uno spazio locale, si sacrifica questa realta
distruggendo quella unita senza la quale non c’¢ universalita» (Paolo VI,
Evangelii nuntiandi, n. 63).

«Non é sicuro né privo di pericoli parlare di teologie che debbano essere cosi
numerose e cosi diverse quanto lo sono 1 continenti e le culture umane. In realta,

il contenuto della fede o é cattolico, 0 non é nulla» (Paolo VI, discorso del 26-
10-1974).

“Conversione pastorale della Chiesa”

Se la vita ha il primato sulla verita e se la pastorale diventa il supremo criterio
del Cristianesimo, allora bisogna adeguare alle esigenze di tempo e diluogo non



solo l'evangelizzazione, ma anche lintero ordinamento ecclesiastico; per
questo l'attuale teologia prospetta una conversione pastorale della Chiesa che
sarebbe una soluzione talismanica.

Sappiamo che la Chiesa, analogamente ad ogni organismo sociale, nel suo
aspetto umano e storico € semper reformanda, ossia deve sempre purificarsi e
restaurarsi per compiere la sua missione salvifica. Ma lo slogan che qui
esaminiamo parla di conversione in senso ben diverso.

Secondo l'attuale teologia, in passato la pastorale era ridotta a mero strumento
finalizzato non tanto a salvare le anime quanto ad assicurare la potenza
ecclesiale. Oggi invece la Chiesa non puo piu limitarsi a “fare” pastorale, ma deve
“diventare” Essa stessa pastorale, dialogo, condivisione e partecipazione, non solo
verso l'esterno ma anche al suo interno.

In una prima fase, questa conversione pastorale presuppone che le esigenze
dell’attuale societa abbiano non solo il potere, ma anche il diritto di costringere
l'istituzione ecclesiastica a perdere privilegi, esenzioni e diritti ormai superati
dalla storia. Pertanto, si sostiene che la Chiesa debba rinunciare
“generosamente” a tutto questo, in modo da non cercare pivi il proprio bene,
tantomeno i propri interessi (fossero anche quelli spirituali), bensi da favorire
le esigenze del “mondo moderno”.

In una seconda fase, la conversione pastorale va oltre ed esige che la Chiesa,
rinunciando ad essere una citta o una fortezza chiusa al mondo, simpegni ad
“abbattere 1 propri bastioni” e ad “uscire fuori dal ghetto” per trasformarsi in
“tenda nomade” pellegrinante nel deserto della storia. Ovviamente, questo puo
compiersi solo mediante una radicale riforma delle strutture ecclesiali in senso
pastorale e partecipativo.

In una terza fase, la conversione pastorale pretende che la Chiesa rinunci anche
a valori finora ritenuti “non negoziabili”, includendovi verita e leggi rivelate da
Dio nella Sacra Scrittura. Si tratta insomma di far si che dogmatica, morale,
diritto e liturgia si adeguino alle esigenze dell'uvomo moderno. Curiosamente
I'attuale teologia, che non parla quasi piu della conversione del mondo alla Chiesa,
parla talvolta esplicitamente di questa conversione della Chiesa al mondo.

All’attuale “pensiero debole” viene quindi a corrispondere oggi un’analoga
“pastorale debole”, fondata non su verita immutabili, ma su analisi psicologiche
e sociologiche che si traducono in una prassi impegnata a trovare soluzioni “di
mediazione” che finiscono con l'essere compromissorie. La pastorale viene
infatti ridotta a “psicoterapia sociale” finalizzata alla cura, non delle anime, ma
della psiche individuale o sociale. Ne deriva che non solo i suoi metodi e mezzi,
ma anche i suoi principi e valori sono tratti non dalla Rivelazione ma dalle
moderne scienze umane (psicologia, sociologia, antropologia, etc.), alle quali
viene data una valenza sacrale e quasi “profetica”. Cio spiega come mai il
governo ecclesiale, mentre un tempo prendeva liniziativa anticipando i



problemi e proponendone soluzioni proprie, oggi pare rassegnato a subire
I'iniziativa dei suoi nemici correndo dietro i problemi sollevati dalla
“modernita” e proponendone soluzioni di compromesso.

Insomma, mentre un tempo s’insisteva sulla omogeneita e solidita ecclesiale,
oggi si tende ad auspicare una dinamica che “metta la Chiesa in moto” per
spingerla a “uscire da sé” e percorrere le vie del mondo. Cio presuppone una
comunita ecclesiale non solo diversificata ma anche divergente e decentrata,
dunque frammentata, eventualmente conflittuale.

Tuttavia, una prassi pastorale, che non sia piu fondata sulla verita e finalizzata
alla giustizia, assomiglia a un gioco sterile o controproducente. Per giunta, essa
tende a diventare una tecnica del consenso, inevitabilmente influenzata da
pressioni individuali o collettive provenienti dai poteri mondani.

Cio rischia di provocare gravi conseguenze. Una volta che l'intera Religione
viene adeguata alle supposte esigenze pastorali, 'azione ecclesiale non € piu
guidata dal lume della Fede né animata dal fuoco della Carita né regolata dalla
virtu della Prudenza, ma finisce con I’abbandonarsi alle opportunita di successo
assicurate dall’adeguamento alle “esigenze della modernita”. Non si tratta piu di
“instaurare tutto in Cristo”, ma solo di fornire una vago servizio all'umanita.



2. Misericordia — Ossia 'anima della nuova pastorale

La caratteristica principale della nuova pastorale, tanto importante da
costituirne 'anima, sembra essere quella della misericordia; anche per questo
oggi se ne parla con tanta frequenza da rischiarne il logoramento.

Cosa e la misericordia?

Per definizione, la misericordia consiste nel compatire la miseria altrui allo scopo
di soccorrerla e di porvi rimedio. In Dio, essa € un attributo e una operazione
ad extra, con cui Egli soccorre gli uomini nella miseria e nella sventura, donando
aloro perdono e salvezza. In Gesu Cristo, la misericordia € la forma che 'amore
divino assume per liberare 'uomo dal peccato e salvarlo dal male: Egli € il “buon
Pastore” che nutre, guida e protegge le pecore radunandole nel suo Ovile (Gv.
15, 10). Nell'uomo, la misericordia € un aspetto attivo della virti morale della
carita (cfr. E. Janvier O.P., Esposizione della morale cattolica, Marietti, Torino,
1936, voi. XIV, pp. 179-189).

«La misericordia si manifesta nel suo aspetto vero e proprio quando rivaluta,
promuove e trae il bene da tutte le forme di male esistenti nel mondo e nell'uomo»
(Giovanni Paolo 11, Dives in misericordia, n. 6).

«Misericordioso ¢ colui che possiede un cuore commiserevole, per cosi dire, nel
rattristarsi per la miseria altrui come se fosse la propria e sforzarsi di rimuoverla
come lo sarebbe se fosse la propria. Questo ¢ l'effetto della misericordia. Orbene,
non é tipico di Dio il rattristarsi della miseria altrui, ma e molto tipico di Lui
rimuoverla, intendendo per miseria un qualunque difetto» (San Tommaso
d’Aquino, Summa Teologica, 1, q. 21, a. 3).

«Dio ha misericordia per coloro che confessano la sua dottrina e sono zelanti
nell’obbedire ai suot precetti» (Sir 18, 14).

Nel campo matrimoniale, la misericordia divina ha un’applicazione simbolica
ben nota. Infatti nella Bibbia essa ¢ legata alla fedelta unilaterale di Dio al “patto
nuziale” steso con il suo popolo, per cui Dio é disposto a perdonare la sua
mistica Sposa nonostante ella abbia peccato di adulterio fornicando con i
miscredenti (cfr. Ger. 2, 22 ss.; Ez. 16, 15 ss.; Os. 2, 4-15). Analogamente, 'uomo
o la donna possono essere misericordiosamente perdonati nonostante abbiano
peccato. Nel campo familiare, la misericordia divina € espressa dalla
indissolubilita stessa del vincolo e dai rispettivi doveri-diritti che legano gli
sposi tra loro e ai figli, al fine di evitare che siano lasciati in balia delle loro
passioni e pretese.

Pertanto, come si potrebbe concedere misericordia a chi non solo non condanna
la fornicazione come colpa, ma anzi la giustifica come esigenza? E come non
rendersi conto che una misericordia che giustifica adulteri o conviventi o
divorziati-risposati comporta il negare la vera misericordia dovuta alle
innocenti vittime di queste situazioni familiari irregolari? Si € misericordiosi



quando ci s'impegna a rafforzare e a difendere i doveri e i vincoli familiari,
facendo comprendere alla coppia cristiana la loro importanza, non quando si
pretende di allentarli o di dispensarne.

Cosa s’intende oggi per misericordia?

Oggi nella Chiesa si parla molto di misericordia; ma, da una parte, si trascura di
chiarirne i principi limitandosi a sollecitarne le opere; dall’altra, s’insinua
ch’essa vada intesa in un nuovo significato, ieri perduto e oggi riscoperto, che
in realta assume un valore talismanico.

In una prima fase, la nuova pastorale critica quella rigida e “paternalistica”
pratica della misericordia che rimprovera al peccatore la sua colpa e gli nega un
perdono preventivo (sempre, comunque e dovunque), prescindendo quindi
dalle condizioni indispensabili all’assoluzione: confessione delle colpe,
pentimento sincero, proponimento di non peccare piu, penitenza espiatoria.

In una seconda fase, il concetto della nuova pastorale va oltre e finisce col
diventare misericordiosa non solo col peccatore ma anche col peccato, il quale
quindi viene non tanto perdonato quanto scusato. Pertanto non ci si limita ad
«odiare 1l peccato ma amare il peccatore», come stabilisce sant’Agostino, ma si
giunge a giustificare il peccato e ad assolvere il peccatore impenitente.

Contro questa impunita del peccato, sant’Agostino condanna quei cristiani che
«promettono una falsa impunita ai corrotti costumi, in nome di una pretesa generale
clemenza che Dio avrebbe verso gli uomini» (De Civitate Det, lib. XXI, cap. XVIII).
Tale permissivismo € incompatibile con la bonta divina, la quale «non accetta che
['uomo peccatore venga ingannato da chi pretende di amarlo giustificandone il peccato»
(Giovanni Paolo 11, Veritatis splendor, n. 120).

Ad esempio, per quanto riguarda la vita matrimoniale, «corrompono anzitutto la
fedelta coloro che pensano di dover essere indulgenti verso le idee e i costumi del nostro
tempo riguardanti la falsa e dannosa amicizia con terze persone, e sostengono che in
queste relazioni estranee si debba consentire ai coniugt una maggior licenza di pensare
e di operare» (Pio XI, Casti connubii, 31-12-1930).

Vediamo ora alcune massime con le quali la nuova pastorale fraintende la
parola misericordia svelandone il ruolo talismanico implicito.

Massime di falsa misericordia

Oggi domina una sensibilita molle, sentimentale e pacifista, che favorisce una
mentalita secondo cui bisogna eludere I'idea stessa di peccato, dunque di colpa
e di espiazione, per cui si evita di parlare di lotta spirituale, non ammettendo
che ci sia un nemico da combattere. La nuova pastorale s'immagina un
Cristianesimo tanto “puro” da presumersi piu buono e piu tollerante di Gesu
Cristo stesso, per cui la misericordia viene fraintesa in senso sentimentale, come
se fosse una passione irrazionale che mira solo ad alleviare le miserie e le
sofferenze altrui.



In effetti, nel suo aspetto sensibile, la misericordia € mera compassione. Tuttavia,
essendo anche un desiderio razionale finalizzato al bene altrui, essa € virtu in
quanto regola prudentemente i moti dell’animo; per questo san Paolo
raccomanda di praticarla «conformemente alla ragione» (Rom 12, 1). La
misericordia partecipa affettivamente alle sventure del misero, ma solo al fine
di guarirne effettivamente le miserie, a cominciare da quelle spirituali: «alla
misericordia spetta il cancellare ogni difetto» (S. Tommaso, Summa theologica, 1, q.
21, a. 3-4).

«La strada della Chiesa (...) ¢ sempre quella di Gesu, della misericordia. Questo
non vuol dire sottovalutare 1 pericoli o far entrare i lupi nel gregge, ma accogliere
il figlio prodigo pentito, sanare con determinazione e coraggio le ferite del
peccato» (Papa Francesco, discorso del 15-2-2015).

La misericordia cristiana non € un modo per addolcire e ammorbidire la vita
evitandone problemi, lotte e sacrifici, tantomeno per eluderne la drammaticita;
del resto, il Cristianesimo non dispensa dalla drammaticita della vita, ma evita
che finisca nella tragedia della dannazione eterna. Pertanto la misericordia
presuppone il timore di Dio: «la sua misericordia si estende, da una
generazione all’altra, su coloro che lo temono», canta la Madonna nel
Magnificat (Lc 1, 50). Sant’Agostino parla spesso della “severa misericordia” con
la quale Dio, invece di abbandonare il peccatore al suo torpore, lo scuote
facendogli provare le dure conseguenze della colpa commessa, al fine di
spingerlo al pentimento e alla conversione (cfr. ad es. Confessionz, VIII, 5).

Inoltre, la nuova pastorale presenta la misericordia come se fosse del tutto
gratuita. In un certo senso cio ¢ vero, perché essa non € un “diritto umano” bensi
e un dono divino che come tale non corrisponde al merito ma lo supera di
molto. Gia Shakespeare faceva dire al suo Amleto: «Per carita, trattate i miet amict
non come meritano, ma molto meglio; se infatti si viene trattati secondo il merito, chi
mai sfuggira alla condanna?» (Amleto, atto 11, sc.2).

Tuttavia, cio non significa che la misericordia sia senza ragione o senza regola,
tantomeno senza scopo; altrimenti sarebbe non sopra-razionale e
soprannaturale, ma irrazionale e contro natura, ossia falsa e ingiusta, indegna
di quel Dio che non fa nulla senza ragione e scopo.

La misericordia € gratuita, nel senso che esprime la sovrana liberta e liberalita
di Dio; tuttavia essa promana da una razionalita e realizza una giustizia
superiore, ossia soprannaturale, essendo un dono di quello Spirito Santo che &
razionale come quel Verbo da cui emana (cfr. Antonio Royo Marin O.P.,
Teologia de la caridad, B.A.C., Madrid 1960, nn. 325-327).

Inoltre, la nuova pastorale insinua che la misericordia, proprio per il fatto di
essere gratuita, debba essere concessa al peccatore senza le condizioni che ne
provano il pentimento.



Il che é vero, se con cio s'intende che Dio puo concedere misericordia al
peccatore indipendentemente dai meriti antecedenti del peccatore; ma ¢ falso,
se con cio si pretende che Dio non esiga dal peccatore quelle disposizioni
conseguenti, da Lui previste e preparate, necessarie alla conversione finale. La
vera misericordia fa in modo che il peccatore ammetta le sue colpe, e ne faccia
penitenza; se poi la colpa é stata pubblica, dev’esserlo anche la penitenza (Mt.
18, 15-22; cfr. Catechismo romano del Concilio di Trento, nn. 248-262).

«L’empio abbandoni la sua via e l'iniquo desista dai suoi propositi, si
convertano entrambi al Signore, che ne avra misericordia, al nostro Dio,
che sara generoso nel perdonarli» (Is 55, 7).

«La conversione ¢ la piu concreta espressione dell’opera dell’'amore e della
presenza della misericordia nel mondo umano. (...) L autentica conoscenza del Dio
della misericordia (...) é una costante e inesauribile fonte di conversione, non
soltanto come momentaneo atto interiore, ma anche come stabile disposizione»
(Giovanni Paolo 11, Dives in misericordia, nn. 6 e 13).

La fedelta di Dio alle Sue promesse di salvezza esige come risposta la fedelta
umana al proprio impegno di conversione. Ma se il peccatore, pur invocando
la divina misericordia, rifiuta di convertirsi, cio significa che non ¢ disposto a
ricevere quella misericordia.

«Chi volontariamente rifiuta di accogliere la divina misericordia attraverso il
pentimento, respinge il perdono dei propri peccati e la salvezza offerta dallo
Spirito Santo; un tale indurimento puo portare alla impenitenza finale e alla
eterna dannazione» (Catechismo romano del Concilio di Trento, n. 263).

In questo senso, sant’Alfonso de Liguori ammoniva paradossalmente che «ne
manda all’Inferno piu la divina misericordia che la giustizia divina». Pertanto, i
pastori che evitano di esortare le pecore traviate alla conversione dovrebbero
stare attenti a non meritare questo antico rimprovero divino: «Voi avete
rassicurato il peccatore, impedendogli di convertirsi dalla sua empia condotta
e di salvarsi 'anima! Per questo io strappero il mio popolo dalle vostre mani»
(Ez 18, 22).

Parallelamente (e contraddicendo la citata “gratuita” della misericordia) la
nuova pastorale pretende che la misericordia sia dovuta all'uomo per natura.
Secondo questa tesi, la “persona umana”, essendo creata e redenta da Dio in
Cristo, non solo € in potenza oggetto di misericordia divina, ma lo € anche in
atto, necessariamente e senza condizioni. Si pretende quindi che la
misericordia celeste perdoni e salvi tutti, sempre, comunque. Se cosi fosse, la
citata gratuita irrazionale della misericordia divina assicurerebbe al peccatore
non tanto il perdono, quanto la giustificazione dei suoi peccati.

Tuttavia, la vera misericordia non ¢ in alcun modo dovuta alla “dignita umana”
del peccatore; il “figlio prodigo” della nota parabola lo sa bene, perché «s: rende
conto di non avere piu alcun diritto» (Giovanni Paolo 11, Dives in misericordia, n. 5)



e chiede umilmente al padre di essere riaccolto non come figlio ma come servo.
Tuttavia, il padre vede nel ritorno del figlio a casa (immagine della
“conversione”) la prova ch’egli si € pentito della colpa commessa: «da morto
che era, e tornato in vita» (Lc 15, 32); pertanto il padre lo riaccoglie in casa come
figlio, manifestando con cid una misericordia generosa e non dovuta.

Nelle Sacre Scritture, Dio stesso ammonisce che c’€¢ un tempo per la
misericordia e per il perdono, ma c’¢ anche un tempo per la giustizia e per la
condanna. Il peccatore quindi deve approfittare del tempo e delle occasioni di
misericordia che Dio gli offre, tempo che ha una scadenza e occasioni che
possono non ritornare: time Jesum transeuntem et non redeuntem (“temi Gesu che
passa ma non ritorna”), diceva un’antica massima spirituale oggi dimenticata.

Inoltre, la nuova pastorale tende a concepire la parola misericordia come
espressione di una carita che si pone in concorrenza o in alternativa con la
verita. Spesso ci si preoccupa di ammonire che “la verita non dev’essere
separata dalla misericordia”; il che € vero: san Paolo avverte che «pieno
compimento della Legge e la carita» (Rm 13, 01), per cui bisogna «fare la verita
nella carita» (Ef 4,16). Tuttavia, talvolta si pretende che fare la verita non sia di
per sé un’azione misericordiosa, per cui si debba bilanciarla o addirittura
“correggerla” esternamente con la misericordia; il che suppone wuna
misericordia estranea alla verita, realizzando quindi proprio quella separazione
che si diceva di voler evitare.

In realta, la misericordia non € un compromesso tra le esigenze della verita e
quelle della convenienza, ma € semmai un equilibrio tra il rigore e I'indulgenza.
Inoltre, proprio per il fatto di appartenere al campo pratico, la misericordia non
puo invadere quello dottrinale, per cui non puo mutare il giudizio morale sulla
persona. Altrimenti, tale misericordia cadrebbe sotto la nota condanna biblica:

«Guai a coloro che chiamano bene il male e male i1l bene, che cambiano
le tenebre in luce e la luce in tenebre, che danno I'amaro per dolce e il
dolce per 'amaro!» (Is 5, 20).

Insomma, la verita non ha bisogno di presupporre la misericordia, perché non
si fonda su questa. Al contrario, € la misericordia che ha bisogno di presupporre
la verita, altrimenti non sarebbe vera misericordia. Tuttavia, la verita deve
compiersi nella misericordia, per realizzarsi non in astratto ma in concreto
nella prospettiva evangelica della divina Redenzione.

Quanto appena detto sulla misericordia nel suo rapporto con la verita, si puo
ripeterlo nel suo rapporto con la giustizia.

A volte, la nuova pastorale sembra intendere la misericordia concepita come
eccezione in deroga alla regola giusta, o in concorrenza con la giustizia, o
addirittura in opposizione a questa.



In realta, la misericordia non opera in concorrenza con la giustizia, tantomeno
le si oppone, anzi ne € una forma superiore animata dalla carita. La misericordia
tende a superare il giusto rigore al fine di realizzare una giustizia superiore,
«ristabilendo la giustizia nel senso di quell’ordine salvifico che Dio dal principio aveva
voluto nell'uomo» (Giovanni Paolo 11, Dives in misericordia, n. 7), in modo che
misericordia e giustizia si diano il bacio di pace (cfr. Sal. 85, 11).

«Limpulso alla misericordia fa un buon servizio alla ragione, quando usa
benevolenza senza compromettere la giustizia» (S. Agostino, De Civitate Det,
lib. IX, cap. V).

«La disciplina e la misericordia perdono entrambe il loro pregio, quando sono
praticate Futi a indipendentemente dall’altra» (S. Gregorio Magno, Regula
pastoralis, lib. 11, cap. VI).

«Dio agisce misericordiosamente, ma non compiendo qualcosa contro la sua
guustizia, bensi operando qualcosa al di sopra della stretta giustizia. (..) Cio
dimostra che la misericordia non toglie la giustizia, ma anzi é una certa qual
pienezza di giustizia; per questo la Scrittura dice che “la misericordia superesalta
il giudizio” (Ge 2, 18)» (S. Tommaso, Summa theologica, 1, q. 21, a. 2).

«Una generosa esigenza di perdonare non annulla le oggettive esigenze della
guustizia. (...) In ogni caso, la riparazione del male e dello scandalo, il risarcimento
del torto, la soddisfazione dell’oltraggio sono condizione del perdono. Cosi dunque
la fondamentale struttura della giustizia penetra sempre nel campo della
misericordia» (Giovanni Paolo II, Dives in misericordia, n. 14).

«E inaccettabile la posizione di chi fa della propria debolezza il criterio della
verita sul bene, in modo da potersi sentire giustificato da solo. Una tale posizione
corrompe la moralita dell’intera societa, perché insegna a dubitare della
oggettivita della legge morale» (Giovanni Paolo I1, Veritatis splendor, n. 104).

Di conseguenza, la vera misericordia non esclude la punizione del peccatore,
anzi la presuppone (Mt 25, 31-46), perché la pena ha un potere espiatorio che
puo convertire e guarire il colpevole (cfr. S. Tommaso, Summa theologica, 11-11ae,
q. 19, a. 1).

«Un Gesu che sia d’accordo con tutto e con tutti, un Gesu senza la sua santa ira,
senza la durezza della verita e del vero amore, non é il vero Gesu come lo mostra
la Scrittura, ma é una sua miserabile caricatura. Una concezione del “vangelo”
dove non esista piu la serieta dell’ira di Dio, non ha niente a che fare con il
Vangelo biblico» (Joseph Ratzinger, Guardare a Cristo, Jaca Book, Milano,
1986, p. 76).

La nuova pastorale talvolta sembra addirittura pretendere che la misericordia
comporti il mettersi nelle situazioni del povero, del debole, del servo, perché
cio sarebbe 'unico modo per solidarizzare con loro. Alcuni ne deducono che la
Chiesa debba “farsi povera, debole e serva”, evitando di proporre al fedele



moderno mete troppo ardue, ripiegando piuttosto in prospettive “a misura
d’'uvomo”, anzi del debole uomo d’oggi.

Inoltre, si sente spesso dire che la santita oggi € un cammino troppo penoso da
percorrere, per cui il pastore deve limitarsi ad avviare il gregge verso vie
misericordiose che conducano a un “male minore” al fine di “ridurre i danni”.
Pertanto, nella farmacopea proposta dalla nuova pastorale, la misericordia viene
propinata come un gradevole beverone al posto della troppo densa e aspra
medicina della giustizia.

In verita, «Dio ci ha dato uno spirito non di pusillanimita ma di forza» (2Tim
1,7), che ci spinge a desiderare i beni piu alti e a praticare le virtu piu ardue,
«compiendo un lavoro da schiavo ma con lo spirito di un eroe» (Joseph Huby S.]., San
Paolo: Epistole della prigionia, Studium, Roma, 1960, p. 264).

Pertanto, la Chiesa ha la missione di curare e guarire i peccatori, come fece quel
“buon Samaritano” che soccorse lo sventurato rimasto vittima della sua
imprudenza nel percorrere una via pericolosa insidiata dal Nemico (Lc 10, 30-
37). Ma, a questo scopo, un prudente Samaritano non puo sminuire la situazione
dell’aggredito, tantomeno illuderlo sulla sicurezza della via percorsa. Al
contrario, egli deve mantenersi lucido per ammonire il malato sulla gravita del
suo male e metterlo in guardia dai nemici insegnandogli ad evitarne le insidie.

Inoltre, se non gli s'insegnano le mete ideali, 'uomo d’oggi non avra mai motivo
per convertirsi e tendere alla perfezione, per cui restera soddisfatto della
propria miseria. Cosi facendo la guarigione del malato resta compromessa.



3. Ascolto — Ossia il presupposto della nuova pastorale

Secondo l'attuale teologia, una pastorale animata dalla misericordia deve
innanzitutto esercitare un ascolto rispettoso del gregge, specialmente delle
pecore che sono in situazioni difficili.

Cosa significa ascolto?

Per definizione, ascoltare significa semplicemente stare a sentire con attenzione.
In questo senso, il pastore ha il dovere di chinarsi sulle sue pecore per ascoltarle,
in modo da valutarne lo stato di tranquillita o d’inquietudine, di sanita o di
malattia. Dal punto di vista religioso, ascoltare il fedele ha senso solo quando
permette di capire quali sono i suoi aspetti che possono portarlo alla
conversione e quelli che possono ostacolarla, al fine di favorire i primi e togliere
1 secondi.

Cosa s'intende oggi per ascolto?

Nella nuova pastorale, invece, 'ascolto viene inteso in un senso talismanico. In
questo contesto, infatti, ascoltare non € un passivo “stare a sentire” ma € un attivo
“uscire da sé” per andare incontro all'interlocutore, abbassarsi al suo livello,
“guardare con i suoi occhi” e “palpitare col suo cuore”, fino a immedesimarsi in
lui e “condividere la sua situazione”. Cio presuppone che l'ascoltatore abbia le
orecchie libere da pregiudizi e convenzioni inibitori.

Pertanto, il pastore deve non tanto vegliare sul gregge quanto porsi in sintonia
e identificarsi con esso. Ogni singola pecora ha diritto di essere rispettosamente
capita, altrimenti essa si sentira trascurata o perfino disprezzata e rischiera di
lasciare il gregge. Del resto, a cosa servirebbe la liberta di parola nella Chiesa, se
non comportasse il diritto dei fedeli ad essere ascoltati dai superiori?

L’ascolto presuppone di rispettare nell’ascoltato quella sua autenticita che, come
abbiamo visto, oggi surroga la rettitudine della coscienza. Per la pastorale
dell’ascolto, I'importante non € piu che I'uvomo sia in sintonia con la volonta
divina, bensi solo l'essere sinceri, in pace con sé stessi e con gli altri; 'esserlo
con Dio ne sarebbe un’automatica conseguenza.

In una fase ulteriore, I'ascolto pastorale presuppone che la Chiesa si limiti a udire
le domande formulate dai fedeli rinunciando a fornirne le soluzioni. In questa
prospettiva, quella Chiesa che un tempo era innanzitutto Magistra, ossia
insegnava, oggi tende a diventare una Chiesa che innanzitutto ascolta, dialoga e
st mette in discussione, senz’aver timore di porre in dubbio certezze ritenute
indiscutibili e sicurezze ritenute irrinunciabili.

Stando cosi le cose, pero, un tale ascolto riduce la gerarchia ecclesiastica alla
condizione di un docente che possa insegnare agli scolari solo cio ch’essi gli
chiedono d’imparare. In tal modo la funzione magisteriale della Chiesa finisce
con l'essere subordinata al beneplacito dei fedeli, o meglio delle lobby capaci di



mobilitarli. Inoltre, nel contesto di tale ascolto, spesso la voce delle pecore
pentite e di quelle che tentano di osservare i Comandamenti ¢ soffocata dalla
voce delle pecore impenitenti che cercano la legittimazione della loro vita
immorale.

“Primato dell’ascolto sull'insegnamento”

Quest'impostazione pastorale ha lanciato un nuovo slogan: i/ primato dell’ascolto
sulle prerogative ecclesiali, innanzitutto sull‘insegnamento, ma anche sul giudizio,
sull’ammonimento e sulla correzione. 1l pastore non deve piu verificare la sincerita
e soprattutto I'onesta della sua pecora, ma deve limitarsi a controllare che le sue
opinioni e decisioni siano autentiche; al limite, egli puo rispettosamente
dissentire da lei, ma non puo pretendere d’imporle alcunché.

Il primato dell’ascolto richiede una certa precedenza e preminenza della “base”
sul “vertice” nella gestione della Chiesa. Ad esempio, richiede che i pastori
promuovano indagini sociologiche (questionari, sondaggi e statistiche) non solo
per conoscere la concreta situazione del gregge, ma anche per decidere cio che
si deve fare in suo favore. Ad esempio, il fatto che la Santa Sede abbia chiesto
alla “base ecclesiale” (istituti, associazioni, movimenti, comunita, famiglie) di
manifestare al Sinodo proposte che non potrebbero essere ignorate, ha dato
I'impressione di farsi condizionare da dati sociologici.

Tuttavia, com’é noto, le indagini sociologiche possono sollevare serie riserve
per i loro stessi metodi. Ad esempio, le domande di un questionario possono
essere formulate in modo tendenzioso, allo scopo di suscitare un certo tipo di
risposte faziose. Di conseguenza, le risposte ricevute possono deformare la
situazione, ad esempio dando preminenza alle questioni marginali su quelle
centrali, a quelle emotive su quelle razionali, a quelle patologiche su quelle
normali. In sostanza, I'immagine di famiglia uscita dalle risposte puo essere non
tanto quella reale quanto quella propagandata da una certa cultura dei mass-
media (cfr. AA. VV., Opzione preferenziale per la famiglia, cit, cap. II).

Pertanto, un tale primato dell’ascolto sullinsegnamento € un fattore che puo
insinuare il relativismo nella mentalita e nella sensibilita ecclesiali. L.a missione
della Chiesa non consiste tanto nell’ascoltare gli uomini per poi dialogare con
loro, quanto nel convertirli e santificarli. Una volta che l'ascolto ha prevalso
sull'insegnamento, il magistero e il governo ecclesiali rischiano di ridursi
all'inventario e all’esecuzione delle richieste rivolte dalla “base”; ’Ecclesia docens
dipendera da quella discens. Se cosi fosse, la Chiesa si realizzerebbe nel modello
rivoluzionario della piramide rovesciata.



4. Discernimento — Ossia il metodo diagnostico delle
situazioni pastorali

Secondo una recente teologia, una pastorale che sia animata dalla misericordia e
posta in ascolto del gregge, deve esercitare un discernimento capace di
diagnosticare le situazioni vissute dalle pecore.

Cosa significa discernimento?

Per definizione, il discernimento € la facolta di formulare un giudizio, o di
scegliere un comportamento, in conformita alle esigenze della situazione; il che
permette di giudicare persone e fatti al fine di unire cio che va unito e di
dividere cio che va diviso.

Il discernimento presuppone non solo la conoscenza della persona nella sua
concreta situazione, ma anche e soprattutto il riferimento a un retto criterio di
giudizio e a una oggettiva norma di valutazione che mirano a realizzare uno
Justum, ossia una verita etica. Peraltro, cido impone di distinguere tra persone e
situazioni diverse che debbono essere diversamente giudicate, realizzando
quelle inevitabili distinzioni che oggi spesso vengono criticate come
“discriminazioni”.

Si noti che non € possibile discernere senza giudicare. Il famoso divieto
evangelico del giudizio (Lc 6, 37) riguarda solo quello temerario, che spesso si
rivela falso e ingiusto perché pretende di scrutare I'intimo della coscienza; ma
qui si tratta di giudicare non le coscienze ma le idee e le azioni.

Cosa s'intende oggi per discernimento?

Come abbiamo visto, la nuova teologia postula il primato della pastorale sulla
Dottrina, della coscienza sulla Legge e dell’ascolto sull'Insegnamento. Pertanto,
dovendo rispettare quest’ultimo primato, la nuova pastorale usa il discernimento
come metodo diagnostico per analizzare le situazioni problematiche, ad
esempio quelle familiari e sociali.

La nuova pastorale sottintende che si debba sempre presumere nell'uomo una
fondamentale bonta e buonafede, anche contro ogni evidenza, in modo da
riconoscere nella “persona umana” una dignita assoluta che merita una fiducia
altrettanto assoluta.

In questa prospettiva, il discernimento evita di esaminare la persona o la
situazione alla luce della verita e della legge e di giudicarla astrattamente
“dall’esterno”, confrontandola con un modello estraneo, nella pretesa di
ricondurla all'ordine morale ed ecclesiale. Per contro, il discernimento s’impegna
a esaminare la persona o la situazione “dall'interno”, alla luce della sua
coscienza, cogliendo la persona nelle sue esigenze, al fine di valutarla nella sua
autenticita vissuta.



Si dice che questo metodo permetta di salvare nelle persone e situazioni cio che
comunque resterebbe in loro di sincero e di valido, in modo da giudicarle
dando preminenza non ai fatti ma alle intenzioni, non al male compiuto o non
riparato ma al bene residuo o potenziale. Tuttavia, c’é da temere che un tale
discernimento pastorale, valutando secondo criteri soggettivi e situazionali,
possa servire a confondere il finto col sincero, I'emotivo col razionale,
I'eccezione con la regola, e col permettere in pratica ogni comportamento
purché non sia giustificato in teoria.

Da questa impostazione pastorale derivano massime e slogan talismanici di una
certa importanza e successo. Vediamone alcuni.

“Primato del discernimento sul giudizio”

Il citato primato dell’ascolto sull'insegnamento si traduce nel parallelo e
conseguente primato del discernimento sul giudizio, che applica il monito “non
giudicare” e la domanda retorica: “chi sono io per giudicare?”.

In una prima fase, il metodo di valutazione pastorale sara dunque quello che
evita di giudicare o, se proprio si € costretti a farlo, cerca di giudicare
misericordiosamente senza condannare né punire; infatti si presuppone che il
peccatore sia da compatire in quanto vittima di una situazione insostenibile, o
meglio di una societa oppressiva. Quello che importa non € giudicare sulla
colpevolezza o innocenza della persona, ma solo valutare la sua situazione e
favorire la sua riabilitazione.

In una seconda fase, il discernimento pastorale giunge paradossalmente a
proibire un qualunque giudizio di condanna: cio infatti significherebbe
pretendere di valutare il soggetto “dall’esterno”, secondo la sua presunta
conformita a un modello moralistico. Invece il discernimento valuterebbe il
soggetto “dall’interno”, considerandone pastoralmente situazioni, intenzioni e
possibilita.

In una terza fase, il discernimento, se rigorosamente attuato, passa dall’assolvere
il trasgressore della legge al censurare i tribunali che I'applicano, le istituzioni
che la sanciscono, o addirittura la legge stessa in quanto troppo esigente per la
nostra epoca. Ne derivano sia la fine della certezza del diritto, sia I'impunita e
I'anarchia generale.

Si noti che questa impostazione metodologica ¢ influenzata da certe recenti
teorie permissive del diritto penale che, nella ossessione di evitare sentenze
ingiuste o eccessive, finiscono col mettere in questione da una parte la
responsabilita del trasgressore, dall’altra I'intera istituzione giudiziaria. Se cosi
si facesse, diventerebbe impossibile non tanto emettere una sentenza, quanto il
semplice pronunciare un qualunque giudizio certo.



“Rispetto per l'altro” — “per il diverso”

Tra le parole di possibile valenza talismanica dominanti nel recente linguaggio
ecclesiale, bisogna segnalare gli aggettivi altro e diverso.

Secondo la nuova pastorale, il discernimento deve presupporre non solo ’ascolto
ma anche il rispetto per I'altro (o per il diverso). Non a caso, si usa soprattutto il
termine altro in qualita di pronome indefinito: proprio per questa sua
indeterminatezza, esso puo indicare non solo cio che € parzialmente o
totalmente differente da qualcosa, ma anche cio che ne € l'esatto opposto.
Quindi il rispetto per l'altro richiede di rispettare anche cio che € opposto a
quanto € considerato vero, buono, giusto.

In questa prospettiva, colui che nega la verita, rifiuta il bene e viola la giustizia,
non € un peccatore, ma € solo uno che “non ¢ d’accordo” con un’autorita
costituita (la famiglia, la societa civile, le istituzioni, lo Stato, la Chiesa);
insomma, egli € solo uno che pensa e agisce diversamente seguendo altre
regole.

Pertanto bisogna evitare di tormentare questo diverso con rimproveri,
condanne e punizioni. Al contrario, per quanto possibile, bisogna ascoltarlo con
rispetto, soprattutto valorizzare la sua diversita, anche se questa mette in
discussione certezze politiche, familiari, morali e perfino religiose (come
accade ad esempio per le coppie irregolari, anche omosessuali).

Come sivede, questo discernimento, che giunge ad ammettere cio che € diverso
dandogli diritto di cittadinanza e di potere nella societa e nella Chiesa, € un altro
fattore che rischia d’insinuare il relativismo e il permissivismo. Ad esempio, si
parla ormai di “sessualita diversa”, “genitorialita diverse” e “famiglie diverse”,
per alludere a quelle che violano la morale sessuale e familiare.

Cio deriva dal fatto che, nella cultura contemporanea, le parole altro e diverso
sono diventate oggetto di una capillare e martellante propaganda che ne ha
dilatato e stravolto il significato. All'interno della Chiesa, poi, queste due parole
sono state sottoposte a una sconcertante esegesi che le ha sacralizzate fino a
giungere a una sorta d’idolatria. Basta ricordare che, in un certo linguaggio
teologico, le categorie dell’alterita e della diversita vengono elevate fino a
diventare icone di Dio inteso come “totalmente altro” e di Gesu Cristo inteso
come modello del trasgressore discriminato ed emarginato. Abbiamo qui un
tipico caso in cui il “politicamente corretto” viene non solo raggiunto ma anche
superato dal “religiosamente corretto”.

13 M M M 2
Situazioni complesse

Avendo preso coscienza della diversita delle persone e delle circostanze, la
nuova pastorale intende dedicare particolare discernimento soprattutto a coloro
che si trovano in situazioni complesse.



Per definizione, I'aggettivo complesso significa risultante dall'unione di varie
parti o elementi interdipendenti, per cui indica una realta di difficile
comprensione o classificazione.

Tuttavia, nel nuovo linguaggio ecclesiale, per situazioni complesse s’'intendono
semplicemente le situazioni ritenute irregolari o immorali, la cui
problematicita richiede una diagnosi e una terapia circostanziate. Ne sono un
noto esempio le coppie composte da conviventi o da divorziati-risposati.

L’inganno linguistico sta nel definire una situazione usando un aggettivo
eufemistico (complesso) che ne nasconde proprio quell’aspetto irregolare o
immorale che pure ne sta all’origine e ne permette la valutazione etica. E infatti
noto che, quando si ha timore di chiamare qualcosa col suo nome, si ricorre a
eufemismi e giri di parole. Nel nostro caso, se ne conclude che tale situazione
non puo essere giudicata né risolta in modo netto. E cosi, la complessita diventa
un pretesto per eludere il problema ed evitarne la cura risolutiva ma spiacevole.

Persone, coppie e famiglie “ferite”

Fra i citati diversi, ai quali la nuova pastorale dedica particolare ascolto delle
richieste e discernimento nel valutarne le situazioni complesse, nel campo della
vita matrimoniale e familiare vengono segnalate innanzitutto le cosiddette
coppie ferite e famiglie ferite.

In verita, ogni terapia dovrebbe preoccuparsi di distinguere tra due ben diverse
specie di feriti. Ci sono quelli che sono stati feriti da altri, per cui subiscono
innocentemente le conseguenze del peccato altrui: ad esempio quelli che sono
stati traditi e/o abbandonati dal coniuge, o i figli abbandonati dai genitori. Ma
vi sono anche quelli che si sono feriti da soli, per cui subiscono colpevolmente
le conseguenze del loro peccato: ad esempio, quelli che hanno abbandonato il
coniuge o i figli. Queste due specie sono diverse, hanno diversa responsabilita
e quindi vanno diversamente trattate: i feriti innocentt debbono essere
soprattutto esortati alla pazienza e al perdono; invece i feriti colpevoli debbono
essere innanzitutto esortati al pentimento, alla penitenza e a riparare il male
fatto. La vicinanza e la misericordia meritata dai primi sono ben diverse da
quelle che si possono avere per i secondi.

Nell’attuale dibattito ecclesiale e mediatico, la formula persone ferite allude
soprattutto a coloro che patiscono le dolorose conseguenze di una situazione
immorale, in quanto vivono in stato di peccato abituale, grave e pubblico:
adulteri, conviventi, concubini, divorziati-risposati, coppie omosessuali, etc.

Fino a ieri, costoro erano semplicemente definiti come “pubblici peccatori’; ma
in tal modo, secondo la nuova pastorale, si pronunciava un’'impietosa condanna
morale ormai inusuale e si rischiava d’irritare ulteriormente quei soggetti cosi
sensibili. Oggi invece, definendoli eufemisticamente come persone ferite, si evita
di esprimere una condanna morale preventiva risaltando un solo aspetto, vero
ma secondario, della loro concreta situazione, usando un termine adatto a



suscitare compassione: sono solo feriti, forse vittime incolpevoli! (cfr. Opzione
preferenziale per la famiglia, cit., cap. XI).

In una prima fase, tale parola talismanica si limita a sfruttare questa
comprensibile compassione. Di fronte a un ferito, la normale reazione ¢ quella
di avvicinarlo per consolarlo e soccorrerlo. Nel nostro caso, per non aggravare
la sofferenza psicologica della persona (o coppia o famiglia) irregolare, ogni
giudizio morale su di lei viene sconsigliato, poiché ¢ considerato offensivo e
dannoso. Al contrario, il misericordioso atteggiamento di “solidarieta” nei suoi
confronti viene raccomandato, poiché é considerato I'unico ammissibile al fine
di realizzare una pastorale efficace.

In una seconda fase, il sentimento compassionevole suscita una progressiva
immedesimazione con il ferito che ne fa dimenticare le responsabilita. Pur di
non farlo sentire in colpa e di rappacificarlo con sé stesso e con la Chiesa,
I'iniziale sospensione del giudizio morale si rovescia di segno: la situazione
viene scusata o addirittura giustificata come se fosse insuperabile, mentre chi si
ostina a rimproverarla viene accusato di mancare di misericordia.

Se le cose stessero cosi, la nota e magnifica parabola del “buon Samaritano”
dovrebbe essere corretta secondo la mentalita odierna, concludendosi nel
seguente modo paradossale.

Nell’ansia di risparmiare ulteriori sofferenze al ferito, il Samaritano preferira
minimizzargli la gravita del male, risparmiargli le cure anche dolorose che
potrebbero risanarlo e limitarsi a somministrargli palliativi che, pur
attenuandogli il dolore, alla fine gli rendono cronico il male patito e lo rendono
incosciente della sua situazione. Ovviamente, per non turbare il ferito
suscitandogli sensi di colpa, il Samaritano si guardera bene dall’ammonirlo ad
evitare la strada pericolosa lungo la quale € rimasto ferito, per cui il poveretto
rischiera di ricadere nella sventura passata. Morale di questa parabola riveduta
e corretta: piuttosto che essere soccorsi da un tale Samaritano, sarebbe molto
meglio tentare di curarsi da soli!

Coppie e famiglie “imperfette”

Il discernimento pastorale esige che le coppie o famigli e ferite non siano piu
criticate come immorali e nemmeno come irregolari, ma solo valutate come
imperfette.

Per definizione, imperfetto significa incompiuto, manchevole e percio difettoso.
Ma ci sono diversi tipi d'imperfezioni: alcune sono leggere e scusabili, perché
non danneggiano l'integrita del soggetto (ad esempio della famiglia), mentre
altre sono gravi e inescusabili, perché lo danneggiano fino a rovinarla.

Fidando nelle indagini sociologiche e nella propaganda mass-mediatica, la
nuova pastorale inclina a credere che ormai sia difficilissimo trovare coppie o
famiglie perfette in ogni aspetto; pertanto, un sano realismo richiede di



rassegnarsi alla crescente prevalenza di coppie e famiglie imperfette, con le
quali la societa e la Chiesa stessa debbono pur convivere.

Anche qui, il cambio eufemistico dell’aggettivo (da immorale a irregolare e poi a
imperfetto) favorisce un cambio non solo di sensibilita o di stile ma anche di
valutazione morale, come al solito in senso permissivo e tendenzialmente
assolutorio. D’altra parte, dato che nel mondo nulla € davvero perfetto, chi mai
oserebbe condannare qualcuno per il solo fatto di essere “incompiuto,
manchevole o difettoso” in qualcosa?

Orbene, € ovvio che nessuna coppia o famiglia € perfetta in tutto, come lo fu
esemplarmente la Famiglia di Nazareth.

Tuttavia, ad esempio, una coppia che vive in stato scandaloso di concubinato
non puo essere qualificata come meramente imperfetta, ma dev’essere giudicata
come immorale in quanto pubblica peccatrice. Se ci si limita a classificarla come
imperfetta e a compatirla come vittima, si fa torto innanzitutto alla verita e alla
giustizia, ma poi anche alla coppia in questione, che da questo linguaggio si
sentira, se non giustificata nel suo peccato, almeno sminuita nella sua
responsabilita, col rischio di finire confermata nel male.

Alla fine, le coppie o famiglie irregolari saranno non solo scusate ma anche
accettate “cosi come sono”, ossia giustificate nella loro immoralita, con
conseguente grave danno per il senso morale e per il bene comune della societa
e della Chiesa. E cosi, si sara passati dal tollerare il male ad accettarlo come
normale.

La distanza tra la pastorale nuova e quella classica possiamo misurarla leggendo
questo ammonimento di un Papa non certo severo:

«E preferibile che il parroco, invece di usare parole dolci e accondiscendenti, in un
severo colloquio con i concubini li esorti a non commettere un cosi grave delitto e
a non peccare contro la legge divina» (Pio VII, Etsi Fraternitatis, lettera dell’8-
10-1803).



5. Accompagnamento — Ossia il metodo terapeutico della
nuova pastorale

Nella nuova pastorale, 'ascolto e il discernimento delle pecore rimaste ferite in
situazioni complesse esige che il loro pastore le curi accompagnandole lungo il
loro cammino.

Che significa accompagnamento?

Per definizione, accompagnare significa seguire qualcuno per fargli compagnia
o per proteggerlo. Nella prospettiva cristiana, 'unico accompagnamento valido
e quello che riconduce 'uvomo a Dio percorrendo la sola via di salvezza che é
Gesu Cristo (cfr. Papa Francesco, Evangelii gaudium, n. 179). Pertanto il pastore
deve guidare il gregge facendolo «cammminare in modo degno della vocazione
che avete ricevuto» (Ef 4, 1), ossia santamente; tale guida deve realizzare la
“conversione” della pecora traviata, nel senso di una “inversione di marcia” per
riprendere la via verso I'Ovile. Se pero una pecora da scandalo e rifiuta di
convertirsi, allora essa va isolata e scacciata dall’Ovile, come impone san Paolo:
«Non abbiate relazioni con chi, pur fregiandosi del titolo di fratello, in realta
e lussurioso o avaro o idolatra; non potete nemmeno mangiare insieme con
un tale uomo. (...) Togliete il malvagio di mezzo a voi!» (1Cor 4, 11-13).

Cosa s’intende oggi per accompagnamento?

La nuova pastorale sottintende 'accompagnamento in un senso ben diverso,
elevandolo a metodo terapeutico: essa infatti pensa che la compagnia sia il
miglior conforto e la solidarieta sia la migliore medicina per le anime deboli.

In una prima fase dell’accompagnamento, si tratta solo di seguire 'uomo lungo il
pellegrinaggio della sua vita, percorrendo con lui le tappe della sua avventura.
Cio presuppone che il pastore non preceda il gregge come sua guida, ma anzi
lo segua come “compagno di strada”.

In una seconda fase, essendosi ormai abituato a seguire i suoi fedeli, il pastore
rinuncia a mettere in questione la rettitudine del cammino intrapreso dal
gregge, non tenta di fargli cambiare strada, ma al massimo propone di cambiare
velocita o marcia. Dunque il dovere di solidarieta prevale sul diritto al giudizio
e al comando. In tal modo, s'insinua che la Chiesa non abbia diritto d’insegnare
al pellegrino la strada da intraprendere, tantomeno possa pretendere di
costringerlo a percorrerla, ma debba limitarsi a scoprire con lui la via giusta,
per poi seguirlo condividendone il destino.

Secondo questa tesi, non bisogna preoccuparsi troppo se i fedeli hanno
intrapreso una via sbagliata. L'importante sta nel non trattarli come se fossero
minorenni da tutelare, tantomeno “anime traviate” o “pecore smarrite” da
correggere, come si faceva una volta; infatti bisogna evitare d’imporre a loro
una meta prestabilita pretendendo di discernere quali sono le vie predisposte
da Dio. Parafrasando un vecchio slogan, si potrebbe dire che “la meta ¢ nulla, la



via € tutto”, per cui ogni via, per quanto pericolosa, purché sia scelta
liberamente dall'uomo, conduce comunque alla meta della salvezza.

D’altra parte, la nuova teologia pretende che la divina condiscendenza
accompagni sempre I'umano cammino, dovunque esso vada, senza metterlo in
discussione. Infatti, si dice spesso che oggi “l'uvomo ¢ la via della Chiesa”, nel
senso che l'unico percorso ch’Essa debba seguire € quello intrapreso
dall'umanita nella sua storia. Ma allora, s’insinua che 'uomo debba seguire non
tanto Gesu Cristo quanto il proprio destino; la meta non € piu 'eternita ma il
“punto omega” della evoluzione cosmico-storica. Insomma, la sequela Christi
e sostituita dalla sequela Hominis.

Alla fine del processo, si rischia di dimenticare l'insegnamento evangelico,
secondo cui Gesu Cristo € la sola “via” dell'uomo, quella che lo conduce alla
verita, alla giustizia e quindi alla salvezza eterna; secondo cui la vita eterna € la
sola meta verso la quale bisogna incamminarsi; secondo cui i pastori hanno il
dovere di guidare le pecore smarrite riportandole nell’Ovile.

“Accompagnamento dei processi culturali e sociali”

Avendo stabilito che 'uomo dev’essere accompagnato seguendolo lungo le tappe
della sua vita, senza pretendere di convertirlo mediante il “proselitismo”, la
nuova pastorale stabilisce che anche 'umana societa dev’essere parimenti
accompagnata e seguita nella sua evoluzione storica, senza pretendere di
“convertirla” imponendole un modello cristiano. Importa solo che, come
I'uvomo, anche la societa “segua la sua coscienza” percorrendo coerentemente la
via ch’essa ha liberamente scelto per tendere alla fraternita universale. Pertanto,
la Chiesa deve limitarsi a diventare “compagna di strada” della societa, al fine
di servirla non in astratto ma nella sua concreta evoluzione storicosociale; alla
gerarchia ecclesiastica spetta solo il compito di seguirla fornendole uno
spirituale “supplemento d’anima” che 'aiuti a compiere il suo destino.

Tale impostazione vale anche per quella istituzione sociale che ¢ la famiglia. La
Chiesa cioé deve accompagnarne i processi culturali, seguirne 1’evoluzione
storica, incoraggiarne lI'ammodernamento in senso pluralistico, senza
pretendere d’imporle un modello storicamente sorpassato (come quello
patriarcale o paternalistico o borghese).

Tuttavia, bisogna obiettare che gli attuali “processi culturali e sociali” non sono
neutri né tendono a modelli razionali o naturali, tantomeno a quelli cristiani,
ma anzi favoriscono modelli di vita e di comportamento sovversivi, per poi
tentare d’'imporli all'intera societa vietandole ogni forma di dissenso e di
resistenza. Accompagnare tali processi comporta seguirli, “farne esperienza”,
“compromettervisi”, approvarli e infine adeguarvisi. In definitiva, cio significa
non solo rinunciare a una civilta cristiana, ma anche contribuire ad edificare
una civilta anticristiana.



Per contro, un Pastore responsabile e misericordioso non puo permettere che
le sue pecore si avventurino fuori dall’Ovile perdendosi in sentieri che
finiscono in burroni; tantomeno una pastorale puo incitare i suoi fedeli a
rendersi complici di processi che li fanno “progredire” verso la rovina.

“Pastorale della prossimita”

Se si vuole accompagnare qualcuno, bisogna prima restargli accanto; pertanto, il
metodo terapeutico dell’accompagnamento presuppone che si applichi la
pastorale della prossimita, riassunta nel celebre slogan “farsi prossimo”.

Questa impostazione esige che il Pastore dell’Ovile si approssimi a ogni pecora
potenziale e non ne escluda o ne scacci nessuna. Cio quindi impedisce che per
la Chiesa vi possano essere lontani, estranei, tantomeno nemici; 'unico lontano
e quello al quale non ci si € ancora avvicinati forse per pregiudizio sul diverso.

La nuova pastorale della prossimita si riduce a un procedimento che mira a
raggiungere una sintonia e una osmosi col prossimo, “mettendosi nei suoi
panni” e “accettandolo cosi com’¢e”; bisogna fare “esperienza esistenziale” del
prossimo per servirlo “lasciandosi coinvolgere” da lui e condividendone
desideri e progetti. Si tratta quindi di stabilire una relazione non solo di
vicinanza, ma anche di adeguamento culturale e morale.

Per contro, una prossimita pastorale davvero caritatevole e misericordiosa
dovrebbe favorire un leale apostolato che mira a condurre il vicino alla verita e
alla giustizia. Trattando con persone che vivono nell’errore o nel peccato, fuori
della Chiesa o ai suoi margini, bisogna ammonirle propinando l'aspra ma
risanatrice medicina del rimprovero. Il Pastore deve ripetere alla sua pecora
traviata 'ammonimento che Dio rivolse a Caino: “tu puoi!” (Gen 4, 7), puoi
salvarti convenendoti e vincendo la inclinazione a peccare.

Se poi si tratta di pubblico scandalo, allora «rimprovera il peccatore in
pubblico, affinché anche gli altri siano presi da salutare timore» (1Tim 5, 20);
«tl vescovo non deve passare sotto silenzio il peccatore, ma deve rimproverarlo, affinché
gli altri diventino prudenti» (Didake — Dottrina det dodici Apostoli, 11, 17). Dio stesso
ammonisce: «tutti coloro che amo, Io li rimprovero e li castigo» (Ap 2, 19),
perché «la correzione e la punizione conducono alla salvezza» (Pv 6, 23), e
sant’Agostino avverte: «La carita € una forza che sollecita a correggere e a migliorare
gli altri. (...) Se davvero ami l'uomo, allora lo correggi» (Meditazion: sulla lettera di san
Giovanni sull’amore, V11, 1, 7, 6); «se invece trascuri di correggere il peccatore, ti rendi
peggiore di lui» (Sermones ad populum, sermo LXXXII, n. 4).

Pertanto: «Il pastore d’anime assista chi compie il bene, ma si opponga per amore di
glustizia ai peccatori, pronto a ricorrere alla forza del suo potere quando lo esige
l'ostinazione det malvagt. (...) Il pastore d’anime abbia verso i sudditi una benevolenza
che non violi la giustizia e abbia una severita attuata con amorevole forza. (...) La
benevolenza deve quindi unirsi alla severita ed entrambe devono costituire il rimedio
tdeale che non esaspera 1 sudditi con l'eccessivo rigore e non li rende fiacchi con la troppa



bonta. (..) Ci sia quindi amore ma senza debolezza, rigore che non porti
all’esasperazione, zelo che non sconfini nella crudelta, pieta che non divent: facile
acquiescenza, sicché il pastore smuova col timore il cuore dei sudditi, ma portandoli con
dolcezza al rispetto dell’ordine» (S. Gregorio Magno, Regula pastoralis, pars 11, cap.
VI).

Chiesa come “ospedale da campo”

I due Sinodi sulla famiglia hanno rilanciato la suggestiva immagine della Chiesa
concepita come ospedale da campo, nel quale ricoverare e curare tutti coloro che
sono rimasti feriti per colpa delle disavventure subite o anche delle colpe
commesse.

Orbene, € certo che, essendo Gesu Cristo il divino Medico, la sua Chiesa deve
organizzarsi come un ospedale capace di curare e guarire i feriti, considerando
pero che i soli mali davvero pericolosi sono quelli che colpiscono non il corpo
ma l'anima, perché mandano l'uvomo non alla morte fisica, che arrivera
comunque, ma a quella spirituale. Oggi si precisa che la Chiesa ¢ costretta ad
attrezzarsi alla maniera di un ospedale da campo, ossia costruito per rimediare
alle conseguenze di una guerra spirituale tuttora in corso.

Ma allora, stando cosile cose, la nuova pastorale dovrebbe innanzitutto spiegare
di che guerra si tratta, come e quando € iniziata, chi € il nemico che I'ha
dichiarata, su quale terreno combatte, quali armi usa, quali ferite esse
provocano, quali malattie diffondono, con quali terapie curarle, quali medicine
usare, insomma come possiamo sconfiggere il nemico e vincere la guerra. Ma
soprattutto, bisognerebbe spiegare come mai la tanto decantata “modernita” ha
provocato quella guerra che rende necessario un ospedale da campo. Invece,
nella nuova pastorale, tutto cio rischia di rimanere senza spiegazioni, senza
strategie e senza proposte risolutive, tranne quella di accogliere i bisognosi,
curare i feriti e agire per la pace: proposta ovvia ma vaga, poiché valida per ogni
situazione.

Per giunta, questo scenario cosi drammatico contrasta con il clima ottimistico,
sentimentale e “buonista” diffuso dalle parole-talismano e dagli slogan magici
che stiamo esaminando, i quali tendono non alla mobilitazione generale, ma
anzi alla smobilitazione sorridente. Se la situazione attuale della Chiesa € simile
a quella di un ordine di cappellani militari che debbono fare i “buoni
Samaritani”, per vincere la guerra e risolvere i problemi non ci vuole la buona
volonta di un gruppo d’infermieri dilettanti che calmino i dolori dei feriti
somministrando palliativi che rendono cronici i mali o apponendo impiastri
che fanno imputridire le piaghe; se ne lamentava a suo tempo un grande
profeta: «Essi curano le ferite del mio popolo come se si trattasse di un male
lieve, e lo rassicurano dicendogli: “va tutto bene!” Ma invece va tutto male!»
(Ger 6, 14).



C’é invece bisogno dell'intervento competente di medici chirurghi che, a costo
di risultare importuni ai feriti, li sottraggano coraggiosamente alla morte
curandone o asportandone le parti malate; solo cosi i pazienti potranno guarire
benedicendo quei medici che li hanno salvati. Sant’Agostino propone di
sottoporre le persone “malate” alla seguente cura risolutiva:

«Se 1l ferro del chirurgo toglie il marciume, sembra quasi che aggravi la ferita.
Quando infatti esso taglia, la ferita duole piu di prima, perché fa piu male quando
viene curata che quando la si lascia stare. Ma lapplicare questa cura provoca
maggior dolore proprio affinché la carne non dolga piu quando sara risanata.
Dunque, come al ferro del chirurgo subentri la cicatrice, cosi nel tuo cuore entri il
timore di Dio per fare spazio alla carita. (...) Bisogna quindi prima provare
timore, affinché per mezzo suo subentri la carita. 1l timore é la cura, la carita é la
salute. (...) Se non hai timore di Dio, non potrai essere giustificato» (S. Agostino,
Meditazioni sulla Lettera dell’ amore di san Giovanni, 1X, 4).

“Comunione parziale” con Dio e con la Chiesa

La nuova pastorale tende a giustificare il discernimento e l'accompagnamento,
assicurati a chi € in situazione complessa, con la motivazione secondo cui egli ¢
comunque in comunione parziale o imperfetta con Dio e con la Chiesa; per tanto
non gli si puo rifiutare nessun Sacramento, nemmeno quelli riservati a chi € in
stato di grazia, come 1'Eucaristia.

A volte un’“apertura pastorale” presuppone una novita dottrinale, almeno
implicita. Nel nostro caso, questa viene introdotta da due principi: quello della
cosiddetta “gradualita dellalegge”, secondo cui si puoé ammettere una conformita
parziale alla morale cristiana; e quello della “gradualita della comunione”,
secondo cui si pudé ammettere una unione parziale con la Chiesa e con Dio
stesso.

Tutto parte dal presupposto secondo cui non ¢€ realistico pretendere che il
peccatore si converta subendo decisioni o rinunce imposte dalla logica del
“tutto e subito”, “tutto o niente”. Di conseguenza, persone, coppie e situazioni
irregolari vanno accompagnate applicando la “legge di gradualita”, cioé
discernendo sia il grado di coinvolgimento nella situazione vissuta, sia il grado
di consapevolezza della legge morale e religiosa violata. Se coinvolgimento e
consapevolezza del peccatore sono parziali, lo € anche la sua responsabilita, per
cui egli € solo parzialmente colpevole della situazione in cui vive.

Pertanto, la nuova pastorale auspica che la comunita cristiana tratti questi
peccatori con indulgenza, per apprezzare in loro i valori positivi che
conservano, evitando di criticare le mancanze che restano. Tali persone quindi
non possono restare emarginate nelle “periferie” della Chiesa, ma debbono
essere ammesse a partecipare alla vita ecclesiale e sacramentale, almeno
parzialmente.



Dunque, secondo questa tesi, la conformita alla legge canonica e alla morale
evangelica, la comunione con la Chiesa e perfino I'unione con Dio, possono
essere solo parziali, secondo una scala di gradi piu o meno elevati ma tutti
comunque validi. Tra uno che vive in peccato mortale e uno che vive in stato
di grazia, tra chi nega Dio e chi € unito a Lui, esiste solo una differenza di grado
di perfezione, una differenza quindi non qualitativa ma quantitativa.

Stando cosi le cose, nessuno puo essere considerato fuori dalla Chiesa, per il
semplice fatto che “Dio si € unito ad ogni uomo”, almeno “in un certo qual
modo”, ossia in qualche grado.

Quindi tutti gli uomini sono parzialmente credenti e in stato di grazia; il che
significa che tutti sono anche parzialmente miscredenti o in stato di peccato.

Ad esempio, la nuova pastorale tende a sostenere che coloro che si trovano in
situazioni immorali possano essere in conformita parziale con la legge
evangelica e in “comunione parziale” con la Chiesa. In tal modo s’insinua che la
Chiesa potrebbe oggi ammettere il divorzio, il concubinato, le seconde nozze e
la convivenza (anche omosessuale) per le “persone e coppie ferite” convinte di
trovarsi in situazioni irrimediabili e di non poter mantenere o ricuperare un
vero impegno matrimoniale.

Ma allora ci domandiamo: com’e possibile che un cristiano sia “parzialmente
credente” o “parzialmente in stato di grazia” o “parzialmente sposato”? Come
puo I'uvomo essere “simili justus et peccator”, come pretendeva Lutero? Come
puo la Chiesa limitarsi ad accompagnare qualcuno constatando una sua parziale
santita ed empieta, senza pretendere di convertirlo? Tutto questo non finisce
forse col relativizzare la morale e la Fede e col giustificare il peccato?

A questa prospettiva cosl incoerente, il sensus fidei c'impone di sollevare la
seguente obiezione. La graduale consapevolezza della Legge e la progressiva
conformazione ad essa non permettono all'uomo di adagiarsi in un’adesione
solo parziale alla morale. Ad esempio, chi viola gravemente anche un solo
Comandamento su dieci non puo essere gradito a Dio, nemmeno parzialmente:
«Se infatti uno, pur rispettando complessivamente la Legge, la viola in un sol
punto, egli diventa colpevole di tutto» (Gc 2, 10). Resta quindi valido il celebre
principio di Dionigi Areopagita, ripreso da sant’Agostino e san Tommaso:
«bonum ex integra causa, malurn ex quocumque defectu» (“il bene risulta dalla
integrita della causa, il male invece da un suo qualunque difetto”).

In realta, quella che ci viene presentata come applicazione della “legge della
gradualitd”, € invece un caso di quella “gradualita della legge” condannata da
Giovanni Paolo II: «I coniugi non possono considerare la Legge solo come un mero
tdeale da raggiungere in futuro, ma debbono valutarla come un comando di Cristo
Signore a impegnarsi a superare le difficolta. Percio la cosiddetta “legge della
gradualita’, o cammino graduale, non puo identificarsi con la “gradualita della legge”’,



come se nella Legge divina ci fossero vari gradi e varie forme di precetto per uomini e
situazioni diverse» (Papa Giovanni Paolo I, Familiaris consortio, n. 34).



6. Integrazione — Ossia lo scopo finale della nuova pastorale

La nuova pastorale sostiene che l'accoglienza deve compiersi nella piena e
incondizionata integrazione nella societa e nella Chiesa di coloro che, per il fatto
di essere ritenuti diversi sono finora rimasti esclusi o emarginati nelle “periferie
esistenziali”.

Cosa significa integrazione?

Per definizione, integrazione significa incorporazione con esclusione di
qualunque discriminazione; insomma, integrare significa inserire qualcosa in
un tutto in modo che ne diventi parte organica.

Si noti che, per integrare qualcosa o qualcuno in un tutto integrante, sono
necessarie due condizioni. Innanzitutto, il tutto integrante dev’essere capace di
assimilare organicamente gli elementi che accoglie; inoltre, questi elementi
devono essere assimilabili al tutto in modo da diventarne parte integrata,
evitando che vi restino come estranei causando crisi di rigetto, come nei
trapianti di organi. Gli esempi biologici e medici che illustrano questa regola
sono tanti, ma li lasciamo al lettore, perché qui c’interessano quelli riguardanti
I'integrazione nel corpo della societa e della Chiesa.

Per un cristiano, essere integrato nella Chiesa comporta credere nelle verita da
Essa trasmesse, obbedire alle sue leggi, ricevere i suoi Sacramenti, farsi guidare
dai suoi legittimi pastori; chi € fuori della Chiesa, puo esservi integrato solo
mediante una conversione che richiede ’abiura degli errori e la penitenza delle
colpe (cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 815 e 837).

Cosa s'intende oggi per integrazione?

Anche quest’ultima parola, nel contesto della nuova pastorale, rischia di
assumere un significato talismanico e fuorviante. Oggi infatti si auspica
un’integrazione che in realta € solo un inserimento, perché non presuppone
I'assimilazione delle parti al tutto. Si prevede infatti d’inserire nella societa o
nella Chiesa elementi che non vi sono assimilabili in quanto esigono di restarne
estranei. Ma in questo modo il tutto organico non solo non riesce a integrarli,
ma anzi rischia di dis-integrarsi col loro inserimento. Si pretende insomma di
realizzare una paradossale “integrazione dis-integratrice”, per cosi dire.

Prendiamo l'esempio di persone, coppie o famiglie irregolari. Lo slogan é:
“prima accoglierle e integrarle nell'ospedale della Chiesa, poi semmai risanarle”.
La nuova pastorale quindi prevede ch’esse vengano inserite nella Chiesa “cosi
come sono”, senza pubblico pentimento né riparazione; soltanto dopo questo
inserimento, e proprio in grazia di questo, si potra tentare di risanarne la
irregolarita.

Tuttavia, bisogna obiettare che una cosa € curare misericordiosamente i malati
spirituali all’esterno della Chiesa, altra cosa € pretendere d’inserirli pienamente



nel corpo ecclesiale, col rischio di contagiare i sani. Nella Chiesa possono essere
inseriti o riammessi pienamente solo coloro che sono convertiti o almeno in
via di fattiva conversione, e lo hanno dimostrato uscendo dallo stato di pubblico
peccato (ad esempio rompendo cido che una volta si chiamava concubinato),
previo percorso penitenziale simile a quelli anticamente usati.

Ma se i pubblici peccatori non si pentono, allora non possono essere riammessi
nella Chiesa “cosi come sono”. Se lo si facesse, questi elementi rimasti estranei,
non solo non s’integrerebbero nella comunita, ma al contrario la dis-
integrerebbero, suscitando inevitabili e comprensibili reazioni di scandalo e di
rigetto da parte del corpo ecclesiale rimasto sano.

Questa utopistica tesi dell’integrazione incondizionata € stata lanciata usando
molteplici slogan formulati come imperativi categorici. Vediamone alcuni.

“Accogliere le diversita”

Per definizione, accoglienza significa disponibilita ad accogliere un estraneo
all'interno di un gruppo; atto di mettere un ospite a suo agio facendogli sentire
gradita la sua presenza.

A rigore, 'obbligo d’integrare chiunque presuppone la tesi secondo cui ogni
persona ha un valore assoluto e dunque bisogna accettarla “cosi com’¢”, senza
chiederle di convertirsi. Questo ovviamente vale anche per persone, coppie e
famiglie irregolari, come abbiamo gia visto.

In una prima fase, la parola accoglienza viene intesa nel senso ugualitario di
ricevere chiunque, comunque e dovunque, in modo che “nessuno si senta
escluso”, senza considerare le possibili conseguenze nel corpo sociale o
ecclesiale.

In una seconda fase, l'accoglienza da ugualitaria diventa selettiva, ossia applica
una sorta di “opzione preferenziale” per 1 diversi, poiché sarebbero piu bisognosi o
piu meritevoli degli altri.

Alla fine del processo, l'accoglienza da selettiva diventa discriminante, ossia
esclude coloro che non accettano questo metodo pastorale, poiché
peccherebbero contro la misericordia. In tal modo, I"“amore per il diverso” si
compie paradossalmente nell’escludere il prossimo, anche se fedele, per
includere il lontano, anche se miscredente.

Secondo la nuova pastorale, quest’accoglienza paradossalmente discriminante
aiuta a realizzare una sorta di mistico “svuotamento” (kenosis). La Chiesa cioe
dovrebbe essere disposta a privarsi di tutto: non solo rinunciando ai pregiudizi
verso il diverso e alle certezze e sicurezze, ma anche emarginando quei fedeli
che dissentono dalle prospettive permissive. La loro uscita verra compensata
appunto dall’entrata di vari tipi di diversi i quali caratterizzeranno la “terza
Chiesa” in arrivo, quella che finalmente sostituira la passata Chiesa
“costantiniana” o “controriformista”.



“Abbattere mura e gettare ponti”

L’'impegno di accogliere le diversita presuppone l'imperativo di abbattere le
barriere che tuttora dividono gli uomini fra loro; questo imperativo si riassume
nel noto slogan “abbattere mura e gettare ponti’.

In verita, abbattere le mura del pregiudizio e della diffidenza € cosa giusta; la
Chiesa ’'ha sempre fatto e anche per questo si definisce come “cattolica”, cioé
universale. Ma la nuova pastorale sembra non distinguere tra le mura divisorie
e quelle protettive, dimenticando che le mura possono segnare confini che
proteggono i pacifici dai prepotenti. Pertanto, essa pretende che le mura siano
di per sé fattori di divisione, privilegio, conflitto, per cui basti abbatterle perché
non vi siano piu nemici né guerre. Ma la storia dimostra il contrario;
separazione e distanza spesso favoriscono il rispetto, la protezione e la pace,
all'interno non solo della societa ma anche della Chiesa, come le massicce mura
che per secoli difesero Gerusalemme e il suo Tempio, o quelle che tuttora
circondano la Citta del Vaticano.

Parimenti, gettare ponti che mettano in comunicazione gli uomini € cosa giusta;
anche questo la Chiesa 'ha sempre fatto, ad esempio inventando l'arte della
diplomazia. Ma la nuova pastorale dimentica che 1 ponti possono diventare
teste-di-ponte che permettono al prepotente di penetrare in casa nostra.
Inoltre, i ponti possono essere percorsi in due direzioni opposte: quella che dal
“mondo” va alla Chiesa, e allora si favorisce la conversione; oppure quella che
dalla Chiesa va al “mondo”, e allora si favorisce I'apostasia. Non distinguendo
tra queste due direzioni di marcia, si rischia l'illusione che il mero fatto di
gettare ponti favorisca amicizia, integrazione, comunione, pace. Ma la storia
recente dimostra il contrario: mai come oggi gli uomini sono stati cosi in
comunicazione, eppure mai come oggi sono entrati cosi in conflitto, tanto che
proprio i ponti recentemente gettati sembrano favorire un conflitto globale.

(14 . . . . . . . .9
Superare le discriminazioni con le inclusioni

L’'imperativo categorico di abbattere le mura mira all'impegno di “superare le
discriminazioni con le inclusioni”.

Per definizione, discriminazione significa disparita di trattamento dovuta a
distinzione di giudizio. Originariamente, dunque, essa indica un metodo
neutro, la cui validita dipende dal giudizio emesso, se conforme o non alla
verita, e dal trattamento fatto, se conforme o non alla giustizia. Discriminare
vuol dire giudicare cose e persone per cio che sono e valgono realmente, ad
esempio distinguendo il giusto dall'ingiusto o il normale dall’abnorme, al fine
di “dare a ciascuno cio che gli spetta”: il che, com’e noto, € il motto della giustizia
distributiva.

Nella nuova pastorale, invece, si tende a sostenere che le discriminazioni che
provocano disuguaglianze ed esclusioni siano tutte da condannare e da superare
con le inclusioni. Cido che un tempo era discriminato come irregolare o



immorale, oggi va incluso a pari titolo e senza condizioni, non solo nella societa
ma anche nella Chiesa.

Questo ovviamente puo valere anche per le situazioni irregolari riguardanti il
matrimonio e la famiglia. Non a caso, molti governi hanno legalizzato divorzio,
omosessualismo, aborto ed eutanasia giustificandosi col fatto che «l'inclusione
sociale € ormai un modo di decidere e di governare della rivoluzione», come
hanno recentemente ammesso alcune autorita politiche.

“Matrimonio per tappe intermedie”

Un esempio d’integrazione ecclesiale che supera le discriminazioni con le
inclusioni consiste nell’'ammettere il matrimonio per tappe intermedie, come
applicazione concreta del principio della “gradualita della legge” morale e
canonica.

Nel dibattito sinodale, alcuni vescovi hanno proposto che I'accesso o il ritorno
al matrimonio possano avvenire per gradi. Ad esempio, i fidanzati potranno
giungere alle nozze passando attraverso tappe intermedie di convivenza, i
divorziati potranno tornare al legame che ritengono piu autentico. Cio
permetterebbe sia di verificare se i conviventi sono abbastanza maturi da
impegnarsi nel finale giuramento sacramentale, sia di evitare che si celebrino
matrimoni affrettati o sbagliati che poi finiranno con la separazione o lo
scioglimento.

Orbene, ¢ vero che la conversione da una situazione illecita a una lecita puo
avvenire lungo un cammino che passa gradualmente attraverso tappe
intermedie. Ma cio € ammissibile solo se le tappe di questo cammino di
conversione sono di per s¢ moralmente lecite, ad esempio la rottura di un
legame illecito o il riallacciamento di un legame lecito. Per contro, una tappa
illecita non puo in alcun modo essere ammessa come se fosse una fase
temporanea di maturazione cristiana e d’integrazione ecclesiale; non basta
infatti che una tappa sia parzialmente o temporaneamente lecita, né che sia meno
tllecita della precedente. Ad esempio, una convivenza more uxorio non puo
essere una tappa lecita di un processo che si presume terminera col
matrimonio.

«In ogni caso, il sacerdote deve evitare di benedire queste relazioni, perché tra 1
fedeli non sorgano confusioni circa il valore del matrimonio» (Benedetto XVI,
Sacramentum caritatis, n. 29).

Comungque sia, I'insegnamento e la pastorale tradizionali della Chiesa hanno
sempre escluso la liceita e legittimita sia delle “nozze temporanee di prova’, sia
delle nozze mediante tappe graduali di convivenza. II matrimonio
sacramentale é valido solo se i fidanzati danno alla loro unione un consenso
incondizionato che li rende subito sposi e che non ammette ritrattazioni.



«Alcuni sono giunti al punto d’inventare altre forme di unione, che essi stimano
adatte alle attuali condizioni degli uomini e dei tempi, e che propongono come se
fossero nuove forme di matrimonio — l'uno “temporaneo”, l'altro “di prova”, un
terzo detto “amichevole” — che si attribuiscono la piena liberta e tutti 1 diritti del
matrimonio, escluso il vincolo indissolubile. (...) Cio che é peggio, non mancano
alcuni che pretendono e simpegnano affinché simili abominazioni siano
riconosciute dallintervento delle leggi o, perlomeno, siano scusate in forza delle
pubbliche consuetudini dei popoli e delle loro istituzioni» (Pio X1, Casti connubii,
del 31-12-1930).

“Relazioni affettive di qualita”

La pratica del matrimonio per tappe intermedie presuppone che la nuova
pastorale ammetta come moralmente lecite le convivenze basate su relazion:
affettive che, per essere paragonabili al matrimonio, vengono definite di qualita.

Una volta ammesse unioni costituite da forme di convivenza parzialmente lecite,
la nuova pastorale dell’integrazione sembra concluderne che, avendo la societa
superato il vecchio modello di coppia o di famiglia, bisogna ormai accettare una
pluralita di convivenze corrispondenti alle varie relazioni affettive e situazion:
complesse determinate dalle esigenze solidali della vita moderna.

Nel dibattito sinodale, alcuni vescovi hanno avanzato l'ipotesi di riconoscere
quei “patti di solidarieta” che sanciscono forme di convivenza diverse dal
matrimonio “tradizionale” (ossia eterosessuale, monogamico e indissolubile).
Tali convivenze potrebbero essere ammesse come moralmente lecite, purché
si basino su relazioni affettive di qualita, nelle quali cioé ci s'impegni a una unione
autentica e stabile che comporti il reciproco aiuto materiale e morale. In questa
prospettiva, matrimonio per tappe, concubinato, bigamia, poligamia e perfino
convivenza omosessuale, essendo promossi come relaziont affettive di qualita,
verrebbero prima o poi integrati nella concezione pluralistica di matrimonio e
inseriti nel diritto di famiglia. Ma in tal modo, nella illusione di elevare le
convivenze al livello del matrimonio, non si finisce invece con l’abbassare
questo al livello di quelle?

In realta, per quanto un linguaggio fuorviante tenti di nobilitare con termini
vaghi varie forme di convivenza immorale, 'unica relazione (sessuale) di
qualita che puo essere voluta da Dio, conforme alla morale e riconosciuta dalla
Chiesa, ¢ quella del matrimonio monogamico, eterosessuale e indissolubile, che
costituisce la cellula-madre della societa e la culla della trasmissione
generazionale. Tutte le altre forme di relazione affettiva, o sono semplici legami
di amicizia, per cui non hanno nulla a che fare con la sessualita e la
procreazione, oppure mancano proprio delle qualita necessarie per essere
paragonabili all’istituzione matrimoniale voluta da Dio.

«L’evitare la confusione tra il matrimonio e altri tipi di unioni basate su un amore
debole, si presenta oggi con una speciale urgenza. Solo la roccia dell’amore totale



e trrevocabile tra uomo e donna é capace di fondare la costruzione di una societa

che diventi una casa per tutti gli uomini» (Papa Benedetto XVI, discorso
dell’11-5-2006).



Il pericolo di un’anti-lingua che favorisce la confusione

nella Chiesa
Come si € visto nella nostra sommaria analisi, la costellazione di parole e slogan
talismanici manifestano una unita convergente di significato tale da delineare
una “neo-lingua” (come quella prevista da Orwell nel suo celebre romanzo
1984), o piuttosto un’“anti-lingua”, che merita 'antico rimprovero profetico:
«cosl voi cambiate il significato alle parole del Dio vivente!» (Ger 23, 26).

Questo linguaggio veicola una nuova pastorale che favorisce un cambiamento
di mentalita e di sensibilita tale da insinuare una nuova teologia, secondo la
quale cio che importa non € tanto 'ortodossia quanto un’ortoprassi elevata a
metodo ermeneutico finalizzata a “reinterpretare” il Vangelo e a “riformare” la
Chiesa. Vengono cosi proposti orientamenti non tanto dottrinali o morali
quanto sentimentali, che tentano una promozione umana del tutto mondana,
indebitamente elevata al livello soprannaturale e dotata di potere salvifico, al
fine di essere “fedeli sia alla Verita che alla Vita” (M. Blondel), “fedeli sia al Cielo che
alla Terra” (P. Teilhard), “fedeli sia a Dio che all’'Uomo” (K. Rahner). Ad esempio, si
pretende che un uomo possa essere cristiano (almeno “anonimo”) senza credere
nelle Verita rivelate e senza rispettare la Legge evangelica: basta che abbia un
implicito atteggiamento di “apertura all’Assoluto”, di “comunione con il
Mistero” e di “solidarieta con I’Altro”.

Tuttavia, in tal modo, la fede € ridotta a fideismo, la morale a moralismo, la
Chiesa a una comunita umana e lintero Cristianesimo a naturalismo
antropocentrico, col pericolo di finire travolti da un “vortice dialettico” che dal
sentimentalismo conduce al soggettivismo e infine al relativismo scettico e
sterile, come ammoniva gia Paolo VI (cfr. Lumen Ecclesiae, epistola del 20-11-
1974, nn. 14-19). Ad esempio, nel campo della teologia della famiglia, si finisce
con 'omettere che il fine principale della sessualita e della procreazione sta nel
generare e allevare figli destinati ad accrescere la Chiesa e a raggiungere il
Creatore per goderlo nella beata eternita del Cielo.

Se le cose stanno cosi, il linguaggio che abbiamo analizzato favorisce una
confusione culturale e un trasbordo ideologico che rischiano di realizzare non
una “conversione pastorale della Chiesa”, bensi una rivoluzione interna alla
Chiesa, gravemente pericolosa per la sua unita e pace.

Si tratta di un pericolo che ha radici antiche; piu di un secolo fa, Papa Pio X se
ne lamentava in questi termini:

«I modernisti involgono 1 loro errori in certe parole ambigue e in certe formule
nebulose, allo scopo di prendere glincauti nei loro lacci, ma tenendosi sempre
aperta una via di scampo per non subire un’aperta condanna» (Pio X,
allocuzione concistoriale, 17-4-1907).



Da allora, le tecniche di manipolazione linguistica e massmediatica al servizio
della guerra psicologica anticristiana si sono perfezionate, per cui si € aggravato
il pericolo che i fedeli, usando imprudentemente parole improprie e fuorvianti,
si allontanino dalla fede cattolica senz’accorgersene.

Forse il lettore obiettera che le parole e gli slogan che abbiamo analizzato sono
ormai diffusi non solo nella comunita ecclesiale, ma anche in un recente
Magistero. Rispondiamo con le parole di un grande teologo contemporaneo:

«Nell’esercizio della funzione pastorale, (...) limportanza del fattore umano é
molto grande. Qui lo Spirito Santo non assicura un’'azione ex opere operato. (...)
Nell'esercizio dell’autorita o della responsabilita pastorale, ad ogni livello
gerarchico, non esistono errort di giudizio né peccati individuali o collettivi che 1
Pastori non possano commettere. La nostra sola certezza é che le colpe commesse
dagli strumenti umani del Regno di Cristo, per quanto esse siano gravi e
numerose, non potranno mai distruggere la Chiesa» (Louis Bouyer, L’Eglise,
Editions du Ceri', Paris 1980, pp. 500-501).

Comunque sia, 'attuale situazione rende piu che mai necessario osservare la
regola affermata gia da sant’Agostino:

«Not cristiani dobbiamo attenerci a una precisa norma nel linguaggio, al fine di
evitare che l'uso di parole in liberta dia occasione ad opinioni empie proprio sulle
cosa indicate da quelle parole» (S. Agostino, De Civitate Det, lib. X, cap. 23).

Cio e possibile solo avviando quel risanamento linguistico auspicato fin dal 1870
dal grande sociologo cattolico Frédéric le Play:

«Gli scrittori cattolict si vietino l'uso delle parole che ormai guastano il linguaggio.
A causa della loro onesta apparenza e della buona impressione che producono
all’inizio sugli animi, queste parole vengono usate in senso contrario alla ragione
e alle tradizioni linguistiche, al fine di accreditare idee false inspirate dalla
passione, dal vizio e dall’errore. (...) Cio che é difficile da ottenere usando parole
definite, diventa facile usando parole vaghe che, secondo la disposizione d’animo
di coloro che le leggono e le ascoltano, comportano un senso assolutamente
opposto».

Insomma, oggi € piu necessario che mai rispettare il noto ammonimento
evangelico: «il vostro parlare sia si, si; no, no; cio che c’e di piu proviene dal
Maligno» (Mt 5, 37).



Appendice — Il “Trasbordo ideologico inavvertito”
Un argomento di crescente attualita

Scrive Plinio Correa de Oliveira nel suo noto saggio Trasbordo Ideologico
Inavvertito e Dialogo: «Da molto tempo suonavano falsi al nostro orecchio 1 molteplici
ust della parola “dialogo” che vengono fatti in certi ambienti. Nelle conversazion:
quotidiane di questi ambienti e in alcuni commenti della stampa, intorno all’asse fisso di
un legittimo significato residuo, notavamo che quella parola veniva manipolata in modo
cosi forzato e artificioso, con audacie cosi sconcertanti e significati soggiacenti cosi
svariati, che sentivamo la necessita, vigorosa come un imperativo della coscienza, di
protestare contro questa trasgressione delle regole del corretto linguaggio. A poco a poco,
impressiont, osservazioni, appunti raccolti qua e la, andavano suscitando nella nostra
mente la sensazione che questa multiforme distorsione della parola dialogo aveva una
logica interna che lasciava intravedere qualcosa d’intenzionale, di pianificato e di
metodico, che oltretutto comprendeva non solo questa parola, ma anche altre».

Pur sottolineando che avevano un significato originale perfettamente legittimo,
il pensatore brasiliano affermava che, usate in un certo contesto, queste diverse
parole costituivano una sorta di “costellazione di talismani” appositamente
utilizzata per creare un “effetto psicologico” tendente alla “trasformazione graduale
ma profonda” delle mentalita. Un processo che egli definira con una espressione
diventata giustamente celebre: “trasbordo ideologico inavvertito”.

L’Autore pubblico questo saggio nel 1965, in un momento culminante della
Guerra fredda. La finalita immediata dell’analisi dell’effetto talismanico di certe
parole era allora dimostrare che esse servivano per «indebolire nei non-comunisti
la resistenza al comunismo, inspirando in loro uno stato danimo propenso alla
condiscendenza, alla simpatia, alla remissivita e perfino alla resa. Nei casi estremi, la
distorsione giungeva fino al punto di trasformare non-comunisti in comunisti».

Dopo aver constatato 'insufficienza, addirittura il fallimento storico della pura
diffusione delle teorie marxiste e persino della stessa conquista manu militar
del potere al fine di guadagnarsi I'adesione dell’opinione pubblica, il saggio
dimostrava quanto diveniva per il comunismo indispensabile il ricorso alla
guerra psicologica, nella cui cornice s’inseriva allora I'uso delle parole talismaniche
miranti ad operare un trasbordo ideologico inavvertito, che permettesse alla gente
comune di accettare quanto finora aveva in un modo o nell’altro ripudiato.

La piena vigenza odierna del saggio non sta nella descrizione della strategia di
espansione comunista cosi come si presentava prima dell'implosione del
mondo sovietico (fatto che appartiene ormai alla storia) bensi nella descrizione
e nell’analisi della tecnica stessa del trasbordo ideologico inavvertito, di cui puo
fare uso ancora oggi un qualsiasi movimento, partito o lobby teso alla conquista
dell’opinione pubblica in genere, o di “una” specifica opinione pubblica, ad
esempio, quella cattolica, quella europea, quella del ceto medio, ecc. Un
sommario riassunto ci fara vedere come I'argomento anziché aver perso smalto



e divenuto sempre piu attuale e applicabile a realta presenti sotto il nostro
sguardo.

In questa appendice del nostro studio, che non pretende altro che essere una
rapida sintesi del saggio Trasbordo Ideologico Inavvertito, ci proponiamo dunque
di cogliere e di descrivere il fulcro delle tesi di Plinio Correa de Oliveira usando,
quando fattibile, le sue stesse parole. Percio cercheremo, sempre nella misura
del possibile, di lasciare deliberatamente fuori dal discorso quelle circostanze
storiche proprie dell’epoca descritte dall’autore. In questo modo pensiamo di
rendere piu agevole l'attenzione del lettore sulla strategia stessa della guerra
psicologica, divenuta via via piu sofisticata ed efficace in questi anni iniziali del
terzo millennio.

L’autore individua negli anni sessanta del secolo scorso la parola dialogo quale
termine tipico dagli effetti talismanici e all’analisi di tale vocabolo dedichera
una parte decisiva del suo saggio. Dialogo, a parte 'uso corretto che possa
farsene, continua tuttora a servire da parola talismanica in certi contesti anche
se, nel corso del tempo, si € andata sviluppando una nuova costellazione di
parole ed espressioni talismaniche, cioé capaci di produrre effetti che vanno
molto oltre il loro significato immediato e naturale.

Le parole talismaniche come dialogo, pace, coesistenza, non hanno in sé qualcosa di
censurabile; affermarlo sarebbe un’aberrazione. Tuttavia il saggio non
considerava «quet vocaboli presi nel loro significato normale e corretto» ma in quella
«particolarissima accezione che li trasforma in talismani», rendendoli utili per il
compimento di una strategia. Altrettanto si puo e si deve dire delle parole ed
espressioni talismaniche che sono l'oggetto del presente libro.

Bisogno di un’azione implicita

Una prima constatazione fatta da Plinio Corréa de Oliveira era che la
maggioranza delle persone si mostrava refrattaria alla predicazione esplicita
delle idee marxiste e per questo motivo si rendeva necessario un’azione
implicita. Questa azione implicita si attua sull'uomo medio della societa
contemporanea, che nel saggio egli paragona a un paziente. «Con maggiore o
minore chiarezza (i pazienti) hanno coscienza del fatto che stanno “evolvendo”
tdeologicamente, ma credono che questa “evoluzione” sia soltanto la scoperta o
lapprofondimento, fatto gradualmente da loro stessi e senz’alcun concorso di altri, di
una “verita” o di una costellazione di “verita” che giudicano simpatiche e generose».

I pazienti dunque non percepiscono con piena chiarezza che stanno diventando
ideologicamente molto diversi rispetto al punto di partenza e «se in un
determinato momento questo rischio apparisse a loro manifesto, ipso facto st
renderebbero conto dell’abisso nel quale stanno scivolando e farebbero marcia indietro».
Se ne accorgeranno solo alla fine del processo, «tuttavia, a questo punto, la loro
mentalita é talmente evoluta, che ormai l'ipotesi di diventare seguact del comunismo non
é piu per loro causa di orrore ma anzi di attrattiva».



Ruolo del linguaggio nell’evoluzione ideologica

Nell'insistere ancora una volta che quello che l'autore dice nei confronti del
comunismo si puo applicare analogicamente a molteplici processi di trasbordo
tdeologico itnavvertito, diamogli la parola:

«Questo fenomeno (..) lo definiamo trasbordo ideologico inavvertito. Ci
proponiamo di descriverlo sinteticamente in cio che ha di essenziale e, siccome
comporta differenti modi di realizzazione, lo studieremo specialmente in quanto
sviluppato mediante cio che chiamiamo espediente della parola talismanica. (...).
1l fenomeno del trasbordo ideologico inavvertito presenta varie modalita. Esso
puo svilupparsi in tutta la sua ampiezza e nel suo significato piu radicale, cioé puo
condurre il paziente fino al termine del nuovo cammino ma anche fermarsi in
tappe intermedie. (...). Questo fenomeno puo anche non riferirsi specificamente a
una concezione filosofica dell’universo, della vita, dell'uomo, della cultura,
dell’economia, della sociologia e della politica, qual é il marxismo, ma solo a teorie
e a metodi di azione (...)».

Per illustrare la sua tesi, 'autore inizia esaminando l'impasse in cui allora si
trovava il comunismo. Difatti, egli constatava che né I'azione degli intellettuali
né la violenza delle armi avevano guadagnato il favore e la simpatia della gente
comune a questa ideologia. Un fenomeno che, sia detto per inciso, si €
continuato a verificare nella diffusione di altre ideologie che, anche senza fare
ricorso alla violenza, pur tuttavia contando sull’'appoggio di grandi poteri
culturali, politici e mediatici non attecchiscono nella mente dell'uomo medio.
Il denominatore comune fra quello che accadeva al comunismo classico e cio
che accade ad altre ideologie odierne € sempre quello di ritrovarsi stagnanti
dopo un avvio piu o meno promettente. Cio¢, in seguito ad un periodo iniziale
nel quale riescono ad entusiasmare un gruppo limitato di persone, a medio e
lungo termine non riescono a modificare le convinzioni di un bacino piu ampio
dell’opinione pubblica.

E in quel momento che si rende indispensabile il ricorso all’azione implicita
mediante 1'uso di una rinnovata, contorta e distorta semantica.

Di seguito i lettori di questo studio potranno fare i dovuti adattamenti alle
mutate circostanze storiche, per esempio sostituendo quanto si scriveva sul
comunismo con il neo-modernismo teologico o con la ideologia secolarista che
punta a modificare la concezione naturale della famiglia, e verificheranno
facilmente tutta 'attualita e I'importanza della problematica.

Su chi va operato il trasbordo ideologico inavvertito

Scrive Plinio Correa de Oliveira: «Per mettere a fuoco con esattezza in cosa consiste
il trasbordo 1deologico inavvertito, € necessario innanzitutto illustrare in che cosa esso,
in quanto metodo di persuasione, si distingue dal procedimento “classico” di un partito
comunista. (..) In genere, un partito comunista si forma mediante un nucleo
d’intellettuali o intellettualoidi che suscita o sfrutta 1 piu vari fattori di scontentezza e



di agitazione, usando 1 mezzi ben noti: cioe il reclutamento individuale nelle universita,
net sindacati, nelle forze armate e in altri ambienti, le riunioni dei gruppi di seguaci, le
conferenze e i comizi, l'azione nella stampa, nella radio, nella televisione, nel teatro e nel
cinema. In un clima cosi preparato dall’uso ora dell’audacia, ora della cautela, fin
dall’inizio oppure a partire da un certo momento, il nucleo iniziale di seguact espone la
dottrina comunista facendone una palese apologia. Si costituisce allora una corrente di
proseliti fanatizzati attratta da questo indottrinamento. Il partito é fondato. In questa
sua prima fase, esso suscita, stimola e recluta cosi tutti gli elementi comunistizzabili
presenti nell’ ambiente in cui agisce, predisposti ad aderire al comunismo a causa di
molteplici fattori ideologici, morali ed economici. Ma lesperienza dimostra che questi
successt 1niziali, e a volte rapidi, della tecnica marxista di persuasione, dopo qualche
tempo cessano. Una volta reclutati in un determinato ambiente 1 comunistizzabili gia
esistenti» si vede che «esst saranno abitualmente una minoranza e la sua propaganda
va scontrandosi con una maggioranza refrattaria alla sua azione. Come conquistare
questa maggioranza? Per rispondere a questa domanda, é necessario tener presente che,
nella citata maggioranza, bisogna distinguere tre classi: quelli che simpatizzano in
qualche misura col comunismo, quelli che gli sono categoricamente ostili, e quelli che, pur
essendogli vagamente ostili, tuttavia restano inerti di fronte ad esso. In relazione a
ctascuna di queste classi, la strategia comunista presenta un aspetto peculiare».

Quelli della prima categoria, I'ideologia comunista cerca di sfruttarli come wuz:lz
idiott e compagni di strada fintante che saranno funzionali alla causa che
promuove l'abbattimento di un certo ordine di cose. «Una volta ottenuto tale
risultato, queste sventurate comparse, se non aderiranno immediatamente al partito
comunista e non gli si sottometteranno senza riserve, finiranno scacciate, perseguitate e
annientate».

Quelli ostili e militanti contro I'ideologia comunista, essa «procura colpirli con
una offensiva psicologica totale che mira a disorganizzarli, scoraggiarli e ridurl
allimpotenza». In modo tale «che si sentano spiati fuort e perfino dentro le loro
organizzazioni, circondati da traditori, divisi tra loro, incompresi, diffamati e isolati
dagli altri settori dell opinione, allontanati dalle posizioni-chiave del Paese e dai mezzi
di pubblicita, e talmente perseguitati nelle loro attivita professionali che, bastando a loro
appena il tempo per provvedere alla propria sussistenza, si trovino il piu possibile
impediti ad agire seriamente contro il marxismo».

Per quanto riguarda «gli elementi indifferenti al problema» che in ogni situazione
costituiscono davanti alle offensive ideologiche «la maggioranza della
maggioranza» il marxismo comunista «non ha che un mezzo per attirarli: la tecnica
della persuasione implicita. Ovviamente, il partito comunista non puo scoprirsi
nell’usarla. Esso deve scegliere agenti apparentemente non-comunisti, o perfino anti-
comunisti, operanti net piu diversi settori del corpo sociale. Quanto piu sembreranno
insospettabili di comunismo, tanto piu saranno efficaci. Per esempio, sul piano
dell’azione individuale, un grande capitalista, un illustre politico borghese, un
aristocratico o un sacerdote, avranno a questo scopo molta maggior efficacia che un
piccolo borghese o un operaio».



«Su questo settore dell opinione pubblica, possono molto in favore del comunismo 1 partiti
politici, 1 giornali e gli altri mezzi propagandistici che, ostentando tutte le garanzie di
non essere comunisti, tuttavia non considerano la lotta contro la setta rossa come una
necessita permanente e di capitale importanza nell attuale situazione» sicché «prestano
al comunismo un aiuto capitale e prezioso, per il semplice fatto di mantenere nel settore
in questione un clima di superficialita di spirito, come pure di facile e spensierato
ottimismo», col risultato che «le organizzazioni anticomuniste vengono
implicitamente guardate come fanatiche ed esagerate da quella maggioranza
dell’opinione pubblica che normalmente potrebbe e dovrebbe sostenerle, e dall’altro canto
s‘impedisce che in questa maggioranza, allarmata dell'attuale gravita del pericolo,
glindifferenti passino all’ostilita verso il comunismo e gli anticomunisti non-militanti
entrino nella lotta. Entrambi questi risultati sono preziosi per il marxismo...».

Eppure se € vero che un «tale risultato é assai considerevole (...) non é sufficiente al
comunismo. Questa maggioranza esso l'addormenta perché non e riuscito a conquistarla.
Nella misura in cut non la conquista, sara costretto a progressi lenti. E se un giorno
questi progressi prenderanno corpo e non potranno piu mascherarsi, esistera sempre il
rischio che quella maggioranza annoiata e distratta abbia un sussulto ed entri in lotta».

L’ideologia (il comunismo, nel caso analizzato) deve prima o poi «assolutamente
persuadere queste maggioranze se vuole vincere la sua grande battaglia». Ma come
farlo? «In relazione alla situazione spirituale in cui st trova la maggioranza, la tecnica
di persuasione implicita piu appropriata é il trasbordo ideologico inavvertito».

Il trasbordo ideologico inavvertito ed i suoi espedienti

La definizione di questa operazione € nitida: «Nella sua essenza, il procedimento
del trasbordo ideologico inavvertito consiste nell’agire sullo spirito altrui, portandolo a
cambiare ideologia senza che se ne accorga». Orbene, il trasbordo ideologico
inavvertito € una tecnica che ricorre a diversi espedienti che, «il piu delle volte st
riducono ai seguenti:

a. trovare nel sistema ideologico attualmente accettato dalla vittima punti di
affinita al sistema ideologico verso il quale si vuole trasbordarlo;

b. sopravvalutare questi punti di affinita dottrinalmente e soprattutto
emotivamente, in modo tale che la vittima finisca per porli al di sopra di tutti gli
altri valori ideologici ammessi;

c. attenuare il piu possibile, nella mentalita della vittima, l'adesione a quei
principi dottrinali ancora accettati che sono inconciliabili con l'ideologia verso la
quale si desidera trasbordarla;

d. suscitare la simpatia per i militanti e 1 capi della corrente ideologica verso la
quale verra trasbordato, presentandoglieli come apostoli dei principi
sopravvalutati secondo quanto esposto al punto b;



e. passare da questa simpatia alla collaborazione per fini comuni al paziente e ai
suoi avversari dottrinali di prima, o almeno alla lotta contro una ideologia o una
corrente nemica comune;

f- da qui portare il paziente alla convinzione che i principt sopravvalutati sono
piu in armonia con lideologia dei suoi nuovi collaboratori e compagni di lotta,
che con la sua ideologia di prima;

g. a questo punto, la mentalita del paziente sara cambiata e la sua adesione alla
nuova ideologia non incontrera che ostacoli di secondaria importanza».

«Durante quast tutto questo percorso, il paziente non st rendera conto che sta cambiando
le proprie idee. E, quando se ne rendera conto, non se ne spaventera. Dall’inizio alla fine,
credera di agire di propria iniziativa e non st accorgera di essere manovrato da altri. Il
procedimento é dunque tnavvertito in due suoi aspetti: a) perché il paziente non lo
percepisce durante quasi tutto il trasbordo; b) perché egli non si accorge che questo
trasbordo ¢ un fenomeno prodotto da altri. In tal modo, 'avversario si trasforma
gradualmente in simpatizzante e alla fine in seguace».

Al fine di riuscire, diventa di capitale importanza, secondo l'autore, eccitare
I’emotivita del paziente esasperando il lui il desiderio squilibrato di un valore,
per esempio, la fratellanza umana fino a fargli credere semplicisticamente che
la soluzione di tutti i problemi sara I'instaurazione di una repubblica universale
multiculturale, multi-religiosa, multietnica. Man mano che questa emotivita
crescera, sara sempre piu facile colpevolizzare ogni disuguaglianza e
discriminazione come ostacoli da abbattere, ammettendo il bisogno di
combatterle a livello legislativo mediante profonde riforme strutturali e
istituzionali. Col pretesto lodevole di eliminare disuguaglianze ingiuste, spesso
si aboliranno anche quelle giuste per la dignita umana e per il raggiungimento
del bene comune.

La parola talismanica

Allo scopo del trasbordo ideologico inavvertito, storicamente l'espediente piu
efficace si € dimostrato essere il ricorso all'uso della parola talismanica. Questa
tecnica riporta lo studio di Plinio Corréa de Oliveira alla sua piena attualita
giacché le modifiche della mentalita odierna che stiamo vedendo, a volte
spacciate come inevitabili mutazioni antropologiche sulla scia di teorie neo-
darwiniane, rispondono in realta a una ben articolata operazione ideologica che
si avvale di nuove ed efficaci parole ed espressioni talismaniche.

Seguiamo il ragionamento dell’autore: all'inizio «il paziente appare
Jfavorevolmente predisposto al trattamento psicologico che sta per subire, l'uso di una
parola ben scelta puo produrre risultati sorprendenti. E la parola talismanica. (...) Si
tratta di una parola, il cui significato legittimo é simpatico e talvolta perfino nobile, ma
che comporta una certa elasticita. Se questa parola viene usata tendenziosamente,
comincia a rifulgere di un nuovo brillio che affascina il paziente e lo conduce molto piu
lontano di quanto avrebbe potuto immaginare. (...) Citeremo alcuni di questi sani e



perfino nobili vocaboli. Una volta distorti, torturati, deturpati, violentati in vari modi,
a quanti equivoct, errori e sbagli essi hanno fatto da etichetta di garanzia! St puo pure
dire che, quanto piu nobile ed elevato é il contenuto della parola della quale si abusa,
tanto piu dannost sono gli effetti di questa tecnica: “corruptio optimi pessima’”. Tra le
parole portatrict di un contenuto valido, ma poi trasformate in ingannevoli talismani al
servizio dell’errore, possiamo citare: giustizia sociale, ecumenismo, dialogo, pace etc. (...).
Cosi impregnato di uno spirito nuovo, ciascuno di questi vocaboli...suscita tutta una
costellazione d'impressioni ed emozioni, di simpatie e repulsioni. Questa costellazione va
orientando tali persone verso nuove rotte ideologiche: ossia verso il relativismo filosofico,
il sincretismo religioso, il socialismo, la cosiddetta “politica della mano tesa”, l'aperta
collaborazione col comunismo e infine l'accettazione della dottrina marxista. (...) Il
paziente del processo di trasbordo ideologico si trova sempre piu attratto verso queste
rotte ideologiche dal fascino della propaganda. Le parole talismaniche corrispondono a
cto che gli organi propagandistici in genere stimano essere moderno, simpatico,
attraente. Percio i conferenzieri, oratori e scrittori che usano quelle parole, per questo
solo fatto vedono aumentate le proprie possibilita di successo nella stampa, nella radio,
nella televisione. Di conseguenza i radioascoltatort, i telespettatori e 1 lettori di giornali
o riviste troveranno utilizzate ad ogni proposito queste parole, che riecheggeranno
sempre piu nel fondo della loro anima (...)».

«Questo valore propagandistico della parola talismanica spinge lo scrittore, L'oratore e
il conferenziere alla tentazione di usarla con crescente frequenza, ad ogni proposito e
perfino a sproposito, perché in tal modo potranno farsi applaudire pin facilmente.
Inoltre, pur di moltiplicare le occasioni di citare questa parola, cominciano a usarla in
significati analogici sempre piu rischiosi, ai quali la sua elasticita naturale si presta fin
quasi all’assurdo» (...).

«Una volta che la parola-talismano si é cosi dotata di una vasta gamma di applicazioni
sempre piu rischiose, le pin audaci tra queste, e percio stesso piu “avanzate”, vanno
mettendo in disuso quelle piu moderate, sensate e correnti. Chi tempo addietro applaudi
0 uso la parola talismanica nel suo significato appena un po’ deformato, come se fosse
una succosa novita, finira per applaudirla e usarla in senso sempre piu estremizzato, fino
a raggiungere l'apice. E il fenomeno della radicalizzazione della parola talismanica.
Questa radicalizzazione della parola-talismano va di per sé operando il trasbordo
tdeologico inavvertito di coloro che la usano. Costoro infatti, presi dal fascino del
vocabolo, vanno senz’altro accettando come ideali supremi e ardentemente professati
quet significati sempre piu radicali ch’esso va assumendo. Pari passo, quest’ideali, con la
forza det valori accettati come supremi, vanno producendo nel paziente del trasbordo
tutti quei mutamenti di atteggiamento interiore ed esteriore, mei confronti
dell’avversario di prima, che abbiamo descritto. Cosi, la parola talismanica serve a
innescare e portare a compimento il procedimento del trasbordo ideologico inavvertito».

A questo punto, secondo l'autore, al fine di debellare 'effetto subliminale nel
processo di trasbordo, la esplicitazione del procedimento avra un efficace
potere “esoreistico” contro la parola talismanica, che trova la sua grande forza
«nell’emozione che suscita» anziché nel suo significato naturale. Percio «la



chiarificazione turba e impedisce ipso facto la fruizione emotiva, attirando la
considerazione analitica di chi la usa o la ascolta. Mantenendo invece cosi ostinatamente
implicito il suo significato, la parola talismano continua ad essere veicolo e nascondiglio
del suo crescente contenuto emotivo». Ovviamente questa azione di contrasto del
trasbordo ideologico inavvertito va fatta non per «raccomandare di non usare mai
la parola impregnata di significato talismanico, ma semplicemente di usarla solo a
proposito e nel suo senso naturale e legittimo».

Un esempio di parola talismanica: “dialogo”

In pratica il resto del saggio Plinio Correa de Oliveira lo dedicava all’analisi
dettagliata di un esempio lampante di parola talismanica usata allo scopo del
trasbordo ideologico inavvertito: quello che si poteva allora (e si puo ancora)
compiere mediante I'uso del vocabolo “dialogo”, quando adoperato in un senso
talismanico.

A partire da un suo significato etimologico e legittimo che comprende tutte le
forme di interlocuzione umane possibili: (dalla mera conversazione di
intrattenimento alla discussione piu 0 meno energica e alla polemica), la parola
puo essere elasticizzata fino a prendere una connotazione per cui il “dialogare”
diventa una modalita che suona molto nobile e umana, tesa quasi
esclusivamente ad assicurarsi la benevolenza dell’interlocutore persino a costo
del nascondimento delle convinzioni piu forti. «Ne deriva il fatto che la parola
“dialogo”, quando wviene utilizzata in questa prospettiva, si riveste di scintillit
particolarmente magict e seducenti. Come un wvero talismano, essa comunica
automaticamente il proprio prestigio e brillio a coloro che l'adottano».

L’autore descrive successivamente con acume i diversi passaggi attraverso i
quali termine viene adoperato in modo tale da renderlo sempre piu distorto
rispetto al significato originale e legittimo, trasbordando cosi il paziente da una
mentalita intransigente su certi principi — principt non negoziabili diremmo oggi
— all’estremo opposto di una mentalita tesa a relativizzare, quindi a negoziare
la verita, sacrificandola sull’altare della speranza di poter raggiungere un’«era di
buona volonta», di pace e di fratellanza universale.

E tutto cio a quale prezzo?

Al prezzo di rifiutare 'esistenza oggettiva della verita e dell’errore, del bene e
del male, perché questi concetti vengono via via piu chiaramente identificati
con una assertivita intellettuale che assume per se stessa un carattere negativo,
trascinando gli uomini prima nella polemica ed, eventualmente, persino nello
scontro violento in seguito.

Cosi, l'atteggiamento irenista che sta alla base della credenza dell’era di buona
volonta rinuncia a utilizzare il contrasto col male come una necessita per
risaltare maggiormente lo splendore della verita e del bene, secondo quanto
insegna san Tommaso nella Summa contra gentes (111, 71).



E, per conto suo, Plinio Corréa de Oliveira nota che «in questo modo, st scivola
nella confusione, che é uno dei piu sinistri e profondi fattori di perturbazioni, proteste e
lotte prolungate, insolubili e pregne di odio». Insomma, per la via irenista si arriva
per paradosso pivi facilmente allo scontro. Egli inoltre concludeva che - a
meno di doversi abbandonare a una utopia estrema — il dialogo non poteva mai
sostituire completamente il carattere militante della Chiesa cattolica, che trova
fondamento gia nell’ inimititias ponam della Genesi (3,15) e si conferma come
una costante sia nella sua dottrina che nella sua realta bimillenaria. Anche se «glz
scontri di carattere ideologico, volitivo o emotivo, sono frutto del Peccato originale» e di
principio «sarebbe auspicabile che tra gli uomini non vi fossero mai dissensi», tuttavia
essi sono inevitabili nella realta umana cosi come €.

Il binomio paura-simpatia

L’aspetto che si potrebbe dire piu accattivante e sorridente del dialogo irenista
e hegeliano risiede nel desiderio mondano e ottimista che ripone nella realta
terrena tutte le speranze dell'uomo medio, facendogli rifuggire quasi
istintivamente le croci dell’esistenza terrena. D’altra parte, lo stesso uomo
“mondano” ha paura di avviarsi su una strada che porta eventualmente dalla
polemica al dissenso e anche oltre. Cosi egli si apre psicologicamente al dialogo
talismanico mosso da uno dei propulsori piu potenti del trasbordo ideologico
inavvertito: il binomio paura-simpatia.

All’epoca della Guerra fredda il binomio paura-simpatia funzionava facendo
balenare al borghese medio un’alternativa alquanto fallace: o la guerra
termonucleare con conseguente annientamento dell'umanita, o un dialogo
cedevole in vista della sospirata era di buona volonta. Il meccanismo del
binomio paura-simpatia che muove al trasbordo ideologico si rinnova con le
mutate circostanze storiche e trova sempre nuovi elementi per far avanzare il
processo. Per esempio, si potrebbe dire che oggi ci troviamo davanti a un’altra
fallace alternativa: al fine di non esasperare i tagliagole, che ci incutono timore,
¢ meglio rinunciare a qualsiasi affermazione di identita ideale o religiosa, per
continuare a convivere in una societa multiculturale rappacificata con se stessa
in cui, si spera, potremo ancora conservare molto del nostro stile di vita.

Un paradosso: gli avversari diventano amici e gli amici, avversari

All'inizio le persone arrendevoli davanti all'ideologia del dialogo cedevole ed
irenistico incominceranno a trovare sempre piu simpatici quelli che un tempo
furono i loro avversari e, contestualmente, sempre piu antipatici coloro con cui
un tempo condividevano ideali e principi, fino al punto di voler escludere
questi ultimi non solo dall’ambito dei loro rapporti personali ma da ogni
possibilita d’'influenza sociale. Infatti coloro che dimostrano rigore nei principi
un tempo condivisi, costituiscono per i pazienti del trasbordo ideologico una
doccia d’acqua fredda nel clima della nuova era di buona volonta, mentre pari
passo aumenta in loro I'ammirazione e la fiducia per quelli un tempo lontani.
Plinio Correa de Oliveira vedeva nell’ormai lontano 1965 che in questo modo



persino nella Chiesa avrebbero potuto essere «esclust in scala sempre crescente 1
figli pru valorosi e coerenti».

Ma non ¢ l'unica conseguenza del processo del trasbordo ideologico. Come
visto sopra, esso porta anche alla radicalizzazione della mentalita che era partita
da una emotivita irenista ma che ormai tende al relativismo filosofico e morale.
Esiste una interazione, ci dice l'autore, «tra ['emotivita irenistica e la parola
talismano... con lo svilupparsi di questa interazione, vanno progressivamente
modificandosi sia le forme e i contenuti dell’interlocuzione tra persone di opposte
convinzione, sia correlativamente il significato della parola talismano». L’irenista
«conquistato dal mito irenico che e l'occulto contenuto della parola talismano, va
usandola ad ogni occasione come un balocco con cui, quanto piu gioca, tanto piu ne resta
incantato». Cosi quel trasbordo ideologico che era partito da un «desiderio emotivo
di concordia universale» puo giungere nei casi piu estremi ad una concezione
«pienamente relativistica dell'uomo, della vita e del cosmo», conformemente al «piu
radicale dei relativismi, qual é quello hegeliano».

Verso un radicale relativismo
Come cio potrebbe accadere?

Potrebbe accadere (e difatti accade) perché il “dialogo” cosi inteso «non mira piu
principalmente a scoprire la verita e solo conseguentemente ad ottenere l'unita in essa,
ma mira soprattutto a raggiungere l'unita per mezzo della cordialita delle relazioni tra
gli interlocutori e solo secondariamente a conquistare la verita mediante
l'argomentazione». Qualsiasi intenzione persuasiva che nell'interlocuzione possa
«dissipare equivoct dottrinali» diventa «molesta e pericolosa». A questo punto il
significato originale e legittimo della parola “dialogo” € completamente
stravolto a beneficio di una visione irenistica delle cose.

Questa visione ¢ infatti quella hegeliana. «Il dialogo comincia ad essere praticato
come un Iudus, un gioco nel quale entrambe le parti ammettono che, a forza di dialogare,
st produrra tra di loro una decantazione della verita». E in questo modo la verita
«passa ad essere vista come il risultato di una eterna dialettica», che é il «contrario
dell”“antipatico” e “discriminatorio” procedimento del tomismo medievale; in questa
distillazione nulla verrebbe condannato e nulla verrebbe escluso».

Conseguenza per il cattolico del trasbordo ideologico inavvertito

Conclude Plinio Correa de Oliveira che «laccettazione di una filosofia relativista
comporta una rottura, consapevole o inconsapevole, con la Fede e prepara l'animo alla
professione esplicita dell’ateismo», perché riduce la dottrina della Chiesa a verita
relative destinate a confrontarsi dialetticamente con altre verita relative alla
ricerca di nuove sintesi che, a loro volta, dovranno affrontare nuove sfide che
la storia dell’evoluzione umana proporra piu in la. A parte il drammatico
risultato finale dell’ateizzazione che s’intravede arrivare, fin d’ora un tale
atteggiamento filosofico getta i cattolici «in una fase di assoluta confusione».



«Dialogo, coesistenza, pace, essendo parole talismaniche, vengono usate qua e la in
accezioni a volte enigmatiche. Se pero vengono intese in senso evoluzionistico ed
hegeliano, il loro carattere enigmatico scompare e questi vocaboli talismanict diventano
chiari, precisamente determinati e perfettamente congruenti tra loro. Questo ci pone fin
d’ora in presenza dell’azione trasbordatrice non di una sola parola (dialogo), ma di tutta
una costellazione di parole talismaniche affini».

Una costellazione di parole talismaniche affini che possono operare in diversi
campi dell’attivita umana. Ad esempio, non solo strettamente in quello
filosofico ma anche in quello teologico, quando si tratta di operare un trasbordo
nei credenti stessi.



