TEILHARD DE CHARDIN, PIERRE

Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) nasce a Orcines, in Francia, in una famiglia numerosa
(e 1l quarto di undici figli) segnata, si potrebbe dire, geneticamente dalla passione per la scienza:
il padre € un naturalista e la madre ¢ una discendente di Frangois-Marie Arouet Voltaire (1694-
1778). Mostra fin da bambino un’intelligenza fuori del comune e uno spiccato interesse per gli
studi. Dall’eta di undici anni viene iscritto in un collegio di gesuiti dove compie gli studi liceali
e da li passa direttamente al noviziato della Compagnia di Gesu. Dal 1905 al 1908 ¢ inviato in
Egitto e insegna Chimica e Fisica nel collegio gesuita de II Cairo; € in quegli anni che inizia a
interessarsi di paleontologia, approfondendo l'ipotesi evoluzionista (Charles Darwin, 1809-
1882).

Completa gli studi in Gran Bretagna e nel 1911 ¢ ordinato sacerdote. Subito dopo rientra in
Francia e continua a lavorare in ambito scientifico. Partecipa alla Prima guerra mondiale (1914-
1918) e al termine del conflitto ¢ insignito della Legione d’Onore; 'esperienza della guerra ¢
molto importante per lo sviluppo del suo pensiero teologico-scientifico. Prosegue poi gli studi
nella Sorbona di Parigi e nel 1920 ottiene la laurea in Scienze naturali; subito dopo riceve
I'incarico dell’insegnamento di Paleontologia e Geologia all’Istituto Cattolico della capitale
francese. E in questa fase che Teilhard matura il tentativo di conciliare la dottrina biblica della
creazione e del peccato originale con I'ipotesi evoluzionistica darwiniana: dopo attenta analisi,
la sua posizione viene perd giudicata non conforme alla fede cattolica e I'autorita ecclesiastica
lo rimuove dall’insegnamento. Ottiene comunque dai superiori dell’Ordine di potersi dedicare
alla ricerca sul campo: dal 1926 al 1946 si trasferisce in Cina e partecipa a numerose spedizioni
di ricerca in varie regioni dell’Estremo Oriente (Cina, India, Birmania, Giava). Dal 1929 ¢
consigliere del Servizio geologico cinese ed ¢ tra i fondatori dell’Istituto di Geobiologia di
Pechino. All'attivita scientifica accompagna sempre quella religiosa: approfondisce la
spiritualita induista, buddista e scintoista, dedicando diverse opere a questi argomenti. Nel 1946
rientra in Francia ed ¢ nominato direttore di dipartimento nel Centro Nazionale per la Ricerca
Scientifica di Parigi, ma proseguono 1 dissidi con 1’autorita ecclesiastica a motivo delle tesi da
lui sostenute e cosi nel 1951 decide di lasciare I’Europa per trasferirsi a New York; le indiscusse
credenziali accademiche gli valgono la nomina a collaboratore permanente della Wenner-Gren
Foundation for Anthropological Research, per la quale compie ancora due viaggi in Africa. Muore a
causa di crescenti problemi cardiaci il 10 aprile 1955, domenica di Pasqua, nella residenza del
noviziato dei gesuiti di Hyde Park, a New York.

Dopo la sua morte, la messe enorme dei suoi scritti pubblicati nel corso degli anni ¢ stata
riordinata e ripubblicata in 13 volumi usciti fra il 1955 e il 1976. Tra 1 piu importanti figurano:
Le Phénomeéne humain (Il fenomeno umano del 1955); L’Apparition de I’homme (La comparsa dell uomo
del 1956); L’Energie humaine (L’energia umana del 1962); La Place de I’homme dans la nature (Il posto
dell’'uomo nella natura del 1965) e Science et Christ (Scienza e Cristo del 1965).

Non si puo avere la presunzione di riassumere in poco spazio un autore complesso e articolato
come Teilhard de Chardin; ¢ perd importante segnalare gli aspetti problematici della sua
impostazione di fondo, alla luce dell’insegnamento costante della Chiesa e in ragione
dell’'influsso determinante che egli ha esercitato sulla visione religiosa contemporanea. Infatti,
se la vastita e complessita del suo pensiero lo ha reso di difficile divulgazione al grande pubblico,
I’originalita della sua posizione ha fatto di lui un maestro per i piu influenti filosofi e teologi
cristiani della seconda meta del secolo XX; di conseguenza, indirettamente, le idee-chiave della
sua visione hanno avuto un impatto fortissimo sul cambiamento della prospettiva culturale nelle
https://cooperatores-veritatis.org/



https://cooperatores-veritatis.org/

universita cattoliche e nei seminari, con la conseguente ricaduta sulla formazione religiosa e
culturale dei fedeli.

Ha detto

L’idea che nella storia dell’universo e dell’'umanita vi sia un’evoluzione concomitante sia
della materia sia dello spirito, 1 quali avanzano solidali verso quello che Teilhard chiama il
«Punto Omega», cio¢ il culmine e la conclusione dell’evoluzione, momento storico e teologico
assieme; la strada percorsa dall’evoluzione € contemporaneamente 1’in-avanti (cio¢ il progresso)
e I'in-alto (cioé Dio).

L’idea di «noosfera»: una specie di rete invisibile formata da tutte le consapevolezze
individuali che s’intersecano e interagiscono fra loro. Secondo Teilhard, la noosfera cresce
progressivamente e acquista consapevolezza di sé con I'intensificarsi dei rapporti tra gli uomini
fino giungere al «Punto Omega».

L’idea che l'umanesimo classico-cristiano, che perseguiva lo sviluppo armonico
dell’'uvomo, vada superato a favore di un nuovo umanesimo, che deve perseguire l'ideale
dell’'uomo perfettamente evoluto, il cui compimento ultimo & l’essere soprannaturale: in
definitiva, Gest, Uomo e Dio, ¢ il punto culminante che realizza 'uomo perfettamente evoluto,
perché ne compie pienamente e definitivamente la vocazione soprannaturale.

Risposte

Sottoponendo anche la dimensione spirituale dell'uomo alle regole dell’evoluzionismo,
Teilhard introduce di fatto il meccanicismo deterministico della vita religiosa e morale che
contraddice:

o ['esperienza storica, ¢ evidente, infatti, che la vita spirituale, sia dei singoli sia delle
comunita umane, non ¢ affatto determinata in senso progressivo, ma anzi patisce alti e
bassi, progressioni e regressioni, nonché battute di arresto;

o la liberta umana; mentre 1 sensi dell'uomo agiscono in modo determinato secondo il
proprio oggetto (per esempio, la vista ¢ determinata a cogliere i colori e I'udito a cogliere
1 suoni, e non potra mai accadere il contrario), la vita spirituale dipende dall’interiorita
dell'uomo, cioe dalla sua intelligenza e dalla sua volonta, le quali a propria volta
dipendono, per la loro azione, dalla liberta; la conoscenza e 1’affettivita sono dunque
frutto di decisioni e non vengono determinate dalle presunte regole dell’evoluzione.

Addirittura, ponendo queste regole al vertice dell’'universo, si ha I'impressione che Teilhard non
garantisca sufficientemente la trascendenza di Dio rispetto al mondo né la liberta assoluta e
gratuita dell’azione creatrice di Dio.

Questa visione di progresso costante e determinato secondo regole che dominano
I'universo diventa particolarmente problematica quando viene applicata alla coscienza
individuale in ossequio al concetto teilhardiano di «<noosfera»; in essa, infatti, si coagulerebbero
le coscienze degli uomini di ogni tempo e luogo in una specie di super-coscienza collettiva che
progredisce indefettibilmente verso il fantomatico «Punto Omega», in un “sempre-meglio” che
tiene in ben poco conto le scelte esistenziali dei singoli uomini. Ritorna quindi I'idea che lo
spirito sia 1'ultimo stadio dell’evoluzione della materia, annullando cosi il salto qualitativo che
separa la materia dallo spirito.

https://cooperatores-veritatis.org/



https://cooperatores-veritatis.org/

L’applicazione delle categorie evoluzionistiche ai misteri fondamentali della fede
cristiana (Incarnazione, Redenzione, elevazione dell'uomo alla vita soprannaturale di figlio di
Dio) comporta che:

e questi misteri si debbano necessariamente realizzare; si nega dunque implicitamente
I’azione libera di Dio nell’opera della salvezza, ma a questo punto il termine stesso
“grazia”, che indica il dono gratuito di Dio che fa I'uvomo partecipe della vita divina, ¢
contraddittorio;

¢ sia gia nella natura dell’'uomo tutto ci0 che gli serve per perfezionare se stesso all’interno
di un percorso evolutivo gia segnato nel suo DNA spirituale, senza una vera necessita
della grazia che salva. Non c’¢, insomma, un vero salto soprannaturale tra 1'uomo
decaduto e 'uomo redento: in ultima analisi, si nega il peccato originale;

e di conseguenza, anche ’adozione a figlio di Dio che I'uomo riceve con il dono della
grazia santificante sia in fondo non un vero e proprio salto dalla dimensione creaturale a
quella soprannaturale, ma solo 1'ultimo stadio dell’evoluzione dell'uomo che ha gia in sé
il soprannaturale.

Il punto debole di tutta la costruzione teilhardiana ¢, insomma, I’'indebita trasposizione sul
piano filosofico e teologico dei criteri propri all’ipotesi evoluzionistica. In definitiva, il padre
gesuita pone ambiguita ed errori nei vari piani della sua costruzione, ma fallisce proprio in quel
fondamento che ritiene essere la sua specialita: rincontro fra la teologia e la scienza. E
significativo che, mentre numerosi teologi degli anni 1950, 1960 e 1970 scoprivano
entusiasticamente il pensiero teilhardiano senza tenere in gran riguardo le condanne comminate
dal Magistero ai suoi scritti, gli scienziati, che secondo le aspettative di Teilhard avrebbero
dovuto esserne gli alleati principali e 1 destinatari veri del suo lavoro, respingevano al mittente
come inaccettabile I’amalgama di teologia e scienza che sta alla base del sistema teilhardiano,
contestando le presunte basi scientifiche del suo modo d'intendere concetti fondamentali come

M« @ M«

“evoluzione”, “complessita”, “coscienza”, “cosmo” e “noosfera”. (Don Claudio Crescimanno)

Tratto da: DIZIONARIO ELEMENTARE DEL PENSIERO PERICOLOSO, curato da
Gianpaolo Barra, Mario A. lannaccone, Marco Respinti (Istituto di Apologetica).

https://cooperatores-veritatis.org/



https://cooperatores-veritatis.org/
http://www.iltimone.org/35452,Quaderni.html

