https: / /cooperatores-veritatis.org /2019 /05 /01 /la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-20 1 9-in-due-libri-recenti /

La critica al
Novus Ordo Missae
(1969-2019)
in due libri recenti
A\ acuradel professore
/' Roberto de Mattei

\  https://cooperatores-veritatis.org

_
La critica al Novus Ordo Missae (1969-2019) in due libri recenti

I professor Roberto de Mattei, presidente della Fondazione Lepanto e direttore di
Corrispondenza Romana, recensisse due libri recentemente usciti in Francia sul cinquantenario
della promulgazione del Novus Ordo Missae. L’articolo ¢ stato scritto per il sito
americano Catholic Family News e 1o pubblichiamo col permesso e con la traduzione del suo
autore. Per approfondire 1’argomenti vi invitiamo a visitare la nostra sezione dedicata alla
Crisi liturgica.

di Roberto de Mattei

11 3 aprile 1969 ¢ la data in cui cinquant’anni fa venne promulgato il Novus Ordo Missae, 1a nuova
Messa di Paolo VI. L’abbé Claude Barthe, uno dei piu acuti studiosi contemporanei dei
problemi della Chiesa, ha recentemente pubblicato una sintesi storica non solo della riforma
liturgica, ma anche dell’opposizione che essa incontrd (La Messe de Vatican II. Dossier historique,
Via Romana, Versailles 2018, pp. 306). Il suo studio merita di essere letto accanto a un altro
libro, anch’esso appena uscito, che raccoglie gli scritti dell’abbé Raymond Dulac (1903-1987),
un indomito protagonista della resistenza cattolica alla nuova liturgia (Le droit de la messe
romaine, Publications du Courrier de Rome, Versailles 2018, pp. 310).

Fin dal primo dopoguerra del Novecento si sviluppo in Europa
un Movimento liturgico con I'intenzione di avviare un processo
di “purificazione” della liturgia romana e di coinvolgere 1 fedeli
in una ‘“partecipazione attiva”al culto divino. Centri del
movimento furono, in Belgio, I’abbazia di Mont-César, e poi
quella di Chevetogne, dove spiccava la figura di Dom Lambert
Beauduin; in Germania I’abbazia benedettina di Maria Laach; in
Austria 1’abbazia dei canonici regolari di Klosternbeurg; in
Francia il Centro di Pastorale Liturgica (CPL), con la rivista La
Maison-Diey; in Italia la Rivista liturgica fondata da don
Emanuele Caronti e, piu tardi, le Ephemerides Liturgicae dirette
da padre Annibale Bugnini. Questi centri costituivano “un gruppo
di pressione ben organizzato” (p. 49), che esercitd una profonda 'abbé Claude Barthe
influenza negli anni successivi. Gli “esperti” si incontravano

frequentemente tra di loro in pubblico e in privato, discutendo temi come, la concelebrazione,



https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/01/la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/
https://www.fondazionelepanto.org/
https://www.corrispondenzaromana.it/
https://www.catholicfamilynews.org/blog/2019/5/1/critique-of-the-novus-ordo-in-two-recent-books
https://cooperatores-veritatis.org/liturgia/crisi-liturgica/
https://www.amazon.it/MESSE-VATICAN-II-Claude-Barthe/dp/2372711180
http://www.courrierderome.org/?q=fr/bags-cases/le-droit-de-la-messe-romaine
http://www.courrierderome.org/?q=fr/bags-cases/le-droit-de-la-messe-romaine
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/f/fa/Abbe_claude_barthe.jpg/260px-Abbe_claude_barthe.jpg

https: / /cooperatores-veritatis.org /2019 /05 /01 /la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/

gli altari rivolti al popolo, la soppressione dell’offertorio sacrificale e soprattutto 'introduzione
delle lingue vernacolari. Frang¢ois Mauriac, su Le Figaro del 25 dicembre 1948, raccontava di
avere assistito, alla vigilia di Natale, ad una Messa celebrata da un prete operaio, in lingua
francese (tranne il canone), su una tavola di cucina ricoperta da una tovaglia bianca. Nel
settembre del 1956 si tenne ad Assisi il “Primo congresso internazionale di liturgia” con la
partecipazione di 30 esperti, 1400 preti e 80 vescovi o abati, per discutere “il rinnovamento liturgico
sotto il pontificato di Pio XII”. Ma fu solo dopo la morte di papa Pacelli che il rinnovamento dalle
parole passo ai fatti.

Il 25 gennaio 1959, solo tre mesi dopo la sua elezione, Giovanni XXIII annunzio 1'indizione
del Concilio Vaticano II. La preparazione del Concilio fu affidata a dieci commissioni, Quella
liturgica era presieduta dal cardinale Gaetano Cicognani e aveva come segretario una figura di
spicco del Movimento liturgico, il padre lazzarista Annibale Bugnini, un funzionario di Curia
dotato di una grande capacita organizzativa e di lavoro. All’interno della commissione si apri
pero un forte contrasto tra le due tendenze che si sarebbero fronteggiate nel Concilio: quella
progressista e quella conservatrice. Giovanni XIII, che in campo liturgico si distanziava dai
progressisti, 11 22 febbraio 1961 promulgo la costituzione apostolica Veterum sapientia, che
costituiva una ferma e inaspettata risposta ai fautori dell’introduzione del volgare nella liturgia.
In questo documento papa Roncalli sottolineava I'importanza dell’'uso del latino, ‘“lingua viva
della Chiesa” e raccomandava che gli aspiranti al sacerdozio, prima di intraprendere gli studi
ecclesiastici, fossero “Gstruiti nella lingua latina con somma cura e con metodo razionale da maestri, assai
esperti, per un conveniente periodo di tempo” (n. 3).

Quello stesso giorno il Papa nominod presidente della commissione preparatoria il
cardinale Arcadio M. Larraona in sostituzione del cardinale Cicognani, morto il 5 febbraio. Se
la scelta di Larraona, un eminente canonista spagnolo di orientamento conservatore, era
significativa, ancor piu eloquente fu, nell’ottobre 1962, alla vigilia dell’apertura del Concilio, la
sostituzione, come segretario della Commissione dello stesso Bugnini con il padre Ferdinando
Antonelli. Giovanni XXIII non riusci pero a far fronte al movimento liturgico, accuratamente
organizzato. Quando si apri il Vaticano II, tutti gli schemi preparatori furono accantonati, tranne
quello De Liturgia, frutto del lavoro dell’'unica commissione dominata dai progressisti.

L’abbé Barthe segue il dibattito liturgico conciliare fino al
suo esito: la promulgazione, il 3 dicembre 1963, della
costituzione Sacrosanctum Concilium, 1l primo testo adottato
dall’assemblea, con cui, 1 Padri conciliari accettarono che
la liturgia romana fosse ‘riorganizzata e ripensata” (p. 94).
Solo un mese dopo la promulgazione di questo documento,
cominciava la sua applicazione nella pratica. Paolo VI, che
il 21 giugno 1963 era succeduto a Giovanni XXIII, aveva
una tendenza ben diversa dal suo predecessore. Creod
il Consilium ad exsequendam Costitutionem de sacra Liturgia,
che ’abbé Barthe definisce una vera e propria “assemblea
costituente” sulla liturgia (pp. 95-98) e, alla testa del nuovo organismo pose due prelati
progressisti: come presidente il cardinale Giacomo Lercaro e come segretario padre Annibale
Bugnini, recuperato dalla quarantena in cui I’aveva posto Giovanni XXIII. Paolo VI affido
al Consilium 1'incarico della revisione dei libri liturgici (messale, breviario, rituale, pontificale) e
I’attuazione di riforme che riguardassero la piu attiva partecipazione dei fedeli, come I'uso delle
lingue nazionali. L’articolo 54 della costituzione Sacrosanctum Concilium, combinato con
I’articolo 40, relativo al ruolo delle conferenze episcopali, aveva infatti affidato a queste ultime
la possibilita di introdurre la lingua volgare nella celebrazione della Messa.

Papa Paolo VI e mons. Annibale Bugnini


https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/01/la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/
https://conciliumvaticanumii.wordpress.com/
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/la/apost_constitutions/1962/documents/hf_j-xxiii_apc_19620222_veterum-sapientia.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://anticattocomunismo.wordpress.com/tag/giacomo-lercaro/
https://anticattocomunismo.files.wordpress.com/2018/04/90609019-5bc4-4111-91ba-3314379f6689.png?w=800

https: / /cooperatores-veritatis.org /2019 /05 /01 /la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/

La prima fase della riforma si svolse tra il 1964 e il 1968 ed ebbe il suo coronamento nella
costituzione Missale romanum promulgata da Paolo VI nel Concistoro del 28 aprile 1969. Una
delle parti piu penetranti del libro dell’abbé Barthe ¢ dedicata a un’analisi teologica del nuovo
Messale, che si rivela come una forma rituale informe e polivalente (pp. 137-193). Infatti, “in un
contesto generale di relativizzazione della regola dogmatica, che fu quello in cui si svolse la grande mutazione
ecclesiale del Vaticano II, questo carattere nettamente piu informale del culto ha contribuito a indebolire il
suo carattere di veicolo della professione di fede” (p. 153).

Negli ultimi quattro capitoli del suo libro il teologo francese segue la battaglia del latino, tra il
1964 e il 1969 e, quella sul Novus Ordo negli anni successivi. Fin dal 1965, anno in cui fu
introdotto il Volgare nella liturgia, si manifesto una forte opposizione alla riforma liturgica, con
la fondazione dell’ Associazione internazionale Una voce per la salvaguardia della liturgia latino-
gregoriana. In Inghilterra, in Francia, in Italia, in Germania, si organizzarono proteste di
intellettuali, di artisti, di musicisti. All’inizio di febbraio 1965, il libro di Michel de Saint-
Pierre Les nouveaux prétres, ottenne un successo strepitoso. Lo scrittore francese fondo quindi il
movimento Credo. In Inghilterra Evelyn Waugh fu uno dei fondatori della Latin Mass Society; in
Italia lo scrittore Tito Casini fece scalpore nel 1967 con La Tunica stracciata, un esplicito
riferimento alla tunica di Cristo, lacerata dagli scismi e dalle eresie del post-Concilio.

Dopo la promulgazione del Novus Ordo, la questione non era piu soltanto di difendere lingua e
canto, ma il patrimonio teologico che la Messa tradizionale rappresentava. Nei mesi di aprile e
maggio 1969, un gruppo di qualificati teologi redasse una rigorosa critica alla nuova liturgia,
sotto il titolo di Breve esame critico del Novus ordo Missae. In ottobre il testo fu indirizzato a Paolo
VI con una lettera di accompagnamento dei cardinali Alfredo Ottaviani e Antonio Bacci. In
questa lettera si affermava che “// Novus Ordo Missae (...) rappresenta, sia nel suo insieme come nei
particolari, un impressionante allontanamento dalla teologia cattolica della Santa Messa, quale fu
formulata nella sessione XXII del Concilio Tridentino, il quale, fissando definitivamente i ‘canoni’ del rito,
eresse una barriera invalicabile contro qualunque eresia che intaccasse l'integrita del mistero”.

L’abbe Barthe segue con precisione storica il “gran rifiuto” della nuova Messa di Paolo VI, svolto
da molti membri del clero e del laicato, a partire dal Breve Esame critico dei cardinali Ottaviani e
Bacci. In questa “nebulosa di opposizione” ricorda in Francia ’abbé Georges de Nantes, con la
sua Contre-Reforme  catholique, e Jean Madiran, direttore della rivista Itinéraires; in
Brasile Arnaldo Vidigal Xavier da Silveira; in Italia Romano Amerio. A questi intellettuali
bisogna aggiungere naturalmente 1 sacerdoti che condussero I’opposizione “sul campo”, creando
una rete di messe tradizionali, dalle abbazie di Fontgambault e del Barroux alla Fraternita San
Pio X, fondata da mons. Marcel Lefebvre, che legd ’opposizione alla riforma liturgica con
quella al Concilio Vaticano II. La spettacolare occupazione della chiesa di Saint-Nicolas-du
Chardonnet a Parigi da parte di mons. Ducaud-Bourget e dei suoi fedeli, la domenica 26
febbraio 1976, fu un avvenimento di cui giustamente 1’abbé Barthe sottolinea I'importanza. Se il
ministro dell’Interno di Giscard d’Estaing, Michel Poniatowski, ritenne di non intervenire,
significava che ’elettorato cattolico era largamente favorevole a lasciar vivere ed esprimersi la
tendenza tradizionalista.

Il Novus Ordo di Paolo VI era stato promulgato per sostituire I’antico, ma il 7 luglio 2007 il motu
proprio Summorum Pontificum di Benedetto X VI, stabiliva che la Messa detta di Paolo VI non
era mai stata abrogata. Da allora 1'uso del Messale tridentino ¢ divenuto, non pit una
concessione, ma il diritto di ogni sacerdote e, nello spazio di piu di 10 anni, 1 luoghi di culto
tradizionale sono raddoppiati nel mondo, cosi come ¢ proporzionalmente cresciuto il numero
dei fedeli che frequentano le messe tradizionali. Il Motu proprio di Benedetto X VI ha prodotto
inoltre una fioritura di opere di liturgisti, teologi, storici del culto di orientamento
“ratzingeriano”. Nella coesistenza che di fatto si € creata tra i due riti, il Rito romano antico,


https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/01/la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/
http://www.unavoceitalia.org/
https://www.amazon.it/nouveaux-pr%C3%AAtres-Michel-Saint-Pierre/dp/2847551212
https://lms.org.uk/
https://www.amazon.it/stracciata-Lettera-cattolico-Riforma-liturgica/dp/B00AS735SY
https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2018/10/breve_esame_critico.pdf
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ligue_de_la_contre-r%C3%A9forme_catholique
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20070707_summorum-pontificum.html

https: / /cooperatores-veritatis.org /2019 /05 /01 /la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/

anche se minoritario, appare capace di un’attrazione di cui la Messa di Paolo VI ¢ priva. Il
pontificato di papa Francesco, che I’abbé Barthe considera come il compimento del Vaticano II,
non € riuscito a segnare un’inversione di tendenza a favore della nuova liturgia. Le ultime pagine
del suo libro sono dedicate alla “infruttuosa ricerca di una terza via” (pp. 261-269) e all’ “impossibile
restaurazione” (pp. 273-288), ovvero al fallimento della cosiddetta “ermeneutica della continuita”,
incapace di arrestare la disintegrazione teologica e liturgica dei nostri tempi.

La lettura dello studio dell’abbé Barthe, preceduto da un’ampia prefazione dell’abbé Grégoire
Celier, offre un’ulteriore conferma a chi ¢ convinto che la strada da seguire ¢ quella che gia ci
indicavano con chiarezza 1 “resistenti” degli anni Settanta del Novecento. Tra questi va
annoverato I’abbé Raymond Dulac, uno dei migliori frutti della scuola teologica romana del XX
secolo. Nato a Séte, in Francia, nel 1903, I’abbé Dulac fu allievo al Seminario francese di Roma,
diretto dal padre Henri Le Floch, negli anni in cui vi studiava mons. Marcel Lefebvre. Fu
ordinato sacerdote nel 1926 e ottenne il dottorato in filosofia e teologia e la licenza in diritto
canonico. Durante il Concilio Vaticano II, assieme all’abbé Victor Berto, un altro suo
compagno di studi al Seminario francese, svolse un’opera di preziosa consulenza teologica al
gruppo di Padri conciliari che si opponevano al progressismo, soprattutto quando fu affrontato
il tema della collegialita. Fu uno dei fondatori della rivista La Pensée catholique e,
successivamente, brillante collaboratore delle riviste Courrier de Rome e Itinéraires. Passo 1 suoi
ultimi anni di vita assistendo le religiose del Carmelo di Draguignan, dove mori il 18 gennaio
1987. 1 suoi funerali furono celebrati dall’abbé Paul Aulagnier, allora superiore del Distretto di
Francia della Fraternita San Pio X.

Fin dal 1967 I’abbé Dulac si pose 1l problema della legittimita
di una resistenza al’ “aggiornamento” liturgico avviato da Paolo e
VI dopo il Vaticano II. L’abbé Dulac considerd non una s
riforma, ma una ‘“7ivoluzione”, il nuovo Ordo Missae e nel luglio
del 1969 espresse un rifiuto assoluto della nuova messa,
basandosi sul diritto canonico e sulla teologia morale. “Noi —
scrisse — abbiamo semplicemente scelto di rifiutare senza contestare,
di resistere senza disobbedire, di sottrarci a un comando per
sottometterci a un obbligo superiore. Tutto questo senza ‘libero esame’,
ma secondo delle regole oggettive e delle pratiche che si trovano nei

manuali pin classici e (cio che vale di pin) nella vita dei santi” (pp.
114-115).

Publications
du

Courrier de Rome

Il 25 settembre 1969 il sacerdote francese spiegava sul Courrier
de Rome che la Messa di Paolo VI e “polivalente”: essa puod essere
accetta sia da un cattolico che da un protestante, da chi crede 11 libro dell’abbé Raymond Dulac
alla presenza reale e da chila nega. I1 5 gennaio 1970 proponeva

un’analist dell’ “autodemolizione della Messa” con un’importante “Consultazione canonica sul valore
obbligatorio del nuovo Ordo Missae ” destinata a divenire, fino ad oggi, un punto di riferimento per
chi segue la Tradizione. In questo studio 1’abbé Dulac ribadisce che, considerandola anche solo
nella sua forma canonica, la costituzione di Paolo VI non obbliga nessun sacerdote a celebrare
la nuova Messa e nessun fedele ad assistervi. In un nuovo articolo del 25 gennaio spiega: “Non
abbiamo mai detto, non diremo mai, biasimiamo con tutte le nostre forze che si dica, che il nuovo Ordo
Missae di Paolo VI é eretico — con cio che questa precisa e terribile qualifica esige come rigorose condizioni
di ordine dogmatico e di ordine morale. Ma abbiamo detto e continueremo a dire: quest’Ordo é equivoco
fino alla ‘polivalenza’ con cio che questi due aggettivi comportano sia di indeterminato che di pericoloso
nella pratica”.



https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/01/la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/
http://www.courrierderome.org/sites/default/files/recto.png

https: / /cooperatores-veritatis.org /2019 /05 /01 /la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/

11 10 settembre 1970, I’abbé Dulac precisava: “Non abbiamo mai detto che la nuova Messa sia eretica.
Purtroppo essa é, si potrebbe dire, ancora peggio. E equivoca, é flessibile in diversi sensi. Flessibile a volonta.
La volonta individuale diventa cosi la regola e la misura delle cose. L’eresia formale e chiara agisce come un
colpo di pugnale. L’equivoco agisce come un veleno lento. L’eresia attacca un preciso articolo del dogma.
L’equivoco, lede lo stesso habitus della fede e vulnera cosi tutti i dogmi. Si diventa formalmente eretici solo
volendolo. L’equivoco puo invece demolire la fede di un uomo a sua insaputa. L’eresia afferma quello che il
dogma nega o nega cio che esso afferma. L’equivoco distrugge la fede altrettanto radicalmente, astenendosi
solo dall’affermare e dal negare; facendo della certezza rivelata una libera opinione” (p. 252). Il peccato
originale del nuovo rito ¢ quello di “aver voluto fabbricare una ‘messa’ passe-partout, che puo essere
celebrata sia un cattolico che da un protestante” (p. 256).

Nell’aprile del 1972 I’abbé Dulac pubblica sulla rivista Itinéraires la sintesi dei suoi lavori sotto il
titolo La Bolla di san Pio V di promulgazione del Messale romano restaurato. Il canonista francese
svolge una minuziosa analisi della bolla di san Pio V e del Novus ordo di Paolo VI, ribadendo
ancora una volta che il Messale tridentino non € mai stato giuridicamente abrogato e puod essere
lecitamente celebrato da ogni sacerdote. Nei suoi Comsigli per wuna resistenza
rispettosa scrive: “Prima regola. Anche facendo astrazione del suo contenuto dottrinale e considerando solo
gli aspetti giuridici della sua pubblicazione, il Messale di Paolo VI non puo essere affermato come
obbligatorio, di un obbligo strettamente giuridico. (...) Seconda regola. La bolla Quo primum tempore di
san Pio V non e abrogata nella sua totalita dalla costituzione di Paolo VI Missale romanum del 3 aprile
1969” (pp. 288-289).

Qualche anno dopo, lo scrittore italiano Tito Casini si sarebbe richiamato esplicitamente
all’abbé Dulac, scrivendo: “...la nuova messa é non eretica ma é forse peggio, ¢ equivoca e flessibile”,

perché “la nebbia é, per chi viaggia, pin pericolosa del buio...” (Il Fumo di Satana: verso ['ultimo scontro,
Ed. Il Carro di San Giovanni, Firenze 1976, p, 140).

Le pagine dell’abbé Dulac sono di straordinaria attualita. Esse dimostrano come la radice dei
mali che affliggono la Chiesa risale almeno agli anni Sessanta del Novecento, gli anni del
Concilio e del post-Concilio. Paolo VI, nel suo discorso al Seminario lombardo del 7 dicembre
1968, uso I'inedita espressione di “autodemolizione della Chiesa”. Di fronte a questo processo di
auto-demolizione numerosi cattolici, tra il clero e il laicato, si levarono in piedi per difendere la
Fede della Chiesa. L’abbé Raymond Dulac fu uno di questi. L’ “ermeneutica della continuita” oggi
di moda non ha la chiarezza e il vigore intellettuale delle tesi dei difensori della Tradizione come
I’abbé Dulac, le cui pagine meritano di essere lette e meditate non solo per onorarne la memoria,
ma per nutrire la resistenza cattolica di oggi, che ¢ figlia di quella di ieri, e che combatte il
medesimo nemico.

FONTE: catholicfamilynews.org


https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/01/la-critica-al-novus-ordo-missae-1969-2019-in-due-libri-recenti/
http://www.unavox.it/doc15.htm
https://www.ebay.it/itm/Tito-casini-Nel-fumo-di-satana-Verso-l-ultimo-scontro-1976-autografo-/152184809607
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1968/december/documents/hf_p-vi_spe_19681207_seminario-lombardo.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1968/december/documents/hf_p-vi_spe_19681207_seminario-lombardo.html
https://www.catholicfamilynews.org/blog/2019/5/1/critique-of-the-novus-ordo-in-two-recent-books

