DEL GRAN MEZZO DELLA PREGHIERA
S. ALFONSO M. DE’ LIGUORI

Per conseguire la salute eterna e tutte le grazie che desideriamo

Al Verbo Incarnato Gesu Cristo

diletto dall’'eterno Padre benedetto del Signore, autore della vita, re della gloria,
Salvatore del mondo, aspettato dalle genti, desiderio dei colli eterni, Padre celeste,
giudice universale, mediatore tra Dio e gli uomini, maestro delle virtu, agnello senza
macchia, uomo dei dolori, sacerdote eterno e vittima d’amore, speranza dei peccatori,
fonte delle grazie, pastore buono, innamorato delle anime,

ALFONSO, peccatore, quest’opera consacra

Dedica a Gesu ed a Maria

O Verbo Incarnato, voi avete dato il sangue e la vita per ottenere alle nostre preghiere
(come gia avete promesso) tanto di valore, che impetrano quanto chiedono; e noi, oh
Dio! siamo cosi negligenti della nostra salute che neppure vogliamo domandare le
grazie che ci abbisognano per salvarci! Voi, con tal mezzo di pregare, ci avete data la
chiave di tutti i vostri divini tesori, € noi per non pregare vogliamo restare miseri quali
siamo! Deh, Signore, illuminateci e fateci conoscere quanto valgono appresso il vostro
Eterno Padre le suppliche fatte in nome di Voi e per i vostri meriti. Io vi consacro
questo mio libretto, beneditelo Voi, e fate che tutti quelli che I'avranno nelle mani
s’invoglino a sempre pregare, e si adoprino ad infiammare anche gli altri affinché si
valgano di questo gran mezzo della loro salute.

A Voi anche raccomando questa mia operetta, o gran madre di Dio Maria: Voi
proteggetela con ottenere a tutti coloro, che la leggeranno, lo spirito di pregare con
ricorrere sempre in tutti i loro bisogni al vostro Figlio, ed a Voi, che siete la
dispensatrice delle grazie, e siete la Madre della misericordia, che non sapete lasciare
scontento alcuno che a Voi si raccomanda, e siete all'incontro la Vergine potente, che
ottenete da Dio ai vostri servi, quanto chiedete.

INTRODUZIONE

Io ho dato alla luce diverse operette spirituali, ma stimo di non aver fatta opera piu
utile di questo libretto, in cui parlo della preghiera, per essere ella un mezzo
necessario e sicuro, al fine di ottenere la salute, e tutte le grazie che per quella ci
bisognano. Io non ho questa possibilita, ma se potessi, vorrei di questo libretto
stamparne molte copie, quanti sono tutti i fedeli che vivono sulla terra, e dispensarle
ad ognuno, affinché ognuno intendesse la necessita, che abbiamo tutti di pregare per
salvarci.

https://cooperatores-veritatis.org/



https://cooperatores-veritatis.org/

Dico cio, perché vedo da una parte quest’assoluta necessita della preghiera, tanto per
altro inculcata da tutte le Sacre Scritture, e da tutti i Santi Padri; ed al contrario vedo,
che i cristiani poco attendono a praticare questo gran mezzo della loro salute. E quel
che piu mi affligge, vedo che i predicatori e confessori poco attendono a parlarne ai
loro uditori e penitenti; e vedo che anche i libri spirituali, che oggidi corrono per le
mani, neppure ne parlano abbastanza. Mentre invece tutti i predicatori, confessori e
tutti i libri, non dovrebbero insinuare altra cosa con maggior premura e calore, che
questa del pregare. Essi infatti inculcano tanti buoni mezzi alle anime per conservarsi
in grazia di Dio: la fuga delle occasioni, la frequenza dei Sacramenti, la resistenza alle
tentazioni, il sentir la divina parola, il meditare le Massime eterne, ed altri mezzi (non
lo nego) utilissimi: ma a che servono, io dico, le prediche e meditazioni e tutti gli altri
mezzi che danno i maestri spirituali senza la preghiera, quando il Signore si &
dichiarato che non vuol concedere le grazie se non a chi prega? Chiedete ed otterrete
(Gv 16,24). Senza la preghiera (parlando secondo la Provvidenza ordinaria)
resteranno inutili tutte le meditazioni fatte, tutti i nostri propositi, e tutte le nostre
promesse. Se non preghiamo saremo sempre infedeli a tutti i lumi ricevuti da Dio, ed
a tutte le promesse da noi fatte. La ragione sta qui: che a fare attualmente il bene, a
vincere le tentazioni, ad esercitare le virtl, insomma ad osservare i divini precetti non
bastano i lumi da noi ricevuti, e le considerazioni e i propositi da noi fatti, ma vi &
bisogno di una grazia attuale di Dio; e il Signore questo aiuto attuale (come appresso
vedremo) non lo concede, se non a chi prega. I lumi ricevuti, le considerazioni ed i
buoni propositi concepiti, servono a stimolarci a pregare nei pericoli e nelle tentazioni
per ottenere il divino soccorso, che ci preservi poi dal peccato. Ma se allora non
preghiamo, saremo perduti.

Ho voluto, lettore mio, premettere questo mio sentimento a tutto quello che appresso
scrivero, affinché ringraziate il Signore, che, per mezzo di questo mio libretto, vi dona
la grazia di riflettere maggiormente sull'importanza di questo gran mezzo della
preghiera; poiché tutti quelli che si salvano (parlando degli adulti), ordinariamente per
questo unico mezzo si salvano. E percid dico, ringraziatene Dio; perché & una
misericordia troppo grande quella che Egli fa a coloro ai quali da la luce e la grazia di
pregare. Io spero che voi, amato mio fratello, dopo aver letta questa breve operetta,
non sarete piu trascurato d’ora innanzi a ricorrere sempre a Dio coll’'orazione, quando
sarete tentato ad offenderlo. Se mai per il passato vi trovaste aggravata la coscienza
di molti peccati, intendiate che questa n’e stata la cagione: la trascuratezza di pregare
e di cercare a Dio l'aiuto per resistere alle tentazioni, che vi hanno assalito. Vi prego
intanto di leggerlo e rileggerlo e con tutta I'attenzione, non gia perché & frutto del mio
ingegno, ma perché egli € mezzo che il Signore vi porge per bene della vostra eterna
salute: dandovi con cid ad intendere in modo particolare, che vi vuol salvo. E dopo
averlo letto; vi prego di farlo leggere ad altri (come potrete) amici o paesani, con cui
converserete. Or cominciamo in nome del Signore.

Scrisse I’Apostolo a Timoteo: Raccomando adunque prima di tutto, che si facciano
suppliche, orazioni, voti, ringraziamenti (1 Tm 2,1). Spiega I’Angelico san Tommaso
(2, 2.ae, q. 83, art. 17), che l'orazione & propriamente il sollevare la mente a Dio.
La postulazione poi € propriamente la preghiera; la quale, quando la domanda
contiene cose determinate, come quando diciamo: Muoviti, o Dio, in mio soccorso... Si
chiama supplica. La obsecrazione &€ una pia adiurazione, ossia contestazione, per
impetrare la grazia, come quando diciamo: Per la tua croce e passione, liberaci, o
Signore. Finalmente /'azione di grazie € il ringraziamento per i benefici ricevuti, col
quale, dice san Tommaso, che noi meritiamo di ricevere benefici maggiori: Rendendo
grazie meritiamo beni maggiori. L'orazione presa in particolare, dice il santo Dottore,
significa il ricorso a Dio; ma presa in generale, contiene tutte le altre parti di sopra

2



nominate; e tale noi l'intenderemo nominandola da qui in avanti col nome di orazione
o di preghiera.

Per affezionarci poi a questo gran mezzo della nostra salute quale & la preghiera,
bisogna considerare, quanto sia ella a noi necessaria, e quanto valga ad ottenerci
tutte le grazie che da Dio desideriamo, se sappiamo domandarle come si deve. Quindi
parleremo prima della necessita e del valore della preghiera, e poi
delle condizioni della medesima, affinché ella riesca efficace appresso Dio.

CAPO 1
DELLA NECESSITA’ DELLA PREGHIERA

I. - LA PREGHIERA E’' NECESSARIA ALLA SALUTE,
DI NECESSITA DI MEZZO.

Fu gia errore dei pelagiani il dire, che l'orazione non & necessaria a conseguire la
salute. Diceva I'empio loro maestro Pelagio, che I'uomo in tanto solamente si perde, in
quanto trascura di riconoscere le verita necessarie a sapersi. Ma gran cosa! diceva
Santo Agostino: Pelagio d’ogni altra cosa voleva trattare, fuorché dell’orazione (De
natura et orat. c. XVII), ch’e lI'unico mezzo, come teneva ed insegnava il santo, per
acquistare la scienza dei santi, secondo quel che scrisse gia S. Giacomo: Se alcuno di
voi é bisognoso di sapienza, la chieda a Dio, che da a tutti abbondantemente e non lo
rimprovera, e gli sara concesso (Gc 1,5).
Sono troppo chiare le Scritture, che ci fan vedere la necessita che abbiamo di pregare,
se vogliamo salvarci. Bisogna sempre pregare, né mai stancarsi (Lc 18,1). Vegliate ed
orate per non cadere in tentazione (Mt 26,41). Chiedete ed otterrete (Mt 7,7). Le
suddette parole bisogna, chiedete, orate, come vogliono comunemente i teologi,
significano ed importano precetto e necessita. Vicleffo diceva, che questi testi
s’intendevano non gia dell’'orazione, ma solamente della necessita delle buone opere,
sicché il pregare in suo senso non era altro che il bene operare: ma questo fu suo
errore e fu condannato espressamente dalla Chiesa. Onde scrisse il dotto Leonardo
Lessio, non potersi negare senza errare nella fede, che la preghiera agli adulti e
necessaria per salvarsi; constando evidentemente dalle Scritture, essere |‘orazione
I'unico mezzo per conseguire gli aiuti necessari alla salute (De Iust. 1, 2, c. 37, dub.
3, n.9).
La ragione e chiara. Senza il soccorso della grazia, noi non possiamo fare alcun
bene. Senza di me non potete far nulla (Gv 15,5). Nota S. Agostino su queste parole,
che Gesu Cristo non disse: niente potete compire, ma niente potete fare. Per darci con
cid ad intendere il nostro Salvatore, che noi senza la grazia, neppure possiamo
cominciare a fare il bene. Anzi scrisse I’Apostolo: Da per noi neppure possiamo avere
desiderio di farlo (2 Cr 3,5). Se dunque non possiamo neanche pensare al bene, tanto
meno possiamo desiderarlo. Lo stesso ci significano tante altre Scritture. Lo stesso Dio
€ quegli che fa in tutti tutte le cose (1 Cr 12,6). Faro che camminiate nei miei precetti,
ed osserviate le mie leggi, e le pratichiate (Ez 36,27). In modo che, siccome scrisse
san Leone I: Noi non facciamo alcun bene, fuori di quello che Dio con la sua grazia ci
fa operare. Onde il Concilio di Trento nella Sess. 6, can. 3, disse: Se alcuno avra
detto, che senza una preventiva ispirazione, ed aiuto dello Spirito Santo, I'uomo puo
credere, sperare, amare o pentirsi, come bisogna, per ottenere la grazia della
giustificazione, sia scomunicato (Sess. 6, can. 3).
L'autore dell'Opera imperfetta, parlando dei bruti ci dice che il Signore altri ha
provveduto di corso, altri di unghie, altri di penne, affinché possano cosi conservare il
loro essere; ma l'uomo poi I'ha formato in tal stato, che esso solo, Dio, fosse tutta la
3



di lui virtu (Hom. 18). Sicché l'uomo e affatto impotente a procurarsi la sua salute,
poiché ha voluto Iddio, che quanto ha, e pud avere, tutto lo riceva dal solo aiuto della
sua grazia.
Ma questo aiuto della grazia, il Signore per provvidenza ordinaria, non lo concede se
non a chi prega, secondo la celebre sentenza di Gennadio: Crediamo che niuno giunga
a salute, se Dio non lo invita; niuno invitato operi la salute, se non é da Dio aiutato;
niuno meriti aiuto, se non per mezzo della preghiera (De Eccl. dogm. cap. 26). Posto
dunqgque da una parte, che senza il soccorso della grazia niente noi possiamo; e posto
dall’altra che tale soccorso ordinariamente non si dona da Dio se non a chi prega, chi
non vede dedursi per conseguenza, che la preghiera ci € assolutamente necessaria
alla salute? E’ vero che le prime grazie, le quali vengono a noi senza alcuna nostra
cooperazione, come sono la vocazione alla fede, alla penitenza, dice S. Agostino, che
Dio le concede anche a coloro che non pregano; tuttavia il santo tiene poi per certo
che le altre grazie (e specialmente il dono della perseveranza) non si concedono se
non a chi prega (De Dono pers. c. 16).
Ond’eé che i teologi comunemente con san Basilio, san Giovanni Crisostomo, Clemente
Alessandrino, ed altri col medesimo S. Agostino, insegnano che la preghiera agli adulti
€ necessaria non solo di necessita di precetto, come abbiamo veduto, ma anche di
mezzo. Vale a dire che di provvidenza ordinaria, un fedele senza raccomandarsi a Dio,
con cercargli le grazie necessarie alla salute, € impossibile che si salvi. Lo stesso
insegna san Tommaso dicendo: Dopo il battesimo poi é necessaria all'uomo una
continua orazione, affine di entrare in cielo; poiché quantunque per mezzo del
battesimo si rimettano i peccati, cio nondimeno rimane il fomite del peccato che ci fa
guerra internamente e il mondo e i demoni, che ci guerreggiano esternamente (3 p. q.
39, art. 5). La ragione dunque, che ci fa certi, secondo I’Angelico, della necessita che
abbiamo della preghiera, eccola in breve: Noi per salvarci dobbiamo combattere e
vincere: Colui che combatte nell’agone non € coronato, se non ha combattuto secondo
le leggi (1 Tm 2,5). All'incontro senza |'aiuto divino non possiamo resistere alle forze
di tanti e tali nemici: or questo aiuto divino solo per |'orazione si concede; dunque
senza orazione non v'e salute.
Che poi l'orazione sia I'unico ordinario mezzo per ricevere i divini doni, lo conferma piu
distintamente il medesimo santo dottore in altro luogo dicendo che il Signore tutte le
grazie che ab aeterno ha determinato di donare a noi, vuol donarcele non per altro
mezzo che per l'orazione (2, 2.ae, q. 83, 2). E lo stesso scrisse S. Gregorio: Gli uomini
pregando meritano di ricevere cio che Dio avanti i secoli dispone loro di dare (Lib.
i. Dial. cap. 8). Non gia, dice S. Tommaso, € necessario di pregare, affinché Iddio
intenda i nostri bisogni, ma affinché noi intendiamo la necessita, che abbiamo di
ricorrere a Dio, per ricevere i soccorsi opportuni per salvarci, e con cio riconoscerlo
per unico autore di tutti i nostri beni (Ibid. ad 1 et 2). Siccome dunque ha stabilito il
Signore che noi fossimo provveduti di pane col seminare il grano, e del vino col
piantare le viti; cosi ha voluto che riceviamo le grazie necessarie i alla salute per
mezzo della preghiera, dicendo: "Chiedete ed otterrete, cercate, e troverete" (Matth.
7,7).
Noi insomma, altro non siamo che poveri mendicanti, i quali tanto abbiamo, quanto ci
dona Dio per elemosina. Io per me sono mendico e senza aiuto (Ps. 39,18). Il
Signore, dice S. Agostino, bene desidera e vuole dispensare le sue grazie, ma non
vuol dispensarle se non a chi le domanda (In Ps. 102). Egli si protesta con
dire: Chiedete ed otterrete. Cercate, e vi sara dato; dunque dice santa Teresa, chi non
cerca, non riceve. Siccome I'umore & necessario alle piante per vivere e non seccare,
cosi dice il Crisostomo, € necessaria a noi l'orazione per salvarci. In altro luogo, dice il
medesimo santo, che: siccome il corpo senza dell’anima non puo vivere, cosi I’'anima
senza l'orazione € morta, e manda cattivo odore (De or. D. I. i.). Dice, manda cattivo
odore, perché chi lascia di raccomandarsi a Dio, subito comincia a puzzare di peccati.
4



Si chiama anche l'orazione cibo dell’lanima perché senza cibo non puo sostentarsi il
corpo, e senza l'orazione, dice S. Agostino, non puo conservarsi in vita I’'anima (De
sal. doc. c. 28). Tutte queste similitudini che adducono questi santi Padri, denotano
I'assoluta necessita, ch’essi insegnano d’esservi in pregare per conseguire la salute.

I1I. - SENZA LA PREGHIERA E’' IMPOSSIBILE RESISTERE ALLE TENTAZIONI E
PRATICARE I COMANDAMENTI.

L'orazione inoltre € I'arma piu necessaria per difenderci dai nemici: chi di questa non
s’avvale, dice S. Tommaso, € perduto. Non dubita il Santo di ritenere che Adamo
cadde perché non si raccomando a Dio allora che fu tentato (P. I. g. 94, a. 4). E lo
stesso scrisse S. Gelasio parlando degli angeli ribelli: Che cioé ricevendo invano la
grazia di Dio, senza pregare non seppero rimanere fedeli (Epist. adversus Pelag.
haeret.). San Carlo Borromeo in una lettera Pastorale (Litt. pastor. De or. in com.)
avverte, che tra tutti i mezzi che Gesu Cristo ci ha raccomandati nel Vangelo, ha dato
il primo luogo alla preghiera: ed in cid ha voluto che si distinguesse la sua Chiesa e
Religione dalle altre sette, volendo che ella si chiamasse specialmente casa
d’orazione. La casa mia sara chiamata casa d’orazione (Mt 21,13).

Conclude S. Carlo nella suddetta lettera, che la preghiera ¢ il principio, il progresso e il
complemento di tutte le virtu. Sicché nelle tenebre, nelle miserie e nei pericoli, in cui
ci troviamo (diceva re Giosafat) non abbiamo in che altro fondare le nostre speranze,
che in sollevare gli occhi a Dio e dalla sua misericordia impetrare colle preghiere la
nostra salvezza (2 Cron 20,12). E cosi anche praticava Davide; non trovando altro
mezzo per non esser preda dei nemici, che pregare continuamente il Signore a
liberarlo dalle loro insidie: Gli occhi miei sono sempre rivolti al Signore perché Egli
trarra dal laccio i miei piedi (Sal 24,15). Sicché altro egli non faceva che pregare
dicendo: A me volgi il tuo sguardo, e abbi pieta di me, perché io son solo e son
povero (Ibid. 24,16). Gridai a te: dammi salute affinché osservi i tuoi precetti (Sal
118,146). Signore, volgete a me gli occhi, abbiate pieta di me, e salvatemi: mentre io
non posso niente, e fuori di Voi non ho chi possa aiutarmi.

Ed infatti come potremmo noi resistere alle forze dei nostri nemici, ed osservare i
divini precetti, specialmente dopo il peccato di Adamo, che ci ha resi cosi deboli ed
infermi, se non avessimo il mezzo dell’'orazione, per cui possiamo gia dal Signore
impetrare la luce e la forza bastante per osservarli? Fu gia bestemmia quella che disse
Lutero, cioé che dopo il peccato di Adamo sia assolutamente impossibile agli uomini
I'osservanza della divina legge. Giansenio ancora disse che alcuni precetti ai giusti
erano impossibili secondo le presenti forze che hanno. E sin qui la sua proposizione
avrebbe potuto spiegarsi in buon senso; ma ella fu giustamente condannata dalla
Chiesa per quello che poi vi aggiunse, dicendo che mancava ancora la grazia divina a
renderli possibili. E” vero, dice S. Agostino, che I'uomo per la sua debolezza non puo
gia adempiere alcuni precetti con le presenti forze e con la grazia ordinaria, ossia
comune a tutti; ma ben puo con la preghiera ottenere I'aiuto maggiore, che vi bisogna
per osservarli: Iddio non comanda cose impossibili, ma nel comandare ti avvisa di fare
quel che puoi, e chiedere quel che non puoi, ed aiuta affinché tu lo possa (De nat. et
grat. cap. XLIII). E’ celebre questo testo del Santo, che poi fu adottato e fatto dogma
di fede dal Concilio di Trento (Sess. VI, cap. II). Ed ivi immediatamente soggiunse il
santo Dottore: Vediamo in che modo... (cioe, come l'uomo puo fare quel che non
puo). Per mezzo della medicina potra quello che non puo per la sua infermita (Ibid.
cap. LXIX). E vuol dire che con la preghiera otteniamo il rimedio alla nostra debolezza;
poiché pregando noi, Iddio ci dona la forza a far quel che noi non possiamo.

https://cooperatores-veritatis.org/



https://cooperatores-veritatis.org/

Non possiamo gia credere, segue a parlare S. Agostino, che il Signore, abbia voluto
imporci l'osservanza della legge, e che poi ci abbia imposto una legge impossibile; e
percio dice il Santo, che allorché Dio ci fa conoscere impotenti ad osservare tutti i suoi
precetti, egli ci ammonisce a far le cose difficili con I'aiuto maggiore che possiamo
impetrare per mezzo della preghiera (Sess. VI, cap. LXIX). Ma perché, dira taluno, ci
ha comandato Dio cose impossibili alle nostre forze? Appunto per questo, dice il
Santo, affinché noi attendiamo ad ottenere con l'orazione I'aiuto per fare cido che non
possiamo (De gr. et lib. arb. c. 16). E in altro luogo: La legge fu data affinché
domandassimo la grazia; la grazia fu donata, affinché fosse adempita la legge (De sp.
et lit. c. 19). La legge non puo osservarsi senza la grazia; e Dio a questo fine ha dato
la legge, affinché noi sempre lo supplicassimo a donarci la grazia per osservarla. In
altro luogo dice: La legge é buona per chi ne usa legittimamente. Che vuol dire
dunque servirsi legittimamente della legge? (Serm. 156).
E risponde: riconoscere per mezzo della legge la propria infermita e domandare il
divino aiuto onde conseguire la salute (Serm. 156). Dice dunque S. Agostino, che noi
dobbiamo servirci della legge, ma a che cosa? a conoscere per mezzo della legge (a
noi impossibile) la nostra impotenza ad osservarla, affinché poi impetriamo, col
pregare, |'aiuto divino che sana la nostra debolezza.
Lo stesso scrisse S. Bernardo, dicendo: Chi siamo noi, e qual € la nostra forza che
possiamo resistere a tante tentazioni? Questo certamente ricercava Iddio che,
vedendo noi la nostra debolezza, e che non abbiamo in pronto altro aiuto,
ricorressimo con tutta umilta alla sua misericordia (Serm. v. De Quadrag.). Conosce il
Signore, quanto utile sia a noi la necessita di pregare, per conservarci umili e per
esercitarci alla confidenza: e percid permette che ci assaltino nemici insuperabili dalle
nostre forze, affinché noi con la preghiera otteniamo dalla sua misericordia l'aiuto a
resistere.
Specialmente, si avverta che niuno puo resistere alle tentazioni impure della carne, se
non si raccomanda a Dio quando e tentato. Questa nemica ¢ si terribile, che quando ci
combatte, quasi ci toglie ogni luce: ci fa scordare di tutte le meditazioni e buoni
propositi fatti e ci fa vilipendere ancora le verita della fede, quasi perdere anche il
timore dei castighi divini: poiché ella si congiura con l'inclinazione naturale, che con
somma violenza ne spinge ai piaceri sensuali. Chi allora non ricorre a Dio, € perduto.
L'unica difesa contro questa tentazione e la preghiera; dice S. Gregorio
Nisseno: L’orazione e il presidio della pudicizia (De or. Dom. I.). E lo disse prima
Salomone: 'Tosto ch’io seppi come non poteva essere continente se Dio non mel
concedeva, io mi presentai al Signore, e lo pregai" (Sap 8,21). La castita € una virtu
che non abbiamo forza di osservare se Dio non ce la concede, e Dio non concede
questa forza, se non a chi la domanda. Ma chi la domanda certamente |'otterra.
Pertanto dice S. Tommaso contro Giansenio, che non dobbiamo dire essere a noi
impossibile il precetto, poiché quantunque non possiamo noi osservarlo con le nostre
forze, lo possiamo nondimeno con l'aiuto divino (1, 2, g. 109, a. 4, ad 2). Né dicasi,
che sembra un’ingiustizia il comandare ad uno zoppo che cammini diritto; no, dice S.
Agostino, non € ingiustizia, sempre che gli sia dato il modo di trovare rimedio al suo
difetto; onde se egli poi segue a zoppicare, la colpa € sua (De perfect. iust. c. III).
Insomma, dice lo stesso santo Dottore, che non sapra mai vivere bene chi non sapra
ben pregare (S. 55. in app.). Ed all'incontro, dice S. Francesco d’Assisi, che senza
orazione non pu0O sperarsi mai alcun buon frutto in un’anima. A torto dunque si
scusano quei peccatori che dicono di non aver forza di resistere alla tentazione. Ma se
voi, li rimprovera S. Giacomo, non avete questa forza, perché non la domandate? Voi
non l'avete, perché non la cercate (Gc 4,2). Non vi &€ dubbio, che noi siamo troppo
deboli per resistere agli assalti dei nostri nemici, ma & certo ancora, che Dio & fedele,
come dice I'’Apostolo, e non permette che noi siamo tentati oltre le nostre forze: "Ma
fedele é Dio, il quale non permettera che voi siate tentati oltre il vostro potere, ma
6



dara con la tentazione il profitto, affinché possiate sostenere" (1 Cr 10,13). Commenta
Primasio: Con l‘aiuto della grazia fara provenire questo, che possiate sopportare la
tentazione. Noi siamo deboli, ma Iddio & forte: quando noi gli domandiamo [l'aiuto,
allora egli ci comunica la sua fortezza, e potremo tutto, come giustamente vi
prometteva lo stesso Apostolo dicendo: "Tutte le cose mi sono possibili in Colui che e
mio conforto" (Fil 4,13). Non ha scusa dunque, dice S. Giovanni Crisostomo, chi cade
perché trascura di pregare, poiché se avesse pregato, non sarebbe restato vinto dai
nemici (Serm. De Moyse).

III. - DELLA INVOCAZIONE DEI SANTI.
E’ utile ricorrere alla intercessione dei Santi?

Qui cade poi il dubbio, se sia necessario il ricorrere ancora all’intercessione dei Santi,
per ottenere le divine grazie. In quanto al dire che sia cosa lecita ed utile l'invocare i
Santi, come intercessori ad impetrarci per i meriti di Gesu Cristo, quel che noi per
nostri demeriti non siamo degni di ottenere; questa & dottrina gia della Chiesa, come
ha dichiarato il Concilio di Trento (In Decr. de invoc. Ss.).

Tale invocazione era condannata dall’'empio Calvino, ma troppo ingiustamente. Se &
lecito e profittevole l'invocare in nostro soccorso i santi viventi, e pregarli che ci
assistano con le loro azioni, come faceva il profeta Baruch che diceva: E per noi pure
pregate il Dio nostro... (Bar 1,13). E S. Paolo: “"Fratelli, pregate per noi" (1 Ts
1,25). E Dio medesimo volle, che gli amici di Giobbe si raccomandassero alle di lui
orazioni, acciocché per i meriti di Giobbe egli li favorisse: Andate a trovare Giobbe mio
servo... € Giobbe mio servo fara orazioni per voi, e in grazia di lui non sara imputata
in voi la vostra stoltezza (Gb 42,8). Se € lecito dunque raccomandarsi ai vivi, perché
non ha da esser lecito l'invocare i Santi, che in cielo piu da vicino godono Dio? Cid non
e derogare all'onore che a Dio si deve, ma duplicarlo, com’e l'onorare il re non solo
nella sua persona, ma ancora nei suoi servi. Che percio dice S. Tommaso, essere bene
che si ricorra a molti Santi, perché con le orazioni di molti alle volte si ottiene cio che
non si consegue per l'orazione di un solo. Che se poi dicesse taluno: ma che serve
ricorrere ai Santi affinché preghino per noi, quando essi gia pregano per tutti coloro
che ne sono degni? Risponde lo stesso santo Dottore, che alcuno non sarebbe gia
degno che i Santi preghino per lui, ma ne e appunto fatto degno, perché ricorre con
devozione al Santo medesimo (In 4 Sent. d. 45, gq. 3 a. S.).

E’' conveniente ricorrere alle anime del Purgatorio?

Si controverte poi, se giovi il raccomandarsi alle anime del Purgatorio. Alcuni dicono
che le anime purganti non possono pregare per noi, indotti dell’autorita di S.
Tommaso, il quale dice che quelle anime stando a purgarsi tra le pene, sono a noi
inferiori, e percido, non sono in stato di pregare, ma bensi che si preghi per esse (2,
2.ae, q. 83, a. 2). Ma molti altri Dottori, come il Bellarmino, Silvio, il Cardinale Gotti
ecc., molto probabilmente [|'affermano, dovendosi piamente credere, che Dio
manifesta loro le nostre orazioni, affinché quelle sante anime preghino per noi, e cosi
tra noi e loro si conservi questo bel commercio di carita, cioé che noi preghiamo per
esse, ed esse per noi. Né osta, come dicono Silvio e Gotti, quel che ha detto
I’Angelico, di non essere le anime purganti in stato di pregare: perché altro € il non
essere in stato di pregare, altro il non poter pregare. E’ vero, che quelle anime sante
non sono in stato di pregare, perché, come dice S. Tommaso, stando a patire sono
inferiori a noi, e piu presto bisognose delle nostre orazioni; nulladimeno in tale stato
ben possono pregare, perché sono anime amiche di Dio. Se mai un padre ama
teneramente un figlio, ma lo tiene carcerato, affine di punirlo di qualche difetto

7



commesso, il figlio allora non € in stato di pregare per sé, ma perché egli non puo
pregare per gli altri? E non sperare di ottenere cid che chiede, sapendo I'affetto che gli
porta il padre? Cosi essendo le anime del Purgatorio molto amate da Dio, e
confermate in grazia, non v'e impedimento che possa loro vietare di pregarlo per noi.
La Chiesa per altro non suole invocarle, ed implorare la loro intercessione, perché
ordinariamente esse non conoscono le nostre orazioni. Ma piamente si crede, come si
e detto, che il Signore faccia loro note le nostre preghiere, ed allora esse che sono
piene di carita, non lasciano certamente di pregare per noi. Santa Caterina di Bologna,
quando desiderava qualche grazia, ricorreva alle anime del Purgatorio, e ben presto si
vedeva esaudita. Anzi attestava, che molte grazie che non aveva ottenute per
intercessione dei Santi, le aveva poi conseguite per mezzo delle anime del Purgatorio.

Dell’obbligo di pregare per le anime del Purgatorio

Ma qui mi si permetta di fare una digressione a beneficio di quelle sante anime! Se
vogliamo noi il soccorso delle loro orazioni, &€ bene che ancora noi attendiamo a
soccorrerle con le nostre orazioni ed opere. Dissi, € bene, ma anche deve dirsi essere
questo uno dei doveri cristiani, poiché richiede la carita, che noi sovveniamo il
prossimo quando il prossimo sta in necessita del nostro aiuto, e noi possiamo aiutarlo
senza grave incomodo. Or & certo che i nostri prossimi sono ancora le anime del
Purgatorio, le quali benché non siano piu in questa vita, nulladimeno non lasciano
d’essere nella comunione dei Santi, dice S. Agostino. E piu distintamente lo dichiara S.
Tommaso a nostro proposito, dicendo che la carita dovuta verso i defunti, i quali sono
passati all’'altra vita in grazia, & un’estensione di quella stessa carita, che dobbiamo
verso i nostri prossimi viventi (In Ps. 37). Ond’é che noi dobbiamo soccorrere secondo
possiamo quelle sante anime come nostri prossimi. Ed essendo le loro necessita
maggiori di quelle degli altri prossimi, maggiore ancora per questo riguardo par che
sia il nostro dovere di sovvenirle.

Ora in quali necessita si ritrovano quelle sante prigioniere? E’ certo, che le loro pene
sono immense. I/ fuoco che le cruccia, dice S. Agostino, € piu tormentoso di
qualunque pena, che possa affliggere I'uomo in questa vita (In 4 Sent. d. 45, g. 2, s.
2). E lo stesso stima S. Tommaso, aggiungendo essere quello il medesimo fuoco
dell'inferno. E cio € in quanto alla pena del senso, ma assai piu grande & poi la pena
del danno, cioe la privazione di Dio, che affligge quelle sue sante spose; mentre quelle
anime, non solo dal naturale, ma anche dal soprannaturale amore, di cui ardono verso
Dio, sono tirate con tal impeto ad unirsi col loro Bene, che vedendosi poi impedite
dalle loro colpe, provano una pena si acerba che se esse fossero capaci di morte,
morirebbero in ogni momento. Sicché, secondo dice il Crisostomo, questa pena della
privazione di Dio tormenta immensamente piu che la pena del senso. Ond’e che quelle
sante spose vorrebbero patire tutte le altre pene, anziché esser private d'un sol
momento di quella sospirata unione con Dio. Dice pertanto il maestro Angelico, che la
pena del Purgatorio eccede ogni dolore che puo patirsi in questa vita. E riferisce
Dionisio Cartusiano, che un certo defunto, poi risorto per intercessione di S. Girolamo,
disse a S. Cirillo Gerosolimitano, che tutti i tormenti di questa terra sono sollievi e
delizie a rispetto della minor pena, che v’e nel Purgatorio. E soggiunse, che se un
uomo avesse provato quelle pene, vorrebbe piu presto soffrire tutti i dolori di questa
vita che hanno patito gli uomini fino al giorno del giudizio, che patire per un giorno
solo la minor pena del Purgatorio. Onde scrisse il nominato S. Cirillo, che quelle pene,
in quanto all’'asprezza, sono le stesse che quelle dell'Inferno; in questo solo
differiscono, che non sono eterne.

https://cooperatores-veritatis.org/



https://cooperatores-veritatis.org/

Le pene dunque di quelle anime sono troppo grandi; dall’altra parte non possono
aiutarsi da sé; esse, secondo quel che dice Giobbe, sono in catena ed annodate dai
lacci di poverta (Gb 36,8). Sono gia destinate al regno quelle sante regine, ma sono
trattenute sin tanto che non giunge il termine della loro purga; sicché non possono
aiutarsi (almeno a sufficienza, se vogliamo credere a quei Dottori, i quali vogliono che
guelle anime ben possano anche con le loro orazioni impetrare qualche sollievo) per
sciogliersi da quelle catene, finché non soddisfano interamente la divina giustizia. Cosi
appunto disse dal Purgatorio un monaco Cistercense al sacrestano del suo
monastero: Ajutatemi, vi prego, con le vostre orazioni, perché io da per me niente
posso ottenere. E cio € secondo quel che dice S. Bonaventura, cioé che quelle anime
sono si povere, che non hanno come soddisfare.

All'incontro essendo certo, anzi di fede, che noi possiamo coi nostri suffragi, e
principalmente con le orazioni approvate od anche praticate dalla Chiesa, sollevare
guelle sante anime; io non so come possa essere scusato da colpa, chi trascura di
porgere loro qualche aiuto, almeno con le sue orazioni. Ci muova almeno a
soccorrerle, se non ci muove il dovere, il gusto che si da a Gesu Cristo, in vedere che
noi ci applichiamo a sprigionare quelle sue dilette spose, acciocché le abbia seco in
Paradiso. Ci muova almeno finalmente l'acquisto dei gran meriti che possiamo fare,
con usare questo grande atto di carita verso di quelle sante anime, le quali all'incontro
sono gratissime, e ben conoscono il gran beneficio che noi loro facciamo, sollevandole
da quelle pene, e ottenendo con le nostre orazioni I'anticipo della loro entrata alla
gloria; onde non lasceranno, allorché elle saranno ivi giunte, di pregare per noi. E se il
Signore promette la sua misericordia a chi usa misericordia al suo prossimo: beati i
misericordiosi, perché questi troveranno misericordia (Mt 5,7), con molta ragione puo
sperare la sua salute chi attende a sovvenire quelle sante anime cosi afflitte, e cosi
care a Dio. Gionata, dopo aver procurata la salute degli Ebrei con la vittoria che
ottenne dei nemici, fu condannato a morte da Saul suo padre per essersi cibato del
miele, contro l'ordine da lui dato. Ma il popolo si presentd al re, e disse: E dovra
adunque morire Gionata, il quale ha salvato Israele (1 Re 14,45). Or cosi appunto
dobbiamo sperare che se mai alcuno di noi ottiene con le sue orazioni, che un‘anima
esca dal Purgatorio e vada in Paradiso, quellanima dira a Dio: Signore, non
permettere che si perda colui che mi ha liberato dalle pene. E se Saul concesse la vita
a Gionata per le suppliche del popolo, non neghera Iddio la salute eterna a quel fedele
per le preghiere di un‘anima che gli & sposa. Inoltre, dice S. Agostino, che coloro che
in questa vita avranno piu soccorso quelle sante anime, nell’altra, stando nel
Purgatorio, fara Dio che siano piu soccorsi degli altri.

Si avverta che il piu gran suffragio per le anime purganti ¢ il sentir la Messa per esse,
ed in quella raccomandarle a Dio per i meriti della Passione di Gesu Cristo, dicendo
cosi: Eterno Padre, io vi offro questo sacrificio del Corpo e Sangue di Gesu Cristo, con
tutti i dolori ch’egli pati nella sua vita e morte; e per i meriti della sua Passione vi
raccomando le anime del Purgatorio e specialmente... ecc. Ed € atto di molta carita
raccomandare nello stesso tempo anche le anime di tutti gli agonizzanti.

L’'invocazione dei Santi € necessaria

Quanto si & detto delle anime purganti circa il punto, se esse possono 0 no pregare
per noi, e se pertanto a noi giovi o no il raccomandarci alle loro orazioni, non corre
certamente a rispetto dei Santi. Poiché in quanto ai Santi non puo dubitarsi essere
utilissimo il ricorrere alla loro intercessione, parlando dei Santi gia canonizzati dalla
Chiesa, che gia godono la vista di Dio. Nel che il credere fallibile la Chiesa, non puo
scusarsi da colpa o da eresia, come vogliono S. Bonaventura, il Bellarmino, ed altri, o
almeno prossima all’eresia, come tengono il Suarez, |I'Azorio, il Gotti ecc., poiché il

9



sommo Pontefice nel canonizzare i Santi, principalmente come insegna I’Angelico
(Quodlib. 9, art. 16, ad. I), & guidato dall’istinto infallibile dello Spirito Santo.

Ma ritorniamo al dubbio di sopra proposto, se vi sia anche obbligo di ricorrere
all'intercessione dei Santi. lo non voglio entrare a decidere questo punto, ma non
posso lasciare di esporre una dottrina dell’Angelico. Egli primieramente in piu luoghi
rapportati di sopra, e specialmente nel libro delle Sentenze, suppone per certo esser
tenuto ciascuno a pregare; poiché in altro modo non possono, come asserisce,
ottenersi da Dio le grazie necessarie alla salute, se non si domandano (in 4 sent. d.
15, g. 4, a. I). In altro luogo poi dello stesso libro, il Santo propone appunto il dubbio:
Se dobbiamo pregare i Santi, affinché interpellino per noi (in 4 sent. dist. q. 3, a. 2). E
risponde cosi (per far bene capire il sentimento del santo bisogna riferire I'intero suo
testo): E’ l'ordine divinamente istituito nelle cose (secondo Dionisio), che per via dei
mezzi ultimi si riconducano a Dio.

E pero i Santi che sono nella Patria, essendo vicinissimi a Dio, l'ordine della divina
legge richiede questo, che noi, i quali rimanendo nel corpo pellegriniamo lungi dal
Signore, veniamo ricondotti a Lui per la mediazione dei Santi. Il che appunto avviene,
quando per mezzo di essi la divina bonta diffonde gli effetti suoi. E perché il nostro
ritorno a Dio deve corrispondere al procedimento della bonta di Ilui verso di
noi; (Siccome i benefici di Dio ci provengono mediante i suffragi dei Santi), cosi fa
d’uopo che noi siamo ricondotti a Dio, affinché di nuovo riceviamo i benefici di Lui per
la mediazione dei Santi. E quindi € che noi li stabiliamo nostri intercessori appresso
Dio e quasi mediatori quando loro domandiamo che preghino per noi.

Si notino quelle parole: I'ordine della divina legge richiede questo; e specialmente poi
si notino le ultime: siccome per intercessione dei Santi provengono in noi i benefici del
Signore; cosi fa d’'uopo che noi ci riconduciamo a Dio affinché di nuovo riceviamo
benefici per la mediazione dei Santi.

Sicché secondo S. Tommaso, I'ordine della divina legge richiede, che noi mortali per
mezzo dei Santi ci salviamo, col ricevere per mezzo loro gli aiuti necessari alla salute.
Ed all'opposizione che si fa I’Angelico, cioe: che par superfluo ricorrere ai Santi,
mentre Iddio € infinitamente piu di loro misericordioso e propenso ad esaudirci,
risponde, che cido ha disposto il Signore, non gia per difetto della sua clemenza, ma
per conservare l'ordine retto, ed universalmente stabilito di operare per mezzo delle
cause seconde.

E secondo quest’autorita di S. Tommaso, scrive il continuatore di Tournely con Silvio,
che sebbene solo Dio deve pregarsi come autore delle grazie, nulladimeno noi siamo
tenuti di ricorrere anche all'intercessione dei Santi, per osservare l‘ordine che circa la
nostra salute il Signore ha stabilito, cioé che gl’inferiori si salvino implorando aiuto dai
superiori.

Della intercessione della Madonna

E se cosi corre parlando dei Santi, similmente deve dirsi dell'intercessione della divina
Madre, le cui preghiere appresso Dio valgono certamente piu che quelle di tutto il
Paradiso. Dice infatti S. Tommaso, che i Santi a proporzione del merito con cui si
guadagnarono le grazie, possono salvare molti altri; ma Gesu Cristo e Maria SS. si
sono meritati tanta grazia, che possono salvare tutti gli uomini (Expos. in salut. Ang.).
E S. Bernardo parlando di Maria SS. scrisse: Per te abbiamo accesso al Figlio, o
inventrice di grazia, madre di salute, affinché per tuo mezzo ci riceva Colui, che per
tuo mezzo fu dato a noi (In adv. Dom. 1, 2). Col che volle dire: siccome noi non
abbiamo I'accesso al Padre se non per mezzo del Figlio che &€ mediatore di giustizia;
cosi non abbiamo I'accesso al Figlio se non per mezzo della Madre, ch’e mediatrice di
grazia, e che ci ottiene con la sua intercessione i beni che Gesu Cristo ci ha meritati.

10



E in conseguenza di cio il medesimo S. Bernardo in altro luogo dice, che Maria ha
ricevuto da Dio due pienezze di grazia. La prima & stata I'Incarnazione nel suo seno
del Verbo eterno fatto Uomo. La seconda € stata la pienezza delle grazie, che per
mezzo delle preghiere d’essa divina Madre noi riceviamo da Dio. Quindi soggiunse il
Santo: Iddio pose in Maria la pienezza di ogni bene in guisa che se in noi é qualche
speranza, qualche grazia’ qualche salute, riconosciamo ridondare da Lei, che ascende
dal deserto ricolma di delizie. Orto di delizie, affinché d’ogni parte si spargano e si
dilatino gli aromi di Lei, i carismi, cioé, delle grazie (Serm. De Aquaed.).

Sicché quanto noi abbiamo di bene dal Signore, tutto lo riceviamo per mezzo
dell'intercessione di Maria. E perché mai cio? perché (risponde lo stesso S. Bernardo)
cosi vuole Dio. Ma la ragione piu specifica si ricava da cido che dice S. Agostino. Egli
scrisse, che Maria giustamente si dice nostra madre, perché ella ha cooperato con la
sua carita, affinché nascessimo alla vita della grazia nei fedeli, come membri del
nostro capo Gesu Cristo (De S. Virginit. e. 6). Ond’e che siccome Maria ha cooperato
con la sua carita alla nascita spirituale dei fedeli, cosi vuole Dio, ch’ella cooperi anche
alla sua intercessione a far loro conseguire la vita della grazia in questo mondo, e la
vita della gloria nell’altro. E percio la Santa Chiesa ce la fa chiamare e salutare con
termini assoluti: la vita, la dolcezza, e la speranza nostra.

Quindi S. Bernardo ci esorta di ricorrere sempre a questa divina Madre, perché le sue
preghiere sono certamente esaudite dal Figlio: Fa’ ricorso a Maria; lo dico
francamente, certo il Figlio esaudira la Madre. E poi soggiunse: Questa, o figlioli, € la
scala dei peccatori, questa la mia massima fiducia, questa tutta la ragione di mia
speranza (Serm. De Aquaed.). La chiama scala il Santo, perché siccome nella scala
non si ascende al terzo gradino, se prima non si mette il piede al secondo; e non si
giunge al secondo, se non si mette piede al primo, cosi non si giunge a Dio che per
mezzo di Gesu Cristo, e non si giunge a Gesu Cristo che per mezzo di Maria. La
chiama poi la massima sua fiducia, e tutta la ragione di sua speranza, perché Iddio,
come suppone, tutte le grazie che a noi dispensa, vuol che passino per mano di Maria.
E conclude finalmente dicendo, che tutte le grazie che desideriamo, dobbiamo
domandarle per mezzo di Maria, perché ella ottiene quando cerca, e le sue preghiere
non possono essere respinte.

E con sentimento conforme a san Bernardo parlano anche sant’Efrem: Noi non
abbiamo altra fiducia se non quella che e da te, o Vergine sincerissima (De Laud. B.
M. V.). San Ildefonso: Tutti i beni che la divina Maesta decreto di loro compartire,
stabili di consegnarli nelle tue mani. Perciocché a te sono affidati i tesori e gli
ornamenti delle grazie (De Cor. Virg. c. 15). S. Germano: Se tu ci abbandoni, che sara
di noi, o vita dei Cristiani? (De Zon. B. V.). S. Pier Damiani: Nelle tue mani sono tutti i
tesori delle divine commiserazioni (De Nat. S. I.). S. Antonio: Chi domanda senza di
essa tenta di volare senza ali (P. 4 tit. 15. c. 22). San Bernardino da Siena in un luogo
dice: Tu sei la dispensatrice di tutte le grazie; la nostra salute e in tua mano. In altro
luogo non solo dice, che per mezzo di Maria si trasmettono a noi tutte le grazie, ma
anche asserisce, che la Beata Vergine, da che fu fatta madre di Dio, acquistd una
certa giurisdizione sopra tutte le grazie, che a noi si dispensano (Serm. De Nativ. B.
M. V. c. 8). E poi conchiude: Percio si & che tutti i doni, le virtu, le grazie si
dispensano per le mani della medesima a chi vuole, e come vuole. Lo stesso scrisse S.
Bonaventura: Tutta la divina natura essendo stata nell’utero della Vergine, ardisco
dire, che questa Vergine dal cui seno come da un oceano della divinita derivano i fiumi
di tutte le grazie, acquisto una tal quale giurisdizione sopra tutte le effusioni delle
grazie.

https://cooperatores-veritatis.org/

11


https://cooperatores-veritatis.org/

Onde poi molti teologi fondati sulle autorita di questi santi piamente e giustamente
hanno difesa la sentenza, che non vi & grazia che a noi si dispensa, se non per mezzo
dell'intercessione di Maria; cosi il Vega, il Mendozza, il Paciucchelli, il Segneri, il Poire,
il Crasset, e molti altri autori col dotto Padre Natale di Alessandro, il quale scrisse: Dio
vuole che tutti i beni aspettiamo da Lui, mediante la potentissima intercessione della
Vergine Madre, quando la invochiamo come conviene (Epist. 76 in calce, t. 4, Moral.).
E ne adduce in conferma il riferito passo di S. Bernardo: Questo é il volere di Colui che
il tutto volle darci per Maria (Serm. De Aquaed.). E lo stesso dice il P. Contensone, il
quale sulle parole di Gesu in croce dette a S. Giovanni: Ecco la tua madre, cosi
soggiunse: Quasi dicesse, niuno sara partecipe del mio sangue se non per
intercessione di mia madre. Le piaghe sono fonti di grazie, ma a nessuno deriveranno
i rigagnoli, se non per il canale di Maria. O Giovanni discepolo, tanto sarai da me
amato, quanto avrai amato Lei (Theol. ment. et cord. t. 2, 1. 10. d. 4. C. I.). Del resto
e certo, che se Dio gradisce, che noi ricorriamo ai Santi, tanto piu gli piacera che ci
avvaliamo dell’intercessione di Maria, acciocché ella supplisca col suo merito la nostra
indegnita, secondo parla S. Anselmo. Parlando poi S. Tommaso della dignita di Maria,
la chiama quasi infinita (1 part. g. 25. a. 6. ad 4.). Onde a ragione dicesi, che le
preghiere di Maria sono piu potenti appresso a Dio, che le preghiere di tutto il Paradiso
insieme.

Conclusione

Terminiamo questo primo punto, concludendo insomma da tutto quel che si e detto,
che chi prega, certamente si salva; chi non prega certamente si danna. Tutti i beati,
eccettuati i bambini, si sono salvati col pregare. Tutti i dannati si sono perduti per non
pregare; se pregavano non si sarebbero perduti. E questa €, e sara la loro maggiore
disperazione nell'inferno, l'aversi potuto salvare con tanta facilita, quant’era il
domandare a Dio le di lui grazie, ed ora non essere i miseri piu a tempo di
domandarle.

CAPO I1
DEL VALORE DELLA PREGHIERA
I. - DELL'ECCELLENZA DELLA PREGHIERA E DEL SUO POTERE PRESSO DIO

Sono si care a Dio le nostre preghiere, che Egli ha destinati gli Angeli a presentargli
subito quelle che da noi gli vengono fatte: "GIi Angeli, dice S. Ilario, soprintendono
alle orazioni dei fedeli, e ogni giorno le offrono a Dio" (Cap. 18, in Matth.). Questo
appunto € quel sacro fumo d’incenso, cioe le orazioni dei Santi, che S. Giovanni vide
ascendere al Signore, offertogli per mano degli Angeli (Ap c. 8). Ed altrove (Ibid. c.
5), scrive il medesimo santo Apostolo, che le preghiere dei Santi sono come certi
vasetti d’oro pieni di odori soavi, e molto graditi a Dio.
Ma per meglio intendere quanto valgano presso Dio le orazioni, basta leggere nelle
divine scritture le innumerabili promesse che fa Dio a chi prega, cosi nell’antico come
nel nuovo Testamento: Alza a me le tue grida, ed io ti esaudiro (Ger 33,3). Invocami,
ed io ti liberero (Sal 49,15). Chiedete; ed otterrete: cercate, e troverete: picchiate, e
vi sara aperto (Mt 7,7). Concedera il bene a coloro che glielo domandano (Mt 7,11).
Imperciocché chi chiede riceve, e chi cerca trova (Lc 11,10). Qualsiasi cosa
domanderanno, sara loro concessa dal Padre mio (Mt 18,19). Qualunque cosa
domandiate nell’orazione, abbiate fede di conseguirla, e la otterrete (Mr 11,24). Se
alcuna cosa domanderete nel nome mio, io la daro (Gv 14,14). Qualunque cosa
12



vorrete, la chiederete, e vi sara conceduta (Gv 15,7). In verita, in verita vi dico, che
qualungue cosa domandiate al Padre nel nome mio, ve la concedera (Gv 16,23). E vi
sono mille altri testi consimili, che per brevita si tralasciano.

Iddio ci vuol salvi, ma per nostro maggior bene ci vuol salvi da vincitori. Stando
adunque in questa vita, abbiamo da vivere in una continua guerra, e per salvarci
abbiamo da combattere e vincere. "Nessuno, dice S. Giovanni Crisostomo, potra
essere coronato senza vittoria" (Serm. I De Martyr.). Noi siamo molto deboli, ed i
nemici sono molti, ed assai potenti: come potremmo loro far fronte, e superarli?
Animiamoci, e dica ciascuno, come diceva |I'’Apostolo: Tutte le cose mi sono possibili,
in Colui che é mio conforto (Fil 4,13). Tutto potremo con l‘orazione, per mezzo della
quale il Signore ci dara quella forza che noi non abbiamo. Scrisse Teodoreto, che
I'orazione & onnipotente; ella € una, ma puo ottenere tutte le cose. E S. Bonaventura
asseri che per la preghiera si ottiene I'acquisto di ogni bene, e lo scampo da ogni
male (In Luc. 2). Diceva san Lorenzo Giustiniani, che noi per mezzo della preghiera ci
fabbrichiamo una torre fortissima dove saremo difesi e sicuri da tutte le insidie e
violenze dei nemici (De cast. connub. c. XXII). Sono forti le potenze dell'inferno, ma la
preghiera e piu forte di tutti i demoni, dice san Bernardo (Serm. 49, De modo bene
viv. 5). Si, perché con l|'orazione I'anima acquista l'aiuto divino, che supera ogni
potenza creata. Cosi si animava Davide nei suoi timori: Io, diceva, chiamero il mio
Signore in aiuto, e saro liberato da tutti i nemici (Sal 17,4). Insomma, dice S.
Giovanni Crisostomo, |'orazione € un‘arma valevole a vincere ogni assalto dei demoni,
€ una difesa, che ci conserva in qualunque pericolo; € un porto, che ci salva da ogni
tempesta; ed & un tesoro insieme, che ci provvede d’ogni bene (In Ps. 145).

I1. - DELLA FORZA DELLA PREGHIERA CONTRO LE TENTAZIONI.

Dio, conoscendo il gran bene che apporta a noi la necessita di pregare, a questo fine,
(come si dice nel capo I) permette, che siamo assaliti dai nemici, affinché gli
domandiamo l'aiuto che egli ci offre, e ci promette. Ma quanto si compiace allorché noi
ricorriamo a Lui nei pericoli, altrettanto gli dispiace vederci trascurati nel pregare.
Come il re, dice S. Bonaventura, stimerebbe infedele quel capitano, che trovandosi
assediato nella piazza, non gli chiede soccorso; cosi Dio si stima come tradito da colui,
che vedendosi insidiato dalle tentazioni, non ricorre a Lui per aiuto: mentre Egli
desidera, e sta aspettando, che gli si domandi, per soccorrere abbondantemente. Ben
lo dichiaro Isaia, allorché da parte di Dio disse al re Achaz, che gli avesse domandato
qualche segno affine di accertarsi del soccorso, che il Signore voleva dargli: Domanda
a tua posta un segno al Signore tuo Dio (Is 7). L'empio re rispose: Io non voglio
cercarlo, perché non voglio tentare Dio (Ibid. 12). E cio disse perché confidava nelle
sue forze di vincere i nemici senza l'aiuto divino. Ma il profeta indi lo rimprovero con
dire: Udite dunque, casa di Davide: E’ egli adunque poco per voi il far torto agli
uomini, che fate torto anche al mio Dio? (Ibid. 13). Significandoci con cio, che si rende
molesto ed ingiurioso a Dio, chi lascia di domandargli le grazie che il Signore gli offre.
Poveri figli miei, dice il Salvatore, che vi trovate combattuti dai nemici, e oppressi dal
peso dei vostri peccati, non vi perdete d’animo, ricorrete a me con |'orazione, ed io vi
daro la forza di resistere, e daro riparo a tutte le vostre disgrazie (Mt 11,28). In altro
luogo dice per bocca d’Isaia: "Uomini, ricorrete a me, e benché abbiate le coscienze
assai macchiate, non lasciate di venire: e vi do licenza anche di riprendermi, per cosi
dire, se mai dopo che sarete a me ricorsi, io non faro con la mia grazia, che diventiate
candidi come la neve" (Is 1,18).

https://cooperatores-veritatis.org/

13


https://cooperatores-veritatis.org/

Che cos’e la preghiera?

"La preghiera, dice il Crisostomo, € un’‘ancora sicura a chi sta in pericolo di
naufragare; € un tesoro immenso di ricchezze a chi € povero; € una medicina
efficacissima a chi € infermo; ed € una custodia certa a chi vuol conservarsi in santita"
(Hom. De Consubst. cont. Anon.). Che fa la preghiera? La preghiera, dice S. Lorenzo
Giustiniani, placa lo sdegno di Dio, che perdona a chi con umilta lo prega; ottiene la
grazia di tutto cid che si domanda; supera tutte le forze dei nemici: insomma muta gli
uomini da ciechi in illuminati, da deboli in forti, da peccatori in santi (De Perfect., c.
12). Chi ha bisogno di luce, la domandi a Dio, e gli sara data: subito ch’io sono ricorso
a Dio, disse Salomone, egli mi ha concesso la sapienza (Sap 7,7). Chi ha bisogno di
fortezza, la chieda a Dio, e gli sara donata: subito ch’io ho aperta bocca a
pregare, disse Davide, ho ricevuto da Dio l'aiuto (Sal 118,131). E come mai i santi
Martiri acquistarono tanta fortezza da resistere ai tiranni, se non con l'orazione, che
ottenne loro il vigore da superare i tormenti, e la morte?

Chi si serve insomma di questa grande arma dell’‘orazione, dice san Pier Crisologo,
non cade in peccato; perde affetto alla terra, entra a dimorare nel Cielo, e comincia
sin da questa vita a godere la conversazione di Dio (Serm. 45). Che serve dunque
angustiarsi col dire: Chi sa se io sono scritto o no nel libro della vita? Chi sa se Dio mi
dara la grazia efficace e la perseveranza? Non vi affannate per niente, dice
I’Apostolo, ma in ogni cosa siano manifestate a Dio le vostre richieste per mezzo
dell’'orazione e delle suppliche unite al rendimento di grazie (Fil 4,6). Che serve, dice
I’Apostolo, confondervi in queste angustie e timori? Via, discacciate da voi tutte queste
sollecitudini, che ad altro non valgono che a scemarvi la confidenza, e a rendervi piu
tiepidi e pigri a camminare per la via della salute. Pregate, e cercate sempre, e fate
sentire le vostre preghiere a Dio, e ringraziatelo sempre delle promesse che v’ha fatte,
di concedervi i doni che bramate, sempre che glieli cerchiate: |la grazia efficace, la
perseveranza, la salute e tutto quello che desiderate.

Il Signore ci ha posti nella battaglia a combattere con nemici potenti, ma Egli ¢ fedele
nelle sue promesse, né sopporta che noi siamo combattuti piu di quel che valiamo a
resistere (1 Cr 10,13). E’' fedele perché subito soccorre chi l'invoca. Scrive il dotto
eminentissimo cardinale Gotti, che il Signore non € gia tenuto per altro a darci sempre
una grazia che sia uguale alla tentazione, ma e obbligato, quando siamo tentati, e a
Lui ricorriamo, di somministrarci per mezzo della grazia che a tutti tiene
apparecchiata, ed offre la forza bastante con cui possiamo attualmente resistere alla
tentazione (De div. grat. q. 2 d. 5, par. 3). Tutto possiamo col divino aiuto, che si
dona a ciascuno che umilmente lo chiede, onde non abbiamo scusa, allorché noi ci
lasciamo vincere dalla tentazione. Restiamo vinti solo per nostra colpa, perché non
preghiamo. Con l‘orazione, scrive S. Agostino, ben si superano tutte le insidie e forze
dei nemici (De sal. doc. c, 28).

III. - DIO E' SEMPRE PRONTO AD ESAUDIRCI.

Dice S. Bernardino da Siena, che la preghiera € un’ambasciatrice fedele, ben nota al
Re del Cielo, e solita d’entrare fin dentro al suo cuore, e di piegare con la sua
importunita I'animo pietoso del Re a concedere ogni soccorso a noi miserabili, che
gemiamo fra tanti combattimenti e miserie in questa valle di lacrime (I. 4 in Dom. 5 p.
Pasc.). Ci assicura ben anche Isaia, che quando il Signore sente le nostre preghiere,
subito si muove a compassione di noi e non ci lascia molto piangere, ma nello stesso
punto ci risponde e concede quanto domandiamo (Is 30,19). Ed in altro luogo parla il
Signore per bocca di Geremia, e di noi lagnandosi, dice: Perché voi dite che non volete
piu ricorrere a me, forse la mia misericordia e terra sterile per voi, che non sappia
darvi alcun frutto di grazie? o terra tardiva che renda il frutto molto tardi? (Ger 2,31).

14



Con cio il nostro amoroso Signore volle darci ad intendere ch’egli non lascia mai
d’esaudire, e subito, le nostre preghiere; e con cio vuol anche rimproverare coloro che
lasciano di pregarlo per diffidenza di non essere esauditi.

Se Dio ci ammettesse ad esporgli le nostre suppliche una volta al mese, sarebbe pur
un gran favore. I re della terra danno udienza poche volte all’lanno, ma Dio da sempre
udienza. Scrive il Crisostomo, che sta continuamente apparecchiato a sentire le nostre
orazioni né si da mai caso, che egli essendo pregato come si deve, non esaudisca chi
lo prega (Hom. 52 in Matth.). E altrove dice, che quando noi preghiamo Dio, prima
che terminiamo di esporgli le nostre suppliche, egli gia n‘esaudisce. Anzi di cid ne
abbiamo la promessa da Dio medesimo. Prima che abbiano finito di dire, li avro
uditi (Is 65,24). Il Signore, dice Davide, sta dappresso a tutti coloro che lo invocano
con cuor verace. Egli fara la volonta di coloro che lo temono, ed esaudira la loro
preghiera, e li salvera (Sal 144,18). Cio era quello di cui si gloriava Mosé dicendo: Non
v’ha certo altra nazione, per grande che ella sia, la quale abbia tanto vicini a sé i suoi
dei, come il Dio nostro é presente a tutte le nostre preghiere (Dt 4,7). Gli dei dei
Gentili erano sordi a chi li invocava, perché erano misere creature che niente
potevano; ma il nostro Dio, che pud tutto non e gia sordo alle nostre preghiere, ma
sta sempre vicino a chi lo prega, e pronto a concedere tutte le grazie che gli si
domandano. Signore (diceva il Salmista), ho conosciuto che Voi siete il mio Dio tutto
bonta e misericordia, perché ogni volta che a Voi ricorro, subito mi soccorrete (Sal/
55,10).

IV. - DOMANDIAMO A DIO COSE GRANDI
E’ meglio pregare che meditare

Noi siamo poveri di tutto, ma se domandiamo non siamo piu poveri. Se noi siamo
poveri, Dio € ricco, e Dio é tutto liberale, dice I'’Apostolo, con chi lo chiama in
aiuto (Rm 12). Giacché dunque, ci esorta S. Agostino, abbiamo a che fare con un
Signore d’infinita potenza, e d’infinita ricchezza; non gli cerchiamo cose piccole e vili,
ma domandiamogli qualche cosa di grande (In Ps. 62). Se uno cercasse al re una vile
moneta, un quattrino, mi pare che costui farebbe al re un disonore. All'incontro noi
onoriamo Dio, onoriamo la sua misericordia e la sua liberalita, allorché vedendoci
miseri come siamo, ed indegni di ogni beneficio, gli cerchiamo nondimeno grazie
grandi, affidati alla bonta di Dio, ed alla sua fedelta per la promessa fatta di concedere
a chi lo prega qualunque grazia che gli domanda: qualunque cosa vorrete, la
chiederete e vi sara concessa (Gv 15,7). Diceva S. Maria Maddalena de’ Pazzi, che il
Signore si sente cosi onorato, e tanto si consola quando gli cerchiamo le grazie, che in
certo modo egli ci ringrazia, poiché cosi allora par che noi gli apriamo la via a
beneficarci ed a contentare il suo genio, ch’e di fare bene a tutti. E persuadiamoci, che
quando noi cerchiamo le grazie a Dio, egli ci da sempre piu di quello che
domandiamo: Che se alcuno di voi e bisognoso di sapienza, la chieda a Dio, che da a
tutti abbondantemente e non lo rimprovera (Gc 1,5). Cosi dice S. Giacomo, per
dimostrarci che Dio non & come gli uomini, avaro dei suoi beni. Gli uomini ancorché
ricchi, ancorché pii e liberali, quando dispensano elemosine, sono sempre stretti di
mano, e per lo pit donano meno di cid che loro si domanda, perché la loro ricchezza,
per quanto sia grande, € sempre ricchezza finita, onde quanto piu danno, tanto piu
loro viene a mancare. Ma Dio dona i suoi beni, quando &
pregato, abbondantemente, ciog, con la mano larga, dando sempre piu di quello che
gli si cerca, perché la sua ricchezza € infinita; quanto piu da, piu gli resta da
dare. Perché soave sei tu, o Signore, e benigno e di molta misericordia per quei che
t’invocano (Sal 85,4). Voi, mio Dio, diceva Davide, siete troppo liberale e cortese con

15



chi v’invoca. Le misericordie che voi gli usate sono tanto abbondanti, che superano le
sue domande.

In questo adunque, dice il Crisostomo, ha da consistere tutta la nostra attenzione, in
pregare con confidenza, sicuri che pregando si apriranno a nostro favore tutti i tesori
del Cielo. L'orazione € un tesoro: chi piu prega, piu ne riceve. Dice S. Bonaventura,
che ogni volta che I'uomo ricorre devotamente a Dio con la preghiera, guadagna beni
che valgono piu che tutto il mondo (De perf. vitae, c. S). Alcune anime devote
impiegano gran tempo nel leggere e in meditare, ma poco attendono a pregare. Non
v’ha dubbio, che la lettura spirituale, e la meditazione delle verita eterne siano cose
molto utili, ma assai piu utile, dice S. Agostino, & il pregare. Nel leggere e meditare
noi intendiamo i nostri obblighi, ma con l'orazione otteniamo la grazia di adempirli (In
Ps. 75). Che serve conoscere cid0 che siamo obbligati a fare, e poi non farlo, se non
renderci piu rei innanzi a Dio? Leggiamo e meditiamo quanto vogliamo, non
soddisferemo mai le nostre obbligazioni, se non chiediamo a Dio l'aiuto per adempirle.
E percio, riflette S. Isidoro, che in nessun altro tempo il demonio piu s’affatica a
distoglierci col pensiero delle cure temporali, che quando si accorge, che noi stiamo
pregando, e cercando le grazie a Dio (Lib. 3, Sent. e. 7). E perché? perché vede il
nemico che in nessun altro tempo noi guadagniamo piu tesori di beni celesti che
quando preghiamo. Il frutto piu grande dell’'orazione mentale € questo: il domandare
a Dio le grazie che ci abbisognano per la perseveranza, e per la salute eterna. Per
questo principalmente l'orazione mentale &€ moralmente necessaria all’anima per
conservarsi in grazia di Dio, se la persona non si raccoglie in tempo della meditazione
a domandare gli aiuti che gli sono necessari per la perseveranza, non lo fara in altro
tempo. Infatti senza meditare, non pensera al bisogno che ha di chiederli. All'incontro
chi ogni giorno fa la sua meditazione ben vedra i bisogni dell’anima, i pericoli in cui si
trova, la necessita che ha di pregare; e cosi preghera ed otterra le grazie che lo
faranno poi perseverare e salvarsi. Diceva parlando di sé Padre Segneri, che a
principio della meditazione egli piu si tratteneva in fare affetti, che in preghiere; ma
conoscendo poi la necessita, e I'immenso utile della preghiera, d’indi in poi per lo piu,
nella molta orazione mentale ch’egli faceva, si applicava a pregare.

Io strideva come un tenero rondinino, diceva il devoto re Ezechia (Is 38,14). I pulcini
delle rondini non fanno altro che gridare, cercando con cio I'aiuto e l'alimento alle loro
madri. Cosi dobbiamo sempre gridare, chiedendo a Dio soccorso per evitare la morte
del peccato, e per avanzarci nel suo santo amore. Riferisce il padre Rodriguez, che i
padri antichi, i quali furono i nostri primi maestri di spirito, fecero consiglio fra di loro,
per vedere qual fosse l'esercizio piu utile e piu necessario per la salute eterna, e
risolsero esser il replicare spesso la breve orazione di Davide: Muoviti, o Dio, in mio
soccorso (Sal 69,1). Lo stesso (scrive Cassiano) deve fare chi vuol salvarsi, dicendo
sempre: Dio mio, aiutatemi, Dio mio, aiutatemi. Questo dobbiamo fare dal principio
che ci svegliamo la mattina, poi seguitarlo a fare in tutti i nostri bisogni e in tutte le
applicazioni in cui ci troviamo, cosi spirituali, come temporali; e piu specialmente poi
quando ci vediamo molestati da qualche tentazione o passione. Dice S. Bonaventura,
che alle volte piu presto si ottiene la grazia con una breve preghiera, che con molte
altre opere buone (De prof. rel. 1. 2. c. 65).

Soggiunge S. Ambrogio, che chi prega, gia ottiene, poiché lo stesso pregare &
ricevere. Quindi scrisse S. Crisostomo che non vi € uomo piu potente di un uomo che
prega; perché costui si rende partecipe della potenza di Dio. Per salire alla perfezione,
diceva S. Bernardo, vi bisogna la meditazione e la preghiera; con la meditazione
vediamo quel che ci manca, con la preghiera riceviamo quel che ci bisogna (De S.
Andr. Serm. I).

https://cooperatores-veritatis.org/

16


https://cooperatores-veritatis.org/

Conclusione

Il salvarsi insomma senza pregare € difficilissimo, anzi impossibile, come abbiamo
veduto, secondo la divina Provvidenza ordinaria, ma pregando, il salvarsi & cosa sicura
e facilissima. Non € necessario per salvarsi andare tra gli infedeli e dar la vita; non &
necessario ritirarsi nei deserti a cibarsi di erbe. Che ci vuole a dire: Dio mio, aiutami,
assistimi, abbi pieta di me? Vi & cosa piu facile di questa? e questo poco bastera a
salvarci, se saremo attenti a farlo. Specialmente esorta S. Lorenzo Giustiniani, a
sforzarci di fare orazione almeno in principio di qualunque azione (Lig. vit. de or. e.
16). Attesta Cassiano, che i Padri esortavano sommamente a ricorrere a Dio con brevi
ma frequenti preghiere. "Niuno faccia, diceva S. Bernardo, poco conto della sua
orazione, giacché ne fa conto Iddio il quale, o ci dona allora cio che cerchiamo, o cio
che é piu utile per noi" (Serm. v, De Quadrag.). Ed intendiamo, che se non
preghiamo, per noi non v'eé scusa, perché la grazia di pregare &€ data a ognuno: in
mano nostra sta l'orare, sempre che vogliamo, come di sé parlando, diceva
Davide: Meco avro l'orazione a Dio, che € mia vita; diro a Dio: tu sei mio aiuto (Sal
41,9-10). Dio dona a tutti la grazia di pregare, acciocché pregando possiamo poi
ottenere tutti gli aiuti, anche abbondanti, per osservare la divina Legge, e perseverare
sino alla morte; se non ci salveremo, tutta la colpa sara nostra, perché non avremo
pregato.

CAPO II1I

DELLE CONDIZIONI DELLA PREGHIERA

I. - PREGARE PER SE STESSO

In verita, in verita vi dico, che qualunque cosa domandiate al Padre nel nome mio, ve
la concedera (Gv 16,23). E’' promessa adunque di Gesu Cristo, che, quando, in nome
suo, domanderemo al Padre, tutto il Padre ci concedera; ma sempre si intende quando
domanderemo con le dovute condizioni. Molti, dice S. Giacomo, cercano e non
ottengono, perché malamente cercano (Gc 4,3). Onde S. Basilio, seguendo il detto
dell’Apostolo, dice: "Appunto talvolta chiedi, e non ottieni, perché malamente hai
domandato, o infedelmente, o con leggerezza, o chiedesti cose non convenienti, o hai
desistito" (Const. mon. e. i, vers. fin.). Infedelmente, cioé con poca fede, ossia poca
confidenza: con leggerezza; con poco desiderio di avere la grazia: cose non
convenienti, cercando beni non giovevoli alla salute: hai desistito, senza
perseveranza. Pertanto S. Tommaso riduce a quattro le condizioni richieste nella
preghiera, acciocché si ottenga il suo effetto; cioé che 'uomo domandi: per se stesso,
le cose necessarie alla salute, devotamente e con perseveranza (Qu. 83, a. 7, ad 2).

Ha Dio promesso di esaudire la preghiera fatta per gli altri?

La prima condizione dunque della preghiera € che si faccia per sé; poiché I’Angelico
tiene che un uomo non pud impetrare agli altri ex condigno (a titolo di giustizia) la
vita eterna, e per conseguenza neppure quelle grazie che appartengono alla loro
salute; mentre la promessa, come dice, sta fatta non per gli altri ma solamente a
coloro che pregano: Ve la concedera (Gv 16,23). Ma cid nonostante, vi sono molti
dottori (CORN. A LAPID., Sylvest., Tolet., Habert et alii) che tengono l'opposto,
appoggiati all’autorita di san Basilio, il quale insegna che I'orazione in virtu della divina
promessa, ha infallibilmente il suo effetto, anche per gli altri per cui si prega, purché
gli altri non vi mettano positivo impedimento. E si fondano sulle Scritture: Orate I'un

17



per laltro per essere salvati; imperciocché molto puo l'assidua preghiera del giusto
(Gc 5,16). Orate per coloro che vi perseguitano e vi calunniano (Mt 5,44). E meglio sul
testo di S. Giovanni: Chi sa che il proprio fratello pecca di peccato, che non mena a
morte, chieda, e sara data la vita a quello che pecca non a morte (Gv 5,16). Spiegano
quel che pecca non a morte, S. Agostino, Beda, sant’Ambrogio ed altri, purché quel
peccatore non sia tale che intenda di vivere ostinato sino alla morte; poiché per costui
si richiederebbe una grazia molto straordinaria. Del resto per gli altri peccatori non rei
di tanta malizia, I'apostolo promette a chi per essi prega, la loro conversione: chieda,
sara data la vita a quello che pecca (Mt 5,44).

Dobbiamo pregare per i peccatori

Per altro non si mette in dubbio, che le orazioni degli altri molto giovano ai peccatori,
e sono molto gradite a Dio; e Dio si lamenta dei servi suoi che non gli raccomandano i
peccatori, come se ne lamentd con S. Maria Maddalena de’ Pazzi; onde le disse un
giorno: "Vedi, figlia mia, come i cristiani stanno nelle mani del demonio; se i miei
diletti con le loro orazioni non li liberassero, resterebbero divorati". Ma specialmente
cio lo desidera il Signore dai sacerdoti e dai religiosi. Diceva la suddetta Santa alle sue
monache: "Sorelle, Iddio non ci ha separate dal mondo perché facciamo bene solo per
noi, ma ancora perché noi lo plachiamo a favore dei peccatori". E il Signore stesso un
giorno disse alla medesima: "Io ho dato a voi, elette spose, la citta di rifugio, cioé la
Passione di Gesu Cristo, acciocché abbiate dove ricorrere per aiutare le mie creature:
percio ricorrete ad essa, ed ivi porgete aiuto alle mie creature, che periscono, e
mettete la vita per esse". Quindi la Santa inflammata di santo zelo, cinquanta volte al
giorno offriva a Dio il Sangue del Redentore per i peccatori, e si consumava per
desiderio della loro conversione, dicendo: "Oh che pena €, o Signore, il vedere di
poter giovare alle tue creature, con mettere la vita per esse, e non poterlo fare!". Del
resto ella in ogni esercizio raccomandava i peccatori a Dio, e si scrive nella sua vita,
che quasi non passava ora del giorno, che la Santa non pregasse per essi;
frequentemente anche si levava di notte, e andava al SS. Sacramento a pregare per i
peccatori: e con tutto cid0 una volta fu ritrovata a piangere dirottamente, ed
interrogata perché, rispose: "Perché mi pare di non far niente per la salute dei
peccatori". Giungeva ad offrirsi per la loro conversione patire anche le pene
dell'inferno, purché ivi non avesse a odiare Dio; e piu volte fu compiaciuta da Dio
d’esser afflitta con gravi dolori ed infermita per la salute dei peccatori. Specialmente
pregava per i sacerdoti, vedendo che la loro buona vita era cagione della salute degli
altri, e la mala vita cagione della rovina di molti; e percido pregava il Signore, che
punisse le colpe sopra di lei, dicendo: "Signore, fammi tante volte morire, e tornare a
vivere, sino ch’io soddisfaccia per essi alla tua giustizia". E narrasi nella sua Vita, che
la Santa con le sue orazioni liberd molte anime dalle mani di Lucifero.
Ho voluto dire qualche cosa piu particolare dello zelo di questa santa. Del resto tutte
le anime, che sono veramente innamorate di Dio, non cessano di pregare per i poveri
peccatori. E com’e possibile, che una persona che ama Dio, vedendo I'amore che porta
alle anime, e quel che ha fatto e patito Gesu Cristo per la loro salute, e il desiderio che
ha questo Salvatore, che noi preghiamo per i peccatori; com’e€ possibile, dico, che
possa poi vedere con indifferenza tante povere anime, che, vivono senza Dio, schiave
dell'inferno, e non muoversi ed affaticarsi a pregare frequentemente il Signore a dar
luce e forza a quelle infelici per uscire dallo stato miserabile in cui dormono, e vivono
perdute? E’ vero, che Dio non ha promesso di esaudirci, quando coloro, per cui
preghiamo, mettono positivo impedimento alla loro conversione; ma molte volte il
Signore per sua bonta, a riguardo delle orazioni dei suoi servi, con grazie straordinarie
si € compiaciuto di ridurre a stato di salute i peccatori piu accecati e ostinati. Pertanto
non lasciamo mai, nel dire o sentir la Messa, nel far la Comunione, la Meditazione, o la
18



visita del Santissimo Sacramento, di raccomandare sempre a Dio i poveri peccatori. E
dice un dotto autore, che chi prega per gli altri, tanto piu presto vedra esaudite le
preghiere che per se stesso. Sia detto cio di passaggio, ma ritorniamo a vedere le
altre condizioni che richiede S. Tommaso, affinché la preghiera abbia effetto.

II. - CHIEDERE COSE NECESSARIE ALLA SALUTE ETERNA.

L'altra condizione che il Santo assegna €& che si domandino quelle grazie, che
bisognano alla salute: cose necessarie alla salute; poiché la promessa alla preghiera
non € fatta per le grazie temporali, che non sono necessarie alla salute dell’anima.
Dice S. Agostino spiegando le parole del Vangelo, nel nome mio, riferite di sopra, che
"non si chiede nel nome del Salvatore, tutto cio che si chiede contro l'affare della
salute" (Tract., 102 in Joan.). Alle volte noi cerchiamo alcune grazie temporali, e Dio
non ci esaudisce; ma non ci esaudisce, dice lo stesso S. Dottore, perché ci ama, e
vuole usarci misericordia (Ap. S. Prosp. Sent. 212). Il medico che ama l'infermo, non
gli concede quelle cose, le quali vede che gli farebbero nocumento. Oh quanti se
fossero infermi o poveri, non cadrebbero nei peccati, in cui cadono essendo sani o
ricchi! E percio il Signore taluni che gli cercano la sanita del corpo, o i beni di fortuna,
glieli nega, perché li ama, vedendo che quelli sarebbero loro occasione di perdere la
sua grazia, o almeno d’intiepidirsi nella vita spirituale. Del resto con cido non intendo
dire, essere difetto il chiedere a Dio le cose necessarie alla vita presente, per quanto
convengono alla salute eterna, come lo chiedeva il Savio, dicendo: Concedimi quel che
€ necessario al mio vivere (Pro 30,8). Né e -difetto, dice S. Tommaso (2.a, 2.ae, q.
83. a. XVI) 'avere per tali beni una sollecitudine ordinata. Il difetto sta nel desiderare
e cercare questi beni temporali, e I'aver per essi una sollecitudine disordinata; come in
essi consistesse tutto il nostro bene. Percio quando noi domandiamo a Dio queste
grazie temporali, dobbiamo domandarle sempre con rassegnazione, e colla condizione
se sono per giovarci all'anima. E quando vediamo che il Signore non ce le concede,
teniamo per certo ch’egli ce le nega per I'amore che ci porta, e perché vede che ci
sarebbero dannose alla salute spirituale.

Molte volte noi chiediamo a Dio che ci liberi da qualche tentazione pericolosa, e Dio
neppure ci esaudisce, e permette che la tentazione seguiti a molestarci. Intendiamo
che allora Dio ci0 permette anche per nostro maggior bene. Non sono le tentazioni ed
i mali pensieri, che ci allontanano da Dio, ma i mali consensi. Quando I'anima nella
tentazione si raccomanda a Dio, e col suo aiuto resiste, oh, come avanza allora nella
perfezione, e viene a stringersi di piu con Dio! e percio il Signore non l'esaudisce.
Pregava san Paolo istantemente per essere liberato dalle tentazioni d'impurita: Mi e
stato dato lo stimolo della carne, un angelo di Satana che mi schiaffeggia. Sopra di
che tre volte pregai il Signore, che me ne fosse tolto (2Cr 12,7-8). Ma il Signore gli
rispose: Basta a te la mia grazia. Sicché anche nelle tentazioni dobbiamo pregare Dio
con rassegnazione, dicendo: Signore, liberatemi da questa molestia, se & espediente il
liberarmene: e se no, almeno datemi l'aiuto per resistere. E qui fa quel che dice S.
Bernardo, che quando noi cerchiamo a Dio qualche grazia, Egli o ci dona quella, o
qualche cosa piu utile di quella. Dio molte volte ci lascia a patire nella tempesta, al
fine di provare la nostra fedelta, e per nostro maggior profitto. Sembra, che allora Egli
sia sordo alle nostre preghiere; ma no, stiamo sicuri, che Dio allora ben ci sente e ci
aiuta di nascosto, fortificandoci con la sua grazia a resistere ad ogni insulto dei nemici.
Ecco come Egli stesso ce ne assicura per bocca del Salmista: M’invocasti nella
tribolazione, ed io ti liberai: ti esaudii nella cupa tempesta: feci prova di te alle acque
di contraddizione (Sal 80,7).

https://cooperatores-veritatis.org/

19


https://cooperatores-veritatis.org/

Le altre condizioni finalmente, che assegna S. Tommaso alla preghiera, sono che si
preghi devotamente, e con perseveranza. Devotamente, s'intende con umilta e
confidenza; con perseveranza, senza lasciar di pregare sino al la morte. Or di queste
condizioni, cioe dell'umilta, confidenza e perseveranza, che sono le piu necessarie alla
preghiera, bisogna qui di ciascuna distintamente parlare.

III. - PREGARE CON UMILTA.
Quanto l'umilta sia necessaria alla preghiera.

Il Signore ben guarda le preghiere dei suoi servi, ma dei servi umili (Sal 101,18).
Altrimenti non le riguarda, ma le ributta. Dio resiste ai superbi, e agli umili da la
grazia (Gc 6,6). Dio non sente le orazioni dei superbi, che confidano nelle loro forze, e
percio li lascia nella loro propria miseria; ed in tale stato essi, privi del divino soccorso
senza dubbio si perderanno. Cio piangeva Davide: Io, diceva, ho peccato, perché non
sono stato umile (Sal 118,67). E lo stesso avvenne a S. Pietro, il quale quantunque
fosse stato avvisato da Gesu Cristo, che in quella notte tutti essi discepoli dovevano
abbandonarlo: Tutti voi patirete scandalo per me in questa notte (Mt 26,31), egli
nondimeno invece di conoscere la sua debolezza, e di domandare aiuto al Signore per
non essergli infedele, troppo fidando nelle sue forze, disse, che se tutti I'avessero
abbandonato, egli non I'avrebbe mai lasciato: Quando anche tutti fossero per patire
scandalo per te, non sara mai che io sia scandalizzato (Mt 26,33). E ancorché il
Redentore nuovamente gli predicesse, che in quella notte prima di cantare il gallo
I'avrebbe negato tre volte, pure fidando nel suo animo si vanto dicendo:
Quand’anche dovessi morire teco, non ti neghero (Ibid. 35). Ma che avvenne? Appena
il miserabile entrd nella casa del Pontefice e fu rimproverato per discepolo di Gesu
Cristo, egli tre volte infatti lo negd con giuramento, dicendo di non averlo mai
conosciuto (Ibid. 72). Se Pietro si fosse umiliato, e avesse domandata al Signore la
grazia della costanza, non lo avrebbe negato.
Dobbiamo tutti persuaderci, che noi stiamo come sulla cima di un monte sospesi
sull’abisso di tutti i peccati, e sostenuti dal solo filo della grazia; se questo filo ci
lascia, noi certamente cadiamo in tale abisso, e commetteremo le scelleratezze piu
orrende: Se Dio non mi avesse soccorso, sarei caduto in mille peccati, ed ora starei
nell’inferno (Sal 93,17); cosi diceva il Salmista, e cosi deve dire ognuno di noi. Questo
intendeva ancora san Francesco di Assisi, quando diceva, ch’esso era il peggiore
peccatore del mondo. Ma, padre mio, gli disse il compagno, questo che dite, non e
vero, vi sono molti nel mondo che certamente sono peggiori di voi. Si che é troppo
vero quel che dico, rispose il Santo, perché se Dio non mi tenesse le mani sopra, io
commetterei tutti i peccati.
E’ di fede che senza l'aiuto della grazia non possiamo noi fare alcuna opera buona, e
neppure avere un buon pensiero. G/i uomini, dice S. Agostino, senza la grazia, nulla
possono fare di bene o col pensare, o con l'operare (De correct. et grat. c. II). Come
I'occhio non pud vedere senza la luce, cosi diceva il Santo, I'uomo non puo fare alcun
bene senza la grazia. E prima gia lo disse I'’Apostolo: Non perché noi siamo idonei a
pensare alcuna cosa da noi come da noi, ma la nostra idoneita € da Dio (2 Cr 3,5). E
prima dell’Apostolo lo disse gia Davide: Se il Signore non edifica egli la casa, invano si
affaticano quelli che la edificano (Sal 126,1). Indarno si affatica 'uomo a farsi santo,
se Dio non vi mette la sua mano: Se il Signore non sara egli il custode della citta,
indarno vigila colui che la custodisce (Ibid.). Se Dio non custodisce I'anima dai peccati,
invano attendera ella a custodirsi con le sue forze. E percio si protestava poi il santo
Profeta: Dunque non voglio sperare nelle mie armi ma solo in Dio che puo
salvarmi (Sal 42,7).

20



Onde chi ritrovasi fatta qualche cosa di bene, o non si trova caduto in maggiori peccati
di quelli che ha commessi, dica con san Paolo: Per la grazia del Signore, sono quel che
sono (1 Cr 15,10). E per la stessa ragione non deve lasciar di tremare e temere di
cadere in ogni occasione: Per la qual cosa chi si crede di stare in piedi, badi di non
cadere (1 Cr 10,12). E con cio il santo Apostolo vuole avvertirci, che sta in gran
pericolo di caduta, chi si tiene sicuro di non cadere. E ne assegna la ragione in altro
luogo dove dice: Imperocché se alcuno si tiene di esser qualche cosa, mentre non é
nulla, questi seduce se stesso (Gal 6,3). Onde scrisse saggiamente sant’Ambrogio che
in molti la presunzione di esser fermi € di ostacolo alla loro fermezza; nessuno
certamente sara fermo, se non chi si crede infermo (Serm. 76, n. 6. E. Bn.). Se taluno
dice di non aver timore, € segno che costui fida in se stesso, e nei suoi propositi fatti;
ma questi con tal confidenza perniciosa da sé medesimo viene sedotto, perché fidando
nelle proprie forze, lascia di temere, e non temendo, lascia di raccomandarsi a Dio ed
allora certamente cadra. E cosi parimenti bisogna che ciascuno si guardi di ammirarsi
con qualche vanagloria dei peccati degli altri; deve allora piu presto tenersi in quanto
a sé, per peggiore degli altri e dire: Signore, se voi non mi aveste aiutato avrei fatto
peggio. Altrimenti permettera il Signore, in castigo della sua superbia, che cada in
colpe maggiori e piu orrende. Pertanto ci avvisa I’Apostolo a procurarci I'eterna salute;
ma come? sempre temendo e tremando (Fil 2,12). Si, perché quegli che molto teme di
cadere, diffida delle sue forze, percio riponendo la sua confidenza in Dio, a Lui
ricorrera nei pericoli; Dio lo soccorrera, e cosi vincera le tentazioni, e si salvera.

S. Filippo Neri, camminando un giorno per Roma, andava dicendo: Sono disperato. Un
certo religioso lo corresse: ma il Santo allora disse: Padre mio, sono disperato di me,
ma confido in Dio. Cosi bisogna che facciamo noi, se vogliamo salvarci; bisogna che
viviamo sempre disperati delle nostre forze; poiché cosi facendo, imiteremo S. Filippo,
il quale, dal primo momento in cui si svegliava la mattina, diceva a Dio: Signore,
tenete oggi le mani sopra Filippo, perché se no, Filippo vi tradisce.

Questa dunque per concludere, & tutta la grande scienza di un cristiano, dice
sant’Agostino, il conoscere che niente egli €, niente puo (In Ps. 70). Percid cosi non
cessera di procurarsi da Dio con le preghiere quella forza che non ha, e che gli bisogna
per resistere alle tentazioni e per fare il bene, ed allora fara tutto col soccorso di quel
Signore, che non sa negare niente a chi lo prega con umilta. La preghiera di un‘anima
umile penetra i cieli, e presentandosi al trono divino, di la non parte senza che Dio la
guardi e l'esaudisca (Ecli 35). E siasi quest’anima resa rea di quanti peccati si
voglia, Dio non sa disprezzare il cuore che si umilia (Sal 50,19). Quando il Signore e
severo con i superbi e resiste alle loro domande, altrettanto € benigno e liberale con
gli umili (Gc 4,6). Questo appunto disse un giorno Gesu a S. Caterina da Siena: Sappi
o figlia, che chi umilmente persevera a chiedermi le grazie, fara acquisto di tutte le
virta" (Ap. Blos in concl. c. 3).

Dobbiamo preferire la via comune alla via straordinaria

Giova qui addurre un bell’avvertimento, che fa alle anime spirituali che desiderano di
farsi sante, il dotto e piissimo mons. Palafox vescovo d’‘Osma, nell’annotazione che fa
sulla lettera XVIII di S. Teresa. Ivi la Santa scrive al suo confessore, e gli da conto di
tutti i gradi d’orazione soprannaturale, con cui il Signore I'aveva favorita. All'incontro il
citato prelato scrive che queste grazie soprannaturali, che Dio si degno di fare a S.
Teresa, ed ha fatte ad altri santi, non sono necessarie per giungere alla santita, poiché
molte anime senza di esse vi sono giunte: e per contrario molte vi sono giunte, e poi
si sono dannate. Pertanto dice di esser cosa superflua anzi presuntuosa, il desiderare
e cercare tali doni soprannaturali, mentre la vera ed unica strada per diventare
un‘anima santa € l'esercitarsi nelle virtu, nell'amare Dio; al che si arriva per mezzo

21



dell'orazione, e col corrispondere ai lumi ed aiuti di Dio, il quale altro non vuole che
vederci santi (1 Ts 4,3).

Quindi il suddetto pio scrittore, parlando dei gradi dell’orazione soprannaturale, di cui
scriveva la Santa, cioe dell’'orazione di quiete, del sonno e sospensione delle potenze,
dell’estasi, del ratto, del volo ed impeto di spirito e della ferita spirituale; saggiamente
scrive e dice, che in quanto all’‘orazione di guiete, cid che noi dobbiamo desiderare e
domandare a Dio €, che ci liberi dall’attacco e dal desiderio dei beni mondani, che non
danno pace, ma apportano inquietudine ed afflizione allo spirito: vanita delle vanita,
ben li chiamo Salomone, afflizione di spirito (Ecli 1,2.14). 1l cuore dell'uomo non
trovera mai vera pace, se non si vuota di tutto cid che non € Dio, per lasciare luogo al
di Lui santo amore, affinché egli solo tutto lo possieda. Ma ci¢ I'anima da sé non puo
farlo; bisogna che I'ottenga dal Signore con replicate preghiere.

In quanto al sonno e sospensione delle potenze, dobbiamo chiedere a Dio la grazia di
tenerle sopite per tutto il temporale, e solamente svegliate per considerare la divina
bonta e per ambire I'amor divino, ed i beni eterni.

In quanto all'unione delle potenze, preghiamo che ci doni la grazia di non pensare, di
non cercare, e di non volere se non quello che vuole Iddio; poiché tutta la santita e la
perfezione dell’'amore consiste nell’'unire la nostra volonta con la volonta del Signore.
In quanto all’estasi e ratto, preghiamo Dio, che ci tragga fuori dall’'amor disordinato di
noi stessi e delle creature per tirarci tutti a sé.

In quanto al volo di spirito, preghiamolo a darci la grazia di vivere tutti staccati da
guesto mondo, e far come fanno le rondini che anche per alimentarsi non si fermano
sulla terra, ma volando prendono il loro alimento: viene a dire che ci serviamo di
questi beni temporali per quanto bisogna a sostenere la vita, ma sempre volando,
senza fermarci sulla terra a cercare i gusti mondani.

In quanto all'impeto di spirito, preghiamo Dio, che ci doni il coraggio e la fortezza di
farci violenza quanto bisogha per resistere agli assalti dei nemici, per superare le
passioni, per abbracciare il patire anche in mezzo alle desolazioni e tedii spirituali.

In quanto finalmente alla ferita d’amore, siccome la ferita con il suo dolore rinnova
sempre la memoria del suo male, cosi dobbiamo pregare Iddio di ferirci talmente il
cuore col suo santo amore, che abbiamo sempre a ricordarci della sua bonta, e
dell’'affetto che ci ha portato; e con cid viviamo continuamente amandolo e
compiacendolo con le nostre opere ed affetti.

Ma tutte queste grazie non si ottengono senza l'orazione; e con l'orazione, purché ella
sia umile, confidente e perseverante, tutto si ottiene.

IV. - PREGARE CON FIDUCIA.
Eccellenza e necessita della fiducia

L’avvertimento principale che ci fa I’Apostolo S. Giacomo, se vogliamo con la preghiera
ottenere da Dio le grazie, € che preghiamo con confidenza sicura di essere esauditi se
preghiamo, come si deve, senza esitare: Ma chieda con fede senza niente esitare (Gc
1,6). Insegna S. Tommaso, che l'orazione, siccome prende la forza di meritare dalla
carita, cosi all'incontro ha efficacia di impetrare dalla fede e dalla confidenza (2, 2.ae,
g. 83, a. 15). Lo stesso insegna S. Bernardo, dicendo che la sola nostra confidenza &
quella che ci ottiene le divine misericordie (Serm. III, De annunt.).
Troppo si compiace il Signore della nostra confidenza nella sua misericordia perché
allora noi veniamo ad onorarlo ed esaltare quella sua infinita bonta, che egli col
crearci ha inteso di manifestare al mondo. Si rallegrino pure, o mio Dio, dice il profeta
regale, tutti quelli che sperano in voi, poiché essi saranno eternamente beati, e voi
sempre abiterete in essi (Sal 5,11). Iddio protegge e salva tutti coloro che in Lui
confidano (Sal 17,31; Sal 16,7). Oh, le gran promesse che sono fatte nelle divine
22



Scritture a coloro che sperano in Dio! Chi spera in Dio non cadra in peccato (Sal
33,22). Si, perché dice David: il Signore tiene gli occhi rivolti a tutti coloro che lo
temono e confidano nella sua bonta per liberarli col suo aiuto dalla morte del
peccato (Sal 32,18-19). Ed in altro luogo dice il medesimo Dio: Perché egli ha sperato
in me, lo liberero, lo proteggero... lo trarro (dalla tribolazione), e lo glorifichero (Sal
90,14-15). Si noti la parola perché egli ha confidato in me, io lo proteggero, lo liberero
dai suoi nemici, e dal pericolo di cadere; e finalmente gli daro la gloria eterna.
Parlando Isaia di coloro che ripongono la loro speranza in Dio dice: Questi lasceranno
di esser deboli come sono, ed acquisteranno in Dio una gran fortezza; non
mancheranno, anzi neppure proveranno fatica nel camminare la via della salute, ma
correranno e voleranno come aquile (Is 40,31). Tutta insomma la nostra fortezza, ci
avvisa lo stesso Profeta, consiste nel mettere tutta la nostra confidenza in Dio, e nel
tacere, cioé nel riposare nelle braccia della sua misericordia, senza fidare alle nostre
industrie, ed ai mezzi umani (Is 30,15).

E dove mai s’e dato il caso che alcuno abbia confidato in Dio, e si sia perduto? (Ecli
2,11). Questa confidenza era quella che teneva sicuro Davide di non aversi mai a
perdere: In te ho posta la mia speranza, non resti io confuso giammai (Sal 30,1). E
che forse, dice sant’Agostino, Iddio pud essere ingannatore, mentre egli si offre a
sostenerci nei pericoli, se a lui ci appoggiamo, e poi vorra da noi sottrarsi, quando ad
esso ricorriamo? David chiama beato chi confida nel Signore (Sal 33,13). E perché?
Perché, dice lo stesso profeta, chi confida in Dio, si trovera sempre circondato dalla
divina misericordia (Sal 31,10). Sicché costui sara talmente d’ogni intorno cinto e
guardato da Dio, che restera sicuro dai nemici e dal pericolo di perdersi.

Percio I’Apostolo tanto raccomanda di conservare in noi la confidenza in Dio, la quale
(ci avvisa) certamente riporta da Lui una gran mercede (Eb 10,35). Quale sara la
nostra fiducia, tali saranno le grazie che riceveremo da Dio; se sara grande la fiducia,
grandi saranno ancora le grazie. Scrive S. Bernardo, che la divina misericordia & una
fonte immensa; chi vi porta il vaso piu grande di confidenza, quegli ne riporta maggior
abbondanza di beni (Serm. 3, De annunt.). E gia prima lo espresse il Profeta
dicendo: Sia sopra di noi, o Signore, la tua misericordia conforme noi in te abbiamo
sperato (Sal 32,22). Cio ben si avverd nel Centurione, a cui disse il Redentore,
lodando la sua confidenza: Va’, e ti sia fatto conforme hai creduto (Mt 8,13). E rivelo il
Signore a S. Geltrude che chi lo prega con confidenza, gli fa in certo modo tanta
violenza, che egli non pud non esaudirlo in tutto cid che gli cerca. La preghiera, dice
S. Giovanni Climaco, fa violenza a Dio, ma violenza che gli & cara e gradita (Scal. gr.
28).

Accostiamoci adunque, ci avvisa san Paolo, con fiducia al trono di grazia, a fine di
ottenere misericordia, e trovare grazia per opportuno sovvenimento (Eb 4,16). Il
trono della grazia € Gesu Cristo, che al presente siede alla destra del Padre, non in
trono di giustizia, ma di grazia, per ottenerci il perdono, se ci ritroviamo in peccato, e
l'aiuto a perseverare, se godiamo la sua amicizia. A questo trono bisogna che
ricorriamo sempre con fiducia, cioé con quella confidenza che ci da la fede nella bonta
e fedelta di Dio, il quale ha promesso di esaudire chi lo prega con confidenza, ma con
confidenza stabile e sicura. Chi all'incontro lo prega con esitazione, dice S. Giacomo,
che costui non pensi di ricevere niente: Imperocché chi esita € simile al flutto del
mare mosso e agitato dal vento. Non si pensi dunque un tal uomo di ottenere cosa
alcuna dal Signore (Gc 1,6-7). Niente ricevera perché la sua ingiusta diffidenza, da cui
viene agitato, impedira alla divina misericordia di esaudire le sue domande. Non hai
ricevuto la grazia, dice S. Basilio, perché I’hai domandata senza confidenza (Const.
Monac. c. 2).

https://cooperatores-veritatis.org/

23


https://cooperatores-veritatis.org/

Disse Davide, che la nostra confidenza in Dio dev’essere ferma come un monte, che
non si muove a qualunque urto di vento: Coloro che confidano nel Signore, sono come
il monte Sion; non sara vacillante in eterno chi abita in Gerusalemme (Sal 124,1). E
cid e quello di cui ci ammoni il Redentore, se vogliamo ottenere la grazia che
cerchiamo. Qualsivoglia grazia che domandiate, state sicuri di averla e cosi
l'otterrete (Mr 11,24).

Fondamento della nostra fiducia

Ma dove, dira taluno, io miserabile debbo fondare questa confidenza certa di ottenere
quel che domando? dove? sulla promessa fatta da Gesu Cristo Cercate ed avrete (Gv
16,24). Come possiamo dubitare, dice sant’Agostino, di non essere esauditi, quando
Iddio che €& la stessa verita promette di concederci cido che pregando gli domandiamo?
Certamente il Signore non ci esorterebbe a chiedergli le grazie, se non ce le volesse
concedere (Serm. 105). Ma questo € quello a cui Egli tanto ci esorta, e tante volte ce
lo replica nelle sacre Scritture: pregate, domandate, cercate ecc., ed otterrete quanto
desiderate. E perché noi lo preghiamo con la confidenza dovuta, il Salvatore ci ha
insegnato nell’orazione del Pater noster, che noi ricorrendo a Dio per ricevere le grazie
necessarie alla nostra salute (che gia nel Pater noster tutte si contengono), lo
chiamiamo non Signore, ma Padre, Pater noster. Mentre vuole, che noi chiediamo a
Dio le grazie con quella confidenza, con la quale il figlio povero o infermo cerca il
sostentamento o la medicina al suo proprio padre. Se un figlio sta per morire di fame,
basta che lo palesi al padre, e questi subito lo provvedera di cibo. E se ha ricevuto
qualche morso di serpe velenoso, bastera che presenti al padre la ferita ricevuta,
perché il padre applichi il rimedio che gia tiene.
Fidati dunque alle divine promesse, domandiamo sempre con confidenza, non
vacillanti, ma stabili e fermi, come dice I’Apostolo (Eb 10,23). Come €& certo intanto,
che Dio e fedele nelle sue promesse, cosi deve essere certa ancora la nostra
confidenza, che egli ci esaudisca quando lo preghiamo. E se qualche volta,
ritrovandoci forse noi in stato di aridita, o disturbati da qualche difetto commesso, non
proviamo nel pregare quella confidenza sensibile che vorremmo sentire, sforziamoci
ugualmente a pregare, perché Dio non lascera di esaudirci. Anzi allora meglio ci
esaudira, poiché allora pregheremo piu diffidati da noi, e solo confidati nella bonta e
fedelta di Dio, il quale ha promesso di esaudire chi lo prega. Oh, come piace al
Signore in tempo di tribolazioni, di timori e di tentazioni il nostro sperare, anche
contro la speranza, cioé contro quel sentimento di diffidenza che proviamo allora per
causa della nostra desolazione. Di cid I’Apostolo loda il patriarca Abramo: il quale
contro alla speranza credette (Rm 4,18).
Dice S. Giovanni, che chi ripone una ferma confidenza in Dio, certamente si santifica
come egli pure é santo (1 Gv 3,3). Perché Dio fa abbondare le grazie in tutti coloro
che in lui confidano. Con questa confidenza tanti martiri, tante verginelle, tanti
fanciulli, nonostante lo spavento dei tormenti che loro preparavano i tiranni, hanno
superato i tormenti e le sofferenze.
Talvolta, dico, noi preghiamo, ma ci sembra che Dio non voglia ascoltarci; deh, non
lasciamo allora di perseverare a pregare ed a sperare! Diciamo allora con
Giobbe: Quand’anche mi desse la morte, in lui sperero (Gb 13,15). Quasi dicesse: Dio
mio, ancorché mi discacciaste dalla vostra faccia, io non lascero di pregarvi, e di
sperare nella vostra misericordia. Facciamo cosi, € ne avremo quel che vorremo dal
Signore. Cosi fece la donna Cananea, ed essa ottenne tutto cido che volle da Gesu
Cristo. Questa donna, avendo la sua figlia invasata dal demonio, prego il Redentore
che ne la liberasse: Abbi pieta di me, Signore, figlio di Davide: mia figlia € malamente
tormentata dal demonio (Mt 15,22). Il Signore le rispose ch’egli non era stato
mandato per i Gentili, come ella era, ma per i Giudei. Ma quella non si perdette
24



d’animo, e ritornd a pregare con confidenza: Signore, voi potete consolarmi, mi avete
da consolare. Replico Gesu Cristo: Ma il pane dei figli non € bene darlo ai cani. Ma,
Signor mio, ella soggiunse, anche ai cagnolini si dispensano le briciole di pane che
cadono dalla mensa. Allora il Salvatore, vedendo la grande confidenza di questa
donna, la lodo, e le fece la grazia, dicendo: O donna, grande € la tua fede: ti sia fatto,
come desideri. E chi mai, dice I'Ecclesiastico, ha chiamato Dio in suo aiuto, e Dio I'ha
disprezzato e non I’ha soccorso? (Ecli 2,12).

Dice S. Agostino, che la preghiera € una chiave, la quale apre il cielo a nostro bene:
nello stesso punto in cui la nostra preghiera sale a Dio, discende a noi la grazia che
domandiamo (Serm. 47). Scrisse il profeta regale, che vanno unite insieme le nostre
suppliche con la misericordia di Dio: Benedetto Dio, il quale non ha allontanato da me
né la mia orazione, né la sua misericordia (Sal 65,19). E dice il medesimo S. Agostino,
che quando noi ci troviamo pregando il Signore, dobbiamo star sicuri, che egli gia ci
esaudisce (In Ps. 45).

Ed io, dico la verita, non mai mi sento piu consolato nello spirito, e con maggior
confidenza di salvarmi, che quando mi trovo pregando Dio, ed a lui mi raccomando. E
lo stesso penso, che avvenga a tutti gli altri fedeli, poiché gli altri segni della nostra
salvezza sono tutti incerti e fallibili; ma che Dio esaudisca chi lo prega con confidenza,
e verita certa ed infallibile, com’e infallibile, che Dio non pud mancare alle sue
promesse.

Quando ci vediamo deboli ed impotenti a superare qualche passione o qualche
difficolta, per eseguire cid0 che il Signore da noi domanda, diciamo animosi con
I’Apostolo: Tutte le cose mi sono possibili in Colui che € mio conforto (Fil 4,13). Non
diciamo, come dicono alcuni: Non posso, non mi fido. Con le forze nostre non
possiamo certamente niente, ma col divino aiuto possiamo tutto. Se Dio dicesse ad
uno: prendi questo monte sulle tue spalle, e portalo, perché io ti aiuto; non sarebbe
colui uno sciocco, un infedele, se rispondesse: io non lo voglio prendere, perché non
ho forza di portarlo? E cosi, quando noi ci conosciamo miseri ed infermi quali siamo, e
ci troviamo piu combattuti dalle tentazioni, non ci perdiamo d’animo, alziamo gli occhi
a Dio, e diciamo con David: Con laiuto del mio Signore io vincero, e disprezzero tutti
gli assalti dei miei nemici (Sal 117,7). E quando ci troviamo in qualche pericolo di
offendere Dio, o in altro affare di conseguenza, e confusi non sappiamo che dobbiamo
fare, raccomandiamoci a Dio dicendo: I/ Signore é la mia luce e mia salute: che ho io
da temere? (Sal 26,1). E siamo sicuri, che Iddio allora ben ci illuminera, e ci salvera
da ogni danno.

Anche i peccatori debbono aver fiducia

Ma io sono peccatore, dice taluno, e nella Scrittura si legge: Iddio non esaudisce i
peccatori (Gv 9,31). Risponde S. Tommaso con Sant’Agostino che cio fu detto dal
cieco, il quale parlava allorché non era stato illuminato ancora perfettamente, e percio
non fa autorita (2, 2.ae, q. 83, art. 16. ad 1). Per altro, soggiunge I’Angelico, che cio
sta ben detto, parlando della domanda che fa il peccatore, in quanto € peccatore, cioe
qgquando egli domanda per desiderio di seguitare a peccare: per esempio, si chiedesse
aiuto per vendicarsi del suo nemico, o per seguire altra sua prava intenzione. E lo
stesso dicesi di quel peccatore che prega Dio a salvarlo, senza avere alcun desiderio di
uscire dallo stato di peccato... Vi sono alcuni infelici che amano le catene, con le quali
il demonio li tiene legati da schiavi. Le preghiere di costoro non sono esaudite da Dio,
perché sono preghiere temerarie e abominevoli. E qual maggior temerita di colui che
domanda grazia ad un principe, che non solo ha piu volte offeso, ma che pensa di
seguitare ad offendere? E cosi s’intende quel che dice lo Spirito Santo, esser
detestabile e odiosa a Dio, la preghiera di colui che volta le orecchie per non ascoltare
cio che Dio comanda (Pro 28,9). A questi tali dice il Signore: Non occorre che voi mi

25



preghiate, perché io volterd gli occhi da voi, e non vi esaudird (Is 1,15). Tale era
appunto l'orazione dell’'empio re Antioco, che pregava Dio, e prometteva grandi cose,
ma fintamente, e col cuore ostinato nella colpa, pregando solo per sfuggire il castigo
che lo sovrastava: percio il Signore non diede orecchio alle sue preghiere, ma lo fece
morire roso dai vermi (2 Mc 9,13).
Altri poi che peccano per fragilita, o per impeto di qualche gran passione, o gemono
sotto il giogo del nemico e desiderano di rompere quelle catene di morte ed uscire da
quella misera schiavitu, e percio domandano aiuto a Dio; I'orazione di costoro, se ella
€ costante, ben sara esaudita dal Signore il quale dice, che ognuno che domanda,
riceve, e chi cerca la grazia, la ritrova (Mt 7,8). Ognuno, spiega |'autore dell'opera
imperfetta, o giusto sia o peccatore (Homil. XVIII). Ed in san Luca, parlando Gesu
Cristo di colui che chiede tutti i pani che aveva all'amico, non tanto per I'amicizia,
quanto per la di lui importunita disse: Vi dico che quando anche non si levasse a
darglieli per la ragione che quegli € un suo amico, si levera almeno a motivo della sua
importunita, e gliene dara quanti gliene bisogna (Lc 11,8). Sicché la preghiera
perseverante ottiene da Dio la misericordia anche a coloro che non sono suoi
amici. Quel che non si ottiene per l'amicizia, dice il Crisostomo, si ottiene per la
preghiera. Anzi dice lo stesso Santo che vale piu appresso a Dio l‘orazione, che
I'amicizia; e che l'orazione compie cio che l'amicizia non aveva compiuta (Hom. Non
esse desp.). E S. Basilio non dubita, che anche i peccatori ottengono quel che
chiedono, se sono perseveranti in pregare (Const. Monast. c. i.). Lo stesso dice S.
Gregorio: Alzi le grida anche il peccatore, e la sua orazione giungera a Dio (In Ps. 6,
Paenitent.). Lo stesso scrive san Girolamo, dicendo che anche il peccatore puo
chiamare Iddio suo Padre, se lo prega ad accettarlo di nuovo per figlio, con I'esempio
del figlio prodigo, che lo chiamava padre. Padre, ho peccato, ancorché non fosse stato
ancora perdonato (Epist. ad Damas. De filio prod.). Se Dio non esaudisse i peccatori,
disse sant’Agostino, invano il Pubblicano avrebbe domandato il perdono (In Io. tract.).
Ma ci attesta il Vangelo, che il Pubblicano col pregare, ben ottenne il perdono (Lc
18,15).
Ma sopra tutti esamina piu a minuto questo punto il Dottore Angelico (2, 2.ae, q. 83,
c. 16), e non dubita di asserire, che anche il peccatore e esaudito, se prega; dicendo,
che sebbene la sua orazione non & meritoria, ha nondimeno la forza d'impetrare;
poiché I'impetrazione non si appoggia alla giustizia, ma alla divina bonta. Cosi appunto
pregava Daniele: Porgi, Dio mio, il tuo orecchio e ascolta... poiché sulla fidanza non
della nostra giustizia, ma delle molte tue misericordie, queste preci umiliamo davanti
alla tua faccia (Dn 9,18). Allorché dunque preghiamo, dice S. Tommaso, non €
necessario |I'essere amici di Dio, per impetrarne le grazie che cerchiamo; la stessa
preghiera ci rende suoi amici (Comp. Theol. p. 2, c. 2). Inoltre aggiunge S. Bernardo
una bella ragione, dicendo che tal preghiera del peccatore di uscire dal peccato, nasce
dal desiderio di tornare in grazia di Dio; or questo desiderio € un dono che,
certamente non gli viene dato da altri, che da Dio medesimo. A che dunque, dice poi il
Santo, darebbe Iddio al peccatore un tal desiderio, se non volesse esaudirlo? E ben di
cio ve ne sono tanti esempi nelle stesse divine Scritture, di peccatori che pregando
sono stati liberati dal peccato. Cosi fu liberato il re Acab (1 Re 21). Cosi il re Manasse
(1 Sam 33). Cosi il re Nabucco (Dn 6). Cosi il buon ladrone. Gran cosa e gran valore
della preghiera! Due peccatori muoiono sul Calvario accanto a Gesu Cristo, uno perché
prega (ricordati di me) (Lc 23,42), si salva; l'altro perché non prega, si danna!
Insomma dice il Crisostomo (Hom. De Moyse): Nessun peccatore pentito ha pregato il
Signore e non ha ottenuto quanto ha desiderato. Ma che servono piu autorita e ragioni
a cio dimostrare, mentre Gesu medesimo dice: Venite a me tutti voi che siete
affaticati e aggravati, e io vi ristorero’? (Mt 11,28). Per aggravati, s’intendono
comunemente, secondo S. Girolamo, S. Agostino ed altri, i peccatori che gemono
sotto il peso delle loro colpe, i quali ricorrendo a Dio ben saranno da lui, giusta tal
26



promessa, ristorati e salvati colla sua grazia. Ah! che non tanto noi, dice S. Giovanni
Crisostomo, desideriamo d’esser perdonati, quanto anela Dio di perdonarci! (In
act., Hom. 36). Non vi & grazia, soggiunge il Santo, che non si ottenga colla
preghiera, ancorché questa si faccia da un peccatore il piu perduto che sia, se ella &
perseverante (Hom. 33 in Matth.). E notiamo quel che dice San Giacomo: Se alcuno é
bisognoso di sapienza, la chieda a Dio, che da a tutti abbondantemente, e nol
rimprovera (Gc 1,5). Tutti coloro adunque che ricorrono coll’'orazione a Dio, egli non
lascia d’esaudirli e di colmarli di grazie: da a tutti abbondantemente. Ma si faccia
special riflessione alla parola che segue: e nol rimprovera. Cio significa che non fa
Iddio come fanno gli uomini, che quando viene a domandare loro qualche favore,
taluno, che prima in qualche occasione li ha offesi, subito gli rimproverano l'oltraggio
da Iui ricevuto. Non fa cosi il Signore con chi lo prega, fosse anche il maggior
peccatore del mondo, quando gli domanda qualche grazia utile alla sua eterna salute,
non gli rimprovera gia i disgusti che ha dati, ma come se non |'avesse mai offeso,
subito l'accoglie, lo consola, l'esaudisce, e abbondantemente l'arricchisce dei suoi
doni. Sopra tutto per animarci a pregare, il Redentore dice: In verita, in verita vi dico,
che qualunque cosa voi domandiate al Padre nel nome mio, ve la concedera (Gv
16,23). Come dicesse: Orsu peccatori, non vi disanimate, non fate che i vostri peccati
vi trattengano di ricorrere al mio Padre, e di sperare da esso la vostra salute, se la
desiderate. Voi non avete gia i meriti di ottenere le grazie che chiedete, ma solo avete
demeriti per ricevere castighi; fate cosi, andate al Padre in nome mio, per i meriti miei
chiedete le grazie che volete, ed io vi prometto e vi giuro, in verita, in verita vi
dico (dice sant’Agostino esser questa una specie di giuramento), che quanto
domanderete, il mio Padre vi concedera. O Dio! e qual maggior consolazione puo
avere un peccatore dopo le sue rovine, che sapere con certezza che quanto chiedera a
Dio in nome di Gesu Cristo, tutto ricevera?

Dico, tutto, circa la salute eterna, perché intorno ai beni temporali gia abbiamo detto
di sopra che il Signore, anche pregato, alle volte non ce li concede, vedendo che tali
beni ci nuocerebbero all'anima. Ma in quanto ai beni spirituali la sua promessa di
esaudirci non & condizionata, ma assoluta; e percio esorta S. Agostino che quelle cose
che Dio assolutamente promette, noi dobbiamo domandarle con sicurezza di riceverle
(Serm. 354, E. B.). E come mai, scrive il Santo, pudo negarci qualcosa il Signore,
allorché noi lo preghiamo con confidenza, quando desidera piu esso di dispensarci le
sue grazie, che noi di averle? (Serm. 105).

Dice il Crisostomo che il Signore si adira con noi solo quando noi trascuriamo di
cercargli i suoi doni (In Matth., Hom. 23). E come mai pud succedere che Iddio non
voglia esaudire un’anima, che gli cerca cose tutte di suo gusto? Quando lI'anima gli
dice: Signore, io non vi cerco beni di questa terra, ricchezze, piaceri, onori; ma solo vi
domando la grazia vostra, liberatemi dal peccato, datemi una buona morte, datemi il
Paradiso, datemi il Santo amor vostro (ch’e quella grazia, come dice san Francesco di
Sales, che deve chiedersi a Dio sopra tutte le altre), datemi rassegnazione nella vostra
volonta; com’e possibile che Dio non voglia esaudirla? E quali domande mai, dice
sant’Agostino, esaudirete voi, mio Dio, se non esaudirete queste che sono tutte
secondo il vostro cuore? (De Civ. Dei, LXXII. c. 8). Ma sopra tutto deve ravvivarsi la
nostra confidenza, allorché chiediamo a Dio le grazie spirituali, cid che disse Gesu
Cristo. Se voi, dice il Redentore (Lc 11,13), che siete cosi cattivi, cosi attaccati ai
vostri interessi, perché pieni d’amor proprio, non sapete negare ai vostri figli cio che vi
domandano; quanto piu il vostro Padre celeste, che vi ama piu d’ogni padre terreno,
vi concedera i beni spirituali, allorché voi lo pregherete?

https://cooperatores-veritatis.org/

27


https://cooperatores-veritatis.org/

V. - PREGARE CON PERSEVERANZA
Necessita della perseveranza

E’ necessario dunque che le nostre preghiere siano umili e confidenti; ma cid non
basta per conseguire la perseveranza finale e con quella la salute eterna. Le preghiere
particolari otterranno bensi le particolari grazie che a Dio si chiederanno, ma se non
sono perseveranti, non otterranno la perseveranza finale, la quale, perché contiene il
cumulo di molte grazie insieme, richiede moltiplicate preghiere, e continuate sino alla
morte. La grazia della salute non € una sola grazia, ma una catena di grazie, le quali
tutte poi si uniscono con la grazia della perseveranza finale. Ora a questa catena di
grazie deve corrispondere un’altra catena, per cosi dire, delle nostre preghiere. Se noi
trascurando di pregare spezziamo la catena delle nostre preghiere, si spezzera ancora
la catena delle grazie che ci devono ottenere la salute e non ci salveremo.

E’ vero che la perseveranza finale non si puo da noi meritare, come insegna il Concilio
di Trento, dicendo: Non puo ottenersi da nessun altro, se non da Colui che ha la
potenza di rendere stabile quello che sta, acciocché perseverantemente stia (Sess. VI.
c. 13). Nulladimeno, dice S. Agostino, che questo gran dono della perseveranza in
qualche modo ben pud meritarsi con le preghiere, cioé pregando impetrarsi (De dono
persev. e. 6). E soggiunge il P. Suarez, che chi prega infallibilmente |'ottiene. Ma per
ottenerlo e salvarsi, dice san Tommaso, € necessaria una perseverante e continua
preghiera (P. 3. g. 39, a. 5). E prima lo disse piu volte il nostro medesimo
Salvatore: Bisogna sempre orare, né mai stancarsi (Lc 18,1). Vegliate adunque in ogni
tempo, pregando di essere fatti degni di schivare tutte queste cose che debbono
avvenire; e di star con fiducia dinanzi al Figliolo dell’'Uomo (Lc 21,36). Lo stesso sta
detto prima nel Vecchio Testamento: Nessuna cosa ti ritenga dal sempre orare (Ecli
18,22). Benedici Dio in ogni tempo e pregalo, che regga i tuoi andamenti (Tb 4,20).
Quindi I'Apostolo inculcava ai suoi discepoli, che non lasciassero mai di pregare: Orate
senza interruzione (1 Ts 5,17). Siate perseveranti nell’orazione, vegliando in essa (Col
4,2). Bramo adunque che gli uomini preghino in ogni luogo (1 Tm 2,8). Il Signore
certamente vuole dare la perseveranza, e la vita eterna. Ma dice S. Nilo, non vuol
concederla se non a chi perseverantemente gliela domanda (De orat., c. XXXII). Molti
peccatori con l'aiuto della grazia giungono a convertirsi a Dio, ed a ricevere il perdono;
ma poi perché lasciano di cercare la perseveranza, tornano a cadere e perdono tutto.

Occorre chiedere di continuo la perseveranza finale

Né basta, dice il Bellarmino, chieder la grazia della perseveranza una volta o poche
volte; dobbiamo cercarla sempre, in ogni giorno sino alla morte, se vogliamo
ottenerla. Chi la cerca in un giorno, per quel giorno l'otterra; ma se non la cerca nel
domani, domani cadra.
E cio € quel che vuole darci ad intendere il Signore nella parabola di quell’amico, che
non volle dare i pani a colui che glieli domandava, se non dopo molte ed importune
richieste, dicendo: Quando anche non si levasse a darglieli per la ragione, che quegli €
suo amico, si levera almeno a motivo della sua importunita, e gliene dara quanti
gliene bisogna (Lc 11,8). Ora se un tale amico, dice S. Agostino, solo per liberarsi
dell'importunita di lui, gli darebbe anche contro sua voglia i pani che chiede; quanto
piu Dio, ch’essendo bonta infinita ha tanto desiderio di comunicarci i suoi beni, ci
donera le sue grazie, quando gliene cerchiamo? (Serm. 61). Tanto piu che Egli stesso
Ci esorta a chiederle, e gli dispiace se non le domandiamo. Ben vuole dunque il
Signore concederci la salute e tutte le grazie per quella, ma vuole che noi non
lasciamo di continuamente domandargliele sino all'importunita. Dice Cornelio a Lapide
sul citato Evangelo: Dio vuole che perseveriamo nell’orazione sino a renderci
importuni. Gli uomini della terra non possono sopportare gli importuni, ma Dio non
28



solo ci sopporta, ma ci desidera importuni in cercargli le grazie, e specialmente la
santa perseveranza. Dice S. Gregorio, che Dio vuole che gli si faccia violenza con le
preghiere, poiché una tal violenza non gia lo sdegna, ma lo placa (In Ps. 6, Poenit.).
Sicché per ottenere la perseveranza, bisogna che ci raccomandiamo sempre a Dio, la
mattina, la sera, nella Meditazione, nella Messa e nella Comunione. E specialmente in
tempo di tentazione, con dire, e replicare: Signore, aiutami, tienimi le mani sopra,
non mi abbandonare, abbi pieta di me. Vi € cosa piu facile di questa, che dire:
Signore, aiutami, assistimi? Sulle parole del Salmista: Meco avro 'orazione a Dio, che
é mia vita (Sal 41,8), dice la Glossa: Taluno dira: non posso digiunare. fare
elemosina. Ove gli si dica, prega; non pud similmente rispondere; perché non v’e cosa
piu facile che il pregare. Ma bisogna che non lasciamo mai di pregare, bisogna che
continuamente facciamo, per cosi dire, forza a Dio, affinché ci soccorra, ma forza che
gli € cara e gradita. Questa violenza & grata a Dio (Apol. c. 29), scrisse Tertulliano. E
S. Girolamo disse, che le nostre preghiere, quanto sono piu perseveranti ed importune
tanto piu sono accette a Dio (Hom. in Matth.).

Beato quell’'uomo, dice Dio, che mi ascolta, e vigila continuamente alle porte della mia
misericordia (Pro 7,34). Ed Isaia dice: Beati coloro che sino alla fine aspettano
pregando, la loro salute dal Signore (Is 30, 18). Percio nel Vangelo ci esorta Gesu
Cristo a pregare, ma in qual modo? Chiedete, e vi sara dato: cercate, e troverete:
picchiate, e vi sara aperto (Lc 11,9). Bastava aver detto chiedete: che serviva
aggiungere quel cercate, e picchiate? Ma no, che non fu superfluo I'aggiungerli; con
cio ha voluto il Redentore insinuarci, che noi dobbiamo fare, come fanno i poveri che
vanno mendicando: questi se non ricevono |'elemosina che chiedono e sono licenziati,
non lasciano di domandarla, e di tornarla a chiedere, e se piu non comparisse il
padrone della casa, si mettono a bussare le porte, sino a rendersi molto importuni e
molesti. Cio vuole Dio che facciamo ancor noi: che preghiamo, e torniamo a pregare,
e non lasciamo mai di pregare che ci assista, che ci soccorra, che ci dia luce, ci dia
forza, e non permetta che mai abbiamo a perdere la sua grazia.

Dice il dotto Lessio che non pu0 esser scusato da colpa grave chi non prega stando in
peccato, o in pericolo di morte; o pure chi per notabile tempo trascura di pregare, cioe
(come dice) per uno o due mesi. Ma cio s’intende fuori del tempo di tentazioni; poiché
chi si ritrova combattuto da qualche grave tentazione egli senza dubbio pecca,
gravemente, se non ricorre per resistere a quella, vedendo che altrimenti si mette a
prossimo, anzi certo pericolo di cadere.

Motivi per cui Dio differisce di concederci la perseveranza finale

Ma dira taluno: giacché il Signore pud e vuole darmi la santa perseveranza, perché
non me la concede tutta in una volta, quando gliela domando? Sono molte le ragioni
che ne assegnano i santi Padri. Iddio non la concede in una volta, e la differisce:
primieramente per meglio provare la nostra confidenza; inoltre, dice S. Agostino,
acciocché maggiormente noi la sospiriamo. Scrive il Santo che i doni grandi richiedono
gran desiderio giacché i beni presto ricevuti non si tengono poi in quel pregio, che si
tengono quelli che per lungo tempo sono stati desiderati (Serm. 61). Inoltre lo fa,
acciocché noi non ci scordiamo di Lui: se noi stessimo sicuri gia della perseveranza e
della nostra salute, e non avessimo continuo bisogno dell’aiuto di Dio, per conservarci
nella sua grazia e salvarci, facilmente ci scorderemmo di Dio. Il bisogno fa che i poveri
frequentino le case dei ricchi. Onde il Signore per tirarci a sé, come dice S. Giovanni
Crisostomo, per vederci spesso ai piedi suoi, affinché possa cosi maggiormente
beneficarci, a questo fine si trattiene di darci la grazia compita della salute sino al
tempo della nostra morte (Hom. XXX in Gen.). Inoltre lo fa, secondo lo stesso
Crisostomo, affinché noi col proseguire nella preghiera ci stringiamo maggiormente a
Lui con dolci legami d’amore (In Ps. 4). Quel continuo nostro ricorrere a Dio con le

29



preghiere, e quell’aspettare con confidenza da Lui le grazie che desideriamo, oh, che
grande incentivo e vincolo d’amore egli €, per inflammarci e legarci piu strettamente
con Dio!

Ma sino a quando si ha da pregare? Sempre, risponde il medesimo Santo, sino che
riceviamo la sentenza favorevole della salute eterna, vale a dire sino alla morte: Non
cessare (di pregare), finché non ottieni (Hom. XXIV in Matth.). E soggiunge che colui il
quale dice: Io non lascerd di pregare fintanto che non mi salvo, quegli certamente si
salvera. Se dirai: se non otterro, non cessero (dal pregare), certamente otterrai.
Scrive I'’Apostolo, che molti corrono al pallio, ma quell'uomo solamente lo riceve, che
giunge a prenderlo: Non sapete voi che quelli che corrono nello stadio, corrono
veramente tutti, ma uno solo riporta la palma? Correte in guisa da far vostro il premio
(1 Cr 9,24). Non basta dunque il pregare per salvarci, bisogna che preghiamo sempre,
finché arriviamo a ricevere la corona che Dio promette, ma promette solamente a
coloro che sono costanti a pregarlo sino alla fine.

Conclusione: che non dobbiamo mai cessare di pregare

Sicché se vogliamo salvarci, dobbiamo fare come faceva Davide, che teneva sempre
gli occhi rivolti al Signore, per implorare il suo soccorso, e non restare vinto dai suoi
nemici: Gli occhi miei sono sempre rivolti al Signore: perché egli trarra dai lacci i miei
piedi (Sal 24,15). Siccome il demonio, non lascia di tenderci continue insidie per
divorarci, secondo quel che scrive san Pietro (1 Pt 5,8), cosi dobbiamo noi
continuamente star con le armi alla mano, per difenderci da un tal nemico, e dire col
Profeta regale: 1o non lascero mai di combattere, sino a tanto che non vedro sconfitti i
miei avversari (Sal 17,37). Ma come potremo noi ottenere questa vittoria, cosi per noi
importante e cosi difficile? Solo con le preghiere, ci risponde sant’Agostino, ma
preghiere perseverantissime. E sino a quando? Sino che durera il combattimento.
Siccome di continuo dobbiamo combattere, cosi, dice S. Bonaventura, di continuo
dobbiamo chiedere a Dio l'aiuto per non essere vinti (De uno conf. Serm. 5). Guai,
dice il Savio, a chi in questa battaglia lascia di pregare! (Ecli 2,16). Noi ci salveremo,
ci avvisa I'’Apostolo, ma con questa condizione: se saremo costanti a pregare sempre
con confidenza sino alla morte (Eb 3,6).
Diciamo dunque con lo stesso Apostolo, animati dalla misericordia di Dio, e dalle sue
promesse: chi avra da dividerci dall'amore di Gesu Cristo? Forse la tribolazione, il
pericolo di perdere i beni di questa terra? le persecuzioni dei demoni o degli uomini? i
tormenti dei tiranni? (Rm 8,35). No, egli diceva, niuna tribolazione, niuna angustia,
pericolo, persecuzione o tormento potra mai separarci dall’amore di Cristo: perché
vinceremo tutto col divino aiuto, e combattendo per amore di quel Signore che ha
data la vita per noi (Rm 8,37).
Il P. Ippolito Denazzo in quel giorno in cui risolse di lasciar la prelatura di Roma, e di
darsi tutto a Dio, con l'entrare nella Compagnia di Gesu, temendo della sua infedelta
per causa della debolezza, diceva a Dio: Signore, or che mi sono dato tutto a voi, per
pieta non mi abbandonate. Ma senti dirsi da Dio nel suo cuore: Tu non mi
abbandonare. Piu presto, gli diceva Iddio, io dico a te che non mi lasci. E cosi
finalmente il servo di Dio, confidato nella divina bonta e nel suo aiuto, concluse
dicendo: Dunque, mio Dio, voi non lascerete me, ed io non lascero voi.
Se vogliamo in conclusione che Dio non ci lasci, non dobbiamo lasciar noi di pregarlo
sempre a non abbandonarci. Facendo cosi certamente egli sempre ci assistera, e non
permettera mai che lo perdiamo, e ci separiamo dal suo amore. Ed a questo fine non
solamente procuriamo di chiedere sempre la perseveranza finale, e le grazie
necessarie per ottenerla, ma cerchiamo nello stesso tempo la grazia di seguire a
pregare. Questo fu appunto quel gran dono che egli promise ai suoi eletti per bocca
del Profeta: E spandero sopra la casa di Davide, sopra Gerusalemme lo spirito di
30



grazia e di orazione (Zc 12,10). Oh che grazia grande € lo spirito delle preci, cioe la
grazia che Dio concede ad un’anima di sempre pregare! Non lasciamo adunque di
chiedere sempre a Dio questa grazia, e questo spirito di preghiera, perché se
pregheremo sempre, otterremo certamente dal Signore la perseveranza, ed ogni altro
dono che desideriamo, poiché non pud mancare la sua promessa di esaudire chi lo
prega. Con questa speranza di sempre pregare, possiamo tenerci per salvi (Rm
8,24). Questa speranza, diceva il Venerabile Beda, ¢i dara l'entrata sicura nella Citta
del Paradiso (In Solemn. omn. Ss. Hom. 2).

ESERCIZI DEVOTI DA PRATICARSI
Dal

Regolamento di vita d’un cristiano
e
La vera sposa di Cristo

di sant’Alfonso

Sara molto bene che i genitori, maestri e maestre facciano imparare a memoria questi
Atti ai figlioli e alle figliole, acciocché li facciano poi in tutta la vita.

Atti da farsi ogni mattino
In alzarsi la mattina faccia il segno della croce, e poi dica:

Mio Dio, vi adoro e v'amo con tutto il mio cuore.

Vi ringrazio di tutti i benefici, e specialmente di avermi conservato in questa notte.

Vi offro quanto fard e patird in questo giorno, in unione delle azioni e patimenti di
Gesu e di Maria, con intenzioni di acquistare tutte le indulgenze che posso.

Propongo di fuggire ogni peccato, e specialmente il tale... (€ bene si faccia il proposito
particolare su quel difetto, dove si suole pit spesso cadere), e vi prego per I'amore di
Gesu a darmi la perseveranza. Propongo, particolarmente nelle cose contrarie di
uniformarmi alla vostra santa volonta, con dir sempre: Signore, sia fatto quel che
volete voi.

Gesu, mio tenetemi la vostra santa mano sul capo. Maria SS., custoditemi voi sotto il
vostro manto. E voi, Eterno Padre, aiutatemi per amore di Gesu e di Maria. Angelo
mio Custode, Santi miei avvocati, assistetemi.

Un Pater, Ave e Credo, con tre Ave alla purita di Maria.

Cominciando a lavorare o studiare, dica: Signore, vi offerisco questa fatica.

Andando a mensa: Dio mio, benedite questo cibo e me, acciocché io non vi
commetta difetto, e tutto sia a gloria vostra.

Dopo il pranzo: Vi ringrazio, Signore, di aver fatto bene a chi vi & stato nemico.

Quando suona l'ora: Gesu mio, vi amo; non permettete che io vi offenda, né ch’io
mai m’abbia a separare da voi.

Nelle cose avverse: Signore, cosi avete voluto voi; cosi voglio.
31



In tempo di tentazioni replichi spesso: Gesu e Maria.

Quando conosce o dubita di qualche difetto o peccato commesso dica
subito: Dio mio, me ne pento, per aver offeso voi, bonta infinita; non voglio farlo
piu. E se e stato peccato grave subito se ne confessi.

Atti da farsi ogni sera

Prima di porvi a riposare, fate I'esame della coscienza in questo modo:

1. ringraziare primieramente Dio di tutti i benefici ricevuti;

2, indi dare un’occhiata a tutte le azioni fatte e alle parole dette nella giornata,
pentendovi di tutti i difetti commessi;

3 poi fate gli atti cristiani: di fede, di speranza, di carita, di dolore. E terminate il tutto
con il dire il Rosario e le Litanie della SS. Vergine.

Modo di sentire la Messa

Per sentire con devozione la Messa bisogna intendere che il Sacrificio dell’altare € lo
stesso che si fece un giorno sul Calvario, con questa differenza che ivi si sparse
realmente il Sangue di Gesu Cristo, e qui si sparge solo misticamente. Se voi vi foste
trovato allora sul Calvario, con qual devozione e tenerezza avreste assistito a quel
grande Sacrificio! Ravvivate dunque la fede e pensate che la stessa azione di allora si
fa sull’altare, e che tal sacrificio non solo si offre dal sacerdote, ma da tutti gli
assistenti: sicché in certo modo tutti fanno l'ufficio di sacerdoti nel dirsi la Messa, nella
quale si applicano a noi in particolare i meriti della Passione del Salvatore.

Inoltre bisogna sapere che per quattro fini € stato istituito il Sacrificio della Messa:

1. per onorare Dio;

2. per soddisfare ai nostri peccati;

3. per ringraziarlo dei benefici;

4. per ottenere le grazie.

E’ bene dunque dividere la Messa in quattro parti.

. Dal principio sino alla fine del Vangelo.

Offrite quel Sacrificio a Dio per onorarlo, dicendo cosi:

Mio Dio, adoro la vostra maesta infinita; vorrei onorarvi come voi meritate; ma quale
onore posso darvi io, misero peccatore? vi offro I'onore che vi rende Gesu su questo
altare.

2. Dal Vangelo sino all’Elevazione.

Offrite il Sacrificio in soddisfazione dei vostri peccati, dicendo: Signore, io detesto e mi
pento sopra ogni male di tutti i disgusti che vi ho dati. In soddisfazione di essi offro il
vostro Figlio che di nuovo si sacrifica per noi su quest’altare; e per i meriti suoi vi

prego a perdonarmi e a darmi la santa perseveranza.

https://cooperatores-veritatis.org/

32


https://cooperatores-veritatis.org/

3. Dall’Elevazione sino alla Comunione.

Offrite Gesu all’Eterno Padre in ringraziamento di tutte le grazie che v’ha fatte,
dicendo:

Signore, io non ho come ringraziarvi; vi offro il Sangue di Gesu Cristo in questa Messa
e in tutte le Messe che attualmente si celebrano sulla terra.

4. Dalla Comunione sino alla fine.

Domanderete con confidenza le grazie che vi bisognano, e specialmente il dolore dei
peccati, la perseveranza e I'amor divino; e raccomanderete a Dio specialmente i vostri
parenti, i peccatori e le anime del purgatorio.

Io gia non riprovo che nella Messa diciate anche le vostre orazioni vocali; ma nello
stesso tempo vorrei che non lasciate di rendere a Dio i mentovati quattro debiti, di
onore, di soddisfazione, di ringraziamento e di preghiera. E vi prego di sentir quante
Messe potete. Ogni Messa, intesa nel modo che vi ho presentato, vi fruttera un tesoro
di meriti.

Apparecchio alla Confessione

Prima di confessarsi il penitente domandi lume a Dio, acciocché gli faccia
conoscere i peccati commessi, e gli dia grazia di averne un vero dolore e
proposito di emendarsi. E in modo particolare si raccomandi a Maria
Addolorata, affinché gli impetri tal dolore. Indi fara i seguenti atti:

Atto prima della Confessione

O Dio d’infinita maesta, ecco ai piedi vostri il traditore che vi ha tornato ad offendere,
ma ora umiliato vi cerca il perdono. Signore, non mi discacciate. Voi non disprezzerete
un cuore che s’'umilia. Vi ringrazio che mi avete aspettato sino a questo punto e non
mi avete fatto morire in peccato, mandandomi all'inferno come io meritavo. Spero,
Dio mio, mentre mi avete aspettato, che per i meriti di Gesu Cristo mi perdoniate in
questa confessione tutte le offese che vi ho fatte, delle quali, perché mi ho meritato
I'inferno e perduto il Paradiso, me ne pento e mi addoloro. Ma sopra tutto, non tanto
per l'inferno meritato, quanto perché ho offeso voi, bonta infinita, me ne dispiace con
tutta I'anima mia. Io vi amo, o Sommo bene; e perché vi amo, mi dolgo di tutte le
ingiurie che vi ho fatte. Io vi ho voltate le spalle, vi ho perduto il rispetto, disprezzata
la vostra grazia, la vostra amicizia; insomma, Signore, volontariamente, vi ho
perduto. Perdonatemi, per amor di Gesu Cristo, tutti i peccati miei mentre io me ne
pento con tutto il cuore, li odio, li detesto e li abbomino sopra ogni male. E mi pento
non solo dei peccati mortali, ma anche de’ veniali, perché ancora questi sono stati di
vostro disgusto. Propongo per l'avvenire con la grazia vostra, di non offendervi piu
volontariamente. Si, mio Dio, prima morire, che mai piu peccare!

Se si @ confessato di qualche peccato in cui e recidivo € bene che faccia
proposito particolare di non cadervi piu, con promettere di fuggire
I'occasione e di pigliare i mezzi dati dal confessore, o che egli da se stesso
giudica piu efficaci per emendarsi.

Atto dopo la Confessione
Caro mio Gesu, quanto sono obbligato! Per i meriti del vostro sangue spero oggi di

essere gia perdonato: Ve ne ringrazio sommamente. Spero di venire in cielo a lodare
33



per sempre le vostre misericordie. Dio mio, se finora tante volte vi ho perduto, io non
vi voglio perdere piu. Dio, oggi avanti voglio cambiare vita veramente. Voi meritate
tutto il mio amore; io vi voglio amare davvero; non voglio vedermi piu separato da
voi. Io gia vi ho promesso, ora vi torno a promettere di voler prima morire che
offendervi. Vi prometto ancora di fuggirne I|'occasione e di prendere il tal
mezzo (determinate quale) per non piu cadere. Ma, Gesu mio, voi sapete la mia
debolezza; datemi la grazia d’esservi fedele sino alla morte e di ricorrere a voi quando
saro tentato.

Maria SS., aiutatemi; voi siete la Madre della perseveranza, in voi stanno le speranze
mie.

Apparecchio alla santa Comunione

Non vi € mezzo piu efficace per liberarsi dai peccati, per avanzarsi nel divino
amore che la S. Comunione. Ma perché dunque alcune anime con tante
Comunioni si trovano sempre con la stessa tiepidezza, con gli stessi difetti?
Cio avviene per la poca disposizione e poco apparecchio che vi portano. Due
cose per questo apparecchio sono necessarie. La prima é togliere dal cuore
quegli affetti che sono di impedimento all’amor divino. La seconda é avere un
gran desiderio di amare Iddio. E questa, dice S. Francesco di Sales, ha da
essere la principale intenzione nel comunicarsi, di crescere cioe nel divino
amore. Solo per amore, dice il Santo, deve riceversi un Dio che per solo
amore a noi si dona. Percio si facciano i seguenti atti.

Atti prima della Comunione

Amato mio Gesu, vero figlio di Dio, che per me un giorno moriste in croce in un mare
di dolori e di disprezzi, io fermamente credo che state nel SS. Sacramento e per
guesta fede sono pronto a dar la vita.
Caro mio Redentore, io spero nella vostra bonta e nei meriti del vostro sangue, che
venendo a me questa mattina mi accendiate tutto del vostro santo amore e mi doniate
tutte quelle grazie che mi bisognano per essere ubbidiente e fedele sino alla morte.
Ah! mio Dio, vero e unico amante dell’anima mia; che piu potevate voi fare per
obbligarmi ad amarvi? Non vi &€ bastato, amor mio, di morire per me; avete voluto di
piu istituire il SS. Sacramento e farvi cibo mio per donarvi tutto a me, e cosi stringervi
ed unirvi tutto con una creatura cosi ingrata come sono io. E voi stesso mi invitate a
ricevervi e tanto desiderate che io vi riceva.
O amore immenso! - un Dio darsi tutto a me! - O Dio mio, o amabile infinito, degno
d’amore infinito, io vi amo sopra ogni cosa, vi amo con tutto il cuore, vi amo piu di me
stesso, piu della vita mia; vi amo perché ve lo meritate, e vi amo ancora per
compiacervi, giacché tanto desiderate I'amor mio. Uscite dall’anima mia, affetti
terreni; solo a voi, Gesu mio, mio tesoro, mio tutto, vi voglio dare tutto il mio amore.
Voi in questa mattina vi date tutto a me; io mi do a voi. Accettatemi ad amarvi,
mentre io non voglio altro che voi. Vi amo, o mio Redentore, ed unisco il mio misero
amore all’'amore che vi portano gli Angeli ed i Santi e che vi porta Maria vostra Madre
e il vostro Eterno Padre. O potessi io farvi amare quanto voi meritate! Ecco, o Gesu
mio, che gia mi accosto a cibarmi delle vostre sacrosante carni. Ah Dio mio, e chi sono
io? e chi siete voi? Voi siete un Signore d’infinita bonta ed io sono un verme schifoso,
lordo di tanti peccati, che tante volte vi ho discacciato dall’anima mia. Signore, io non
sono degno neppure di stare alla vostra presenza. Ma voi per vostra bonta mi
chiamate a ricevervi; ecco gia vengo, umiliato e confuso per tanti disgusti che vi ho
dati, ma tutto confidato nella vostra pieta e nell'lamore che mi portate. Quanto mi
dispiace, o amabile mio Redentore, d’avervi tanto oltraggiato per il passato! Voi siete
34



giunto a dar la vita per me, ed io tante volte ho disprezzato la vostra grazia e il vostro
amore e vi ho cambiato per niente. Mi pento e mi dispiace con tutto il cuore piu d’ogni
male, ogni offesa che vi ho fatto, grave o leggera, perché & stata offesa di voi, bonta
infinita. Io spero che mi avete gia perdonato; ma se non mi avete perdonato ancora,
perdonatemi, Gesu mio, prima che vi riceva. Deh, ricevetemi presto nella vostra
grazia, giacché volete venire tra breve ad alloggiare dentro di me.

Venite dunque, Gesu mio, venite nell’anima mia che vi desidera, unico ed infinito mio
bene, mia vita, mio amore, mio tutto; io vorrei ricevervi questa mattina con
quell’amore con cui vi hanno ricevuto le anime piu innamorate di voi, e con quel
fervore con cui vi riceveva la vostra SS. Madre.

O Vergine beata e madre mia Maria, datemi voi il vostro Figlio, dalle vostre mani
intendo di riceverlo. Ditegli che io sono il vostro servo, che cosi egli con pit amore mi
stringera al suo cuore ora che viene a me.

Atti dopo la santa Comunione

Il tempo dopo la Comunione é tempo prezioso da guadagnare tesori di grazie,
poiché gli atti e le preghiere allora, stando I'anima unita con Gesu Cristo,
hanno altro merito e valore che fatti in altro tempo. Scrive S. Teresa che il
Signore sta allora nell’anima come in trono di misericordia e le dice: Figlia,
cercami quel che vuoi: a questo fine io sono venuto in te per farti bene. Oh,
quali favori speciali ricevono quelli che si trattengono a parlare con Gesu
Cristo, dopo la Comunione! Il P. Giovanni d’Avila dopo la Comunione non
lasciava mai di trattenersi due ore in orazione. E S. Luigi Gonzaga se ne stava
tre giorni a ringraziare Gesu Cristo. Faccia dunque la persona i seguenti atti e
procuri in tutto il resto del giorno di seguire con affetti e preghiere di
mantenersi unita con Gesu che la mattina ha ricevuto.

Ecco, Gesu mio, gia siete venuto! Ora state dentro di me e gia siete fatto tutto mio.
Siate il benvenuto, amato mio Redentore! lo vi adoro e mi butto ai piedi vostri, ed
ancora vi abbraccio, vi stringo al mio cuore e vi ringrazio d’esservi degnato di entrare
nel petto mio. O Maria, o Santi avvocati, o Angelo mio custode ringraziatelo voi per
me. Giacché dunque, o divino mio Re, siete venuto a visitarmi con tanto amore, io vi
dono la mia volonta, la mia liberta e tutto me stesso. Voi tutto a me vi siete donato;
io tutto a voi mi dono. Io non voglio piu esser mio; da oggi innanzi voglio esser vostro
e tutto vostro. Tutta vostra voglio che sia I'anima mia, il corpo mio, le mie potenze, i
sensi miei, acciocché tutti s'impieghino in servirvi e darvi gusto. A voi consacro tutti i
miei pensieri, i miei desideri, gli affetti miei, tutta la mia vita. Basta Gesu mio, quanto
vi ho offeso; la vita che mi resta, io voglio spenderla tutta in amare voi che mi avete
tanto amato.
Accettate, o Dio dell’anima, il sacrificio che vi fa questo misero peccatore che altro non
desidera che amarvi e compiacervi. Fate voi in me e disponete di me e di tutte le cose
mie come vi piace. Distrugga in me il vostro amore tutti gli affetti che a voi non
piacciono, acciocché io sia tutto vostro, e viva solo per darvi gusto.
Io non vi cerco beni di terra, non piaceri, non onori; datemi, vi prego, per i meriti
della vostra Passione, o Gesu mio, un continuo dolore dei miei peccati; datemi la
vostra luce, che mi faccia conoscere la vanita de’ beni mondani e il merito che voi
avete d’essere amato. Distaccatemi dagli attacchi alla terra e legatemi tutto al vostro
santo amore, affinché la mia volonta altro non voglia se non quello che volete voi.
Datemi pazienza e rassegnazione nelle infermita, nella poverta e in tutte le cose
contrarie al mio amor proprio. Datemi mansuetudine verso chi mi disprezza. Datemi
una santa morte. Datemi il vostro santo amore. E sopra tutto vi prego di donarmi la
perseveranza nella grazia vostra fino alla morte. O Eterno Padre, Gesu vostro figlio mi
35



ha promesso che voi mi darete tutto cid che vi domando in suo nome. In nome
dunque e per i meriti di questo Figlio vi domando il vostro amore e la santa
perseveranza, acciocché un giorno venga ad amarvi con tutte le vostre misericordie,
sicuro di non avere piu a separarmi da voi.

O Maria Santissima, Madre e speranza mia, impetratemi voi quelle grazie che
desidero; ed ottenetemi voi stessa che io vi ami assai, Regina mia, e sempre mi
raccomandi a voi in tutti i miei bisogni.

Viva Gesu nostro Amore e Maria nostra Speranza.

https://cooperatores-veritatis.org/

36


https://cooperatores-veritatis.org/

