
1 
 

Lettera di Sant'Agostino ai Pentecostali, A.D. 2014 

Dio padre, la Chiesa madre. Nella Chiesa non esiste il “fai da te”, non esistono 

“battitori liberi”. "Dov’è la Chiesa? Ecco la questione. La questione che c’è tra 

noi è questa: dov’è la Chiesa? Presso di noi o presso di loro? Certo la Chiesa è 
una sola: ed è quella che i nostri antenati chiamarono “cattolica”, per 

dimostrare, perfino nel nome, che essa è dappertutto. (...) Il capo è Gesù 

Cristo, l’Unigenito Figlio del Dio vivente, egli stesso Salvatore del suo corpo; 
colui che è morto per i nostri delitti ed è risuscitato per la nostra 

giustificazione. Il suo corpo è la Chiesa, di cui è detto: “Al fine di farsi 

comparire davanti la sua Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o 

alcunché di simile”. Ora, tra noi e i Pentecostali la questione verte su dove sia 

questo corpo, cioè su dove sia la Chiesa..." (cfr Sant'Agostino) 

Dio padre, la Chiesa madre. 

“... Siamo nati secondo questa generazione carnale, 

per dono certo di Dio - perché anche questo dono 

non è di altri ma di Dio - e tuttavia, fratelli, perché 
siamo nati? Certo per morire. I predecessori 

generarono dei loro successori. Forse hanno 

generato figli con lo scopo di poter vivere per sempre 

con essi su questa terra? Ma siccome dovevano 
morire, si son generati dei figli che succedessero ad 

essi. Dio padre e la madre Chiesa invece non 

generano per questo. Generano per la vita eterna, 
perché anch’essi sono eterni. E abbiamo, come 

eredità promessa da Cristo, la vita eterna...” 

(Sant’Agostino - Discorso 22 sul Salmo 27). 

Nella recente visita all’amico Traettino della 

comunità Pentecostale di Caserta (luglio 2014, qui il 
Discorso integrale ed ufficiale), così ha introdotto il suo discorso il Santo Padre 

Francesco: “Mio fratello il pastore Giovanni ha incominciato parlando del centro della 

nostra vita: stare alla presenza di Gesù...” (1). 

È necessaria una breve premessa per spiegare il titolo provocatorio dell’articolo e il 
perché viene indirizzato al Discorso del Santo Padre Francesco e ai fratelli Pentecostali. 

Sopportateci per qualche rigo, poi vi lasceremo in compagnia di sant’Agostino, il quale 

saprà spiegare meglio di noi la situazione. 

Sia chiaro una volta per tutte: nessuno può e deve giudicare le scelte del Pontefice 

dirette a chi vuole visitare e con chi vuole parlare, o con chi vuole stare in compagnia; 
così come è disgustosa la strumentalizzazione di fotografie che ritraggono un Papa che 

nel privato vuole stare con le vesti più comode o mangiare con gli operai della Città del 

Vaticano – di cui è il reggente – o bere la sua bevanda preferita e quant’altro di non, 

ovviamente, immorale od illecito. 

La rincorsa di certi vaticanisti mediatici non solo è ridicola, ma è anche una forma di 

evasione – o elusione – dal cuore dei veri problemi per certe scelte del Pontefice le quali 

– anche quando fatte in buona fede – innescano purtroppo la confusione e l’ambiguità 
dottrinale perché non più in forma privata ma rese pubbliche, un fronte questo che i 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/july/documents/papa-francesco_20140728_caserta-pastore-traettino.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/july/documents/papa-francesco_20140728_caserta-pastore-traettino.html
https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/07/06-agostino-pentecostali-1_53de0c880667f1.jpg


2 
 

vaticanisti mediatici (ci teniamo a sottolineare che chi si mantiene equilibrato ed onesto 

nel dare le notizie rimane Sandro Magister) ben volentieri amano eludere e 

strumentalizzare. Le cause che innescano questi problemi non sono dunque le "scelte 
private" del Pontefice, ma spesso la loro strumentalizzazione accompagnate però anche 

da certi discorsi che il Papa fa e che gettano scompiglio. 

Dall’altro versante – che si reputa cattolico e (sic!) “bergogliano” – quasi fosse un 

vessillo da portare in battaglia contro altri cattolici inermi - assistiamo di recente a 
denunce assurde contro coloro che in qualche modo stanno cercano di mettere in luce 

ciò che di grave sta accadendo in questo tempo: un ribaltamento del senso dottrinale 

sulla Chiesa, cioè, che cosa è la Chiesa e cosa essa non è. 

Insomma, la confusione è alle stelle e un Papa può essere interpretato da noi solamente 

attraverso la Tradizione e tutto il Magistero ecclesiale bimillenario della Chiesa e 
nell'insieme del suo stesso magistero pontificio attuale. Se ci sono dei dubbi, è il 

Catechismo a far luce e non le nostre opinioni personali. 

Ed è bene mettere dei paletti per la reciproca comprensione. 

A) Il Santo Padre ha il diritto di muoversi come meglio crede, nessuno di noi può o deve 

strumentalizzare le sue scelte (chi visitare, chi citare e così via) fino a quando, 
naturalmente, la Dottrina non viene messa a rischio o resa ambigua; così come coloro 

che si sentono “bergogliani” non hanno alcun diritto di usare il Papa per manifestare 

odi, vendette o contese contro chi – anziché dirsi o professarsi “bergogliani” – vuole 

semplicemente essere Cattolico. 

B) Il secondo “paletto” lo prendiamo direttamente da un suggerimento di San Gregorio 

Magno: 

«Sotto l’autorità si nasconde spesso la superbia e sotto l’umiltà il rispetto umano, sicché 

il primo è incapace di considerare ciò che deve a Dio, il secondo ciò che deve al prossimo 

(sub auctoritate superbia, et humanus timor sub humilitate se palliat, ut saepe nec ille 
valeat considerare quid Deo, nec iste quid debeat proximo). Quello infatti se guarda 

quelli che gli sono soggetti senza tener conto di Colui dal quale tutti dipendono, monta 

in superbia e si vanta della sua superbia come se fosse autorità (in elatione attollitur et 

de elatione sua velut de auctoritate gloriatur); questo invece, se teme di perdere il 
favore del superiore e quindi di subire qualche danno temporale, nasconde quello che 

pensa e tacitamente tra sé chiama umiltà il timore da cui è soggiogato (recta quae 

intellegit occultat, atque apud se tacitus ipsum timorem quo constringitur humilitatem 
nominat); ma tacendo in cuor suo giudica colui al quale si rifiuta di parlare e, mentre si 

crede umile, si rivela ancora più gravemente superbo (sed eum cui nil vult dicere, 

tacendo in cogitatione diiudicat, fitque ut unde se humilem existimat, inde gravius sit 

superbus)»( Omelie su Ezechiele, I, IX, 13. Città Nuova Editrice, Roma 1992, p.277). 

In sostanza: l’obbedienza che dobbiamo a Pietro è prima di tutto un atto di amore 
incondizionato alla Fede professata da Pietro sul Cristo e al ruolo che Cristo gli ha dato, 

che non teme però la giusta critica – se un Papa commettesse errori nelle sue scelte 

private, o se fosse ambiguo nella predicazione – (basta leggere i testi dei più grandi 
Santi quando scrivendo ai papi del proprio tempo, ne sottolineavano spesso gli errori e 

davano loro consigli e moniti, come fece lo stesso san Paolo nel correggere Pietro in 

Galati), d’altra parte piuttosto che rincorrere gli articoli scandalistici o che in tal modo 

strumentalizzano i gesti del Papa immortalati nelle tante fotografie, si taccia!  



3 
 

In poche parole, la visita all'amico Giovanni Traettino doveva rimanere 

PRIVATA perchè, codesta persona, è un apostata dichiarato. Traettino era cattolico, 

poi se ne andò dalla Chiesa mischiandosi nella politica con il partito comunista; divenne 
ateo, poi la "luce" ed un ritorno alla fede, ma non a quella cattolica, bensì a quella 

protestante. Ma non gli bastava e non gli piaceva, così INVENTO' LA SUA CHIESA DELLA 

RICONCILIAZIONE... nella quale però, i cattolici, sono considerati abominevoli per il 
culto all'Eucarestia e ai Santi, alla Vergine Maria e alle Anime del Purgatorio... Traettino 

farà amicizia con l'allora arcivescovo di Buenos Aires Bergoglio... e da allora 

studiarono insieme una sorta di riappacificazione senza che nessuno avrebbe 

dovuto convertirsi all'altro... L'idea progettuale di Bergoglio, infatti, è sempre stata 
una sola Chiesa INCLUSIVA, ma senza la conversione ad una sola vera Fede. Non una 

idea nuova, per la verità, ma l'idea luterana e calvinista di una chiesa spirituale, 

inclusiva con il SOLA FIDEI E IL SOLO CHRISTO con, naturalmente il Sola scriptura 
attraverso la quale superare il magistero della Chiesa ritenuto, anche da papa 

Francesco, obsoleto... 

Una cosa è dunque parlare di dottrina, e su questa non possiamo tacere, altra cosa è la 

critica smodata contro il Papa, contro il suo vestire o a chi fa visita, ed in tal caso è 

meglio tacere. 

La Chiesa in quanto Madre 

Il discorso del Santo Padre Francesco alla comunità Pentecostale di 
Caserta, legittimo nella forma, tuttavia arreca qualche problema di 

comprensione e porta alcune ambiguità nella sostanza dottrinale di 

una terminologia tendente ad escludere, volutamente in quella visita 
privata, il riferimento alla Chiesa Cattolica, quale Corpo di Cristo 

visibile (militante) e Sua Sposa, nel mentre l’intero Discorso ruota 

attorno alla visione della Chiesa piuttosto mistica, quella invisibile per 
noi, e che ovviamente trova fondamento nella testimonianza dei 

Patriarchi dell'Antico Testamento come profezia. Dice il Santo Padre 

nel suo Discorso: 

«... pensiamo a cos’è la globalizzazione e a cosa sarebbe l’unità nella Chiesa: forse una 

sfera, dove tutti i punti sono equidistanti dal centro, tutti uguali? No! Questa è 
uniformità. E lo Spirito Santo non fa uniformità! Che figura possiamo trovare? Pensiamo 

al poliedro: il poliedro è una unità, ma con tutte le parti diverse; ognuna ha la sua 

peculiarità, il suo carisma. Questa è l’unità nella diversità...» (2). 

Ecco, poter dire al Santo Padre che questa affermazione, seppur riscontrabile nella 

dottrina getta tuttavia ambiguità fra i cattolici, non è non amarlo o “non obbedirgli”! 

Che figura possiamo trovare? si chiede il Papa, ma la risposta ce l’abbiamo! Ce la 
fornisce San Paolo, oltre che la Tradizione, perché inventarla o fare delle diversità 

l’epicentro dell'immagine della Chiesa? 

L’apostolo Paolo, nella lettera agli Efesini, parlando delle mutue relazioni che devono 

esistere tra il marito e la moglie, stabilisce un parallelo tra il matrimonio umano e 
l’unione del Cristo con la Chiesa militante, purgante e trionfante. Queste immagini non 

sono un opcional o una "alternativa" ad altre immagini della Chiesa. I due termini 

raffrontati si rischiarano a vicenda. 

https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/07/06-agostino-pentecostali-6_54246dc0c2bd9.jpg


4 
 

Da questo risulta: 

a) Cristo può essere detto lo sposo della Chiesa, e viceversa: la Chiesa può essere detta 

la sposa di Cristo. Lo sposo sta alla sposa come Cristo sta alla Chiesa. «Le mogli siano 

sottomesse ai mariti come al Signore; il marito infatti è capo della moglie, come anche 
Cristo è capo della Chiesa, Lui che è salvatore del suo corpo. E come la Chiesa sta 

sottomessa a Cristo, così anche le mogli siano soggette ai loro mariti in tutto» (Ef. 5,22-

24). 

b) Cristo ama tanto la Chiesa, sua sposa: «E voi, mariti, amate le vostre mogli, come 
Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, per renderla santa, purificandola 

per mezzo del lavacro dell’acqua accompagnato dalla parola, al fine di farsi comparire 

davanti la sua Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di simile, ma 

santa ed immacolata. Così anche i mariti hanno il dovere di amare le mogli come il 

proprio corpo, perché chi ama la propria moglie ama se stesso» (Ef. 5,25-29). 

c) La Chiesa deve amare tanto Cristo. «E la donna sia rispettosa verso il marito» (Ef. 

5,33). 

d) Come lo sposo e la sposa formano una carne sola, così Cristo e la Chiesa formano 

una sola realtà, cioè il corpo mistico, nel quale Cristo è il capo e noi siamo le membra. 
«Nessuno infatti ha preso in odio la propria carne; al contrario la nutre e la cura, come 

fa Cristo con la Chiesa, poiché siamo membra del suo corpo. Per questo l’uomo lascerà 

suo padre e sua madre e si unirà alla sua donna e i due formeranno una carne sola. 

Questo mistero è grande; lo dico in riferimento a Cristo e alla Chiesa!» (Ef. 5,29-32). 

La Chiesa, sposa di Cristo, è senza dubbio una realtà molto complessa e poliedrica, dalle 
molte facce o se preferite “le diversità”, per cui, per comprenderla, non possiamo 

fermarci davanti alla forma poliedrica, ma deve essere considerata nel suo insieme e 

non solo sotto questo o quell’aspetto, ma sull'elemento unitivo e che fa delle membra 

quel corpo unico. 

La Chiesa è veramente tale quando di essa sono presi in esame tutti gli elementi di cui 

è costituita, e che veniamo brevemente a considerare non certo per dare una lezione al 

Papa, ma per chiarire le idee ai Cattolici ed agli stessi fratelli Pentecostali: 

Riepiloghiamo in poche righe la Dottrina su La Chiesa, che prendiamo sviluppandolo dal 

Catechismo: 

1. Corpo Mistico di Cristo 

Il concetto di “mistico-invisibile” non significa che la Chiesa mistica non corrisponda o 

non sia una cosa sola con la Chiesa visibile-militante! 

La realtà del Corpo Mistico viene descritta molto chiaramente dall’apostolo San Paolo: 

«Come infatti il corpo, pur essendo uno, ha molte membra e tutte le membra, pur 

essendo molte, sono un corpo solo, così anche Cristo. E in realtà noi tutti siamo stati 

battezzati in un solo Spirito per formare un solo corpo, Giudei o Greci, schiavi o liberi; 
e tutti ci siamo abbeverati ad un solo Spirito. Ora il corpo non risulta di un membro 

solo, ma di molte membra. Se il piede dicesse: ‘Poiché io non sono mano, non 

appartengo al corpo’, non per questo non farebbe più parte del corpo. Se il corpo fosse 
tutto occhio, dove sarebbe l’udito? Se fosse tutto udito, dove l’odorato? Ora, invece, Dio 



5 
 

ha disposto le membra in modo distinto nel corpo, come egli ha voluto. Se poi tutto 

fosse un membro solo, dove sarebbe il corpo? Invece molte sono le membra, ma uno 

solo è il corpo. Non può l’occhio dire alla mano: ‘Non ho bisogno dite’; né la testa ai 
piedi: ‘Non ho bisogno di voi’. Anzi quelle membra del corpo che sembrano più deboli 

sono più necessarie; e quelle parti del corpo che riteniamo meno onorevoli le 

circondiamo di maggior rispetto, e quelle indecorose sono trattate con maggior decenza, 
mentre quelle decenti non ne hanno bisogno. Ma Dio ha composto il corpo, conferendo 

maggior onore a ciò che ne mancava, perché non vi fosse disunione nel corpo, ma anzi 

le varie membra avessero cura le une delle altre. Quindi se un membro soffre, tutte le 

membra soffrono insieme; e se un membro è onorato, tutte le membra gioiscono con 
lui. Ora voi siete corpo di Cristo e le sue membra ciascuno per la sua parte» (Ef. 12, 

12-27) 

2. La Chiesa visibile-militante è una società 

Cioè, l’unione morale, stabile di più uomini, sotto la stessa autorità, per conseguire un 

fine comune, proprio, con gli stessi mezzi. La Chiesa è una società umana, cioè, formata 
da uomini. Dunque ha le caratteristiche di tutte le altre società umane: membri (tutti 

gli uomini, in atto o in potenza); mezzi: (gli stessi mezzi di santificazione, i sette 

sacramenti); fine (la salvezza eterna, il Paradiso); autorità: (papa e Vescovi uniti al 

Papa); costituzione: (La Sacra Scrittura con la Tradizione, il Catechismo, il Codice di 

Diritto Canonico). 

Questi sono i vincoli che uniscono i membri di tale società. 

La Chiesa è al tempo stesso “società divina”, perché il suo fondatore è Gesù Cristo, 

Figlio di Dio, e l’anima della Chiesa è lo Spirito Santo. La Chiesa è una società spirituale 

e soprannaturale, perché i suoi membri e il suo fine sono spirituali e soprannaturali. 

La comunità visibile dei fedeli, giuridicamente organizzata, costituisce il Corpo Mistico 
di Gesù Cristo e l’anima di questo Corpo — che è la Chiesa — è lo Spirito Santo. L’uno 

e l’altra insieme formano un tutto organico proprio come l’anima e il corpo nell’uomo. 

L’unione di tutti questi fedeli con il Capo è il Popolo di Dio. (cfr. Conc. Vat. II, Lumen 

Gentium, nn. 7-s). 

La Chiesa è una società visibile, perché i membri che la compongono, i vincoli che la 
legano e i mezzi che la conducono al fine sono visibili. Separando il Corpo Mistico dalla 

Chiesa visibile è come avere un corpo senza anima. 

3. La Chiesa è una società conoscibile, per le note caratteristiche che la 

distinguono, come vera Chiesa di Cristo: una, santa, cattolica e apostolica. 

Una nella fede, nel culto e nell’autorità ed è unica numericamente in quanto le singole 
Chiese locali sono unite fra loro "nello spezzare il Pane, nell'Eucaristia", e perché 

sottomesse all’unico Capo: il Vicario di Gesù Cristo, il successore di Pietro, il Romano 

Pontefice, il Papa, santa nell’Autore, nel fine, nei mezzi e nei membri. 

Cattolica, cioè universale, perché è stata istituita per tutti gli uomini e perché si è diffusa 

(moralmente-socialmente) su tutta la terra. 

Apostolica, nell’origine, in quanto è stata fondata sugli apostoli; nella dottrina, in quanto 
insegna quella predicata dagli apostoli; nella successione, in quanto i Vescovi e i 



6 
 

presbiteri hanno l’autorità e la giurisdizione ricevuta dagli apostoli, attraverso una serie 

ininterrotta di successori. Solo la Chiesa Cattolica Romana possiede tutte queste quattro 

note e perciò solo essa è la vera Chiesa di Cristo. 

4. La Chiesa è una società perfetta e indipendente nel suo ordine da qualsiasi 

autorità civile, perché ha in sé tutti i mezzi per raggiungere il suo fine. 

La Chiesa è una società: ineguale, perché in essa i membri non solo hanno un diverso 

esercizio di diritti, ma hanno anche diversi diritti; gerarchica, poiché vi è una distinzione 

fra chierici e laici; monarchica, in quanto l’autorità risiede in un unico soggetto e viene 

direttamente da Gesù Cristo e non dalla base (dalla comunità dei fedeli). 

La Chiesa si estende non solo a questo mondo, ma anche nell’altro; abbiamo, pertanto, 

la Chiesa peregrinante, purgante e trionfante. 

La Chiesa pellegrinante è quella parte di Chiesa formata da quei membri che vivono in 

questo mondo. 

La Chiesa purgante è quella parte di Chiesa formata dalle anime del purgatorio. 

La Chiesa trionfante è quella parte di Chiesa formata dagli Angeli e dai Santi del Paradiso 

(cfr. Conc. Vat. II, Lumen Gentium, cap. VIII). 

La Chiesa pellegrinante si divide in Chiesa docente e discente. 

La Chiesa docente (dal latino docere = insegnare) è quella parte di membri della Chiesa 

che, per mandato divino, ha nel Corpo Mistico la funzione di insegnare, santificare e 
governare il Popolo di Dio (e sono i sacerdoti a loro volta “mandati” inviati dai Vescovi 

a loro volta nominati e approvati in comunione dal Pontefice). Anche questi membri 

però, a loro volta, sono evangelizzati, santificati e sottomessi alla comunione con Pietro 
al quale solo spetta di “confermare i fratelli nella fede” (cfr. Conc. Vat. II, Lumen 

Gentium, nn. 24-28). 

La Chiesa è dunque una società gerarchica, perché così l’ha voluta il suo fondatore Gesù 

Cristo. 

La Chiesa è ancora indefettibile, cioè permarrà sino alla fine del mondo, quale istituzione 

di salvezza fondata da Cristo. 

5. La Chiesa, infine, è infallibile nell’insegnare una dottrina di fede o di morale, 
nel solenne come nell’ordinario magistero universale, perché lo Spirito Santo 

la assiste continuamente. 

Oggetto primario dell’infallibilità sono le verità di fede e di morale. Un Pastore 

(sacerdote, vescovo o papa) deve perciò tenere conto che, anche in forma privata per 
quanto possa esprimere liberamente le sue opinioni personali, non può mai imporle alla 

Chiesa, pena sarebbe (ed è) l'apostasia e non l'infallibilità. 

Oggetto secondario dell'infallibilità sono quelle verità di fede e di morale che, benché 

non formalmente rivelate, sono però strettamente connesse (non ammettendo queste, 

vengono negate le altre) con le rivelate. 



7 
 

Soggetti depositari dell’infallibilità sono: 

il papa da solo personalmente quando parla «ex cathedra» (quando cioè ha intenzione 

di definire dogma di fede una verità rivelata per tutta la Chiesa); 

il papa e i vescovi uniti al papa collegialmente nel concilio ecumenico: non i vescovi soli 

senza l’approvazione del papa. 

Si può, pertanto, ottenere la salvezza e la santità solo per mezzo della Chiesa; si può 
andare a Dio solo attraverso la Chiesa. San Cipriano, Vescovo di Cartagine (210-258) 

afferma: «Non può avere Dio per Padre chi non ha la Chiesa per madre» (“Trattato della 

Chiesa Cattolica”, letto ai Vescovi in un Concilio del 251). 

Di conseguenza quando si dice "Chiesa di Cristo" non può intendersi che solo la Chiesa 

Cattolica, visibile nella comunione con Pietro (in quella fede pronunciata davanti al 
Cristo) e i suoi Successori. Chiunque intenda o insegni una separazione tra la Chiesa di 

Cristo “e” la Chiesa Cattolica, rompe la comunione, non è in comunione, e da origine a 

scismi e divisioni. 

6. Diversi sono i modi di appartenere alla vera Chiesa di Cristo 

A) Coloro che vivono in grazia di Dio, appartengono alla vera Chiesa di Cristo visibile (o 

invisibile), come membra vive. 

B) Coloro che, pur non vivendo in grazia di Dio, sono legati alla vera Chiesa di Cristo 

con tutti gli altri vincoli, appartengono alla Chiesa di Cristo visibile come membra morte. 

C) Gli eretici, gli apostati e gli scismatici, oggettivamente, non appartengono alla vera 

Chiesa di Cristo visibile, ma potrebbero appartenere a quella invisibile. 

D) I catecumeni: non appartengono alla vera Chiesa di Cristo ma a quella invisibile per 

il battesimo di desiderio e quindi per la grazia santificante. Fino a quando, ovviamente, 

non avranno pronunciato la vera Fede mediante il Battesimo e gli altri Sacramenti. 

E) Gli infedeli (= coloro che non sono stati battezzati), oggettivamente non 

appartengono alla vera Chiesa di Cristo visibile, ma potrebbero appartenere a quella 

invisibile. 

Se vogliamo, pertanto, ottenere la salvezza dobbiamo necessariamente appartenere 

alla vera Chiesa di Cristo come membra vive e non possiamo prescindere da essa, 
perché questa è la volontà di Cristo. Né possiamo formarci una Chiesa a nostro 

piacimento, ma come l’ha voluta Cristo e come ci viene insegnata dal Magistero 

infallibile della Chiesa stessa. Essa per volontà di Cristo è la nostra madre spirituale, ma 
non è invisibile o meglio “non è solo invisibile-mistica”, e come la nostra madre terrena 

ci ha dato la vita naturale, così essa ci dona la vita soprannaturale attraverso i sette 

Sacramenti. 

In realtà chi ci concede l’una e l’altra è solo Dio, che si serve della Madre terrena che è 

questa unica Chiesa: Essa è lo strumento, e i Sacramenti canali in mano sua. E come 
nessuna creatura umana potrà mai oltraggiare, disprezzare, rifiutare o rinnegare la 

propria madre naturale, fragile e miserabile nel suo camminare terreno, così ogni 

cristiano non deve mai offendere in nessuna maniera la propria madre soprannaturale 



8 
 

anche nella sua veste visibile, ma santa nella sua essenza soprannaturale, nè deve 

offendere in alcun modo il Sommo Pontefice. 

Con l’Ordine Sacro il ministro non viene trasformato in un alieno, ma, dal punto di vista 

naturale, rimane tale e quale, con tutte le sue virtù e con tutti i suoi difetti. Quello che 
a noi interessa, però, è che lui ci amministri validamente i Sacramenti, che ci doni, cioè, 

la vita soprannaturale della grazia. Verso la Chiesa, dunque, e i suoi ministri noi abbiamo 

i doveri di amore, rispetto e obbedienza, ricordando quello che dice Gesù. «Chi ascolta 
voi, ascolta me; e chi rigetta voi, rigetta me: chi poi rigetta me, rigetta colui che mi ha 

mandato» (Lc. 10,16). 

La Chiesa è non solo la nostra Madre, ma è anche la nostra Maestra: essa, infatti, ci 

indica la via che porta alla salvezza e alla santità, ci insegna la verità, cioè la dottrina 

di Cristo e ci dona la vita soprannaturale. 

Concludiamo con questa "premessa" proprio con le parole stesse del Santo Padre 
Francesco che non lasciano dubbi su quanto abbiamo riportato e che ci "autorizzano" a 

riportare, come conferma, l'insegnamento di sant'Agostino per affrontare queste 

discussioni. Certo è che appare evidente e stridente come papa Francesco parli ai 
cattolici in un modo e ai non cattolici in altro modo. Ai primi sembra confermare la vera 

dottrina della Chiesa, ai secondi una conferma nell'errore non più visto come anatema 

e apostasia, al contrario, come un "arricchimento" nelle diversità. Ma questa si chiama 

schizofrenia. Leggiamo così queste parole da una Udienza del Papa sulla Chiesa che 

sono impeccabili ma che, a quanto pare, non varrebbero per i non cattolici: 

 "Nella Chiesa non esiste il “fai da te”, non esistono “battitori liberi”. Quante volte 

Papa Benedetto ha descritto la Chiesa come un “noi” ecclesiale! Talvolta capita 

di sentire qualcuno dire: “Io credo in Dio, credo in Gesù, ma la Chiesa non 
m’interessa…”. Quante volte abbiamo sentito questo? 

 E questo non va. 

 C’è chi ritiene di poter avere un rapporto personale, diretto, immediato con Gesù 

Cristo al di fuori della comunione e della mediazione della Chiesa. Sono tentazioni 
pericolose e dannose. Sono, come diceva il grande Paolo VI, dicotomie assurde. 

 È vero che camminare insieme è impegnativo, e a volte può risultare faticoso: 

può succedere che qualche fratello o qualche sorella ci faccia problema, o ci dia 
scandalo… 

 Ma il Signore ha affidato il suo messaggio di salvezza a delle persone umane, a 

tutti noi, a dei testimoni; ed è nei nostri fratelli e nelle nostre sorelle, con i loro 
doni e i loro limiti, che ci viene incontro e si fa riconoscere. E questo significa 

appartenere alla Chiesa. 

 Ricordatevi bene: essere cristiano significa appartenenza alla Chiesa. Il nome è 

“cristiano”, il cognome è “appartenenza alla Chiesa”. 
 Cari amici, chiediamo al Signore, per intercessione della Vergine Maria, Madre 

della Chiesa, la grazia di non cadere mai nella tentazione di pensare di poter fare 

a meno degli altri, di poter fare a meno della Chiesa, di poterci salvare da soli, di 
essere cristiani di laboratorio. 

 Al contrario, non si può amare Dio senza amare i fratelli, non si può 

amare Dio fuori della Chiesa; non si può essere in comunione con Dio senza 
esserlo nella Chiesa, e non possiamo essere buoni cristiani se non insieme a tutti 

coloro che cercano di seguire il Signore Gesù, come un unico popolo, un unico 

corpo, e questo è la Chiesa. Grazie." (Papa Francesco - Udienza del 25 giugno 

2014) 



9 
 

Premesso questo, perdonateci se ci siamo dilungati, ma una sana catechesi non guasta 

mai, il testo che ora segue è tratto dalla Lettera di Sant’Agostino ai donatisti, i 

discepoli del vescovo Donato che erano diventati eretici perché, ripudiando la Chiesa 
Cattolica, aveva portato così una grave spaccatura interna alla Chiesa e dato vita a 

nuove dottrine, naturalmente eretiche. 

 

Sant'Agostino d'Ippona 354 +430 

LETTERA DI SANT'AGOSTINO AI...  PENTECOSTALI A.D. 

2014 

Ci siamo permessi di “attribuire” questa Lettera di S. 

Agostino ai “Pentecostali”. 

Qui troverete il testo integrale, mentre a seguire, 
mantenendo l’integrità dei passi salienti, cambieremo solo 

i destinatari (donatisti=pentecostali, in corsivo) per 

renderci conto di come questa Lettera conservi ancora oggi 

la sua attualità. 

«Dov’è la Chiesa? Ecco la questione. La questione 

che c’è tra noi è questa: dov’è la Chiesa? 

Presso di noi o presso di loro? Certo la Chiesa è una sola: ed è quella che i nostri antenati 

chiamarono “cattolica”, per dimostrare, perfino nel nome, che essa è dappertutto. (...) 

Il capo è Gesù Cristo, l’Unigenito Figlio del Dio vivente, egli stesso Salvatore del suo 
corpo; colui che è morto per i nostri delitti ed è risuscitato per la nostra giustificazione. 

Il suo corpo è la Chiesa, di cui è detto: “Al fine di farsi comparire davanti la sua Chiesa 

tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di simile”. 

Ora, tra noi e i Pentecostali la questione verte su dove sia questo corpo, cioè su dove 

sia la Chiesa. 

Che fare, dunque? La cercheremo nelle nostre parole o in quelle del suo capo, il Signore 

nostro Gesù Cristo? Penso che dobbiamo cercarla piuttosto nelle sue parole, perché egli 

è la Verità e conosce molto bene il proprio corpo. Il Signore infatti conosce quelli che 

sono suoi... (...) Così, quanti credono che Gesù Cristo è venuto nella carne, come ho 
detto, e che in quella stessa carne, in cui è nato e ha sofferto, è risuscitato, e che egli 

è il Figlio di Dio, Dio presso Dio, una cosa sola con il Padre, Verbo immutabile del Padre, 

per mezzo del quale tutto è stato fatto, ma sono in disaccordo con il suo corpo che è la 
Chiesa, al punto da non essere in comunione con questa Chiesa sparsa dappertutto, 

bensì con qualche sua porzione separata, è evidente che non sono nella Chiesa 

cattolica... 

Perciò, visto che la nostra controversia con i Pentecostali non verte sul capo ma sul 

corpo, cioè, non su Gesù Cristo Salvatore, ma sulla sua Chiesa, sia proprio il capo, sul 
quale siamo d'accordo, a mostrarci il suo corpo, sul quale siamo in disaccordo, affinché 

siano le sue stesse parole a far cessare, ormai, il disaccordo. (...) 

http://www.augustinus.it/italiano/lettera_cattolici/lettera_cattolici_libro.htm
https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/07/06-agostino-pentecostali-3_53de1072739c9.jpg


10 
 

Per esempio, vedete come sia facile, a noi contro di loro e a loro contro di noi, ripetere 

quanto il Signore disse ai farisei: Siete simili ai sepolcri imbiancati, che dal di fuori 

appaiono belli agli uomini, dentro invece sono pieni di ossa di morti e di ogni putridume. 
Così voi: di fuori apparite giusti agli uomini, dentro invece siete pieni di ipocrisia e di 

iniquità. Ora, o che noi muoviamo contro di loro queste accuse o che essi le fanno a noi, 

se prima non si dimostra, con prove molto evidenti, chi sono questi che, essendo 
ingiusti, si fingono giusti, quale persona, dotata di un po' di buon senso, potrà ignorare 

che si è spinti a parlare dalla leggerezza che offende più che dalla verità che convince? 

Era ben altro lo spirito con cui il Signore diceva queste cose contro i farisei: egli parlava 

da conoscitore del cuore e da testimone e giudice di tutti i segreti degli uomini. 

Noi, invece, dobbiamo prima trovare e dimostrare le nostre accuse, per non essere 
accusati noi stessi, piuttosto, del gravissimo crimine di folle temerarietà. Certo, se essi 

per primi ci dimostrano che gli ipocriti siamo noi, noi non dobbiamo assolutamente 

rifiutarci di essere rimproverati e colpiti da queste parole delle sante Scritture; 
analogamente, se noi dimostriamo che lo sono loro, avremo eguale diritto di ferire, con 

questi rimproveri del Signore, quanti sono stati confutati e convinti… (...) Datemi questa 

Chiesa, se c’è tra voi; mostratemi di essere in comunione con tutte le nazioni, che 
costatiamo già benedette in questa discendenza. Datemela questa Chiesa, o meglio, 

deposta la vostra ira, ricevetela, non da me però, ma da colui nel quale tutte le nazioni 

sono benedette. Penso che l’avere richiamato questi testi del primo libro della legge 

potrà bastarci; molti di più, certo, verranno alla luce per chi lo legge senza spirito di 

empia contraddizione e con religioso affetto... (…) 

La Sposa di Cristo è universale-cattolica: parola di Isaia. 

Annunciato e presentato lo Sposo, venga avanti, nelle parole di Isaia, la Sposa. Andiamo 

a leggerla nella verità delle sante pagine e individuiamola nel mondo. C'è la 

testimonianza di una profezia sulla santa Chiesa, che anche l'apostolo Paolo riporta; per 
cui non trovano scampo i litigiosi indugi degli eretici. Eccola: “Rallègrati, o sterile, che 

non partorisci, grida di gioia tu che non conosci i dolori del parto, perché molti sono i 

figli dell'abbandonata, più di quelli della donna che ha marito” (Is 54, 1; Gal 4, 27). 

Che motivo, dunque, voi avete di vantarvi del vostro piccolo numero? Non sono forse 

molti quelli, dei quali poco prima è stato detto: Perciò egli possederà in eredità molti? 
Qual è la sua eredità se non la Chiesa? Molti – disse – sono i figli della abbandonata, 

più di quelli della donna che ha marito. Evidentemente si voleva riferire alla sinagoga, 

la quale aveva un marito perché aveva ricevuto la legge. Già da questo testo possiamo 

valutare le nostre posizioni. 

Confrontino, i Pentecostali, la folla dei loro fedeli, presenti tra gli Africani e in Africa, con 

la moltitudine dei Giudei presenti in tutto il mondo, ovunque essi sono dispersi, e vedano 

quanto siano molto pochi, essi, in confronto a loro. Come potranno, quindi, applicare a 

se stessi questo detto: ‘Molti sono i figli della abbandonata, più di quelli della donna che 
ha marito?’. Chi sia poi questa donna maritata superata, nel numero dei figli, da quella 

abbandonata, è un mistero, è un enigma. Che tuttavia sia la Chiesa di Cristo quella di 

cui è detto: Molti sono i figli della abbandonata, più di quelli della donna che ha un 

marito, chiunque lo contraddice, non contraddice me, ma l’Apostolo... (...) 

Né io avrei potuto sapere che queste cose stavano scritte nella Legge, nei Profeti e nei 

Salmi; ma che vi sono scritte lo dice colui che è la Verità (Cf. Gv 14, 6). E se pure egli 

non lo avesse detto, senza dubbio sarebbero bastate, ai cristiani, queste parole di 



11 
 

Cristo: Bisogna che nel mio nome sia predicata la penitenza e la remissione dei peccati 

a tutte le genti, incominciando da Gerusalemme. 

Senonché, egli volle confermare i suoi discepoli, rimasti dubbiosi, nonostante avessero 

toccato e palpato il suo corpo, con una testimonianza delle Scritture, più forte di quella 
che faceva percepire, ai sensi degli uomini, il suo corpo visibile e palpabile. Possiamo 

dunque star certi che il Signore ha designato, con la sua stessa bocca, la Chiesa: il suo 

punto di partenza e il suo punto di arrivo; essa sarebbe iniziata da Gerusalemme per 

arrivare a tutte le genti... (...) 

Che cosa rispondono, a questi testi, quelli che, con tanta arroganza, si proclamano 

cristiani, e che poi si oppongono a Cristo così palesemente? Noi crediamo questa Chiesa 

e, contro queste parole divine, non accettiamo nessuna accusa degli uomini. Ci 

colpiscono in particolare gli ultimi discorsi fatti in terra dal Signore nostro, al quale è 
empio e sacrilego non credere, con cui lasciò alla Chiesa primitiva questi ultimi e salutari 

insegnamenti. 

Detto questo infatti, egli ascese subito al cielo, ma prima volle 

premunire le nostre orecchie contro le lusinghe di coloro che, 
come egli prevedeva, sarebbero sorti nel corso degli anni per 

dire: ‘Ecco, il Cristo è qui, eccolo è lì, e ai quali ci esortò a non 

credere’. Non c’è, quindi, scusa alcuna per noi, se abbiamo 

creduto contro la voce del nostro Pastore: una voce così chiara, 
così aperta, così evidente, che nessuno, per quanto ottuso e 

lento di spirito, potrebbe dire: ‘Non ho capito…’. 

(....) Chiedete, Pentecostali, se non lo sapete; informatevi del 

numero delle tappe, da Gerusalemme all'Illiria, percorrendo, 
però, la via di terra; e se le Chiese che incontriamo sono molte, 

spiegateci come siano potute scomparire a causa dei conflitti 

degli Africani. Voi, delle Lettere di Paolo ai Corinzi, agli Efesini, 

ai Filippesi, ai Tessalonicesi, ai Colossesi, vi limitate alla sola 
lettura. Noi invece, oltre alla lettura e alla fede in queste Lettere, ci manteniamo in 

comunione anche con le Chiese stesse... 

(...) Il suo fedelissimo amministratore, il dottore dei Gentili nella fede e nella verità 

(1Tm 2, 7) , perché egli stesso parlava in lui, dichiara: Mi stupisco che siate passati 
tanto in fretta da colui che vi ha chiamati alla grazia di Cristo, ad altro Vangelo. Ma non 

ve n'è un altro; vi sono soltanto alcuni che vi turbano e vogliono sovvertire il Vangelo 

di Cristo. Ma se anche noi stessi o un angelo dal cielo vi annunciasse un vangelo diverso 
da quello che vi abbiamo predicato noi, sia anatema. Lo abbiamo detto ed ora lo ripeto: 

se qualcuno vi avrà annunciato un vangelo diverso da quello che avete ricevuto, sia 

anatema (Gal 1, 6-9). 

Ci è stato annunciato che la Chiesa si estenderà in tutta la terra. Che questo preannuncio 

è stato fatto nella Legge, nei Profeti e nei Salmi, lo ha attestato anche il Signore, il quale 
ha predetto che essa avrebbe avuto inizio da Gerusalemme e che si sarebbe diffusa in 

tutte le nazioni; e mentre saliva al cielo ha predetto che i discepoli sarebbero stati suoi 

testimoni in Gerusalemme e in tutta la Giudea, la Samaria, fino a tutta la terra. Alle sue 
parole seguirono i fatti: il suo inizio da Gerusalemme, il suo sviluppo nella Giudea e 

nella Samaria, e da qui in tutta la terra, dove ancora la Chiesa cresce, finché comprenda, 

alla fine, anche tutte le altre nazioni, in cui ancora non è presente, ce lo mostrano 

https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/07/06-agostino-pentecostali-5_53de12e5662c2.jpg


12 
 

successivamente i testi delle sacre Scritture. Chiunque predicherà un Vangelo diverso, 

sia anatema... (...) 

Via dunque pretesti e ritardi. Tutte le false accuse, riguardanti i peccati degli 

uomini, le giudichi la coscienza e non si facciano più; tutte le accuse, anche 
vere, riguardanti i peccati degli uomini, o che non si riesce a provarle o che non si 

è riusciti quando lo si doveva fare, non si facciano più; tutte le accuse, vere e provate, 

riguardanti i peccati degli uomini, ma che non toccano il grano nascosto tra la paglia, 
bensì la paglia che verrà separata alla fine, non si facciano più. Di esse, infatti, possiamo 

farne molte di più anche noi e più documentate, e non con la vana presunzione che 

hanno loro di stabilire su di esse la nostra causa, ma per dimostrare che se noi rifiutiamo 

di affidarci a tali argomenti, non è perché non vi troviamo riscontri a quanto diciamo, 

ma per non perdere, in cose non necessarie, il tempo utile per le necessarie. 

Questo essi lo fanno perché non riescono a trovare prove robuste, fondate sulla solida 

verità, per difendere la loro causa, e perché vogliono far vedere di avere qualcosa da 

dire e, mentre si vergognano di tacere, non si vergognano di parlare a vuoto. 
Accantonati, dunque, gli argomenti di questo tipo, mostrino la loro Chiesa, se 

ci riescono, non coi discorsi e con le chiacchiere .... non con i concili dei loro 

vescovi; non con gli scritti di un qualunque controversista, non coi segni e 

prodigi ingannevoli – visto che anche verso questi siamo stati avvisati e resi 
guardinghi dalla parola del h Signore – ma col dettato della Legge, le profezie 

dei Profeti, i canti dei Salmi, le parole dell’unico nostro Pastore, la predicazione 

e le fatiche degli Evangelisti. Cioè, con tutte le autorità canoniche dei Libri santi, non 
però raccogliendo e citando testi oscuri, ambigui e allegorici, che ciascuno interpreta a 

piacere, secondo la propria opinione. Questi testi, infatti, non possono essere capiti e 

spiegati nel giusto senso, se prima non si crede con ferma fede a quelli molto chiari. 

(...) Noi, poi, per quanto è in noi, e per quanto il Signore ci concede e ci permette, non 
invochiamo contro di voi, neppure le leggi coercitive più miti, tranne che per difendere 

la libertà della Chiesa dalle vostre violenze, e la fragilità dei deboli, in modo che possano 

scegliere di seguire senza timore la loro fede. Così, se i vostri hanno compiuto qualche 

violenza contro i nostri, allora voi, che noi teniamo come ostaggi nelle campagne e nelle 
città, non subirete castighi come quelli che infliggono i vostri; ma come uomini soggetti 

alle leggi, sarete puniti, dopo un regolare giudizio, con una pena pecuniaria. 

Ma se questa vi sembra pesante, allora i vostri vi risparmino e si calmino. Se poi quelli 

che sono sotto di voi o sono con voi, invece di calmarsi, infieriscono contro di voi, non 
potete lamentarvi di noi che abbiamo dato a voi e ai vostri la possibilità di non subire 

nessun danno, anche restando nella vostra eresia, purché né voi e né i vostri procuriate 

violenze alla Cattolica. Se poi voi ne avete fatte subire alcune contro la vostra volontà, 

e senza che abbiate potuto impedirle, i castighi subiti vi insegnano, con misericordia e 

giustizia, che razza di peccatori avete, e credete che non vi contaminano. 

Tutto questo vi obbliga a capire quanto siano inconsistenti le accuse che voi 

fate alla Chiesa di Cristo, diffusa in tutto il mondo, e quindi a non accusare più noi di 

perseguitarvi, ma ad accusare i vostri, visto che questi preferiscono colpire noi con le 
loro violenze e abbattere voi, con le leggi dello Stato, piuttosto che placarsi dal loro 

persistente furore. Se poi è vero che da parte dei nostri, che non osservano la misura 

e il precetto della carità cristiana, voi subite punizioni odiose e dannose, dico subito che 
essi non sono nostri ma, o lo saranno, se si correggono, o dovranno essere separati alla 

fine, se perseverano nella loro malizia. 



13 
 

Noi tuttavia non rompiamo le reti per colpa dei pesci cattivi e né, per colpa dei vasi 

destinati ad usi ignobili, abbandoniamo la grande Casa. Ma se voi, usando lo stesso 

criterio, dite che non sono vostri quelli che infliggono alla Chiesa tali punizioni, allora 
purificate il vostro cuore, emendatevi dall'errore, abbracciate l'unità dello spirito nel 

vincolo della pace. In effetti, se i nostri non contaminano noi e i vostri non contaminano 

voi, non rinfacciamoci reciprocamente i delitti altrui: cresciamo come frumento 

nell'unica carità e sopportiamo insieme la paglia fino alla vagliatura. 

I Pentecostali non hanno diritto a lamentarsi delle persecuzioni subite... 

La commovente testimonianza dottrinale e spirituale di chi ha fatto "ritorno a 

casa" - Come devono essere accolti nella Chiesa gli eretici.  

Che cosa avete da dire ancora? Volete forse che tiriamo in ballo l'ultima vostra 

obiezione? Eccola: “Sì, voi possedete la Chiesa, ma come ci accogliete se volessimo 

passare a voi?”. 

Rispondo brevemente: “Vi accogliamo come accoglie quella Chiesa che noi ritroviamo 

nei santi Libri canonici”. 

Deposto, quindi, lo spirito di contraddizione, di cui sono gonfi tutti quelli che non 

vogliono lasciarsi vincere dalla verità di Dio, ma si lasciano vincere dalla loro perversità, 

potete facilmente capire che i sacramenti divini sono nei buoni e nei cattivi: ma nei 

primi per la salvezza, nei secondi per la dannazione. E benché sia grande la differenza 
tra coloro che li praticano degnamente o indegnamente, essi sono sempre gli stessi: 

per i primi costituiscono un premio, per i secondi un giudizio. 

(...) I Pentecostali, invece, volendo che sia degli uomini ciò che è di Cristo, 

tentano di inculcare i più falsi e più assurdi insegnamenti (...)». 

 

E aprendo una “parentesi” qui, aggiungiamo noi, i Pentecostali arrivano a dire: 
che Maria Santissima non è la Madre di Dio, con la conseguente falsificazione 

sull’identità del Cristo; che il Battesimo valido sia solo quello dato da adulti e che un 

cattolico battezzato da bambino non è vero credente se non farà il loro battesimo da 

adulto e detto dello Spirito Santo; che i Sacramenti, tranne il loro battesimo e la 
Comunione senza la Presenza reale, sono invenzione della Chiesa Cattolica; che Gesù 

Cristo non è realmente presente nell’Eucaristia; che i Santi che intercedono per noi sono 

solo quelli “viventi” sulla terra e che non esiste la loro intercessione dal Cielo e quindi 
negano il Culto a Maria Santissima e ai Santi, le canonizzazioni e la Messa in quanto 

propiziatrice; che non esiste il Purgatorio quindi non vi è il Suffragio per i Defunti, sono 

definite come bestemmie tutte le pie pratiche della devozione come il Sacro Cuore di 
Gesù ed altre; che non esiste la gerarchia apostolica, quindi negano il primato petrino 

e l'obbedienza al Vescovo, negano il Sacerdozio ministeriale Ordinato; che sono per il 

Sola Scriptura e dunque rinnegano la Tradizione della Chiesa. 

Chiusa la “parentesi” ridiamo voce a Sant’Agostino. 

 

 



14 
 

«(...) Chi è nella Chiesa. 

Quindi, nel seguente passo dell’Epistola dell’apostolo Paolo ai Galati, dovete rilevare, 

senza spirito di contesa, come sia giusto che gli eretici, che si correggono dal loro errore, 

se già hanno il sacramento che hanno dovuto avere (il Battesimo), ricevano solo ciò che 

non c'era e che in essi non si riprovi e offenda ciò che c’era. 

Sono ben note – egli dice – le opere della carne: fornicazioni, impurità, lussurie, 

idolatria, stregonerie, inimicizie, discordie, gelosie, dissensi, eresie, invidie, 

ubriachezze, orge e cose del genere; circa queste cose vi preavviso, come già vi ho 
detto, che quanti le compiono non possederanno il regno di Dio. Tutti costoro non sono 

nel giglio, né sulla pietra; e tra essi si trovano anche gli eretici. Perché voi, quindi, per 

non dire altro, non battezzate dopo gli ubriaconi, i lussuriosi e gli invidiosi, che non 

possederanno il regno dei cieli e non sono sulla pietra e, poiché non sono sulla pietra, 
senza dubbio non vengono considerati nella Chiesa, dato che il Signore ha detto: Su 

questa pietra edificherò la mia Chiesa? (...) 

Se l’eretico viene alla Chiesa si corregge solo nell’errore. 

Considerando e riflettendo, senza ostinazione, su queste cose, potete facilmente capire 

che in ciascuno va corretto ciò che è deviato e approvato ciò che è retto; e che gli va 
dato ciò che manca; ciò che invece c'è gli va riconosciuto. Pertanto, se un eretico 

viene a farsi cattolico, corregga il suo errore, non profani il sacramento di 

Cristo, riceva il vincolo della pace, che non aveva e senza il quale non poteva 

essergli fruttuoso il battesimo che aveva. Tutt’e due, infatti, sono necessari per 

conseguire il regno di Dio: il battesimo e la giustizia. 

Ora, in chi disprezza il battesimo di Cristo non può esservi la giustizia, mentre il 

battesimo può trovarsi anche in chi non ha la giustizia: però non può essere fruttuoso. 

Come infatti la Verità ha detto: Se qualcuno non rinascerà dall'acqua e dallo Spirito, 
non entrerà nel regno dei cieli; così la stessa Verità ha anche detto: Se la vostra giustizia 

non sarà maggiore di quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel regno dei cieli; 

così che non è solo il battesimo a condurre al regno, ma anche la giustizia; e chi è privo 

di uno o di entrambi, non vi può giungere. 

Perciò, quando noi diciamo agli eretici: “È la giustizia che vi manca, e senza la carità e 
il vincolo della pace nessuno può averla”; e quando essi stessi riconoscono che molti 

hanno il battesimo senza la giustizia, e se non lo riconoscessero, li convincerebbe la 

divina Scrittura, mi stupisco poi che il nostro rifiuto di ribattezzare quelli che hanno un 
battesimo, che non è loro ma di Cristo, essi lo interpretino come se noi ritenessimo, 

ormai, che a loro non manca niente. 

E visto che nella Cattolica non viene loro ridato il battesimo, che essi scoprono di avere, 

mi stupisco che pensino di non ricevere nulla in essa, dove ricevono ciò senza di cui il 

battesimo che hanno serve per la loro rovina e non per la salvezza. Ma se non lo vogliono 
capire, a noi basta avere quella Chiesa di cui le Scritture sante e canoniche ci offrono 

chiarissime testimonianze. 

Come accogliere un eretico che viene nella Chiesa. 

Mi dica, ora, un eretico: “Come mi accogli?”. Gli rispondo subito: “Come usa accogliere 

la Chiesa alla quale Cristo rende testimonianza. Credi di saperlo meglio tu, come devi 



15 
 

essere accolto, del nostro Salvatore, medico della tua ferita?”. Ma forse tu mi dirai: 

“Leggimi, allora, come Cristo ha ordinato di accogliere quelli che dall’eresia intendono 

passare alla Chiesa”. Veramente, un ordine chiaro ed esplicito non lo leggo né io né tu. 

Se infatti Giovanni fosse stato un eretico ed avesse battezzato nel nome del Padre e del 
Figlio e dello Spirito Santo, dato che dopo il suo battesimo Paolo ordinò alle persone di 

farsi ribattezzare, otterresti la risposta che cerchi, ed io non avrei niente da replicare. 

Come pure, se Pietro fosse stato battezzato dagli eretici nel nome del Padre e del Figlio 
e dello Spirito Santo, lui, al quale il Signore disse: “Chi si è lavato non ha più bisogno 

di lavarsi una seconda volta”, io otterrei ciò che cerco, e tu non avresti niente da 

replicare. 

Ma ora, dato che nelle Scritture non incontriamo persone che sono passate dall'eresia 

alla Chiesa e sono state accolte come dico io o come dici tu, allora credo che se esistesse 
un saggio, al quale il Signore Cristo avesse reso testimonianza, e noi lo consultassimo 

su questo problema, non dovremmo affatto esitare a fare quanto egli dicesse, per non 

essere giudicati di opporci, non tanto a lui, quanto al Signore Cristo, della cui 

testimonianza egli si accredita. 

Ora, la testimonianza Cristo la rende alla sua Chiesa. 

Prendi il Vangelo; leggi dove dice: Era necessario che il Cristo patisse e risorgesse il 

terzo giorno, e nel suo nome fosse predicata la penitenza e la remissione dei peccati a 

tutte le genti, incominciando da Gerusalemme. Come dunque questa Chiesa accoglie in 

tutte le nazioni, a partire da Gerusalemme, senza esitazioni e senza indugi, così devi 
essere accolto tu. Se però ti rifiuti, non è né a me, né ad un'altra persona, che così ti 

accoglie, che tu resisti pericolosamente, ma al tuo stesso Salvatore e contro la tua 

salvezza, perché non vuoi credere di essere accolto come accoglie quella Chiesa, 
raccomandata dalla parola di colui, al quale, come tu stesso ammetti, è empio non 

credere... (...)» (3). 

 

Quanto abbiamo letto - che è testo originale di Sant'Agostino - ci è stato 

“autorizzato” indirettamente dallo stesso Pontefice Papa Francesco: dove e quando? 

Oltre alle parole sopra riportate nell'udienza di giugno, l’allora cardinale Jorge Mario 

Bergoglio nel 2009 fece la prefazione ad un libro dedicato a Sant'Agostino, e nella quale 

scrisse: 

 «Se Agostino è attuale, se ci è contemporaneo – come questo libro documenta – 

lo è soprattutto perché descrive semplicemente come si diventa e si rimane 

cristiani nel tempo della Chiesa. Quel tempo che è il suo, così come è il nostro. 
“Quel tempo breve – ripete più volte Agostino commentando le parole di Gesù 

nel Vangelo di Giovanni (Gv 16, 16-20) – che va dall’ascensione al cielo del 

Signore nel Suo vero corpo al Suo ritorno glorioso” (...) 

 L’immagine per me più suggestiva di come si diventa cristiani, così come emerge 
in questo libro, è il modo in cui Agostino racconta e commenta l’incontro di Gesù 

con Zaccheo (...) alcuni credono che la fede e la salvezza vengano col nostro 

sforzo di guardare, di cercare il Signore. Invece è il contrario: tu sei salvo quando 
il Signore ti cerca, quando Lui ti guarda e tu ti lasci guardare e cercare. Il Signore 



16 
 

ti cerca per primo. E quando tu Lo trovi, capisci che Lui stava là guardandoti, ti 

aspettava Lui, per primo. (...) 

 Il Signore della pazienza che ci viene incontro sperando che noi, come Zaccheo, 
saliamo sull’albero dell’humilitas. A Lui sant’Agostino rivolge la bella preghiera 

riproposta di recente anche da Benedetto XVI, che può sintetizzare anche tutto 

questo libro: “Concedi ciò che comandi, e poi comanda ciò che vuoi”. Concedici il 
dono di tornare come bambini, e poi domanda di essere come bambini, per 

entrare nel Regno dei cieli» (4). 

Poche parole bastano, a chi vuole veramente capire.... Sia lodato Gesù Cristo + Sempre 

sia lodato 

 

NOTE 

1) Papa Francesco Discorso alla comunità Pentecostale Caserta 28.9.2014 

2) ibidem. come sopra 

3) testo integrale Lettera di Sant’Agostino ai Donatisti 

4) Don Giacomo Tantardini, Il tempo della Chiesa secondo Agostino. Seguire e rimanere 

in attesa. La felicità in speranza, Città Nuova, Roma 2009, 388 pp. 

 

Fonte originale dell’articolo la trovate qui in cooperatoresveritatis del settembre 2014 

 

http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/july/documents/papa-francesco_20140728_caserta-pastore-traettino.html
http://www.augustinus.it/italiano/lettera_cattolici/lettera_cattolici_libro.htm
https://cooperatores-veritatis.org/2014/09/30/lettera-di-santagostino-ai-pentecostali-a-d-2014/

