Amore delle Anime di sant'Alfonso Maria de Liguori (testo originale)
Introduzione

Sant'Alfonso considerava questa operetta "L'’Amore delle Anime" come uno dei suoi
"trattatini piu belli" e noi vogliamo offrirlo quale strenna del S. Dottore nel Bicentenario
della sua morte (1787-1887).

Quando, nel 1750 egli pubblico il suo capolavoro di Teologia Mariana, Le Glorie di Maria,
promise un'altra opera su "I'Amore di Gesu Cristo"; ma il suo Direttore di spirito non gli
permise di portarla a termine e di darla alle stampe, a causa delle sue precarie condizioni
di salute; soltanto gli consenti per I'anno successivo di condensare il meglio che aveva
raccolto - "il fiore", egli dice - e pubblicarlo.

Venne cosi alla luce questo gioiello sbocciato dalla sua appassionata contemplazione del
Crocifisso: L'Amore delle Anime - Riflessioni e affetti sulla Passione di Gesu Cristo.
Sant'Alfonso ne vide in vita trenta edizioni in italiano e quattro in tedesco; nel 1933
erano documentabili non meno di 339 edizioni tra quelle in lingua italiana e quelle in
lingue estere!

Quanti milioni di anime si sono dissetate a queste acque limpide della pieta alfonsiana!
Sant'Alfonso, I'innamorato di Gesu crocifisso, vuole farsi ancora oggi nostra guida nella
contemplazione della Passione del Signore - suprema affermazione dell'amore di Dio
per noi -, perché vuole accendere nelle nostre anime I'amore a Gesu Cristo. L'ansia
struggente della sua vita fu questa: amare Gesu Cristo e farlo amare da tutti!
Sant'Alfonso trae le sue riflessioni dalla semplice Parola di Dio, perché egli ritiene che
non vi & cosa che pit muova all'amore di Dio quanto la stessa Parola di Dio. La Parola
di Dio, meditata con umilta e amore diventa la sorgente da cui sgorgano gli affetti, le
preghiere, le proteste di amore, di dolore, i proponimenti di conversione sincera e di
vita santa. Questo ¢ il frutto della meditazione come la intendeva il santo.

Negli anni suoi giovanili (1719) sant'Alfonso dipinse una meravigliosa tela di Gesu
crocifisso, che possiamo ammirare nel Convento dei PP. Redentoristi in Ciorani
(Salerno). Il volto di Gesu, pur nell'abbandono della morte, spira una tenerezza infinita;
le sacratissime piaghe delle carni squarciate commuovono fino alle lagrime.

Piu tardi sant'Alfonso ridisegno la stessa immagine aggiungendovi tante frecce infocate
che dalle piaghe scendono verso terra; e vi appose le parole di san Bonaventura: Le
piaghe di Gesu sono saette che feriscono i cuori pit duri e infammano le anime piu
gelate.

E la sintesi visiva di questo libretto che offriamo alla meditazione dei lettori.
Accogliamo l'invito che ci rivolge sant'Alfonso: dedichiamo anche noi ogni giorno un po'
di tempo alla contemplazione dell'amore di Gesu crocifisso: la nostra vita cambiera; dal
peccato risorgeremo alla vita della grazia, dalla tiepidezza passeremo al fervore e
cammineremo verso la santita.

Ai piedi della croce di Gesu staremo con Maria, Madre di Gesu e Madre nostra: la
Madonna che tanto ama le anime ci insegnera ad amare Gesu.

Viva Gesu nostro amore e Maria nostra speranza!

P. Ambrogio M. Freda C.SS.R

in S. ALFONSO DE LIGUORI

L'Amore delle Anime -

Riflessioni e affetti sulla Passione di Gesu Cristo.

Ristampa dall’originale - Valsele Tipografica, Napoli 1988, pp. 5-7




OROLOGIO DELLA PASSIONE: ore da passarsi con Gesu e la Madre (1)

Ora 1. Licenziatosi da Maria, fa la cena.
2. Lava i piedi agli apostoli ed istituisce il SS. Sacramento e il Sacerdozio.
3. Fa il sermone e va all'orto.

4. Fa orazione nell'orto.

5. Si mette in agonia.

6. Suda sangue.

7. E tradito da Giuda, ed e legato.

8. E condotto ad Anna.

9. E menato a Caifas e riceve lo schiaffo.

10. E bendato, percosso e schernito.

11. E condotto al concilio e giudicato reo di morte.
12. E portato a Pilato ed accusato.

13. E schernito da Erode.

14. E ricondotto a Pilato e posposto a Barabba.
15. E flagellato alla colonna.

16. E coronato di spine e mostrato al popolo.
17. E condannato a morte e va al Calvario.

18. E spogliato e crocifisso.

19. Prega per li crocifissori e ci dona la Madre.
20. Raccomanda lo spirito al Padre.

21. E muore.

22. E ferito colla lancia.

23. E schiodato e consegnato alla Madre.

24. E posto e lasciato nel sepolcro. Il terzo giorno risorge dai morti.

(1) L' orologio della Passione era gia usato ai tempi di S. Alfonso, con qualche piccola
variante qua e la. Anche quello riportato dal santo ha qualche variante nelle diverse
edizioni. Cosi nell' edizione del 1751 (Napoli, Pellecchia) e in quella di De' Rossi (Roma,
1755) manca l'ora 20, e nella 21 si legge: Raccomanda lo spirito al Padre e muore;
Gessari (Napoli, 1755) e Remondini (Venezia, 1763) dividono l'ora 21 in due
comprendendo cosi la 20 e la 21: Paci (Napoli, 1751, ediz. II) all' ora 20 pone: "Chiede
da bere e I'e dato aceto e fiele.” Noi seguiamo le ediz. Napoletane (Gessari, 1755, Di
Domenico, 1761) e la Veneta (Remondini, 1763).

Invocazione a Gesu ed a Maria.

O Salvatore del mondo, o Amore dell'anime, o Signore il piu amabile fra tutti gli oggetti,
voi colla vostra Passione siete venuto a guadagnarvi i nostri cuori con dimostrarci
I'affetto immenso che ci portate, consumando una Redenzione che a noi apportd un mar
di benedizioni, ed a voi costd un mare di pene e d'ignominie. Voi a questo fine
principalmente avete istituito il SS. Sacramento dell'altare, acciocché noi avessimo una
continua memoria della vostra Passione: Ut autem tanti beneficii iugis in nobis maneret
memoria, corpus suum in cibum fidelibus dereliquit, dice S. Tommaso (Opusc. LVII).1
E prima gia lo disse S. Paolo: Quotiescumque enim manducabitis panem hunc, mortem
Domini annuntiabitis (I Cor. XI, 26). Voi, con tali prodigi d'amore, gia avete ottenuto
da tante anime sante che, consumate dalle fiamme della vostra carita, rinunziassero a
tutti i beni della terra, per dedicarsi tutte ad amar solo voi, amabilissimo Signore. Deh
fate dunque, o Gesu mio, ch'io sempre mi ricordi della vostra Passione; e ch'io ancora
misero peccatore, vinto una volta al fine da tante finezze amorose, mi renda ad amarvi,

2



ed a rendere col mio povero amore qualche segno di gratitudine all'amore eccessivo che
voi, mio Dio e mio Salvatore, mi avete portato. Ricordatevi, Gesu mio, ch'io sono una
di quelle vostre pecorelle, per cui salvare voi siete venuto in terra a sagrificare la vostra
vita divina. Io so che voi, dopo avermi redento colla vostra morte, non avete lasciato
d'amarmi, ed ora avete per me lo stesso amore che, per vostra bonta, mi portavate
morendo per me. Non permettete ch'io viva piu ingrato a voi, mio Dio, che tanto
meritate d'essere amato e tanto avete fatto per essere amato da me.

E voi, o Santissima Vergine Maria, voi che aveste si gran parte nella Passione del vostro
Figlio, deh per |i meriti de' vostri dolori impetratemi la grazia di provare un saggio di
quella compassione che tanto vi afflisse nella morte di Gesu; ed ottenetemi una scintilla
di quell'amore, che opero tutto il martirio del vostro Cuore addolorato. Amen.

Absorbeat, quaeso, Domine Iesu Christe, mentem meam ignita et melliflua vis amoris
tui, ut amore amoris tui moriar, qui amore amoris mei dignatus es mori (Orat. S. Franc.
Ass.)2

>k k%

1 “Ut autem tanti beneficii iugis in nobis maneret memoria, corpus suum in cibum et
sanguinem suum in potum sub specie panis et vini sumendum fidelibus dereliquit.” S.
THOMAS, Opusculum 57: Officium de festo Corporis Christi, lectio 2. (In Breviario
Romano: lectio 4).

2 “Completum est in illo (cioé in S. Francesco, nell' impressione delle sacre stimate)
guod ante petabat de seipso: “Absorbeat, quaeso, Domine, mentem meam ab omnibus
guae sub caelo sunt ignita et melliflua vis amoris tui: ut amore amoris tui moriar, qui
amore amoris mei dignatus es mori.” UBERTINUS DE CASALI, Ord. Min., Arbor vitae
crucifixae Iesu, Venetiis, 1485, lib. 5, cap. 4, Iesus Seraph alatus, huius capitis col. 6.
- Cf. Opera S. FRANCISCI, Pedeponti, 1739, tom. 1, pag. 19: Oratio ad impetrandum
divinum amorem.

Frutti che si ricavano dal meditare la Passione di Gesu Cristo.

1. L'amante dell'anime, il nostro amantissimo Redentore, dichiard che non ebbe altro
fine in venire in terra a farsi uomo, che d'accendere fuoco di santo amore nei cuori degli
uomini: Ignem veni mittere in terram, et quid volo, nisi ut accendatur? (Luc. XII, 49).
Ed oh che belle flamme di carita ha egli accese in tante anime, specialmente colle pene
ch'elesse di patir nella sua morte, affin di dimostrarci I'amore immenso che per noi
conserva! Oh quanti cuori felici, nelle piaghe di Gesu, come in tante fornaci d'amore, si
sono talmente infiammati ad amarlo che non hanno ricusato di consacrargli i beni, la
vita e tutti se stessi, superando con gran coraggio tutte le difficolta che loro si
attraversavano nell'osservanza della divina legge, per amore di quel Sighore che,
essendo Dio, volle tanto soffrire per loro amore! Questo fu appunto il consiglio che ci
dié I'Apostolo per non mancare, e per correre speditamente nella via del cielo:
Recogitate eum, qui talem sustinuit adversus semetipsum a peccatoribus
contradictionem, ut ne fatigemini animis vestris deficientes (Hebr. XII, 3).

2. Percio I'innamorato S. Agostino, stando a vista di Gesu impiagato sulla croce, cosi
dolcemente pregava: Scribe, Domine, vulnera tua in corde meo, utin eis legam dolorem
et amorem: dolorem ad sustinendum pro te omnem dolorem: amorem ad
contemnendum pro te omnem amorem.1 Scrivi, diceva, o mio amantissimo Salvatore,
scrivi sopra il mio cuore le tue piaghe, acciocché in quelle io legga sempre il vostro
dolore e 'l vostro amore; si, perché avendo avanti gli occhi miei il gran dolore che voi,

3



mio Dio, soffriste per me, io soffrird con pace tutte le pene che mai mi occorrera di
patire; ed a vista del vostro amore, che mi avete dichiarato sulla croce, io non amero
né potro amare altri che voi.

3. E da che mai i santi han preso animo e fortezza a soffrire i tormenti, i martiri e le
morti, se non dalle pene di Gesu crocifisso? S. Giuseppe da Leonessa cappuccino,
vedendo che altri volevano ligarlo con funi per un taglio doloroso nel corpo, che gli
dovea dare il cerusico, egli si prese nelle mani il suo Crocifisso e disse: “Che funi, che
funi! ecco i miei legami: questo mio Signore inchiodato per amor mio; Egli co' suoi dolori
mi stringe a sopportare ogni pena per amor suo”. E cosi soffri il taglio senza lagnarsi,2
vedendo Gesu che tamquam agnus coram tondente se obmutuit, et non aperuit os suum
(Is. LIII, 7).3 -Chi mai potra dire che patisce a torto, mirando Gesu che attritus est
propter scelera nostra? (Ibid. 5). Chi mai potra ricusar di ubbidire per cagion di qualche
incomodo, essendo Gesu factus obediens usque ad mortem? (Philip. II, 8). Chi potra
ricusar le ignominie, vedendo Gesu trattato da pazzo, da re di burla, da ribaldo,
schiaffeggiato, sputato in faccia ed appeso ad un patibolo infame?

4. Chi potra poi amare altr'oggetto che Gesu, vedendolo morire fra tanti dolori e
disprezzi, affine di cattivarsi il nostro amore? Un divoto solitario pregava Dio ad
insegnargli che cosa potesse fare per amarlo perfettamente; gli rivelo il Signore che per
giungere al suo perfetto amore non vi era esercizio piu atto che meditare spesso la sua
Passione.4 Piangeva S. Teresa e si laghava d'alcuni libri che le avevano insegnato a
lasciar di meditare la Passione di Gesu Cristo, perché poteva cid esser d'impedimento
alla contemplazione della Divinita; onde poi la santa esclamava: “O Signore dell'anima
mia, o Ben mio Gesu crocifisso, non mi ricordo mai di questa opinione, che non mi
sembri d'aver fatto un gran tradimento. Ed € possibile che voi, Signore, mi aveste ad
essere impedimento a maggior bene? E donde mi vennero tutti i beni, se non da voi?”
E poi soggiunge: “Ho veduto che per contentare Dio, e perché ci faccia grazie grandi,
egli vuole che passi cio per le mani di questa umanita sacratissima, nella quale disse
sua divina maesta di compiacersi.”5

5. Quindi diceva il P. Baldassarre Alvarez che l'ignoranza de' tesori che abbiamo in Gesu,
era la rovina dei Cristiani; onde la meditazione della Passione di Gesu Cristo era la sua
piu diletta ed usata, meditando in Gesu specialmente tre suoi patimenti, la poverta, il
dispregio, e 'l dolore; ed esortava i suoi penitenti a meditare spesso la Passione del
Redentore, dicendo che non pensassero d'aver fatta cosa alcuna, se non arrivassero a
tener sempre fisso nel cuore Gesu crocifisso.6

6. Chi vuole, insegna S. Bonaventura, crescere sempre da virtu in virtu, da grazia in
grazia, mediti sempre Gesu appassionato: Si vis, homo, de virtute in virtutem, de gratia
in gratiam proficere, quotidie mediteris Domini Passionem. Ed aggiunge che non vi &
esercizio piu utile per rendere un'anima santa, che considerare spesso le pene di Gesu
Cristo: Nihil enim in anima ita operatur universalem sanctificationem, sicut meditatio
Passionis Christi.7

7. Inoltre diceva S. Agostino (Ap. Bernardin. de Bustis) che vale piu una sola lagrima
sparsa per memoria della Passione di Gesu, che un pellegrinaggio sino a Gerusalemme
ed un anno di digiuno in pane ed acqua.8 Si, perché a tal fine il nostro amante Salvatore
ha patito tanto, acciocché vi pensassimo; poiché pensandovi non € possibile non
infammarsi nel divino amore: Caritas enim Christi urget nos, dice S. Paolo (II Cor. V,
14). Gesu da pochi € amato, perché pochi son quelli che considerano le pene che ha
patito per noi; ma chi le considera spesso, non puo vivere senz'amare Gesu: Caritas...

4



Christi urget nos. Si sentira talmente stringere dal suo amore che non gli sara possibile
resistere a non amare un Dio cosi innamorato che tanto ha patito per farsi amare.9

8. Percio I'Apostolo dicea ch'egli non volea saper altro che Gesu e Gesu crocifisso, cioe
I'amore ch'esso ci ha dimostrato sulla croce: Non iudicavi me scire aliquid inter vos, nisi
Iesum Christum, et hunc crucifixum (I Cor. II, 2). Ed in verita, da quali libri noi meglio
possiamo apprendere la scienza dei santi, ch'é la scienza di amare Dio, che da Gesu
crocifisso? Il gran servo di Dio Fra Bernardo da Corlione cappuccino non sapendo
leggere, i suoi religiosi voleano istruirnelo; egli se n'ando a consigliare col Crocifisso,
ma Gesu gli rispose dalla croce: “Che libri! che leggere! Ecco io sono il tuo libro, dove
sempre puoi leggere I'amore che t'ho portato.”10 O gran punto da considerarsi in tutta
la vita e per tutta I'eternita: un Dio morto per nostro amore! un Dio morto per nostro
amore! O gran punto!

9. Un giorno S. Tommaso d'Aquino visitando S. Bonaventura gli dimando di qual libro
piu si fosse servito per registrar tante belle dottrine ch'egli avea scritte. S. Bonaventura
gli dimostro I'immagine del Crocifisso, tutta annerita per tanti baci che l'avea dati,
dicendo: “Ecco il mio libro, da cui ricavo tutto cid che scrivo; egli mi ha insegnato tutto
quel poco che ho saputo.”11 Tutti i santi in somma hanno appresa l'arte d'amare Dio
dallo studio del Crocifisso. Fra Giovanni d'Alvernia ogni volta che mirava Gesu
impiagato, non poteva trattenere le lagrime.12 Fra Giacomo da Tuderto, sentendo
leggere la Passione del Redentore, non solo piangeva dirottamente, ma prorompeva in
urli, sopraffatto dall'amore da cui sentivasi inflammato verso I'amato Signore.13

10. Il P. S. Francesco in questo dolce studio del Crocifisso divenne quel gran serafino.14
Egli lagrimava si continuamente nel meditare le pene di Gesu Cristo, che avea perduto
quasi affatto la vista.15 Una volta, ritrovato che gridava piangendo, fu domandato che
avesse. “E che voglio avere? rispose il santo, piango i dolori e gli affronti dati al mio
Signore; e cresce, soggiunse, la mia pena, in vedere gli uomini ingrati che non I'amano
e ne vivono scordati.”16 Ogni volta poi che udiva belare un agnello si sentiva ferire dalla
compassione, pensando alla morte di Gesu, Agnello immacolato, svenato sulla croce per
li peccati del mondo.17 E percio I'innamorato santo non sapeva esortare con maggior
premura altra cosa a' suoi frati che lo spesso ricordarsi della Passione di Gesu.18

11. Ecco il libro dunque, Gesu crocifisso, che se da noi ancora sara spesso letto, noi
ancora resteremo da una parte bene ammaestrati a temere il peccato, e dall'altra
inflammati ad amare un Dio cosi amante, leggendo in quelle piaghe la malizia del
peccato che ha ridotto un Dio a soffrire una morte si amara per soddisfare la divina
giustizia; e I'amore che ci ha palesato il Salvatore in voler tanto patire per farci intendere
quanto egli ci amava.

12. Preghiamo la divina madre Maria, acciocché ci ottenga dal Figlio la grazia di entrare
ancor noi in quelle fornaci d'amore dove ardono tanti cuori innamorati: affinché,
restando ivi consumati tutti i nostri affetti terreni, possiamo ancor noi bruciare di quelle
felici fiamme che rendono I'anime sante in terra e beate in cielo. Amen.

Note

1 Questa preghiera non e di S. Agostino: pero¢ il pensiero € suo. - Vedi Appendice, 1.



2 “Andava ogni giorno vie piu nella di lui carne la cancrena... Determinarono (i medici)
di venire al taglio. Trattando il chirurgo di legarlo, acciocché per la veemenza del dolore
non si sconcertasse, preso nelle mani il suo Crocifisso, disse: “*Non fa mestieri d' altri
legami che di quelli della carita mostrataci dal Figlio di Dio in questa croce”; e con tanta
fortezza d' animo soffri quell' incisione, che non gli usci mai dalla bocca un sol sospiro
o0 voce alcuna di lamento, ma replicava solamente |I' orazione Sancta Maria, succurre
miseris... Si venne al secondo (taglio) il giorno seguente, quale sopportd con I' istessa
pazienza.” Zaccaria BOVERIO, Annali de' Cappuccini, anno 1612, n. 155.

3 Quasi agnus coram tondente se obmutescet, et non aperiet os suum, Is. LIII, 7.

4 Chi si questo divoto solitario, non si sa. Molto probabilmente S. Alfonso ha attinto
questo fatto da Ludolfo di Sassonia: Multum quippe placet Deo quod homo memoriam
Passionis et vulnerum eius portet in corde suo. Narratur enim quod cum quidam eremita
sanctissimae vitae instanter Dominum exoraret, ut sibi ostenderet quod sibi inter cetera
servitia magis acceptaret, vidit hominem nudum trepidantem frigore, et crucem
magnam super se baiulantem, et sibi quis esset interroganti dicentem: Iesus Christus
ego sum. Rogasti enim me ut tibi ostenderem quod inter cetera servitia mihi magis
complaceret, et nunc tibi dico quod hoc, scilicet quod quis homo iuvet me portare
crucem meam, et vulnera, et Passionem in corde suo.” Et haec dicens evanuit.”
LUDOLPHUS DE SAXONIA, Ord. Carthus., Vita Iesu Christi, pars 2, cap. 58. - Cf.
AURIEMMA, S. 1., Stanza dell' anima nelle piaghe di Gesu, Venezia, 1755, parte 2, cap.
20, p. 421.

5 “(En algunos libros que estan escritos de oracion) avisan mucho que aparten de si
toda imaginacion corporea, y que se lleguen a contemplar en la Divinidad; porque dicen
gque, qunque sea la Humanidad de Cristo, a los que llegan ya tan adelante, que
embaraza u impide a la mas perfeta contemplacion.... Esto bien me parece a mi algunas
veces; mas apartarse del todo de Cristo, y que entre en cuenta este divino Cuerpo con
nuestras miserias ni con todo lo criado, no lo puedo sufrir... Si me hubiera estado en
ello, creo nunca hubiera llegado a lo que ahora, porque, a mi parecer, es engano.... Ya
no habia quien me hiciese tornar a la Humanidad, sino que, en hecho de verdad, me
parecia me era impedimento. Oh Senor de mi alma y Bien mio Jesucristo crucificado!
No me acuerdo vez de esta opinion que tuve que no me da pena; y me parece que hice
una gran traicion, aunque con inorancia... Durd muy poco estar en esta opinion, y ansi
siempre tornaba a mi costumbre de holgarme con este Senor... Es posible, Senor mio,
que cupo en mi pensamiento, ni un hora, que Vos me habiades de impidir para mayor
bien? De donde me vinieron a mi todos los bienes sino de Vos? No quiero pensar que
en esto tuve culpa, porque me lastimo mucho, que cierto era inorancia... Y veo yo claro,
y he visto después, que para contentar a Dios y que nos haga grandes mercedes, quiere
sea por manos de esta Humanidad sacratisima, en quien dijo Su Majestad se deleita.
Muy, muy muchas veces lo he visto por expiriencia; hamelo dicho el Senor.” S. TERESA,
LIbro de la Vida, cap. 22. Obras, I, 165-169.

6 “Sopra tutti i misteri del Salvatore, avea singolar divozione a quelli della santissima
Passione sua e morte di croce, la quale avea molto fissa nella memoria, e molto gustava
di meditarla... Era si grande il profitto ch' indi traeva, che a tutti coloro i quali
cominciavano a fare orazione mentale, consigliava che meditassero la Passione, come
fonte ch' e d' ogni spiritual profitto. E solea ripetere ad ora ad ora nelle sue ordinarie
esortazioni: “*Non pensiamo d' aver mai fatto alcuna cosa di rilievo, se non giungiamo a
portar sempre ne' nostri cuori Gesu crocifisso.” ... Cio che meditava con ispecial
sentimento e con fervore in Cristo crocifisso, erano i tre compagni che lo seguirono sin
dal presepio per tutto il tempo di sua vita, e con piu di rigore nella sua Passione e nella

6



sua morte: cioé Poverta, Disprezzo e Dolore.” Ven. Lodovico DA PONTE, Vita, cap. 3,
§ 2. - “Come se prevedesse che quella stata sarebbe I' ultimo della vita, cosi egli si
applico in quegli esercizi con tanto fervore, con quanto mai non altra volta, meditando...
i sacri misteri della Passione, affine di rinnovare nel suo cuore la viva immagine di Gesu
crocifisso, accompagnato da' suoi tre perpetui compagni, Poverta, Disprezzo e Dolore”.
La stessa opera, cap. 47.

7 “(Christi) Passionem rumines quotidie. Huius enim Passionis Christi meditatio continua
mentem elevabit, quid agendum, quid meditandum, quid quiescendum et sentiendum
sit, indicabit; te demum ad ardua inflammabit; te vilificari, et contemni, et affligi faciet;
affectus tuos tam in cogitatione quam in locutione ac etiam operatione regulabit... Vere
mirabile est quod Christus in cruce sitiens inebriat, nudus exsistens virtutum
vestimentis ornat... O Passio mirabilis, quae suum meditatorem alienat, et non solum
reddit angelicum, sed divinum.” Stimulus amoris, pars 1, cap. 1. Inter Opera S.
Bonaventurae, VII, Lugduni, 1668. - Vedi Appendice, 2, 5°. - “Quoniam devotionis
fervor per frequentem Christi Passionis memoriam nutritur et conservatur in homine,
ideo necesse est ut frequenter, ut semper oculis cordis sui Christum in cruce tamquam
morientem videat qui devotioinem in se vult inexstinguibilem conservare. Propter hoc
Dominus dicit in Levitico (VI, 12): Ignis in altari meo semper ardebit, quem nutriet
sacerdos subiiciens ligna per singulos dies. Audi, mater devotissima: Altare Dei est cor
tuum: in hoc altari debet semper ardere ignis fervidae devotionis, quem singulis diebus
debes nutrire per ligna crucis Christi et memoriam Passionis ipsius. Et hoc est quod
dicit Isaias propheta (XII, 3): Haurietis aquas in gaudio de fontibus Salvatoris; ac si
diceret: quicumque desiderat a Deo aquas gratiarum, aquas devotionis, aquas
lacrimarum, ille hauriat de fontibus Salvatoris, id est de quinque vulneribus Iesu
Christi.” S. BONAVENTURA, De perfectione vitae ad Sorores, cap. 6, n. 1. Opera, VIII,
ad Claras Aquas, 1898, pag. 120.

8 "Quam magni sit meriti Passionem Filii Dei piangere, ostendit Augustinus in quodam
sermone (?), dicens quod magis meretur vel unam solam lacrimam emittens ob
memoriam Passionis Christi, quam si usque ad terram promissionis peregrinaretur, et
quam si per totum annum omni hebdomada totum psalterium diceret, et plus quam si
qualibet anni hebdomada disciplinam faceret, vel in pane et aqua ieiunaret.”
BERNARDINUS DE BUSTO, O. M., Rosarium Sermonum, pars 2, Sermo 15 (subito dopo
I' esordio e I' invocazione). - Piu verisimilmente viene dal Tiepolo (Considerazioni della
Passione, trattato 1, 16°) attribuita questa sentenza a S. Alberto Magno: pero non I
abbiamo incontrata nel trattato De sacrificio Missae, a cui egli rimanda.

9 Le ediz. del 1751 (Pellecchia, Paci) uniscono in uno i nostri nn. 6 e 7; in quella Romana
(De' Rossi, 1755) manca la sopra citata sentenza di S. Agostino.

10 “Bernardo, non cercare altro libro, ma ti basti quello delle mie Piaghe, ché da esso
apprenderai dottrina piu profittevole che da qual altro si sia.” GABRIELE DA
MODIGLIANA, Vita del B. Bernardo da Corlione, Laico professo Cappuccino, lib. 1, cap.
12.

Il periodo che segue manca nelle edizioni del 1751 e del 1755 (De' Rossi).

11 “Tantam admiratus est in operibus eius doctrinam et eruditionem sanctus Thomas
Aquinas, ut petierit a Bonaventura sibi ostendi libros ex quibus tam multiplicem atque
adeo magnam eruditionis ubertatem hauriret. Is vero Christi Domini cruci affixi
imaginem demonstravit, e quo fonte uberrimo se accipere professus est quidquid vel
legeret vel scriberet.” WADDINGUS, Annales Minorum, an. 1260, n. 20.



12 “Natus est hoc anno (1259) Beatus Ioannes Firmanus, de Alvernia cognominatus ob
diutinam in illo monte habitationem... Septimo aetatis anno, puerulorum fugiebat
consortia, solitaria frequentans loca. In quibus amarissime Christi deflebat Passionem,
lacrimis addens verbera et profundos singultus.... Noctu etiam Christum passum
meditatus, in tanta copia lacrimas mittebat, ut suppositum cervical madefieret. Atque
adeo cordi insita erat Passionis huiusmodi compassio, ut etiam dormiens fieret
amare”.WADDINGUS, Annales Minorum, an. 1259, n. 7.

13 “Adeo fervebat Dei amore, uti mente a sensibus alienata esse videretur; interim
psallebat, interim plorabat, creberrime autem in suspiria erumpebat. Saepenumero sese
a congressu hominum subducens, praecurrebat acri divini amoris stimulo incitatus,
sibique Iesum Christum amplexari constringereque visus, amplectebatur arborem
guampiam, vociferans eumque summa voce nominibus diversis inclamans,
ingeminando identidem: “O Iesu dulcis! O Iesu suavis! O Iesu amantissime! ” - Rogatus
aliguando a Fratre quid adeo lacrimaretur: respondit id se eo facere quod “Amor non
amaretur”. WADDINGUS, Annales Minorum, an. 1298, n. 38 et 40. - Pero, delle sue
lagrime e dei suoi strilli nel sentir leggere la Passione di Cristo, non parla Vadingo, come
neppure Marco da Lisbona. Ma non manca qualche altra testimonianza. “"Beatus Frater
noster Jacoponus de Tuderto, audiens legi Passionem Christi, non solum lacrimas, sed
nec clamores valebat continere. ” Ven. BERNARDINUS DE BUSTO, O. M., Rosarium
sermonum, pars 2, sermo 15, De lacrimosa Passione Domini (dopo |' esordio e I'
invocazione).

14 “Cum igitur seraphicis desideriorum ardoribus sursum ageretur in Deum, et
compassiva dulcedine in eum transformaretur qui ex caritate nimia voluit crucifigi...” S.
BOVANENTURA, Legenda S. Francisci, cap. 13, n. 3. Opera, VIII, ad Claras Aquas, 1898,
p. 542.

15 “Fra gli altri continui esercizi nei quali S. Francesco esercitava I' anima sua, |l
principale era la Passione di Nostro Signore Gesu Cristo, quale talmente, infin da
principio della sua conversione, gli aveva egli stesso scolpita nelle viscere del cuore, che
tutta volta che se ne ricordava, non si potea tener di lagrimare... Per il che egli era, per
I' orazione continua, astinenza, vigilie e peregrinazioni che faceva, tutto venuto infermo
nella testa, negli occhi e nel polmone, né perd mai cessava.” MARCO DA LISBONA,

Croniche del P. S. Francesco, parte 1, lib. 1, cap. 86. - “Vir autem Dei.... nemora
replebat gemitibus, loca spargebat lacrimis... A Fratribus... aliquoties auditus est...
deplorare.... alta voce, quasi coram positam, dominicam Passionem.” S.

BONAVENTURA, Legenda S. Francisci, cap. 10, n. 4. - “Cum.... ex continuo fletu
infirmitatem oculorum incurrisset gravissimam, suadente sibi medico quod abstineret a
lacrimis, si corporei visus caecitatem vellet effugere, vir sanctus respondit: “Non est,
frater medice, ob amorem luminis quod habemus commune cum muscis, visitatio lucis
aeternae repellenda vel modicum...” Ibid., cap. 5, n. 8.

16 “Una volta tra I' altre.... gridava ad alta voce.... Sentito da una persona nobile e
timorata di Dio che passava, e che era stato assai suo famigliare al secolo, gli chiese,
con istanza e meraviglia, che disgrazia gli fosse intravenuta; ed il Santo piangendo
rispose: “Mi doglio e piango per i gravi tormenti e disonori che dierono e fecero al mio
Signore Gesu Cristo quei crudelissimi Giudei; e tanto piu ne sento gran cordoglio quanto
che io odo e vedo che tutto il mondo, per cui ei gli ha patiti, ingratissimamente s' &
scordato d' un si inestimabile beneficio.” Il che dicendo, comincio a riversar fiumi di
lagrime.” MARCO DA LISBONA, Croniche del Padre S. Francesco, parte 1, lib. 1, cap.
86.



17 “lllas (creaturas) viscerosius complexabatur et dulcius, quae Christi mansuetudinem
piam similitudine naturali praetendunt et Scripturae significatione figurant. Redemit
frequenter agnos qui ducebantur ad mortem, illius memor Agni mitissimi qui ad
occisionem adduci voluit pro peccatoribus redimendis... Lamentabatur pro morte
agniculi (quem sus ferocissima vix natum necaverat) coram omnibus, dicens: “Heu me,
frater agnicule, animal innocens, Christum hominibus repraesentans, maledicta sit
impia, nullusque de ea comedat homo vel bestia.” (Post tres dies, sus necem ex
infirmitate pertulit, ac proiecta et in modum tabulae desiccata, nulli fuit esca famelico.).”
S. BONAVENTURA, Legenda S. Francisci, cap. 8, n. 6.

18 “Esortava i suoi figliuoli a rivoltar ben spesso, e giorno e notte, questo pietoso libro
della Passione di Cristo.... E tutti i suoi sermoni ed esortazioni erano.... di questa croce
e Passione santissima.” MARCO DA LISBONA, Croniche del P. S. Francesco, parte 1, lib.
1, cap. 86. -La stessa opera, cap. 87. - “Persuadeva continuamente ai suoi che
cercassero di mondarsi colle lagrime sparse per la Passione del Signore.” La stessa
opera , cap. 88. - “"Recollegit se vir Dei cum ceteris sociis in quodam tugurio derelicto
iuxta civitatem Assisti.... Librum crucis Christi continuatis aspectibus diebus ac noctibus
revolvebant, exemplo Patris et eloquio eruditi, qui iugiter faciebat eis de Christi cruce
sermonem.” S. BONAVENTURA, Legenda S. Francisci, cap. 4, n. 3. - “Semper ante
oculos habete, fratres carissimi, viam humilitatis et paupertatis sanctae Crucis, per
guam nos minavit Salvator noster Iesu Christus... Plane probat (anima quae vere Deum
amat et a Spiritu Sancto ducitur) in nulla alia re perfectius requiescere amorem suum
guam in compassione caritativa Christi.” S. FRANCISCUS, Opuscula, Pedeponti, 1739,
tom. 3, Collationes monasticae sive ad Fratres, Collatio 24, De meditanda assidue
Christi Passione.

CAPITOLO I
- Dell'amore di Gesu Cristo in voler egli soddisfare la divina giustizia per li peccati nostri.

1. Narrasi nelle istorie un caso d'un amore si prodigioso che sara I'ammirazione di tutti

i secoli. Eravi un re, signore di molti regni, il quale aveva un unico figlio, si bello, si
santo e si amabile, ch'era I'amor del padre, il quale I'amava quanto se stesso. Or questo
principino portava un grande affetto ad un suo schiavo talmente che avendo questo
schiavo commesso un delitto, per cui gia era stato condannato a morte, il principe si
offeri esso a morire per lo schiavo: e 'l padre, perché era geloso della giustizia, si
contentd di condannare I'amato figlio alla morte, affinché restasse libero lo schiavo dal
meritato castigo. E cosi fu fatto: il figlio mori giustiziato, e resto liberato lo schiavo.1

2. Or questo caso, che simile non € avvenuto mai né mai avverra nel mondo, sta
registrato negli Evangeli, dove si legge che il Figliuolo di Dio, il Signore dell'universo,
essendo stato I'uomo per lo peccato condannato alla morte eterna, egli volle prendere
carne umana e cosi pagare colla sua morte la pena dovuta all'uomo: Oblatus est quia
ipse voluit (Is. LIII, 7). E I'Eterno Padre lo fece morire in croce per salvare noi miseri
peccatori: Proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom.
VIII, 32). Che vi pare, anima divota, di quest'amore del Figlio e del Padre?

3. Dunque, amato mio Redentore, voi colla vostra morte avete voluto sacrificarvi, per
ottenere a me il perdono? E che mai vi renderd per gratitudine? Voi troppo m'avete
9



obbligato ad amarvi; troppo vi sarei ingrato s'io non v'amassi con tutto il mio cuore. Voi
m'avete data la vostra vita divina; io misero peccatore qual sono vi do la vita mia. Si,
quella vita almeno che mi resta la voglio spendere solo in amarvi, ubbidirvi e darvi
gusto.

4. Uomini, uomini, amiamo questo Redentore, ch'essendo Dio non ha sdegnato di
caricarsi de' nostri peccati per soddisfare esso colle sue pene i castighi da noi meritati:
Vere languores nostros ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit (Is. LIII, 4). - Dice S.
Agostino che il Signore nel crearci ci ha formati per virtu della sua potenza, ma in
redimerci ci ha salvati dalla morte per mezzo de' suoi dolori: Condidit nos fortitudine
sua, quaesivit nos infirmitate sua.2 Quanto vi debbo, o Gesu mio Salvatore! S'io dessi
mille volte il sangue per voi, se spendessi mille vite, pure sarebbe poco. Oh chi pensasse
spesso all'amore che voi ci avete dimostrato nella vostra Passione, come potrebbe
amare altro che voi? Deh per quell'amore con cui ci amaste sulla croce, datemi la grazia
d'amarvi con tutto il cuore. V'amo, bonta infinita, v'amo sopra ogni bene, ed altro non
vi domando che 'l vostro santo amore.

5. Ma come va questo? ripiglia a dir lo stesso S. Agostino. Come l'amor vostro, o
Salvator del mondo, ha potuto giungere a tal segno ch'io abbia commesso il delitto e
voi ne abbiate avuto a pagar la pena? Quo tuus attigit amor? Ego inique egi, tu poena
multaris?3 E che mai importava a voi, soggiunge S. Bernardo, che noi ci perdessimo e
fossimo castigati come gia meritavamo, che abbiate voluto voi sopra le vostre carni
innocenti soddisfare i nostri peccati? e per liberare noi dalla morte, voi, Signore, abbiate
voluto morire? O bone Iesu, quid tibi est? mori nos debuimus, et tu solvis? nos
peccavimus, et tu luis? Opus sine exemplo, gratia sine merito, caritas sine modo (Quod.
[. 5).4 O opera che non ha avuto né avra mai simile! O grazia che noi non potevamo
mai meritarla! O amore che non potra mai comprendersi!5

6. Predisse gia Isaia che 'l nostro Redentore doveva esser condannato alla morte e come
un agnello innocente portato al sagrificio: Sicut ovis ad occisionem ducetur (Is. LIII, 7).
Qual maraviglia, oh Dio, doveva fare agli angioli il vedere il loro innocente Signore esser
condotto come vittima per essere sagrificato sull'altar della croce per amore dell'uomo!
E quale spavento dovette recare al cielo ed all'inferno, mirare un Dio giustiziato come
un ribaldo in un patibolo d'obbrobrio per li peccati delle sue creature!

7. Christus nos redemit de maledicto legis, factus pro nobis maledictum (quia scriptum
est: maledictus omnis qui pendet in ligno) ut in gentibus benedictio Abrahae fieret in
Christo Iesu (Gal. III, 13, 14). Qui dice S. Ambrogio: Ille maledictum in cruce factus, ut
tu benedictus esses in regno Dei. (Ep. 47).6 Dunque, mio caro Salvatore, voi per
ottenere a me la divina benedizione vi contentaste di abbracciarvi il disonore di
comparire sulla croce maledetto al cospetto del mondo ed abbandonato al patire anche
dal vostro Eterno Padre, pena che vi fe' gridare a gran voce: Deus meus, Deus meus,
ut quid dereliquisti me? (Matth. XXVII, 46). Si, commenta Simone da Cassia, a tal fine
fu Gesu abbandonato nella sua Passione, accid noi non restassimo abbandonati nei
peccati da noi commessi: Ideo Christus derelictus est in poenis, ne nos derelinquamur
in culpis.7 O prodigio di pieta! o eccesso d'amore d'un Dio verso degli uomini! E come
puo trovarsi, o Gesu mio, anima che creda cio, e non v'ami?

8. Dilexit nos, et lavit nos a peccatis nostris in sanguine suo (Apoc. I, 5). Ecco dov'e
giunto, o uomini, I'amore di Gesu verso di noi per lavarci dalle sozzure de' nostri peccati.
Egli svenandosi ha voluto apprestarci un bagno di salute nel suo medesimo sangue.
Offert sanguinem, dice un dotto autore (Contens. theol. to. 2. I. 10. dis. 4), melius
clamantem, quam Abel; quia iste iustitiam, sanguis Christi misericordiam interpellabat.8

10



Ma qui esclama S. Bonaventura: O bone Iesu, quid fecisti? O mio Salvatore, che avete
fatto? dove v'ha trasportato I'amore? che cosa avete in me veduto, che tanto di me v'ha
innamorato? Quid me tantum amasti? quare, Domine, quare? quid sum ego?9 Perché
avete voluto tanto patire per me? Chi son io che a tanto caro prezzo abbiate voluto
guadagnarvi lI'amor mio? Ah che tutta € stata opera del vostro amore infinito! che ne
siate sempre lodato e benedetto.

9. O vos omnes qui transitis per viam, attendite et videte, si est dolor sicut dolor meus
(Thren. I, 12). Considerando lo stesso Serafico Dottore queste parole di Geremia, come
dette dal nostro Redentore mentre stava in croce morendo per nostro amore, dice: Imo,
Domine, attendam et videbo, si est amor sicut amor tuus.10 E vuol dire: gia vedo ed
intendo, o mio appassionato Signore, quanto patite su questo legno infame; ma cid che
piu mi stringe ad amarvi € l'intendere I'affetto che voi mi dimostrate con tanto patire,
affine d'essere amato da me.

10. Quello che piu accendea S. Paolo ad amare Gesu era il pensare ch'egli non solo per
tutti, ma per esso in particolare volle morire: Dilexit me, et tradidit semetipsum pro me
(Gal. II, 20): Egli m'ha amato, diceva, e per me si € dato alla morte. E cosi dee dire
ciascuno di noi; poiché asserisce S. Giovan Grisostomo che Dio tanto ama ciascun uomo,
gquanto ama tutto il mondo: Adeo singulum quemque hominum pari caritatis modo
diligit, quo diligit universum orbem.11 Sicché ciascun di noi non &€ men obbligato a Gesu
Cristo per aver egli patito per tutti, che se avesse patito per lui solamente.12 Or se
Gesu, fratel mio, fosse morto solo per salvare voi, lasciando gli altri nella loro original
ruina, quale obbligo dovreste conservargli? Ma dovete di piu intendere che maggiore
obbligazione gli avete in esser morto per salvar tutti. S'egli per voi solo fosse morto,
qgual pena sarebbe la vostra in pensare che i vostri prossimi, genitori, fratelli ed amici,
si avessero a dannare e che da essi aveste ad esserne dopo questa vita per sempre
diviso? Se voi foste stato schiavo con tutta la vostra famiglia e venisse alcuno a riscattar
voi solo, quanto lo preghereste che insieme con voi riscattasse ancora i vostri genitori
e fratelli? E quanto lo ringraziereste, s'egli cio facesse per contentarvi? Dite dunque a
Gesu: Ah mio dolce Redentore, questo avete fatto voi per me senza esserne da me
pregato, non solo avete riscattato me dalla morte col prezzo del vostro sangue, ma
ancora i miei parenti ed amici, sicché ben poss'io sperare che unitamente con essi vi
goderemo per sempre in paradiso. Signore, io vi ringrazio ed amo, e spero di
ringraziarvene ed amarvi eternamente in quella patria beata.

11. E chi mai, dice S. Lorenzo Giustiniani, potra spiegare I'amore che porta il Verbo
divino ad ognuno di noi, mentre egli avanza I'amore d'ogni figlio alla sua madre e d'ogni
madre a' suoi figli? Praecellit omnem maternum ac filialem affectum Verbi Dei intensa
caritas; neque humano valet explicari eloquio, quo circa unumquemque moveatur
amore.13 In modo che riveld il Signore a S. Geltrude, ch'egli sarebbe pronto a morire
tante volte quante sono I'anime dannate, se fossero ancor capaci di redenzione: Toties
morerer quot sunt animae in inferno.14 O Gesu, o bene amabile piu d'ogni altro bene, 15
perché gli uomini tanto poco v'amano? Deh fate conoscere quel che avete patito per
ciascun di loro, I'amore che loro portate, il desiderio che avete d'esser da loro amato,
le belle parti che per essere amato voi avete. Fatevi conoscere, o Gesu mio, e fatevi
amare.

12. Ego sum pastor bonus, disse il Redentore, bonus pastor animam suam dat pro
ovibus suis (Io. X, 11). Ma, Signore, dove si trovano pastori nel mondo simili a voi? Gli
altri pastori danno la morte alle lor pecorelle per conservarsi la vita: voi, pastore troppo
amoroso, avete voluto dar la vostra vita divina per ottenere la vita alle vostre amate
pecorelle. E di queste pecorelle, 0 mio amabilissimo pastore, una per mia sorte son io.

11



Qual obbligo dunque ¢ il mio d'amarvi e di spendere la mia vita per voi, giacché voi per
amor mio in particolare siete morto? E qual confidenza io debbo avere nel vostro
sangue, sapendo ch'é stato sparso per pagare i peccati miei? Et dices in die illa:
Confitebor tibi, Domine. Ecce Deus salvator meus, fiducialiter agam et non timebo (Is.
XII, 1, 2). E come posso piu diffidare della vostra misericordia, o mio Signore,
guardando le vostre piaghe? -Andiamo, o peccatori, e ricorriamo a Gesu che sta su
quella croce come in trono di misericordia. Egli ha placata la divina giustizia da noi
sdegnata. Se noi abbiamo offeso Dio, egli per noi ha fatta la penitenza: basta che noi
ne abbiamo pentimento.

13. Ah mio carissimo Salvatore, a che v'ha ridotto la pieta e I'amore che avete verso di
me! Pecca lo schiavo, e voi, Signore, ne pagate la pena? Se penso dunque a' peccati
miei debbo tremare per lo castigo che merito: ma pensando alla vostra morte ho piu
ragione di sperare che di temere. Ah sangue di Gesu, tu sei tutta la mia speranza.

14. Ma questo sangue, siccome ci da confidenza, cosi ancora ci obbliga ad esser tutti
del nostro Redentore. Esclama I'Apostolo: An nescitis, quia non estis vestri? Empti enim
estis pretio magno (I Cor. VI, 19 et 20). No che non posso, Gesu mio, senza ingiustizia,
disporre piu di me e delle cose mie, mentre son fatto vostro, avendomi voi ricomprato
colla vostra morte. Il mio corpo, I'anima mia, la mia vita non & piu mia, € vostra ed &
tutta vostra. Voglio dunque solo in voi sperare, solo voi voglio amare, o mio Dio
crocifisso e morto per me. Io non ho altro che offerirvi, se non quest'anima riscattata
col vostro sangue; questa vi offerisco. Accettatemi ad amarvi ch'io non voglio altro che
voi, mio Salvatore, mio Dio, mio amore, mio tutto. Per lo passato sono stato ben grato
con gli uomini, solo con voi sono stato un ingrato. Al presente io v'amo; e non ho pena
che piu m'affligga che l'avervi disgustato. O Gesu mio, datemi confidenza nella vostra
Passione, e togliete dal mio cuore ogni affetto che non & per voi. Io voglio amare solo
voi, che meritate tutto il mio amore e troppo m'avete obbligato ad amarvi.

15. E chi mai potra resistere a non amarvi vedendo voi, il quale siete il diletto dell'Eterno
Padre, che avete voluto per noi finir la vita con una morte si amara e spietata?

O Maria, o madre del bello amore, deh, per li meriti del vostro Cuore inflammato,
otteneteci la grazia di vivere sol per amare il vostro Figlio, ch'essendo degno per sé d'un
infinito amore, ha voluto a tanto costo acquistarsi I'amore di me misero peccatore.

O amore dell'anime, o Gesu mio, io v'amo, io v'amo, io v'amo. Ma v'amo troppo poco;
datemi voi pit amore, piu fiamme che mi facciano vivere sempre ardendo del vostro
amore. Io non lo merito, ma ben lo meritate voi, bonta infinita. Amen, cosi spero, cosi
sia.

Note

1 Nelle prime edizioni (Pellecchia, Paci 1751, De' Rossi 1755) € posto sotto il n. 1 quello
che nelle edizioni posteriori, e anche nella nostra, e diviso frainn. 1 e 2. In esse manca
I' ultimo periodo del nostro n. 2.

2 “Invenimus virtutem Iesum, et invenimus infirmum Iesum: fortem et infirmum
Iesum... Vis videre quam iste Filius Dei fortis sit? Omnia per ipsum facta sunt... et sine
labore facta sunt... Infirmum vis nosse? Verbum caro factum est et habitavit in nobis.
Fortitudo Christi te creavit, infirmitas Christi te recreavit... Condidit nos fortitudine sua,
quaesivit nos infirmitate sua.” S. AUGUSTINUS, In Ioannis Evangelium, tractatus 15, n.
6. ML 35-1512.

12



3 Liber Meditationum, cap. 7. Inter Opera S. Augustini, ML 40-906. Per0, queste
Meditazioni sono I' opera di un compilatore piu recente, probabilmente di Alchero,
monaco di Chiaravalle. - Il passo qui addotto € di S. Anselmo. “Quo tuus attigit amor?...
Ego enim inique egi, tu poena multaris.” S. ANSELMUS, Orationes, Oratio 2. ML 158-
861.

4 La stessa sentenza si ritrova presso Lohner, Bibliotheca concionatoria, titulus 110,
Passio Christi, § 3, n. 1. colla stessa indicazione di fonte. - Vedi Appendice, 3, A.

5 Nelle ediz. del 1751 (Pellecchia, Paci) e in quella del De' Rossi (1755), I' ultima
esclamazione e: “O amore senza misura!”

6 S. AMBROSIUS, Epistola 46, ad Sabinum, n. 13. ML 16-1149.

7 “Ideo Christus est derelictus in poenis, ne nos derelinqueremur in peccatis, ut ipsius
derelictio sit nostra liberatio peccatorum.” SIMON DE CASSIA, De gestis Domini
Salvatoris, lib. 13 (de Passione Domini), cap. 116.

8 Vincentius CONTENSON. O. P., Theologia mentis et cordis, lib. 10, dissertatio 4, cap.
1, speculatio 1 (quartus excessus).

9 “O bone Iesu, quid fecisti, quid me tantum amasti? Quare, Domine, quare? Quare,
Domine Iesu? Quid sum ego?” Stimulus amoris, pars 1, cap. 13. Opera S. Bonaventurae,
VII, p. 206, col. 2: Lugduni, 1668, post editiones Vaticanam et Germanicam. - Vedi
Appendice, 2, 5°.

10 “Prae nimia doloris vehementia clamavit, dicens: O vos omnes qui transitis per viam,
attendite et videte si est dolor sicut dolor meus. Re vera, Domine Iesu Christe,
numqguam fuit dolor similis dolori tuo. Tanta enim fuit sanguinis tui effusio, ut totum
corpus tuum aspergeretur... Scio, Domine, et vere scio, quia propter aliud hoc non
fecisti, nisi ut ostenderes quanto affectu me diligeres.” S. BONAVENTURA, De
perfectione vitae ad Sorores, cap. 6, n. 6. Opera, VIII, ad Claras Aquas, 1898.

11 “Declarat (Paulus) hoc quoque par esse, ut quisque nostrum non minus agat gratias
Christo, quam si propter ipsum solum advenisset. Neque enim recusaturus erat vel ob
unum tantam exhibere dispensationem: adeo unumquemque hominem pari caritatis
modo diligit, quo diligit orbem universum.” S. I0. CHRYSOSTOMUS, In Epistolam ad
Galatas, cap. 2, n. 8. MG 61-646.

12 Nelle ediz. del 1751 (Pellecchia, Paci) e in quella Romana (De' Rossi, 1755) - la quale
e fatta su le precedenti - quest' ultimo periodo &: “Sicché, mio Redentore, se non altri
che io fossi stato nel mondo, solo per me voi vi sareste fatt' uomo, e sareste morto in
croce.” - Poi manca tutto il rimanente, fino al n. 11, che & stato aggiunto nelle ediz.
posteriori.

13 S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, De triumphali Christi agone, cap. 5 (principio).

14 “Hanc (Gertrudis) percepit instructionem, quod, cum homo dirigit se ad Crucifixum,
aestimet in corde suo Dominum Iesum blanda voce sibi dicentem: “"Ecce quomodo causa
tui amoris pependi in cruce nudus et despectus, et toto corpore vulneratus necnon per
singula membra distentus. Et iam tali dulcore caritatis afflicitur Cor meum erga te, quod,
si saluti tuae expediret et aliter salvari non posses, iam pro te solo vellem omnia tolerare

13



quae umquam aestimare posses me tolerasse pro toto mundo. Sed vere iam impossibile
est quod corpus meum possit amplius mori seu aliquam poenam vel tribulationem pati.
Et sic etiam impossibile est quod aliqua anima, quae post mortem meam est vel fuerit
in infernum condemnata, inde umqgquam amplius liberetur... sed sentient infernales
poenas in aeterna morte, quia noluerunt frui beneficio mortis et Passionis meae.” S.
GERTRUDIS MAGNA, Legatus divinae pietatis, lib. 3, cap. 41 (edizione dei Benedettini
di Solesmes, 1875), p. 205. - Questo presso S. Geltrude. Ma le stessissime parole qui
riferite da S. Alfonso sono prese dalle Rivelazioni di S. BRIGIDA, Revelationum lib. 7,
cap. 19: “Contigit uni personae vigilanti et orationi vacanti, quod... videbat se raptam
esse in spiritu in unum palatium... Videbatur quoque sibi Iesus Christus sedere inter
sanctos suos... qui suum benedictum os aperiens, proferebat haec verba: “Ego vere
sum ipsa summa caritas... Caritas ita incomprehensibilis et intensa nunc in me est, sicut
erat in tempore Passionis meae... Si adhuc possibile esset quod ego toties morerer quot
sunt animae in inferno, ita quod pro qualibet earum talem mortem iterum sustinerem
qualem tunc pro omnibus sustinui, adhuc corpus meum paratum esset subire haec
omnia, cum libenti voluntate et perfectissima caritate.”

15 Pellecchia, Paci (Napoli 1751): “O Gesu, o uomo il piu amabile e il piu amante di tutti
gli uomini....”

CAPITOLO II.
- Gesu volle assai patire per noi, affine di farc'intendere il grande amor che ci porta.

1. Due cose, scrisse Cicerone, fan conoscere un amante, il beneficare I'amato e 'l patire
per I'amato; e questo ¢ il segno piu grande d'un vero amore: Duo sunt quae amantem
produnt, amato benefacere, et pro amato cruciatus ferre, et hoc est maius.1 Iddio ben
gia avea dimostrato il suo amore all'uomo con tanti benefici a Iui dispensati; ma il
beneficare solamente I'uomo, dice S. Pier Grisologo, egli stimo esser troppo poco al suo
amore, se non avesse trovato il modo di dimostrargli quanto I'amava anche col patire e
morire per esso, come fece pigliando carne umana: Sed parum esse credidit, si affectum
suum non etiam adversa sustinendo monstraret.2- E qual modo piu atto potea Dio
trovare per palesarci I'amore immenso che ha per noi che col farsi uomo e patire per
noi? Non aliter Dei amor erga nos declarari poterat, scrive a tal proposito S. Gregorio
Nazianzeno.3 - Amato mio Gesu, troppo voi avete stentato per dichiararmi il vostro
affetto e per innamorarmi della vostra bonta. Troppo dunque sarebbe il torto che vi
farei, se vi amassi poco o amassi altra cosa che voi.

2. Ah, che in farsi da noi vedere un Dio impiagato, crocifisso e moribondo, ben egli ci
diede, dice Cornelio a Lapide (In 1. Cor.), il segno piu grande dell'amor che ci porta:
Summum Deus in cruce ostendit amorem.4 E prima di lui disse S. Bernardo che Gesu
nella sua Passione ci die a conoscere che 'l suo affetto verso di noi non potea esser
maggiore di quel che era: In Passionis rubore maxima et incomparabilis ostenditur
caritas (De Pass. c. 41).5 Scrive I'Apostolo che quando Gesu Cristo volle morire per la
nostra salute, apparve allora dove giungea lI'amore di un Dio verso noi misere creature:
Apparuit benignitas et humanitas Salvatoris nostri Dei (Ad Tit. III, 4). - Ah mio
innamorato Signore, intendo gia che tutte le vostre piaghe mi parlano dell'amore che
mi portate! E chi mai, a tanti contrassegni della vostra carita, potra resistere a non
amarvi? Avea ragione di dir S. Teresa, o amabilissimo Gesu, che chi non v'ama da segno
che non vi conosce.6

14



3. Ben potea Gesu Cristo ottenerci la salute senza patire e col menare in terra una vita
dolce e deliziosa; ma no, dice S. Paolo: Proposito sibi gaudio, sustinuit crucem (Hebr.
XII, 2). Ricuso egli le ricchezze, le delizie, gli onori terreni, e si elesse una vita povera
ed una morte piena di dolori e di obbrobri. E perché? Non bastava forse ch'egli avesse
supplicato I'Eterno Padre a perdonare I'uomo con una semplice preghiera, la quale
essendo d'infinito valore era sufficiente a salvare il mondo ed infiniti mondi? E perché
mai volle poi eleggersi tante pene con una morte cosi crudele che ben dice un autore
(Contens. theol. t. 2. I. 10, dis. 4) che per puro dolore I'anima di Gesu si separo dal
corpo: Inter agones purus dolor animam e corpore disiunxit?7 A che tanta spesa per
redimere I'uomo? Risponde S. Gio. Grisostomo: Bastava si una preghiera di Gesu per
redimerci, ma non bastava per dimostrarci I'amore che questo Dio ci porta: Quod
sufficiebat Redemptioni non sufficiebat amori (Ser. 128).8 E lo conferma S. Tommaso
dicendo: Christus ex caritate patiendo magis Deo exhibuit, quam exigeret
recompensatio offensae humani generis (3. p. g. 48. a. 2).9 Perché Gesu ci amava
assai, voleva assai esser amato da noi; e percid fece quanto poté anche col patire per
conciliarsi il nostro amore e per farc'intendere ch'esso non avea quasi piu che fare per
farsi amare da noi. Multum fatigationis assumpsit, dice S. Bernardo, quo multae
dilectionis hominem teneret:10 Egli prese molto a patire per molto obbligare I'uomo ad
amarlo.

4. E qual prova maggiore d'affetto, disse lo stesso nostro Salvatore, puo dimostrare un
amante verso la persona amata che dar la vita per suo amore? Maiorem hac dilectionem
nemo habet, ut animam suam ponat quis pro amicis suis (Io. XV, 13). Ma voi, o
amantissimo Gesu, dice S. Bernardo, avete fatto piu di questo, mentre avete voluto dar
la vita per noi non amici, ma vostri nemici e ribelli: Tu maiorem habuisti, Domine,
caritatem, ponens animam pro inimicis.11 E questo € cio che avverti I'Apostolo, quando
scrisse: Commendat caritatem suam in nobis, quia cum adhuc peccatores essemus,
secundum tempus Christus pro nobis mortuus est (Rom. V, 8, 9). Dunque, Gesu mio,
voi per me vostro nemico avete voluto morire, ed io potro resistere a tanto amore?
Eccomi, giacché voi con tanta premura desiderate ch'io vi ami, io v'amo sopra ogni cosa,
discaccio da me ogni altro amore e solo voi voglio amare.

5. Dice S. Gio. Grisostomo che 'l fine principale ch'ebbe Gesu nella sua Passione fu di
palesarci il suo amore e cosi tirarsi i nostri cuori colla memoria de' mali per noi sofferti:
Haec prima causa Dominicae Passionis, quia sciri voluit, quantum amaret hominem
Deus, qui plus amari voluit quam timeri.12 Aggiunge S. Tommaso che noi per mezzo
della Passione di Gesu conosciamo la grandezza dell'amore che Dio porta all'uomo: Per
hoc enim homo cognoscit, quantum Deus hominem diligat.13 E prima lo disse S. Gio.:
In hoc cognovimus caritatem Dei, quoniam ille animam suam pro nobis posuit.14 Ah,
Gesu mio, o Agnello immacolato sagrificato sulla croce per me, tantus labor non sit
cassus, 15 non sia perduto quanto avete patito per me; deh conseguite in me il fine di
tante vostre pene! Ligatemi tutto colle dolci catene del vostro amore, acciocch'io non vi
lasci e non mi divida piu da voi. Iesu dulcissime, ne permittas me separari a te: ne
permittas me separari a te.

6. Riferisce S. Luca che parlando Mose ed Elia sul monte Taborre della Passione di Gesu
Cristo, la chiamavano un eccesso: Dicebant excessum eius quem completurus erat in
Ierusalem (Luc. IX, 31). Si, dice S. Bonaventura, con ragione la Passione di Gesu fu
chiamata un eccesso, poiché fu un eccesso di dolore ed un eccesso d'amore: Excessus
doloris, excessus amoris.16 Ed un divoto autore soggiunge: Quid ultra pati potuit, et
non pertulit? Ad summum pervenit amoris excessus (Contens).17 E come no? La divina
legge non altro impone agli uomini, se non che amino il prossimo come loro stessi; ma

15



Gesu ha amato gli uomini piu che se stesso: Magis hos, quam seipsum amavit, dice S.
Cirillo.18 - Dunque, amato mio Redentore, vi dird con S. Agostino, voi siete giunto ad
amarmi piu di voi stesso, mentre per salvare me avete voluto perdere la vostra vita
divina, vita infinitamente piu preziosa delle vite di tutti gli uomini e di tutti gli angeli
insieme: Dilexisti me plus quam te, quoniam mori voluisti pro me.19

7. O Dio infinito, esclama Guerrico abbate, voi per amor dell'uomo, s'e lecito dirlo, siete
divenuto prodigo di voi stesso: Oh Deum, si fas est dici, prodigum sui prae desiderio
hominis! E come no? soggiunge, giacché non solo avete voluto donare i vostri beni, ma
anche voi stesso per ricuperare I'uomo perduto? An non prodigum sui, qui non solum
sua, sed seipsum impendit, ut hominem recuperaret?20 O prodigio, o eccesso d'amore
degno solo d'una bonta infinita! E chi mai, dice S. Tommaso da Villanova, potra, Signore,
neppure da lungi intendere I'immensita del vostro amore nell'avere tanto amato noi
miseri vermi che per noi abbiate voluto morire e morire in croce? Quis amoris tui
coghoscere vel suspicari posset a longe caritatis ardorem; quod sic amares, ut teipsum
cruci et morti exponeres pro vermiculis? Ah che questo amore, conclude il medesimo
santo, eccede ogni misura, ogni intelligenza: Excedit haec caritas omnem modum,
omnem sensum.21

8. E cosa dolce il vedersi alcuno amato da qualche gran personaggio, tanto pil se quegli
puo sollevarlo ad una gran fortuna. Or quanto piu dolce e caro dev'essere a noi il vederci
amati da Dio che puo0 sollevarci ad una fortuna eterna? Nell'antica legge potea I'uomo
dubitare se Dio I'amasse con tenero amore; ma dopo averlo veduto su d'un patibolo
versar sangue e morire, come noi possiamo piu dubitare se egli ci ama con tutta la
tenerezza ed affetto? Anima mia, deh mira il tuo Gesu che pende da quella croce tutto
impiagato; ecco come per quelle ferite egli ben ti dimostra I'amore del suo Cuore
innamorato. Patent arcana cordis per foramina corporis, parla S. Bernardo.22 - Caro
mio Gesu, m'affligge si il vedervi morire con tanti affanni su questo legno d'obbrobrio,
ma troppo mi consola e m'innamora di voi il conoscere per mezzo di queste piaghe
I'amore che mi portate. Serafini del cielo, che ve ne pare della carita del mio Dio, qui
dilexit me, et tradidit semetipsum pro me? (Galat. II, 20).

9. Dice S. Paolo che i Gentili sentendo predicare Gesu crocifisso per amore degli uomini,
la stimavano una pazzia da non potersi credere: Nos autem praedicamus Christum
crucifixum, Iudaeis quidem scandalum, Gentibus autem stultitiam (I Cor. I, 23). E com'e
possibile, diceano essi, credere che un Dio onnipotente, il quale non ha bisogno d'alcuno
per essere felicissimo qual €, abbia voluto per salvare gli uomini farsi uomo e morire in
croce? Questo sarebbe lo stesso, diceano, che credere un Dio divenuto pazzo per amore
degli uomini: Gentibus autem stultitiam.23 E con cio ricusavano di crederlo. - Ma questa
grand'opera della Redenzione che le genti stimavano e chiamavano pazzia, noi
sappiamo per fede che Gesu I'ha intrapresa e terminata. Agnovimus sapientem amoris
nimietate infatuatum:24 abbiamo veduto, dice S. Lorenzo Giustiniani, la sapienza
eterna, I'Unigenito di Dio, divenuto, per dir cosi, impazzito per I'amore eccessivo che
porta agli uomini. Si, perché non sembra che una pazzia d'amore, soggiunge Ugon
cardinale, aver voluto un Dio morire per I'uomo: Stultitia videtur, quod mortuus fuerit
Deus pro salute hominum.25

10. Il B. Giacopone, uomo che nel secolo era stato letterato poi rendutosi francescano,
parea diventato matto per I'amore che portava a Gesu Cristo. Un giorno gli apparve
Gesu e gli disse: “Giacopone, perché fai queste pazzie?”- “Perché le fo? rispose, perché
voi me le avete insegnate. Se io son pazzo, disse, voi siete stato piu pazzo di me in aver
voluto morire per me: Stultus sum, quia stultior me fuisti.”26 Cosi parimente S. Maria
Maddalena de' Pazzi sollevata in estasi esclamava (In vita, c. 11): Oh Dio d'amore! oh

16



Dio d'amore! E troppo, Gestl mio, I'amore che porti alle creature.27 Ed un giorno, stando
pure fuor di sé rapita, prese un'immagine del Crocifisso e si pose a correre pel
monasterio, gridando: O amore! o amore! non resterd giammai, mio Dio, di chiamarti
amore. Indi rivolta alle religiose disse: “Non sapete voi, care sorelle, che il mio Gesu
altro non & che amore? anzi pazzo d'amore? Pazzo d'amore dico che sei, 0 Gesu mio, e
sempre lo dir0”.28 E dicea che chiamando Gesu amore, avrebbe voluto essere udita da
tutto il mondo, accio da tutti fosse stato conosciuto ed amato I'amor di Gesu.29 Ed
alcuna volta si poneva a sonar la campana, affinché venissero tutte le genti della terra,
come desiderava, se fosse stato possibile,30 ad amare il suo Gesu.31

11. Si, mio dolce Redentore, permettetemi dirlo, ben avea ragione questa vostra sposa
di chiamarvi pazzo d'amore. E non pare una pazzia che voi abbiate voluto morire per
me? morire per un verme ingrato quale son io, di cui gia vedevate I'offese ed i tradimenti
ch'io dovea farvi? Ma se voi, mio Dio, siete quasi impazzito per amor mio, come io non
impazzisco per amore d'un Dio? Dopo ch'io vi ho veduto morto per me, come posso
pensare ad altri che a voi? come posso amare altra cosa che voi? Si, mio Signore, mio
sommo bene, amabile sopra ogni bene, io v'amo piu di me stesso. Vi prometto di non
amare da oggi avanti altri che voi e di pensare sempre all'amore che voi m'avete
dimostrato morendo tra tante pene per me.

12. O flagelli, o spine, o chiodi, o croce, o piaghe, o affanni, o morte del mio Gesu, voi
troppo mi stringete ed obbligate ad amare chi tanto m'ha amato. O Verbo Incarnato, o
Dio amante, I'anima mia s'e innamorata di voi. Vorrei amarvi tanto, che non trovassi
altro gusto che in dar gusto a voi, dolcissimo mio Signore. Giacché voi tanto bramate
I'amor mio, io mi protesto che non voglio vivere se non per voi. Voglio fare quanto
volete da me. Deh, Gesu mio, aiutatemi, fate ch'io vi compiaccia intieramente e sempre
nel tempo e nell'eternita. Maria, madre mia, pregate Gesu per me, accio mi doni il suo
amore, poiché altro non desidero in questa e nell'altra vita che di amare Gesu. Amen.

Note

1 Questa sentenza, non |'abbiamo ritrovata né presso Cicerone, né presso alcuno degli
antichi.

2 “Sed adhuc parum esse credidit, si affectum suum erga non praestando prospera
tantum, et non etiam adversa sustinendo monstraret.” S. PETRUS CHRYSOLOGUS,
Sermo 69. ML 52-397.

3 “Non aliter Dei erga nos amor testatus esse poterat, quam ex eo quod caro in memoria
fuerit, (cioé che non si dicesse: Verbum homo vel anima factum est) et quia nostri causa
ipse etiam usque ad deteriorem partem sese demisit. Carnem enim anima viliorem esse
nemo sanae mentis indiciabitur. Itaque hic locus, Verbum caro factum est, eamdem vim
et significationem mihi habere videtur cum eo, quod peccatum quoque ipsum et
maledictum factus esse dicitur; non quod Dominus in haec immutatus sit: qui enim id
fieri posset? sed quia per id quod haec suscepit, iniquitates nostras sustulit, et morbos
portavit.” S. GREGORIUS NAZIANZENUS, Epistola 101, ad Cledonium presbyterum,
contra Apollinarium. MG 37-190.

4 CORNELIUS A LAPIDE, S. 1., Commentaria in I Epist. ad Corinthios, cap. 1, v. 25.

17



5 Vitis mystica seu tractatus de Passione Domini, cap. 41, n. 132. Inter Opera S.
Bernardi, ML 184-715. - “In Passione ac Passionis rubore ardor maximae et
incomparabilis ostenditur caritatis.” Vitis mystica seu tractatus de Passione Domini, cap.
23. Opera S. BONAVENTURAE, VIII, ad Claras Aquas, 1898, pag. 186. - Vedi Appendice,
2, 9°.

6 “Oh, Senor y verdadero Dios mio! Quien no os conoce, no os ama. Oh qué gran verdad
es ésta!” S. TERESA, Exclamaciones del alma a Dios. XIV. Obras, 1V, 287.

7 “Inter has languoris luctas, inter obruentes agones, purus dolor animam a corpore
disiunxit.” Vincentius CONTENSON, Theologia mentis et cordis, lib. 10, dissertatio 4,
cap. 1, speculatio 1, (tertius excessus, in fine).

8 S. PETRUS DAMIANUS, sermo 47, De exaltatione S. Crucis, ML 144-172. - S. Io.
CHRYSOSTOMUS, in Epist. ad Ephes., hom. 3, n. 3. MG 62-27. - Vedi Appendice 4.

9 “Ille proprie satisfacit pro offensa qui exhibet offenso id quod aeque vel magis diligit
guam oderit offensam. Christus autem, ex caritate et obedientia patiendo, maius aliquid
Deo exhibuit quam exigeret recompensatio totius offensae humani generis.” S.
THOMAS, Sum. Theol., III, qu. 48, art. 2, c.

10 “Multum fatigationis assumpsit, quo multae dilectionis hominem debitorem teneret.”
S. BERNARDUS, In Cantica, sermo 11, n. 7. ML 183-827.

11 “Maiorem, inquit, caritatem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis pro
amicis suis (Ioan. XV, 13). Tu maiorem habuisti, Domine, ponens eam etiam pro
inimicis.” S. BERNARDUS, Sermo de Passione Domini, in feria IV Hebdomadis Sanctae,
n. 4. ML 183-264.

12 “Haec prima causa est Dominicae Passionis: quia sciri voluit quantum amaret
hominem Deus, qui plus amari voluit quam timeri.” Inter Opera S. Io. Chrysostomi, III,
Venetiis, 1574, De Passione Domini sermo sextus, fol. 297, col. 4. - Pero questi Sermoni
sulla Passione non vengono neppur ricordati nell' edizione Benedettina. Ma, nelle sue
opere genuine, svolge piu volte questo pensiero il Grisostomo. - Vedi Appendice, 5.

13 S. THOMAS, Sum. Theol., III, qu. 46, art. 3, c.

14 Questo testo di S. Giovanni (III, 16) manca nelle ediz. del 1751 (Pellecchia, Paci) e
in quella Romana (De' Rossi, 1755).

15 Sequentia Dies irae.

16 “Excessus recte nominat Passionem, quia in ea fuit excessus humilitatis... Fuit etiam
excessus paupertatis... Fuit excessus doloris.... Fuit etiam excessus amoris.” S.
BONAVENTURA, Commentarius in Evangelium S. Lucae, cap. XI, n. 54 (in vers. 31).
Opera, VII, ad Claras Aquas, 1895, pag. 234.

17 Vincentius CONTENSON, Theologia mentis et cordis, lib. 10, dissertatio 4, cap. 1,
speculatio 1, Reflexio ( in fine).

18 “Vides dilectionis erga nos novitatem? Lex enim praecepit diligere fratrem sicut
seipsum: Dominus autem noster Iesus Christus dilexit nos plus quam seipsum: nec
enim in forma et aequalitate Dei ac Patris exsistens, ad nostram humilitatem

18



descendisset, nheque tam acerbam corporis mortem pro nobis pertulisset, non colaphos
iudaicos, non sannas et contumelias, uno verbo cetera omnia, ut ne singula quae passus
est numrando in infinitum sermonem proferamus, pertulisset; sed neque dives cum
esset pauper fieri voluisset, nisi nos magis dilexisset quam seipsum. Inauditus itaque
ac novus est huius dilectionis modus.” S. CYRILLUS ALEXADRINUS, In Ioannis
Evangelium liber 9, in Io. XIII, 34. MG 74-162, 163.

19 Soliloquia animae ad Deum, cap. 13. Inter Opera S. Augustini, ML 40-874. -
Operetta, non gia di S. Agostino, ma di un compilatore piu recente, forse Alchero,
monaco di Chiaravalle.

20 “Dedit (Pater) Filium in pretium redemptionis; dedit Spiritum in privilegium
adoptationis; se denique totum servat haereditatem adoptatis. O Deum, si fas est dici,
prodigum sui, prae desiderio hominis! An non prodigum, qui non solum sua, sed et
seipsum impendit, ut hominem recuperaret, non tam sibi quam homini ipsi?”
GUERRICUS Abbas, In festo Pentecostes, sermo 1, n. 1. ML 185-157.

21 “Quis enim, non dicam hominum, sed angelorum, qui a saeculo vident te, amoris tui
immensum pondus et ardentissimam vim tam plene cognosceret? Quis eorum vel
suspicari posset a longe tantae caritatis ardorem: quod sic amares, ita diligeres, ut
teipsum cruci et morti exponeres pro vermiculo? S. THOMAS A VILLANOVA, In festo
Natalis Domini concio 3, n. 7. Conciones, Mediolani, 1760: II, 52. - “Excedit, exsuperat
supra modum haec caritas tua, Domine, quam in nostra redemptione monstrasti,
omnem scientiam, et omnem sensum, non solum humanum, sed etiam angelicum.”
Ibid.

22 “Patet arcanum cordis per foramina corporis.” S. BERNARDUS, In Cantica, sermo 61,
n. 4. ML 183-1072.

23 La ripetizione del testo latino di S. Paolo “Gentibus autem stultitiam” & stata aggiunta
nelle edizioni posteriori al 1755.

24 “Adeamus cum fiducia, non ad thronum gloriae, sed ad diversorium humanitatis eius
(specum nempe Bethleemiticum).... Ibi namque agnoscemus exinanitam maiestatem.
Verbum abbreviatum, solem carnis nube obtectum, et sapientiam amoris nimietate
infatuatam.” S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, Sermo in festo Nativitatis Domini, Opera,
Venetiis, 1721, pag. 328, col. 1.

25 “"Cum uno verbo posset omnes homines salvare, stultitia videtur, procedentibus
secundum naturales rationes, quod mortuus fuerit (Deus) propter salutem hominum.”
HUGO DE SANCTO CHARO, Cardinalis primus O. P., In Epist. I ad Cor., cap. 1, v. 23.
Opera, VII, fol. 75, col. 3, post medium. Venetiis, 1703.

26 Questo amoroso diverbio tra sé e Cristo riferisce lo stesso B. JACOPONE DA TODI
nella sua Lauda XC, Amor de caritate: Le Laude, Ristampa integrale della prima edizione
(1490), Firenze, 1923.
(Parla Cristo):
Tutte le cose qual aggio ordenate
si so fatte con numero e misura,
e molto piu ancora caritate
si € ordenata nella sua natura.
Donqua co per calura, - alma, tu sé empazita?
For d'orden tu se' uscita, - non t' & freno el fervore.
19



(Risponde Jacopone):

Cristo, che lo core si m' hai furato,

dici che ad amor ordini la mente,

come da poi ch' en te si so mutato

de me remasta, fusse convenente?

A te si puo imputare - non a me quel che faccio;
pero, se non te piaccio, - tu a te non piaci, amore.
Questo ben sacci che, s' io so empazito,

tu, somma sapienza, si el m' hai fatto.

Ad tal fornace perché me menavi,

se volevi ch' io fossi en temperanza?

Quando si smesurato me te davi, tollevi da me tutta mesuranza.
Onde, se c'e fallanza, - amor, tua €, non mia,
pero che questa via - tu la facesti, amore.

Tu, sapienzia, non te contenesti

che I'amor tuo spesso non versasse,

d' amor non de carne tua nascesti,

umanato amor che ne salvasse;

per abbracciarne en croce tu salesti,

e credo che per cid tu non parlasse.

27 “Tenendo talora ne' suoi ratti fissato il suo purissimo intelletto nella contemplazione
dell'infinito amore che ha mosso Dio a far tanto per la vilissima creatura dell' uomo, non
poteva tenersi che altamente non dicesse: “O Amore, o Amore, o Dio, che ami le
creature con amor puro! O Dio d' amore! o Dio d' amore! O Signor mio, non piu amore,
non piu amore: € troppo, o Gesu mio, I'amore che porti alle creature.” PUCCINI, Vita,
Firenze, 1611, parte 1, cap. 11.

28 “Una volta, essendo pure in ratto, tolto un crocifisso in mano, si diede per lo convento
a correre, e sfogando col Verbo divino amorosi avvisi e intensi affetti, esclamava: “O
Amore, o Amore, o Amore! ” Questo faceva con dolci sorrisi, e con volto si colmo di
gioia, che in rimirarla cagionava grandissima consolazione. Ora affissava gli occhi al
cielo, ora al Crocifisso, ora se lo stringeva al petto, e lo baciava con eccessivo fervore,
ed in quel mentre non cessava di replicare: “O Amore, o Amore! non resterdo giammai,
o0 mio Dio, di chiamarti Amore, giubilo del mio cuore, speranza e conforto dell'anima
mia.” - “Poi rivolta alle sorelle che |la seguitavano, soggiungeva: “Non sapete voi, care
sorelle, che il mio Gesu altro non € che Amore, anzi pazzo d' amore? Pazzo d' amore
dico che sei, o Gesu mio, e sempre lo dird. Tu sei tutto amabile e giocondo: tu recreativo
e confortativo; tu nutritivo e unitivo. Sei pena e refrigerio, fatica e riposo, morte e vita
insieme: finalmente, che non & in te?” PUCCINI, Vita, Firenze, 1611, parte 1, cap. 11.

29 “Altra volta esclamava: "O Amore, o Amore!” ed al cielo rivolta diceva: "Dammi tanta
voce, o Signor mio, che chiamando te Amore sia sentita dall' Oriente sino all' Occidente,
e da tutte le parti del mondo, sino nell' inferno; accio tu sia conosciuto e riverito come
vero Amore.” PUCCINI, Vita, Firenze, 1611, parte 1, cap. 11.

30 Questo inciso che restringe il senso tanto ampio della frase, si trova aggiunto nelle
edizioni posteriori al 1754.

31 “Nel mezzo di quello (incendio d' amore), bene spesso correva con grandissima
velocita, ora per lo convento, ora per tutto I' orto, dicendo che andava cercando anime
che conoscessero ed amassero I' Amore. Per questo incontrandosi talvolta in qualche

20



Sorella, la prendeva per la mano, e stringendola molto forte, le diceva: "0 anima, amate
voi I' Amore? come fate a vivere? non sentite consumarvi e morir per amore?” Quando
poi per buono spazio di tempo avea camminato, prendeva le funi delle campane, e
sonandole, ad alta voce esclamava: “Venite, anime, ad amare, venite ad amar |I' Amore,
dal quale siete tanto amate”. PUCCINI, Vita, Firenze, 1611, parte 1, cap. 12.

CAPITOLO III
- Gesu per nostro amore volle fin dal principio di sua vita patir le pene della sua
Passione.

1. Venne il Verbo divino nel mondo a prendere carne umana per farsi amare dall'uomo,
onde venne con tanta fame di patire per nostro amore che non volle perdere momento
in principiare a tormentarsi, almeno coll'apprensione. Appena fu conceputo nell'utero di
Maria egli si rappresento alla mente tutt'i patimenti della sua Passione, e per ottenere
a noi il perdono e la divina grazia, si offeri all'Eterno Padre a soddisfare per noi colle sue
pene tutti i castighi dovuti ai nostri peccati; e fin d'allora comincio a patire tutto cio che
poi soffri nella sua amarissima morte. - Ah mio amorosissimo Redentore, ed io finora
che ho fatto, che ho patito per voi? Se io per mille anni tollerassi per voi tutti i tormenti
che han sofferti tutti i martiri, pure sarebbe poco a confronto di quel solo primo
momento nel quale voi vi offeriste e cominciaste a patire per me.

2. Patirono si bene i martiri gran dolori ed ignominie, ma le patirono solo nel tempo del
loro martirio. Gesu pati sempre fin dal primo istante del suo vivere tutte le pene della
sua Passione, poiché fin dal primo momento si pose avanti gli occhi tutta I'orrida scena
de' tormenti e delle ingiurie che dovea ricevere dagli uomini. Ond'egli disse per bocca
del profeta: Dolor meus in conspectu meo semper (Ps. XXXVII, 18). Ah mio Gesu, voi
per amor mio siete stato cosi avido di pene che avete voluto soffrirle prima del tempo,
ed io sono cosi avido de' piaceri di questa terra? Quanti disgusti v'ho dati per contentare
il mio corpo? Signore, per li meriti de' vostri affanni toglietemi |'affetto a' diletti terreni.
Io per amor vostro propongo di astenermi da quella soddisfazione (nominate quale).

3. Iddio per sua pieta usa con noi di non farci sapere prima del tempo destinato a patire,
le pene che ci aspettano. Se ad un reo ch'é giustiziato su d'una forca gli fosse stato
rivelato sin dall'uso di ragione il supplicio che gli toccava, sarebbe stato mai egli capace
d'allegrezza? Se a Saulle dal principio del suo regnare gli fosse stata rappresentata la
spada che lo dovea trafiggere; se Giuda avesse preveduto il laccio che dovea soffocarlo,
quanto amara sarebbe stata la loro vita? Il nostro amabil Redentore sin dal primo istante
del suo vivere si fece sempre presenti i flagelli, le spine, la croce, gli oltraggi della sua
Passione, la morte desolata che gli aspettava. Quando mirava le vittime che si
sagrificavano nel tempio, ben sapea che tutte erano figura del sacrificio ch'esso, Agnello
immacolato, dovea consumare sull'altar della croce. Quando vedeva la citta di
Gerusalemme, ben sapea che ivi dovea lasciar la vita in un mar di dolori e di vituperi.
Quando guardava la sua cara Madre, gia s'immaginava di vederla agonizzante per lo
dolore a pie della croce, vicina a sé moribondo. - Sicché, o Gesu mio, la vista orribile di
tanti mali in tutta la vostra vita vi tenne sempre tormentato ed afflitto prima del tempo
della vostra morte. E voi tutto accettaste e soffriste per mio amore.

21



4. La vista solamente, o mio Signore appassionato, di tutt'i peccati del mondo, e
specialmente de' miei, co' quali gia prevedevate ch'io avea ad offendervi, fé che la
vostra vita fosse piu afflitta e penosa di quante vite vi sono state e vi saranno. Ma oh
Dio, ed in qual barbara legge sta scritto che un Dio ami tanto una creatura e che dopo
cio la creatura viva senza amare il suo Dio, anzi I'offenda e disgusti? Deh, Signore,
fatemi conoscere la grandezza del vostro amore, accido non vi sia piu ingrato. Oh se
v'amassi, mio Gesu, se v'amassi da vero, quanto dolce mi sarebbe il patire per voi!

5. A Suor Maddalena Orsini che stava da lungo tempo con una tribulazione, apparve un
giorno Gesu in croce e I'animo a soffrirla con pace. La serva di Dio rispose: “Ma, Signore,
voi solo per tre ore siete stato in croce, ma per me sono piu anni che soffro questa
pena.” Allora le disse rimproverandola Gesu Cristo: “Ah ignorante, che dici? Io sin dal
primo momento che stiedi in seno di mia madre, soffrii nel Cuore quel che poi in morte
tollerai sulla croce.”1 - Ed io, caro mio Redentore, come, a vista di tanti affanni che voi
soffriste per amor mio in tutta la vostra vita, posso lagnarmi di quelle croci che voi
m'inviate a patire per mio bene? Vi ringrazio d'avermi redento con tanto amore e con
tanto dolore. Voi per animarmi a soffrir con pazienza le pene di questa vita, avete voluto
addossarvi tutti i nostri mali. Ah Signore, deh fatemi spesso presenti i vostri dolori,
affinché io accetti e desideri sempre il patire per vostro amore.

6. Magna velut mare contritio tua (Thren. II, 13). Come le acque del mare sono tutte
salse ed amare, cosi la vita di Gesu fu tutta piena d'amarezze e priva d'ogni sollievo,
com'egli stesso disse a S. Margarita da Cortona.2 Di piu, come nel mare s'adunano tutte
le acque della terra, cosi in Gesu Cristo si unirono tutti i dolori degli uomini; ond'e che
per bocca del Salmista egli disse: Salvum me fac, Deus, quoniam intraverunt aquae
usque ad animam meam. Veni in altitudinem maris, et tempestas demersit me (Ps.
LXVIII, 2, 3): Salvatemi, o mio Dio, perché gli affanni sono entrati sin nell'intimo
dell'anima mia; ed io son restato sommerso da una tempesta d'ignominie e di dolori
esterni ed interni. - Ah mio caro Gesu, mio amore, mia vita, mio tutto, se io miro al di
fuori il vostro sagro corpo, io non vedo altro che piaghe. Se entro poi dentro il vostro
Cuore desolato, io non trovo altro che amarezze ed affanni che vi fanno patire agonie
di morte. Ah mio Signore, e chi altri mai che voi, perché siete una bonta infinita, poteva
giungere a patir tanto e morire per una vostra creatura? Ma perché voi siete Dio, amate
da Dio, con amore che non puo uguagliarsi a qualungue altro amore.

7. Dice S. Bernardo: Ut servum redimeret nec Pater Filio, nec Filius sibi ipsi pepercit
(Ser. fer. 4).3 O carita infinita di Dio! Da una parte I'Eterno Padre impose a Gesu Cristo
il soddisfare per tutti i peccati degli uomini: Posuit in eo iniquitatem omnium nostrum
(Is. LIII, 6). Dall'altra Gesu per salvare gli uomini, € nel modo pit amoroso che potesse,
volle pagare sopra di sé, a tutto rigore, alla divina giustizia la pena ad essi dovuta;
onde, come asserisce S. Tommaso, egli si addosso tutti i dolori e tutti gli oltraggi in
sommo grado: Assumpsit dolorem in summo, vituperationem in summo.4 Che percio
Isaia lo chiamo I'uomo de' dolori ed il piu dispregiato fra tutti gli uomini: Despectum et
novissimum virorum, virum dolorum (Ibid., 3). E con ragione, mentre Gesu fu
tormentato in tutte le membra e sensi del corpo, e pit amaramente fu afflitto in tutte
le potenze dell'anima, si che le pene interne superarono immensamente i dolori esterni.
Eccolo dunque lacerato, esangue, trattato da ingannatore, da mago, da pazzo,
abbandonato dagli stessi amici e perseguitato finalmente da tutti, sino a finir la vita su
d'un infame patibolo.

8. Scitis quid fecerim vobis? (Io. XIII, 12). Signore, gia so quanto voi avete fatto e
patito per amor mio; ma voi sapete ch'io finora non ho fatto niente per voi. Gesu mio,
aiutatemi a soffrire qualche cosa per amor vostro prima che mi giunga la morte. Io mi

22



vergogno di comparirvi innanzi; ma non voglio essere piu quell'ingrato che sono stato
tanti anni con voi. Voi vi siete privato d'ogni piacere per me: io rinunzio per amor vostro
a tutti i diletti de' sensi. Voi avete sofferti tanti dolori per me: io per voi voglio soffrire
tutte le pene della mia vita e della mia morte, come a voi piacera. Voi siete stato
abbandonato: io mi contento che mi abbandonino tutti, purché non m'abbandoniate voi,
unico mio e sommo bene. Voi siete stato perseguitato: io accetto qualunque
persecuzione. Voi finalmente siete morto per me: io voglio morire per voi. Ah Gesu mio,
mio tesoro, mio amore, mio tutto, io v'amo: datemi pit amore. Amen.

Note

1 “Mentre era anche secolare si lamentava spesso col suo Signore che una tal
tribulazione, per durar troppo lungo tempo, le fosse divenuta intollerabile. Una notte in
sogno le parve di vedersi avanti Cristo confitto in croce, il quale I' esortava col suo
esempio alla pazienza, ed ella con moto naturale gli rispose: “Signore, la vostra croce
duro solo tre ore, ma questa mia dura molt' anni.” Qui il Redentore con severa voce
replico con dire: “Ah ingrata, come ardisci di parlare in questa maniera, sapendo che
insino dal principio per tutta la vita in fatiche e patimenti sono vissuto, terminando
finalmente la mia vita in una croce?” Con tal risposta restando confusa procuro da i
avanti di tollerare con pazienza quel travaglio.” P. BONAVENTURA BORSELLI, O. P., Vita
della Ven. Madre Suor M. Maddalena Orsini, domenicana, Roma, Tinassij, 1668, cap.
XV, pag. 66.

2 “Audivit (Margarita) Christum dicentem sibi: “... Tu clamare non cesses meam per
ordinem Passionem, et quod semper in hac vita, pro amore humani generis, vixi in
laboribus et in poenis.” Fr. IUNCTA BEVEGNAS, Vita, cap. 5, § 13. - “"Audivit Christum
dicentem sibi: “Tu vis esse filia lactis; sed tu eris filia fellis in poenis quas patieris. Sed
per eas efficieris filia mea electa et soror, et similabunt te mihi.” Ibid., § 18. - “In festo
protomartyris Stephani, post fletum indicibilem et multas cum Christo allocutiones
factas, intulit natus ex Virgine Filius Dei, dicens: “... In huius saeculi vita misera, gloriam
meam desideras possidere. Sed nolo quod habeas laetitiam in hoc mundo, ad instar
mei, sequendo me in degustatione poenarum mearum. Quare, para te ad tribulationes,
guia in via non est patria obtinenda.” Ibid. § 33. - "Quodam die post festum Ascensionis
Christi, dixit oranti Dominus: “... Para te ad infirmitates et tribulationes, et recordare
quod pro te aspera passus sum; et sicut in hac vita quietem non habui, ita et tu habitura
non es.” Ibid., § 34.

3 S. BERNARDUS, In feria IV Hebdomadae Sanctae, Sermo de Passione Domini, n. 4.
ML 183-264.

4 “Dolor in Christo fuit maximus inter dolores praesentis vitae.” S. THOMAS, Sum.
Theol., III, qu. 46. art. 6, c. - “(Ex Augustino) Nihil enim erat, inter omnia genera
mortis, illo genere (nempe morte crucis) exsecrabilius et formidabilius.” Ibid., art 4, c.
- “Christus fuit novissimus: primo propter doloris acerbitatem.... secundo propter mortis
turpitudinem.” In Isaiam, cap. 53, 3. - " Humiliavit semetipsum factus obediens usque
ad mortem, mortem autem crucis: in quo ostenditur et cruciatus acerbitas.... et mortis
vilitas et ignominia.” In Epist. ad Hebr. , cap. 12, lectio 1, v. 2. - "Convenit etiam (mors
crucis) quantum ad exemplum perfectae virtutis. Homines enim quandoque non minus
refugiunt vituperabile genus mortis quam mortis acerbitatem: unde ad perfectionem
virtutis pertinere videtur, ut propter bonum virtutis etiam aliquis vituperabilem mortem
non refugiat pati... (Mors autem crucis) mors turpissima videbatur.” Compendium

23



theologiae, ad Reginaldum. Opusculum 2 (al. 3), cap. 228: Operum tom. 17, Romae,
1570.

CAPITOLO 1V
- Il gran desiderio ch'ebbe Gesu di patire e morire per nostro amore.

1. Troppo tenera, amorosa ed obbligante fu quella dichiarazione che fece il nostro
Redentore della sua venuta in terra, allorché disse ch'egli era venuto per accender
nell'anime il fuoco del divino amore, e che non altro era il suo desiderio che di vedere
accesa questa santa fiamma in tutti i cuori degli uomini: Ignem veni mittere in terram,
et quid volo nisi ut accendatur? (Luc. XII, 49). Segui poi a dire immediatamente ch'egli
aspettava d'esser battezzato col battesimo del suo medesimo sangue, non gia per lavare
i peccati suoi, mentr'esso era incapace di colpa, ma per lavare i peccati nostri ch'egli
era venuto a soddisfare colle sue pene: Passio Christi dicitur baptisma, quia in eius
sanguine purificamur (S. Bon.).1 Ed indi I'amante nostro Gesu per farci intendere
quanta era l'ardenza di questo suo desiderio di morire per noi, con troppo dolce
espressione d'amore soggiunse ch'egli sentiva un affanno immenso per quel tempo, in
cui differivasi I'esecuzione della sua Passione, tanto era il desiderio di patire per nostro
amore. Ecco le sue amorose parole: Baptismo autem habeo baptizari, et quomodo
coarctor, usquedum perficiatur? (Luc. XII, 50).

2. Ah Dio innamorato degli uomini, e che potevate piu dire e fare per mettermi in
necessita d'amarvi? E qual bene mai v'apportava I'amor mio, che per ottenerlo voleste
morire e tanto desideraste la morte? Se un servo mio avesse solo desiderato morire per
me, pure s'avrebbe tirato il mio amore; ed io potro vivere senz'amare con tutto il mio
cuore voi, mio Re e Dio, che siete morto per me e con tanto desiderio di morire per
acquistarvi il mio amore?

3. Sciens Iesus quia venit hora eius, ut transeat ex hoc mundo ad Patrem, cum dilexisset
suos... in finem dilexit eos (Io. XIII, 1). Dice S. Giovanni che Gesu chiamo ora sua l'ora
della sua Passione, perché, come scrisse un divoto espositore, questo fu il tempo dal
nostro Redentore piu sospirato in sua vita; mentre allora, col patire e morire per l'uomo,
egli volea fargli comprendere I'amore immenso che gli portava. Amantis illa hora est,
qua pro amico patitur (Barrad. ap. Spondan.):2 e cara a chi ama I'ora in cui patisce per
I'amato; poiché il patire per I'amato € I'opera piu atta a palesar I'amore dell'amante ed
a cattivarsi I'amore dell'amato. -Ah mio caro Gesu, dunque per dimostrarmi voi il vostro
grande amore non avete voluto commettere ad altri che a voi l'impresa della mia
Redenzione. Tanto dunque vVv'importava l'amor mio che voleste tanto patire per
acquistarvelo? E che piu avreste voi potuto fare, se aveste dovuto guadagnarvi I'amore
del vostro divin Padre? Che avrebbe potuto piu patire un servo per tirarsi |'affetto del
suo signore, di quello che voi avete sofferto per essere amato da me schiavo vile ed
ingrato?

4. Ma ecco il nostro amoroso Gesu gia vicino ad essere sacrificato sull'altar della croce
per nostra salute, in quella beata notte precedente alla sua Passione. Udiamo che dice
a' suoi discepoli nell'ultima cena che fa con essi: Desiderio, dice, desideravi hoc pascha
manducare vobiscum (Luc. XXII, 15). S. Lorenzo Giustiniani considerando queste parole
asserisce ch'elle furono tutte voci d'amore: Desiderio desideravi: Caritatis est vox
haec.3 Come se avesse detto il nostro amante Redentore: Uomini, sappiate che questa
notte, in cui si dara principio alla mia Passione, questo & stato il tempo da me piu

24



sospirato in tutta la mia vita, perché ora, colle mie pene e colla mia dura morte, vi faro
conoscere quanto io v'amo, e con cio vi obbligherdo ad amarmi col modo piu forte che
m'é possibile. Dice un autore che nella Passione di Gesu l'onnipotenza divina si uni
coll'amore: I'amore cerco d'amar l'uomo sin dove potesse giunger l'onnipotenza, e
I'onnipotenza cerco di compiacere I'amore sin dove giunger potesse il suo desiderio.

O sommo Dio, voi m'avete dato tutto voi stesso, e come io posso poi hon amarvi con
tutto me stesso? Io credo, si lo credo, che siete morto per me: e come v'amo si poco
che tanto spesso mi scordo di voi e di quanto avete patito per me? E perché, Signore,
io ancora in pensare alla vostra Passione non resto tutto acceso del vostro amore e non
divento tutto vostro come tante anime sante che, al considerare le vostre pene, son
rimaste prede felici del vostro amore e si son date tutte a voi?

5. Diceva la sposa de' Cantici che sempreché il suo sposo l'introduceva nella sacra cella
della sua Passione, si vedea talmente assalita d'ogn'intorno dall'amor divino, che tutta
languendo d'amore era costretta a cercare sollievi al suo cuore ferito: Introduxit me rex
in cellam vinariam, ordinavit in me caritatem. Fulcite me floribus, stipate me malis, quia
amore langueo (Cant. II, 4, 5).4 E com'e possibile che un'anima entrando a considerare
la Passione di Gesu Cristo, da quei dolori e da quelle agonie, che tanto afflissero il corpo
e I'anima del suo amante Signhore, non resti ferita come da tante saette d'amore e
dolcemente forzata ad amare chi tanto I'amo?

Oh Agnello immacolato, cosi lacero, insanguinato e difformato come vi miro su questa
croce, quanto mi comparite bello ed amabile! Si, perché tutte queste piaghe che vedo
in voi sono tutti a me segni e prove del grande amore che mi portate. Ah! che se tutti
gli uomini spesso vi contemplassero in quello stato in cui foste un giorno fatto spettacolo
a tutta Gerusalemme, chi potrebbe mai non restar preso dal vostro amore? Amato mio
Signore, accettatemi ad amarvi, mentre io vi dono tutti i miei sensi e tutta la mia
volonta. E come posso io negarvi niente, se voi non mi avete negato il sangue, la vita
e tutto voi stesso?

6. Fu tanto il desiderio di Gesu di patire per noi, che nella notte precedente alla sua
morte non solamente egli di buona voglia ando all'orto, dove gia sapea che doveano
venire a prenderlo i Giudei, ma sapendo che Giuda il traditore colla compagnia de'
soldati era gia vicino, disse a' discepoli: Surgite, eamus: ecce qui me tradet prope est
(Marc. X1V, 42). Voll'egli stesso andar loro all'incontro, come venissero per condurlo
non gia al supplicio della morte, ma alla corona di un gran regno. -O dolce mio
Salvatore, voi dunque andate incontro alla morte con tanto desiderio di morire per la
brama che avete d'essere amato da me? Ed io non avro desiderio di morire per voi, mio
Dio, per dimostrarvi I'amore che vi porto? Si, Gesu mio morto per me, io ancor desidero
di morire per voi. Ecco il sangue, la vita, tutta ve I'offerisco. Eccomi pronto a morire per
voi come e quando vi piace. Gradite questo misero sacrificio che vi rende un misero
peccatore, il quale prima vi ha offeso, ma ora v'ama piu di se stesso.

7. S. Lorenzo Giustiniani considera quel Sitio che proferi Gesu nella croce morendo, e
dice che questa sete non fu sete che veniva da mancanza di umore, ma sete che nasceva
dall'ardenza dell'amore che Gesu avea per noi: Sitis haec de ardore nascitur caritatis.5
Poiché con tal parola volle il nostro Redentore dichiararci piu che la sete del corpo il
desiderio che avea di patire per noi con dimostrarci il suo amore e 'l desiderio insieme
che avea d'essere amato da noi con tante pene che per noi soffriva: Sitis haec de ardore
nascitur caritatis. E S. Tommaso: Per hoc Sitio ostenditur ardens desiderium de salute
generis humani (In c. XIX Io., lect. 3).6
Ah Dio innamorato, €& possibile che un eccesso di tanta bonta resti senza
corrispondenza? Suol dirsi che amore con amor si paga, ma il vostro amore con quale
amore potra mai pagarsi? Bisognerebbe che un altro Dio morisse per voi per compensar
25



I'amore che ci avete portato in morire per noi. E poi, Signor mio, come mai poteste dire
che le vostre delizie erano di star cogli uomini, se da essi non riceveste che ingiurie e
maltrattamenti? L'amore dunque vi fé cangiare in delizie i dolori e i vituperi sofferti per
noi.

8. O Redentore amabilissimo, io non voglio piu resistere alle vostre finezze: io vi dono
tutto il mio amore. Voi tra tutte le cose siete ed avete da essere sempre |'unico amato
dell'anima mia. Voi vi siete fatt'uomo per avere una vita da dare per me: io vorrei mille
vite per sacrificarle tutte per voi. V'amo, bonta infinita, e voglio amarvi con tutte le mie
forze. Voglio far quanto posso per darvi gusto. Voi innocente avete tanto patito per me:
io peccatore, che ho meritato I'inferno, voglio patire per voi quanto volete. Aiutate, Gesu
mio, per li meriti vostri questo mio desiderio che voi stesso mi donate. O Dio infinito, in
voi credo, in voi spero, voi amo. Maria, madre mia, intercedete per me. Amen.

Note

1 “Passio Christi dicitur baptismus, quia in eius sanguine purificamur quasi in lavacro
baptismali.” S. BONAVENTURA, Commentarius in Evang. S. Lucae, cap. 12, n. 71 (in
vers. 50). Opera, VII, ad Claras Aquas, 1895, p. 331, col. 1.

2 “Hora eius erat hora mortis, quia nos amabat pro quibus moriebatur. Amantis enim
hora illa est, qua pro amico patitur.” Sebastianus BARRADAS, S. 1., Commentatiorum
in concordiam et historiam IV Evangelistarum tom. 4, lib. 2, cap. 5.

3 “Vulnerati cordis et flagrantissimae caritatis est vox haec. Habet in se unde pascat
ruminantes se.” S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, De triumphali Christi agone, cap. 2.
Opera, Venetiis, 1721, p. 229.

4 Introduxit me rex in cellaria sua. Cant. I, 3. - Introduxit me in cellam vinariam,
ordinavit in me caritatem. Fulcite me floribus, stipate me malis: quia amore langueo.
Cant. II, 4, 5.

5 “Sitis haec de ardore dilectionis, de amoris fonte, de latitudine nascitur caritatis.” S.
LAURENTIUS IUSTINIANUS, De triumphali Christi agone, cap. 19. Opera, Venetiis,
1721, pag. 273, col. 2.

6 “Per hoc vero quod dicit Sitio... ostenditur eius ardens desiderium de salute generis
humani. ” S. THOMAS, Commentaria in Evang. secundum Ioannem, cap. 19, lectio 5,
n. 1.

CAPITOLO V
- Amore di Gesu in lasciarci se stesso in cibo prima di andare alla morte.

1. Sciens Iesus, quia venit hora eius, ut transeat ex hoc mundo ad Patrem, cum
dilexisset suos... in finem dilexit eos (Io. XIII, 1). L'amantissimo nostro Redentore
nell'ultima notte di sua vita sapendo che gia era giunto il tempo sospirato di morire per
amor dell'uomo, non gli soffri il cuore di abbandonarci soli in questa valle di lagrime;
ma per non separarsi da noi neppur colla sua morte, volle lasciarci tutto se stesso in

26



cibo nel Sacramento dell'altare: dandoci con cio ad intendere, che dopo questo dono
infinito non avea piu che darci per dimostrarci il suo amore. In finem dilexit eos.1 Spiega
Cornelio a Lapide col Grisostomo e Teofilatto secondo il testo greco la parola in finem,
e scrive: Quasi dicat extremo amore et summe dilexit eos. Gesu in questo Sacramento
fe' I'ultimo sforzo d'amore verso degli uomini, come dice Guerrico abbate: Omnem vim
amoris effudit amicis (Ser. I, de Asc.).2

E meglio cio fu espresso dal sagro Concilio di Trento, che parlando del Sacramento
dell'altare disse che 'l nostro Salvatore in esso caccio fuori, per cosi dire, tutte le
ricchezze del suo amore verso di noi: Divitias sui erga homines amoris velut effudit
(Sess. XIII, c. 2).3 Aveva ragione dunque S. Tommaso I'Angelico di chiamare questo
Sacramento, Sacramento d'amore e pegno d'amore il pitu grande che potea darci un
Dio: Sacramentum caritatis, summae caritatis Christi pignus est (Opusc. LVIII, cap.
25).4 E S. Bernardo lo chiamava amor amorum.5 E S. Maria Maddalena de' Pazzi dicea
che un'anima dopo essersi comunicata puo dire consummatum est, cioe il mio Dio
avendomi dato se stesso in questa comunione non ha piu che darmi.6 Un giorno questa
santa dimando ad una sua novizia a che avesse pensato dopo la comunione. Rispose
quella: “All'amore di Gesu.”- “Si, ripiglio allora la santa, quando si pensa all'amore non
si puo passare avanti, ma bisogna fermarsi all'amore.”7

O Salvatore del mondo, e che ne pretendete dagli uomini che vi siete indotto a donar
loro anche voi stesso in cibo? E che mai vi & rimasto ora da darci dopo questo
Sagramento per obbligarci ad amarvi? Ah mio Dio amantissimo, illuminatemi a farmi
conoscere qual eccesso di bonta e stato questo di ridurvi ad essere mio cibo nella santa
comunione. Se voi dunque tutto a me vi siete donato, € giusto che anch'io mi doni tutto
a voi. Si, Gesu mio, io tutto a voi mi dono. V'amo sopra ogni bene e desidero di ricevervi
per pitu amarvi. Venite dunque e venite spesso all'anima mia e fatela tutta vostra. Ah,
chi potesse da vero dirvi come vi dicea l'innamorato S. Filippo Neri allorché si comunico
per viatico: “Ecco I'amor mio, ecco I'amor mio, datemi il mio amore.”8

2. Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem, in me manet et ego in illo
(Io. VI, 57). Dice S. Dionisio I'Areopagita che l'amore tende sempre all'unione
dell'oggetto amato.9 E perché il cibo si fa una stessa cosa con chi lo mangia, percio il
Signore volle ridursi in cibo, acciocché noi ricevendolo nella santa comunione
diventassimo una stessa cosa con esso: Accipite et comedite, disse Gesu, hoc est corpus
meum (Matth. XXVI, 26). Come avesse voluto dire, considera S. Gio Grisostomo: dixit,
me comede, ut summa unio fiat (Hom. XV):10 Uomo, cibati di me, acciocché di me e
te si facciall una cosa. Appunto come due cere liquefatte, dice S. Cirillo Alessandrino,
si uniscono insieme, cosi un'anima che si comunica talmente si unisce con Gesu che
Gesu sta in essa ed essa in Gesu.12 O amato mio Redentore, esclama qui S. Lorenzo
Giustiniani, e come mai poteste arrivare ad amarci tanto che voleste talmente unirci a
voi, che del vostro e del nostro cuore se ne facesse un solo cuore? O quam mirabilis est
dilectio tua, Domine Iesu, qui tuo corpori taliter nos incorporari voluisti, ut tecum unum
cor haberemus! (De div. am. c. IV).13
Ben dunque dicea S. Francesco di Sales parlando della santa comunione: “Il Salvatore
non puo essere considerato in niun'azione né pil amoroso né piu tenero che in questa,
nella quale si annichila, per cosi dire, e si riduce in cibo per penetrare I'anime nostre ed
unirsi al cuore de' suoi fedeli.”14 Sicché, dice S. Gio. Grisostomo, a quel Signore, in cui
non ardiscono gli angeli neppur di fissare gli occhi, Huic nos unimur, et facti sumus
unum corpus, una caro.15 Ma qual pastore, soggiunge il santo, pasce le sue pecorelle
col proprio sangue? Le stesse madri danno i loro figli alle nutrici ad alimentarli; ma Gesu
nel Sagramento ci alimenta col suo medesimo sangue ed a sé ci unisce: Quis pastor
oves proprio pascit cruore? Et quid dico pastor? Matres multae sunt, quae filios aliis
tradunt nutricibus: hoc autem ipse non est passus, sed ipse nos proprio sanguine pascit
(Hom. LX).16 In somma, dice il santo, egli, perché ardentemente ci amava, volle farsi
27



nostro cibo ed una stessa cosa con noi: Semetipsum nobis immiscuit, ut unum quid
simus: ardenter enim amantium hoc est (Hom. LXI).17

O amore infinito, degno d'infinito amore! quando v'amerd, Gesu mio, come voi avete
amato me? O cibo divino, Sagramento d'amore, quando mi tirerete tutto a voi? Voi non
avete piu che fare per farvi amare da me. Io voglio sempre cominciare ad amarvi,
sempre ve lo prometto, ma non comincio mai. Voglio cominciare da oggi ad amarvi
davvero, aiutatemi voi. Illuminatemi, inflammatemi, staccatemi dalla terra e non
permettete ch'io piu resista a tante finezze del vostro amore. Io v'amo con tutto il cuore,
e percio voglio lasciar tutto per dar gusto a voi, mia vita, mio amore, mio tutto. Voglio
spesso unirmi con voi in questo Sagramento, per distaccarmi da tutto ed amar solo voi,
mio Dio. Spero alla vostra bonta di farlo col vostro aiuto.

3. Dice S. Lorenzo Giustiniani: Vidimus sapientem amoris nimietate infatuatum:18
abbiamo veduto un Dio, che € la stessa sapienza, divenuto pazzo per il troppo amore
portato agli uomini. E che, forse non sembra una pazzia d'amore, esclama S. Agostino,
il darsi un Dio per alimento alle sue creature? Nonne insania videtur dicere: Manducate
meam carnem, bibite meum sanguinem?19 E che piu avrebbe potuto dire una creatura
al suo Creatore? Audebimus et loqui, quod auctor omnium prae amatoriae bonitatis
magnitudine extra se sit:20 Parla cosi S. Dionisio (V. de div. nom. c. 4) e dice che Dio
per la grandezza del suo amore quasi € uscito fuori di sé¢, mentre € giunto da Dio a farsi
uomo ed anche cibo degli uomini. - Ma, Signore, un tal eccesso non era decente alla
vostra maesta. - Ma I'amore, risponde per Gesu S. Gio. Grisostomo, non va cercando
ragione quando cerca di far bene e di farsi conoscere all'amato; egli va non dove gli
conviene, ma dov'e portato dal suo desiderio: Amor ratione caret, et vadit quo ducitur,
non quo debeat (Serm. CXLVII).21

Ah Gesu mio, quanto mi vergogno in pensare che avendo innanzi voi, bene infinito,
amabile sopra ogni bene e cosi innamorato dell'anima mia, io mi son rivolto ad amare
beni vili e meschini, e per questi ho lasciato voi. Deh, mio Dio, scopritemi sempre piu
le grandezze della vostra bonta, acciocché io sempre piu m'innamori di voi e mi affatichi
a darvi gusto. Ah mio Signore, e quale oggetto piu bello, piu buono, piu santo, piu
amabile io posso amare fuori di voi? V'amo, bonta infinita, v'amo piu di me stesso, e
voglio vivere solo per amare voi che meritate tutto il mio amore.

4. Considera poi S. Paolo il tempo nel quale Gesu fé a noi questo dono del Sagramento,
dono che avanza tutti gli altri doni che puo fare un Dio onnipotente, come parla S.
Clemente: Donum transcendens omnem plenitudinem.22 E S. Agostino dice: Cum esset
omnipotens plus dare non potuit.23 Nota I'Apostolo e dice: Dominus Iesus in qua nocte
tradebatur accepit panem, et gratias agens fregit et dixit: Accipite et manducate, hoc
est corpus meum quod pro vobis tradetur (I Cor. XI, 23, 24). In quella stessa notte
dunque in cui gli uomini pensavano a preparare a Gesu tormenti e morte, I'amante
Redentore penso a lasciar loro se stesso nel Sagramento; dandoci ad intendere che 'l
suo amore era si grande, che in vece di raffreddarsi a tante ingiurie, allor piu che mai
s'avanzo verso di noi. - Ah Signore amorosissimo, e come avete potuto tanto amare gli
uomini che voleste rimaner con essi in terra per esser loro cibo, dopo che essi ve ne
cacciavano con tanta ingratitudine?

Notisi di piu il desiderio immenso ch'ebbe Gesu in sua vita, che arrivasse quella notte
in cui avea destinato di lasciarci questo gran pegno del suo amore; mentreché in punto
d'istituire questo dolcissimo Sagramento disse: Desiderio desideravi hoc pascha
manducare vobiscum (Luc. XXII, 15). Parole con cui ci paleso I'ardente desiderio ch'egli
avea di unirsi con noi nella comunione per I'amore che ci portava: Flagrantissimae
caritatis est vox haec, dice S. Lorenzo Giustiniani.24 E lo stesso desiderio tuttavia
conserva Gesu oggigiorno verso tutte I'anime che I'amano. Non si trova ape, diss'egli

28



un giorno a S. Matilde, che con tanto impeto si gitta sopra de' fiori a succhiarne il mele,
quant'io per violenza d'amore vengo all'anima che mi desidera.25

O amante troppo amabile, a voi hon restano da darmi maggiori prove per persuadermi
che mi amate. Ringrazio la vostra bonta. Deh tiratemi, Gesu mio, tutto a voi: fate ch'io
vi ami da oggi avanti con tutto il mio affetto e con tutta la tenerezza. Basti ad altri
I'amarvi con amore solamente appreziativo e predominante: ben so che voi ve ne
contentate; ma io non mi chiamero contento se non quando vedro che v'amo ancora
con tutta la tenerezza, piu che amico, piu che fratello, piu che padre e piu che sposo. E
dove mai io mi potro trovare un amico, un fratello, un padre, uno sposo che m'ami tanto
guanto m'avete amato voi, mio Creatore, mio Redentore e mio Dio, che per amor mio
avete speso il sangue e la vita, e poi vi donate tutto a me in questo sagramento
d'amore? V'amo dunque, Gesu mio, con tutti gli affetti miei, v'amo piu di me stesso.
Aiutatemi ad amarvi e niente piu vi domando.

5. Dice S. Bernardo che Dio non per altro ci amo se non per essere amato da noi: Ad
nihil aliud amavit Deus, quam ut amaretur (In Cant.).26 E percio si protesto il nostro
Salvatore ch'egli era venuto in terra per farsi amare: Ignem veni mittere in terram (Luc.
XII, 49). Ed oh quali fiamme di santo amore accende nell'anime Gesu in questo
divinissimo Sagramento! Diceva il V.P. D. Francesco Olimpio teatino che niuna cosa vale
tanto ad infiammare i nostri cuori ad amare il sommo bene, quanto la santa
comunione.27 Esichio chiamava Gesu nel Sagramento: Ignis divinus.28 E S. Caterina
da Siena vide un giorno in mano d'un sacerdote Gesu sagramentato in sembianza di
una fornace d'amore, da cui si maravigliava come non ne restasse bruciato tutto il
mondo.29 - L'altare appunto, dicea Ruperto abbate30 con S. Gregorio Nisseno, esser
quella cella vinaria, dove l'anima sposa € innebbriata d'amore dal suo Signore;31
talmenteché scordata della terra dolcemente arde e languisce di santa carita. Introduxit
me rex, dice la sposa dei Cantici, in cellam vinariam, ordinavit in me caritatem. Fulcite
me floribus, stipate me malis quia amore langueo (Cant. II, 4, 5).32

O amore del cuor mio, Santissimo Sagramento! Oh ch'io mi ricordassi sempre di voi,
per dimenticarmi di tutto ed amar solo voi senza intervallo e senza riserba! Ah Gesu
mio, tanto avete bussato alla porta del mio cuore, che finalmente vi siete entrato, come
spero! Ma giacché vi siete entrato, cacciatene, vi prego, tutti gli affetti che non tendono
a voi. Impossessatevi talmente di me, che io ancora col profeta possa dirvi con verita
da ogg'innanzi: Quid mihi est in caelo, et a te quid volui super terram? Deus cordis mei,
et pars mea in aeternum (Ps. LXXII, 25, 26):33 Mio Dio, e che altro desidero se non voi
in questa terra e nel cielo? Voi solo siete e sarete sempre I'unico Signore del mio cuore
e della mia volonta; e voi solo avete da essere tutta la parte mia, tutta la mia ricchezza
in questa e nell'altra vita.

6. Andate, diceva il profeta Isaia, andate pure pubblicando per tutto le invenzioni
amorose del nostro Dio affin di farsi amare dagli uomini: Haurietis aquas in gaudio de
fontibus Salvatoris, et dicetis in illa die: Confitemini Domino et invocate nomen eius:
notas facite in populis adinventiones eius (Is. XII, 3, 4). E qual'invenzioni non ha
ritrovate I'amore di Gesu per farsi amare da noi? Egli nella croce ha voluto aprirci nelle
sue piaghe tante fonti di grazie che per riceverle basta il domandarle con confidenza. E
non contento di cid ha voluto donarci tutto se stesso nel SS. Sagramento!
O uomo, dice S. Gio. Grisostomo, e perché sei cosi scarso e vai nel tuo amore con tanta
riserba con quel Dio che senza riserba ti ha dato tutto se stesso? Totum tibi dedit, nihil
sibi reliquit.34 Cio appunto, dice I'Angelico, ha fatto Gesu nel Sagramento dell'altare,
ivi egli ci ha dato quanto & e quanto ha: Deus in Eucharistia totum quod est et habet
dedit nobis (Op. LXIII, c. 2).35 Ecco, soggiunge S. Bonaventura, quel Dio immenso che
'l mondo non puo capire, diventato nostro prigioniero e cattivo, allorché lo riceviamo
nel nostro petto nella santa Comunione: Ecce quem mundus capere non potest, captivus
29



noster est (In praep. Miss.).36 Ond'era poi che S. Bernardo cio considerando, estatico
d'amore andava dicendo: Il mio Gesu ha voluto farsi ospite inseparabile del mio cuore:
Individuus cordis mei hospes.37 E giacché il mio Dio, concludea, ha voluto spendersi
tutto per amor mio, Totus in meos usus expensus,38 & ragione, dicea, che io tutto
guanto sono m'impieghi in servirlo ed amarlo.

Ah mio caro Gesu, ditemi, che altro vi resta da inventare per farvi amare? Ed io avro da
continuare a vivere a voi cosi ingrato come ho fatto finora? Signore, non lo permettete.
Voi avete detto che chi si ciba delle vostre carni nella comunione vivera per virtu della
vostra grazia: Qui manducat me, et ipse vivet propter me (Io. VI, 58). Giacché dunque
non isdegnate ch'io vi riceva nella santa comunione, fate che I'anima mia sempre viva
colla vera vita della grazia vostra. -Mi pento, o0 sommo bene, d'averla disprezzata per
lo passato; ma vi ringrazio che mi date tempo da piangere I'offese che vi ho fatte, e
tempo d'amarvi in questa terra. Nella vita che mi resta io voglio collocare in voi tutto
I'amor mio, e voglio compiacervi quanto posso. Soccorretemi, Gesu mio, non
m'abbandonate. Salvatemi per li vostri meriti, e la salute mia sia I'amarvi sempre in
questa vita e nell'eternita. Maria, madre mia, aiutatemi ancora voi. Amen.

Note

1 “In finem, scilicet vitae, id est usque ad mortem... Secundo, in finem, scilicet amoris
et dilectionis, quasi dicat: Extremo amore, et summe dilexit eos.” CORNELIUS A LAPIDE,
Commentaria in Ioannem, in h. 1. - “Viden quomodo relicturus eos vehementiorem
amorem exhibeat? Illud enim, Cum dilexisset suos, in finem dilexit eos, hoc significat:
nihil praetermisit eorum quae ardenter amantem oportet facere.” S. Io.
CHRYSOSTOMUS, In Ioannem, hom. 70, n. 1. MG 59-381, 382. - “"Relicturus enim illos,
vehementiorem caritatem ostendit. Nam per hoc quod dicit, Cum dilexisset suos, usque
ad finem dilexit eos, hoc vult, quod nihil omiserit eorum quae facere decet eum qui
multum diligit.” THEOPHYLACTUS, Bulgariae Archiepiscopus, Enarratio in Evangelium
Ioannis, cap. 13, v. 1. MG 124-146.

2 GUERRICUS Abbas, Sermo in die Ascensionis Domini, n. 1. ML 185-155.

3 “Sacramentum hoc instituit, in quo divitias divini sui erga homines amoris velut
effudit.” CONCILIUM TRIDENTINUM, Sessio XIII, de Eucharistia, cap. 2.

4 S. THOMAS, Opusculum 58, cap. 25 et cap. 5. - Vedi Appendice, 6.

5 “Potesne aestimare quale vel quantum est hoc Sanctum sanctorum, et sacramentum
sacramentorum, amor amorum, dulcedo omnium dulcedinum?” De Cena Domini alius
sermo. Opera S. BERNARDI, Basileae, 1552, col. 188. - Questo sermone, il quale
comincia: Panem angelorum manducavit homo, € del tutto diverso da quello, sullo
stesso argomento, che dal Mabillon (ML 183-22, n. XXV, e 184-950) viene rigettato
come del tutto alieno dallo stile e genio di S. Bernardo, e che comincia: Sedisti ad
mensam divitis. Perd non viene accettato, e neppur ricordato, dal medesimo Mabillon
tra le Opere di S. Bernardo.

6 “ Rapita in estasi, mentre ch' ella contemplava quelle parole che disse Gesu Cristo in
croce, Consummatum est, tosto si senti attrarre e fecondar I' animo d' altri concetti e
divoti sentimenti; onde, cosi piena di grand' affetto, proruppe in queste parole: “Quando
I' anima ha in sé ricevuto il Pane di vita nel Santissimo Sacramento dell' Altare, per
qguell' unione stretta che in esso ha fatta con Dio, pud ben ancor ella dire:

30



Consummatum est. In quel celeste cibo tutti i beni son raccolti, quivi tutti i desideri in
Dio son adempiti: e che altro puo I' anima volere, se ritiene in sé quello, che ogni cosa
contiene? S' ella desidera la carita, avendo in sé quello ch' € la perfetta carita, Deus
caritas est, vien ad aver in sé la perfezione di essa carita. Cosi della viva fede e della
speranza, della purita, della pazienza, dell' umilta, della mansuetudine; perché Cristo
nell' anima, mercé di questo cibo, produce tutte le virtu. E che puo piu volere e desiderar
I' anima, se tutte le virtu, doni e grazie ch' ella possa voler e desiderare, sono raccolte
in quell' ammirabile Dio, che sta veramente sotto quelle sacramentali specie, come in
verita sta sedendo alla destra del Padre in paradiso? In quo sunt omnes thesauri
sapientiae et scientiae Dei. Oh, oh, quanto bene adunque, avendo e possedendo |' anima
questo Dio in sé, puo dir con verita: Consummatum est. Altro ella non vuole, altro non
desidera, altro non brama, che lui, il quale allora tutto se I' € dato, comunicandole con
se stesso tutti i suoi beni.” PUCCINI, Vita, Firenze, 1611, parte 4, cap. 4.

7 “Dava ella una volta gli esercizi spirituali di S. Ignazio ad una sua figliuola, ed avendo
quella fatto la meditazione della istituzione del Santissimo Sacramento, nel riferirgliela,
le disse di essersi fermata a considerare I' amore con che Gesu |' istitui, e di non esser
passata piu oltre; alla qual parola d' amore, Suor Maria Maddalena resto rapita in estasi,
e replico piu volte queste parole: “Quando si ferma nell' amore, non si pud andare piu
oltre, ma bisogna fermarsi nell' amore.” CEPARI E FOZI, S. 1., Vita, cap. 48.

8 “Appena entro Borromeo (Cardinal Federigo) in camera col Santissimo Sagramento in
mano, che il santo vecchio in un subito - ancorché- prima stesse con gli occhi serrati e
paresse come morto - apri gli occhi, e con gran fervore di spirito disse ad alta voce e
con molte lagrime: “Ecco |I' amor mio! Ecco tutto il mio amore e tutto il mio bene! Datemi
prestamente il mio amore! ” E cio dicea con tanto affetto che tutti quelli che stavano
quivi presenti piangevano... Quando fu nell' atto del comunicarsi, tutto infervorato
disse: “Vieni, vieni, o Signore! vieni, amor mio!” e si comunico.” BACCI, Vita, lib. 4, cap.
1, n. 4.

9 “Amorem, sive divinum, sive angelicum, sive spiritalem, sive animalem, sive
naturalem dixerimus, vim quamdam sive potestatem copulantem et commiscentem
intelligamus.” DIONYSIUS AREOPAGITA, De divinis nominibus, cap. 4, § 15.

10 “Propter te (ait Christus) sputa et alapas tuli, gloriam evacuavi, Patrem reliqui, et ad
te veni, qui me odio habebas et aversabaris nec nhomen meum audire volebas;
persecutus sum et cucurri, ut te detinerem; univi et coniunxi te mihi: Comede me, dixi,
bibe me... Comedor, in frusta concidor, ut multa sit coniunctio et commixtio et unio.”
S. Io. CRYSOSTOMUS, (Brixio interprete, Venetiis, 1583: ut summa coniunctio, et
commixtio atque unio fiat.) In Epistolam I ad Timotheum, homilia 15, n. 4. MG 62-586.

11 Nelle edizioni prima del 1755 e in quella Romana (De' Rossi 1755) si legge:
“acciocché di me e te si faccia la maggior unione che sia possibile.”

12 “Servator ipse: "Qui manducat meam carnem, inquit, et bibit meum sanguinem, in
me manet, et ego in illo.” Hic enim animadvertere est operae pretium, Christum non
dicere se dumtaxat in nobis futurum secundum relationem quamdam affectualem, sed
et per participationem naturalem. Ut enim si quis ceram cerae indutam igne simul
liguaverit, unum quid ex ambobus efficit, ita, per corporis Christi et pretiosi sanguinis
participationem, ipse quidem in nobis, nos autem rursus in eo, simul unimur.” S.
CYRILLUS ALEXANDRINUS, In Ioannis Evangelium liber 10, n. 2. MG 74-342.

31



13 O quam mirabilis est dilectio tua, Domine Iesu, qui, antequam ascenderes in
caelum, dimisisti homini potestatem ut te, qui velit, habeat in Altari, et tuo corpori taliter
nos incorporare voluisti et sanguine potare pretioso, ut sic tuo inebriati amore, tecum
unum cor, et unam animam haberemus inseparabiliter colligatam.” S. LAURENTIUS
IUSTINIANUS, De incendio divini amoris, cap. 5. Opera, Venetiis, 1721, pag. 621, col.
2.

14 “Non, le Sauveur ne peut étre consideré en une action ni plus amoureuse ni plus
tendre que celle-ci, en laquelle il s' anéantit, par maniére de dire, et se réduit en viande,
afin de pénétrer nos @mes et s' unir intimement au coeur et au corps de ses fidéles.” S.
FRANCOIS DE SALES, Introduction a la vie dévote, partie 2, ch. 21. (Euvres, III, Annecy,
1893.

15 “"Quod angeli videntes horrescunt, neque libere audent intueri propter amicantem
inde splendorem, hoc nos pascimur, huic nos unimur, et facti sumus unum Christi
corpus, et una caro.” S. I0. CHRYSOSTOMUS, Opera, V, Venetiis, 1574. Homilia 60 ad
populum Antiochenum. - Alias: In Matthaeum, hom. 82 (al. 83), n. 5 MG 58-743.

16 “Quis pastor oves proprio pascit cruore? Et quid dico pastor? matres multae sunt
quae, post partus dolores, filios aliis tradunt nutricibus: hoc autem ipse non est passus,
sed ipse nos proprio sanguine pascit, et per omnia nos sibi coaugmentat.” Ibidem. - MG
58-744.

17 “Unum corpus sumus et membra, ex carne eius, et ex ossibus eius... Ut itaque non
tantum per caritatem hoc flamus, verum et ipsa re in illam misceamur carnem, hoc per
escam efficitur quam largitus est nobis, volens ostendere desiderium quod erga nos
habet. Propterea semetipsum nobis immiscuit, et corpus suum in nos contemperavit, ut
unum quid efficiamur, tamquam corpus capiti coaptatum: ardenter enim amantium hoc
est.” S. Io. CHRYSOSTOMUS, Opera, V, Venetiis, 1574, Homilia 61 ad populum
Antiochenum. - Alias: In Ioannem, hom. 46 (al. 45.) n. 2 et 3. MG 59-260.

18 "Adeamus cum fiducia, non ad thronum gloriae, sed ad diversorium humanitatis eius
(specum Bethleemiticum)... Ibi namque agnoscemus exinanitam maiestatem, Verbum
abbreviatum, solem carnis nube obtectum, et sapientiam amoris nimietate infatuatam.”
S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, Sermo in festo Nativitatis Domini. Opera, Venetiis, 1721,
pag. 328, col. 1.

19 “Recordamini Evangelium: quando loquebatur Dominus noster Iesus Christus de
corpore suo... discipuli eius... expaverunt, et exhorruerunt sermonem, et non
intelligentes putaverunt nescio quod durum dicere Dominum... Ille autem dicebat: Nisi
guis manducaverit carnem meam et biberit sanguinem meum... Quasi furor iste et
insania videbatur dare carnem meam et bibite sanguinem meum? Et dicens: Quicumque
non manducaverit carnem meam, et biberit sanguinem meum, non habebit in se vitam,
quasi insanire videtur. Sed.... insanire videtur... stultis et ignorantibus.” S.
AUGUSTINUS, Enarratio in Ps. XXXIII, sermo 1, n. 8. ML 36-505.

20 “Est praeterea divinus amor extaticus, qui non sinit esse suos qui sunt amatores,
sed eorum quos amant... Audendum est hoc etiam pro veritate, dicere quod ipsemet
omnium Auctor, pulchro et bono omnium amore, propter excellentiam summam
amatoriae bonitatis, extra se per providentias omnium rerum exsistit (verbo ad verbum
extra se... fit), et bonitate atque dilectione et amore veluti delinitur et oblectatur
(proprie: attrahitur, quadam nempe quasi incantatione).” DIONYSIUS AREOPAGITA, De
divinis nominibus, cap. 4, § 13. MG 3-711.

32



21 “Quid erit, quid debeat, quid possit, non respicit ius amoris. Amor ignorat iudicium,
ratione caret, modum nescit. Amor non accipit de impossibilitate solatium, non accipit
de difficultate remedium. Amor, nisi ad desiderata pervenerit, necat amantem; et ideo
vadit quo ducitur, non quo debeat. Amor parit desiderium, gliscit ardore, ardor ad
inconcessa pertendit.” S. PETRUS CHRYSOLOGUS (non gia S. Gio. Grisostomo), Sermo
147, De Incarnationis sacramento. ML 52-595.

22 “Et cum tam copiosa fuerit erga nos eius (Christi) munificentia, volens adhuc ipse in
nobis suam exuberantem caritatem praecipua liberalitate monstrare, semetipsum nobis
exhibuit, et transcendens omnem plenitudinem largitatis, omnem modum dilectionis
excedens, attribuit se in cibum. Oh singularis et admiranda liberalitas, ubi donator venit
in donum, et datum est idem penitus cum datore!” CLEMENS PP. V., (non gia S.
Clemente) in Concilio Viennensi, Clementinarum lib. 3, tit. 16, cap. unico: Si Dominum.

23 Lohner, Bibliotheca concionatoria, tit. 52, § 3, n. 32: “Audeo dicere quod Deus, cum
sit omnipotens, plus dare non potuit; cum sit sapientissimus, plus dare nescivit; cum
sit ditissimus, plus dare non habuit.” E viene citato, come fonte, * S. Augustinus, in
Ioannem, tract. 48”, ove non si trova; come neppure nel trattato 84 (In Ioannem), a
cui rimanda Mansi, Bibliotheca moralis praedicabilis, tract. 26, discursus 8, n. 7: cioé
II, 201. Le stesse parole adopera, pero senza attribuirle a S. Agostino né ad altri, il
Contenson, Theologia mentis et cordis, lib. 11, dissertatio 3, come titolo della Speculatio
II.

24 “Vulnerati cordis et flagrantissimae caritatis est vox haec. Habet in se unde pascat
ruminantes se.” S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, De triumphali Christi agone, cap. 2.
Opera, Venetiis, 1721, p. 229.

25 “Svegliandosi una notte dal sonno questa sposa di Cristo, e salutando con tutto il
suo cuore il Signore, vidde quello che dal palazzo del cielo a lei veniva, ed applicava il
suo divin Cuore al cuore dell' anima, dicendole: “Niuna ape giammai si getta tanto
avidamente ne' verdeggianti prati per eleggere i dolci fiori, siccome sono parato io di
venire all' anima tua, quando mi chiami. "Libro della spiritual grazia, delle rivelazioni
della B. METILDE, Vergine, raccolto dal R. P. F. Gio. Lanspergio, lib. 2, cap. 4.

26 "Cum amat Deus, non aliud vult quam amari: quippe non ad aliud amat nisi ut
ametur, sciens ipso amore beatos qui se amaverint.” S. BERNARDUS, In Cantica, sermo
83, n. 4. ML 183-1183.

27 Soleva dire che non V' aveva cosa che piu vivamente inflammasse I' affetto e I' amor
degli uomini, che questo ineffabile sacramento, che sotto un sottil velo di poche specie
sacramentali, racchiudea la piu pura midolla del cielo, le delizie della divina carita, gli
alimenti della vita, e il medesimo Dio.” Giuseppe SILOS, Vita del Ven. D. Francesco
Olimpio, lib. 2. cap. 5.

28 “Quando.....ad divina et impolluta mysteria Christi.... admittimur, tum maiorem et
accuratiorem temperantiam et mentis custodiam demonstrare debemus, ut ignis
divinus, nempe corpus Domini nostri Iesu Christi, peccata nostra, et tam magnas quam
exiguas sordes absumat.” HESYCHIUS, presbyter Hierosolyminatus, De temperantia et
virtute, Centuria 1, n. 100. MG 93-1511.

29 “Ella non venne mai al sagro altare che molte cose non le fossero mostrate superiori
a' sensi, e singolarmente quand' ella riceveva la sagra comunione, poiché
33



frequentemente vedea nascosto nelle mani del sacerdote un bimbo, alcuna volta un
fanciullo un poco piu grande, altra volta una fornace d' ardente fuoco, in cui pareale ch'
entrasse il sacerdote allorché prendeva il Sagramento.” B. RAIMONDO da Capua, O. P.,
Vita, parte 2, cap. 6, n. 3.

30 Non espressamente questo verso della Cantica: Introduxit me in cellam (II, 4), ma
il precedente: Sub umbra illius quem desideraveram, sedi, et fructus eius dulcis gutturi
meo (II, 3), applica Ruperto al sacramento dell' Eucaristia, dicendo: “Ubi tempus venit
huiusce fructus edendi, accipiens panem et vinum, et benedicens: Accipite, inquit, et
comedite, hoc est corpus meum. Accipite et bibite hic est sanguis meus (Matt. XXVI).”
RUPERTUS Abbas, Commentaria in Cantica Canticorum, lib. 1. ML 168-860.

31 “Introducite me in cellam vinariam... Rogat (anima) ut deducatur ad ipsam cellam
vinariam, et ipsis torcularibus os subiiciat, et dulce vinum scatens aspiciat, botrumque
qui exprimitur in torcularibus, et vitem illam quae hunc botrum alit, et verae illius vitis
agricolam, qui adeo optimum et suavem efficit botrum... Cupit ingredi domum, in qua
est vini mysterium ac sacramentum.” S. GREGORIUS NYSSENUS, In Cantica
Canticorum, hom. 4. MG 44-846.

32 Introduxit me rex in cellaria sua. Cant. 1, 3. - Introduxit me in cellam vinariam,
ordinavit etc. Cant. II, 4, 5.

33 Quid enim mihi est in caelo? et a te quid volui super terram? Defecit caro mea et cor
meum: Deus cordis mei, et pars mea Deus in aeternum. Ps. LXXII, 25, 26.

34 “Paulus dicebat: Grati estote (Coloss. III, 15). Beneficii enim optima custodia est
beneficii memoria et assidua gratiarum actio. Ideoque horrenda illa mysteria tam
salutaria, quae in singulis collectis celebramus, Eucharistia appellantur, quia
beneficiorum multorum commemoratio sunt, caputque ipsum divinae providentiae
ostendunt, nosque per omnia apparant ad gratias agendas. Nam si ex virgine nasci
magnum est miraculum, ac stupore perculsus Evangelista dicebat: Hoc autem totum
factum est (Matt. I, 22), immolari pro nobis in quo, quaeso, statuemus loco? Nam si
nasci Totum vocatur, crucifigi, et sanguinem pro nobis effundere, ac seipsum dare in
cibum et convivium spirituale, quo nomine appellandum? Gratias ergo illi assidue
agamus... non pro nostris tantum, sed etiam pro alienis bonis... Ut autem alia omnia
mittam, quae arenam numero vincunt: quid par esto pro nobis factae oeconomiaae,
sive Incarnatione? Quod enim illi pretiosissimum omnium erat, unigenitum Filium pro
nobis inimicis dedit: nec dedit modo nobis, sed et illum in mensam nobis apposuit,
omnia pro nobis faciens, et dando, et nos pro his gratos efficiendo.” S. Io.
CHRYSOSTOMUS, In Matthaeum, hom. 25 (al. 26), n. 3. MG 57-331, 332. - Vedi pure:
In Matthaeum, hom. 76 (al. 77), n. 5, MG 58-700; In Ps. 44, n. 11, MG 55-200. -
Appendice, 13, del nostro vol. 1.

35 “"Deus Pater corpus et sanguinem unigeniti dilecti Filii sui Domini nostri Iesu Christi
sub specie panis et vini ad delectabilem refectionem animarum.... continue ministravit,
in quo totum quod ipse est et habet cum Spiritu Sancto, in summo dedit.” Opusculum
63. de Beatitudine, cap. 2, fol. 99, col. 1, inter Opuscula S. Thomae, Opera, XVII
Romae, 1570. (Opuscolo non genuino.) - “Gradus quidam proponi possunt divinae
largitatis, quibus homini largitus est omnia bona sua, et sic patebit ut hic (quod se det
in cibum) est summus... Sextus gradus est et summus, quod det homini corpus suum
in cibum.... Magnum est enim dare se in socium peregrinationis et in servum
necessitatis, maius in pretium redemptionis, tamen tale donum adhuc est in aliqua
separatione ab eo cui datur: sed cum datur in cibum, datur... ad omnimodam

34



unionem.... Et sic apparet in tali dono summa largitas divinae bonitatis... Quantum ad
utilitatem suscipientis... non... sufficit liberalitati divinae quod in sacramento....
intellectum illuminat, quod affectum sanat, quod memoriam delectat, quod totum
hominem in bono confortat et corpori suo mystico associat, quin insuper Deo assimilet
in praesenti per gratiam et in futuro per gloriam: non enim potest ulterius promoveri.”
S. THOMAS, Opusculum 58, De sacramento altaris, cap. 5. Opera, Romae, 1570, XVII,
fol. 44. col. 4; fol. 45, col. 1.

36 “Quae... maior bonitas, quam quod Christus dignatur captivus esse in altari?... Dum
aliquis dux propter suos captivus tenetur, non dimittitur nisi det magnam pecuniam; sic
nec nos Christum captivum dimittere debemus, nisi remissionem peccatorum nobis
tribuat et regnum caeleste ab eo accipiamus. Elevat ergo saacerdos corpus Christi in
altari, quasi dicat: Ecce quem totus mundus capere non potest, captivus noster est:
ergo eum non dimittamus, nisi quod petimus prius obtineamus.” Expositio missae, cap.
4. Inter Opera S. Bonaventurae, VII, Lugduni (post editiones Vaticanam et
Germanicam). 1668, pag. 78. I piu recenti editori di S. Bonaventura non accettano
questo opuscolo come autentico: vedi Appendice, 2, 6°.

37 “Iam ne dederis, o anima, somnum oculis tuis, et palpebris tuis dormitationem,
donec inveinas locum Domino, tabernaculum Deo Iacob (Ps. CXXXI, 4, 5). Sed quid
putamus, fratres? Ubi in invenitur huius aedificii locus...?.... Tribularer valde, et
anxiaretur super me spiritus meus, nisi quod audio eum de quodam dicentem: Quia ego
et Pater ad eum veniemus, et mansionem apud eum faciemus (Io. XIV, 23). Itaque iam
scio ubi praeparanda sit domus ei... Anima capax illius est, quae nimirum ad imaginem
eius est creata. Propter quod iam festina, adorna thalamum tuum, Sion; quoniam
complacuit Domino in te, et terra tua inhabitabitur. Exsulta satis, filia Sion; habitabit in
te Deus tuus. Dic cum Maria: Ecce ancilla Domini, giat mihi secundum verbum tuum.
Dic iuxta beatae Elisabeth verba: Et unde hoc mihi, ut veniat maiestas Domini ad me?
(Luc. I, 38, 43). Quanta enim Dei benignitas, quanta dignatio, quanta gloria animarum,
qguod Dominus universorum, et qui nullam habet indigentiam, templum sibi fieri iubet
in illis? Itaque, fratres, toto cum desiderio et digna gratiarum actione studeamus ei
templum aedificare in nobis: primo quidem solliciti ut in singulis, deinde ut in omnibus
simul inhabitet; quia nec singulos dedignatur, nec universos.” S. BERNARDUS, In
dedicatione ecclesiae sermo 2, n. 1, 2. ML 183-522. - Non parla qui S. Bernardo della
comunione, ma quel che dice molto bene vi si applica.

38 “Totus siquidem mihi datus et totus in meos usus expensus est.” S. BERNARDUS, In
Circumcisione Domini sermo 3, n. 4. ML 183-138.

35



CAPITOLO VI
- Del sudore di sangue ed agonia patita da Gesu nell'orto.

1. Ecco come il nostro amorosissimo Salvatore giunto all'orto di Getsemani volle da se
stesso dar principio alla sua amara Passione con dar liberta alle passioni del timore, del
tedio e della mestizia che venissero ad affliggerlo con tutti i loro tormenti: Coepit
pavere, taedere et maestus esse (Ex Marc. XIV, 33 et Matth. XXVI, 37).1 Comincio
dunque per prima a sentire un gran timor della morte e delle pene che dovea tra breve
soffrire: Coepit pavere. Ma come? non era egli quello che spontaneamente si era offerto
a tali patimenti? Oblatus est quia ipse voluit (Is. LIII, 7). Non era egli quello che avea
tanto desiderato questo tempo della sua Passione, avendo poc'anzi detto: Desiderio
desideravi hoc pascha manducare vobiscum? (Luc. XXII, 15). E poi allora come apprese
tanto timore di sua morte che giunse a pregare suo Padre a liberarnelo: Pater mi, si
possibile est, transeat a me calix iste? (Matth. XXVI, 39). Risponde il V. Beda e dice:
Orat transire calicem, ut ostendat quod vere homo erat.2 Egli I'amante Signore ben
volea morire per noi per dimostrarci colla sua morte I'amore che ci portava; ma
acciocché gli uomini non avessero pensato ch'egli avesse assunto un corpo fantastico -
come han bestemmiato alcuni eretici - o pure che per virtu della sua divinita fosse morto
senza provare alcuna pena; percio egli fece quella preghiera al Padre non gia per essere
esaudito, ma per dare ad intendere a noi ch'esso moriva come uomo, e moriva afflitto
da un gran timor della morte e de' dolori che doveano accompagnar la sua morte.

O Gesu amabilissimo, voi voleste prendere per voi la nostra timidezza per dare a noi il
vostro coraggio nel soffrire i travagli di questa vita. Siate sempre benedetto di tanta
pieta ed amore. V'amino tutti i nostri cuori quanto voi lo desiderate e quanto lo meritate.

2. Coepit taedere. Comincido anche a sentire un gran tedio delle pene che gli erano
apparecchiate. Quando v'e tedio anche le delizie riescono penose. Or quali angosce unite
a tal tedio dovette recare a Gesu Cristo l'orrido apparato che allora se gli rappresento
alla mente di tutti i tormenti esterni ed interni che in quel resto di vita doveano
fieramente cruciare il corpo e l'anima sua benedetta? Allora se gli fecero avanti
distintamente tutti i dolori che dovea soffrire, tutti i scherni che aveva a ricevere da'
Giudei e da' Romani: tutte le ingiustizie che gli doveano fare i giudici della sua causa: e
specialmente se gli fece innanzi quella morte desolata che far dovea, abbandonato da
tutti, dagli uomini e da Dio, in un mare di dolori e di disprezzi. E cio fu che gli cagiono
un tedio cosi amaro che I'obbligd a dimandare conforto all'Eterno suo Padre. Ah Gesu
mio, vi compatisco, vi ringrazio e v'amo.

3. Apparuit autem... angelus... confortans eum (Luc. XXII, 43). Venne il conforto, ma
questo, dice Beda, piu gli accrebbe che alleggeri la pena: Confortatio dolorem non
minuit sed auxit.3 Si, perché I'angelo lo conforto a piu patire per amore dell'uomo e per
la gloria del suo Padre. - Oh quanto vi apporto d'affanno, amato mio Signore, questo
primo combattimento! Nel progresso di vostra Passione i flagelli, le spine, i chiodi
vennero divisamente a tormentarvi, ma nell'orto i dolori di tutta la vostra Passione vi
assalirono tutti insieme ad affliggervi. E voi tutto accettaste per mio amore e per mio
bene. Ah mio Dio, quanto mi rincresce di non avervi amato per lo passato e di avere
posposta la vostra volonta a' gusti miei maledetti! Li detesto sopra ogni male e me ne
pento con tutto il cuore. Gesu mio, perdonatemi.

4. Coepit contristari et maestus esse. Col timore e col tedio comincio insieme a sentire
Gesu una gran malinconia ed afflizione d'animo. Ma, Signor mio, voi non siete quello
che a' vostri martiri avete data tanta gioia nel patire che giungevano a disprezzare i
tormenti e la morte? Di S. Vincenzo, dice S. Agostino, ch'egli parlava con tanta
allegrezza nel suo martirio che pareva che un altro patisse ed un altro parlasse.4 Di S.

36



Lorenzo narrasi che bruciando sulla graticola era tanta la consolazione che godeva
nell'anima che insultava il tiranno dicendogli: Versa et manduca.5 E come poi voi stesso,
o Gesu mio, che donaste un'allegrezza si grande a' vostri servi nel morire, vi eleggeste
morendo una tanta mestizia per voi?

5. O allegrezza del paradiso, voi col vostro gaudio rallegrate il cielo e la terra, ed ora
perché vi miro cosi afflitto e mesto? e vi sento dire che la tristezza che v'affligge &
valevole a darvi la morte? Tristis est anima mea usque ad mortem (Marc. X1V, 34). Mio
Redentore, e perché? Ah gia v'intendo! No, che non tanto furono i dolori della vostra
Passione quanto i peccati degli uomini e fra questi i peccati miei che allora vi
apportarono quella gran pena di morte.

6. Egli I'Eterno Verbo quanto amava il suo Padre, tanto odiava il peccato, di cui ben
conoscea la malizia: onde per togliere il peccato dal mondo e per non vedere piu offeso
il suo amato Padre, egli era venuto in terra e s'era fatt'uomo, ed aveva intrapreso a
soffrire una Passione ed una morte cosi dolorosa. Ma vedendo poi che con tutte le sue
pene pure s'aveano da commettere tanti peccati nel mondo, questo dolore, dice S.
Tommaso, supero il dolore che qualsivoglia penitente ha sentito mai per le sue proprie
colpe: Excessit omnem dolorem cuiuscumque contriti;6 e superd qualunque pena che
possa affliggere un cuore umano.7 La ragione &, perché tutte le pene degli uomini
sempre sono mescolate con qualche sollievo, ma il dolore di Gesu fu puro dolore senza
sollievo: Purum dolorem absque ulla consolationis permixtione expertus est (Contens.
t. II, I. 10, diss. 4).8 - Ah s'io v'amassi, s'io v'amassi, o0 Gesu mio, al mirare quanto Vvoi
avete patito per me mi diventerebbero dolci tutti i dolori, tutti gli obbrobri e le molestie
del mondo. Deh, concedetemi voi il vostro amore, acciocché io patisca con gusto o
almeno con pazienza quel poco che mi date a soffrire. Non mi fate morire cosi
sconoscente a tante finezze del vostro amore. Propongo nelle tribulazioni che mi
occorreranno dir sempre: Gesu mio, abbraccio questa pena per amor vostro; la voglio
soffrire per dar gusto a voi.

7. Nelle istorie si legge che molti penitenti essendo illuminati dalla divina luce a vedere
la malizia de' loro peccati sono arrivati a morirne di puro dolore.9 Or quale tormento
poi doveva essere al Cuore di Gesu la vista di tutti i peccati del mondo, di tutte le
bestemmie, sacrilegi, disonesta e di tutte I'altre colpe che s'aveano a commettere dagli
uomini dopo la sua morte, ciascuna delle quali venne allora come una fiera crudele a
lacerargli il Cuore colla sua propria malizia? Onde diceva allora il nostro afflitto Signore
cola agonizzando nell'orto: Dunque, o uomini, questa € la ricompensa che voi avete a
rendere all'immenso amor mio? Ah s'io vedessi che voi grati al mio affetto lasciaste di
peccare e mi cominciaste ad amare, oh con quanta mia gioia anderei ora a morire per
voi! Ma il vedere dopo tante mie pene tanti peccati, dopo tanto mio amore tanta
ingratitudine, questo € quello che piu m'affligge, mi fa mesto sino alla morte e mi fa
sudar vivo sangue. Et factus est sudor eius sicut guttae sanguinis decurrentis in terram
(Luc. XXII, 44). Sicché al dir del Vangelista questo sudore sanguigno fu cosi copioso
che prima bagno tutte le vesti del Redentore e poi scorse in copia a bagnar la terra.

8. Ah mio innamorato Gesu, io non vedo in quest'orto né flagelli né spine né chiodi che
vi feriscano; e come vi miro tutto bagnato di sangue da capo a piedi? Dunque i peccati
miei furono il torchio crudele, che allora a forza d'afflizione e di mestizia spremettero
tanto sangue dal vostro Cuore? Dunque io ancora fui allora uno de' vostri piu crudeli
carnefici, che mi aggiunsi a maggiormente cruciarvi co' peccati miei? E certo, che se io
meno avessi peccato, meno allora voi, Gesu mio, avreste patito. Quanto dunque piu di
piacere io m'ho preso in offendervi, tanto piu d'affanno io allora accrebbi al vostro Cuore
addolorato. E come questo pensiero ora non mi fa morir di dolore, in intendere ch'io ho

37



pagato I'amore che mi avete dimostrato nella vostra Passione, con aggiungervi tristezza
e pena? Io dunque ho tormentato quel Cuore cosi amabile ed amoroso, che mi ha tanto
amato? Signore, giacché ora non ho altro mezzo da consolarvi che col dolermi di avervi
offeso, si, Gesu mio, che me ne doglio, e me ne dispiace con tutto il cuore. Datemi voi
un dolor si forte, che mi faccia piangere continuamente sino all'ultimo fiato di mia vita
i disgusti che ho dati a voi, mio Dio, mio amore, mio tutto.

9. Procidit in faciem suam (Matth. XXVI, 39). Gesu vedendosi addossato il peso di
soddisfare per tutti i peccati del mondo, si buttod colla faccia a terra a pregare per gli
uomini, come si vergognasse di alzare gli occhi in cielo, nel vedersi carico di tante
scelleraggini. -Ah mio Redentore, io vi miro tutto affannato ed impallidito per la pena!
Voi state in agonia di morte, e pregate! Factus in agonia prolixius orabat (Luc. XXII,
43). Ditemi, per chi pregate? Ah che allora non tanto pregavate per voi, quanto per me,
offerendo all'Eterno Padre le vostre potenti preghiere unite alle vostre pene, per
ottenere a me misero il perdono delle mie colpe! Qui in diebus carnis suae preces
supplicationesque ad eum, qui possit illum salvum facere a morte, cum clamore valido
et lacrimis offerens, exauditus est pro sua reverentia (Hebr. V, 7). Ah mio Redentore,
come avete potuto tanto amare chi tanto v'offese? Come avete potuto abbracciare tante
pene per me, vedendo gia voi sin d'allora l'ingratitudine ch'io doveva usarvi?

10. Deh fatemi parte, afflitto mio Signore, di quel dolore che voi aveste allora de' peccati
miei. Io gli abborrisco al presente ed unisco questo mio abborrimento all'abborrimento
che voi ne sentiste nell'orto. Ah mio Salvatore, non guardate i peccati miei, perché non
mi basterebbe l'inferno; guardate le pene che avete patite per me! - O amore del mio
GesuU, tu sei I'amore e la speranza mia. Signore, io v'amo con tutta I'anima mia e voglio
sempre amarvi. Deh per |i meriti di quel tedio e mestizia che patiste nell'orto datemi
fervore e coraggio nelle opere di vostra gloria. Per |i meriti della vostra agonia datemi
conforto per resistere a tutte le tentazioni della carne e dell'inferno. Donatemi la grazia
di sempre raccomandarmi a voi e di sempre replicarvi con Gesu Cristo: Non quod ego
volo, sed quod tu (Marc. XIV, 36). Non si faccia la mia ma sempre la vostra divina
volonta. Amen.

Note

1 Coepit pavere et taedere. Marc. X1V, 33. - Coepit contristari et maestus esse. Matt.
XXVI, 37.

2 S. BEDA VENERABILIS, In Marci Evangelium expositio, lib. 4. ML 92-276.

3 Anche il Mansi, Bibliotheca moralis praedicabilis, tract. 60, discursus 17, n. 8, riferisce
ex Beda in Lucam queste parole: “Confortatus est, sed tali confortatione quae dolorem
non minuit, sed magis auxit. Confortatus enim est ex fructus magnitudine, non
subtracta doloris amaritudine.” Perd non si ritrovano nel Commentario di S. Beda, in
Luc. XXII, 43.

4 “Tanta poena erat in membris tanta securitas in verbis, tamquam alius torqueretur,
alius loqueretur.” S. AUGUSTINUS, Sermo 275, in Natali martyris Vincentii, n. 1. ML 38-
1254,

5 “Elevans oculos suos in Decium, dixit: Ecce, miser, assasti unam partem, regira aliam
et manduca.” Acta S. Laurentii, ex Martyrologio Adonis, n. 11: inter Acta Sanctorum
38



Bollandiana, die 10 augusti. - “Cum, illuso tyranno, impositus super craticulam
exureretur: “Assum est, inquit, versa et manduca.” Ita animi virtute vincebat ignis
naturam.” S. AMBROSIUS, De officiis ministrorum, lib. 1, cap. 41, n. 206. ML 16-85,
86.

6 “Christus non solum doluit pro amissione vitae corporalis propriae, sed etiam pro
peccatis omnium aliorum. Qui dolor in Christo excessit omnem dolorem cuiuslibet
contriti; tum quia ex maiori sapientia et caritate processit, ex quibus dolor contritionis
augetur; tum etiam quia pro omnium peccatis simul doluit.” S. THOMAS, Sum. Theol.,
ITI, qu. 46, art, 6, ad 4.

7 “Dolor in Christo fuit maximus inter dolores praesentis vitae.” S. THOMAS, 1. c., c.

8 Vincentius CONTENSON, O.P., Theologia mentis et cordis, lib. 10, dissertatio 4, cap.
1, speculatio 1, Tertius excessus.

9 Vari di questi esempi si possono leggere nei Sermones Discipuli de tempore et de
sanctis cum exemplorum promtuario, Venetiis, 1598. Molto probabilmente S. Alfonso
allude ai due esempi - 20 e 21 - che si trovano a pag. 92 del Prontuario, dei quali il
secondo € riportato anche nelle Glorie di Maria.

CAPITOLO VII
- Dell'amore di Gesu in soffrire tanti disprezzi nella sua Passione.

1. Dice il Bellarmino che maggior pena recano agli spiriti nobili i disprezzi che i dolori
del corpo: Nobiles animi pluris faciunt ignominiam, quam dolores corporis.1 Poiché se
questi affliggono la carne, quelli affliggono I'anima, la quale quant'e piu nobile del corpo,
tanto piu sente la pena. Ma chi mai avrebbe potuto immaginarsi che 'l personaggio piu
nobile del cielo e della terra, il Figliuolo di Dio, venendo nel mondo a farsi uomo per
amore degli uomini avesse avuto ad esser trattato da essi con tanti vituperi ed ingiurie,
come se fosse stato 'ultimo ed il piu vile di tutti gli uomini? Vidimus eum... despectum,
et novissimum virorum (Is. LIII, 2, 3). Asserisce S. Anselmo che Gesu Cristo volle
soffrire tali e tanti disonori che non poté essere piu umiliato di quel che fu nella sua
Passione: Ipse tantum se humiliavit, ut ultra non posset.2

O Signore del mondo, voi siete il piu grande di tutti i Re, ma avete voluto esser
disprezzato piu di tutti gli uomini per insegnare a me I'amore a' disprezzi. Giacché
dunque avete voi sacrificato il vostro onore per amor mio, io voglio soffrire per amor
vostro ogni affronto che mi sara fatto.

2. E qual sorta di affronti non soffri il Redentore nella sua Passione? Egli si vide
affrontato dagli stessi suoi discepoli. Uno di essi lo tradisce e lo vende per trenta danari.
Un altro lo rinnega piu volte protestando pubblicamente che non lo conosce ed
attestando con cid di vergognarsi d'averlo conosciuto per lo passato. Gli altri discepoli
poi al vederlo preso e ligato tutti fuggono e l|'abbandonano: Tunc discipuli eius
relinquentes eum, omnes fugerunt (Marc. XIV, 50).
O abbandonato mio Gesu, e chi mai prendera le vostre difese, se al principio della vostra
cattura i vostri piu cari si partono e v'abbandonano? Ma oh Dio che questo disonore non
fini colla vostra Passione. Quante anime dopo essersi dedicate alla vostra sequela e
dopo essere state da voi favorite con molte grazie e segni speciali d'amore, spinte poi
da qualche passione di vile interesse o di rispetto umano o di sozzo piacere, ingrate vi
39



lasciano? Chi si ritrova nel numero di questi ingrati, pianga e dica:3 Ah mio caro Gesu,
perdonatemi, ch'io non voglio piu lasciarvi; prima voglio perder la vita e mille vite che
perdere la vostra grazia, o mio Dio, mio amore, mio tutto.

3. Ecco come Giuda giungendo nell'orto insieme co' soldati si fa avanti, abbraccia il suo
Maestro e lo bacia. Gesu permette che lo baci; ma conoscendo gia il suo animo iniquo,
non puo trattenersi di non lagnarsi con esso di quel troppo ingiusto tradimento, con
dirgli: Iuda, osculo Filium hominis tradis? (Luc. XXII, 48). Indi si affollano d'intorno a
Gesu quegl'insolenti ministri, gli pongono le mani sopra e lo ligano come un ribaldo:
Ministri ludaeorum comprehenderunt Iesum, et ligaverunt eum (Io. XVIII, 12).

Oime, che vedo! Un Dio ligato! Da chi? Dagli uomini! da vermi da lui stesso creati! Angeli
del Paradiso, che ne dite? E voi mio Gesu, come vi fate ligare? Che han che fare, dice
S. Bernardo, i legami de' schiavi e de' rei con voi che siete il santo de' santi, il Re de'
regi e 'l Signor de' signori? O rex regum, dominus dominantium, quid tibi et vinculis?
(De cur. vit. c. 4).4 Ma se gli uomini vi ligano, voi perché non vi sciogliete e vi liberate
da' tormenti e dalla morte che questi v'apparecchiano? Ma gia intendo: non sono gia, o
mio Signore, queste funi che vi stringono; € solo I'amore che vi tiene ligato e vi costringe
a patire e morire per noi. O caritas, esclama S. Lorenzo Giustiniani, quam magnum est
vinculum tuum, quo Deus ligari potuit (De lign. vit. c. 6).5 O amore divino, tu solo hai
potuto ligare un Dio, e condurlo a morire per amore degli uomini!

4. Intuere, homo, dice S. Bonaventura, canes illos trahentes, et agnum quasi ad
victimam mansuetum sine resistentia sequi. Unus apprehendit, alius ligat, alius impellit,
alius percutit (Med. c. LXXVI).6 Portano gia ligato il nostro dolce Salvatore prima alla
casa d'Anna, poi a quella di Caifas, dove Gesu, interrogato de' suoi discepoli e della sua
dottrina da quel maligno, rispose ch'egli non avea parlato in segreto ma in pubblico, e
che quegli stessi che gli stavano d'intorno ben sapeano cido che avea insegnato. Ego
palam locutus sum...; ecce hi sciunt quae dixerim ego (Io. XVIII, 20, 21). Ma a tal
risposta uno di quei ministri, trattandolo da temerario, gli diede una forte guanciata:
Unus assistens ministrorum dedit alapam Iesu, dicens: Sic respondes pontifici? (Ibid.,
22). Qui esclama S. Grisostomo: Angeli, guomodo siletis? An quod attonitos vos tenet
tanta patientia? (Hom. LXXXI, in Io.).7 - Ah Gesu mio, come una risposta si giusta e si
modesta meritava un affronto si grande alla presenza di tanta gente? L'indegno
pontefice in vece di riprendere l'insolenza di quell'audace, lo loda o almeno co' segni
I'approva. E voi, Signor mio, tutto soffrite per pagare gli affronti ch'io misero ho fatti
alla divina maesta co' miei peccati. Gesu mio, ve ne ringrazio. Eterno Padre,
perdonatemi per li meriti di Gesu.

5. Indi I'iniquo pontefice l'interrogo, se veramente egli era il Figliuolo di Dio: Adiuro te
per Deum vivum, ut dicas nobis, si tu es Christus Filius Dei (Matth. XXVI, 63). Gesu per
rispetto del nome di Dio affermo esser cid vero; ed allora Caifas si lacero le vesti dicendo
ch'egli avea bestemmiato; e tutti allora gridarono che meritava la morte: At illi
respondentes dixerunt: Reus est mortis (Matth. XXVI, 66). Si, con ragione, o mio Gesu,
costoro vi dichiarano reo di morte, mentre voi avete voluto addossarvi il soddisfare per
me che meritava la morte eterna. Ma se colla vostra morte voi mi acquistaste la vita,
giusto che la mia vita io la spenda tutta ed anche, se bisogna, la perda per voi. Si, mio
Gesu, non voglio vivere piu a me, ma solo a voi ed al vostro amore. Soccorretemi voi
colla vostra grazia.

6. Tunc exspuerunt in faciem eius, et colaphis eum ceciderunt (Matth. XXVI, 67). Dopo
averlo pubblicato reo di morte, come uomo gia addetto al supplicio e dichiarato infame,
si pose quella canaglia a maltrattarlo per tutta la notte con percosse, co' schiaffi, co'
calci, con pelargli la barba ed anche con isputargli in faccia, burlandolo da falso profeta

40



e dicendogli: Prophetiza nobis, Christe, quis est qui te percussit? (Ibid., 68). Tutto
predisse il nostro Redentore per Isaia: Corpus meum dedi percutientibus, et genas meas
vellentibus: faciem meam non averti ab increpantibus, et conspuentibus (Is. L, 6). -
Riferisce il divoto Taulero, esser sentenza di S. Girolamo, che tutte le pene ed ingiurie
che soffri Gesu in quella notte solamente nel giorno del giudizio finale si faranno note.8
S. Agostino, parlando delle ignominie patite da Gesu Cristo, dice: Haec medicina si
superbiam non curat, quid eam curet, nescio (Dom. II, quadrag. serm. 1).9 Ah Gesu
mio, come voi cosi umile, ed io cosi superbo? Signore, datemi luce, fatemi conoscere
chi siete voi e chi son io.

Tunc exspuerunt in faciem eius. -Exspuerunt! Oh Dio, e qual maggiore affronto che
I'essere ingiuriato cogli sputi? Ad extremam iniuriam pertinet sputamenta accipere, dice
Origene.10 Dove suole sputarsi, se non nel luogo piu sordido? E voi, Gesu mio, soffrite
di farvi sputare in faccia? Ecco come questi iniqui vi maltrattano co' schiaffi e co' calci,
vi ingiuriano, vi sputano in faccia, ne fanno di voi quel che vogliono: e voi non i
minacciate, non li rimproverate? Cum malediceretur, non maledicebat; cum pateretur,
non comminabatur; tradebat autem iudicanti se iniuste (I Petr. II, 23). No, ma come
un agnello innocente, umile e mansueto, tutto soffrite senza neppur lamentarvi, tutto
offerendo al Padre, per ottenere a noi il perdono de' peccati nostri: Quasi agnus coram
tondente se obmutescet, et non aperiet os suum (Is. LIII, 7). - Meditando un giorno S.
Geltrude le ingiurie fatte a Gesu nella sua Passione, prese a lodarlo e benedirlo; e 'l
Signore talmente di cio si compiacque, che amorosamente ne la ringrazio.11

Ah mio vituperato Signore, voi siete il Re del cielo, il Figliuolo dell'Altissimo; non
meritate gia d'essere maltrattato e vilipeso, ma d'essere adorato ed amato da tutte le
creature. Io v'adoro, vi benedico, e ve ne ringrazio. V'amo con tutto il mio cuore. Mi
pento d'avervi offeso. Aiutatemi voi, abbiate pieta di me.

7. Fatto giorno, i Giudei conducono Gesu a Pilato, per farlo condannare a morte, ma
Pilato lo dichiara innocente: Nihil invenio causae in hoc homine (Luc. XXIII, 4). E per
liberarsi dagl'insulti de' Giudei che seguivano a chieder la morte del Salvatore, lo mando
ad Erode. Molto gradi Erode di vedersi condotto avanti Gesu Cristo, sperando che alla
sua presenza, per liberarsi dalla morte, esso avrebbe fatto alcun prodigio di quei tanti
che ne aveva inteso narrare; onde l'interrogd con piu dimande. Ma Gesu, perché non
volea esser liberato dalla morte, e perché quel malvagio non era degno di sue risposte,
tacque e non gli rispose. Allora il re superbo gli fe' molti dispregi colla sua corte, e
facendolo coprire d'una veste bianca, dichiarandolo cosi qual uomo ignorante e stolido,
lo rimando a Pilato. Sprevit autem illum Herodes cum exercitu suo, et illusit indutum
veste alba, et remisit ad Pilatum (Luc. XXIII, 11). Commenta Ugon Cardinale: Illudens
ei quasi fatuo, induit veste alba.12 E S. Bonaventura: Sprevit illum tamquam
impotentem, quia signum non fecit; tamqguam ignorantem, quia verbum non respondit;
tamguam stolidum, quia se non defendit.13

O Sapienza eterna, o Verbo divino, quest'altra ignominia vi mancava, d'esser trattato
da pazzo privo di senno! Tanto dunque vi premé la nostra salute, che voleste per amor
nostro esser non solo vituperato, ma saziato di vituperi, come di voi gia profetizzo
Geremia: Dabit percutienti se maxillam, saturabitur opprobriis (Thren. III, 30). E come
poteste avere tanto amore per gli uomini da' quali non riceveste che ingratitudini e
disprezzi? Oime che di costoro uno son io che peggio di Erode vi ho oltraggiato. Deh
Gesu mio, non mi castigate come Erode con privarmi delle vostre voci. Erode non vi
riconosceva per quello che siete,14 io vi confesso per mio Dio; Erode non v'amava, io
vi amo piu di me stesso. Deh non mi negate le voci; delle vostre ispirazioni, come io
meriterei, per le offese che vi ho fatte. Dite quel che volete da me, ch'io colla vostra
grazia tutto lo voglio fare.

41



8. Ricondotto che fu Gesu a Pilato, il preside lo propose al popolo per intendere chi
volessero liberato in quella Pasqua, Gesu o Barabba omicida. Ma il popolo grido: Non
hunc sed Barabbam (Io. XVIII, 40). Allora disse Pilato: Quid igitur faciam de Iesu?
(Matth. XXVII, 22). Risposero: Crucifigatur. Ma che male ha fatto questo innocente?
Pilato ripiglido: Quid... mali fecit? E quelli replicarono: Crucifigatur (Matth. XXVII, 23).
Ma oh Dio, che anche al presente la maggior parte degli uomini seguitano a dire: Non
hunc sed Barabbam, preferendo a Gesu Cristo un piacere di senso, un punto d'onore,
uno sfogo di sdegno.

Ah mio Signore, ben sapete voi che un tempo vi ho fatt'io la stessa ingiuria, quando vi
ho posposto a' miei gusti maledetti! Gesu mio, perdonatemi, ch'io mi pento del passato,
e da oggi avanti voglio preferirvi ad ogni cosa. Io vi stimo, io v'amo piu d'ogni bene; e
voglio prima mille volte morire, che lasciarvi. Datemi la santa perseveranza, datemi il
vostro amore.

9. Appresso si parlera degli altri obbrobri che ricevé Gesu Cristo sino a morire finalmente
in una croce: Sustinuit crucem, confusione contempta (Hebr. XII, 2). Ma intanto
consideriamo che del nostro Redentore ben s'avvero cio che ne predisse il Salmista, che
egli nella sua Passione dovea divenire I'obbrobrio degli uomini e 'l rifiuto della plebe:
Ego autem sum vermis, et non homo; opprobrium hominum et abiectio plebis (Ps. XXI,
7). Sino a morire svergognato, giustiziato per mano di carnefice in un patibolo, come
un malfattore in mezzo a due malfattori: Et cum sceleratis reputatus est (Is. LIII, 12).
O Signore il piu alto, esclama S. Bernardo, diventato il piu basso tra gli uomini! O eccelso
diventato vile! O gloria degli angeli diventato I'obbrobrio degli uomini: O novissimum et
altissimum! O humilem et sublimem! O opprobrium hominum et gloriam angelorum!15

10. O grazia! o forza dell'amore di un Dio! sieque a dire S. Bernardo. Cosi dunque il
sommo Signore di tutti € divenuto il piu vilipeso di tutti! O gratiam! O amoris vim! Itane
summus omnium imus factus est omnium?16 E chi mai, soggiunge il santo, ha cio
operato? Quis hoc fecit? Amor.17 Tutto I'ha fatto I'amore che Dio porta agli uomini, per
dimostrare quanto egli ci ama, e per insegnarci col suo esempio a soffrire con pace i
disprezzi e le ingiurie. Christus passus est pro nobis, scrisse S. Pietro, vobis relinquens
exemplum, ut sequamini vestigia eius (I Petr. II, 21). - S. Eleazaro richiesto dalla sua
sposa, come facesse a sopportare con tanta pace le tante ingiurie che gli erano fatte,
rispose: “Io mi rivolgo a mirare Gesu disprezzato, e dico che i miei affronti son niente
a rispetto di quelli ch'egli, essendo mio Dio, ha voluto tollerare per me.”18

Ah Gesu mio, ed io come a vista d'un Dio cosi disonorato per amor mio non so soffrire
un minimo disprezzo per vostro amore? Peccatore e superbo! E d'onde, mio Signore,
pud venirmi questa superbia? Deh per li meriti de' vostri disprezzi sofferti, datemi la
grazia di soffrire con pazienza e con allegrezza gli affronti e le ingiurie. Propongo da
ogg'innanzi col vostro aiuto di non piu risentirmi, e di ricevere con gioia tutti gli obbrobri
che mi saran fatti. Altri disprezzi meriterei io che ho disprezzata la vostra maesta divina,
e m'ho meritati i disprezzi dell'inferno. E troppo voi, amato mio Redentore, dolci ed
amabili mi avete renduti gli affronti, con avere abbracciati tanti dispregi per mio amore.
Propongo di piu per darvi gusto di beneficar quanto posso chi mi disprezza; almeno di
dirne bene e pregare per esso. E da ora vi prego a colmare di grazie tutti coloro da'
quali io ho ricevuta qualche ingiuria. V'amo, bonta infinita e voglio sempre amarvi
quanto posso. Amen.

Note

42



1 “Octava poena nascebatur ex verbis contumeliosis et blasphemis quae in ipsum
Pharisaei et Scribae et Sacerdotes iaciebant: haec enim poena hominibus ingenuis
gravior esse solet quam poenae corporales, cum istae carnem, illae animum torqueant.”
S. ROBERTUS BELLARMINUS, Cardinalis, De gemitu columbae, lib. 2, cap. 3.

2 “Ipse se tantum humiliavit, ut ultra non posset, propter quod et Deus tantum exaltavit
illum, ut ultra non posset.” Ven. HERVEUS, Burgidolensis monachus, In Epistolam ad
Philippenses, cap. 2, v. 9. ML 181-1293. - Questi Commentari sulle Epistole di S. Paolo,
guando vennero ritrovati e stampati, furono, dai primi editori, attribuiti a S. Anselmo.

3 Nelle ediz. del 1751 (Pellecchia, Paci), del 1754 (Gessari), e in quella Romana (De'
Rossi, 1755) invece di “Chi si ritrova, ecc.”, si legge: “Misero me, che tra questi ingrati
anche stato son io.”

4 Vitis mystica, seu Tractatus de Passione Domini, cap. 4, n. 12. Inter Opera S.
Bernardi, ML 184-644. - “O Rex regum et Domine dominantium, quid tibi et vinculis?”
S. BONAVENTURA, Vitis mystica.... Opera, VIII, ad Claras Aquas, 1898, pag. 165. - S.
Alfonso, nella nota: “De cur. vit. c. 4 ” cioé De cura vitis. Ora questo cap. 4 viene
intitolato “De vinculis nostrae Vitis ( Opera S. Bern.) ” oppure “De ligatura vitis (S.
Bonav.). " Ma e I' ultimo dei capitoli che hanno per argomento, come si dice a principio
del cap. 5, “"quae viti ad culturam exterius ahibentur”. - Vedi Appendice, 2, 9°.

5 “Caritas ligat Deum et hominem, quia vinculum est. O caritas, quam magnum est
vinculum tuum, quo Deus ligari potuit!” S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, Lighum vitae,
tractatus IV (vel VI), De caritate, cap. 6.

6 “Magis ac magis eorum (discipulorum) augebatur dolor, cum videbant et Dominum
suum sic viliter trahi, et canes istos trahentes eum ad victimam, et illum quasi agnum
mansuetissimum sine resistentia ipsos sequi.” Meditationes vitae Christi, cap. 75. Inter
Opera S. Bonaventurae, VI, pag. 386, col. 1, Lugduni (post editiones Vaticanam et
Germanicam), 1668. - “Alius ipsum dulcem et mitem et pium Iesum apprehendit, alius
ligat, alius insurgit et alius exclamat, alius impellit, alius blasphemat, ... alius, dum
ducitur, percutit.” Ibid., cap. 74, pag. 384, col. 2. - Vedi Appendice, 2, 7°.

7 “Unus autem ex adstantibus ministris dedit ei alapam, haec dicenti. Exhorresce,
caelum, contremisce, terra, de Domini patientia et de servorum scelere.” S. Io.
CHRYSOSTOMUS, In Ioannem, hom. 83 (al. 82), n. 3. MG 59-451. - Mansi, Bibliotheca
moralis praedicabilis, tract. 61, discursus 2, n. 1 (dall' omilia, come dice, 81 del
Grisostomo in Ioannem ): “O angeli, quomodo siletis? Quomodo manus continere
potestis? An quod attonitos vos tenet tanta insolentia et tanta mansuetudo; tanta
perversitas et tanta patientia?” Come si vede, la sostanza e del Grisostomo, con un
poco di parafrasi del Mansi o di altro.

Questo episodio dello schiaffo accadde nella casa di Anna: le scene seguenti si svolsero
presso Caifas (Io. XVIII, 20-22; Matth. XXVI, 59 et seq.).

8 "E' sentenza di S. Girolamo che le molestie e pene date in quella notte al Signore non
abbiano ad essere manifeste innanzi al giorno del giudizio, di maniera che ciascun
divoto, che desidera esercitarsi nella Passione del Signore, dovrebbe far qualche cosa
ad onore di quelli non palesi tormenti di Dio, offerendoli al celeste Padre, al quale sono
tutti noti, per i loro occulti e non conosciuti peccati.” Gio. TAULERO O. P., Meditazioni
(non genuine) sopra la Vita e Passione di Gesu Cristo, cap. 17.

43



9 “Erat unde extolleretur gens Iudaea, et per ipsam superbiam factum est ut Christo
nollet humiliari, auctori humilitatis, repressori tumoris, medico Deo, qui propter hoc,
cum Deus esset, homo factus est, ut se homo hominem cognosceret. Magna medicina.
Haec medicina si superbiam non curet, quid eam curet nescio.” S. AUGUSTINUS, Sermo
77, cap. 7. n. 11. ML 38-488. (Opera S. Augustini, X, Parisiis, Chevallon, 1531, sermo
74 de Tempore, In Dom. II in Quadragesima sermo 1.)

10 ™ Non enim est indecorum ei qui vult numerare in quantis se Christus humiliavit, ut
dinumeret extra ea quae Paulus exposuit, dicens (i. e. et dicat): Humiliavit se factus
obediens usque ad palmas, usque ad confusionem sputamentorum, et flagellorum, et
mortis... Ad extremam iniuriam accipitur sputamentorum iniuria.” ORIGENIS in
Matthaeum commentariorum series, n. 113 (in hunc locum). MG 13-1761.

11 “"Dominica vero Iudica (de Passione), dum, in honorem Passionis Dominicae, quod
specialius ipso die recolenda inchoatur, se totam cum anima et corpore Domino
exhibuisset ad tolerandum et perficiendum tam corpore quam spiritu quodcumque suae
divinae complaceret voluntati, pius Dominus talem ipsius voluntatem ineffabili
gratitudine videbatur acceptare. Ipsa vero divinitus inspirata intimo cordis affectu
salutare coepit singula membra Domini, pro salute nostra diversis poenis in Passione
cruciata. Unde quandocumque aliqguod membrum salutabat, statim ex illo membro
Domini splendor quidam divinus procedens, animam ipsius irradiabat... Hinc inter
Missam, dum legeretur in Evangelio: Daemonium habes, ista medullitus super
contumelia Domini sui commota, nec sufferens dilectum animae suae tam indebite sibi
obiecta advertere, ex intimo cordis affectu his verbis vice versa ipsi blandiebatur dicens:
“Ave, vivificans gemma divinae nobilitatis. Ave, immarcescibilis flos humanae dignitatis,
Iesu amantissime: tu mea vera summa et unica salus.” Cui benignus amator more solito
vicem dignantissimam recompensans, manu sua benedicta mentum eius apprehendens,
seque ad ipsam blande inclinans, auri animae eius haec verba suavissimo susurro
instillavit dicens: “Ego Creator, Redemptor et amator tuus, per angustias mortis cum
omni beatitudine mea acquisivi te.” Tum omnes Sancti quasi in admirationem provocati
ex tam mira dignatione Dei, cum ingenti gaudio benedicebant Dominum pro tam
dignantissima sui ad animam illam inclinatione. - Hinc Dominus ait: “"Quicumque contra
blasphemias et contumelias mihi in terris illatas me salutaverit illo affectu quo tu me
modo salutasti, huic eo me in iudicio illo districto, quo in morte iudicandus
accusationibus daemonum praegravatur, eadem blanditate exhibebo quo me modo
exhibui tibi, et eisdem verbis ipsum consolabor dicens: Et ego Creator, Redemptor et
amator tuus, etc. Unde si nunc ad illa verba Sancti in caelo sic sunt admirati, quanto
magis putas obstupescent et territi fugient omnes adversarii animae illius, quae hoc
donum consolationis in iudicio meretur acipere a pietate mea divina?” S. GERTRUDIS
MAGNA, O. S. B., Legatus divinae pietatis, lib. 4, cap. 22 (editionis Solesmensis pag.
364, 365, 366).

12 “Domini taciturnitatem reputavit Herodes fatuitatem: ideo, illudens ei quasi fatuo,
induit eum veste alba.” HUGO A SANCTO CHARO, O. P. Cardinalis primus, In Evangelium
secundum Lucam, in Luc. XXIII, 1. Opera, VI, fol. 266, col 1, Venetiis, 1703.

13 "“Sprevit, inquam, tamquam impotentem, quia signum non fecit; tamquam
ignorantem, quia verbum non respondit; tamquam stolidum, quia contra accusantes se
non defensavit.” S. BONAVENTURA, Commentarius in Evangelium S. Lucae, in Luc.
XXIII, 11, cap. 23, n. 13. Opera, VII, p. 569, col. 1.: ad Claras Aquas, 1895.

14 “Erode non vi conosceva, io....” (Pellecchia e Paci, 1751; Gessari, 1754; De' Rossi,
1755).
44



15 S. BERNARDUS, In feria IV Hebdomadae Sanctae, Sermo de Passione Domini, n. 3.
ML 183-264.

16 “O suavitatem! o gratiam! o amoris vim! Itane summus omnium unus factus est
omnium?” S. BERNARDUS, In Cantica, sermo 64, n. 10. ML 183-1088. - Da questo
passo, in cui S. Bernardo si maraviglia della soave familiarita usata con noi da Gesu
Cristo, il quale si € fatto come nostro uguale, e dice “noi” dove potrebbe, e, sembra,
dovrebbe dire “io”, il compilatore del trattato De caritate (inter Opera S. Bernardi, De
caritate, cap. 8, n. 29, ML 184-599) ha cavato quest' altra sentenza: “O suavitatem! o
gratiam! o amoris vim! Itane summus omnium imus factus est omnium?” Del resto, in
questa operetta, nei capitoli 5-9, pressocché tutte le parole sono prese da S. Bernardo,
nei suoi Sermoni sulla Cantica.

17 De caritate (inter Opera S. Bernardi), cap. 8, n. 29. ML 184-599. - “"Quis hoc fecit?
Amor, dignitatis nescius, dignatione dives, affectu potens, suasu efficax. Quid
violentius? Triumphat de Deo amor. Quid tamen tam non violentum? AMor est. Quae
est ista vis, quaeso, tam violenta ad victoriam, tam victa ad violentiam? Denique
semetipsum exinanivit (Philipp. II, 7), ut scias amoris fuisse quod plenitudo effusa est,
quod altitudo adaequata est, quod singularitas associata est.” S. BERNARDUS, In
Cantica, sermo 64, n. 10. ML 183-1088. - Vedi la nota precedente.

18 "“Ecquid vero, Delphina, prodest irasci? Nihil profecto. Attamen explicabo tibi
arcanum pectoris mei. Noveris me interdum sentire aliugam in animo adversus
infestantes me indignationem; sed illico me converto ad cogitandas iniurias Christo
illatas, eumque imitari cupiens, dico mihi ipsi: Etiamsi famuli tui barbam tuam
convellerent, et colaphos tibi infringerent, nihil esset ad Dominum tuum, qui maiore
perpessus est. Certumque habeas, Delphina, me humquam cessare a commemorandis
iniuriis Salvatoris mei, donec animus meus plane sit tranquillatus. Atque hanc fateor me
a Domino habere peculiarem gratiam, ut eos qui mihi iniuriosi sunt, vel aeque ut ante,
vel plus etiam amem, et pro eis specialiter orem, agnoscamque et confitear me
maioribus et atrocioribus iniuriis dignum esse.” WADDINGUS, Annales Minorum, an.
1319, n. 5. - Questo santo conte d' Ariano visse nel matrimonio in verginita, col
consenso della santa sposa Delfina. Il suo nome era Elzéar, in latino Elzearius; in
italiano, dal traduttore della Cronaca di Marco da Lisbona viene chiamato, come da S.
Alfonso, Eleazaro.

45



CAPITOLO VIII
- Sopra la flagellazione di Gesu Cristo.

1. Entriamo nel pretorio di Pilato fatto un giorno orrendo teatro dell'ignominie e de'
dolori di Gesu; vediamo quanto fu ingiusto, ignominioso e crudele il supplicio ivi dato al
Salvatore del mondo. - Vedendo Pilato che i Giudei continuavano a tumultuare contro
Gesu, egli, l'ingiustissimo giudice, lo condannd ad esser flagellato: Tunc ergo
apprehendit Pilatus Iesum et flagellavit (Io. XIX, 1). Penso l'iniquo giudice con questo
barbaro modo di guadagnargli la compassione de' nemici e cosi liberarlo dalla morte:
Corripiam ergo illum, disse, et dimittam (Luc. XXIII, 22). Era la flagellazione castigo
solo de' schiavi. Dunque, dice S. Bernardo, il nostro amoroso Redentore volle prender
la forma non solamente di servo per soggettarsi all'altrui volonta, ma anche di servo
malvagio per esser castigato co' flagelli e cosi pagare la pena meritata dall'uomo fatto
gia servo del peccato: Non solum formam servi accepit ut subesset, sed etiam mali servi
ut vapularet, et servi peccati ut poenam solveret.1

O Figliuolo di Dio, o grande amante dell'anima mia, come voi Signore d'infinita maesta
avete potuto tanto amare un oggetto si vile ed ingrato come sono io, che vi siate
sottoposto a tante pene per liberare me dalla pena dovuta? Un Dio flagellato! Fa piu
maraviglia un Dio soffrire una minima percossa, che se fossero distrutti tutti gli uomini
e tutti gli angeli. Ah Gesu mio, perdonatemi le offese che v'ho fatte e poi castigatemi
come vi piace. Ma basta solo che io vi ami e voi mi amiate, e poi mi contento di patire
tutte le pene che volete.

2. Giunto che fu al pretorio I'amabile nostro Salvatore, come fu rivelato a S. Brigida
(Rev. 1.1V, c. 70),2 al comando dei ministri egli stesso si spoglio delle vesti, abbraccio
la colonna, e poi vi applico le mani per esservi ligato. Oh Dio, gia si da principio al
crudele tormento! O angeli del cielo, venite ad assistere a questo doloroso spettacolo;
e se non vi € permesso di liberare il vostro re dal barbaro strazio che gli preparano gli
uomini, almeno venite a piangere per compassione. - E tu, anima mia, immaginati di
trovarti presente a questa orrenda carneficina del tuo amato Redentore. Guardalo come
sta egli, il tuo afflitto Gesu, col capo dimesso, guardando la terra e tutto verecondo per
lo rossore aspetta quel gran tormento. Ecco che quei barbari come tanti cani arrabbiati
gia si avventano coi flagelli sopra l'innocente agnello. Vedi la chi batte il petto, chi
percuote le spalle, chi ferisce i fianchi e chi le gambe; anche la sacra testa e la sua bella
faccia non vanno esenti dalle percosse. Oime gia scorre quel sangue divino da tutte le
parti; gia di sangue sono pieni i flagelli, le mani de' carnefici, la colonna e la terra.
Laeditur, piange S. Pier Damiani, totoque flagris corpore laniatur; nunc scapulas, nunc
crura cingunt: vulnera vulneribus, et plagas plagis recentibus addunt.3

Ah crudeli, con chi ve la pigliate? Fermate, fermate: sappiate che avete errato.
Quest'uomo che voi tormentate egli € innocente, e santo: io sono il reo; a me, a me
che ho peccato toccano i flagelli ed i tormenti. Ma voi non mi sentite. - Eterno Padre, e
come voi potete soffrire questa grande ingiustizia? come potete vedere il vostro Figlio
diletto cosi patire e non soccorrerlo? che delitto egli ha mai commesso che meriti un
castigo cosi vergognoso e cosi fiero?

3. Propter scelus populi mei percussi eum (Is. LIII, 8). Io ben so, dice I'Eterno Padre,
che questo mio Figlio € innocente, ma poiché egli s'e offerto a soddisfare la mia giustizia
per tutti i peccati degli uomini, conviene che io cosi I'abbandoni al furore de' suoi nemici.
Dunque, o adorato mio Salvatore, voi per pagare i nostri delitti, e specialmente i peccati
d'impurita - ch'e il peccato piu comune degli uomini - avete voluto che fossero lacerate
le vostre carni purissime? E chi non esclamera con S. Bernardo: O ineffabilem Filii Dei
erga peccatores caritatem!4

46



Ah Signor mio flagellato, vi ringrazio di tanto amore, e mi addoloro che anch'io co' miei
peccati mi sono aggiunto a flagellarvi. Odio, Gesu mio, tutti quei piaceri malvagi che vi
han costato tanto dolore. Oh da quanti anni dovrei bruciar nell'inferno! Ma voi perché
mi avete aspettato finora con tanta pazienza? Mi avete sopportato, acciocch'io vinto
finalmente da tante finezze d'amore, mi rendessi ad amarvi con lasciare il peccato.
Amato mio Redentore, non voglio no piu resistere al vostro affetto; io voglio amarvi
quanto posso per 'avvenire. Ma voi gia sapete la mia debolezza, sapete i tradimenti che
vi ho fatti. Staccatemi voi da tutte le affezioni terrene che m'impediscono I'esser tutto
vostro. Ricordatemi spesso I'amore che mi avete portato, e I'obbligo che ho di amarvi.
In voi ripongo tutte le mie speranze, mio Dio, mio amore, mio tutto.

4. Piange S. Bonaventura: Fluit regius sanguis, superadditur livor super livorem,
fractura super fracturam.5 Scorreva gia da per tutto quel sangue divino; gia quel sacro
corpo era divenuto tutto una piaga; ma quei cani stizzati non cessavano di aggiungere
ferite a ferite, come predisse il Profeta: Et super dolorem vulnerum meorum addiderunt
(Ps. LXVIII, 27). Sicché le sferze non solo impiagavano tutto il corpo, ma ne portavano
seco anche i pezzi per aria, e talmente furono aperte quelle sacre carni che si poteano
contare l'ossa: Concisa fuit caro, ut ossa dinumerari possent (Contens., loc. cit.).6 Dice
Cornelio a Lapide (In c. XXVIII, Matth.), che in questo tormento Gesu Cristo
naturalmente dovea morire, ma egli colla sua virtu divina volle riserbarsi in vita, affine
di soffrire pene maggiori per nostro amore.7 E prima lo disse S. Lorenzo Giustiniani:
Debuit plane mori, se tamen reservavit ad vitam, volens graviora perferre.8

Ah! mio Signore amantissimo, voi siete degno d'un amore infinito. Voi avete tanto
patito, acciocch'io v'amassi. Non permettete ch'io, invece d'amarvi, abbia da offendervi
piu e disgustarvi. Deh quale inferno a parte sarebbe per me, s'io dopo aver conosciuto
I'amore che mi avete portato, misero mi dannassi, con disprezzare un Dio vilipeso,
schiaffeggiato e flagellato per me! E che inoltre dopo averl'io offeso tante volte mi ha
perdonato con tanta pieta! Ah Gesu mio, non lo permettete no. Oh Dio, che I'amore e
la pazienza che avete avuta per me sarebbe cola nell'inferno un altro inferno per me
piu tormentoso.

5. Troppo crudele fu questo tormento della flagellazione al nostro Redentore, poiché per
prima molti furono i ministri che lo flagellarono: giusta la rivelazione fatta a S. Maria
Maddalena de' Pazzi furono non meno di sessanta (In vita P. VI).9 Or questi istigati da'
demoni e piu da' sacerdoti, i quali temevano che Pilato dopo quel castigo volesse liberare
il Signore, come gia si era protestato dicendo: Corripiam ergo illum, et dimittam (Luc.
XXIII, 22), si posero co' flagelli a privarlo di vita. Convengono poi gli autori con S.
Bonaventura ch'essi scelsero a quest'officio gli stromenti piu fieri,10 in modo che ogni
colpo fe' piaga, come asserisce S. Anselmo, 11 e che le battiture giunsero a piu migliaia,
flagellando, come scrive il p. Crasset,12 non gia all'usanza degli Ebrei, per i quali il
Signore proibi che si passasse il numero di quaranta colpi: Quadragenarium numerum
non excedant, ne foede laceratus ante oculos tuos abeat frater tuus (Deut. XXV, 3); ma
alla maniera de' Romani, che non avea misura.

Quindi riferisce Giuseppe ebreo - il quale visse poco dopo nostro Signore - che Gesu fu
lacerato in tal modo nella flagellazione che giungevano ad apparirvi scoperte le ossa
delle coste; 13 come fu anche rivelato a S. Brigida dalla SS. Vergine, la quale disse: Ego
quae astabam, vidi corpus eius flagellatum usque ad costas, ita ut costae eius
viderentur. Et quod amarius erat, quum retraherentur flagella, carnes ipsis flagellis
sulcabantur (Lib. I, Rev. c. 10).14 A S. Teresa apparve Gesu flagellato: onde la santa
volle che gli fosse dipinto appunto come I'avea veduto, e disse al pittore che nel gomito
sinistro avesse espresso uno squarcio di carne appesa; ma dimandando poi il pittore in
qual forma dovea dipingerlo, egli si rivoltd al quadro e trovo lo squarcio gia formato

47



(Cron. Disc. t. I, c. 14).15 Ah mio Gesu amato e adorato, quanto avete patito per amor
mio! Deh non sian perduti per me tanti dolori e tanto sangue!

6. Ma dalle sole Scritture ben s'argomenta quanto fu spietata la flagellazione di Gesu
Cristo. E perché mai Pilato dopo la flagellazione lo dimostro al popolo dicendo: Ecce
homo, se non perché il nostro Salvatore era ridotto ad una figura si compassionevole
che Pilato con solo farlo mirare credette di muoverne a compassione gli stessi suoi
nemici, sicché non ne chiedessero piu la morte? Perché mai nel viaggio che Gesu poi
fece al Calvario, le donne giudee lo seguitavano con lagrime e con lamenti? Sequebatur
autem illum multa turba populi, et mulierum, quae plangebant, et lamentabantur eum
(Luc. XXIII, 27). Forse perché quelle donne I'amavano o lo credevano innocente? No,
le donne per lo piu seguono i sentimenti de' loro mariti, e percio anch'elle lo stimavano
reo; ma perché Gesu dopo la flagellazione faceva una vista si orrida e si pietosa che
moveva a piangere anche coloro che l'odiavano, percid le donne piangevano e
sospiravano. Perché ancora in questo viaggio i Giudei gli tolsero la croce da sulle spalle
e la diedero a portare al Cireneo - secondo l'opinione piu probabile e come si ricava
chiaramente da S. Matteo: Hunc angariaverunt, ut tolleret crucem eius: (Matth. XXVII,
32) eda S. Luca: Et imposuerunt illi crucem portare post Iesum (Luc. XXIII, 26) - forse
perché essi ne aveano pieta e voleano alleggerirgli la pena? No, che quegl'iniqui
I'odiavano e cercavano affligerlo quanto piu poteano. Ma, come dice il B. Dionisio
Cartusiano (In c. XXIII Luc.), timebant ne moreretur in via.16 Vedendo che nostro
Signore dopo la flagellazione era rimasto dissanguato e cosi sfinito di forze che quasi
non potea piu reggersi in piedi ed andava cadendo per via sotto la croce, e camminando
giva, per dir cosi, ad ogni passo spirando l'anima; percio affin di portarlo vivo sul
Calvario, e vederlo morto in croce, com'essi aveano preteso acciocché restasse per
sempre infamato il suo nome: Eradamus eum, essi diceano, come predisse il profeta,
de terra viventium, et nomen eius non memoretur amplius: (Ier. XI, 19) a questo fine
costrinsero il Cireneo a portar la croce.

Ah Signore, grande € il mio contento nell'intendere quanto mi avete amato, e che ora
voi conservate per me lo stesso amore, che mi portavate allora nel tempo della vostra
Passione! Ma quanto € il mio dolore in pensare d'avere offeso un Dio cosi buono! Per lo
merito della vostra flagellazione, Gesu mio, vi cerco il perdono. Mi pento sopra ogni
male d'avervi offeso e propongo prima morire che piu offendervi. Perdonatemi tutti i
torti che vi ho fatti, e datemi la grazia di amarvi sempre nell'avvenire.

7. Il profeta Isaia piu chiaramente di tutti ci rappresento lo stato compassionevole, in
cui previde ridotto il nostro Redentore. Diss'egli che la sua santissima carne nella
Passione doveva divenire non solo impiagata, ma tutta franta e stritolata: Ipse autem
vulneratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra (Is. LIII,
5). Poiché, siegue a dire il profeta, il suo Eterno Padre per dare alla sua giustizia una
maggior soddisfazione e per far comprendere agli uomini la deformita del peccato, non
si contentd se non vide il Figlio pestato e consumato da' flagelli: Et Dominus voluit
conterere eum in infirmitate (Ibid., 10): in modo che il corpo benedetto di Gesu dovette
diventare come un corpo d'un leproso, tutto piaghe da capo a piedi: Et nos putavimus
eum quasi leprosum, et percussum a Deo (Ibid., 4).

Ecco dunque, o mio lacerato Signore, a quale stato v'hanno ridotto le nostre iniquita. O
bone Iesu, nos peccavimus, et tu luis? (S. Bern.).17 Sia sempre benedetta la vostra
immensa carita, e siate amato come meritate da tutti i peccatori, e specialmente da me
che piu degli altri v'ho disprezzato.

8. Apparve un giorno Gesu flagellato a Suor Vittoria Angelini e dimostrandole il suo
corpo tutto ferito: “Queste piaghe, le disse, Vittoria, tutte ti chiedono amore”.18
Amemus sponsum, dice l'innamorato S. Agostino, et quanto nobis deformior

48



commendatur, tanto carior, et tanto dulcior factus est sponsae.19 Si, mio dolce
Salvatore, io ti vedo tutto pieno di piaghe: guardo la tua bella faccia, ma oh Dio, che
non apparisce piu vaga, ma orrida ed annerita dal sangue, dalle lividure e dagli sputi!
Non est species ei, neque decor; et vidimus eum, et non erat aspectus (Is. LIII, 2). Ma
quanto piu difformato vi vedo, o mio Signore, tanto piu bello ed amabile mi comparite.
E qual'altri son questi, se non segni della tenerezza dell'amore che voi mi portate?
V'amo, Gesu impiagato e lacerato per me. Vorrei vedermi anch'io lacerato per voi, come
tanti martiri che hanno avuto questa sorte. Ma se non posso ora offerirvi ferite e sangue,
vi offerisco almeno tutte le pene che mi accaderanno a soffrire. Vi offerisco il mio cuore,
con questo voglio amarvi piu teneramente che posso. E chi mai deve amare con piu
tenerezza I'anima mia, se non un Dio flagellato e dissanguato per me? V'amo, o Dio
d'amore; v'amo, bonta infinita; v'amo, amor mio, mio tutto; v'amo e non voglio mai
cessar di dire in questa vita e nell'altra, io v'amo, io v'amo, io v'amo. Amen.

Note

1 “Filius erat, et factus est tamquam servus. Non solum formam servi accepit, ut
subesset; sed etiam mali servi, ut vapularet; et servi peccati, ut poenam solveret, cum
culpam non haberet.” S. BERNARDUS, In feria IV Hebdomadae Sanctae, Sermo de
Passione Domini, n. 10. ML 183-268.

2 “Mater (Maria) loquitur: “... Deinde, iubente lictore, seipsum vestibus exuit, columnam
sponte amplectens, recte ligatur...” Revelationes S. BIRGITTAE.... a Card. Turrecremata
recognitae, lib. 4, cap. 70. Coloniae Agrippinae, 1628.

3 “Ligatur, caeditur, totoque flagris corpore dissipatur. Nunc scapulas, nunc ventrem,
nunc brachia, nunc crura cingunt. Vulnera vulneribus, plagas plagis recentibus addunt.”
S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, (non gia S. Pier Damiani). De triumphali Christi agone,
cap. 14. Opera, Venetiis, 1721, pag. 260, col. 1.

4 Piu volte (come tra altre, qui appresso si vedra, cap. XI, note 1 e 2) S. Alfonso
attribuisce a S. Bernardo un passo di S. Anselmo (Orationes, Oratio 2, ML 158-861):
"Quid commisisti.... ut sic tractareris? etc.” Dallo stesso luogo sembra cavata I'
esclamazione qui riferita. Cosi dice S. ANSELMO (l. c.): “Quae causa mortis, quae
occasio tuae damnationis? Ego enim sum tui plaga doloris, tuae culpa occisionis.... O...
ineffabilis mysterii dispositio! peccat iniquus, et punitur iustus... Quo, Nate Dei, quo tua
descendit humilitas?... quo tuus attigit amor?... Te perfecta caritas ducit ad crucem.” -
Cf. Appendice, 3, B.

5 “Fluit undique regius sanguis de omnibus partibus corporis, superadditur, reiteratur,
et spissatur livor super livorem, et fractura super fracturam, quousque tam tortoribus
guam inspectoribus fatigatis, solvi iubetur.” Meditationes vitae Christi, cap. 76. Inter
Opera S. Bonaventurae, VI, p. 387, col. 1. Lugduni (post Vaticanam et Germanicam
editiones), 1668. - Vedi Appendice, 2, 7°.

6 “In flagellatione sic lacerata et concisa fuit caro, ut facile ossa dinumerari possent.”

Vincentius CONTENSON, O. P., Theologia mentis et cordis, lib. 10, dissertatio 4, cap. 1,
speculatio 1, Tertius excessus.

49



7 “Naturaliter ex tot verberibus mori saepius debuisset Christus; sed deitas carnem
sustentabat, ut plura pati et tandem crucifigi posset.” CORNELIUS A LAPIDE, S. I., In
Matthaeum XXVIII, 26.

8 “"Debuit plane mori, tanto dolore transfixus; se tamen reservavit ad vitam, ut his etiam
graviora perferret.” S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, De Triumphali Christi agone, cap.
14. Opera, Venetiis, 1721, p. 260, col. 1. - Questo perd dice S. Lorenzo Giustiniani
parlando della coronazione di spine.

9 “In questo mistero della flagellazione, mostro ella (la Santa, in estasi, mentre in essa
si rinnovava tutta la Passione di Cristo) di partecipare cosi intensi affanni e tormenti,
scontorcendosi talora nella persona e facendo altri atti di gran dolore, che altro non si
sarebbe detto se non che allora ella fosse stata crudelmente e veramente nel corpo
flagellata. In questo tempo disse solo queste parole: “O se voi vi mutaste cosi in
convertirvi!” Volea dire che se si fosser mutati que' ministri, che battevano Gesu, in
convertirsi, siccome si scambiavano, quando erano stracchi, in flagellarlo, beati loro. In
questo mentre intese, com' ella disse poi, che trenta coppie di ministri, cioé sessanta
uomini , furon quelli che flagellarono Gesu alla colonna.” PUCCINI, Vita, Firenze, 1611,
parte 6, cap. 2.

10 “Suscipit... flagella dura et dolorosa caro illa innocentissima et tenerrima.”
Meditationes vitae Christi, cap. 76. Inter Opera S. Bonaventurae, VI, 387, col. 1.
Lugduni (post editiones Vaticanam et Germanicam) 1668. - Vedi Appendice, 2, 7°.

11 “Nec pepercit (Pilatus) amarissimis verberibus virgineam carnem tuam divellere
plagis, livores livoribus crudeliter infligens.” S. ANSELMUS, Meditationes, Meditatio 9,
De humanitate Christi. ML 158-754.

12 CRASSET, S. 1., Trattenimenti dolci ed affettuosi per tutti i giorni della Quaresima
sopra la Passione e morte di N. S. Gesu Cristo, trattenimento 28, considerazione 3.
(Entretiens doux et affectueux pour tous les jours du Caréme sur la mort et la Passion
de N. S. Jésus-Christ.) * Quello in fine che ha reso il tormento della flagellazione duro e
sanguinoso al Figliuolo di Dio, & la moltitudine de' colpi che ricevette, perché non fu
battuto alla maniera degli Ebrei, che non potevano dare secondo la Legge che quaranta
colpi, temendo che il paziente spirasse per la violenza del dolore; ma fu battuto secondo
il costume de' Romani, la severita de' quali non aveva né termini né misura. Non vi e
cosa certa intorno al numero de' colpi da Iui ricevuti... Ma quello ch' & certo, & che resto
lacerato di tal maniera, che gli furono scoperte le coste, e si vedevano per mezzo delle
sue piaghe. Tanto riferisce Gioseffo autore Ebreo, che viveva poco dopo Nostro Signore,
e fece il racconto de' suoi miracoli e de' suoi patimenti.”

13 Cosi il Crasset (op. c., |. c.: vedi la nota precedente). Presso FLAVIO GIUSEPPE, altro
non si trova, riguardo a Gesu Cristo, che il celebre testo - di cui si disputa tuttora se sia
interpolato - Antiquitatum Iudaicarum lib. 18, cap. 6 (Basileae, apud Ioannem
Frobenium, 1524, pag. 518): “Fuit autem iisdem temporibus Iesus, sapiens vir, si tamen
virum eum nominare fas est. Erat enim mirabilium operum effector, et doctor hominum
eorum qui libenter quae vera sunt audiunt. Et multos quidem Iudaeorum, multos etiam
ex gentibus sibi adiunxit. Christus hic erat. Hunc, accusatione primorum nostrae gentis
virorum, cum Pilatus in crucem agendum esse decrevisset, non deseruerunt hi qui ab
initio eum dilexerunt. Apparuit enim eis tertia die iterum vivus: secundum quod divinitus
inspirati prophetae vel haec vel alia de eo innumera miracula futura esse praedixerant.
Sed et in hodiernum. Christianorum, qui ab ipso nuncupati sunt, et nomen perseverat
et genus.”

50



14 Revelationes S. BIRGITTAE...a Card. Turrecremata recognitae, lib. 1, cap. 10.

15 FRANCESCO DI SANTA MARIA, Riforma de' Scalzi di Nostra Signora del Carmine, lib.
1, cap. 14. - “"Representdoseme Cristo delante con mucho rigor... Vile con los ojos del
alma mas claramente que le pudiera ver con los del cuerpo, y quedome tan imprimido,
che ha esto mas de ventiséis anos, y me parece lo tengo presente.” S. TERESA, Libro
de la Vida, cap. 7. Obras, I, Burgos, 1915.

16 “Quia ex poenis iam valde lassatus fuit, timebant ne forte sub onere crucis deficiens,
moreretur in via.” B. DIONYSIUS CARTUSIANUS, Enarratio in Evangelium secundum
Lucam, art. 49, Expositio capituli XXIII, v. 26.

17 La stessa sentenza viene attribuita a S. Bernardo da Lohner, Bibliotheca
concionatoria, v. Passio Domini, § 3, n. 1; da Contenson (Theologia mentis et cordis,
lib. 10, dissert. 4, cap. 1, speculatio 2, Reflexio ) a S. Bernardo e a S. Anselmo.
Veramente e di S. ANSELMO, Oratio 2, ML. 158-861, quantunque in forma un poco
differente e piu diffusa. - Vedi Appendice, 3, A.

18 “Ella vide appressarsi Cristo pendente in croce tutto piagato, e con le ferite si
grondanti di sangue, che avrebbero mosso a compassione |' insensata durezza di un
marmo... In questa guisa piu a lungo ripiglio: “Vedi a che segno sono ridotte le membra
di un Dio, e nega, se puoi, la sincerita del mio amore... Questo corpo piagato che ti do
a vedere, sappi che non meno stringe all' obbligazione tutto il genere umano insieme,
che I' anima tua sola, per la quale di buon cuore ho patito. Io non chieggo altro
guiderdone che di amore... Ama dunque, o Marina, questo tuo Sposo, il quale aspetta
per mezzo dell' amor tuo di portar seco la ricompensa de' suoi favori.” PACICHELLI,
Vita, parte I, pag. 147 e seg., Roma, 1670. - La Ven. Suor Maria Vittoria Angelini (1590-
1659) Romana, Terziaria dell' Ordine de' Servi, chiamata prima Merinda, prese il nome
di Marina nel ricevere il sacramento della Cresima.

19 "Amemus sponsum. Quanto magis deformis nobis commendatur, tanto carior, tanto
dulcior est factus sponsae.” S. AUGUSTINUS, Sermo 44, cap. 2, n. 4. ML 38-259.

CAPITOLO IX
- Della Coronazione di Spine.

1. Continuando tuttavia i soldati a flagellar crudelmente l'innocente Agnello, narrasi,
che si fece avanti uno degli assistenti e, fattosi animo, disse loro: “Voi non avete ordine
di uccidere quest'uomo, come pretendete di fare”. E con cid taglio le funi, con cui stava
ligato il Signore. Cio fu rivelato a S. Brigida: Tunc unus concitato in se spiritu quaesivit:
Numquid interficietis eum sic iniudicatum? Et statim secuit vincula eius (Lib. I, Rev. c.
10).1 Ma appena terminata la flagellazione quei barbari ministri istigati e corrotti con
danaro da' Giudei, come asserisce S. Gio. Grisostomo, fan soffrire al Redentore una
nuova specie di tormento.2 Tunc milites praesidis suscipientes Iesum in praetorium,
congregaverunt... universam cohortem, et exuentes eum, chlamydem coccineam
circumdederunt ei, et plectentes coronam de spinis, posuerunt super caput eius et
arundinem in dextera eius (Matth. XXVII, 27, 28, 29). Ecco come i soldati lo spogliano
di nuovo e, trattandolo da re di burla, gli pongono indosso una veste rossa, che altro

51



non era che uno straccio di mantello usato da' soldati romani e chiamato clamide; gli
mettono in mano una canna in segno di scettro ed un fascio di spine in testa in segho
di corona.

Ah mio Gesu, ma voi non siete il vero re dell'universo? e come ora siete divenuto re di
dolore e di vitupero? Ecco dove v'ha condotto I'amore. -O mio Dio amabilissimo, quando
sara quel giorno ch'io mi unisca talmente a voi che niuna cosa vaglia piu a separarmene
ed io non possa piu lasciare d'amarvi? Ah Signore, che fintantoché vivo in questa terra,
sto sempre in pericolo di voltarvi le spalle e negarvi il mio amore, come infelice ho fatto
per lo passato. Deh Gesu mio, se mai vedete ch'io vivendo avessi a patire questa somma
disgrazia, deh fatemi morire in questo punto, in cui spero di stare in grazia vostra! Ve
lo prego per la vostra Passione, hon m'abbandonate a questo gran male. Io lo meriterei
per li miei peccati, ma non lo meritate voi; scegliete ogni castigo per me, e non questo.
No, Gesu mio, Gesu mio, non voglio vedermi piu separato da voi.

2. Et plectentes coronam de spinis, posuerunt super caput eius (Matth., loc. cit.). Ben
riflette il divoto Laspergio, che questo tormento delle spine fu dolorosissimo, mentre da
quelle fu tutta trafitta la sacra testa del Signore, parte sensibilissima, perché dalla testa
si diramano tutti i nervi e le sensazioni del corpo; e fu ancora il tormento piu lungo della
sua Passione, poiché Gesu soffri le spine sino alla morte, restando fisse le medesime
dentro del capo. Ogni volta ch'eran toccate le spine o il capo, sempre se gli rinnovava
lo spasimo.3 Secondo poi il sentimento comune de' scrittori con S. Vincenzo Ferreri, la
corona fu intrecciata di piu rami di spine e fatta a modo di celata o sia cappello,4 si che
pigliava tutta la testa e scendeva sino a mezza fronte secondo la rivelazione fatta a S.
Brigida: Corona spinea capiti eius arctissime posita fuit, quae ad medium frontis
descendebat (Lib. IV, Rev. c. 70).5

E come dice S. Lorenzo Giustiniani6é con S. Pier Damiani7 erano le spine si lunghe che
giunsero anche a penetrar le cervella: Spinae cerebrum perforantes (D. Laur. Iust. de
triumph. Chr. c. 14). E I'Agnello mansueto lasciavasi tormentare a loro voglia senza dir
parola, senza gridare, ma serrando gli occhi per lo spasimo mandava spesso allora amari
sospiri come un tormentato che sta vicino alla morte, conforme fu rivelato alla B. Agata
della Croce: Saepius oculos clausit, et acuta edidit suspiria quasi morituri.8 Tanta era
la copia del sangue che scorrea dalle ferite del sacro capo che nella sua faccia non si
vedeva altro colore che di sangue, secondo la rivelazione di S. Brigida: Plurimis rivis
sanguinis decurrentis per faciem eius, et crines, et oculos, et barbam replentibus, nihil
nisi sanguis totum videbatur (Lib. IV, Rev. c. 70).9 E S. Bonaventura aggiunge che non
compariva piu la bella faccia del Signore, ma pareva la faccia d'un uomo scorticato: Non
amplius facies Domini Iesu, sed hominis excoriati videretur.10

O amore divino, esclama Salviano, io non so come chiamarti, o dolce o crudele; poiché
tu sembri essere stato dolce insieme e crudele: Amor, quid te appellem nescio dulcem
an asperum? Utrumque esse videaris (Ep. I).11 Ah mio Gesu, I'amore ben vi rende dolce
verso di noi, con farvi scorgere si appassionato amante dell'anime nostre: ma vi rende
spietato con voi, facendovi patire tormenti cosi acerbi. Voleste voi esser coronato di
spine per ottenere a noi corona di gloria in cielo: Coronatus est spinis, ut nos coronemur
corona danda electis in patria (B. Dion. Cart.).12 Mio dolcissimo Salvatore, io spero
d'esser la vostra corona in Paradiso salvandomi per li meriti dei vostri dolori; ivi lodero
per sempre il vostro amore e le vostre misericordie. Misericordias Domini in aeternum
cantabo, in aeternum cantabo (Ps. LXXXVIII, 2).

3. Ahi spine crudeli, ingrate creature, perché cosi tormentate il vostro Creatore? Ma che
serve, dice S. Agostino, a rimproverar le spine? Elle furono innocenti stromenti: i nostri
peccati, i nostri mali pensieri furono le spine malvagie che afflissero la testa di Gesu
Cristo: Spinae quid, nisi peccatores?13 Essendo apparso un giorno a S. Teresa Gesu
coronato di spine, la santa si pose a compatirlo; ma il Signore disse: “Teresa, non mi

52



compatire per le ferite che mi fecero le spine de' Giudei; abbimi pieta per le piaghe che
mi fanno i peccati de' Cristiani.”14

Anima mia, tu ancora dunque tormentasti allora il venerando capo del tuo Redentore
con tanti tuoi cattivi consensi. Scito et vide, quia malum et amarum est reliquisse te
Dominum Deum tuum! (Ier. II, 19). Apri ora gli occhi e vedi e piangi amaramente in
tutta la tua vita il male che hai fatto in voltare le spalle con tanta ingratitudine al tuo
Signore e Dio. -Ah Gesu mio, no che non meritavate esser trattato da me come vi ho
trattato. Ho fatto male, ho fatto errore; me ne dispiace con tutto il cuore; perdonatemi
e datemi un dolore che mi faccia piangere tutta la vita i torti che v'ho fatti. Gesu mio,
Gesu mio, perdonatemi, ch'io voglio sempre amarvi.

4. Et genu flexo ante eum illudebant ei, dicentes: Ave rex Iudaeorum; et exspuentes in
eum, acceperunt arundinem, et percutiebant caput eius (Matth. XXVII, 29, 30).
Aggiunge S. Giovanni: Et dabant ei alapas (Io. XIX, 3). Dopo che quei barbari ebbero
posta sul capo di Gesu quella tormentosa corona, non bastd loro premercela a tutta
forza colle mani, ma presero la canna a far l'officio di martello per far entrare piu
addentro le spine. Indi cominciarono a deriderlo come re di scherno, prima salutandolo,
inginocchiati, re de' Giudei; e poi alzandosi gli sputavano in faccia e lo schiaffeggiavano
con grida e risate di disprezzo. Ah Gesu mio, dove siete ridotto! Chi mai allora fosse
passato a caso per quel luogo ed avesse mirato Gesu Cristo cosi dissanguato, coperto
di quello straccio rosso, con quello scettro in mano, con quella corona in testa, e cosi
deriso e maltrattato da quella gentaglia, per chi mai l'avrebbe stimato, se non per
I'uomo piu vile e scellerato del mondo? Ecco il Figliuolo di Dio diventato allora il vitupero
di Gerusalemme! O uomini, esclama qui il B. Dionisio Cartusiano, se non vogliamo
amare Gesu Cristo perch'é buono e perch'e Dio, amiamolo almeno per tante pene che
ha sofferto per noi: Si non amamus eum, quia bonus, quia Deus, saltem amemus,
guoniam tanta pro nostra salute perpessus est (In c. XXVII Matth.).15

Ah mio caro Redentore, ricevete un servo ribelle che vi ha lasciato, ma che ora pentito
a voi ritorna. Quando io vi fuggiva e disprezzava il vostro amore, voi non avete lasciato
di venirmi appresso per tirarmi a voi; percio non posso temere che voi mi caccerete ora
che vi cerco, vi stimo e v'amo sopra ogni cosa. Fatemi conoscere quel che ho da fare
per darvi gusto ch'io tutto lo voglio fare. O Dio amabilissimo, io vi voglio amare
dadovvero e non vi voglio piu disgustare. Aiutatemi voi colla vostra grazia, non
permettete ch'io piu vi lasci. Maria speranza mia, pregate Gesu per me. Amen.

Note

1 “"Cumaque filius meus (ait Maria) totus sanguinolentus, totus sic laceratus stabat ut in
eo non inveniretur sanitas nec quid flagellaretur, tunc unus concitato in se spiritu
quaesivit: “Numquid interficietis eum sic iniudicatum?” Et statim secuit vincula eius.”
Revelationes S. BIRGITTAE... a Card. Turrecremata recognitae, lib. 1, cap. 10.

2 “Et quomodo milites haec faicebant, non mandante praetore? In Iudaeorum gratiam:
siquidem initio non ab illo iussi noctu profecti sunt, sed in gratiam Iudaeorum et
pecuniae causa omnia audebant.” S. Io. CRYSOSTOMUS, In Ioannem, hom. 84 (al. 83),
n. 1. MG 59-456.

3 “Meditare... quanto cruciatu plena fuerit haec coronatio. Erat enim corona ipsa.... ex
spinis longis, duris, acutis et penetrativis ita plexa, ut ex omni parte caput ambiens et
pungens vulneraret, nec minus vertex, quam tempora, spinis tegeretur... Si vel una
spina sano integroque capiti usquequaque incolumi infixa, tantum poenae ingerit ut nihil

53



consolationis prae dolore libeat, quem putas cruciatum... intulerunt Christi capiti, iam
plagis livido ac prorsus infirmo, tot spinae lacerantes atque secantes?... Spinea corona,
ut semper tangebat, ut semper pungebat, ita numquam non cruciabat... Quoties
percussum fuit Christi caput, quoties corona mota, toties dolor renovatus in eo
augebatur... Haec autem poena atrocissima perseverabat a tertia hora diei usque ad
horam nonam, qua Passio eius per mortem fuit consummata... Collige hunc in unam
summam circumstantias omnes.... advertes quantum dolorem.. Christi caput
perpessum sit. Potentia enim seu virtus sensitiva, generaliterque omnes sensus
corporis, ex cerebro manant... ut non tantum ex propriis, verum etiam ex singulis...
cruciatibus quorumcumque membrorum intelligamus caput Christi et cerebrum eius
nobilissimum atque tenerrimum afflictum; nec solum ex poenis membroum, verum
etiam per organa sensuum.” Ioan. Iustus LANSPERGIUS, Cartusianus, Beneficiorum
Salvatoris.... et eorum quae.... recepit malefactorum liber unus. Theorma et concio XIX:
De Iesu coronatione. Sermonuum tom. 3, p. 204, 205, 206. Coloniae Agrippinae, 1693.

4 “Erat (corona) ad modum pilei, ita quod undique caput tegeret et tangeret, ita quod
aculei ossa penetrarent.” S. VINCENTIUS FERRERIUS, O. P., Sermo in die Parasceves.

5 “Mater (B. V. Maria) loquitur: ... Et tunc (cioé dopo la crocifissione, di nuovo) corona
spinea capiti eius arctissime imposita fuit, quae ad medium frontis descendebat,
plurimis rivis sanguinis ex aculeis infixis decurrentibus per faciem eius, et crines, oculos
et barbam replentibus, ut quasi nihil nisi sanguis totum videretur, nec ipse me
adstantem cruci videre potuit, nisi sanguine expresso per ciliorum compressionem.”
Revelationes S. BIRGITTAE.... a Card. Turrecremata recognitae, lib. 4., cap. 70.

6 “Capitis delicati sensibilitatem considera, spinarum punctiones cerebrum perforantes
mirare.” S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, De triumphali Christi agone, cap. 14. Opera,
Venetiis, 1721, pag. 260, col. 1.

7 Come sopra (cap. 8, nota 3) S. Alfonso ha citato un testo dell' opuscolo De triumphali
agone Christi, attribuendolo a S. Pier Damiani, cosi qui cita ambedue i santi: forse vi
sara stato qualche autore, o editore, o tipografo, il quale assegnasse a S. Pier Damiani
quella divota operetta.

8 “Par ces vues surnaturelles, elle était a méme de se pénétrer a fond des pieux
sentiments que la méditation du Rosaire fait naitre, et de recueillir pleinement a grace
de chaque mystére. Cette grace affluait et inondait son coeur comme un torrent, dans
les mystére douloureux. Aucun détail de I' Agonie, de la flagellation, du couronnement
d' épines, du portement de croix, du crucifiement n' échappait a I' épouse du divin
Sauveur”. Vén. Agathe de la Croix, 1546-1621; Année Dominicaine, Lyon, Jevain, 1889,
Avril, pag. 563. - La Vita scritta da Fr. Antonio dei Martiri a cui rimanda il breve cenno
dell' Année Dominicaine, non |' abbiamo trovata.

9 Vedi sopra, annotazione 5.

10 Vedi Appendice, 2, 1°. Non abbiamo trovata questa frase in S. Bonaventura.

11 "0 amor, quid te appellem nescio, bonum an malum, dulcem an asperum, suavem
an iniucundum. Ita enim utroque plenus es, ut utrumque esse videaris.” SALVIANUS,
Epistola 1. ML 53-157.

12 “Ille coronatus est spinis, ut nos coronemur corona de lapide pretioso, danda electis

in patria.” B. DIONYSIUS CARTUSIANUS, Enarratio in Evangelium secundum Ioannem,
54



art. 45, declaratio capituli 19. - Del titolo di Beato attribuito, qui e altrove, da S. Alfonso
a questo divotissimo autore, vedi Doctoris Extatici Dionysii Opera omnia, I, Monstrolii,
1896, Praefatio, pag. VIIIL.

13 “Spinae quid significant nisi peccatores? Qui peccat quotidie, etiamsi nhon magna
peccata, minutissimis spinis coopertus est.” S. AUGUSTINUS, Enarratio in Ps. 103,
sermo 3, n. 18. ML 37-1372, 1373. - “Et ipsae spinae quoniam ad populum Dei
pertinent, vis audire? Ita posita est ipsa similitudo: Sicut lilium, inquit, in medio
spinarum, ita proxima mea in medio filiarum (Cant. II, 2). Numquid dixit: in medio
alienarum? Non, sed in medio filiarum. Sunt ergo filiae malae, et inter illas est lilium in
medio spinarum.” Enarratio in Ps. 47, n. 8. ML 36-538, 539. - "O Domine... quid est
quod dicis? Sicut li ium in medio quarum spinarum? Ita proxima mea in medio quarum
filiarum? quas dicis spinas, ipsas filias? Respondet: Spinae sunt propter mores suos;
filiae, propter sacramenta mea.” Enarratio in Ps. 99, n. 8. ML 37-1275, 1276. "Si spinas
non haberes, capiti creatoris tui coronam spineam non imponeres.” Sermo de cultura
agri dominici (dubius ), cap. 2, n. 3. ML 40-688.

14 “Acabando de comulgar, segundo dia de Cuaresma, en San Josef de Malagon, se me
representd nuestro Senor Jesucristo en vision imaginaria como suele, y estando yo
mirandole, vi que en la cabeza, en lugar de corona de espinas, en toda ella, que debia
ser adonde hicieron llaga, tenia una corona de gran resplandor. Como yo soy devota de
este paso, consoléme mucho y comencé a pensar qué gran tormento debia sre, pues
habia hecho tantas heridas, y a darme pena. Dijome el Senor que “no le hubiese lastima
por aquellas heridas, sino por las muchas que ahora le daban.” S. TERESA, Las
Relaciones, Mercedes de Dios, IX. Obras, II, 44, 45.

15 "Si non amamus eum quia bonus, quia Deus et frater est noster, saltem idcirco eum
amemus quoniam tanta pro nostra salute perpessus est, tantaque nobis beneficia est
largitus, et maiora spopondit.” B. DIONYSIUS CARTUSIANUS, Enarratio in Evangelium
secundum Matthaeum, art. 43. Expositio capitulo 27.

CAPITOLO X
- Dell'Ecce Homo.

1. Pilato vedendo il Redentore ridotto a quello stato cosi degno di compassione, penso
che la sua sola vista avrebbe intenerito i Giudei; onde lo meno sulla loggia, alzo la
porpora e, mostrando al popolo il corpo di Gesu coperto di piaghe e lacerato, disse loro:
Ecco I'uomo: Exivit... iterum Pilatus foras, et dicit eis: Ecce adduco vobis eum foras, ut
cognoscatis, quia nullam invenio in eo causam. Exivit ergo Iesus portans coronam
spineam, et purpureum vestimentum. Et dicit eis: Ecce Homo (Io. XIX, 4, 5). Ecce
Homo, come avesse voluto dire: Ecco I'uomo che voi m'avete accusato e che pretendeva
di farsi re; io per piacere a voi, benché innocente, I'ho condannato a' flagelli: Ecce Homo
non clarus imperio, sed plenus opprobrio (S. Aug. tr. CXVI in Io.).1 Eccolo ora ridotto
in tale stato che sembra un uomo scorticato, € poco puo restargli di vita. Se voi
contuttocio pretendete ch'io lo condanni a morte, vi dico che non posso farlo, mentre
non trovo ragione di condannarlo. Ma i Giudei alla vista di Gesu cosi maltrattato, piu
s'infierirono: Cum ergo vidissent eum pontifices et ministri, clamabant dicentes:
Crucifige, crucifige eum (Io. XIX, 6). Vedendo Pilato che non si quietavano, si lavo le
mani a vista del popolo dicendo: Innocens... sum a sanguine iusti huius: vos videritis.

55



E quelli risposero: Sanguis eius super nos, et super filios nostros (Matth. XXVII, 24,
25).

O amato mio Salvatore, voi siete il piu grande di tutti i re, ma ora vi vedo il piu vituperato
di tutti gli uomini. Se questo popolo ingrato non vi conosce, io vi conosco e vi adoro per
mio vero re e Signore. Vi ringrazio, o mio Redentore, di tanti oltraggi sofferti per me; e
vi prego a darmi amore ai disprezzi ed alle pene, giacché voi con tanto affetto l'avete
abbracciate. Mi vergogno di aver cosi amato per lo passato gli onori ed i piaceri, che per
essi son arrivato tante volte a rinunziare la vostra grazia e 'l vostro amore; me ne pento
piu d'ogni male. Abbraccio, Signore, tutti i dolori e ignominie che mi verranno dalle
vostre mani. Donatemi voi quella rassegnazione che mi bisogna. V'amo Gesu mio, mio
amore, mio tutto.

2. Ma siccome Pilato dalla loggia dimostro Gesu a quel popolo, cosi nello stesso tempo
I'Eterno Padre dal cielo presentava a noi il suo diletto Figlio con dire similmente: Ecce
Homo. Ecco quest'uomo, ch'e I'unico mio Figliuolo da me amato quanto me stesso. Hic
est Filius meus dilectus, in quo mihi bene complacui (Matth. XVII, 5). Ecco I'uomo vostro
Salvatore da me promesso e da voi tanto aspettato. Ecco I'uomo piu nobile di tutti gli
uomini diventato I'uomo de' dolori. Eccolo, vedete a quale stato compassionevole s'e
ridotto per I'amore che v'ha portato e per essere, almeno per compassione, da voi
amato. Deh miratelo ed amatelo; e se non vi muovono i suoi gran pregi, almeno vi
muovano ad amarlo questi dolori e queste ignominie ch'egli soffrisce per voi.

Ah mio Dio e Padre del mio Redentore, io amo il vostro Figlio che patisce per amor mio,
ed amo voi che con tanto amore l'avete abbandonato a tante pene per me. Deh non
guardate i peccati miei, co' quali ho tante volte offeso voi e il vostro Figlio. Respice in
faciem Christi tui (Ps. LXXXIII, 10): mirate il vostro Unigenito coperto di piaghe e
d'obbrobri per pagare i miei delitti, e per li meriti suoi perdonatemi e non permettete
ch'io piu v'offenda. - Sanguis eius super nos. Il sangue di quest'uomo a voi si caro, che
per noi vi prega e vi domanda pieta, questo scenda sopra I'anime nostre e ci ottenga la
vostra grazia. Odio, Signor mio, e maledico tutti i disgusti che v'ho dati e v'amo, bonta
infinita, piu di me stesso. Per amor di questo Figlio, datemi il vostro amore, che mi
faccia vincere ogni passione e soffrire ogni pena per darvi gusto.

3. Egredimini et videte, filiae Sion, regem Salomonem in diademate quo coronavit illum
mater sua in die desponsationis illius, et in die laetitiae cordis eius (Cant. III, 11). Uscite,
0 anime redente, figlie della grazia, uscite a vedere il vostro re mansueto, nel giorno di
sua morte - giorno di sua allegrezza, perché in esso vi fece sue spose dando per voi la
vita sulla croce - coronato dall'ingrata sinagoga, sua madre, d'una corona non gia
d'onore, ma di dolore e d'ignominia. Egredimini, dice S. Bernardo, et videte regem
vestrum in corona paupertatis et miseriae (Serm. II de Epiph.).2 O il piu bello di tutti
gli uomini! O il piu grande di tutti i monarchi! O il pit amabile di tutti gli sposi! E come
vi vedo ridotto tutto pieno di piaghe e di disprezzi? Voi siete sposo, ma sposo di sangue:
Sponsus sanguinum tu mihi es (Exod. IV, 25); mentre per mezzo del vostro sangue e
della vostra morte avete voluto sposarvi colle anime nostre. Voi siete re, ma re di dolore
e re d'amore, mentre a forza di tormenti avete voluto guadagnarvi i nostri affetti.

O amantissimo sposo dell'anima mia, oh mi ricordass'io sempre di quanto avete patito
per me, accio non cessassi mai d'amarvi e darvi gusto! Abbiate pieta di me che tanto vi
costai. Per paga di tante pene per me sofferte, voi vi contentate ch'io vi ami. Si v'amo,
amabile infinito, v'amo sopra ogni cosa, ma v'amo poco. Amato mio, datemi pit amore,
se volete essere pil amato da me. Io desidero amarvi assai. Io misero peccatore dovrei
bruciar nell'inferno da quel primo momento in cui gravemente v'offesi; ma voi m'avete
sopportato sino a quest'ora, perché non volete ch'io arda di quel fuoco infelice, ma arda
del fuoco beato del vostro amore. Questo pensiero, o Dio dell'anima mia, m'accende

56



tutto di desiderio a far quanto posso per compiacervi. Aiutatemi, Gesu mio, e giacché
avete fatto tanto, compite I'opera, fatemi tutto vostro.

4. Ma continuando i Giudei ad insultare il preside, gridando: Tolle, tolle, crucifige eum;
Pilato disse loro: Regem vestrum crucifigam? Ed essi risposero: Non habemus regem
nisi Caesarem (Io. XIX, 15). I mondani che amano le ricchezze, gli onori ed i piaceri
della terra, rifiutano Gesu Cristo per loro re; poiché Gesu in questa terra non fu re se
non di miserie, d'ignominie e di dolori. - Ma se questi vi rifiutano, o Gesu mio, noi vi
eleggiamo per unico nostro re e ci protestiamo che non habemus regem nisi Iesum. Si,
amabile Salvatore, Rex meus es tu;3 voi siete ed avete da essere sempre |'unico mio
Signore.

Ben voi siete il vero re dell'anime nostre, mentre 'avete create e redente dalla schiavitu
di Lucifero. Adveniat regnum tuum. Dominate, regnate dunque sempre ne' nostri poveri
cuori; essi vi servano sempre e vi ubbidiscano. Servano pure altri a' monarchi terreni
colla speranza de' beni di questo mondo; noi vogliamo servire solamente a voi nostro
Re afflitto e disprezzato, colla sola speranza di darvi gusto senza consolazioni terrene.
Ci saran cari da oggi avanti i dolori e gli obbrobri, giacché voi avete voluto soffrirne tanti
per nostro amore. Deh, concedeteci la grazia d'esservi fedeli, e percio dateci il gran
dono dell'amor vostro. Se ameremo voi, ameremo ancora i dispregi e le pene tanto
amate da voi, ed altro non vi chiederemo se non cio che vi domandava il vostro fedel
servo ed amante S. Giovanni della Croce: Domine, pati et contemni pro te: Domine,
pati et contemni pro te.4 Madre mia Maria, intercedete per noi. Amen.

Note

1 “Egreditur ad eos Iesus portans spineam coronam et purpurem vestimentum, non
clarus imperio, sed plenus opprobrio; et dicitur eis: Ecce homo: si regi invidetis, iam
parcite, quia deiectum videtis.” S. AUGUSTINUS, In Ioannis Evangelium, tractatus 116,
n. 2. ML 35-1942.

2 “Egredimini proinde, filiae Sion, et videte regem Salomonem in diademate quo
coronavit eum mater sua, in corona paupertatis, in corona miseriae. Siquidem coronatus
est et a noverca sua corona spinea, corona miseriae.” S. BERNARDUS, In Epiphania
Domini sermo 2, n. 3. ML 183-148.

3 Tu es ipse rex meus. Ps. XLIII, 5.

4 MARCO DI SAN FRANCESCO, Vita di S. Giovanni della Croce, lib. 3, cap. 1, n. 10.
Opere del Santo, parte terza. Venezia, 1747.

CAPITOLO XI
- Della condanna di Gesu Cristo e suo viaggio al Calvario.

1. Seguitava Pilato a scusarsi co' Giudei che non potea condannare alla morte
quell'innocente; ma quelli I'atterrirono con dirgli: Si hunc dimittis, non es amicus
Caesaris (Io. XIX, 12). Onde il misero giudice, accecato dal timore di perdere la grazia
di Cesare, dopo aver conosciuto e dichiarato Gesu Cristo tante volte innocente,

57



finalmente lo condannd a morir crocifisso. Tunc ergo tradidit eis illum, ut crucifigeretur
(Io. XIX, 16).

O amato mio Redentore, qui piange S. Bernardo, e qual delitto voi avete commesso che
abbiate ad esser giudicato a morte, e morte di croce? Quid fecisti, innocentissime
Salvator, ut sic iudicareris? Quid commisisti? Ma ben intendo, ripiglia il santo, la cagione
della vostra morte: intendo il peccato che avete fatto. Peccatum tuum est amor tuus:1
Il vostro delitto € il troppo amore che avete portato agli uomini; questo, non gia Pilato,
vi condanna alla morte. No che non vedo, soggiunge S. Bonaventura, altra giusta
ragione di vostra morte, o Gesu mio, se non |'affetto eccessivo che per noi avete: Non
video causam mortis, nisi superabundantiam caritatis.2 Ah che un tal eccesso d'amore,
ripiglia S. Bernardo, troppo ci stringe, o innamorato Signore, a consacrarvi tutti gli
affetti de' nostri cuori: Talis amor amorem nostrum omnino sibi vindicat.3 -

O mio caro Salvatore, il solo intendere che voi m'amate, dovrebbe farmi vivere scordato
d'ogni cosa, per attendere solo ad amarvi e contentarvi in tutto. Fortis... ut mors dilectio
(Cant. VIII, 6). Se I'amore & forte come la morte, deh per |i meriti vostri, Signor mio,
datemi un tale amore verso di voi che mi faccia abbominare tutte le affezioni terrene!
Fatemi ben capire che tutto il mio bene consiste nel piacere a voi, Dio tutto bonta e
tutto amore. Maledico quel tempo, in cui non v'amai. Vi ringrazio che mi date tempo
d'amarvi. V'amo, Gesu mio infinitamente amabile ed infinitamente amante; v'amo con
tutto me stesso, e vi prometto che voglio prima mille volte morire che lasciare piu
d'amarvi.

2. Si legge l'iniqua sentenza di morte al condannato Gesu; egli I'ascolta ed umilmente
I'accetta. Non si lagna dell'ingiustizia del giudice, non appella a Cesare come fece S.
Paolo: ma tutto mansueto e rassegnato si sottomette al decreto dell'Eterno Padre, che
lo condanna alla croce per li nostri peccati: Humiliavit semetipsum, factus obediens
usque ad mortem, mortem autem crucis (Philip. II, 8). E per I'amore che porta agli
uomini si contenta di morire per noi: Dilexit nos, et tradidit semetipsum pro nobis (Eph.
V, 2).

O pietoso mio Salvatore, quanto vi ringrazio! quanto vi sono obbligato! Desidero, Gesu
mio, di morire per voi, giacché voi con tanto amore avete accettata la morte per me.
Ma se non mi € concesso di darvi il mio sangue e la vita per mano di carnefice, come
han fatto i martiri, accetto almeno con rassegnazione quella morte che mi aspetta; e
I'accetto nel modo e nel tempo che a voi piacera. Da ora ve |'offerisco in onore della
vostra maesta ed in isconto de' miei peccati: e per li meriti della vostra morte vi prego
a concedermi la sorte di morire amandovi ed in grazia vostra.

3. Pilato consegna l'innocente Agnello in mano di quei lupi a farne quel che vogliono:
Iesum vero tradidit voluntati eorum (Luc. XXIII, 25). I ministri I'afferrano con furia, gli
tolgono di sopra quello straccio di porpora, come vien loro insinuato da' Giudei, e gli
rimettono le sue vesti: Exuerunt eum chlamyde, et induerunt eum vestimentis eius, et
duxerunt eum, ut crucifigerent (Matth. XXVII, 31). E cio lo fecero, dice S. Ambrogio,
acciocché Gesu fosse riconosciuto almeno alle vesti, poiché la sua bella faccia era cosi
difformata dal sangue e dalle ferite che, senza le sue vesti, difficilmente avrebbesi
potuto riconoscere per quello ch'egli era: Induunt eum vestibus, quo melius ab omnibus
coghosceretur: quia cum facies eius esset cruentata et deformata, non poterat facile ab
omnibus agnosci.4 Indi prendono due rozzi travi, ne compongono presto la croce, lunga
quindici piedi, come riferisce S. Bonaventura5 con S. Anselmo,6 e l'impongono sulle
spalle del Redentore.
Ma non aspetto Gesu, dice S. Tommaso da Villanova, che la croce gli fosse imposta dal
carnefice, egli da sé stese le mani, la prese avidamente e se la pose sulle spalle
impiagate: Non exspectavit ut imponeretur sibi a milite, sed laetus arripuit (Conc. III,
de uno M.).7 Vieni, allora disse, vieni mia cara croce; io da trentatre anni ti sospiro e ti
58



vo cercando; io t'abbraccio, ti stringo al mio cuore, mentre tu sei I'altare in cui voglio
sacrificar la mia vita per amore delle mie pecorelle.

Ah mio Signore, come avete potuto far tanto bene a chi v'ha fatto tanto male? Oh Dio,
quando penso che voi siete giunto a morire a forza di tormenti per ottenere a me la
divina amicizia, e che io tante volte poi I'ho perduta volontariamente per colpa mia,
vorrei morirne di dolore! Quante volte voi m'avete perdonato ed io ho tornato ad
offendervi? Come potrei sperar perdono, se non sapessi che voi siete morto per
perdonarmi? Per questa vostra morte dunque io spero il perdono e la perseveranza in
amarvi. - Mi pento, mio Redentore, d'avervi offeso. Per |i meriti vostri perdonatemi,
ch'io vi prometto di non darvi piu disgusto. Io stimo ed amo piu la vostra amicizia che
tutti i beni del mondo. Deh non permettete che io I'abbia da tornare a perdere: datemi,
o Signore, ogni castigo prima che questo. Gesu mio, non vi voglio piu perdere, no;
voglio piu presto perdere la vita; io vi voglio sempre amare.

4. Esce la giustizia8 coi condannati e tra questi va ancora alla morte il re del cielo,
['Unigenito di Dio carico della sua croce: Et baiulans sibi crucem exivit in eum qui dicitur
Calvariae locum (Io. XIX, 17). Uscite ancora voi dal paradiso, serafini beati, e venite ad
accompagnare il vostro Signore, che va al Calvario per essere ivi giustiziato insieme co'
malfattori su d'un patibolo infame.

O spettacolo orrendo! un Dio giustiziato! Ecco quel Messia che pochi giorni avanti era
stato acclamato per Salvatore del mondo e ricevuto dal popolo con applausi e
benedizioni, gridandosi: Hosanna filio David, benedictus qui venit in nhomine Domini
(Matth. XXI, 9); e poi vederlo andare ligato, schernito e maledetto da tutti con una
croce indosso a morire da ribaldo! O eccesso dell'amore divino! un Dio giustiziato per
gli uomini! E si trovera uomo che non ami questo Dio! O mio eterno amante, io tardi vi
comincio ad amare: fate che nella vita che mi resta compensi il tempo perduto. Gia so
che quanto io fo, tutto € poco a confronto dell'amore che voi m'avete portato; ma
almeno voglio amarvi con tutto il mio cuore. Troppa ingiuria io vi farei, se dopo tante
finezze dividessi il mio cuore e ne dessi parte a qualche oggetto fuori di voi. Io vi
consacro da ogg'innanzi tutta la mia vita, la mia volonta, la mia liberta: disponete di
me come Vi piace. Vi domando il paradiso per amarvi cola con tutte le mie forze. Voglio
amarvi assai in questa vita per amarvi assai in eterno. Soccorretemi voi colla vostra
grazia: per li meriti vostri ve la domando e la spero.

5. Immaginati, anima mia, di trovarti a vedere Gesu che passa in questo doloroso
viaggio. Siccome un agnello & portato al macello, cosi I'amante Redentore & condotto
alla morte: Sicut ovis ad occisionem ducetur (Is. LIII, 7). Sta egli cosi dissanguato e
stanco da' tormenti che appena puo reggersiin piedi per la debolezza. Miralo tutto lacero
di ferite, con quel fascio di spine sulla testa, con quel pesante legno sulle spalle e con
un di quei ministri che lo tira con una fune. Vedilo come va col corpo curvo, con le
ginocchia tremanti, scorrendo sangue; e cammina con tanta pena che par che ad ogni
passo spiri I'anima.
Dimandagli: O Agnello divino, non siete ancor sazio di dolori? Se pretendete con questi
di acquistarvi il mio amore, deh cessate di piu patire, ch'io voglio amarvi come
desiderate!
No, egli ti dice, non sono io abbastanza contento; allora sard contento quando mi vedro
morto per tuo amore. - Ed ora dove vai, o Gesu mio? -Vado, risponde, a morire per te.
Non m'impedire. Questo solo ti cerco e ti raccomando: Quando mi vedrai gia morto sulla
croce per te, ricordati dell'amore che t'ho portato; ricordatene ed amami.
O mio affannato Signore, quanto caro vi costo il farmi comprendere I'amore che avete
avuto per me! Ma che guadagno mai poteva darvi il mio amore, che per acquistarlo
avete voluto spendere il sangue e la vita? E com'io poi, ligato da tanto amore, ho potuto
vivere tanto tempo senz'amarvi, scordato del vostro affetto? Vi ringrazio che ora mi
59



date luce a farmi conoscere quanto voi mi avete amato. V'amo, bonta infinita, sopra
ogni bene. Vorrei pure sacrificarvi mille vite se potessi, giacché avete voluto voi
sacrificar la vostra vita divina per me. Deh concedetemi quegli aiuti per amarvi che voi
mi avete meritati con tante pene! Donatemi quel santo fuoco che voi siete venuto ad
accendere in terra col morire per noi. Ricordatemi sempre la vostra morte, accio io non
mi scordi di piu d'amarvi.

6. Factus est principatus eius super humerum eius (Is. IX, 6). La croce appunto, dice
Tertulliano, fu il nobile strumento con cui Gesu Cristo si acquistd tante anime.9 Si,
perché, morendo in quella, egli pago la pena de' nostri peccati, e cosi ci riscatto
dall'inferno e ci fece suoi: Qui peccata nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum
(I Petr. II, 24). - Dunque, o Gesu mio, se Dio vi carico di tutti i peccati degli uomini -
Posuit Dominus in eo iniquitatem omnium nostrum (Is. LIII, 6) - io co' miei peccati vi
rendei piu pesante la croce che portaste al Calvario.

Ah mio dolcissimo Salvatore, gia voi vedevate allora tutte le ingiurie ch'io avea da farvi,
e contuttocio voi non lasciaste d'amarmi e di prepararmi tante misericordie che poi
m'avete usate. Se dunque a voi sono stato io cosi caro, io vilissimo ed ingrato peccatore
che tanto v'ho offeso, € ragione che ancora a me siate voi caro, voi, mio Dio, bellezza
e bonta infinita che tanto mi avete amato. Ah che non vi avessi mai disgustato! Ora
conosco, Gesu mio, il torto che v'ho fatto. O peccati miei maledetti, che avete fatto? Voi
mi avete fatto amareggiare il Cuore innamorato del mio Redentore, Cuore che mi ha
tanto amato. Deh Gesu mio, perdonatemi che io mi pento d'avervi disprezzato! Per
I'avvenire voi avete da essere I'unico oggetto del mio amore. V'amo, o amabile infinito,
con tutto il mio cuore, e risolvo di non amare altri che voi. Signore, perdonatemi e
datemi il vostro amore, e niente piu vi domando. Amorem tui solum, vi dico con S.
Ignazio, cum gratia tua mihi dones, et dives sum satis.10

7. Si quis vult post me venire, abneget semetipsum... et sequatur me (Matth. XVI, 24).
Giacché dunque, o mio Redentore, voi innocente mi andate avanti colla vostra croce e
m'invitate a seguirvi colla mia, camminate pure ch'io non voglio lasciarvi. Se per lo
passato vi lasciai, confesso ch'ho fatto male: datemi ora quella che volete, ch'io
I'abbraccio qualunque sia, e con essa voglio accompagnarvi sino alla morte. Exeamus...
extra castra improperium eius portantes (Hebr. XIII, 13). E come possiamo, Signhore,
non amare per amor vostro i dolori e gli obbrobri, se voi tanto gli avete amati per la
nostra salute? Ma giacché c'invitate a sequirvi, si, vogliamo seguirvi e morire con voi,
ma dateci fortezza per eseguirlo; questa fortezza vi domandiamo per li meriti vostri e
la speriamo. V'amo, Gesu mio amabilissimo, v'amo con tutta I'anima, e non voglio piu
lasciarvi. Mi basti il tempo che sono andato lontano da voi. Ligatemi ora alla vostra
croce. Se io ho disprezzato il vostro amore, me ne pento con tutto il cuore: ora lo stimo
sopra ogni bene.

8. Ah Gesu mio, e chi son io che mi volete per vostro seguace e mi comandate ch'io
v'ami? e se non vi voglio amare, mi minacciate I'inferno? Ma che occorre, vi dird con S.
Agostino, minacciarmi le miserie eterne?11 E qual maggior miseria mi pud succedere
che non amar voi, Dio amabilissimo, mio Creatore, mio Redentore, mio paradiso, mio
tutto? Vedo che, per giusto castigo delle offese che vi ho fatte, meriterei d'essere
condannato a non potervi pit amare; ma voi, perché ancora m'amate, continuate a
comandarmi che io v'ami, replicandomi sempre al cuore: Diliges Dominum Deum tuum
ex toto corde tuo, et ex tota anima tua, et ex tota mente tua (Marc. XII, 30). Vi
ringrazio, amor mio, di questo dolce precetto: e per ubbidirvi io v'amo con tutto il cuore,
con tutta I'anima, con tutta la mente mia. Mi pento di non avervi amato per lo passato.
Al presente eleggo ogni pena prima che vivere senz'amarvi, e propongo sempre di
cercarvi il vostro amore. Aiutatemi, Gesu mio, a fare sempre atti d'amore verso di voi

60



e ad uscire da questa vita con un atto d'amore, acciocché io venga ad amarvi da faccia
a faccia in paradiso, dove poi v'amero senza imperfezione e senza intervallo con tutte
le mie forze per tutta I'eternita. O Madre di Dio, pregate Gesu per me. Amen.

Note
1 S. ANSELMUS, Orationes, Oratio 2 ML 158-861. - Vedi Appendice, 3, B.

2 “Non enim in te video causam mortis, nisi superabundantiam caritatis.” Stimulus
amoris, pars 1, cap. 2. Inter Opera S. Bonaventurae, VII, p. 195, col. 2: Lugduni (post
editiones Vaticanam et Germanicam), 1668. - Vedi Appendice, 2, 5°.

3 “Sed est quod me plus movet, plus urget, plus accendit. Super omnia, inquam, reddit
amabilem te mihi, Iesu bone, calix quem bibisti, opus nostrae redemptionis. Hoc omnino
amorem nostrum facile vindicat totum sibi.” S. BERNARDUS, In Cantica, sermo 20, n.
2. ML 183-867.

4 Non abbiam trovato questo testo nelle Opere di S. Ambrogio, Cornelio a Lapide nel
suo commentario e il Lirano nella sua “Postilla” (in Matt. XXVII, 31) danno questa
ragione per cui furono a Gesu Cristo restituite le sue vesti . S. Ambrogio ne indica un'
altra: “Pulchre ascensurus crucem regalia vestimenta deposuit; ut scias quasi hominem
passum esse, non quasi Deum regem; etsi utrumque Christus, quasi hominem tamen,
non quasi Deum cruci esse suffixum.” S. AMBROSIUS, Expositio Evangelii secundum
Lucam, lib. 10, n. 108. ML 15-1830, 1831.

5 “Ut dicitur in historiis, opinio est crucem Domini quindecim pedes habuisse in altum.”
Meditationes vitae Christi, cap. 77. Inter Opera S. Bonaventurae, VI, 387, Lugduni (post
editiones Vaticanam et Germanicam) 1668. - Vedi Appendice, 2, 7°.

6 “Crux vero adeo magna erat, quod habebat quindecim pedes in longitudine.” Dialogus
de Passione Domini, cap. 8. Inter Opera S. Anselmi, (opusculum insertum non
genuinis), ML 159-281.

7 “Non enim expectavit ut imponeretur sibi (crux) a milite: sed viso salutis signo, ut
fortis athleta laetus arripuit.” S. THOMAS A VILLANOVA, In festo unius martyris, concio
1, n. 4. Conciones, II, 749: Mediolani, 1760.

8 Questa locuzione settecentesca significa che gli agenti del Tribunale aprono il corteo
e si avviano al luogo dell' esecuzione capitale. - S. Alfonso nel 1725-1732 fu membro
attivo della Congrega dei Bianchi della Giustizia: in tale ufficio egli assisté alle ultime
ore dei condannati a morte, presso la mannaia eretta in piazza del Mercato a Napoli.

9 “Age nunc, si legisti penes David (Ps. XCV, 10), Dominus regnavit a ligno, exspecto
quid intelligas... Cur Christus non regnasse dicatur a ligno, ex quo crucis ligno mortuus,
regnum mortis exclusit?... Cuius imperium super humerum eius (Is. IX, 6). Qui omnino
regum insigne potestatis suae humero praefert, et non aut capite diadema, aut manu
sceptrum, aut aliquam propriae vestis notam? Sed solus novus rex novorum aevorum
Christus Iesus, novae gloriae et potestatem et sublimitatemm suam humero extulit,
crucem scilicet, ut... exinde Dominus regnaret a ligno.” TERTULLIANUS, Adversus
Marcionem lib. 3, cap. 19. ML 2-347, 348.

61



10 S. IGNATIUS LOYOLA, Exercitia spiritualia, Hebdomada 4, Contemplatio ad amorem
spiritualem in nobis excitandum. - Versione letterale dall' originale spagnuolo (edizione
Roothaan, Prep. Gen. d. C. d. G.): “"Da mihi amorem tui et gratiam, nam haec mihi
sufficit.”

11 “Quid tibi sum ipse ut amari te iubeas a me, et nisi faciam irascaris mihi et mineris
ingentes miserias? Parvane ipsa est, si non amem te? ” S. AUGUSTINUS, Confessiones,
lib. 1, cap. 5, n. 5. ML 32-663.

CAPITOLO XII
- Della Crocifissione di Gesu.

1. Eccoci alla crocifissione, all'ultimo tormento che diede morte a Gesu Cristo; eccoci al
Calvario fatto teatro dell'amor divino, dove un Dio lascia la vita in un mar di dolori. Et
postquam venerunt in locum, qui vocatur Calvariae, ibi crucifixerunt eum (Luc. XXIII,
33). Arrivato che fu il Signore a grande stento vivo sul monte, gli strappano la terza
volta con violenza le sue vesti, attaccate alle piaghe delle sue lacere carni, e lo gittano
sopra la croce. L'Agnello divino si stende su quel letto di tormento; presenta a' carnefici
le mani e i piedi per esservi inchiodato; ed alzando gli occhi al cielo presenta al suo
Eterno Padre il gran sacrificio della sua vita per la salute degli uomini. Inchiodata una
mano, si ritirano i nervi; onde bisogno che a forza con funi, come fu rivelato a S. Brigida,
stirassero l'altra mano e i piedi al luogo de' chiodi; e con cio vennero allora a stendersi
e rompersi con grande spasimo i nervi e le vene. Manus et pedes cum fune trahebant
ad loca clavorum. ita ut nervi et venae extenderentur et rumperentur.l Cosi la
rivelazione. - In modo tale che se gli poteano numerare tutte I'ossa, come gia predisse
Davide: Foderunt manus meas et pedes meos, dinumeraverunt omnia ossa mea (Ps.
XXI, 17, 18).

Ah mio Gesu, da chi mai vi furono inchiodate le mani e i piedi su questo legno, se non
dall'amore portato agli uomini? Voi col dolore delle mani trafitte voleste pagare tutti i
peccati che gli uomini han fatti col tatto, e col dolore de' piedi voleste pagare tutti i
nostri passi da noi dati per andare ad offendervi. Deh amor mio crocifisso, con queste
mani trafitte beneditemi! Deh inchiodate a' vostri piedi questo mio cuore ingrato,
acciocché io non parta piu da voi, e resti sempre confitta ad amarvi questa mia volonta
che tante volte si e ribellata da voi. Fate che niun'altra cosa mi muova che il vostro
amore e il desiderio di darvi gusto. Benché vi miro appeso a questo patibolo, io vi credo
per Signore del mondo, per vero Figliuolo di Dio e Salvatore degli uomini. Per pieta,
Gesu mio, non mi abbandonate mai in tutta la mia vita, e specialmente nel punto della
mia morte; in quell'ultime agonie e contrasti coll'inferno voi assistetemi e confortatemi
a morire nel vostro amore. V'amo, amor mio crocifisso, v'amo con tutto il cuore.

2. S. Agostino dice non esservi morte piu acerba che la morte di croce: Peius nihil fuit
in genere mortium (Tract. XXXVI in Io.).2 Poiché, come riflette S. Tommaso (P. III, qu.
46, a. 6), i crocifissi sono trafitti nelle mani e ne' piedi, luoghi che per essere tutti
composti di nervi, muscoli e vene sono sensibilissimi al dolore; e lo stesso peso del
corpo che pende fa che il dolore sia continuo e sempre piu s'aumenti sino alla morte.3
Ma i dolori di Gesu superarono tutti gli altri dolori, mentre dice I'Angelico che 'l corpo di
Gesu Cristo, essendo perfettamente complessionato, era piu vivace e sensibile a'
dolori:4 corpo che gli fu adattato dallo Spirito Santo apposta per patire secondo egli
predisse, come attesta I'Apostolo: Corpus autem aptasti mihi (Hebr. X, 5).5 Di piu dice

62



S. Tommaso che Gesu Cristo assunse un dolore cosi grande che fu proporzionato a
soddisfare la pena che meritavano temporalmente i peccati di tutti gli uomini.6 Porta il
Tiepoli che nella crocifissione gli furono date ventotto martellate sulle mani e trentasei
sui piedi.7

Anima mia, mira il tuo Signore, mira la tua vita che pende da quel legno: Et erit vita
tua quasi pendens ante te (Deut. XXVIII, 66). Vedilo come sopra quel patibolo doloroso,
appeso a quei crudeli uncini, non trova sito né riposo. Ora s'appoggia sulle mani, ora su
i piedi, ma dove s'appoggia cresce lo spasimo. Va egli girando I'addolorato capo ora da
una parte, ora da un'altra; se I'abbandona sul petto, le mani col peso vengono a piu
squarciarsi; se I'abbassa sulle spalle, le spalle vengono trafitte dalle spine; se I'appoggia
sulla croce, le spine entrano piu addentro alla testa. Ah Gesu mio, e che morte amara
€ questa che fate!

Redentor mio crocifisso, io vi adoro su questo trono d'ignominie e di pene. Leggo su
questa croce scritto che voi siete re: Iesus Nazarenus rex Iudaeorum (Io. XIX, 19). Ma
fuori di questo titolo di scherno, qual contrassegno mai voi dimostrate di re? Ah che
queste mani inchiodate, questo capo spinoso, questo trono di dolore, queste carni
lacerate, vi fan ben conoscere per re, ma re d'amore. Mi accosto dunque umiliato ed
intenerito a baciare i vostri sacri piedi trafitti per amor mio, m'abbraccio a questa croce,
in cui fatto voi vittima d'amore voleste per me sacrificarvi alla divina giustizia: Factus
obediens usque ad mortem, mortem autem crucis (Philip. II, 8). - O felice ubbidienza
che ottenne a noi il perdono de' peccati! E che ne sarebbe di me, o mio Salvatore, se
voi non aveste pagato per me? Vi ringrazio, amor mio, e, per li meriti di questa sublime
ubbidienza, vi prego di concedermi la grazia di ubbidire in tutto alla divina volonta.
Desidero il paradiso solo per amarvi sempre e con tutte le mie forze.

3. Ecco il re del cielo, che pendente da quel patibolo gia sen va morendo.
Domandiamogli pure col profeta: Quid sunt plagae istae in medio manuum tuarum?
(Zach. XIII, 6). Ditemi, Gesu mio, che son queste piaghe in mezzo alle vostre mani?
Risponde per Gesu Ruperto abbate: Sunt monumenta caritatis, pretia redemptionis.8
Sono segni, dice il Redentore, del grande amore che vi porto; sono il prezzo col quale
io vi libero dalle mani de' nemici e dalla morte eterna. -Ama dunque, o anima fedele,
ama il tuo Dio che tanto t'ha amato, e se mai tu dubiti del suo amore, guarda, dice S.
Tommaso da Villanova, guarda quella croce, quei dolori e quella morte acerba ch'egli
per te ha patito, ché tali testimoni ben ti faranno sapere quanto t'ama il tuo Redentore:
Testis crux, testes dolores, testis amara mors quam pro te sustinuit (Conc. III).9
Soggiunge S. Bernardo, che grida la croce, grida ogni piaga di Gesu ch'esso ci ama con
vero amore: Clamat crux, clamat vulnus, quod ipse vere dilexit.10

O Gesu mio, come vi vedo addolorato e mesto! Ah che troppo ne avete ragione in
pensare che voi tanto soffrite sino a morire di spasimo su questo legno, e che poi tante
poche anime hanno da amarvi! Oh Dio, al presente quanti cuori, anche a voi consagrati,
0 hon v'amano o v'amano troppo poco! -

Ah belle fiamme d'amore, voi che consumaste la vita d'un Dio sulla croce, deh
consumate ancor me, consumate tutti gli affetti disordinati che vivono nel mio cuore, e
fate ch'io viva ardendo e sospirando solo per quel mio amante Signore che volle,
consumato da' tormenti, finir la vita per amor mio sopra d'un patibolo infame! Amato
mio Gesu, io voglio sempre amarvi e voi solo, solo, solo voglio amare, mio amore, mio
Dio, mio tutto.11

4. Erunt oculi tui videntes praeceptorem tuum (Is. XXX, 20). Fu promesso agli uomini
di vedere co' propri occhi il loro divin Maestro. Tutta la vita di Gesu fu un continuo
esempio e scuola di perfezione, ma non altrove meglio che sulla cattedra della croce
egli ci insegno le sue piu belle virtu. Ivi, oh come bene ci ammaestro nella pazienza,
specialmente in tempo d'infermita; poiché sulla croce Gesu infermo soffri con somma

63



pazienza i dolori della sua amarissima morte. Ivi col suo esempio c'insegno un'esatta
ubbidienza a' divini precetti, una perfetta rassegnazione alla volonta di Dio, e sopratutto
c'insegno come si deve amare. -1l P. Paolo Segneri iuniore scrisse ad una sua penitente
che a' piedi del Crocifisso avesse scritte queste parole: Ecco come si ama.12

Ecco come si ama, pare che ci dica a tutti lo stesso Redentore dalla croce, allorché noi
per non soffrire qualche molestia abbandoniamo ['opere di suo gusto, e talvolta
giungiamo a rinunziare anche alla sua grazia ed al suo amore. Egli ci ha amati sino alla
morte, e non scese dalla croce se non dopo d'avervi lasciata la vita. Ah Gesu mio, voi
mi avete amato sino alla morte: sino alla morte voglio amarvi ancor io! Per lo passato
io v'ho offeso e tradito piu volte. Signor mio, vendicatevi meco, ma con vendetta di
pieta e d'amore; datemi un tal dolore de' miei peccati che mi faccia vivere sempre
addolorato ed afflitto per la pena d'avervi offeso. Io mi protesto di voler patire ogni male
per l'avvenire prima che disgustarvi. E qual maggior male potrebbe avvenirmi che
disgustare voi, mio Dio, mio Redentore, mia speranza, mio tesoro, mio tutto?

5. Et ego si exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum. Hoc autem dicebat,
significans qua morte esset moriturus (Io. XII, 32, 33). Disse Gesu Cristo, che allorché
sarebbe stato innalzato in croce, egli co' meriti suoi, col suo esempio e colla forza del
suo amore, si avrebbe tirati gli affetti di tutte I'anime. Omnes mundi gentes ad amorem
sui traxit sanguinis sui merito, suo exemplo et amore, commenta Cornelio a Lapide (In
Io. I. c.).13 Lo stesso scrisse S. Pier Damiani: Dominus mox ut in cruce pependit, omnes
ad se per amoris desiderium traxit (De inv. cruc.).14 E chi mai, aggiunge Cornelio, non
amera Gesu che muore per nostro amore? Quis enim Christum ex amore pro nobis
morientem non redamet? (Loc. c.).15 Mirate, o anime redente, ci esorta la santa Chiesa,
mirate il vostro Redentore su quella croce, dove tutta la sua figura spira amore ed invita
ad amarlo: il capo inchinato per darci il bacio di pace, le braccia stese ad abbracciarci,
il Cuore aperto ad amarci: Omnis figura eius amorem spirat, et ad redamandum
provocat: caput inclinatum ad osculandum, soggiunge S. Agostino, manus expansae ad
amplexandum, pectus apertum ad diligendum (Resp. I noct. off. dol. B.V.).16

Ah mio Gesu diletto, come I'anima mia poteva esser si cara agli occhi vostri, vedendo
le ingiurie che voi da me avevate a ricevere? Voi per cattivarvi il mio affetto voleste
darmi le dimostrazioni piu estreme d'amore. - Venite voi, flagelli, voi, spine, chiodi e
croce che tormentaste le sacre carni del mio Signore, venite a ferirmi il cuore.
Ricordatemi sempre che tutto il bene che ho ricevuto e che spero, tutto mi & pervenuto
da' meriti della sua Passione. O maestro d'amore, gli altri insegnano colla voce, ma voi
su questo letto di morte insegnate col patire; gli altri insegnano per interesse, voi per
affetto, altra mercede non chiedendo che la mia salute. Salvatemi, amor mio, e 'l
salvarmi sia il donarmi la grazia ch'io sempre v'ami e vi contenti. L'amare voi € la salute
mia.

6. Mentre stava Gesu morendo sopra la croce, gli uomini non cessavano di tormentarlo
co' rimproveri e scherni. Altri gli dicevano: Alios salvos fecit, seipsum non potest salvum
facere. Altri: Si rex Israel est, descendat nunc de cruce (Matth. XXVII, 42). E Gesu,
mentre questi l'ingiuriano, che fa dalla croce? Prega forse I'Eterno Padre che li punisca?
No, egli lo prega che li perdoni: Pater, dimitte illis, non enim sciunt quid faciunt (Luc.
XXIII, 34). Si, dice S. Tommaso, a dimostrare il suo immenso amore che avea per gli
uomini, il Redentore domando a Dio il perdono per gli stessi suoi crocifissori: Ad
ostendendam abundantiam suae caritatis, veniam persecutoribus postulavit (III p. qu.
47,4a. 4, ad 1).17 Lo domando e l'ottenne; sicché quelli poi, dopo averlo veduto morto,
si pentirono del lor peccato: Revertebantur percutientes pectora sua (Luc. XXIII, 48).
Ah mio caro Salvatore, eccomi a' vostri piedi; io sono stato uno de' vostri piu ingrati
persecutori: pregate voi anche per me il vostro Padre che mi perdoni. E vero che i Giudei
e i carnefici non sapeano crocifiggendovi quel che si facevano; ma io ben sapeva che
64



peccando offendeva un Dio crocifisso e morto per me. Ma il vostro sangue e la vostra
morte anche per me han meritata la divina misericordia. Io non posso diffidare d esser
perdonato, vedendovi morire per ottenere a me il perdono. Ah mio dolce Redentore,
deh miratemi con uno di quei sguardi amorosi con cui mi rimiraste morendo per me
sulla croce; miratemi e perdonatemi tutte le ingratitudini che ho usate al vostro amore.
- Mi pento, o Gesu mio, d'avervi disprezzato. V'amo con tutto il cuore; ed a vista del
vostro esempio, perché v'amo, amo ancora tutti coloro che m'hanno offeso. Desidero
ad essi tutto il bene e propongo servirli e soccorrerli quanto posso per amor di voi, mio
Signore, che voleste morire per me che vi ho tanto offeso.

7. Memento mei (Luc. XXIII, 42), vi disse, o Gesu mio, il buon ladrone, e fu consolato
con sentirsi dire da voi: Hodie mecum eris in paradiso (Luc. XXIII, 43). Memento mei,
vi dico ancor io: ricordatevi, Signore, ch'io sono una di quelle pecorelle, per cui voi deste
la vita. Consolate ancora me facendomi sentire che mi perdonate con darmi un gran
dolore de' peccati miei. - O gran sacerdote che sacrificate voi stesso per amor delle
vostre creature, abbiate pieta di me. Io vi sacrifico da ogg'innanzi la mia volonta, i miei
sensi, le mie soddisfazioni e tutti i miei desideri. Io credo che voi, mio Dio, siete morto
crocifisso per me. Scorra, vi prego, anche sopra di me il vostro sangue divino: egli mi
lavi da' miei peccati. Egli mi accenda di santo amore e mi faccia tutto vostro. Io v'amo,
o Gesu mio, e desidero morire crocifisso per voi che siete morto crocifisso per me.
Eterno Padre, io v'ho offeso; ma ecco il vostro Figlio che, appeso a questo legno, vi
soddisfa per me col sacrificio che vi offerisce della sua vita divina. Io v'offerisco i meriti
suoi che son tutti miei, mentr'egli a me gli ha donati; e per amor di questo Figlio vi
prego ad aver pieta di me. La pieta maggiore che da voi dimando € che mi doniate la
vostra grazia che io infelice tante volte volontariamente ho disprezzata. Mi pento
d'avervi oltraggiato, e v'amo, v'amo, mio Dio, mio tutto; e per darvi gusto son pronto
a patire ogni obbrobrio, ogni dolore, ogni miseria, ogni morte. O Madre mia, con Te,
cosli sia.

Note

1 "Rapuerunt eum saevi tortores, et extenderunt in cruce, primo dexteram manum eius
affligentes stipiti, qui pro clavis perforatus erat. Et manum ipsam ex ea parte
perforabant, qua os solidius erat. Inde trahentes cum fune aliam manum eius, ad
stipitem eam simili modo afflixerunt. Deinde dextrum pedem crucifixerunt, et, super
hunc, sinistrum, duobus clavis, ita ut omnes nervi extenderentur et rumperentur.”
Revelationes S. BIRGITTAE... a Card. Turrecremata recognitae, lib. 1, cap. 10. -
“Manum postulatus primo dexteram extendit. Et inde alia manus ad reliquum cornu non
attingens distenditur. Et pedes similiter ad foramina sua distenduntur.” Idem opus, lib.
4, cap. 70. - Vedi pure lib. 7, cap. 15.

2 “Illa morte peius nihil fuit inter omnia genera mortium.” S. AUGUSTINUS, In Ioannem,
tract. 36, n. 4. ML 35-1665.

3 “Mors confixorum in cruce est acerbissima, quia configuntur in locis nervosis et
maxime sensibilibus, scilicet in manibus et pedibus; et ipsum pondus corporis pendentis
continue auget dolorem.” S. THOMAS, Sum. Theol., III, qu. 46, art. 6, c.

4 “Dolor in Christo fuit maximus inter dolores praesentis vitae... Secundo potest
magnitudo considerari ex perceptibilitate patientis. Nam et secundum corpus erat
optime complexionatus, cum corpus eius fuerit formatum miraculose operatione Spiritus

65



Sancti: sicut et alia quae per miracula facta sunt, sunt aliis potiora, ut Chrysostomus
(in Ioannem hom. 22, al. 21, n. 2 - in fine - et 3: MG 59-136) dicit de vino in quod
Christus aquam convertit in nuptiis. Et ideo in eo maxime viguit sensus tactus, ex cuius
perceptione sequitur dolor.” S. THOMAS, ibid.

5 Dal Salmo XXXIX, 7. Cosi leggono i Settanta, e, giusta i Settanta, San Paolo, I. c.;
mentre nel testo ebraico, e, conforme ad un' altra edizione dei Settanta, nella nostra
Volgata, si legge: Aures autem perfecisti mihi. Cf. Cornelius a Lapide, Commentaria in
Epist. ad Hebr., I. c.

6 “Quarto potest considerari magnitudo doloris Christi patientis ex hoc

quod passio illa et dolor fuerunt assumpta voluntarie propter finem liberationis hominum
a peccato. Et ideo tantam quantitatem doloris assumpsit quae esset proportionata
magnitudini fructus qui inde sequebatur.” S. THOMAS, Sum. Theol., III, qu. 46, art. 6,
C.

7 Giovanni TIEPOLO, Le considerazioni della Passione di N. S. Gesu Cristo, Venezia,
1618, ed. II, tratt. 6, cap. 34, pag. 396: “Alcuni divoti ebbero in revelazione che li colpi
delle martellate che furono date sopra li chiodi con li quali furono confitte le mani di
Cristo in croce, fossero al numero di 28, e quelli che furon dati nel conficcarli de' piedi
fossero al numero di 36.” In altro luogo della medesima opera, pag. 461, asserisce che
le martellate furono 26, e rimanda al Lanspergio col quale concorda. - Anche A. dell’
Olivadi, Anno doloroso, Napoli, 1735, pag. 326, ritiene la prima opinione.

8 “Dicetur ei.... ab hominibus quos morte sua redemit....: Quid sunt plagae istae in
medio manuum tuarum? ... .Testimonia sunt obedientiae, signa voluntatis et iussionis
paternae... Monumenta sunt paternae caritatis, signa sunt obedientiae meae, quia ille
mihi proprio Filio suo non pepercit (Rom. VIII, 32), et ego factus sum obediens illi pro
omnibus usque ad mortem , mortem autem crucis (Philipp. II, 8).” RUPERTUS Abbas,
Commentaria in XII Prophetas minores, in Zachariam liber 5, ML 168-802, 803. - “Et
cum haec dixisset, ostendit eis manus et latus (Io. XX, 20).... Et haec livoris signa
sempiterna, margaritae victoris et splendida nostrae, quam attulit, pacis ornamenta vel
testimonia sunt. Nam poterat quidem, virtute qua resurrexit... clavorum et lanceae
penitus exstirpare vel explanare vestigia; sed servanda erant et oculis paternis decentia
Filium Dei caritatis et obedientiae signa, veneranda causae nostrae patrocinia nostrique
amoris aeterna incitamenta et horroris impiorum perpetua incendia”. IDEM, In
Ioannem, lib. 14. ML 169-809.

9 “Quod si... qua te Deus tuus dilectione prosequatur ignoras, testimonia eius credibilia
facta sunt nimis. Testis crux, testes clavi, testes dolores, testes sanguinis inundantes
fluvii, testis amara mors et acerbissima quam pro te sustinuit.” S. THOMAS A
VILLANOVA, In dominicam 17 post Pentecosten concio 3, n. 7. Conciones, I.

10 “Clamat clavus, clamat vulnus, quod vere Deus sit in Christo mundum reconcilians
sibi.... Patet arcanum cordis per foramina corporis; patet magnum illud pietatis
sacramentum, patent viscera misericordiae Dei nostri.... In quo enim clarius quam in
vulneribus tuis eluxisset, quod tu, Domine, suavis et mitis, et multae misericordiae?” S.
BERNARDUS, In Cantica, sermo 61, n. 4. ML 183-1072.

11 L' ultima invocazione: “mio amore, mio Dio, mio tutto” € aggiunta nelle ed. posteriori
al 1754.

66



12 “Scrivendo il Padre (Paolo Segneri) alla signora Bianca Buonvisi, le suggerisce un tal
mezzo: “Intanto in questo tempo di Quaresima s' immagini di vedere scritto a' piedi del
Crocifisso: “Ecco come si ama.” GALLUZZI, Vita del P. Paolo Segneri iuniore, lib. 4, cap.
2.

13 "Omnes totius mundi gentes ad fidem et amorem sui traxit.... Traxit, inquam, primo,
sanguinis sui merito et pretio; secundo, suo exemplo; tertio, suo amore.” CORNELIUS
A LAPIDE, Commentaria in Ioannem, in cap. XII, 32.

14 “Dominus... mox ut in cruce pro nostra salute pependit, omnes electos ad
semetipsum per amoris desiderium traxit.” S. PETRUS DAMIANUS, Sermo 18, De
inventione sanctae Crucis. ML 144-606.

15 “Quis enim Christum ex amore pro nobis ultro morientem non redamet?” CORNELIUS
A LAPIDE, Comment. in Ioannem, in cap. XII, 32.

16 "Omnis enim figura eius amorem spirat et ad redamandum provocat: caput
inclinatum, manus expansae, pectus apertum.” Officium Septem Dolorum B. M. V., ad
Matutinum, Resp. 1. - “Aspicite vulnera Salvatoris nostri in ligno pendentis... Quid aliud
videre poterimus, nisi caput inclinatum ad vocandum et parcendum, cor apertum ad
diligendum, brachia extensa ad amplexandum, totum corpus expositum ad
redimendum?” Sermones ad fratres in eremo (non genuini), sermo 32. Inter Opera S.
Augustini, ML 40-1293.

17 “Christus, ad ostendendam abundantiam caritatis suae, ex qua patiebatur, in cruce
positus veniam persecutoribus postulavit.” S. THOMAS, Sum. theol., III, qu. 47, art. 4,
ad 1.

CAPITOLO XIII
- Delle ultime parole di Gesu in croce e della sua morte.

1. Dice S. Lorenzo Giustiniani che la morte di Gesu fu la piu amara e dolorosa fra tutte
le morti degli uomini; poiché il Redentore mori sulla croce senz'alcun minimo sollievo:
Crucifixus fuit, carens omni doloris temperamento.1 Negli altri pazienti la pena vien
sempre mitigata da qualche pensiero almeno di consolazione; ma il dolore e la mestizia
di Gesu paziente fu puro dolore, e pura mestizia senza sollievo: Magnitudo doloris Christi
consideratur ex doloris et maestitiae puritate, scrisse I'Angelico (III p. qu. 46, a. 6).2
Ond'é che S. Bernardo, contemplando Gesu moribondo sulla croce, piange dicendo:
Caro mio Gesu, io mirandovi su questo legno da capo a piedi non trovo altro che dolore
e mestizia: A planta pedis usque ad verticem capitis non invenio nisi dolorem et
maerorem.3
O mio dolce Redentore, o amore dell'anima mia, e perché voleste spargere tutto il
sangue? perché sacrificare la vostra vita divina per un verme ingrato quale son io? O
Gesu mio, quando sara ch'io mi congiunga talmente a voi che non possa piu
separarmene e lasciare d'amarvi? Ah Signore, finché vivo su questa terra sto in pericolo
di negarvi il mio amore e perdere la vostra amicizia, come ho fatto per lo passato. Deh
mio carissimo Salvatore, se mai vivendo ho da patire questo gran male, per la vostra
Passione vi prego, fatemi morire ora che spero di stare in grazia vostra. Io v'amo e
voglio sempre amarvi.

67



2. Si lamentava Gesu per bocca del profeta che stando moribondo sulla croce andava
cercando chi lo consolasse ma non lo ritrovava: Et sustinui... qui consolaretur et non
inveni (Ps. LXVIII, 21). I Giudei e i Romani, anche mentr'egli stava per morire, lo
malediceano e bestemmiavano. Stavane si Maria SS. sotto la croce affin di dargli
qgualche sollievo se avesse potuto; ma questa afflitta ed amante Madre, col dolore ch'ella
soffriva per compassione delle sue pene, piu affliggeva questo Figlio che tanto I'amava.
Dice S. Bernardo, che le pene di Maria andavano tutte a pit tormentare il Cuore di Gesu:
Repleta Matre ad Filium redundabat inundatio amaritudinis.4 Talmenteché il Redentore,
guardando Maria cosi addolorata, sentiva trafiggersi I'anima piu da' dolori della Madre
che da' suoi, come la stessa B. Vergine riveld a S. Brigida: Ipse videns me, plus dolebat
de me quam de se (Ap. P. Sinisc. cons. XXVIII).5 Onde dice S. Bernardo: O bone Iesu,
tu magna pateris in corpore, sed multo magis in Corde ex compassione Matris.6

Quali affanni poi dovettero provare quei Cuori innamorati di Gesu e di Maria allorché
giunse il punto in cui il Figlio prima di spirare dové licenziarsi dalla Madre! Ecco le ultime
parole, colle quali Gesu si licenzido in questo mondo da Maria: Mulier, ecce filius tuus
(Io. XIX, 26), additandole Giovanni che in suo luogo lasciavale per figlio.

O regina di dolori, i ricordi d'un figlio amato che muore troppo son cari, e non partono
mai dalla memoria d'una madre. Ricordatevi che 'l vostro Figliuolo che tanto v'ha amato,
in persona di Giovanni v'ha lasciato me peccatore per figlio. Per I'amore che portate a
Gesu abbiate pieta di me. Io non vi cerco beni di terra; vedo il vostro Figlio che muore
con tante pene per me; vedo voi, innocente madre mia, che ancora per me sopportate
tanti dolori; e vedo ch'io misero reo dell'inferno per li miei peccati non ho patito niente
per vostro amore: voglio patire qualche cosa per voi prima ch'io muoia.

Questa grazia vi cerco, e vi dico con S. Bonaventura che se vi ho offeso, € giustizia che
io patisca per castigo, e se vi ho servito, & ragione che io patisca per mercede: O
domina, si te offendi pro iustitia cor meum vulnera; si tibi servivi pro mercede peto
vulnera.7 Impetratemi, O Maria, una gran divozione ed una memoria continua della
Passione del vostro Figlio. E per quell'affanno che soffriste nel vederlo spirare sulla
croce, ottenetemi una buona morte. Assistetemi, regina mia, in quell'ultimo punto;
fatemi morire amando e proferendo i vostri SS. Nomi di Gesu e di Maria.

3. Vedendo Gesu che non trovava chi lo consolasse su questa terra, alzo gli occhi e 'l
cuore al suo Padre a dimandargli sollievo. Ma I'Eterno Padre vedendo il Figlio coperto
colla veste di peccatore: “No, Figlio, disse, non ti posso consolare or che stai
soddisfacendo la mia giustizia per tutti i peccati degli uomini; conviene che ancor io
t'abbandoni alle pene e ti lasci morir senza conforto.” Ed allora fu che 'l nostro Salvatore,
gridando a gran voce, disse: Dio mio, Dio mio, e perché voi ancora mi avete
abbandonato? Clamavit Iesus voce magna, dicens: Deus meus, Deus meus, ut quid
dereliquisti me? (Matth. XXVII, 46). Spiegando questo passo il B. Dionisio Cartusiano
dice che Gesu proferi gridando queste parole per far intendere a tutti il gran dolore e
mestizia con cui moriva.8 E voll'egli I'amante Redentore, soggiunge S. Cipriano, morire
abbandonato da ogni consolazione per dimostrare a noi I'amor suo e per tirare a sé
tutto I'amor nostro: Derelictus est ut amorem suum erga nos ostenderet, et amorem
nostrum ad se raperet (De Pass. Dom.).9
Ah mio amato Gesu, voi vi lamentate a torto dicendo: Perché, Dio mio, m'avete
abbandonato? Perché? voi dite; e perché, io vi dird, voi avete voluto addossarvi a pagare
per noi? Non sapevate che noi meritavamo gia per li peccati nostri d'essere abbandonati
da Dio? Con ragione dunque il vostro Padre vi ha abbandonato e vi lascia morire in un
mare di dolori e di amarezze. Ah mio Redentore, il vostro abbandono mi affligge e mi
consola: mi affligge in vedervi morire con tanta pena; ma mi consola in darmi animo a
sperare che per li meriti vostri io non resterdo abbandonato dalla divina misericordia,
come meriterei, per avervi io abbandonato tante volle per seguire i miei capricci. Fatemi
68



intendere che se a voi fu cosi duro I'esser privo della sensibile presenza divina per breve
tempo, quale sarebbe la mia pena se dovessi esser privato di Dio per sempre? Deh, per
questo vostro abbandono sofferto con tanto dolore, non mi lasciate, o Gesu mio,
singolarmente nel punto di mia morte! Allorché tutti mi avranno abbandonato, non
m'abbandonate voi, mio Salvatore. Ahi desolato mio Signhore, voi siate il mio conforto
nelle mie desolazioni. Intendo gia che se v'amero senza consolazione, piu contenterd il
vostro Cuore. Ma voi sapete la mia debolezza; aiutatemi colla vostra grazia, infondetemi
allora perseveranza, pazienza e rassegnhazione.

4. Accostandosi Gesu alla morte, disse: Ho sete, Sitio (Io. XIX, 28). Signore, parla
Drogone Ostiense, ditemi, di che avete voi sete? Voi non nominate le pene immense
che soffrite in croce, e poi vi lamentate solamente della sete? Domine, quid sitis? De
cruce taces, et de siti clamas? (De Dom. Pass.).10 Sitis mea salus vestra, gli fa dire S.
Agostino (In Ps. XXXIII).11 Anime, dice Gesu, questa mia sete altro non & che 'l
desiderio che ho della salute vostra. Egli I'amante Redentore con troppo ardore
desiderava le anime nostre, e percio anelava di darsi tutto a noi colla sua morte. Questa
fu la sua sete, scrisse S. Lorenzo Giustiniani: Sitiebat nos, et dare se nobis cupiebat.12
Dice di piu S. Basilio di Seleucia, che Gesu Cristo disse aver sete per darci ad intendere
ch'egli per I'amore che ci portava moriva con desiderio di patire per noi piu di quanto
avea patito: Oh desiderium passione maius!13

O Dio amabilissimo, voi perché ci amate desiderate che noi vi desideriamo: Sitit sitiri
Deus, ci avverte S. Gregorio.14 Ah mio Signore, voi avete sete di me vilissimo verme,
ed io non avro sete di voi, mio Dio infinito? Deh, per |i meriti di questa sete sofferta
nella croce, datemi una gran sete d'amarvi e di compiacervi in tutto! Voi avete promesso
di esaudirci in quanto vi cerchiamo: Petite et accipietis (Io. XVI, 24). Io questo solo
dono vi domando, il dono del vostro amore. Ne sono indegno, ma questa ha da essere
la gloria del vostro sangue, il rendere vostro grande amante un cuore che un tempo
v'ha tanto disprezzato; render tutto fuoco di carita un peccatore tutto pieno di fango e
di peccati. Molto piu di questo voi avete fatto morendo per me. - O Signore infinitamente
buono, io vorrei amarvi quanto voi meritate. Mi compiaccio dell'amore che vi portano
I'anime vostre innamorate, e piu dell'amore che voi portate a voi stesso; con questo
unisco il misero amor mio. V'amo, o Dio eterno, v'amo, o amabile infinito. Fate ch'io
sempre piu cresca nell'amor vostro con replicarvi spesso atti d'amore e con impiegarmi
a darvi gusto in ogni cosa, senza intervallo e senza riserba. Fate ch'io misero e piccolo
qual sono, sia almeno tutto vostro.

5. Il nostro Gesu, gia prossimo a spirare, con voce moribonda disse: Consummatum est
(TIo. XIX, 30). Egli, mentre proferi la predetta parola, scorse colla sua mente tutta la
serie della sua vita; miro tutte le fatiche da esso fatte, la poverta, i dolori, le ignominie
sofferte; e tutte le offeri di nuovo all'Eterno suo Padre per la salute del mondo. Indi
rivolto a noi par che replicasse: Consummatum est, come dicesse: Uomini, tutto &
consumato, tutto € compito: & fatta la vostra Redenzione, la divina giustizia &
soddisfatta, il paradiso & aperto. - Et ecce tempus tuum, tempus amantium (Ez. XVI,
8). E tempo finalmente, o uomini, che voi vi rendiate ad amarmi. Amatemi dunque,
amatemi, perché non ho piu che fare per essere amato da voi. Vedete quel che ho fatto
per acquistarmi il vostro amore: io per voi ho menata una vita si tribolata, alla fine
prima di morire mi son contentato di farmi dissanguare, sputare in faccia, lacerare le
carni, coronare di spine, fino ad agonizzare su questo legno come gia mi guardate. Che
resta? Resta solo che io muoia per voi. Si, voglio morire: vieni, o morte, ti do licenza,
toglimi la vita per la salute delle mie pecorelle. E voi, pecorelle mie, amatemi, amatemi,
perché non ho piu che fare per farmi amare da voi. Consummatum est, parla il B.
Taulero, quidquid iustitia exigebat, quidquid caritas poscebat, quidquid esse poterat ad
demonstrandum amorem.15

69



Mio amato GesU, oh potess'io ancora dire morendo: Signore, ho tutto compito, ho fatto
quanto m'avete imposto, ho portata con pazienza la mia croce, v'‘ho compiaciuto in
tutto. Ah mio Dio, se ora dovessi morire, morirei scontento, perché niente di cio potrei
dirvi con verita. Ma sempre io cosi ho da vivere ingrato all'amor vostro? Deh
concedetemi la grazia di contentarvi negli anni di vita che mi restano, affinché quando
mi verra la morte, possa dirvi che almeno da questo tempo io ho adempita la vostra
volonta. Per lo passato se vi ho offeso, la vostra morte € la speranza mia. Per I'avvenire
io non voglio piu tradirvi, ma da voi spero la mia perseveranza: per li meriti vostri, o
Gesu Cristo mio, io ve la domando e la spero.

6. Ecco Gesu che alla fine sen muore. Miralo, anima mia, come gia agonizzante sta tra
gli ultimi respiri di sua vita. Mira quegli occhi moribondi, la faccia impallidita, il Cuore
che con languido moto va palpitando, il corpo che gia si abbandona alla morte, e
quell'anima bella che gia sta vicina a lasciare il lacero corpo. Gia s'oscura il cielo, trema
la terra, s'aprono i sepolcri. Oime che orrendi segni son questi! Son segni che gia muore
il Fattore del mondo.

Ecco per ultimo come il nostro Redentore, dopo aver raccomandata l'anima sua
benedetta al suo Eterno Padre, dando prima dall'afflitto Cuore un gran sospiro, e poi
inchinando il capo in segno di sua ubbidienza, ed offerendo la sua morte per la salute
degli uomini, finalmente, per la violenza del dolore, spira e rende lo spirito in mano del
suo diletto Padre: Et clamans voce magna, ait: Pater, in manus tuas commendo spiritum
meum: et haec dicens, exspiravit (Luc. XXIII, 46).

Accostati su, anima mia, a pié di quel santo altare, dov'e morto gia sacrificato I'Agnello
di Dio per salvarti. Accostati e pensa ch'egli € morto per I'amore che ti ha portato. Chiedi
quanto vuoi al tuo morto Signore e tutto spera. O Salvator del mondo, o Gesu mio, ecco
alla fine dove vi ha ridotto I'amore verso degli uomini. Vi ringrazio che abbiate voluto
voi, nostro Dio, perdere la vita, accido non si perdessero I'anime nostre. Vi ringrazio per
tutti, ma specialmente per me. E chi piu di me ha goduto il frutto della vostra morte?
Io per |i meriti vostri, senza neppure saperlo, prima fui fatto figlio della Chiesa col
battesimo; per amor di voi sono stato poi tante volte perdonato ed ho ricevute tante
grazie speciali; per voi ho la speranza di morire in grazia di Dio e di venire ad amarlo in
paradiso.

Amato mio Redentore, quanto vi sono obbligato! Nelle vostre mani trafitte raccomando
la povera anima mia. Fatemi voi ben capire, quale amore sia stato I'essere un Dio morto
per me. Vorrei, Signore, morire anch'io per voi; ma che compenso puo dare la morte
d'uno schiavo iniquo alla morte del suo Signore e Dio? Vorrei almeno amarvi quanto
posso; ma senza il vostro aiuto, o mio Gesu, non posso niente. Aiutatemi voi e, per li
meriti della vostra morte, fatemi morire a tutti gli amori terreni, acciocché io ami solo
voi che meritate tutto il mio amore. V'amo, bonta infinita, v'amo, mio sommo bene, e
vi prego con S. Francesco: Moriar amore amoris tui, qui amore amoris mei dignatus es
mori.16 Muoia io a tutto, per gratitudine almeno al grande amore di voi che vi siete
degnato morire per amor mio e per essere amato da me.

Maria, madre mia, intercedete per me. Amen.

Note
1 “Erat quippe Mediator confixus in cruce omni carens doloris temperamento.” S.

LAURENTIUS IUSTINIANUS, De triumphali Christi agone, cap. 18. Opera, Venetiis,
1721, p. 267, col. 1.

70



2 “Tertio, magnitudo doloris Christi patientis potest considerari ex doloris puritate. Nam
in aliis patientibus mitigatur tristitia interior, et etiam dolor exterior, ex aliqua
consideratione rationis, per quamdam derivationem seu redundantiam a superioribus
viribus ad inferiores. Quod in Christo patiente non fuit: unicuique enim virium permisit
agere quod est sibi proprium, sicut Damascenus dicit (De fide orthodoxa, lib. 3, cap.
19. MG 94-1079). ” S. THOMAS, Sum. theol., III, q. 46, art. 6, c.

3 “"Bernardus: " Respice a planta pedis usque ad verticem capitis, ubique maeror, ubique
dolor.” S. Bonaventurae Opera, III, Lugduni, 1668, sermo 5 (non genuino) in Parasceve.

4 Siniscalchi (Il martirio del Cuore di Maria Addolorata, considerazione 39) cosi cita S.
Bernardo, de lament. Virginis: “Tantus erat impetus passionis, ut Christo impleto in
Matrem conflueret patientem; qua similiter impleta, in Filium similiter redundaret. O
ineffabilis reciprocatio! O dolor inexplicabilis!”

5 S. Alfonso dice in nota: “Apud P. Siniscalchi (Il martirio del Cuore di Maria Addolorata),
considerazione 28.” Ivi si legge: “Onde S. Bernardo cosi fé dire alla Vergine Madre:
Stabam ego videns eum, et ipse videns me, et plus dolebat de me quam de se.” Piu
sicuramente S. Alfonso, nel testo, si riferisce a S. BRIGIDA, nelle cui Rivelazioni questa
sentenza viene espressa piu volte quantunque con termini alquanto diversi. Lib. 4, cap.
70: * (Maria loquitur:) Quam (vocem : Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me?
) plus ex compassione mea, quam sua permotus, protulit.” - Lib. 6, cap. 19: “(Loquitur
Christus: “Dolor matris meae) plus afflixit cor meum quam dolor proprius.” - Lib. 7, cap.
15: “Cor eius (Christi morientis) ex compassione matris penetrabatur acutissima sagitta
doloris immensi.” Ed altrove.

6 Ludolphus de Saxonia, Vita Iesu Christi, pars 2, cap. 63, De sexta, in Passione Domini,
n. 25: “Unde Bernardus: * O bone Iesu, magna pateris exterius in corpore; sed multo
maiora interius in corde, ex compassione Matris omnia tecum participantis!”

7 Stimulus amoris, pars 1, cap. 3. Inter Opera S. Bonaventurae, VII, p. 196, col. 2:
Lugduni (post Vaticanam et Germanicam editiones), 1668. - Vedi Appendice, 2, 5°.

8 “Hoc Christus non ex impatientia, sed ad insinuandum vehementissumum esse suum
dolorem clamavit.” B. DIONYSIUS CARTUSIANUS, Enarratio in Evangelium secundum
Matthaeum, art. 44.

9 S. Alfonso, in nota: De Pass. Dom. Tra le opere di S. Cipriano o a lui attribuite, non
vi & alcun opuscolo che abbia questo titolo, nelle varie edizioni che abbiamo potuto
riscontrare. Correva pero per le mani un simile trattatello: ne viene riferito un altro
brano da Siniscalchi, op. cit., Considerazione 29.

10 “Domine, quid sitis? Ergone plus cruciat sitis quam crux? de cruce siles, et de siti
clamas? Sitio: quid? Vestram fidem, vestram salutem, vestrum gaudium; plus
animarum vestrarum quam corporis mei cruciatus me tenet.” DROGO Cardinalis,
Ostiensis (non gia Astiensis, come per errore tipografico scrisse Migne nel titolo)
Episcopus, Sermo de sacramento Dominicae Passionis. ML 166-1518. - Questo
medesimo Sermone, sotto il titolo di Meditatio in Passionem et Resurrectionem Domini,
e spogliato delle ultime pagine, si ritrova tra le opere erroneamente assegnate a S.
Bernardo: ML tom. 184, col. 741-768.

11 “Sitis ipsius erat, quando dixit mulieri: Sitio, da mihi bibere (Io. IV, 7); fidem quippe
ipsius sitiebat. Et de cruce cum diceret: Sitio (Io. XIX, 28), fidem illorum quaerebat pro
71



quibus dixerat: Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt (Luc. XXIII, 34). ” S.
AUGUSTINUS, Enarratio in Psalmum 68, sermo 1, n. 14. ML 36-851.

12 “Fons vitae erat, et tamen sitiebat. Aquam promittebat, et bibere cupiebat. Sitiebat
nos, et dare se nobis desiderabat. Sitit, inquam, nos, in suum nos vult mysticum
traiicere corpus. Sitis haec de ardore dilectionis, de amoris fonte, de latitudine nascitur
caritatis. ” S. LAURENTIUS IUSTINIANUS, De triumphali Christi agone, cap. 19. Opera,
Venetiis, 1721, pag. 273, col. 2.

13 O desiderium passione maius! O desiderium in solam futuri cogitationem intentum!”
BASILIUS SELEUCIENSIS, Oratio 24. MG 85-283. - Cio dice Basilio di Seleucia, non di
Cristo, ma della madre dei figli di Zebedeo, ™ (quae) antevertit latronis voces... Ille in
cruce orationes offerebat: Memento mei in regno tuo. Haec ante crucem pro regno
supplicat: Dic ut sedeant hi duo filii mei, unus ad dexteram tuam, et unus ad sinistram
tuam.”

14 S. GREGORIUS NAZIANZENUS, Carminum lib. 1, sectio 2, XXXIII (Tetrastichae
Sententiae), Sententia 37, v. 145-148, MG 37-938, 939:

Deo et supernis rebus haud umquam satur

Esto: dat illis plura qui iam sumpserint,

Sitiens sitiri, largus et conctis fluens;

Vinci at moleste ne feras in ceteris.

15 “O quanti meravigliosi misteri, e vittorie, comprende questa breve e sottile parola:
Egli €, dice, consumato. Tutto quello che I' eterna sapienza aveva ordinato; tutto quello
che la rigida e severa giustizia richiedeva per i peccati di ciascuno; tutto quello che la
carita di Dio addimandava: tutto quello che agli antichi Padri era stato promesso: tutto
qguello che i misteri, le figure, le cerimonie e la Scrittura aveva adombrato e significato:
tutto quello che per nostra redenzione era conveniente e necessario; tutto quel che era
utile per scancellare i debiti nostri; tutte quelle cose che potevano giovare per supplire
alle nostre negligenze: tutto quello che poteva immaginarsi amichevole e glorioso per
dimostrare un estremo e sublime amore: e tutte quelle cose che noi avremmo mai
potuto desiderare a nostra istruzione ed informazione spirituale: tutto quello finalmente
che era onorevole e conveniente per celebrare il degno trionfo e per ottenere la gloriosa
vittoria della nostra redenzione: tutte quelle cose, dico, in questa sola parola sono
contenute. Egli € consumato.” Gio. TAULERO, O. P., Meditazioni (non genuine) sopra la
Vita e Passione di Gesu Cristo, cap. 49.

16 “"Absorbeat, quaeso, Domine, mentem meam ab omnibus ugae sub caelo sunt, ignita
et melliflua vis amoris tui; ut amore amoris tui moriar, qui amore amoris mei dignatus
es mori: per temetipsum Dei Filium qui cum Patre, etc. Amen.” Oratio ad impetrandum
divinum amorem. S. FRANCISCI Opera, tom. 1. Pedeponti, 1739, pag. 19, 20.

72



CAPITOLO X1V
- Della speranza che abbiamo nella morte di Gesu Cristo.

1. Gesu e l'unica speranza della nostra salute: fuori di lui non est in alio aliquo salus
(Act. 1V, 12). Io sono l'unica porta, egli ci dice, e chi entrera per me trovera certamente
la vita eterna: Ego sum ostium. Per me si quis introierit, salvabitur (Io. X, 9). E qual
peccatore mai avrebbe potuto sperar perdono, se Gesu non avesse per noi soddisfatta
la divina giustizia col suo sangue e colla morte? Iniquitates eorum ipse portabit (Is. LIII,
11). Quindi ci da coraggio I'Apostolo dicendo: Si sanguis hircorum et taurorum...
sanctificat ad emundationem carnis, quanto magis sanguis Christi, qui, per Spiritum
Sanctum seipsum obtulit Deo, emundabit conscientiam nostram ab operibus mortuis ad
serviendum Deo viventi (Hebr. IX, 13, 14)? Se il sangue degl'irci e de' tori sacrificati
toglieva negli Ebrei le macchie esteriori del corpo, acciocché potessero essere ammessi
a' sagri ministeri; quanto piu il sangue di Gesu Cristo, il quale per amore s'e offerto a
pagare per noi, togliera dall'anime nostre i peccati per poter servire il nostro sommo
Dio?

Egli I'amoroso nostro Redentore, essendo venuto nel mondo non ad altro fine che a
salvare i peccatori e vedendo gia contro di noi scritta la sentenza di condanna per le
nostre colpe, che fece? Egli colla sua morte pago la pena a noi dovuta; e cancellando
col suo sangue la scrittura della condanna, affinché la divina giustizia non cercasse piu
da noi la dovuta soddisfazione, I'affisse alla stessa croce dove mori: Delens quod
adversus nos erat chirographum decreti, quod erat contrarium nobis, et ipsum tulit de
medio affigens illud cruci (Coloss. II, 14).

Christus... introivit semel in sancta, aeterna redemptione inventa (Hebr. IX, 12). Ah
GesUu mio, se non aveste voi trovato questo modo di ottenerci il perdono, chi avrebbe
potuto trovarlo? Ebbe ragione Davide d'esclamare: Annuntiate... studia eius (Ps. IX,
12): Pubblicate, o Genti, gli studi amorosi del nostro Dio che ha usati per salvarci.
Giacché dunque, o mio dolce Salvatore, avete avuto tant'amore per me, non lasciate
d'usarmi pieta. Voi m'avete riscattato dalle mani di Lucifero colla vostra morte: io nelle
mani vostre consegno l'anima mia, voi l'avete a salvare. In manus tuas commendo
spiritum meum, redemisti me, Domine Deus veritatis (Ps. XXX, 6).

2. Filioli... haec scribo vobis, ut non peccetis; sed et si quis peccaverit, advocatum
habemus apud Patrem, Iesum Christum iustum, et ipse propitiatio est pro peccatis
nostris (I Io. II, 1, 2). Gesu Cristo non fini colla sua morte d'intercedere per noi appresso
I'Eterno Padre; egli anche al presente fa il nostro avvocato e par che in cielo, come
scrive S. Paolo, non sappia far altro officio che di muovere il Padre ad usarci
misericordia: Semper vivens ad interpellandum pro nobis (Hebr. VII, 25).

E soggiunge I'Apostolo che 'l Salvatore a tal fine € asceso al cielo: Ut appareat nunc
vultui Dei pro nobis (Hebr. IX, 24). Siccome dalla faccia del re son discacciati i ribelli,
cosi noi peccatori non saressimo stati piu degni d'essere ammessi al cospetto di Dio,
neppure a dimandargli perdono; ma Gesu, come nostro Redentore, comparisce egli per
noi alla divina presenza e, per li meriti suoi, ci ottiene la grazia da noi perduta.
Accessistis ad mediatorem Iesum, et sanguinis aspersionem, melius loquentem quam
Abel (Hebr. XII, 22, 24). Oh quanto meglio implora a noi la divina misericordia il sangue
del Redentore che non implorava il castigo contro di Caino il sangue d'Abele! “La mia
giustizia, disse Dio a S. Maria Maddalena de' Pazzi, s'e€ cangiata in clemenza colla
vendetta presa sopra le carni innocenti di Gesu Cristo. Il sangue di questo mio Figlio
non cerca da me vendetta, come il sangue d'Abele, ma solo cerca misericordia e pieta:
ed a questa voce non puo la mia giustizia non restare placata. Questo sangue le liga le
mani si che non si pud muovere, per cosi dire, a prendere quella vendetta de' peccati
che pria si prendeva.”1

73



Gratiam fideiussoris ne obliviscaris (Eccli. XXIX, 20). Ah mio GesU, era gia io incapace,
dopo i miei peccati, a soddisfare la divina giustizia, ma voi colla vostra morte avete
voluto soddisfare per me. Or quale ingratitudine sarebbe la mia, se di questa si gran
misericordia io mi scordassi? No, mio Redentore, non voglio scordarmene mai: voglio
sempre ringraziarvene ed esservene grato con amarvi e fare quanto posso per darvi
gusto. Soccorretemi voi con quella grazia che mi avete meritata con tanti stenti. V'amo,
Gesu mio, amor mio, speranza mia.

3. Veni: columba mea in foraminibus petrae (Cant. II, 13, 14).2 O che rifugio sicuro noi
troveremo sempre in questi sagri forami della pietra, cioé nelle piaghe di Gesu Cristo!
Foramina petrae, dice S. Pier Damiani, sunt vulnera Redemptoris, in his anima nostra
spem constituit (Epist. 41).3 Ivi saremo liberati dalla sconfidenza per la vista de' peccati
fatti; ivi troveremo l'armi da difenderci quando saremo tentati a peccare di nuovo.
Confidite, filii, ego vici mundum (Io. XVI, 33). Se voi non avete forze bastanti, ci esorta
il nostro Salvatore, a resistere agli assalti del mondo che vi offerisce i suoi piaceri,
confidate in me, perché io I'ho vinto e cosi ancora voi vincerete. Pregate, disse, I'Eterno
Padre che per |i meriti miei vi doni fortezza, ed io vi prometto che quanto voi gli
cercherete in mio nome, tutto egli vi concedera: Amen, amen dico vobis, si quid
petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis (Io. XVI, 23). E in altro luogo ci confermo
la promessa dicendo che qualunque grazia noi domanderemo a Dio per amor suo, egli
stesso, ch'é una cosa col Padre, ce la dara: Quodcumque petieritis Patrem in nomine
meo, hoc faciam; ut glorificetur Pater in Filio (Io. XIV, 13).

Ah Padre Eterno, io fidato ai meriti ed a queste promesse di Gesu Cristo, non vi domando
beni di terra, ma solamente la grazia vostra. E vero che io, per l'ingiurie che v'ho fatte,
non meriterei né perdono né grazie; ma se non le merito io, le ha meritate a me il vostro
Figlio offerendo il sangue e la vita per me. Per amore dunque di questo Figlio
perdonatemi. Datemi un gran dolore de' miei peccati ed un grande amore verso di voi.
Illuminatemi a conoscere quanto &€ amabile la vostra bonta e quant'e I'amore che sin
dall'eternita mi avete portato. Fatemi intendere la vostra volonta, e datemi forza di
eseguirla perfettamente. Signore, io v'amo e voglio fare tutto quello che volete voi.

4. Oh che grande speranza di salvarci dona a noi la morte di Gesu Cristo! Quis est qui
condemnet? Christus Iesus qui mortuus est... qui etiam interpellat pro nobis (Rom. VIII,
34). Chi mai € quegli che ci ha da condannare? dice I'Apostolo. E quel medesimo
Redentore che, per non condannarci alla morte eterna, ha condannato se stesso a
morire crudelmente su d'una croce. Quindi ci anima S. Tommaso da Villanova con dire:
Che timore hai, peccatore, se tu vuoi lasciare il peccato? Come ti condannera quel
Signore che muore per non condannarti? Come ti caccera, quando tu ritorni a' suoi piedi,
quegli ch'é venuto a cercarti dal cielo quando tu lo fuggivi? Quid times, peccator?
Quomodo damnabit poenitentem, qui moritur ne damneris? Quomodo abiiciet
redeuntem, qui de caelo venit quaerens te?4 Ma piu ci da animo lo stesso nostro
Salvatore dicendo per Isaia: Ecce in manibus meis descripsi te: muri tui coram oculis
meis semper (Is. XLIX, 16).5 Pecorella mia, non diffidare, vedi quanto mi costi: io ti
tengo scritta nelle mie mani, in queste piaghe che ho sofferte per te: queste mi
ricordano sempre ad aiutarti e difenderti da' tuoi nemici; amami e confida.
Si, Gesu mio, io v'amo, ed in voi confido. Il riscattarmi v'é costato si caro, il salvarmi
non vi costa niente. La vostra volonta € che tutti si salvino e che niuno si perda. Se i
peccati miei mi spaventano, mi rincora la vostra bonta, che piu desidera ella di farmi
bene che io di riceverlo. Ah mio amato Redentore, vi dird con Giobbe: Etiam si occiderit
me, in ipso sperabo... et ipse erit salvator meus (Iob XIII, 15, 16). Ancorché mi
cacciaste, amor mio, dalla vostra faccia, io non lascerd di sperare in voi che siete il mio
Salvatore. Quelle vostre piaghe e questo sangue troppo mi danno animo a sperare ogni
bene dalla vostra misericordia. V'amo, o caro Gesu, io v'amo e spero.

74



5. S. Bernardo glorioso, stando una volta infermo, si vide avanti il tribunale di Dio, dove
il demonio l'accusava de' suoi peccati e dicea ch'egli non meritava il paradiso. Il santo
rispose: “E vero ch'io non merito il paradiso, ma Gesu ha due meriti a questo regno,
uno per essere Figlio naturale di Dio, l'altro per averselo acquistato colla sua morte: egli
si contenta del primo, e 'l secondo lo cede a me; e percid io domando e spero il
paradiso”.6 Lo stesso possiamo dir noi, scrivendo S. Paolo che Gesu Cristo a tal fine ha
voluto morire consumato da' dolori, per ottenere il paradiso a tutti i peccatori pentiti e
risoluti d'emendarsi: Et consummatus factus est omnibus obtemperantibus sibi causa
salutis aeternae (Hebr. V, 9). Onde soggiunge I'Apostolo: Curramus ad propositum
nobis certamen aspicientes in auctorem fidei, et consummatorem Iesum, qui proposito
sibi gaudio sustinuit crucem, confusione contempta (Hebr. XII, 1, 2): Andiamo con
coraggio a combattere co' nostri nemici, guardando a Gesu Cristo che coi meriti della
sua Passione ci offerisce la vittoria e la corona.

Egli ha detto ch'é andato al cielo per apparecchiarci il luogo: Non turbetur cor vestrum...
quia vado parare vobis locum (Io. XIV, 1, 2). Egli ha detto e va dicendo al suo Padre
che, mentre ci ha consegnati a lui, egli ci vuole seco in paradiso: Pater, quos dedisti
mihi, volo ut ubi sum ego, et illi sint mecum (Io. XVII, 24). E qual misericordia piu
grande potevamo sperare dal Signore, dice S. Anselmo, che ad un peccatore
condannato gia per li suoi delitti all'inferno e che non ha come liberarsi dalle pene, abbia
detto I'Eterno Padre: Prendi il mio Figlio ed offeriscilo per te? E lo stesso Figlio dica:
Prendi me e liberati dall'inferno? Quid misericordius intelligi valet, quam quod peccatori,
unde se redimere non habenti, Deus Pater dicat: Accipe Unigenitum meum, et da pro
te: et Filius dicat: Tolle me, et redime te?7

Ah Padre mio amoroso, Vi ringrazio d'avermi dato questo Figlio per mio Salvatore; vi
offerisco la sua morte e, per li meriti suoi, vi domando pieta. E ringrazio sempre voi, o
mio Redentore, d'aver dato il sangue e la vita per liberar me dalla morte eterna. Te
ergo, quaesumus, tuis famulis subveni, quos pretioso sanguine redemisti.8 Soccorrete
dunque noi servi ribelli, giacché a tanto costo ci avete redenti. -O Gesu, unica speranza
mia, voi mi amate, voi siete onnipotente, fatemi santo. Se io son debole, datemi voi
fortezza; se sono infermo per le colpe commesse, applicate voi all'anima mia una goccia
del vostro sangue e sanatemi. Datemi il vostro amore e la perseveranza finale,
facendomi morire in grazia vostra. Datemi il paradiso: io per li meriti vostri ve lo
dimando e lo spero. V'amo, mio Dio amabilissimo, con tutta I'anima mia, e spero di
sempre amarvi. Aiutate un misero peccatore che vi vuole amare.

6. Habentes ergo pontificem magnum qui penetravit caelos, Iesum Filium Dei, teneamus
confessionem. Non enim habemus pontificem, qui non possit compati infirmitatibus
nostris, tentatum autem per omnia pro similitudine absque peccato (Hebr. 1V, 14, 15).
Giacché abbiamo, dice I'Apostolo, questo Salvatore, che ci ha aperto il paradiso a noi
un tempo chiuso dal peccato, confidiamo sempre ne' suoi meriti; poiché, avendo voluto
per sua bonta anch'egli patire le nostre miserie, ben sa compatirci: Adeamus ergo cum
fiducia ad thronum gratiae, ut misericordiam consequamur, et gratiam inveniamus in
auxilio opportuno (Ibid., 16). Andiamo dunque con confidenza al trono della divina
misericordia, al quale per mezzo di Gesu Cristo abbiamo I'accesso, acciocché ivi
troviamo tutte le grazie che ci bisognano. E come possiamo dubitare, soggiunge S.
Paolo, che Dio, avendoci dato il suo Figlio, non ci abbia donati col Figlio tutti i suoi beni?
Pro nobis omnibus tradidit illum; quomodo non etiam cum illo omnia nobis donavit?
(Rom. VIII, 32). Commenta Ugon Cardinale: Dabit minus, idest vitam aeternam, qui
dedit maius, idest Filium suum: Non ci neghera il meno, ch'e la gloria eterna, quel
Signore ch'e giunto a darci il piu, ch'e il suo medesimo Figliuolo.9
Oh mio sommo bene, che vi renderd io misero per un tanto dono, che mi avete fatto
del vostro Figlio? Vi dirdo con Davide: Dominus retribuet pro me (Ps. CXXXVII, 8).
75



Signore, io non ho come ricompensarvi: il medesimo vostro Figlio solo pud degnamente
ringraziarvi; egli ve ne ringrazi per me. Padre mio pietosissimo, per le piaghe di Gesu
vi prego a salvarmi. V'amo bonta infinita, e, perché v'amo, mi pento d'avervi offeso.
Dio mio, Dio mio, io voglio essere tutto vostro, accettatemi per amore di Gesu Cristo.
Ah mio dolce Creatore, € possibile che, avendomi dato il vostro Figlio, mi negherete poi
i vostri beni, la grazia vostra, il vostro amore, il vostro paradiso?

7. Asserisce S. Leone, che ci ha apportato piu bene Gesu Cristo colla sua morte, che
non ci reco di danno il demonio col peccato di Adamo: Ampliora adepti sumus per Christi
gratiam, quam per diaboli amiseramus invidiam (Serm. I de Asc.).10 E cid lo disse
chiaramente I'Apostolo, allorché scrisse a' Romani: Non sicut delictum, ita et donum...
Ubi... abundavit delictum, superabundavit gratia (Rom. V, 15, 20). Spiega Ugon
Cardinale: Christi gratia maioris est efficaciae, quam delictum.11 Non ha paragone, dice
I'Apostolo, tra 'l peccato dell'uomo e 'l dono che ci fece Dio dandoci Gesu Cristo. Fu
grande il delitto d'Adamo, ma e stata molto piu grande la grazia che ci ha meritata Gesu
Cristo colla sua Passione. Ego veni, ut vitam habeant, et abundantius habeant (Io. X,
10). Io son venuto nel mondo, si protesto il Salvatore, acciocché gli uomini morti col
peccato non solo ricevano per me la vita della grazia, ma una vita piu abbondante di
quella, che per la colpa aveano perduta. Ond'e che la santa Chiesa chiama felice la colpa
che ci merito d'avere un tal Redentore: O felix culpa, quae talem ac tantum meruit
habere Redemptorem.12

Ecce Deus salvator meus, fiducialiter agam, et non timebo (Is. XII, 2). Dunque, o Gesu
mio, se voi che siete un Dio onnipotente siete ancora il mio Salvatore, che timore avro
di dannarmi? Se per lo passato v'ho offeso, me ne pento con tutto il cuore. Per I'avvenire
io vi voglio servire, ubbidire ed amare; e spero fermamente che voi, mio Redentore,
che avete fatto e patito tanto per la mia salute, non mi negherete alcuna grazia che mi
bisognera per salvarmi. Fiducialiter agam, immobiliter sperans nihil ad salutem
necessarium ab eo negandum, qui tanta pro mea salute fecit et pertulit, commenta S.
Bonaventura.13

8. Haurietis aquas... de fontibus Salvatoris, et dicetis in illa die: Confitemini Domino, et
invocate nomen eius (Is. XII, 3, 4). Le piaghe di Gesu Cristo son gia le beate fonti da
cui possiamo ricevere tutte le grazie, se con fede lo preghiamo. Et fons de domo Domini
egredietur, et irrigabit torrentem spinarum (Ioel III, 18). La morte di Gesu € appunto,
dice Isaia, questa fonte promessa, che ha innaffiate con acque di grazia I'anime nostre,
e da spine di peccati, per li meriti suoi, I'ha cangiate in fiori e frutti di vita eterna. Egli
I'amante Redentore, ci dice S. Paolo, s'eé fatto povero in questo mondo, affinché noi, per
lo merito della sua poverta diventassimo ricchi: Propter vos egenus factus est... utillius
inopia vos divites essetis (II Cor. VIII, 9). Noi eravamo per lo peccato ignoranti, ingiusti,
iniqui, e schiavi dell'inferno; ma Gesu Cristo, dice I'Apostolo, morendo e soddisfacendo
per noi, Factus est nobis sapientia a Deo, iustitia, sanctificatio et redemptio (I Cor. I,
30). Cioe, spiega S. Bernardo, Sapientia in praedicatione, iustitia in absolutione,
sanctificatio in conversatione, redemptio in Passione (Serm. XXII in Cant.).14 Si & fatto
nostra sapienza con istruirci, nostra giustizia con perdonarci, nostra santita col suo
esempio, e nostro riscatto colla sua Passione, liberandoci dalle mani di Lucifero. In
somma, dice S. Paolo che i meriti di Gesu Cristo ci hanno arricchiti di tutti i beni, si che
non ci manca piu niente per poter ricevere tutte le grazie: In omnibus divites facti
estis... ita ut nihil vobis desit in ulla gratia (I Cor. I, 5, 7).
O Gesu mio, Gesu mio, e che belle speranze mi da la vostra Passione! Amato mio
Signore, quanto vi debbo! Oh non vi avessi mai offeso! Perdonatemi tutte le ingiurie
che v'ho fatte; inflammatemi tutto del vostro amore, e salvatemi in eterno. E come
posso temere di non ricevere il perdono, la salute e tutte le grazie da un Dio
onnipotente, che mi ha dato tutto il suo sangue? Ah Gesu mio, speranza mia, voi, per
76



non perdere me, avete voluto perdere la vita; io non voglio perdere voi, bene infinito.
Se v'ho perduto per lo passato, me ne pento; per l'avvenire non vi voglio perdere piu;
voi m'avete da aiutare, acciocché io piu non vi perda. Signore, io v'amo, e voglio sempre
amarvi. Maria, dopo Gesu, voi siete la speranza mia; dite al vostro Figlio che voi mi
proteggete, e sard salvo. Amen, cosi sia.

Note

1 “Gran potenza operd questo mio Verbo, abbassandosi sino ad esser cadavere, che fu
arrivare al maggior segno d' umilta al qual poteva per voi giungere il mio Verbo nella
carne mortale, e facendo, in un modo di dire costaggiu a voi, addormentare la mia
divina giustizia, la quale placata e soddisfatta pe' peccati del mondo con la vendetta
presa sopra la carne innocentissima di lui, e sopra 'l sangue purissimo sparso per
soddisfazione delle colpe dell' uomo, ora la giustizia mia par che sia cangiata in
clemenza. - E sappi, o figliuola, che quel sangue sparso non grida come 'l sangue d'
Abello, o come quell' anime sante, come riferisce |I' innamorato del mio Verbo Giovanni
nella sua Apocalisse, Vindica sanguinem nostrum, ma solo grida misericordia e pieta,
ed a questa voce non puo la mia giustizia non restar placata e soddisfatta. E ti vuo dir
di piu, che questo sangue lega, per dir cosi, le mani della mia giustizia, ch' ella non si
pud muovere, per cosi dire, a prendere quella vendetta de' peccati, che prima nel mondo
prendeva, quando non udiva la voce di questo sangue non ancora sparso; perché ora
con diluvii, ora con fuochi ed incendii, ora con aprirsi la terra ed ingoiare i peccatori,
puniva la mia giustizia li scellerati; e sai quel ch' ella fece coll' acque nel diluvio, co'
fuochi nelle citta infami, e con altri gastighi nel deserto ed altrove, talché ella mi
mostrava Dio delle vendette; ma ora ch' ella sembra di non sapersi muovere a gastigare,
come soddisfatta nel rigoroso gastigo preso per voi nel mio Verbo, o se pur si muove,
€ piuttosto correzione d' amorevol madre co' figliuoli scredenti, che di severo Giudice
co' malfattori e colpevoli, e adesso s' adempie quel che fu scritto: Cum iratus fueris,
misericordiae recordaberis. Mercé di questa voce del sangue sparso del Verbo. ”
PUCCINI, Vita, Firenze, 1611, parte 6, cap. 3.

2 Surge, amica mea, speciosa mea, et veni: columba mea in foraminibus petrae. Cant.
I, 13, 14.

3 “Petra, sicut dicit Apostolus, est Christus (I Cor. 4). Et foramina ergo petrae, sunt
vulnera Redemptoris. In his itaque foraminibus quaeque fidelis anima commoratur, quia
totam suae salutis summam in Salvatoris sui Passione constituit, et in ea spem suam
collocans, de gloria sempiterna fida securitate confidit”. S. PETRUS DAMIANUS, Sermo
51, De sancto Matthaeo sermo 3. ML 144-792, 793.

4 “Quid times peccator?... Quomodo te damnabit poenitentem, qui propter hoc moritur
ne damneris? Quomodo te abiiciet redeuntem, qui de caelo venit quaerere te?” S.
THOMAS A VILLANOVA, Conciones, In Dominicam I Adventus, concio 5, n. 13.

5 Nelle Edizioni posteriori al 1751 troviamo “occideris” ed “eris”. Ha voluto I' Autore
mutare il testo di Giobbe usando un linguaggio diretto, oppure incautamente i tipografi?

6 “Ego ipse inter ceteros adfui.... Cumque extremum iam trahere spiritum videretur
(Bernardus), in excessu mentis suae ante tribunal Domini sibi visus est praesentari.
Adfuit autem et Satan ex adverso improbis eum accusationibus pulsans. Ubi vero ille
omnia fuerat prosecutus, et viro Dei esset pro sua parte dicendum, nil territus aut

77



turbatus, ait: “Fateor, non sum dignus ego, nec propriis possum meritis regnum
obtinere caelorum. Ceterum duplici iure illud obtinens Dominus meus, hereditate scilicet
Patris et merito Passionis, altero ipse contentus, alterum mihi donat, ex cuius dono iure
illud mihi vindicans, non confundor.” In hoc verbo confusus inimicus, conventus ille
solutus, et homo Dei in se reversus est.” GUILLELMUS, ex Abbate S. Theoderici
monachus Signiacensis, Sancti Bernardi Vita prima, liber primus, cap. 12, n. 57. ML
185-258.

7 “Quid misericordius intelligi valet, quam cum peccatori tormentis aeternis damnato,
et unde se redimat non habenti, Deus Pater dicit: Accipe Unigenitum meum, et da pro
te; ipse Filius: Tolle me, et redime te?” S. ANSELMUS, Cur Deus homo, lib. 2, cap. 21.
ML 158-430.

8 Ex cantico Te Deum.

9 “Hic probat quod dabit minus, id est vitam aeternam, quia dedit maius, id est Filium
suum.” HUGO DE SANCTO CHARO, O. P. Cardinalis primus, Postilla super Epistolam ad
Romanos (in cap. VIII, 32). Opera, VII, fol. 50, col. 3. Venetiis, 1703.

10 “Hodie enim non solum paradisi possessores firmati sumus, sed etiam caelorum in
Christo superna penetravimus: ampliora adepti per ineffabilem Christi gratiam quam
per diaboli amiseramus invidiam.” S. LEO MAGNUS, Sermo 73, De Ascensione Domini
sermo 1, cap. 4. ML 54-396.

11 “Donum Christi, id est gratia, maioris est efficaciae quam delictum.” HUGO DE
SANCTO CHARO, 0. P. Cardinalis primus, Postilla super Epistolam ad Romanos (in cap.
V, 15). Opera, VII, fol. 34, col. 3. Venetiis 1703.

12 In officio Sabbati Sancti, ad benedictionem Cerei.

13 “Imploratio misericordiae, circa quamcumque gratiam invocetur, debet esse... cum
fiducia spei, quam habemus a Christo, qui mortuus est pro nobis omnibus.” S.
BONAVENTURA, De triplici via, cap. 2, § 2, n. 3. Opera, VIII, ad Claras Aquas, 1898,
pag. 8, col. 2. - Cf. § 5, n. 12, pag. 11. col. 2.

14 “Sapientia in praedicatione, iustitia in absolutione peccatorum, sanctificatio in
conversatione, quam habuit cum peccatoribus; redemptio in Passione, quam sustinuit
pro peccatoribus.” S. BERNARDUS, In Cantica, sermo 22, n. 6. ML 183-880.

CAPITOLO XV
- Dell'amore dell'Eterno Padre in averci donato il suo Figliuolo.

1. Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret (Io. III, 16). A tal segno,
disse Gesu Cristo, Dio ha amato il mondo, che gli ha donato il suo medesimo ed unico
Figlio. Tre cose dobbiamo considerare in questo dono: chi & quello che dona, che cosa
dona, e con quale amore la dona. Gia si sa che quanto & piu nobile il donatore, tanto &
piu stimabile il dono. Se alcuno riceve un fiore da un monarca, stimera egli quel fiore
piu che un tesoro. Or quanto dobbiamo stimar noi questo dono, che ci viene dalle mani
di un Dio? E che cosa esso ci ha donato? Il suo proprio Figlio. Non fu contento I'amore
di questo Dio in averci donati tanti beni su questa terra, se non quando arrivo a donarci

78



tutto se stesso nella persona del Verbo incarnato: Non servum, non angelum, sed Filium
suum donavit, dice S. Gio. Grisostomo.1 Quindi esclama esultando la santa Chiesa: O
mira circa nos tuae pietatis dignatio! O inaestimabilis dilectio caritatis! Ut servum
redimeres, Filium tradidisti (Exult. in sabb. s.).2

O Dio infinito, come avete potuto degnarvi d'usar con noi una pieta si ammirabile? Chi
mai potra capire un eccesso si grande, che voi per riscattare lo schiavo abbiate voluto
donarci I'unico vostro Figlio? Ah mio benignissimo Signore, giacché voi mi avete donato
il meglio che avete, e ragione che io vi dia il piu che posso. Voi desiderate da me il mio
amore: io non altro desidero da voi, che I'amor vostro. Eccovi il mio misero cuore, tutto
lo consacro ad amarvi. Uscite voi creature tutte dal cuor mio, date luogo al mio Dio, che
merita e vuole possederlo tutto, e senza compagni. V'amo, o Dio d'amore, v'amo sopra
ogni cosa; e solo voi voglio amare, mio Creatore, mio tesoro, mio tutto.

2. Dio ci ha donato il Figlio, e perché? Per solo amore. Pilato per timore umano diede
Gesu a' Giudei: Tradidit voluntati eorum (Luc. XXIII, 25). Ma I'Eterno Padre diede a noi
il suo Figliuolo per I'amore che ci portd: Pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. VIII,
32). Dice S. Tommaso, che Amor habet rationem primi doni (p. III, q. 38, a. 2).3
Quando ci e fatto un dono, il primo dono che riceviamo € dell'amore che il donante ci
offerisce in quella cosa che dona; poiché, riflette I'Angelico, I'unica ragione d'ogni dono
gratuito € I'amore;4 altrimenti quando si dona per altro fine che di puro affetto, il dono
perde la ragione di vero dono. Il dono che ci fé I'Eterno Padre del suo Figlio fu vero
dono, tutto gratuito e senz'alcun nostro merito; che percido si dice essersi fatta
I'Incarnazione del Verbo per opera dello Spirito Santo, cioe per solo amore, come parla
il medesimo santo Dottore: Ex maximo Dei amore provenit, ut Filius Dei carnem sibi
assumeret (III p. q. 32, a. 1).5

Ma non solo per puro amore Iddio ci dono questo suo Figlio, ma ce lo dond con amore
immenso. Cio appunto volle significar Gesu, dicendo: Sic Deus dilexit mundum. La
parola sic, dice S. Gio. Grisostomo, significa la grandezza dell'amore col quale Dio ci fe'
guesto gran dono: Verbum sic significat amoris vehementiam.6 E qual maggiore amore
potea un Dio dimostrarci, che condannare alla morte il suo Figlio innocente per salvar
noi miseri peccatori? Qui proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit
illum (Rom. VIII, 32). Se I'Eterno Padre fosse stato capace di pena, qual pena avrebbe
mai provata, allorché si vide indotto dalla sua giustizia a condannare quel Figlio amato
guanto se stesso, a morire con una morte cosi crudele tra tante ignominie? Et Dominus
voluit conterere eum in infirmitate (Is. LIII, 10): Voll'egli farlo morire consumato da'
tormenti e da' dolori, dice Isaia.

Immaginatevi dunque di vedere I'Eterno Padre con Gesu morto in braccio, che ci dica:
Uomini, questo ¢ il Figlio mio diletto, in cui ho trovato tutte le mie compiacenze: Hic est
Filius meus dilectus, in quo mihi bene complacui (Matth. XVII, 5). Ecco come ho voluto
vederlo maltrattato per le vostre scelleraggini: Propter scelus populi mei percussi eum
(Is. LIII, 8). Ecco come I'ho condannato a morte su questa croce, afflitto, abbandonato
ancora da me che tanto I'amo. Questo I'ho fatto acciocché voi m'amiate.

O bonta infinita! O misericordia infinita! O amore infinito! O Dio dell'anima mia, giacché
voleste morto per me I'oggetto piu caro del vostro cuore, io vi offerisco per me il gran
sagrificio che vi fe' di se stesso questo vostro Figlio; e per |i meriti suoi vi prego a
donarmi il perdono de' peccati, il vostro amore, il vostro paradiso. Son grandi queste
grazie che vi domando, ma € piu grande I'offerta che vi presento. Per amore di Gesu
Cristo, Padre mio, perdonatemi e salvatemi. Se v'ho offeso per lo passato, me ne pento
sopra ogni male. Ora io vi stimo, ed amo sopra ogni bene.

3. Ah chi mai se non un Dio d'infinito amore poteva amarci sino a questo segno? Scrive
S. Paolo: Deus autem, qui dives est in misericordia, propter nimiam caritatem qua
dilexit nos, cum essemus mortui peccatis, convivificavit nos in Christo (Eph. II, 4, 5).

79



Chiama I'Apostolo troppo amore quest'amore che dimostrd Iddio, in donare agli uomini
per mezzo della morte del Figlio la vita della grazia da essi perduta per li loro peccati.
Ma non fu troppo quest'amore a Dio ch'é lo stesso amore: Deus caritas est (I Io. 1V,
16). Dice S. Giovanni che in cid voll'egli farci vedere dove giungeva la grandezza
dell'amore d'un Dio verso di noi, in mandare il suo Figlio nel mondo ad ottenerci colla
sua morte il perdono e la vita eterna: In hoc apparuit caritas Dei in nobis, quoniam
Filium suum unigenitum misit Deus in mundum, ut vivamus per eum (Ibid., 9).
Eravamo noi morti per la colpa alla vita della grazia, e Gesu colla sua morte ci ha
ritornati in vita. Eravamo noi miserabili, deformi ed abbominevoli; ma Dio per mezzo di
Gesu Cristo ci ha renduti graziosi e cari agli occhi suoi divini: Gratificavit nos, scrisse
I'Apostolo, in dilecto Filio suo (Eph. I, 6). Gratificavit, cioe, gratiosos nos fecit, dice il
testo greco. Onde S. Gio. Grisostomo soggiunge che se vi fosse un povero lebbroso
tutto lacero e deforme, ed alcuno gli sanasse il corpo dalla lebbra, e di piu lo rendesse
bello e ricco, quale obbligazione egli non conserverebbe a questo suo benefattore?7 Or
quanto piu siamo noi tenuti a Dio, poich'essendo le anime nostre deformi ed odiose per
le colpe commesse, egli per mezzo di Gesu Cristo non solo le ha liberate da' peccati,
ma di piu le ha rendute belle ed amabili? Benedixit nos, in omni benedictione spirituali
in caelestibus in Christo (Eph. I, 3). Commenta Cornelio a Lapide: Benefecit nobis omni
dono spirituali.8 Il benedire di Dio € beneficare; I'Eterno Padre dunque, dandoci Gesu
Cristo, ci ha colmati di tutti i doni, non gia terreni nel corpo, ma spirituali nell'anima. In
caelestibus, donandoci col Figlio una vita celeste in questo mondo ed una celeste gloria
nell'altro.

Beneditemi dunque e beneficatemi, o Dio amatissimo, e 'l beneficio sia tirarmi tutto al
vostro amore: Trahe me vinculis amoris tui.9 Fate che I'amore che mi avete portato
m'innamori della vostra bonta. Voi meritate un amore infinito; io v'amo coll'amore che
posso, vV'amo sopra ogni cosa, v'amo piu di me stesso. Vi dono tutta la mia volonta; e
questa € la grazia che vi cerco: fatemi da oggi avanti vivere ed operare tutto secondo
la vostra volonta divina, con cui voi altro non volete che il mio bene e la mia eterna
salute.

4. Introduxit me rex in cellam vinariam, ordinavit in me caritatem (Cant. II, 4). Il mio
Signore, dicea la sacra Sposa, mi ha portata nella cella del vino, cioe mi ha posti avanti
gli occhi tutti i benefici che mi ha fatti per indurmi ad amarlo: Ordinavit in me caritatem.
Dice un autore che Dio affin di acquistarsi I'amor nostro ci ha spedito contro, per cosi
dire, un esercito di grazie e d'amore: Instruxit contra me caritatem tamquam exercitum
(Gasp. Sanchez).10 Ma il donarci Gesu Cristo, dice Ugon cardinale, fu poi la saetta
riserbata predetta da Isaia: Posuit me sicut sagittam electam, in pharetra sua abscondit
me (Is. XLIX, 2). Siccome il cacciatore, dice Ugone, tien riserbata la saetta migliore per
l'ultimo colpo a fermare la fiera, cosi Dio, fra tutti i suoi benefici, tenne riserbato Gesu,
sino che venne il tempo della grazia, ed allora lo mando come per ultimo colpo a ferire
d'amore i cuori degli uomini: Sagitta electa reservatur; ita Christus reservatus est in
sinu Patris, donec veniret plenitudo temporis, et tunc missus est ad vulneranda corda
fidelium.11 Da questa saetta ferito, parla S. Gio. Grisostomo (Hom. de Turt.), dicea S.
Pietro al suo Maestro: Signore, voi ben sapete ch'io v'amo: Domine, tu scis quia amo
te (Io. XXI, 15).12
Ah mio Dio, io mi vedo circondato da ogni parte dalle finezze del vostro amore. Ancor
io v'amo, e s'io v'amo, so che ancora voi m'amate. Ma chi mai potra privarmi del vostro
amore? Solo il peccato. Ma da questo mostro d'inferno voi per la vostra misericordia me
ne avete a liberare. Io mi contento d'ogni male, della morte piu crudele, anche d'essere
distrutto prima che offendervi con peccato mortale. Ma voi sapete gia le mie cadute
passate, sapete la mia debolezza; aiutatemi, Dio mio, per amore di Gesu Cristo. Opus
manuum tuarum ne despicias (Ps. CXXXVII, 8):13 Son fattura delle vostre mani, voi mi
avete creato, non mi disprezzate. Se merito d'essere abbandonato per le mie colpe,
80



merito non perd che m'abbiate misericordia per amore di Gesu Cristo, che vi ha
sacrificata la vita per la mia salute. Io vi offerisco i meriti suoi, che son tutti miei; e per
questo io vi domando e spero da voi la santa perseveranza con una buona morte, e
frattanto la grazia di vivere la vita che mi resta tutta a gloria vostra. Basta quanto v'ho
offeso; ora me ne pento con tutto il cuore, e voglio amarvi quanto posso. Non voglio
piu resistere al vostro amore: tutto a voi mi rendo. Datemi la grazia vostra e 'l vostro
amore, e fatene di me quel che volete. Mio Dio, io v'amo, e voglio e dimando di sempre
amarvi. Esauditemi per |i meriti di Gesu Cristo. Madre mia Maria, pregate Dio per me.
Amen, cosi sia.

Note

1 “His enim verbis, Sic dilexit, et Deus mundum, ingens amor significatur.... Et quae
postea sequuntur perinde vehementia sunt; ait enim: Ut Filium suum unigenitum daret;
non servum, non angelum, non archangelum ait.” S. Io. CHRYSOSTOMUS, In Ioannem,
hom. 27 (al. 26), n. 2. MG 59-159, 160.

2 In officio Sabbati Sancti, ad benedictionem Cerei.

3 “Amor habet rationem primi doni, per quod omnia dona gratuita donantur.” S.
THOMAS, Summa Theol., I, qu. 38, art. 2, c.

4 “Donum proprie est dati irredibilis, secundum Philosophum (Topic. lib. 4, cap. 4, n.
12), id est quod non datur intentione retributionis: et sic importat gratuitam
donationem. Ratio autem gratuitae donationis est amor; ideo enim damus gratis alicui
aliquid, quia volumus ei bonum. Primum ergo quod damus ei, est amor quo volumus ei
bonum. ” S. THOMAS, ibid.

5 “Conceptionem corporis Christi tota Trinitas est operata: attribuitur tamen hoc Spiritui
Sancto, triplici ratione. Primo quidem quia hoc congruit causae Incarnationis quae
consideratur ex parte Dei. Spiritus enim Sanctus est amor Patris et Filii... Hoc autem ex
macimo Dei amore provenit, ut Filius Dei carnem sibi assumeret in utero virginali.” S.
THOMAS, Sum. Theol., III, qu. 32, art. 1, c.

6 “Illud verbum, Sic dilexit, et illud, Deus mundum, immensam amoris significant
vehementiam.” S. Io. CHRYSOSTOMUS, In Ioannem, hom. 26: Opera, III, Venetiis,
1574. - In Ioannem, hom. 27 (al. 26), n. 2. MG 59-159.

7 “Non dixit.... gratis donavit, sed.... gratos fecit: hoc est, non solum liberavit a
peccatis, sed etiam fecit amabiles. Quemadmodum enim si quis scabiosum et peste ac
morbo senioque et paupertate ac fame confectum et perditum, statim formosum fecerit
iuvenem, omnes homines pulchritudine vincentem, e genis quidem splendorem valde
emittentem, et micantium oculorumei aculationibus solis fulgores occultantem: deinde
eum constituerit in ipso fiore aetatis, et postea eum purpura induerit et diadema
imposuerit, et omni regio ornatu decorarit: ita nostram instruxit et ornavit animam,
pulchramque fecit, desiderabilem et amabilem. Cupiunt enim angeli talem aspicere
animam, archangeli quoque et omnes aliae Virtutes. Ita nos etiam fecit gratiosissimos,
et sibi desiderabiles. Concupiscet enim, inquit, Rex speciem tuam (Ps. XLIV, 12).” S.
Io. CHRYSOSTOMUS, In Epistolam ad Ephesios, hom. 1, n. 3. MG 62-14.

81



8 “"Qui benedixit nos, id est, qui beneficit nobis.... omni benedictione, id est, omni bono,
beneficio et dono, non terreno, ut sunt honores, opes, forma, robur, voluptates: has
enim non venit ocnferre nobis Christus; sed spirituali.” CORNELIUS A LAPIDE,
Commentaria in Epistolam ad Ephesios, in cap. I, 3.

9 Allusione a Os. XI, 4: In funiculis Adam traham eos, in vinculis caritatis.

10 “Et ordinavit in me caritatem. Adhuc perseverat sponsa reddere rationem cur non
potuerit non amori succumbere. Nam talis sponsi officiis et blandimentis, aut eius
voluntati, inflammatae pariter atque inflammanti, non obsequi, eius esset qui non officii
modo curam, sed etiam humanitatem prorsus ac mentem exuisset. Id vero optime
explicatur his verbis: ordinavit in me caritatem. Quod ut intelligatur magis,
observandum est, omnium fere consensu hic metaphoram esse militarem: est eim, pro
ordinavit, hebraice Diglo alai, id est: vexillum eius super me caritas, id est, instruxit
contra me caritatem tamquam aciem. Sumitur autem hic vel pars pro toto, vel signum
pro re significata, vexillum nempe pro exercitu.” Gaspar SANCHEZ, Centumputeolanus,
S. 1., Comment. in Canticum Canticorum (in cap. II, 4, n. 19), Lugduni, 1616, pag. 93.

11 “Et posuit me sicut sagittam electam: quasi sicut sagittarius optimas sagittas
abscondit, donec tempus veniat extrahendi.... (Mystice de Christo: nota marginalis):
Sagitta electa reservatur usquedum necesse sit; ita Christus quasi reservatus est in sinu
Patris, donec venit plenitudo temporis, ut dicitur Gal. IV, 4. Et tunc missus est ad
vulnerandum corda fidelium promissione bonorum et comminatione poenarum.” HUGO
A SANCTO CHARO, 0. P. Cardinalis primus, Postilla super Isaiam, in cap. XLIX, 2, gol.
110, col. 3. Opera, Venetiis, 1703.

12 “Ista sagitta vulneratus Petrus dicebat Christo: Domine, tu nosti quia diligo te.”
Sermo (d' ignhoto autore) de turture seu de Ecclesia. Inter Opera S. Io. Chrysostomi,
MG 55-600.

13 Opera manuum tuarum ne despicias. Ps. CXXXVII, 8.

CAPITOLO XVI
- Dell'amore del Figlio di Dio in aver voluto morire per noi.

1. Et ecce tempus tuum, tempus amantium... Et decora facta es vehementer nimis
(Ezech. XVI, 8, 13). Quanto dobbiamo al Signore noi Cristiani, che ci ha fatti nascere
dopo la venuta di Gesu Cristo! Il tempo nostro non € piu tempo di timore, come era
quello degli Ebrei, ma tempo d'amore, avendo veduto un Dio morto per la nostra salute
e per essere amato da noi. E di fede, che Gesu ci ha amati, e per nostro amore s'e dato
alla morte: Christus dilexit nos, et tradidit semetipsum pro nobis (Eph. V, 2). E chi mai
avrebbe potuto far morire un Dio onnipotente, se egli stesso volontariamente non
avesse voluto dar la vita per noi? Ego pono animam meam... Nemo tollit eam a me, sed
ego pono eam a meipso (Io. X, 17, 18). Percido nota S. Giovanni che Gesu nella sua
morte ci diede |'ultima prova che potea darci del suo amore: Cum dilexisset suos... in
finem dilexit eos (Io. XIII, 1). Gesu nella sua morte, dice un divoto autore, ci diede il
segno piu grande del suo amore, dopo cui non gli resto che fare per dimostrarci quanto

82



ci amava: Summum dilectionis testimonium circa finem vitae in cruce monstravit
(Contens. to. 2, 1. 10, d. 4).1

Amato mio Redentore, voi per amore vi siete donato tutto a me: io per amore mi dono
tutto a voi. Voi per la mia salute avete data la vita: io per la vostra gloria voglio morire
quando e come vi piace. Voi non avete avuto piu che fare per acquistarvi il mio amore:
ma io ingrato v'ho cambiato per niente. Gesu mio, me ne pento con tutto il cuore,
perdonatemi voi per la vostra Passione; ed in segno del perdono datemi l'aiuto per
amarvi. Io sento in me, per vostra grazia, un gran desiderio d'amarvi, e risolvo d'esser
tutto vostro; ma vedo la mia fiacchezza e vedo i tradimenti che v'ho fatti; voi solo potete
soccorrermi e rendermi fedele. Aiutatemi, amor mio; fate ch'io v'ami e niente piu vi
domando.

2. Dice il B. Dionisio Cartusiano che la Passione di Gesu Cristo fu chiamata un eccesso:
Et dicebant excessum eius, quem completurus erat in Ierusalem (Luc. IX, 31), perché
fu un eccesso di pieta e d'amore: Dicitur Passio Christi excessus, quia in ea ostensus
est excessus dilectionis et pietatis.2 Oh Dio! e qual fedele potrebbe vivere senz'amar
Gesu Cristo, se spesso meditasse la sua Passione? Le piaghe di Gesu, dice S.
Bonaventura, perché son piaghe d'amore, son dardi e fiamme che feriscono i cuori piu
duri ed accendono le anime piu gelate: O vulnera corda saxea vulnerantia et mentes
congelatas inflammantia!3 Il B. Errico Susone un giorno, per imprimersi maggiormente
nel cuore l'amore verso Gesu appassionato, prese un ferro tagliente e si scolpi a
caratteri di ferite sopra del petto il nome del suo amato Signore; e stando cosi bagnato
di sangue se n'ando poi alla Chiesa, e prostrato avanti il Crocifisso gli disse: “O Signore,
unico amore dell'anima mia, rimirate il mio desiderio: io avrei voluto scrivervi piu dentro
al mio cuore, ma non posso. Voi che potete il tutto, supplite quello che manca alle mie
forze, e nel piu profondo del mio cuore imprimete il vostro nome adorato si che non si
possa piu cancellare in esso né il vostro nome né il vostro amore”.4

Dilectus meus candidus et rubicundus, electus ex millibus (Cant. V, 10). O Gesu mio,
voi siete tutto candido per la vostra illibata innocenza; ma state poi su questa croce
tutto rubicondo di piaghe sofferte per me. Io vi eleggo per unico oggetto del mio amore.
E chi voglio amare, se non amo voi? Quale oggetto fra tutti io posso trovare pit amabile
di voi, mio Redentore, mio Dio, mio tutto? V'amo, o Signore amabilissimo, v'amo sopra
ogni cosa. Fate voi ch'io vi ami con tutto il mio affetto e senza riserba.

3. Oh si scires mysterium crucis, disse S. Andrea al tiranno!5 O tiranno, ei volle dire, se
tu intendessi I'amore che ti ha portato Gesu Cristo in voler morire su di una croce per
salvarti, tu lasceresti tutti i tuoi beni e speranze terrene, per darti tutto all'amore di
questo tuo Salvatore. Lo stesso dee dirsi a quei fedeli che credono bensi la Passione di
Gesu, ma poi non ci pensano. Ah che se tutti gli uomini pensassero all'amore che Gesu
Cristo ci ha dimostrato nella sua morte, chi mai potrebbe non amarlo? Egli, I'amato
Redentore, dice I'Apostolo, a questo fine &€ morto per noi: acciocché coll'amore
dimostratoci nella sua morte si facesse padrone de' nostri cuori: In hoc Christus mortuus
est et resurrexit, ut et mortuorum et vivorum dominetur. Sive ergo vivimus, sive
morimur, Domini sumus (Rom. XIV, 9, 8). O dunque moriamo o viviamo & giusto che
siamo tutti di Gesu che a tanto costo ci ha salvati. Oh chi potesse dire come dicea
I'innamorato S. Ignazio martire ch'ebbe la sorte di dar la vita per Gesu Cristo: Ignis,
crux, bestiae, et tota tormenta in me veniant: tantum ut Christo fruar!6 Vengano sopra
di me le fiamme, le croci, le fiere e tutti i tormenti, purché io faccia acquisto e mi goda
Gesu Cristo mio.
O caro mio Signhore, voi siete morto per acquistare I'anima mia; ma che ho fatt'io per
far acquisto di voi bene infinito? Ah Gesu mio, quante volte v'ho perduto per niente!
Misero io gia conosceva che perdeva la vostra grazia col mio peccato, conosceva che vi
dava un gran disgusto, e pure I'ho fatto! Mi consolo che ho da fare con una bonta infinita
83



che si scorda delle offese, allorché un peccatore si pente e I'ama. Si, mio Dio, mi pento
e v'amo. Deh perdonatemi voi e voi dominate da ogg'innanzi in questo mio cuore ribelle.
Io a voi lo consegho; a voi mi dono tutto intieramente. Ditemi quel che volete, ch'io
tutto lo voglio fare. Si, mio Signore, vi voglio amare, vi voglio contentare in tutto;
datemi forza voi, e spero di farlo.

4. Gesu colla sua morte non ha finito d'amarci; egli ci ama e ci va cercando collo stesso
amore con cui venne dal cielo a cercarci ed a morire per noi. — E celebre la finezza
d'amore che dimostro il Redentore a S. Francesco Saverio allorché viaggiando questi
per mare, in una tempesta gli fu tolto da un'onda il suo Crocifisso. Arrivato poi il santo
al lido, stava mesto ed anelava di ricuperare I'immagine del suo amato Signore; ed ecco
che vide un granchio che veniva alla sua volta col Crocifisso inalberato tra le sue
branche. Egli allora gli andod all'incontro e con lagrime di tenerezza e d'amore lo ricevé
e se lo strinse al petto.7 Oh con quale amore va Gesu a quell'anima che lo cerca! Bonus
est Dominus... animae quaerenti illum (Thren. III, 25), ma a quell'anima che lo cerca
con vero amore. Ma posson pensare di aver questo vero amore coloro che ricusano le
croci che sono loro inviate dal Signore? Christus non sibi placuit (Rom. XV, 3). Christus,
espone Cornelio a Lapide, suae voluntati et commodis non servivit, sed ea omnia et
vitam pro nostra salute exposuit.8 Gesu per amor nostro non cerco piaceri terreni, ma
cerco le pene e la morte con tuttoché era innocente: e noi che cerchiamo per amore di
Gesu Cristo? Si lamentava un giorno S. Pietro martire, stando in carcere per un'ingiusta
accusa che gli era stata fatta, e diceva: “"Ma, Signore, che ho fatt'io che ho da patire
questa persecuzione?” Gli rispose il Crocifisso: “Ed io che male ho fatto che ho dovuto
stare su questa croce?”9

O mio caro Salvatore, diceste che male avete fatto? Ci avete troppo amati, mentre per
amor nostro avete voluto tanto patire. E noi, che per |li peccati nostri meritavamo
I'inferno, ricuseremo di patire quello che voi volete per nostro bene? Voi, Gesu mio,
siete tutto amore con chi vi cerca. Io non cerco le vostre dolcezze e consolazioni: cerco
solo voi e la vostra volonta. Donatemi il vostro amore, e poi trattatemi come vi piace.
Abbraccio tutte le croci che mi manderete, poverta, persecuzioni, infermita, dolori;
liberatemi solo dal male del peccato, e poi caricatemi d'ogni altro male. Tutto sara poco
a confronto de' mali che voi avete sofferti per amor mio.

5. Ut servum redimeret, nec Pater Filio, nec sibi Filius ipse pepercit, dice S. Bernardo
(Ser. in fer. IV hebd.).10 Dunque per liberare lo schiavo il Padre non ha perdonato al
Figlio e il Figlio non ha perdonato a se stesso. E dopo un tanto amore verso gli uomini
vi potra essere uomo che non ami questo Dio si amante? Scrisse I'Apostolo, che Gesu &
morto per tutti noi, affinché noi vivessimo solo a lui ed al suo amore: Pro omnibus
mortuus est Christus, ut et qui vivunt, iam non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus
est (II Cor. V, 15). Ma oime, che la maggior parte degli uomini, dopo esser morto per
essi un Dio, vivono ai peccati, al demonio e non a Gesu Cristo! Dicea Platone che I'amore
e calamita dell'amore: Magnes amoris amor.11 E Seneca replicava: Ama se vuoi essere
amato: Si vis amari, ama.12 E Gesu che morendo per gli uomini sembra che sia
impazzito per nostro amore - Stultum visum est, ut pro hominibus auctor vitae
moreretur, dice S. Gregorio (Hom. 6)13 - come va che dopo tanti contrassegni d'amore
non ha potuto tirarsi i nostri cuori? Come, con amarci tanto, non € ancor giunto a farsi
amare da noi?
Oh che vi amassero tutti gli uomini, Gesu mio amabilissimo! Voi siete un Dio degno d'un
amore infinito. Ma povero mio Signore, permettetemi che cosi vi chiami, voi siete cosi
amabile, voi avete fatto e patito tanto per essere amato dagli uomini, ma quanti poi son
quelli che vi amano? Vedo quasi tutti gli uomini applicati ad amare chi i parenti, chi gli
amici, chi le carogne, le ricchezze, gli onori, i piaceri, e chi anche le bestie: ma quanti
sono quelli che amano voi, amabile infinito? O Dio, son troppo pochi, ma fra questi pochi
84



voglio essere io misero peccatore che un tempo anche vi ho offeso con amare il fango
e partendomi da voi; ma ora v'amo e vi stimo sopra ogni bene e solo voi voglio amare.
Perdonatemi, Gesu mio, e soccorretemi.

6. Dunque, o Cristiano, dicea S. Cipriano, Dio e contento di te sino a morire per
acquistarsi il tuo amore, e tu non sarai contento di Dio, si che amerai altri oggetti fuori
del tuo Signore? Contentus est te Deus, et tu non eris contentus Deo tuo (S. Cipr. ap.
Contens. 1. c.).14 - Ah no, mio amato Gesu, io non voglio altro amore in me che non
sia per voi; io di voi son contento: rinunzio a tutti gli altri affetti, mi basta solo il vostro
amore. Sento che voi mi dite: Pone me ut signaculum super cor tuum (Cant. VIII, 6).
Si, Gesu mio crocifisso, io vi pongo e ponetevi ancora voi per suggello sopra del mio
cuore, acciocché resti chiuso ad ogni altro affetto che non tende a voi. Per lo passato
v'ho disgustato per altri amori, ma al presente non ho pena che piu m'affligga che il
ricordarmi d'aver co' miei peccati perduto il vostro amore. Per I'avvenire quis... me
separabit a caritate Christi?15 Chi piu dal vostro amore mi dividera?

No, mio amabilissimo Signore, dopo che mi avete fatto conoscere I'amore che mi avete
portato, io non mi fido di vivere piu senz'amarvi. V'amo, amor mio crocifisso; v'amo con
tutto il cuore, e vi do quest'anima mia tanto cercata ed amata da voi. Deh per li meriti
della vostra morte, che con tanto dolore separo I'anima vostra benedetta dal vostro
corpo, distaccatemi da ogni amore che puo impedirmi I'essere tutto vostro e d'amarvi
con tutto il mio cuore. Maria, speranza mia, aiutatemi voi ad amare solo il vostro
dolcissimo Figlio, si ch'io possa con verita sempre replicare in tutta la mia vita: Amor
meus crucifixus est, Amor meus crucifixus est.16 Amen.

ORAZIONE DI S. BONAVENTURA (17)
O Gesu che per me non avete perdonato a voi stesso, imprimete in me la vostra

Passione, acciocché io dove mi volti, miri le vostre piaghe e non trovi altro riposo che
in voi e nel meditare le vostre pene. Amen.

Note

1 “Summum dilectionis testimonium circa finem vitae suae in ipsa ara crucis
monstravit.” Vinc. CONTENSON, O. P., Theologia mentis et cordis, lib. 10, dissertatio 4,
cap. 1, speculatio 1, Quartus excessus.

2 “"Dicitur autem Passio seu mors Christi excessus, quia in eo ostensus est excessus
summae dilectionis et pietatis eius ad nos, et propter excessivum eius dolorem pro
nobis, atque ob excessivam crudelitatem Iudaeorum in eum. Denique in libro
Machabaeorum (II Mach. X, 9) habetur quod Antiochi vitae excessus ita se habuit: quo
patet quod per vitae excessum mors designetur.” B. DIONYSIUS CARTUSIANUS,
Enarratio in Evangelium secundum Lucam, art. 24 (in cap. IX, 31).

3 "0 vulnera corda saxea vulnerantia, et mentes congelatas inflammantia, et pectora
adamantina liquefacientia prae amore!” Stimulus amoris, pars 1, cap. 1. Inter o era S.
Bonaventurae, VII, 194. Lugduni (post editiones Vaticanam et Germanicam), 1668. -
Vedi Appendice, 2, 5°.

4 “Eia, inquit, Domine, amor unice cordis et animae meae, adspice ingens animi mei
desiderium. Equidem non possum te penitus mihi imprimere. Tu igitur obnixe rogatus,
perfice, Domine, quod superest, teque mei cordis fundo profundius imprimas,

85



sanctumque nomen tuum adeo in me consignes et insculpas, ut numquam possis aboleri
et separari a corde meo.” B. HENRICUS SUSO, O. P., Opera, a Laurentio Surio
Cartusiano latine reddita, Coloniae Agrippinae, 1588, pag. 456; Vita, cap. 5.

5 "0 si velles scire mysterium crucis!” Presbyterorum et diaconorum Achaiae Epistola
de martyrio S. Andreae Apostoli. MG 2-1122.

6 “Ignis et crux, ferarum catervae, lacerationes, distractiones, disiunctiones ossium,
concisio membrorum, totius corporis contusiones, dira diaboli tormenta in me veniant:
solummodo ut Iesum Christum consequar.” S. IGNATIUS Antiochenus, Epistola ad
Romanos, n. 5. MG 5-691. - “Ignis, crux, bestiae, confractio ossium, membrorum
divisio, et totius corporis contritio, et tota tormenta diaboli, in me veniant, tantum ut
Christo fruar.” S. HIERONYMUS, De viris illustribus, cap. XVI, ML 23-635.

7 Giuseppe MASSEI, Vita di S. Francesco Saverio, lib. 2, cap. 9, n. 7.

8 "Christus suae voluntati, naturae, quieti et commodis non servivit, ut nos et nostra
negligeret, sed ea omnia et vitam suam pro nostra salute exposuit.” CORNELIUS A
LAPIDE, In Epistolam ad Romanos (in cap. XV, 3).

9 Due volte parldo a quel modo il Crocifisso a S. Pietro martire: THOMAS DE LENTINO,
Vita, cap. 1, n. 6; cap. 3, n. 24; inter Acta Sanctorum Bollandiana, die 29 aprilis. - Vedi
Appendice, 7.

10 S. BERNARDUS, In feria IV Hebdomadae Sanctae, sermo de Passione Domini, n. 4.
ML 183-264.

11 “Veluti aer et echo a levibus solidisque repulsa corporibus, eodem, unde venerunt,
iterum reflectuntur; ita pulchritudinis ille fluxus rursus in pulchrum per oculos refluens,
gua penetrare in animam consuevit, adeo pennarum meatur irrigat, ut et possint iam
et incipiant pullulare, atque ita amati animum mutuo implet amore.” PLATO, Phaedrus
vel de Pulchro (post medium). Opera omnia, interprete Marsilio Ficino, Venetiis, 1556,
pag. 309, col. 2.

12 “Hecaton ait: “Ego tibi monstrabo amatorium sine medicamento, sine herba, sine
ullius veneficae carmine. Si vis amari, ama!” SENECA, Epistola, 9, de sapientis amicitia.

13 Stultum quippe hominibus visum est ut pro hominibus auctor vitae moreretur.” S.
GREGORIUS MAGNUS, Quadraginta homiliarum in Evangelia lib. 1, hom. 6, n. 1. ML 76-
1096.

14 “Contentus est te Deus tuus, ait Cyprianus, et tu non eris contentus Deo tuo?” Vinc.
CONTENSON, Theologia mentis et cordis, lib. 10, dissert. 4, cap. 1, speculatio 2,
Latitudo caritatis. - “(Voluntas autem Dei est nos) Christo nihil omnino praeponere,
quia nec nobis quidquam ille praeposuit.” S. CYPRIANUS, Liber de oratione dominica, n.
15. ML 4-529. - "Subiungendum post haec quod, redempti ac vivificati Christi sanguine,
nihil Christo praeponere debeamus, quia nec ille quidquam nobis praeposuerit.” S.
CYPRIANUS, Epistola ad Fortunatum de exhortatione martyrii, Praefatio, n. 6. ML 4-
655.

15 Quis ergo nos separabit a caritate Christi? Rom. VIII, 35.

16 S. IGNATIUS MARTYR, Epistola ad Romanos, n. 7. MG 5- 694.
86



17 Orazione di San Bonaventura: “"Domine Iesu Christe, cor meum tuis vulneribus
saucia, et tuo sanguine inebria animam meam, ut quocumque me vertam semper te
videam crucifixum... ut sic in te totus tendens, nihil praeter te valeam invenire, nihil
nisi tua vulnera valeam intueri. Haec mihi consolatio, tecum, mi Domine, vulnerari, haec
intima sit mihi afflictio sub te aliquid meditari. Non quiescat cor meum, bone Iesu, donec
inveniat te centrum suum... Amen.” Stimulus amoris, pars 1, post caput 2. Inter Opera
S. Bonaventurae, VII, p. 196. Lugduni (post editiones Vaticanam et Germanicam),
1668. - Vedi Appendice, 2, 5°.

AVVISO AL LETTORE (appendice finale)

Amato mio lettore, io ti promettei nel mio libro delle Glorie di Maria un altro dell'Amore
di Gesu Cristo: ma poi, per cagione delle mie infermita corporali, dal mio direttore non
mi & stato concesso di farlo. Appena m'e stato permesso il dare alla luce queste succinte
Riflessioni sopra la sua Passione, nelle quali per altro ho ristretto il fiore di cio ch'io
tenea raccolto su questa materia; eccettuate alcune altre cose appartenenti
all'Incarnazione e Nascita del Signore, che ho pensiero, se m'é permesso, di dare
appresso alla stampal in un libretto della novena di Natale. Spero nulladimeno che
guesta mia operetta ti sia stata gradita, specialmente in aver sotto I'occhio raccolti, con
ordine, i passi delle divine Scritture circa I'amore che Gesu Cristo ci ha dimostrato nella
sua morte; poiché non v'e cosa che possa piu muovere un cristiano all'amore divino
guanto la stessa parola di Dio che abbiamo nelle sacre Carte.

Amiamo dunque assai Gesu Cristo, in cui troviamo il nostro Salvatore, il nostro Dio, la
nostra pace2 ed ogni nostro bene. Ti prego percid a dare ogni giorno un'occhiata alla
sua Passione, mentre in essa troverai tutti i motivi di sperare la vita eterna e di amare
Iddio, dove consiste tutta la nostra salute. Tutti i santi sono stati innamorati di Gesu
Cristo e della sua Passione, e per questo unico mezzo si son fatti santi. Il Padre
Baldassarre Alvarez, come si legge nella sua Vita, dicea che niuno pensasse d'aver fatto
niente, se non arriva a tenere sempre Gesu crocifisso nel cuore: e percio la sua orazione
era mettersi a pie del Crocifisso, e, meditando in lui specialmente tre cose, la poverta,
il dispregio e 'l dolore, sentire la lezione che Gesu gli faceva dalla croce.3 -

Tu ancora puoi sperare di farti santo, se in simil modo persevererai a considerare quel
che il tuo Redentore ha fatto e patito per te. Pregalo sempre che ti doni il suo amore. E
quest'amore ancora dimanda sempre alla tua Signora Maria che si chiama la Madre del
bell'amore. E quando lor chiederai questo gran dono, ti prego a chiederlo anche per me
che ho desiderato vederti santo con questa mia piccola fatica. Ed io ti prometto di fare
lo stesso per te, acciocché poi un giorno in paradiso possiamo abbracciarci in santa
carita e riconoscerci per amanti di questo amabilissimo Signore, fatti ivi compagni
eterni, ed eletti ad amare da faccia a faccia per sempre il nostro Salvatore ed amore
Gesu. Amen.

k3K kK X
Note

1 Nelle prime edizioni -Remondini lo ha ancora in quella del 1766 (!) - S. Alfonso dice:
“che ho pensiero.... di dare appresso alla stampa...”; in quella del 1758 (Napoli, Di
Domenico) e poi in quasi tutte le posteriori, ha: “che gia ho date alle stampe in un libro
a parte della Novena di Natale.” Infatti la Novena di Natale fu stampata nel 1758.

87



2 L' espressione: la nostra pace e stata aggiunta nell' Ed. del 1758 e seguenti.

3 “Solea ripetere ad ora ad ora nelle sue ordinarie esortazioni: “Non pensiamo d' aver
mai fatto alcuna cosa di rilievo, se non giungiamo a portar sempre ne' nostri cuori Gesu
crocifisso.” Ven. LODOVICO DA PONTE, Vita, cap. 3, § 2. - “Sopra tuti i misteri del
Salvatore, avea singolar divozione a quelli della santissima Passione sua e morte di
croce, la quale aveva molto fissa nella memoria, e molto gustava di meditarla....Cio che
meditava con ispecial sentimento e con fervore in Cristo crocifisso, erano i tre compagni
che lo seguirono sin dal presepio per tutto il tempo di sua vita, e con piu di rigore nella
sua Passione e nella sua morte: cioé Poverta, Disprezzo e Dolore.” La stessa opera, |.
C.

XX

Laudetur Jesus Christus — Ave Maria

https://cooperatores-veritatis.org/

88


https://cooperatores-veritatis.org/

