Commento al Padre nostro di San Tommaso d’Aquino: non indurci...

Riprendiamo dal sito Amici domenicani il Commento al "Pater noster”, scritto da San
Tommaso d’Aquino. I neretti sono nostri ed hanno l'unico scopo di facilitare la lettura
meditativa, per il resto nulla vi e stato aggiunto di nostro. Qui in video, invece, vi
offriamo anche il passaggio che tratta solo del NON INDURCI IN

TENTAZIONE.... Quanto vi proponiamo (e al termine troverete anche il Commento di
san Francesco d’Assisi sul Pater Noster), serve per resistere a quella tentazione di
voler cambiare - appunto - quel "non indurci” con il non abbandonarci.... che
riteniamo essere un cambiamento ideologico e filo-protestante.

Ma... prima di leggere san Tommaso, vogliamo lasciarvi con una risposta data allora
dal teologo Joseph Ratzinger....

Percheé Dio permette le tentazioni? Rispondono Ratzinger e un teologo
bizantino

Dominare le passioni e respingere le tentazioni € essenziale per essere liberi,
perché le passioni non dominate generano il peccato, che allontana da Cristo

Come mai Dio permette che siamo tentati? Risponde a questa domanda nel libro "I/
diavolo, la tentazione e il peccato” (edizioni Segno) lo scrittore e sacerdote Don
Marcello Stanzione.

Dominare le passioni e respingere le tentazioni € essenziale per essere liberi, perché
le passioni non dominate generano il peccato, che allontana da Cristo.

Talvolta, le tentazioni possono essere anche provocate dal comportamento dell'uomo,
nel senso che spesso si mette in situazioni caratterizzate da confusione, turbamenti,
che non sono peccati, ma comunque creano un terreno fertile per il peccato.

Massimo il Confessore

Ecco quanto afferma il monaco cristiano e teologo bizantino, Massimo il Confessore:

w

Per cinque ragioni Dio permette che siamo tentati:

e perché gli attacchi e i contrattacchi ci allenino a discernere il bene dal male;
e perché la nostra virtu, grazie allo sforzo e alla lotta, diventi piu stabile;

e perché evitiamo la presunzione e impariamo l'umilta;

e perché l'esperienza del male ci ispiri un odio illimitato per esso;

e soprattutto perché, giunti alla liberta interiore, ci convinciamo della nostra debolezza
e della potenza di Colui che ci ha soccorsi”.


https://youtu.be/SnFlSCidjos
https://www.edizionisegno.it/cerca.asp?t=a&q=Marcello%20Stanzione
https://www.edizionisegno.it/cerca.asp?t=a&q=Marcello%20Stanzione

La tentazione di rimuovere Dio
Di nuovo, appaiono importanti e pertinenti le parole di Benedetto XVI:

"Il nocciolo di ogni tentazione: rimuovere Dio, che di fronte a tutto cio che nella nostra
vita appare piu urgente, sembra secondario, se non superfluo e fastidioso. Mettere
ordine da soli nel mondo, senza Dio, contare soltanto sulle proprie capacita,
riconoscere come vere solo le realta politiche e materiali e lasciare da parte Dio come
illusione, & la tentazione che ci minaccia in molteplici forme. Dio non ci
abbandona mai, Egli vuole che la sua creatura, creata dal suo infinto amore,
sia anche libera di capire questo amore e accondiscendervi. Ma per fare
questo ulteriore passaggio deve egli essere messo alla prova. Preziosi agli
occhi di Dio anche I'uomo, come si passa l’'oro al crogiolo per verificarne la
purezza, cosi anche I'uomo deve essere provato per essere in grado di tirare
fuori tutto quel potenziale divino per il quale é stato creato ad immagine e
somiglianza di Dio”.

Riconoscerla prima di combattere

E’ bene combattere la tentazione, ma prima c’e bisogno di riconoscerla. Occorre
un’attenta analisi della propria personalita, ma soprattutto una pastorale che sappia
cogliere i problemi piu urgenti della nostra societa e del nostro tempo, dando la
possibilita alle persone, soprattutto i giovani, di ritrovare il senso di Dio come
primo amore della nostra vita, al quale ogni azione va affidata con fiducia e
speranza.

Ora veniamo a san Tommaso d'Aquino:

https://www.youtube.com/watch?v=SnFISCidjos&t=553s

Introduzione al Padre nostro

Tra tutte le preghiere la piu eccellente & certamente quella del “Signore”, o
“Padre nostro”.

Essa possiede in sommo grado i cinque requisiti che ogni preghiera ben fatta deve
avere: essere cioe sicura, retta, ordinata, devota e umile.

1. E sicura

La preghiera, infatti, deve darci la sicurezza di poterci accostare “con piena
fiducia al trono della grazia” (Eb 4,16), e “con fede, senza esitare”, perché, come
dice S. Giacomo, “non pensi di ricevere qualcosa dal Signore un uomo che ha I'animo

2



oscillante e instabile” (Gc 1,6 7).

Ebbene, questa preghiera da senz’altro molta fiducia perché é stata composta
dal nostro Avvocato presso il Signore, I'Intercessore sapientissimo “nel quale sono
nascosti tutti i tesori della sapienza e della scienza” (Col 2, 3) e del quale si dice:
“Abbiamo un avvocato presso il Padre: Gesu Cristo giusto. Egli & vittima di espiazione
per i nostri peccati; non soltanto per i nostri, ma anche per quelli di tutto il mondo” (1
Gv 2,1 2). Giustamente S. Cipriano dice: "Avendo come avvocato dinnanzi al
Padre il Cristo, che e difensore per i nostri peccati, lasciamo parlare il nostro
Avvocato”.

La sicurezza diventa ancora piu grande e la nostra fiducia viene poi
ulteriormente incoraggiata se si pensa a questo: che colui che ci ha insegnato
questa preghiera, é lo stesso che, insieme al Padre, ha il compito di
esaudirla, adempiendo quanto & detto nel salmo 91,15: “Mi invochera e gli daro
risposta”. .

Per questo San Cipriano dice: “E una preghiera da amico e di familiare quella
con la quale preghiamo Dio usando le sue stesse parole”.

E indubbiamente € questa la ragione per cui questa preghiera non si recita mai
senza frutto, sicché essa ci ottiene tra I'altro, come dice S. Agostino, anche la
remissione dei peccati veniali.

2. E retta

Ogni preghiera deve essere retta. Infatti ogni persona che prega deve
chiedere a Dio le grazie che sono un bene per lui. San Giovanni Damasceno
insegna che la preghiera € una “una richiesta a Dio di cose che sono un bene per noi”.
Ecco perché molte volte la preghiera non viene esaudita: perché vengono
chieste cose che non sono un bene per noi, come dice S. Giacomo: “Chiedete e
non ottenete perché chiedete male” (Gc 4,3).

Sapere che cosa chiedere e difficilissimo, perché e difficilissimo conoscere
quali siano i veri beni da desiderare. Si chiede infatti lecitamente nella
preghiera solo quello che e lecito desiderare. Lo rilevava gia S. Paolo quando
scriveva ai Romani: "Nemmeno sappiamo che cosa sia conveniente domandare” (Rm
8,26).

Il Cristo pero, che e nostro Maestro, ci ha personalmente insegnato quello che
dobbiamo chiedere quando i discepoli gli chiesero: “Signore, insegnaci a pregare” (Lc
11,1). Percio la nostra preghiera é rettissima quando chiediamo al Signore le
cose che lui stesso ci ha insegnato a chiedere. Insegna in proposito S.
Agostino: “Se vogliamo pregare in modo retto e conveniente, qualunque sia
la parola che usiamo, dobbiamo chiedere solo cio che & contenuto nella
Preghiera del Signore”.

3. E ordinata

La preghiera deve essere ordinata, cosi come ordinato dev’essere il
desiderio. Infatti la preghiera é interprete del desiderio.

Ebbene: il giusto ordine vuole che tanto nel desiderare come nel chiedere
preferiamo i beni spirituali a quelli materiali e i beni del cielo a quelle della
terra. Il Signore infatti ci ha ammonito: “Cercate innanzitutto il regno di Dio e la sua
giustizia, e tutto il resto vi sara dato in aggiunta” (Mt 6,33). E questo ordine appunto
il Signore ci ha insegnato ad osservare nella sua preghiera, nella quale ci fa
domandare prima i beni celesti e poi quelli terreni.



4. E devota

La preghiera deve essere anche devota, perché I'abbondanza della devozione
rende il sacrificio dell'orazione accetto a Dio, secondo quanto dice il salmista:
“Nel tuo nome alzero le mie mani; mi sazierd come a lauto convito, e con voci di gioia
ti lodera la mia bocca” (Sal 63,5 6).

La devozione si stempera se la preghiera é prolissa. Per questo il Signore
stesso ci ha comandato di evitare lungaggini. Pregando non sprecate parole
come i pagani, i quali credono di venire ascoltati a forza di parole” (Mt 6,7). S.
Agostino, scrivendo a Proba, le da il seguente avvertimento: “Lungi dalla preghiera le
molte parole. Non manchi pero il molto supplicare finché dura il fervore”. Ecco perché
il Signore ha voluto che questa preghiera fosse breve.

La devozione, poi, sgorga dalla carita, e cioe dall'amore di Dio e del prossimo.
E questi due amori vengono raccomandati nella preghiera del Pater.

L'amore di Dio viene stimolato quando, rivolti a Lui, lo chiamiamo “Padre”.
L'amore del prossimo invece viene stimolato quando, in comunione con tutti,
preghiamo per tutti dicendo al plurale: “"Padre nostro”. E “rimetti a noi i
nostri debiti”. L'amore del prossimo infatti conduce a questo.

5. E umile

Da ultimo, la preghiera deve essere umile perché Dio "si volge alla preghiera
dell'umile e non disprezza la sua supplica” (Sal 102,18). Vedi anche la parabola
del fariseo e del pubblicano (Lc 18,10 14) e la preghiera di Giuditta: “Tu sei il Dio degli
umili, sei il soccorritore dei derelitti” (Gdt 9,11).

E questa umilta viene osservata nel Padre nostro. Infatti si ha vera umilta quando
uno non presume assolutamente nelle proprie forze, ma aspetta tutto dalla
potenza divina alla quale si rivolge supplichevole.

La preghiera del Pater e la piu eccellente fra tutte anche perché produce tre vantaggi
Quanto ai vantaggi, questa preghiera procura tre grandi benefici.

1. E rimedio utile ed efficace contro il male perché:

libera dai peccati commessi: “Tu hai perdonato la malizia del mio peccato. Per
questo ti prega ogni fedele” (Sal 32,5 6). Il ladrone in croce pregod cosi e ottenne il
perdono: “Oggi sarai con me nel paradiso” (Lc 23,43), e per la sua preghiera il
pubblicano torno a casa giustificato (cf. Lc 18,14).

libera inoltre dalla paura dei peccati imminenti, dalle tribolazioni e dalle
tristezze. Dice la Scrittura: “Uno di voi e triste? Preghi (serenamente)” (Gc 5,13).
libera infine dalle persecuzioni e dai nemici. Diceva al riguardo il salmista:
“Invece di volermi bene, mi colpivano; ma io pregavo” (Sal 109,4).

2. E il mezzo efficace e utile per ottenere tutto cio che desideriamo.

Lo ha promesso Gesu: “Tutto quello che domandate nella preghiera, abbiate
fede di averlo ottenuto e vi sara accordato” (Mc 11,24).

Se poi non veniamo esauditi, & perché non ci atteniamo alla esortazione del Signore di
“pregare sempre, senza stancarsi” (Lc 18,1).

Oppure perché non chiediamo quello che € meglio per la nostra salvezza,
come dice S. Agostino: “E buono il Signore, il quale spesso non ci da quel che
vogliamo, per darci quello che dovremmo preferire”. Cio si riscontra in S. Paolo,



che per tre volte chiese di venire liberato da una spina nella carne, ma non fu
ascoltato (cf. 2 Cor 12, 7).

3. E utile poi perché ci rende familiari a Dio, cosi da potergli dire con
confidenza: “"Come incenso salga a te la mia preghiera” (Sal 141,2).

Padre

Su questa invocazione facciamo due riflessioni: in che senso Egli & Padre e quali siano
i nostri doveri verso di Lui in quanto Padre.

Viene detto nostro Padre innanzitutto in ragione del modo speciale con cui ci
ha creati, perché ci ha creati a sua immagine e somiglianza (cf. Gen 1,26): il
che non fece invece con le altre creature. Cosi infatti la Scrittura: “E lui il padre che ti
ha creato, che ti ha fatto e ti ha costituito” (Dt 32,6).

Viene poi detto Padre per il modo speciale con cui ci governa. Governa, e
vero, anche tutti gli altri esseri, ma governa noi lasciandoci padroni di noi
stessi. Gli altri, invece, li governa come schiavi. Questa cosa € bene espressa dal
Libro della Sapienza: “Tutto & governato, o Padre, dalla tua Provvidenza... Tu ci tratti
con grande riverenza” (Sap 14,3; 12,18).

Viene detto Padre anche per averci adottati. Se, infatti, alle altre creature egli
ha fatto dei regalini, a noi invece ha dato l'eredita. E questo perché siamo
suoi figli, e “se figli, siamo anche eredi” (Rm 8,17). Sicché I'Apostolo puo dire: “Voi
non avete ricevuto uno spirito da schiavi e di paura, ma avete ricevuto lo Spirito dei
figli adottivi che ci fa esclamare ‘Abba, Padre” (Rm 8,15).

Da parte nostra quattro sono i doveri che derivano da questa paternita

1. Gli dobbiamo anzitutto onore.

Dio dice per bocca di Malachia: “Se io sono il Padre, dov’e I'onore che mi spetta?” (Ml
1,6). E questo onore si deve manifestare in tre modi.

Primo, nel dare lode a Dio, come dice il salmista: “Chi offre il sacrificio di lode, questi
mi onora” (Sal 50,23). Lode, pero, che non deve essere solo un omaggio delle
labbra ma del cuore, per non meritare il rimprovero che Dio rivolgeva al popolo
ebraico: “Questo popolo si avvicina a me solo a parole e mi onora con le labbra,
mentre il suo cuore € lontano da me” (Is 29,13).

Secondo, lo onoriamo in noi stessi accogliendo I'esortazione di S. Paolo: “Glorificate
Dio nel vostro corpo” (1 Cor 6,20).

Terzo, lo onoriamo nel prossimo col giudicarlo equamente, perché Dio € un Re
potente che ama la giustizia” (Sal 99,4).

2. Inoltre dobbiamo imitarlo.

Dio dice a Geremia: “Voi mi direte: 'Padre mio', e non tralascerete di seguirmi” (Ger
3,19).

Questa imitazione si attua in tre modi:

Primo, con I'amarlo, come ci ricorda S. Paolo: “Fatevi imitatori di Dio quali figli
carissimi, e camminate nella carita” (Ef 5,1). Questo amore deve essere
evidentemente nel nostro cuore.

Secondo, lo dobbiamo imitare nell’esercitare la misericordia, come ci ha
ordinato il Signore: “Siate misericordiosi, come & misericordioso il Padre vostro” (Lc
6,36).

Terzo, lo imitiamo tendendo alla perfezione, perché I'amore e la misericordia



devono essere perfetti: “Siate perfetti come & perfetto il Padre vostro celeste” (Mt
5,48).

3. Dobbiamo obbedirgli.

E infatti nostro Padre. Come dice S. Paolo “"Noi abbiamo avuto come correttori i
nostri padri secondo la carne e li abbiamo rispettati; non ci sottometteremo
percio molto di piu al Padre degli spiriti, per avere la vita?” (Eb 12, 9). Questa
obbedienza gli & dovuta per tre motivi.

Primo, per il dominio che ha su di noi, essendo egli il Signore di tutte le cose, per
cui “quanto il Signore ha ordinato, noi lo faremo e lo eseguiremo” (Es 24,7).
Secondo, per I'esempio che il suo vero Figlio ci ha dato facendosi obbediente al
Padre fino alla morte (Fil 2,8).

Terzo, per il vantaggio che ne ricaviamo, come rispose Davide a Mikal che lo
disprezzava per aver ballato davanti all'Arca: “L'ho fatto dinanzi al Signore, che mi ha
scelto invece di tuo padre” (2 Sam 6,21).

4. Dobbiamo essere pazienti nelle prove che ci manda.

Dice infatti il Libro dei Proverbi. “Figlio mio, non disprezzare l'istruzione del Signore e
non avere a noia la sua esortazione, perché il Signore corregge chi ama, come un
padre il figlio prediletto” (Pr 3,11 12).

Nostro
Da questo aggettivo scaturiscono due doveri verso il prossimo.

1. Il primo é /I'amore, perché sono nostri fratelli in quanto tutti gli uomini sono
figli di Dio e “chi non ama il proprio fratello che vede, non pud amare Dio che non
vede” (1 Gv 4,20).

2. Il secondo é il rispetto, perché sono figli di Dio. Per cui Malachia si chiede:
“Non abbiamo forse tutti noi un solo Padre? Forse non ci ha creati un unico Dio?
Perché dunque agire con perfidia I'uno contro I'altro, profanando I'alleanza dei nostri
padri?” (Ml 2,10). San Paolo ci esorta: “Gareggiate nello stimarvi a vicenda” (Rm
12,10).

Cio ridonda a nostro vantaggio, perché “per tutti coloro che gli obbediscono egli
divenne causa di salvezza eterna” (Eb 5,9).

Che sei nei cieli

Molte sono le cose necessarie per chi si mette a pregare. Ma la piu
importante e /a fiducia. S. Giacomo dice: “Chieda con fede, senza esitare” (Gc 1,6).
Percio il Signore, insegnandoci a pregare, presenta anzitutto le due realta che
servono per generare in noi la fiducia: la benignita del Padre e il suo
immenso potere.

La benignita del Padre € messa in risalto dall’'invocazione iniziale “Padre
nostro”. Egli infatti ha detto: “Se voi che siete cattivi, sapete dare cose buone ai
vostri figli, quanto piu il Padre vostro celeste dara lo Spirito Santo a coloro che glielo
chiedono” (Lc 11, 13).



L’immensita del suo potere € messa in risalto dalle parole “che sei nei cieli”.
A questo allude il salmo quando dice: “A te levo i miei occhi, a te che abiti nei cieli”
(Sal 123,1).

L’espressione “che sei nei cieli” si riferisce a tre cose.

In primo luogo alla preparazione di chi si mette a pregare, secondo
I'ammonimento che ci viene dalla Scrittura: “Prima dell’orazione prepara I'anima tua,
per non essere come uno che tenta Dio” (Sir 18,23).

Sicché nell’espressione “nei cieli”, che si puo intendere per “gloria celeste”,
possiamo vedere un richiamo a quel premio che il Signore ha promesso agli
Apostoli quando disse: “Rallegratevi ed esultate, perché grande ¢ la vostra
ricompensa nei cieli” (Mt 5,12).

E questa preparazione deve avvenire imitando gli esseri del cielo, ossia del
Padre celeste, perché il figlio deve imitare il Padre, secondo quanto dice S. Paolo:
“Come abbiamo portato I'immagine dell’'uomo di terra, cosi porteremo l'immagine
dell'uomo celeste” (1 Cor 15,49).

La preparazione alla preghiera si fa anche tramite la contemplazione delle
realta celesti, perché gli uomini sogliono dirigere con piu frequenza il loro pensiero la
dove hanno il padre e le altre cose che amano. Infatti “dov’e il tuo tesoro, la sara
anche il tuo cuore” (Mt 6, 21). A ragione dunque S. Paolo diceva che “il nostro
interesse sta nei cieli” (Fil 3,20).

Infine la preparazione all’orazione si fa col desiderio e col tendere alle cose
del cielo, in modo che a Colui che € nei cieli chiediamo soltanto beni celesti, secondo
quanto si legge nella lettera ai Colossesi: “Cercate le cose di lassu, dove si trova
Cristo” (Col 3,1).

L'espressione “che sei nei cieli” indica anche /a facilita con la quale il Signore ci
ascolta, perché ci € vicino.

In tal caso per cieli vanno intesi i santi, nei quali Dio abita, perché, secondo
quanto dice Geremia, egli abita in mezzo a noi (cfr. Ger 14,9). E anche quando il
salmista dice: “I cieli narrano la gloria di Dio” (Sal 19,2), la parola cieli va presa per
santi.

Dio abita nei santi in tre modi:

mediante la fede, per cui S. Paolo esorta gli Efesini: “Cristo abiti per la fede nei
vostri cuori” (Ef 3,17);

mediante I'amore, perché “chi sta nell'amore dimora in Dio e Dio dimora in lui” (1
Gv 4,16);

e infine mediante I'osservanza dei comandamenti, perché dice il Signore: “Se
uno mi ama, osservera la mia parola e il Padre mio lo amera e noi verremo a lui e
prenderemo dimora presso di lui” (Gv 14,23).

L’espressione “che sei nei cieli” allude anche al particolare potere di Colui
che ci esaudisce.

In tal senso la parola cieli indica i cieli materiali, non quasi volessimo affermare che
Dio vi sia contenuto, essendo scritto di Lui, che i cieli e i cieli dei cieli non possono
contenerti” (1 Re, 8,27); ma per significare che Dio é perspicace nello sguardo,



perché vede dall’alto, come dice il salmista: “Egli si volge alla preghiera del misero
e non disprezza la sua supplica... si & affacciato dall’alto del suo santuario, dal cielo ha
guardato la terra” (Sal 102, 18.20); e sublime nel potere, perché “ha stabilito nel cielo
il suo trono e il suo regno abbraccia l'universo” (Sal 103,19); e stabile nella sua
eternita perché di lui dice ancora il salmista: “I tuoi anni durano per ogni
generazione... i tuoi anni non hanno fine” (Sal 102,25.28). E di Cristo si dice che il
suo trono durera come i giorni del cielo” (Sal 89,30). E il Aristotele dice che, per la
loro incorruttibilita, tutti i popoli ritennero che i cieli fossero la sede degli esseri
spirituali.

Per questo /e parole "che sei nei cieli” ci danno fiducia nel pregare per tre
ragioni: per il potere di Colui al quale ci rivolgiamo, per la familiarita di Colui al quale
chiediamo, e per le condizioni richieste per la preghiera.

Il potere di Colui al quale ci rivolgiamo emerge chiaramente se per cieli
intendiamo i cieli fisici, quantunque Dio non vi risieda né sia racchiuso in essi
secondo quanto egli dice di sé: “Non sono forse io a riempire i cieli e la terra?” (Ger
23,24).

Affermando che egli € nei cieli vengono suggeriti due suoi attributi: la virtu della sua
potenza e la sublimita della sua natura.

La virtu della sua potenza elimina l'errore di quanti pensano che tutto
succeda per necessita, quasi in forza di un destino derivante dagli astri. Per
costoro sarebbe inutile chiedere qualcosa a Dio nella preghiera. Ma questa € una
opinione stolta, perché quando si dice che egli € nei cieli, si vuole affermare che egli
vi @ come Signore dei cieli e delle stelle, secondo quanto afferma anche il salmo:
“II Signore ha stabilito nei cieli il suo trono e il suo regno abbraccia I'universo” (Sal
103,19).

Il secondo attributo divino, e cioe /a sublimita della sua natura, é contro
I’abitudine di coloro che nel pregare costruiscono fantasie materialistiche
riguardo a Dio. Si dice nei cieli perché, indicando cio che ¢ il piu alto tra le
cose sensibili (i cieli), si viene ad affermare la sua divina sublimita che tutto
trascende, compresi l'intelligenza e i desideri umani. Sicché qualunque cosa si
possa pensare o desiderare € sempre meno di Dio, come mettono in evidenza questi
testi della Sacra Scrittura: “Ecco, Dio & cosi grande che non lo comprendiamo” (Gb 36,
26); “Su tutti i popoli eccelso ¢ il Signore, piu alta dei cieli &€ la sua gloria” (Sal 113
[112], 4); “A chi potreste paragonare Dio e quale immagine mettergli a confronto?”
(Is 40, 18).

L'espressione “che sei nei cieli” indica la familiarita con Lui, se per cieli si
intendono i Santi.

Poiché alcuni, a causa della divina trascendenza, affermarono che Dio non si
cura delle cose umane, occorre considerare quanto invece egli sia vicino a
noi, anzi intimo. Per questo si dice che ¢ nei cieli, cioé nei santi, secondo il
significato di questa parola del salmo sopra citato: “I cieli narrano la gloria di Dio” (Sal
19,2). Vicinanza e intimita che ci vengono ricordate anche dal profeta Geremia
guando afferma: “Tu sei in mezzo a noi, Signore” (Ger 14,9).

Queste considerazioni infondono fiducia in chi prega per due motivi.

Primo, perché ci rassicurano della vicinanza di Dio, come dice il salmo: “II
Signore € vicino a quanti lo invocano” (Sal 145,18) e come afferma Gesu: “Tu invece,
quando preghi, entra nella tua camera”, ossia nella camera del tuo cuore (Mt 6,6).
Secondo, perché l'intercessione degli altri santi ci fa ottenere quanto
desideriamo, secondo il consiglio dato a Giobbe: “Rivolgiti a qualcuno dei Santi” (Gb
5,1) e I'esortazione di S. Giacomo: “Pregate gli uni per gli altri... molto vale la
preghiera del giusto” (Gc 5,16).



L'espressione “che sei nei cieli” indica infine I'adeguatezza e l'idoneita della nostra
preghiera.

Infatti la nostra preghiera ha le dovute condizioni se nella formula “che sei nei
cieli” prendiamo i cieli per i beni spirituali ed eterni, nei quali e riposta la
nostra eterna felicita. E questo per due motivi.

Primo, perché cosi si accende in noi il desiderio delle realta celesti. Il nostro
desiderio deve essere rivolto la dove abbiamo il Padre, perché la c’e la nostra eredita.
Dicono gli Apostoli: “Cercate le cose di lassu, dove si trova Cristo assiso alla destra di
Dio” (Col 3,1) e “per una eredita che non si corrompe, non si macchia e non marcisce”
(1 Pt 1,4).

Secondo, perché cosi la nostra vita si modella fino a diventare celeste, e noi
diventiamo conformi al Padre celeste, secondo quanto si legge: “Quale ¢ il Celeste,
cosi anche i celesti” (1 Cor 15, 48). Infatti il desiderio di cose celesti e una vita
celeste sono le due cose che rendono l'orante idoneo a chiedere. E per esse la
preghiera ha quello che deve avere per domandare.

1/ Prima domanda: sia santificato il tuo nome

E questa la prima domanda della preghiera insegnataci dal Signore, con la quale
chiediamo che il nome di Dio si manifesti e risplenda in noi.

Ora, il nome di Dio € meraviglioso (ammirabile): perché opera meraviglie in
tutte le creature. Dice infatti Gesu nel Vangelo parlando dei futuri credenti: “Nel mio
nome scacceranno i demoni, parleranno lingue nuove, prenderanno in mano i serpenti
e, se berranno qualche veleno, non rechera loro danno, imporranno le mani ai malati,
e questi guariranno” (Mc 16,17).

Il nome di Dio € amabile: perché “non vi e infatti altro nome dato agli uomini sotto
il cielo, nel quale é stabilito che possiamo essere salvati” (At 4,12). E la salvezza
tutti dobbiamo amarila.

Abbiamo in proposito I'esempio del Santo vescovo Ignazio, il quale amo tanto il nome
di Cristo che, quando Traiano gli chiese di rinnegarlo, rispose: “Non riuscirai a
togliermelo dalla bocca”.

E quando minaccio di tagliargli la testa per levarglielo dalla bocca, egli rispose: “Anche
se tu me lo togliessi dalla bocca, non potrai togliermelo dal cuore”. Allora Traiano gli
volle tagliare la testa e comando che gli fosse estratto il cuore: e fu trovato
che recava il nome di Cristo a caratteri d’oro. Il martire I'aveva messo sul
proprio cuore come un sigillo (Ct 8,6).

Il nome di Dio e venerabile.

Dice San Paolo: “Dio lo ha esaltato e gli ha dato il nome che ¢ al di sopra di ogni alto
nome; perché nel nome di Gesu ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto
terra” (Fil 2,9-10).

Gli esseri dei cieli sono gli Angeli e i beati, e si inginocchiano per amore.

Gli esseri della terra sono coloro che vivono in questo mondo e lo fanno per il
desiderio di conquistare la gloria e per fuggire la pena.

Gli esseri che stanno sotto terra sono i dannati, che lo fanno per paura (Fil 2,
9 10).

Il nome di Dio e ineffabile: perché ogni lingua é incapace di esprimerlo. Per
questo la Scrittura a volte ricorre a metafore prese dalle creature. Cosi nel
Vangelo per la sua fermezza viene detto Pietra, come nella frase: “su questa Pietra



edifichero la mia Chiesa” (Mt 16,18). Oppure per la sua virtu purificatrice viene detto
fuoco, perché, come il fuoco purifica i metalli, cosi Dio purifica i cuori dei peccatori: “II
Signore tuo Dio e fuoco divoratore” (Dt 4, 24). E per la sua virtu di illuminare viene
detto luce, perché, come la luce illumina le tenebre materiali, cosi Dio illumina quelle
della mente. Per questo il salmista diceva: “Tu, Signore, sei luce alla mia lampada; il
mio Dio rischiara le mie tenebre” (Sal 18,29).

Per tutte queste ragioni chiediamo che questo santo nome sia a tutti
manifestato e da tutti sia riconosciuto e tenuto per santo.

Santo ha tre significati.

Innanzitutto puo indicare cio che e sancito, e percio fermo, stabile. Si
comprende allora perché i beati del cielo siano chiamati santi, per la loro
stabilita nella eterna felicita. Sulla terra, invece, non possiamo essere santi in
guanto siamo continuamente instabili, come rilevava S. Agostino di se stesso:
“Signore, sono scivolato lontano da te e ho troppo errato, sono stato incostante
lontano dalla tua stabilita”.

Santo puo significare anche “non terreno”. I Santi che stanno in cielo non
hanno piu alcun affetto per le cose del mondo. Ad essi si puo infatti applicare
quello che San Paolo diceva di sé: “Tutto ormai io reputo una perdita di fronte alla
sublimita della conoscenza di Cristo Gesu, mio Signore, per il quale ho lasciato
perdere tutte queste cose e le considero come spazzatura” (Fil 3,8).

Va notato che qui per terra sono da intendere i peccatori. E per tre motivi.
Primo, per la somiglianza che c’'e tra questi e quelli. I peccatori assomigliano
alla terra in ragione del frutto. Infatti la terra se non viene coltivata produce
soltanto rovi e spine, come si legge nella Scrittura: “Spine e rovi produrra per te”
(Gen 3,18). Analogamente I'anima del peccatore, se non & coltivata dalla grazia,
produce solo i rovi e le punture del peccato.

Secondo, a motivo dell’opacita: “'La terra era informe e deserta e le tenebre
ricoprivano I'abisso” (Gen 1,2).

Terzo, per I'aridita. La terra infatti € un elemento secco ed ¢ portato a sfaldarsi
se non e tenuto compatto dall’'umidita dell’acqua. Ed € per questo che la natura pose
la terra vicino alle acque, secondo quanto dice il salmista: “Ha stabilito la terra sulle
acque” (Sal 136,6), perché I'umore dell’acqua elimina l'aridita o secchezza della terra.
Analogamente il peccatore ha I'anima secca e arida, come dice il salmista: “Sono
davanti a te come terra riarsa” (Sal 143,6).

Infine il termine santo significa cio che é tinto dal sangue. Percio i santi del
cielo vengono chiamati santi perché tinti dal sangue, secondo quanto sta scritto: “Essi
sono coloro che sono passati attraverso la grande tribolazione e hanno lavato le loro
vesti rendendole candide col sangue dell’Agnello” (Ap 7,14). E del Signore possono
dire: “Ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue” (Ap 1,5).

2/ Seconda domanda: venga il tuo Regno

Lo Spirito Santo ci insegna ad amare, desiderare e chiedere rettamente. E in questo
modo produce in noi il dono del Timore, dal quale siamo spinti a chiedere che
il nome di Dio sia santificato.

Egli produce anche un secondo dono, ed é quello della Pieta, la quale
propriamente € un dolce e devoto affetto verso il padre e verso qualsiasi

10



persona che soffre. Dio & nostro Padre, e verso di lui non dobbiamo avere soltanto
rispetto e timore, ma anche un dolce e pio affetto.

E questo affetto ci spinge a chiedere che venga il regno di Dio vivendo “con
sobrieta, giustizia e pieta in questo mondo, nell’attesa della beata speranza e
della manifestazione della gloria del nostro grande Dio” (Tt 2,12-13).

Qualcuno potrebbe obiettare: "Il Regno di Dio c’eé sempre stato: perché allora
chiedere ancora che esso venga?"”. Ebbene, la nostra richiesta si puo intendere in
tre modi.

1°- Un re puo aver diritto a un regno e a governarlo. Ma puo capitare che il
suo potere non sia ancora effettivo, perché le persone del regno non gli sono
ancora soggette. Il suo regno sara reale solo quando le persone di quel regno gli
saranno sottomesse.

Ora Dio per sua natura € gia Signore di tutti gli esseri. E lo € anche Cristo in quanto
Dio. Ma in quanto uomo, sebbene Dio gli abbia dato “potere, gloria e regno”
(Dn 7,14), il suo regno non é ancora effettivo. E necessario pertanto che tutti gli
esseri gli siano soggetti e questo avverra alla fine dei tempi: “Bisogna infatti che egli
regni finché non abbia posto tutti i nemici sotto i suoi piedi” (1 Cor 15,25). Ecco
perché possiamo dire: “Venga il tuo regno”.

E lo diciamo per tre finalita: per la conversione dei giusti, la punizione dei peccatori, la
distruzione della morte.

In effetti gli uomini saranno assoggettati a Cristo in due modi: spontaneamente o
contro la loro volonta.

Siccome la volonta di Dio e talmente efficace da doversi compiere in ogni
caso ed egli vuole che tutti gli esseri vengano sottomessi a Cristo, non resta
agli uomini che questa alternativa: o fare la volonta di Dio sottoponendosi
spontaneamente, come fanno i giusti, alle sue disposizioni, oppure subirla
quando Dio imporra loro la sua volonta, come fa coi peccatori e coi suoi nemici,
punendoli. Ma questo avverra alla fine dei mondo, quando egli “porra i suoi nemici a
sgabello dei suoi piedi” (Sal 110,1).

Di conseguenza mentre e cosa dolce per i santi chiedere che venga il Regno
di Dio, perché e chiedere di essere totalmente assoggettati a lui, per i
peccatori invece é cosa spaventosa, perché per loro chiedere che venga il Regno
di Dio equivale a chiedere di essere sottoposti alle pene che infliggera loro la volonta
di Dio. A costoro si rivolgeva minaccioso il profeta Amos quando diceva: “Guai a
coloro che attendono il giorno del Signore! Che sara per voi il giorno del Signore? Sara
tenebre e non luce” (Am 5,18).

E con cio stesso sara distrutta anche la morte. Infatti essendo Cristo la vita
stessa, non puo esservi nel suo regno la morte che & negazione della vita. Per
questo San Paolo dice: “L’ultimo nemico ad essere annientato sara la morte” (1 Cor
15, 26). La distruzione della morte avverra nella risurrezione, quando il Signore Gesu
“trasfigurera il nostro misero corpo per conformarlo al suo corpo glorioso, in virtu del
potere che ha di sottomettere a sé tutte le cose” (Fil 3,21).

2°- Per Regno di Dio si puo intendere /a gloria del Paradiso.

Non sembri strana questa interpretazione perché dire regno e dire regime.
Ora il miglior regime é quello dove non si fa nulla contro la volonta di chi
governa.

Ebbene Dio vuole la salvezza degli uomini: “Egli vuole che tutti gli uomini siano salvati

11



e arrivino alla conoscenza della verita” (1 Tm 2,4).

Ma questo si avvera in modo perfetto in Paradiso, dove nulla contrastera piu
la salvezza degli uomini: "Il Figlio dell’'uomo mandera i suoi angeli, i quali
raccoglieranno dal suo regno tutti gli scandali e tutti gli operatori di iniquita” (Mt
13,41). In questo mondo, invece, molti sono gli impedimenti che ostacolano la
salvezza degli uomini.

Pertanto, quando nella preghiera diciamo “venga il tuo Regno”, chiediamo di
essere fatti partecipi del Regno celeste e della gloria del Paradiso.

E questo Regno € sommamente desiderabile per tre motivi.

Primo, per la somma giustizia che vi regna, perché li si avvera quanto ha detto il
profeta: “Il tuo popolo sara tutto di giusti” (Is 60,21). Mentre quaggiu i buoni sono
mescolati coi cattivi, lassu invece non vi sara nessun peccatore o malvagio.

E desiderabile poi per la perfettissima liberta che li c'é. Mentre infatti qui in
terra non c’e liberta, nonostante che per impulso naturale tutti la desiderino,
in cielo vi sara totale liberta contro ogni sorta di schiavitu: “la creazione stessa
attende con impazienza... di essere liberata dalla schiavitu della corruzione” (Rm
8,19.21).

Anzi in Paradiso tutti non soltanto saranno liberi, ma regneranno. Dice infatti
I’Apocalisse: “Li hai costituiti per il nostro Dio un regno di sacerdoti e regneranno
sopra la terra” (Ap 5,10).

E ne @ motivo il fatto che tutti avranno una volonta sempre all’'unisono con
quella di Dio, in quanto Dio vuole quello che vogliono i santi e questi quello che vuole
Dio; sicché la volonta di Dio diventa loro volonta. Percio tutti regneranno, perché sara
fatta la volonta di tutti e Dio sara la corona di tutti: “In quel giorno sara il Signore
degli eserciti una corona di gloria, uno splendido diadema per il resto del suo popolo”
(Is 28,5).

Questo regno sara infine desiderabile per la mirabile abbondanza di beni:
“Orecchio non ha sentito, occhio non ha visto che un Dio, fuori dite, abbia fatto tanto
per chi confida in lui” (Is 64,3). E ancora: “Egli sazia di beni i tuoi desideri” (Sal
103,5).

Si noti che I'uomo trovera solo in Dio tutti i beni e in una misura tanto piu eccellente e
perfetta di quanto si possa desiderare in questo mondo.

Vai tu in cerca del piacere? Lo troverai in Dio in sommo grado.

Desideri le ricchezze? Avrai in abbondanza quei beni a cui le ricchezze sono
ordinate.

E cosi si dica di ogni altro bene.

Sant’Agostino dice nelle sue Confessioni: “L'anima quando col peccato si
allontana da te va cercando al di fuori di te quella purezza e quella limpidita
che si puo trovare se non tornando a te”.

3° C'e poi un terzo modo di intendere il Regno di Dio. Talvolta in questo
mondo a regnare € il peccato. E questo succede quando I'uomo e disposto a
seguire e ad assecondare pienamente l'inclinazione al peccato, mentre S. Paolo
ammonisce: “Non regni il peccato nel vostro corpo mortale, si da sottomettervi ai suoi
desideri” (Rm 6,12).

Dio invece deve regnare nel tuo cuore, come dice Isaia: “Sion, regnera il tuo Dio” (Is
52,7). E questo avviene quando I'uomo €& pronto ad obbedire a Dio e ad osservare i
suoi comandamenti.

Quando preghiamo che venga il Regno di Dio, noi chiediamo che non regni in
noi il peccato, ma Dio.

Questa richiesta ci fa giungere alla beatitudine menzionata da Matteo 5,4: "Beati i

12



miti”.

Infatti, dal momento che 'uomo desidera che Dio sia Signore di tutti, non si vendica
da sé delle offese ricevute ma riserva tutto cio a Dio.

Se infatti ti vendicassi, non chiederesti che venga il Regno di Dio.

Inoltre se tu aspetti il Regno di Dio, cioe la gloria del Paradiso, non devi preoccuparti
della perdita delle cose del mondo.

E infine se tu chiedi che in te regni Dio e regni Cristo, dal momento che Cristo é stato
mitissimo, anche tu devi essere mite: “Imparate da me, che sono mite ed umile di
cuore” (Mt 11,29). E “avete accettato con gioia di essere spogliati delle vostre
sostanze, sapendo di possedere beni migliori e piu duraturi” (Eb 10,34).

3/ Terza domanda: sia fatta la tua volonta come in cielo cosi in terra

Il terzo Dono prodotto in noi dallo Spirito Santo é il Dono della Scienza.

Lo Spirito Santo, infatti, non solo produce in noi il Dono del Timore e

della Pieta, la quale, come si e detto, & un dolce affetto verso Dio, ma fa si
che I'uomo diventi anche sapiente. Questo chiedeva Davide quando diceva:
“Insegnami il senno e la saggezza, perché ho fiducia nei tuoi comandamenti” (Sal
119,66). E questa e la Scienza insegnataci dallo Spirito Santo per la quale I'uomo vive
bene.

Ora tra i vari insegnamenti che riguardano la scienza e la sapienza dell’'uomo,
il piu alto e quello che insegna a non confidare nel proprio giudizio, come dice
il Libro dei Proverbi: “Non appoggiarti sulla tua intelligenza” (Pr 3,5).

Infatti quelli che presumono nel proprio giudizio al punto da non credere agli altri, ma
solo a se stessi, sono sempre trovati e giudicati stolti. Si legge nei Proverbi: "Hai visto
un uomo che si crede saggio? E meglio sperare in uno stolto che in lui” (Pr 26,12).

E proprio dell’'umilta che I'uomo poi non creda solamente al proprio giudizio:
questa infatti ha la sua radice nella sapienza, come si legge in Pr 11,2: “i
superbi confidano troppo in se stessi”.

Questo ce lo insegna lo Spirito Santo col Dono della Scienza, affinché non facciamo
la nostra volonta ma quella di Dio. E in forza di questo Dono chiediamo a Dio che si
faccia la sua volonta come in cielo cosi in terra.

In questo si manifesta il Dono della Scienza: perché quando chiediamo a Dio che
si faccia la sua volonta, noi ci mettiamo press’a poco nell’atteggiamento di un
malato che per guarire chiede al medico qualcosa. E non chiede specificando che
cosa vuole, ma si rimette alla sua volonta. Diversamente se facesse solo di sua
testa, sarebbe uno stolto. Cosi anche noi dobbiamo chiedere Dio nient‘altro al di
fuori del compimento della sua volonta, e cioé che la sua volonta si compia in noi.

Solo allora infatti il cuore dell'uvomo é retto: quando concorda con la volonta

divina. Cosi ha fatto Cristo: “Sono disceso dal cielo non per fare la mia volonta, ma la
volonta di colui che mi ha mandato” (Gv 6,38). Cristo infatti, in quanto e Dio, ha
la medesima volonta del Padre. Ma, in quanto uomo, ha una volonta distinta
da quella del Padre. E secondo questa volonta dice di non fare la volonta
propria ma quella del Padre. E percio ci insegna a pregare e a chiedere: “Sia fatta
la tua volonta”.

Ma qual ¢ il significato di questa domanda? Non dice forse il salmista che "tutto cio
che vuole il Signore lo compie in cielo e sulla terra” (Sal 135,6)? Se Egli fa tutto
quello che vuole sia in cielo che in terra, quale senso puo avere il chiedere
che si faccia la sua volonta?

13



Per capire questo, bisogna sapere che Dio nei nostri riguardi vuole tre cose. E noi
chiediamo che queste tre cose si realizzino.

La prima cosa che Dio vuole da noi, & che noi possediamo la vita eterna. Chi fa
una cosa per un determinato scopo, vuole che quella cosa raggiunga lo scopo. Ora Dio
ha fatto 'uomo, ma non senza uno scopo, per il nulla. Dice il Salmo: “"Forse che hai
creato invano tutti i figli degli uomini?” (Sal 88,48).

Ebbene, Egli ha creato gli uomini per un fine: non pero per le volutta dei sensi, perché
queste le possiedono anche gli animali, ma perché possiedano la vita eterna.

Il Signore dunque vuole che I'uomo abbia la vita eterna. Ora, quando un essere
consegue il fine per cui é stato fatto, si dice che si salva, e quando non lo
consegue si dice che si perde. E siccome Dio ha fatto I'uomo per la vita eterna,
questi si salva quando la consegue. E questo Dio vuole: "Questa infatti € la volonta del
Padre mio, che chiunque vede il Figlio e crede in lui abbia la vita eterna” (Gv

6,40). Questa volonta é gia compiuta negli Angeli e nei santi che sono nella
Patria celeste perché vedono Dio e fruiscono di lui. Ma noi desideriamo che la
volonta di Dio si compia in noi che siamo in terra cosi come si € compiuta nei
santi in cielo. E questo chiediamo quando diciamo: “Sia fatta la tua volonta”.

La seconda cosa che Dio vuole da noi, & che osserviamo i suoi comandamenti.
Chi infatti desidera una cosa non solo vuole cio che desidera ma anche i
mezzi per conseguirla. Anche il medico, che vuole la guarigione del malato, vuole
nello stesso tempo la dieta, le medicine e quanto altro & necessario per la sua

salute. Ebbene, come Dio vuole che noi conseguiamo la vita eterna, cosi vuole
anche che facciamo quanto é necessario per conseguirla, e la

conseguiamo osservando i suoi comandamenti. Dice il Signore: “Se vuoi entrare
nella vita, osserva i comandamenti” (Mt 19,17). E S. Paolo: “Sia razionale il vostro
culto... per ravvisare quale sia la volonta di Dio, buona, gradevole e perfetta” (Rm 12,1
2). Buona perché é utile, in quanto, come dice Isaia: “Io sono il Signore tuo
Dio che ti insegno per il tuo bene, che ti guido per la strada su cui devi andare” (Is
48,17).

Gradevole perché, anche se non e piacevole per gli altri, & dilettevole per chi
ama Dio. Si legge nel Salmo: "Una luce si € levata per il giusto, gioia per i retti di
cuore” (Sal 97,11).

Perfetta perché e bella spiritualmente, in quanto il Signore ci vuole "perfetti
com’e perfetto il Padre celeste” (Mt 5,47).

Percid quando diciamo “sia fatta la tua volonta”, noi chiediamo di poter osservare i
comandamenti di Dio. Ma questa volonta di Dio mentre si compie nei giusti, che
vengono indicati con la parola cielo, non si compie ancora nei peccatori,
indicati con la parola terra. Pertanto chiediamo che si compia la volonta di
Dio in terra, ossia nei peccatori, come in cielo, ossia nei giusti.

Anche dalla terminologia adoperata ci viene un insegnamento. Non dice: fa’, e
neppure facciamo; ma sia fatta la tua volonta, perché per avere la vita eterna
sono necessarie due cose: la grazia di Dio e la volonta dell’'uomo. Infatti
sebbene Dio abbia creato I'uomo senza I'uomo, tuttavia non lo giustifica senza la sua
cooperazione. Dice Sant’Agostino: "Chi ha creato te senza di te, non giustifichera te
senza di te”, perché egli vuole che I'uomo cooperi. “Convertitevi a me e io mi rivolgero
a voi” (Zc 1,2); e San Paolo: “Per grazia di Dio sono quello che sono, e la sua grazia in
me non e stata vana” (1 Cor 15,10). Non presumere percio di te stesso ma confida
nella grazia di Dio, e non essere negligente, ma impegnati. Per questo non si

dice facciamo, affinché non sembri che nulla operi la grazia di Dio, e

14



neppure fa’, affinché non sembri che nulla operino la nostra volonta e il
nostro sforzo, ma sia fatta, cioe per la grazia di Dio e per I'impegno e lo sforzo
nostro.

La terza cosa che Dio vuole per noi € che siamo restituiti allo stato e alla
dignita in cui fu creato il primo uomo: stato e dignita cosi grandi, che il suo
spirito e la sua anima non provavano nessuna ribellione da parte della carne
e della sensualita. Finché la sua anima rimase soggetta a Dio, anche il corpo rimase
cosi soggetto allo spirito da non sperimentare alcuna corruzione, né di morte, né di
malattia, né di altre passioni.

Da quando invece lo spirito e I'anima, che era intermediaria tra Dio e la
carne, col peccato si e ribellata a Dio, anche il corpo si é ribellato all’'anima e
da allora comincio a sperimentare la morte e la malattia e una continua
ribellione della sensualita allo spirito. Descrivendo questa condizione S. Paolo
dice: “Nelle mie membra vedo un‘altra legge, che muove guerra alla legge della mia
mente” (Rm 7,23) e “la carne ha desideri contrari allo spirito e lo spirito ha desideri
contrari alla carne” (Gal 5,17).

Vi & dunque una continua lotta tra la carne e lo spirito, e I'uomo con il
peccato va sempre piu peggiorando. E pertanto volonta di Dio che I'uomo
venga restituito allo stato primitivo, in modo che nella carne non ci sia nulla che
contrasti lo spirito: "Questa & la volonta di Dio, la vostra santificazione” (1 Ts 4,3).
Questa volonta di Dio non potra realizzarsi in questa vita, ma solo nella
risurrezione dei santi, quando il corpo risorgera glorificato e sara incorruttibile e
nobilissimo, perché “si semina ignobile e risorge glorioso” (1 Cor 15,43).

Essa, quanto allo spirito, si compira nei giusti mediante la giustizia, la conoscenza e la
vita. E percio, quando diciamo “sia fatta la tua volonta”, preghiamo che essa
si compia anche nella carne, dove con la parola cielo intendiamo lo spirito e
con terra intendiamo la carne. Questo allora il significato: “Sia fatta la tua
volonta”, cosi in terra, ossia nella nostra carne, come in cielo, ossia nel nostro

spirito mediante la giustizia.

Grazie a questa invocazione, noi giungiamo a quella beatitudine del pianto di
cui ha parlato il Signore: “Beati gli afflitti perché saranno consolati” (Mt 5,4).

E cio si verifica in ciascuna delle tre spiegazioni.

In base alla prima: poiché desideriamo la vita eterna, il vederla differita ci é
causa di afflizione, come dice anche il Salmo: “Ahime, e stato prolungato il mio
soggiorno” (Sal 120,5). Questo desiderio del cielo nei santi & stato talvolta tanto
grande da far loro desiderare la morte, che di per sé andrebbe evitata. Dice S. Paolo:
“Siamo pieni di fiducia e preferiamo andare in esilio dal corpo ed abitare presso il
Signore” (2 Cor 5,8).

Ma anche in base alla seconda interpretazione, quelli che osservano i
comandamenti di Dio sono anch’essi nell’afflizione, perché per quanto essi
siano dolci all’anima, sono pero amari per la carne, che € continuamente
macerata. Dice il Salmo: “nell’'andare, se ne va e piange” quanto alla carne, “ma nel
tornare, viene con giubilo” quanto all’anima (Sal 126,6).

Ugualmente in base alla terza spiegazione, dalla lotta che c’é continuamente
tra la carne e lo spirito, ne deriva I’afflizione. E impossibile infatti che I’'anima
non rimanga ferita dalla carne, almeno per quanto riguarda i peccati veniali. E,
dovendoli espiare, € nel pianto. Dice il salmista: “Ogni notte inondo di pianto il mio
giaciglio”, cioe le oscurita del peccato, “irroro di lacrime il mio letto” (Sal 6,7), cioe la
mia coscienza.

E coloro che in questo modo piangono, giungono alla Patria, alla quale ci conduca Dio.

15



4/ Quarta domanda: dacci oggi il nostro pane quotidiano
La domanda e formulata in virtu del dono della fortezza.

Capita molte volte che una persona divenga timida per la sua grande scienza
e sapienza e che percio le sia necessaria la fortezza del cuore perché non si
abbatta nelle difficolta. Ebbene, questa Fortezza la infonde lo Spirito Santo, il quale
“da forza allo stanco e moltiplica il vigore allo spossato” (Is 40,29) e di cui dice
Ezechiele: “uno spirito entro in me, mi fece alzare in piedi” (Ez 2,2).

Infusa dallo Spirito Santo, questa Fortezza fa si che il cuore dell’'uomo non si
deprima per paura delle prove, ma abbia ferma fiducia che quanto gli e
necessario gli verra dato da Dio. Ecco perché lo Spirito Santo, che dona tale
Fortezza, ci insegna a chiedere a Dio il nostro pane. E percio si chiama “Spirito di
Fortezza”.

Nelle prime tre domande si chiedono beni spirituali i quali, sebbene abbiano inizio in
guesto mondo, avranno il loro conseguimento perfetto solo nella vita eterna. Quando
dunque diciamo “sia santificato il nome di Dio”, noi chiediamo che la santita di Dio
venga riconosciuta; quando diciamo “venga il tuo Regno”, chiediamo di venire resi
partecipi della vita eterna; quando diciamo “sia fatta la tua volonta”, chiediamo che la
sua volonta abbia il suo compimento in noi.

Tutte cose queste che, pur cominciando a realizzarsi in questo mondo, non
possono avere la loro piena realizzazione che nella vita eterna. Era percio
necessario che chiedessimo a Dio alcune cose che si possono avere in modo
perfetto anche nella vita presente.

A tal fine lo Spirito Santo ci ha insegnato a chiedere le cose necessarie alla vita
presente, che possiamo avere pienamente in questo mondo, anche per dimostrarci
che pure i beni temporali ci vengono dati da Dio. Ed Egli fa questo facendoci
dire: “Dacci oggi il nostro pane quotidiano”.

Con le parole “dacci oggi il nostro pane quotidiano” lo Spirito Santo ci insegna ad
evitare cinque peccati nei quali siamo indotti dal desiderio delle cose
temporali.

1 Il peccato di chi, spinto da smodata bramosia, cerca cio che e al di la del
suo stato e della sua condizione, non contento di quanto gli spetta. Per
esempio, uno che e soldato, non vuole abiti da soldato, ma da conte; uno che
e chierico, non vuole vestiti da chierico, ma da vescovo.

Questo difetto distoglie gli uomini dai beni spirituali, perché il loro desiderio & troppo
legato ai beni temporali.

Il Signore ci ha insegnato a evitare questo difetto chiedendoci di domandare
solo il pane, cioe I'indispensabile alla vita presente, secondo la condizione di
ciascuno. Non ci insegno, quindi, a chiedere cose delicate, scelte e raffinate, ma il
pane, senza del quale la vita dell'uomo non puo sussistere ed & indispensabile per
tutti, come dice il Siracide: “indispensabili alla vita sono I'acqua, il pane, il vestito” (Sir
29,28). Per questo S. Paolo esorta: “Quando dunque abbiamo di che mangiare e di
che coprirci, contentiamoci di questo” (1 Tm 6,8).

2 - Un secondo peccato é quello di coloro che, per acquisire beni temporali,
danneggiano gli altri e li defraudano. E questo é un vizio tanto piu pericoloso,
quanto piu é difficile che il maltolto venga restituito. Dice S. Agostino che "/
peccati non vengono rimessi se non si restituisce il maltolto” (Ep. 153,6,20) e S.

16



Gregorio “i ladri mangiano un pane di iniquita”. Ebbene ci viene insegnato a evitare
questo vizio, facendoci chiedere il pane “nostro”, non quello degli altri. I ladri,
infatti, non mangiano il proprio pane ma quello degli altri.

3 - Un terzo vizio € il soverchio affannarsi.

Ci sono persone che non sono mai contente di quello che hanno, ma
vorrebbero avere sempre di piu: cosa questa certamente sregolata, perché
regola del desiderio e la necessita. Il Saggio chiedeva al Signore: “Non darmi né
poverta né ricchezza, ma fammi avere il cibo necessario, perché, una volta sazio, io
non ti rinneghi” (Pr 30,8 9). Gesu ci ha insegnato a evitare questo vizio facendoci
chiedere il nostro pane “quotidiano”, cioé quello che basta per un giorno o per un
solo periodo.

4 - Un quarto vizio & l'ingordigia.

Ci sono persone che vogliono consumare in un solo giorno quanto basterebbe
loro per molti giorni. Costoro non chiedono davvero il pane quotidiano, ma il
pane di dieci giorni. E poiché per procurarselo spendono troppo, succede che
spendano quanto possiedono. La Scrittura dice: “L'ubriacone e il ghiottone
impoveriranno” (Pr 23,21) e ancora: “Un operaio ubriacone non arricchira” (Sir 19,1).

5 - Il quinto vizio € l'ingratitudine.

Chi ha ricchezze facilmente si insuperbisce e non riconosce che tutto quello
che ha gli viene da Dio. Questo € un male molto grande, perché tutti i beni
che abbiamo, siano essi spirituali o materiali, ci provengono da Dio, come
afferma giustamente il re Davide: “Tutto e tuo, Signore... tutto proviene da te” (1 Cr
29,11 14). Per rimuovere questo vizio ci € percio stato insegnato a dire: “Dacci il
nostro pane”, affinché impariamo che tutte le nostre cose sono da Dio.

E di questo abbiamo anche una prova. Accade talvolta che qualcuno possieda
molte ricchezze, eppure da esse non tragga alcuna utilita, ma anzi soltanto
danno spirituale e temporale. Alcuni sono infatti periti proprio a causa delle
loro ricchezze. Racconta infatti il Qoelet: “Un brutto malanno ho visto sotto il sole:
ricchezze custodite dal padrone a proprio danno. Se ne vanno in fumo queste
ricchezze per un cattivo affare e il figlio che gli € nato non ha nulla nelle mani” (Qo
5,12 13). E ancora: “Un altro male ho visto sotto il sole, che pesa molto sopra gli
uomini. A uno Dio ha concesso beni, ricchezze, onori e non gli manca niente di quanto
desidera; ma Dio non gli concede di poterne godere, perché € un estraneo che ne
gode” (Qo 6,1).

Dobbiamo percio pregare che le nostre ricchezze tornino a nostra utilita. Questo noi
chiediamo quando diciamo: “Dacci il nostro pane” vale a dire: “fa che le nostre
ricchezze ci siano utili”.

Eviteremo cosi che capiti anche a noi quanto si legge: “I/ suo cibo gli si guastera nelle
viscere, veleno d’aspidi gli sara nell’intestino. I beni divorati ora rivomita, Dio glieli
caccia fuori dal ventre” (Gb 20,14 15).

6 - Un altro vizio troviamo poi nelle cose del mondo, |'eccessiva preoccupazione.

Ci sono alcuni, infatti, che gia da oggi si preoccupano di cio che potra
succedere tra un anno e vi pensano continuamente, sempre inquieti,
contrariamente a quanto esorta il Signore: “Non affannatevi dicendo: Che cosa
mangeremo? Che cosa berremo? Che cosa indosseremo?” (Mt 6,31). Per questo il
Signore ci insegna a chiedere che ci sia dato oggi il nostro pane, ossia quanto ci €
necessario al presente.

17



Ma ci sono anche altre due specie di pane: quello sacramentale e il pane della
Parola di Dio (S. Cipriano, De oratione dominica).

Ebbene, noi chiediamo il nostro Pane sacramentale, che la Chiesa consacra
ogni giorno, perché come lo riceviamo nel Sacramento, cosi ci giovi per la
nostra salvezza. “Jo sono il pane disceso dal cielo. - dice Gesu - Se uno mangia di
questo pane vivra in eterno” (Gv 6,51). Ma S. Paolo avverte: “Chi mangia e beve
senza riconoscere il corpo del Signore, mangia e beve la propria condanna” (1 Cor 11,
29).

L'altro pane ¢ la Parola di Dio, dato che “non di solo pane vivra I'uomo, ma di ogni
parola che esce dalla bocca di Dio” (Mt 4,4). Quando gli chiediamo di darci il
pane, chiediamo percio a Dio che ci dia la sua parola. Da essa proviene quella
beatitudine promessa a chi ha fame di giustizia. Infatti, una volta ottenuti i beni
spirituali, li desideriamo ancora di piu. Da questo desiderio nasce la fame, e dalla
fame quella sazieta della vita eterna, alla quale noi tendiamo.

5/ Quinta domanda: rimetti a noi i nostri debiti come noi li rimettiamo ai
nostri debitori

Vi sono persone che possiedono grande sapienza e fortezza, ma confidano
troppo nelle proprie forze e pertanto, non comportandosi saggiamente in
quello che fanno, non portano a termine i loro propositi e non tengono conto
dell’avvertimento: “Pondera bene i tuoi disegni, consigliandoti” (Pr 20,18).
Bisogna percio che lo Spirito Santo, che elargisce il Dono di Fortezza, dia
anche quello di Consiglio, perché ogni buon consiglio riguardante la salvezza degli
uomini viene dallo Spirito Santo.

Il dono del consiglio € indispensabile all'uomo quando € nella prova. Come egli ha
bisogno di ricorrere al consiglio del medico quando € ammalato, cosi quando
e spiritualmente infermo a causa del peccato, per guarirne deve chiedere
consiglio.

Che il dono del consiglio sia necessario al peccatore, lo dimostra anche Daniele
quando scrive: “Accetta il mio consiglio: sconta i tuoi peccati con I'elemosina e le tue
iniquita con atti di misericordia verso gli afflitti” (Dn 4,24). Ottimo consiglio contro i
peccati @ quindi quello di fare elemosina e di usare misericordia. Per questo lo
Spirito Santo insegna ai peccatori di chiedere nella preghiera: “Rimetti a noi i nostri
debiti”.

Nei confronti di Dio siamo debitori dei suoi diritti quando lo defraudiamo. E
diritto di Dio che noi facciamo la sua volonta, preferendola alla nostra.
Quando noi preferiamo la nostra volonta alla sua, lo defraudiamo di un suo diritto, e
questo e peccato. I peccati sono allora nostri debiti nei riguardi di Dio. Di essi lo
Spirito Santo ci consiglia di chiedere il perdono. E noi lo facciamo dicendo: “Rimetti a
noi i nostri debiti”.

Su questa richiesta possiamo farci tre domande:

1) per quali ragioni si faccia tale richiesta;

2) quando si adempia;

3) che cosa si esige da parte nostra perché si adempia. Ed ecco le risposte.

Da questa richiesta noi possiamo raccogliere due ammaestramenti che sono necessari
agli uomini in questa vita.

18



Il primo, & che gli uomini devono mantenersi sempre nel timore e nell’umilta.
Ci furono infatti alcuni tanto presuntuosi da insegnare che I'uomo é in grado
di vivere in questo mondo riuscendo con le sue sole forze a evitare il peccato.
Ma questo non fu mai concesso ad alcuno, tranne a Cristo, che possedette lo Spirito
senza misura (Gv 3,34), e alla beata Vergine, che fu piena di grazia e nella quale non
ci fu alcun peccato, come dice Agostino: “Quando si parla di peccati non voglio che
ella sia neppure nominata” (De natura et gratia 36,42).

Ma a nessun altro santo fu dato di non incorrere almeno in colpe veniali, per
cui S. Giovanni poté scrivere: “Se diciamo che siamo senza peccato,
inganniamo noi stessi e la verita non e in noi” (1 Gv 1,8). E ne & conferma
anche la presente domanda. Sicché ovviamente, conviene a tutti i santi e a
tutti gli uomini recitare il Pater noster, dove appunto si dice: “Rimetti a noi i
nostri debiti”, riconoscendo cosi e confessando di essere debitori e di conseguenza
peccatori. Se quindi tu sei peccatore, devi temere e umiliarti.

L'altro ammaestramento e I'esortazione a vivere sempre nella speranza,
perché, quantunque peccatori, non dobbiamo disperare, per evitare che la
disperazione non ci spinga a commettere altri e piu gravi peccati, come
accadde ai pagani dei quali dice I’Apostolo: “Presi dalla disperazione, si
abbandonarono alla dissolutezza, commettendo ogni sorta di impurita con avidita
insaziabile” (Ef 4,19).

Percio € molto utile sperare sempre, perché, per quanto sia peccatore, I'uomo
deve avere fiducia che, se si pente perfettamente, Dio gli perdonera. E questa
speranza si rafforza in noi quando chiediamo: “Rimetti a noi i nostri debiti”.

Questa speranza fu negata dai Novaziani [eretici del 3° secolo], i quali
insegnavano che se uno peccava anche una sola volta dopo il Battesimo, non
poteva mai piu ottenere perdono. Ma cid non € vero, perché Cristo ha detto: “Io ti
ho condonato tutto il debito perché mi hai pregato” (Mt 18,32). Percio otterrai da
Dio perdono da qualsiasi peccato se, pentito, glielo chiederai.

Da tale invocazione nascono dunque il timore e la speranza, dal momento che
tutti i peccatori, purché contriti e confessati, ottengono misericordia. Ecco
perché questa invocazione era necessaria.

Quanto alla seconda domanda, si deve sapere che nel peccato bisogna
distinguere due cose: la colpa con la quale si offende Dio e la pena dovuta per
la colpa.

Ebbene, la colpa é rimessa per la contrizione, congiunta col proposito di
confessarsi e di soddisfare, come dice anche il salmista: “Ho detto: confessero al
Signore le mie colpe, e tu hai rimesso la malizia del mio peccato” (Sal 31,5). Non c’e
quindi motivo di disperare, dato che per la remissione della colpa & sufficiente la
contrizione col proposito di confessarsi.

Ma qualcuno potrebbe obiettare: se per ottenere il perdono della colpa basta la
contrizione, a che cosa serve il sacerdote? Al che si risponde, che per la
contrizione Dio rimette si la colpa, ma la pena eterna viene tramutata in
temporale; per cui il peccatore resta ancora obbligato a scontare questa
pena. Se percio egli morisse senza confessione, non per averla disprezzata ma per
non aver avuto modo di farla, andrebbe in purgatorio, dove la pena, al dire di
Agostino, & grandissima. Quando dunque tu ti confessi, il sacerdote ti assolve da
questa pena per il potere delle chiavi perché a lui ti sottometti confessandoti. Cristo
infatti disse: “Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimetterete i peccati saranno rimessi e a

19



chi non li rimetterete, resteranno non rimessi” (Gv 20,22 23). Pertanto quando uno si
confessa una volta, gli viene condonata parte di questa pena, e cosi quando si
confessa di nuovo; di modo che si potrebbe confessare tante volte fino a che non gli &
rimessa completamente la pena.

I successori degli Apostoli hanno escogitato anche un’altra maniera per
rimettere questa pena, ossia col beneficio delle indulgenze, le quali, per
quanti vivono nella carita, hanno valore nella misura e alle condizioni in cui
sono concesse. Che il papa possa concederle € fuori dubbio. Molti fecero infatti
numerose opere buone, senza che essi avessero peccato, almeno mortalmente. Le
loro opere buone le fecero percio a beneficio della Chiesa. Similmente, il merito di
Cristo e quello della Beata Vergine costituiscono un tesoro comune. Di conseguenza, il
Sommo Pontefice, e colui al quale egli ne abbia dato facolta, puo dispensare tale
tesoro quando lo crede necessario.

In tal modo i peccati vengono perdonati quanto alla colpa dalla contrizione, quanto
alla pena con la confessione e per mezzo delle indulgenze.

Quanto alla terza domanda, va notato che da parte nostra si esige che noi
perdoniamo al nostro prossimo le offese da lui fatteci. Per questo diciamo:
“come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori”. Diversamente Dio non ci
perdonerebbe. Sta scritto infatti: “Perdona l'offesa al tuo prossimo e allora per la tua
preghiera ti saranno rimessi i peccati. Se qualcuno conserva la collera verso un altro
uomo, come osera chiedere la guarigione al Signore?” (Sir 28,2 3).

E ancora: “Perdonate e vi sara perdonato” (Lc 6, 37). Ed & questo il motivo per cui
soltanto in questa domanda € posta la condizione “come anche noi li rimettiamo ai
nostri debitori”.

Se quindi non perdoni non sarai perdonato.

Potresti perd obiettare: io pronuncerod la prima parte della preghiera, ossia “rimetti a
noi i nostri debiti”, omettendo la seconda “come noi li rimettiamo ai nostri debitori”.
Ma credi forse di poter ingannare Cristo? Lui, che compose questa preghiera, ben la
ricorda e quindi non potrai ingannarlo. Quello che dici con la bocca, cerca percio di
adempierlo col cuore.

Ma ci si puo domandare se chi non si propone di perdonare al suo prossimo,
debba dire ugualmente le parole “come anche noi li rimettiamo ai nostri
debitori”. Sembrerebbe di no, perché in tal caso pregherebbe che i suoi debiti
non gli vengano perdonati. Si deve invece rispondere che deve dirle, perché egli
non prega a nome proprio, ma a nome della Chiesa che non si inganna. Per
questo la domanda viene fatta al plurale.

Bisogna poi anche considerare che il perdono agli altri pud venire accordato in due
modi.

Uno e quello dei perfetti e si ha quando e lo stesso offeso che va a cercare chi
lo ha offeso, secondo il consiglio del salmista: “Cerca la pace e perseguila” (Sal
33,15).

L'altro € quello comune a tutti e al quale tutti siamo tenuti, e consiste nel
concedere il perdono a chi lo chiede, secondo quanto dice il Siracide: “Perdona
I'offesa al tuo prossimo e allora per la tua preghiera ti saranno rimessi i peccati” (Sir
28,2).

A questa domanda si connette la beatitudine beati i misericordiosi. Perché ¢ la
misericordia che ci fa aver pieta del nostro prossimo.

20



6/ Sesta domanda: e non ci indurre in tentazione

Alcuni peccano e poi, desiderando di ottenere il perdono dei loro peccati, li confessano
e se ne pentono, senza pero impegnarsi a fondo, come dovrebbero, per non ricadervi.
Ma non e davvero bello che uno, da una parte, pianga i propri peccati quando
si pente, e dall’altra accumuli motivi di pianto tornando a peccare. Infatti sta
scritto: “Lavatevi, purificatevi, togliete il male dalle vostre azioni, dalla mia vista.
Cessate di fare il male, imparate a fare il bene” (Is 1,16).

Per questo motivo Cristo, mentre nella precedente domanda ci insegnava a
chiedere perdono dei peccati, in questa ci insegna a chiedere di poterli
evitare, ossia di non essere indotti nella tentazione per la quale scivoliamo nel
peccato, e ci fa dire: “Non ci indurre in tentazione”.

A proposito di questa domanda, ci poniamo tre interrogativi:
1) che cos’e la tentazione,

2) come e da chi 'uomo viene tentato,

3) come viene liberato dalla tentazione.

Quanto al primo interrogativo, diciamo che tentare non é altro che saggiare o
mettere alla prova, sicché tentare I'uomo vuol dire provare la sua virtu. Il che
puo compiersi in due maniere, secondo le due esigenze della virtu dell’'uomo,
che sono: operare nel bene, ossia comportarsi bene, ed evitare il male,
secondo il monito del salmo: “Sta lontano dal male e fa’ il bene” (Sal 33,15).

La virtu dell'uomo viene pertanto provata alle volte quanto al bene da fare, e altre
volte circa il male da evitare.

Nel primo caso, 'uomo e messo alla prova affinché si veda se egli € pronto al
bene; e se sarai trovato pronto al bene vuol dire che la tua virtu € grande.

Ebbene, qualche volta Dio saggia I'uomo in questo modo, non perché egli non
conosca la sua virtu, ma per far si che tutti la conoscano e sia a tutti di buon
esempio. Fu a questo scopo che egli tentd Abramo e Giobbe; ed & con questa
intenzione che egli manda spesso le tribolazioni ai giusti, affinché cioe, sopportandole
con pazienza, appaia la loro virtu e facciano maggiore progresso. Dice infatti il
Deuteronomio: “I/ Signore vostro Dio vi mette alla prova per sapere se amate il
Signore vostro Dio con tutto il cuore e con tutta I'anima” (Dt 13,4). Risulta percio
chiaro che Dio tenta incitando al bene.

Nell’altro caso, la virtu dell'uomo viene messa a prova dall’istigazione al
male. Se egli resiste e non acconsente alla tentazione, la sua virtu € grande. Se
invece soccombe, la sua virtu € nulla. Ma in questa maniera nessuno e tentato da
Dio, perché egli, come dice Giacomo, “non tenta nessuno al male” (Gc 1,13).

In risposta al secondo interrogativo (come e da chi l'uomo viene tentato), si noti che
l'uomo viene tentato al male in tre modi:

-dalla propria carne,

-dal diavolo

-e dal mondo.

Dalla carne viene tentato in due maniere.

La carne infatti istiga al male, perché ricerca sempre i propri piaceri nei quali,
trattandosi di piaceri carnali, spesso c’e il peccato per il fatto che chi si lascia
assorbire da essi trascura quelli dello spirito. Dice al riguardo S. Giacomo:

21



“Ciascuno e tentato dalla propria concupiscenza, che lo attrae e lo seduce, poi la
concupiscenza concepisce e genera il peccato” (Gc 1,14).

La carne poi tenta distogliendo I'uomo dal bene. Mentre infatti lo spirito, per
quanto dipende da lui, si diletta sempre dei beni spirituali, la carne col suo peso gli &
di impaccio, perché “un corpo corruttibile appesantisce 'anima” (Sap 9,15). S. Paolo
scrive in proposito: “Acconsento nel mio intimo alla legge di Dio, ma nelle mie
membra vedo un‘altra legge, che muove guerra alla legge della mia mente e mi rende
schiavo della legge del peccato che e nelle mie membra” (Rm 7,22 23).

E questa tentazione della carne &€ molto grave perché questo nostro nemico, cio¢ la
carne, € congiunto a noi; e, come dice Boezio, “non c’é per noi peste pit nociva
di un nemico che sia della nostra famiglia” (De consolatione philosophiae 111,5).
Contro la carne percio si deve vigilare: “Vegliate e pregate, per non cadere in
tentazione” (Mt 26,41).

A sua volta, il diavolo tenta con estrema violenza.

Una volta infatti che si abbia vinta la carne, si scatena questo altro nostro
nemico, il diavolo, contro il quale dobbiamo sostenere una grande battaglia: “La
nostra battaglia infatti non € contro creature fatte di sangue e di carne, ma contro i
Principati e le Potesta, contro i dominatori di questo mondo di tenebra, contro gli
spiriti del male che abitano nelle regioni celesti” (Ef 6,12).

Per questo satana € detto espressamente il tentatore (Mt 4,3; 1 Ts 3,5). Il diavolo nel
tentare usa molta astuzia. Come un abile capitano che assedia una fortezza,
prima studia il punto debole della persona che vuol far cadere e poi la tenta
la dove la scorge piu vulnerabile.

Percid una volta che gli uomini hanno resa inoffensiva la propria carne, Satana li
tenta in quei vizi verso i quali sono piu inclinati, quali l'ira, la superbia ed
altri vizi spirituali. Dice S. Pietro: “I/ vostro nemico, il diavolo, come leone ruggente
va in giro, cercando chi divorare” (1 Pt 5,8).

Quando poi egli tenta, mette in atto due espedienti.

Da principio non propone subito alla persona tentata un oggetto palesemente
cattivo, ma qualcosa che abbia I'apparenza di bene, per stornarla
inizialmente in tal modo dal suo proposito fondamentale e poterla poi in seguito
indurre piu facilmente al peccato, una volta che e riuscito a distoglierla sia pure di
poco dal bene: in altre parole, “Satana si maschera da angelo di luce” (2 Cor 11,14).
In seguito poi, quando I’ha indotta al peccato, la lega talmente alla colpa da
impedirle di distaccarsene, perché, al dire di Giobbe, “'i nervi delle sue cosce
si intrecciano saldi"” (Gb 40,17). Cosicché due cose fa il diavolo: prima inganna e
poi trattiene nel peccato chi ha ingannato.

Il terzo tentatore e il mondo, il quale tenta anch’esso in due maniere.

Prima di tutto con un eccessivo e smoderato desiderio dei beni temporali,
perché come dice I’Apostolo: “L‘attaccamento al denaro é€ la radice di tutti i mali” (1
Tm 6,10).

Servendosi dei persecutori e dei tiranni, tenta poi anche incutendo terrore, per cui
dice il Libro di Giobbe: “Anche noi siamo avvolti nelle tenebre” (Gb 37,19) e S. Paolo
aggiunge: “Tutti quelli che vogliono vivere piamente in Cristo Gesu saranno
perseguitati” (2 Tm 3,12). Ma il Signore ci rassicura: “Non abbiate paura di quelli che
uccidono il corpo, ma non hanno potere di uccidere I'anima” (Mt 10,28).

22



Dalle cose dette risulta percid chiaro che cos’e la tentazione e come e da chi I'uomo
viene tentato.

Rimane da vedere in qual modo I'uomo venga liberato dalla tentazione.

Su quest’ultimo punto va notato che Cristo ci insegna a chiedere non di non
essere tentati, ma di non essere indotti nella tentazione.

Se infatti 'uomo vince la tentazione merita la corona; ed € per questo che Giacomo ci
ammonisce: “Considerate perfetta letizia, miei fratelli, quando subite ogni sorta di
prove” (Gc 1,2), e il Siracide aggiunge: “Figlio, se ti presenti per servire il Signore,
preparati alla tentazione” (Sir 2,1).

Ecco perché ci viene insegnato a chiedere di non essere indotti nella
tentazione prestandole consenso; e S. Paolo commenta: “Nessuna tentazione vi
ha finora sorpresi se non umana; infatti Dio € fedele e non permettera che siate
tentati oltre le vostre forze, ma con la tentazione vi dara anche la via d’uscita e la
forza per sopportarla” (1 Cor 10,12).

Essere tentati é infatti cosa umana, ma consentirvi é cosa diabolica.

Forse Dio induce al male dal momento che ci fa dire: “non ci indurre in
tentazione"”?

Rispondo che si dice che Dio induce al male nel senso che lo permette, in quanto,

cio€, a causa dei suoi molti peccati precedenti, sottrae all'uomo la sua grazia, tolta la
quale, egli scivola nel peccato. Per questo noi diciamo col salmista “Non abbandonarmi
quando declinano le mie forze” (Sal 70,9).

Dio pero sostiene I'uomo, perché non cada in tentazione, mediante il fervore
della carita che, per quanto sia poca, é sufficiente a preservarci da qualsiasi
peccato. Infatti che “/e grandi acque non possono spegnere I'amore” (Ct 8,7).

Lo sostiene inoltre col lume dell’intelletto, col quale ci istruisce sulle cose da

fare; poiché, come dice il Filosofo: “"Ogni peccatore e un ignorante”.

E, siccome Dio per bocca sua aveva promesso: “Ti faro saggio, t'indichero la via da
seguire” (Sal 31,8), questo dono Davide lo chiedeva invocandolo: “Signore mio Dio,
conserva la luce ai miei occhi, perché non mi sorprenda il sonno della morte, perché il
mio nemico non dica: I’ho vinto” (Sal 12,4 5).

Noi otteniamo tutto questo col Dono dell’Intelletto, mediante il quale, se non
consentiamo alla tentazione, conserviamo un cuore puro, del quale viene
detto “Beati i puri di cuore” (Mt 5,8).

In questa maniera perverremo alla visione beatifica, alla quale ci faccia giungere |l
Signore.

7/ Settima domanda: ma liberaci dal male. Amen

Nelle due domande precedenti il Signhore ci ha insegnato a chiedere il perdono dei
peccati e il modo di evitare le tentazioni.

Qui invece ci insegna a chiedere di essere preservati dal male.

Tale richiesta e generale, come fa osservare Agostino, perché riguarda tutti i
mali, sia i peccati che le infermita, le avversita e le afflizioni.

Ma poiché del peccato e delle tentazioni si & gia detto, ora non ci resta che parlare
degli altri mali, ossia delle avversita e tribolazioni di questo mondo, dalle
quali Dio ci libera in quattro maniere.

1 - Impedendo che ci colpisca lI'afflizione. Ma capita di rado che i santi in
questo mondo non siano afflitti, perché “tutti quelli che vogliono vivere piamente

23



in Cristo Gesu saranno perseguitati” (2 Tm 3,12). A qualcuno tuttavia Dio concede
alle volte di non essere afflitto dal male, quando cioé lo sa impotente e
incapace di sopportarlo, alla stessa maniera del medico, il quale non somministra
medicine troppo forti a un malato debole. A questo modo di agire di Dio allude
I’Apocalisse quando dice: “Ho aperto davanti a te una porta che nessuno puo chiudere
perché hai poca forza” (Ap 3,8; Volgata).

In cielo invece sara comune a tutti i beati I’esenzione da ogni afflizione. Si
dice infatti che il Signore: “da sei tribolazioni ti liberera - quelle cioe della vita
presente, che suole distinguersi in sei eta - e alla settima non li tocchera il male” (Gb
5,19), e ancora, che essi: “non avranno piu fame, né avranno piu sete, né li colpira il
sole né arsura di sorta” (Ap 7,16).

2 - Consolandoci quando le afflizioni sopraggiungono.

Se infatti Dio non lo consolasse, I'uomo non potrebbe resistere. L'’Apostolo
scriveva infatti di sé: “La tribolazione che ci é capitata in Asia ci ha colpiti oltre
misura, al di la delle nostre forze” (2 Cor 1,8), ma aggiungeva: “Dio che consola gli
afflitti ci ha consolati” (2 Cor 7,6); e anche il salmista poteva dire di sé: “Quando ero
oppresso dall’angoscia, il tuo conforto mi ha consolato” (Sal 93,19).

3 - Concedendo agli afflitti tanti beni da far loro dimenticare i mali, si da far
dire a Tobia “Tu non ti diletti delle nostre afflizioni, ma dopo la tempesta fai tornare la
tranquillita e dopo le lacrime e il pianto infondi la gioia” (Tb 3,22).

Non sono dunque da temere le afflizioni e le tribolazioni di questo mondo
perché sono facilmente tollerabili, sia per la consolazione che e loro unita, sia
per la loro breve durata, come dice I’Apostolo: “Il momentaneo, leggero peso della
nostra tribolazione, ci procura una quantita smisurata ed eterna di gloria” (2 Cor
4,17). Per esse si perviene cioe alla vita eterna.

4 - Trasformando in bene tentazioni e tribolazioni.

E per questo che non si dice “/iberaci dalla tribolazione”, ma “dal male”,
perché per i santi le tribolazioni servono alla loro corona, e quindi essi se ne
gloriano, come se ne gloriava S. Paolo quando diceva: “Noi ci vantiamo anche nelle
tribolazioni, ben sapendo che la tribolazione produce pazienza, la pazienza una virtu
provata e la virtu provata la speranza. La speranza poi non delude” (Rm 5,3 5). E
Tobia diceva: “Benedetto sia il tuo nome, Dio dei nostri padri... che nel tempo della
tribolazione perdoni i peccati” (Tb 3,13).

Dio, dunque, libera I'uomo dal male della tribolazione quando la volge in
bene: e cio € segno di massima sapienza, perché e proprio del sapiente
ordinare il male al bene. E questo si ottiene mediante la pazienza che si
esercita nelle tribolazioni. Mentre infatti tutte le altre virtu si servono dei beni
dell'uomo, la pazienza usa invece dei mali, e percid essa € necessaria solo nei mali,
ossia nelle tribolazioni. Si legge infatti nel Libro dei Proverbi: “Dalla pazienza si
conosce la saggezza dell'uomo” (Pr 19,11).

Questo lo Spirito Santo, mediante il Dono della Sapienza, ci fa chiedere: di
poter pervenire a quella beatitudine alla quale ci ordina la pace, perché e per
mezzo della pazienza che noi otteniamo la pace, sia nelle prosperita che nelle
avversita. E si comprende cosi perché i pacifici siano detti figli di Dio, ossia simili a
Lui, perché, come a Dio, anche a loro nulla pud nuocere, né le cose prospere né quelle
avverse. Percio e detto: “beati i pacifici, perché saranno chiamati figli di Dio"” (Mt 5,9).

24



Chiudiamo quindi la nostra preghiera dicendo: Amen, quasi come sigillo di
conferma di tutte le nostre domande.

Sintesi conclusiva

Volendo riassumere in breve quanto e stato detto sul Pater noster, bisogna rilevare
che nella Preghiera del Signore sono contenute tutte le cose da desiderare e
tutte quelle da fuggire.

Tra le cose da desiderare, si desidera di piu quella che piu si ama, cioé Dio.
Ecco perché chiediamo per prima cosa la gloria di Dio dicendo “sia santificato il tuo
nome”.

A Dio vengono poi richiesti tre beni che riguardano te.

Il primo e quello di poter pervenire alla vita eterna, e tu glielo chiedi quando
dici: “venga il tuo regno”.

Il secondo e che tu faccia la volonta e adempia la giustizia di Dio, e glielo
chiedi quando dici: “sia fatta la tua volonta”.

Il terzo e che tu abbia le cose necessarie alla vita, e gliele chiedi quando dici:
“dacci oggi il nostro pane quotidiano”.

A questi tre beni allude il Signore quando dice:

circa il primo “Cercate prima il regno di Dio”;

circa il secondo: “/a sua giustizia”,

e circa il terzo: “e tutte queste cose vi saranno date in aggiunta” (Mt 6,33).

Le cose invece da evitare e da fuggire sono quelle contrarie al bene.

E il bene che noi dobbiamo desiderare € quadruplice.

Il primo é la gloria di Dio. E ad essa nessun male € contrario perché risulta sia dal
bene che dal male: dal male in quanto Dio lo punisce, dal bene perché lo premia.
Percio e detto: “Se pecchi, che gli fai?... Se tu sei giusto, che cosa gli dai?” (Gb
35,67).

Il secondo e la vita eterna, e ad essa € contrario il peccato, perché col peccato si
perde.

Per rimuoverlo diciamo percio: “rimetti a noi i nostri debiti come anche noi li
rimettiamo ai nostri debitori”.

Il terzo bene é costituito dalla giustizia e dalle opere buone, e a questo bene
sono contrarie le tentazioni, perché esse ci impediscono di fare il bene. Per rimuovere
questo male chiediamo: “non ci indurre in tentazione”.

Il quarto bene sono le cose necessarie alla vita, alle quali si oppongono le
avversita e le tribolazioni. Per rimuoverle chiediamo: “liberaci dal male. Amen".

Commento al Pater noster di San Francesco d'Assisi

O santissimo Padre nostro: creatore, redentore, consolatore e salvatore nostro.
Che sei nei cieli: negli angeli e nei santi, illuminandoli alla conoscenza, perché
tu, Signore, sei luce, infammandoli all'amore, perché tu, Signore, sei amore, ponendo
la tua dimora in loro e riempiendoli di beatitudine, perché tu, Signore, sei il sommo

25



bene, eterno, dal quale proviene ogni bene e senza il quale non esiste alcun
bene.

Sia santificato il tuo nome: si faccia luminosa in noi la conoscenza di te, affinché
possiamo conoscere l'ampiezza dei tuoi benefici, I'estensione delle tue
promesse, la sublimita della tua maesta e la profondita dei tuoi giudizi.

Venga il tuo regno: perché tu regni in noi per mezzo della grazia e ci faccia
giungere nel tuo regno, ove la visione di te e senza veli,

I'amore di te & perfetto,

la comunione di te e beata,

il godimento di te senza fine.

Sia fatta la tua volonta come in cielo cosi in terra: affinché ti amiamo con tutto il
cuore, sempre pensando a te; con tutta I'anima, sempre desiderando te; con
tutta la mente, orientando a te tutte le nostre intenzioni e in ogni cosa cercando
il tuo onore; e con tutte le nostre forze, spendendo tutte le nostre energie e
sensibilita dell'anima e del corpo a servizio del tuo amore e non per altro; e
affinché possiamo amare i nostri prossimi come noi stessi, trascinando tutti
con ogni nostro potere al tuo amore, godendo dei beni altrui come dei nostri e nei
mali soffrendo insieme con loro e non recando nessuna offesa a nessuno.

Il nostro pane quotidiano: il tuo Figlio diletto, il Signore nostro Gesu Cristo, da a
noi oggi: in memoria, comprensione e reverenza dell'amore che egli ebbe per
noi e di tutto quello che per noi disse, fece e pati.

E rimetti a noi i nostri debiti: per la tua ineffabile misericordia, per la potenza
della passione del tuo Figlio diletto e per i meriti e I'intercessione della
beatissima Vergine e di tutti i tuoi eletti.

Come noi li rimettiamo ai nostri debitori: e quello che non sappiamo pienamente
perdonare, tu, Signore, fa' che pienamente perdoniamo si che, per amor
tuo, amiamo veramente i nemici e devotamente intercediamo presso di

te, non rendendo a nessuno male per male e impegnandoci in te ad essere di
giovamento a tutti

E non ci indurre in tentazione: nascosta o manifesta, improvvisa o insistente.
Ma liberaci dal male: passato, presente e futuro.

Gloria al Padre, ecc.

k% k Xk %k

https://cooperatores-veritatis.org/

https://pietropaolotrinita.org/ - referente, Daniela

canale YouTube di Preghiera e notiziario: PietroPaolo Trinita

pagina di Facebook Apostoli di Maria - referente, Daniela

per i Cenacoli di Preghiera sui gruppi whatsapp: 366 2674 288 - referenti Massimiliano e Daniela

26


https://cooperatores-veritatis.org/
https://pietropaolotrinita.org/
https://www.youtube.com/channel/UCNiQ54yCFh7SkMPEBxQOCwA/videos
https://www.facebook.com/Pietro-Paolo-Trinit%C3%A0-105533734420498/

