
1 

 

Trattato della vera devozione a Maria 

Di San Luigi Maria Grignion de Monfort 

 
TRATTATO DELLA VERA DEVOZIONE A MARIA 
San Luigi Maria Grignion de Monfort 
Il segreto di un libro 
 
Questo libro è stato scritto da un santo e ha già formato altri Santi. Ora è nelle tue mani, 
perché anche tu possa diventare Santo. Tanta gente, oggi, è alla ricerca del senso profondo 
della propria vita. C'è chi si rivolge a illuminati e saggi maestri del lontano Oriente e chi ai 

maghi vicini di casa; c'è chi trova pace in antiche religioni, e chi segue invece le mode del 
momento; c'è chi attende felività dalla nuova musica, o dal vivere nella natura, o altro ancora. 
Qui si propone il Maestro Gesù Cristo, con il suo Vangelo puro e semplice. Per un cristiano 
come te, essere Santo significa seguire e imitare Gesù Cristo, il tuo Maestro. Nella tua vita di 
ogni giorno: senza rumore, ma in profondità. Troverai la pace per te stesso e saprai spargere 
gioia attorno a te. Questo libro parla di Maria, la Madre del Maestro: ma è solo per condurti a 
Lui e a Dio Padre, nello Spirito Santo. E’ un libro scritto 300 anni fa: ti accorgerai dallo stile, 
ma lo troverai facile, perché ti rivela finalmente ciò che tu stai cercando, forse da molto tempo. 
Se alla prima lettura non ti parlerà al cuore, non buttarlo! A tanti altri è già successo di 
scoprire solo più tardi la perla preziosa e il segreto che questo libro contiene. 
 
Scritto, nascosto e ritrovato… 
San Luigi Maria Grignion de Monfort (1673-1716) fu un missionario che predicò al popolo nella 
Francia di Luigi XIV il Re Sole. Morì a soli 43 anni, durante una missione, consumato dalle 
fatiche. Il manoscritto del Trattato rimase nascosto per 130 anni. Fu ritrovato nel 1842 e 
pubblicato l'anno seguente. Da allora ha fatto il giro del mondo, tradotto in tutte le lingue. 
Grandi anime cristiane di sacerdoti, di suore e di laici, uomini e donne, si sono ispirate al 
Trattato per la propria vita spirituale e per operare grandi cose per Dio, nella Chiesa e nella 
società. Per rimanere vicini a noi, ricordiamo: Massimiliano Kolbe, Giovanni Calabria, Silvio 
Gallotti, Annibale di Francia, Bartolo Longo, Luigi Orione, Giacomo Alberione, Chiara Lubich, 
Giovanni Paolo lI. L'insegnamento del trattato, pur rispecchiando una certa teologia dei secoli 
passati, espressa in un linguaggio non sempre attuale, è in piena armonia con la mariologia del 

Concilio Vaticano II, contenuta nel capitolo VIII della costituzione dogmatica Lumen Gentium. 
Giovanni Paolo Il, nella lettera enciclica Redemptoris Mater, presenta Monfort come «testimone 
e maestro» della spiritualità mariana che conduce a Gesù Cristo e al suo Vangelo. E alla vigilia 
del Grande Giubileo dell'anno Duemila, Monfort viene scoperto non solo come attuale, ma 
come profetico per il futuro della Chiesa. Una Chiesa dello Spirito Santo, rinnovata e riformata 
alla scuola del Vangelo, nella quale Maria continuerà a formare i grandi Santi: che saranno 
ardenti del fuoco del divino amore, leggeri e sensibili al soffio dello Spirito Santo, veri discepoli 
di Gesù Cristo, pronti a intraprendere e realizzare cose grandi per la gloria di Dio. 
 
GRANDEZZA DI MARIA 
1. E' per mezzo della Santa Vergine Maria che Gesù Cristo è venuto al mondo ed è ancora per 
mezzo di lei che deve regnare nel mondo. 
2. Maria ha vissuto una vita molto nascosta: per questo viene chiamata dallo Spirito Santo e 
dalla Chiesa Alma Mater, Madre nascosta e segreta. La sua umiltà è stata così profonda da non 
avere sulla terra altro desiderio più forte e più continuo che di nascondersi a se stessa e a tutti, 
per essere conosciuta unicamente da Dio solo. 
3. Dio, per esaudirla nelle richieste che gli fece di nasconderla e renderla povera e umile, si 
compiacque di tenerla nascosta agli occhi di quasi tutti: nel concepimento, nella nascita, nei 
misteri della sua vita, nella risurrezione a assunzione al cielo. I suoi stessi genitori non la 
conoscevano; gli angeli si domandavano spesso tra loro: Chi è costei?. L'Altissimo la teneva 
loro nascosta; oppure, se rivelava qualcosa, infinitamente di più era ciò che teneva segreto. 
4. Dio Padre ha consentito che non facesse nessun miracolo durante la sua vita, almeno di 

quelli appariscenti, anche se gliene aveva dato il potere. Dio Figlio ha permesso che ella quasi 
non parlasse, benché le avesse comunicato la sua sapienza. Dio Spirito Santo, benché fosse la 



2 

 

sua Sposa fedele, ha fatto sì che gli Apostoli e gli Evangelisti non ne parlassero che 
pochissimo, il puro necessario per far conoscere Gesù Cristo. 
5. Maria è l'eccelso capolavoro dell'Altissimo, di cui si è riservato la conoscenza e la proprietà. 
Maria è la Madre mirabile del Figlio, che egli ha voluto tenere nell'umiltà e nel nascondimento 
durante la sua vita; per favorirne l'umiltà egli la chiama donna, come se fosse un'estranea, 
benché dentro di sé la stimasse e l'amasse più di tutti gli angeli e le creature umane. Maria è la 
fonte sigillata e la Sposa fedele dello Spirito Santo, dove entra egli solo. Maria è il santuario e il 
riposo della Trinità Santa, dove Dio è presente in un modo più grande e divino che non in ogni 
altro luogo dell'universo, compresa la sua presenza tra i cherubini e i serafini; in lei, senza un 
grande privilegio, non è permesso entrare a nessuna creatura, benché purissima. 
6. Io dico con i santi: la divina Maria è il paradiso terrestre del nuovo Adamo, dove questi si è 
incarnato per opera dello Spirito Santo, per operarvi meraviglie inimmaginabili. E' il grande e 

divino mondo di Dio, dove egli custodisce bellezze e tesori ineffabili; è la magnificenza 
dell'Altissimo, dove è nascosto come nel proprio seno il suo unico Figlio e, in lui, tutto ciò che 
egli ha di più grande e prezioso. Oh! quante cose grandi e nascoste ha compiuto il Dio potente 
in questa creatura meravigliosa; ella stessa si sente costretta a proclamarlo, nonostante la sua 
profonda umiltà: «Grandi cose ha fatto in me l'Onnipotente». Il mondo non le conosce, poiché 
non ne è capace né degno. 
7. I santi hanno detto meraviglie di questa santa città di Dio; essi, al loro stesso dire, non si 
sono sentiti mai così felici ed eloquenti, come quando hanno parlato di lei. Essi affermano che 
la sublimità dei suoi meriti, da lei elevata fino al trono della Divinità, non si puo cogliere; che 
l'immensità della sua carità, da lei estesa oltre i confini della terra, non si può calcolare; che la 
grandezza del suo potere, che influisce perfino su Dio stesso, non si può commisurare; che, 
infine, la profondità della sua umiltà e di tutte le sue virtù e grazie, come un abisso, non si può 
sondare. O altezza incomprensibile! O ineffabile immensità! O smisurata grandezza! O 
impenetrabile abisso! 
8. Ogni giorno, da un capo all'altro della terra, dal più alto dei cieli fin nel profondo degli abissi, 
tutto predica, tutto proclama la mirabile Maria. I nove cori degli angeli, gli uomini e le donne, 
di ogni età, condizione e religione, buoni e cattivi, persino i demoni, sono costretti a 
proclamaria beata, volentieri o no, ma per la forza della verità. Tutti gli angeli del cielo - come 
dice san Bonaventura - proclamano senza sosta: «Santa, santa, santa Maria, Vergine Madre di 
Dio». E milioni e milioni di volte al giorno le rivolgono l'angelico saluto: «Ave Maria...», e si 
inchinano davanti a lei, chiedendole, per grazia, di onorarli di un suo comando. Fino a san 
Michele, il quale - dice sant'Agostino - benché principe di tutta la corte celeste, è il più zelante 

nel renderle e farle rendere ogni sorta di omaggio, sempre in attesa di avere l'onore di andare, 
a un suo comando, a rendere servizio a qualcuno dei suoi servi. 
9. Tutta la terra è piena della sua gloria, in particolare tra i cristiani, dove è scelta come 
patrona e protettrice di molti regni, province, diocesi e città. Tante cattedrali sono consacrate a 
Dio sotto il suo nome. Non c'è chiesa senza un altare in suo onore; non c’è contrada o regione 
che non abbia una sua immagine miracolosa, dove ogni sorta di male viene guarito e ogni 
sorta di bene viene ottenuto. Quante confraternite e associazioni in suo onore! Quanti ordini 
religiosi sotto il suo nome e la sua protezione! Quanti fratelli e sorelle, membri di associazioni, 
quanti religiosi e religiose di congregazioni diverse, proclamano le sue lodi e fanno conoscere le 
sue misericordie! Non c'è bambino, che balbettando l'Ave Maria, non la lodi; non c'è peccatore 
che, nella sua stessa ostinazione, non conservi una scintilla di fiducia in lei; e neppure c'è un 
solo demonio negli inferi che, temendola, non la rispetti. 
10. Detto questo, bisogna in verità aggiungere con i santi: di Maria non si dice mai 
abbastanza. Maria non è ancora abbastanza lodata, esaltata, onorata, amata e servita. Ella 
merita ancora maggior lode, ossequio, amore e dedizione. 

11. E ancora, con lo Spirito Santo dobbiamo dire: «Tutto lo splendore della figlia del Re é 
nell'interno». Come se tutta la gloria esteriore che a gara le rendono il cielo e la terra non 
fosse nulla, a confronto di quella interiore che riceve dal Creatore, non conosciuta dalle piccole 
creature che non sono capaci di penetrare nel più intimo segreto del Re. 
12. E infine, con l'Apostolo possiamo esclamare: «Occhio non vide, né orecchio udì, né mai 
entrarono in cuore di uomo... » le bellezze, le grandezze e le sublimità di Maria, miracolo dei 
miracoli della grazia, della natura e della gloria. Dice un santo: se vuoi capire la Madre, conosci 

il Figlio. E' una degna Madre di Dio! E qui ogni nostro discorso rimane inadeguato. 
13. E' il cuore che mi ha dettato ciò che ho appena scritto, con gioia speciale, per mostrare 



3 

 

come la divina Maria sia stata finora sconosciuta; questo è uno dei motivi per cui Gesù Cristo 
non è conosciuto come si dovrebbe. E' dunque sicuro che la conoscenza di Gesù Cristo e la 
venuta del suo regno nel mondo non saranno che la conseguenza necessaria della conoscenza 
della Santa Vergine e della venuta del regno di Maria, che lo ha messo al mondo la prima volta 
e che lo farà risplendere la seconda. 
 
MARIA SCELTA DA DIO 
14. Confesso, con tutta la Chiesa, che essendo Maria una semplice creatura uscita dalle mani 
dell'Altissimo, paragonata alla sua infinita Maestà, ella è meno di un atomo, o piuttosto, non è 
proprio niente, poiché soltanto lui è Colui che è. Di conseguenza, questo grande Signore, 
sempre indipendente e bastante a se stesso, non ha avuto e non ha bisogno nel modo più 
assoluto della Santa Vergine Maria per compiere i suoi voleri e per manifestare la propria 

gloria. Gli basta volere, per fare tutto. 
15. Tuttavia, supponendo le cose come sono, si può dire che Dio, dopo aver voluto iniziare e 
compiere le sue più grandi opere per mezzo della Santa Vergine, da quando egli l'ha formata, 
c'è da credere che egli non cambierà affatto condotta nei secoli dei secoli, poiché egli è Dio e 
non cambia né sentimenti, né modo di agire. 
16. Dio Padre non ha donato al mondo il suo unico Figlio che per mezzo di Maria. Per quanti 
sospiri non abbiano emesso i patriarchi, per quante suppliche non abbiano fatto i profeti e i 
santi dell'antica legge durante quattromila anni, per ottenere questo tesoro, non c'è stata che 
Maria che l'abbia meritato e trovato grazia davanti a Dio con la forza delle sue preghiere e la 
sublimità delle sue virtù. Il mondo era indegno - dice sant'Agostino - ricevere il Figlio di Dio 
direttamente dalle mani del Padre; egli lo ha donato a Maria perché il mondo lo ricevesse da 
lei. Figlio di Dio si è fatto uomo per la nostra salvezza, ma lo ha fatto in Maria e per mezzo di 
Maria. Lo Spirito Santo Dio ha formato Gesù Cristo in Maria, ma dopo averle chiesto il 
consenso per mezzo di uno tra i primi ministri della sua corte. 
17. Dio Padre ha comunicato a Maria la sua fecondità, per quanto una semplice creatura ne 
fosse capace, per darle così il potere di generare il suo Figlio e tutti i membri del suo Corpo 
mistico. 
18. Dio Figlio è disceso nel suo grembo verginale, come il nuovo Adamo nel proprio paradiso 
terrestre, per trovare le sue compiacenze e operare in segreto meraviglie di grazia. Questo Dio 
fatto uomo ha trovato la propria libertà nel farsi prigioniero nel grembo di lei; ha fatto 
risplendere la propria forza nel lasciarsi portare da questa fanciulla; ha trovato la propria gloria 
e quella dei Padre suo nel nascondere i suoi splendori a tutte le creature di quaggiù, per non 

rivelarli che a Maria; ha glorificato la propria indipendenza e maestà nel dipendere da questa 
Vergine amabile, nel concepimento, nella nascita, nella presentazione al tempio, nella vita 
nascosta di trent'anni e fino alla sua morte, alla quale ella dovette assistere, per non costituire 
con lei che un medesimo sacrificio e per essere immolato all'eterno Padre con il consenso di lei, 
come un tempo Isacco fu immolato alla volontà di Dio con il consenso di Abramo. E' lei che lo 
ha allattato, nutrito, custodito, allevato e sacrificato per noi. O mirabile e insondabile 
dipendenza di un Dio, che lo Spirito Santo non ha potuto passare sotto silenzio nel Vangelo, 
per mostrarcene il valore e la gloria infinita, pur avendo taciuto quasi tutte le meraviglie che 
questa Sapienza incarnata ha compiuto durante la sua vita nascosta. Gesù Cristo ha dato più 
gloria a Dio suo Padre con la sottomissione a sua Madre durante trent'anni, che non 
convertendo il mondo intero per mezzo di strepitosi miracoli. Oh, come si dà altamente gloria a 
Dio quando, per piacergli, ci si sottomette a Maria, sull'esempio di Gesù Cristo, nostro unico 
modello! 
19. Se esaminiamo da vicino il resto della vita di Gesù Cristo, vedremo che egli ha voluto dare 
inizio ai suoi miracoli per mezzo di Maria. Ha santificato san Giovanni nel seno di sua madre, 

santa Elisabetta, per mezzo della parola di Maria; non appena ebbe parlato, Giovanni fu 
santificato e fu questo il primo e più grande miracolo di grazia. Alle nozze di Cana, cambiò 
l'acqua in vino, in seguito all'umile preghiera di Maria e fu il primo miracolo nell'ordine della 
natura. Egli ha iniziato e continuato i suoi miracoli per mezzo di Maria; e li continuerà fino alla 
fine dei secoli per mezzo di Maria. 
20. Dio Spirito Santo, che è sterile nella divinità, cioè non produce altra persona divina, è 
divenuto fecondo per mezzo di Maria, che ha sposata. E' con lei, in lei e da lei che egli ha 

prodotto il suo capolavoro, che è un Dio fatto uomo, e che produce ogni giorno, fino alla fine 
del mondo, i cristiani fedeli, membri del corpo di questo capo adorabile: perciò, quanto più egli 



4 

 

trova Maria, sua cara e indissolubile Sposa, in un'anima, tanto più diventa operante e potente 
per formare Gesù Cristo in quell'anima e l'anima in Gesù Cristo. 
21. Con questo non si vuoi dire che sia la Santa Vergine a dare fecondità allo Spirito Santo, 
come se egli non l'avesse da se, poiché essendo Dio, possiede la fecondità e la capacità di 
produrre, come il Padre e il Figlio, anche se non la mette in atto, dal momento che non dà 
origine ad altra persona divina. Si vuol dire che lo Spirito Santo, tramite la Santa Vergine, di 
cui vuole servirsi benché non ne abbia un bisogno assoluto, traduce in atto la propria 
fecondità, producendo in lei e per mezzo di lei Gesù Cristo e i suoi membri. O mistero di 
grazia, sconosciuto anche ai più dotti e spirituali tra i cristiani! 
 
MARIA NELLA SANTA CHIESA 
22. La condotta che le tre Persone della Santissima Trinità hanno tenuto nell'Incarnazione e 

nella prima venuta di Gesù Cristo, è da loro mantenuta ogni giorno, in maniera invisibile, nella 
santa Chiesa e sarà conservata fino alla consumazione dei secoli, nell'ultima venuta di Gesù 
Cristo. 
23. Dio Padre ha radunato una massa di acque che ha chiamato mare; egli ha pure riunito un 
insieme di tutte le grazie che ha chiamato Maria. Questo grande Dio possiede un tesoro, o un 
deposito ricchissimo, dove ha racchiuso tutto ciò che ha di bello, di splendido, di raro e di 
prezioso, perfino il suo proprio Figlio; questo tesoro immenso non è altro che Maria, che i santi 
chiamano tesoro del Signore e della cui pienezza gli uomini sono arricchiti. 
24. Dio Figlio ha comunicato alla sua Madre tutto ciò che ha acquisito con la sua vita e la sua 
morte, i suoi meriti infiniti e le sue mirabili virtù e l'ha costituita tesoriera di tutto ciò che il 
Padre gli aveva dato in eredità; è per mezzo di lei che egli applica i propri meriti ai suoi 
membri, che comunica le proprie virtù e distribuisce le sue grazie; è il suo canale misterioso, il 
suo acquedotto, attraverso il quale fa passare con dolcezza e abbondanza le sue misericordie. 
25. Dio Spirito Santo ha comunicato a Maria, sua Sposa fedele, i propri doni ineffabili; l'ha 
scelta come dispensatrice di tutto ciò che possiede, di modo che ella distribuisce a chi vuole, 
nella misura che vuole, come e quando vuole, ogni dono e grazia; nessun dono celeste giunge 
agli uomini senza passare dalle sue mani verginali. Questa è la volontà di Dio: che noi 
riceviamo tutto per mezzo di Maria. E così sarà arricchita, innalzata e onorata dall'Altissimo 
colei che si era dichiarata povera, umile e nascosta fin nel profondo del nulla con la sua intima 
umiltà e per tutta la sua vita. Ecco il sentire della Chiesa e dei santi Padri. 
26. Se parlassi a degli spiriti critici di oggi, mi fermerei più a lungo a provare ciò che ho detto 
con semplicità, citando la Sacra Scrittura e i santi Padri, di cui potrei riferire i testi in latino; 

potrei portare molte solide motivazioni, come si possono trovare sviluppate a lungo nel libro La 
triplice corona della Santa Vergine, del padre Poiré. Ma io parlo in particolare ai poveri e ai 
semplici, i quali hanno di solito buona volontà e maggior fede dei sapienti e sanno credere con 
più semplicità e maggior merito. Perciò mi accontento di esporre la verità semplicemente, 
senza fermarmi a citare tutti i passi latini, che essi neppure capiscono. Nè riferirò alcuni, senza 
farne una ricerca sistematica. Ma proseguiamo. 
27. La grazia perfeziona la natura, e la gloria perfeziona la grazia. E' dunque certo che Cristo 
Signore anche in cielo è ancora Figlio di Maria, come lo era sulla terra e quindi ha conservato la 
sottomissione e l'obbedienza del più perfetto dei figli nei riguardi della migliore di tutte le 
madri. Ma non dobbiamo vedere in questa dipendenza una forma di abbassamento o di 
imperfezione in Gesù Cristo. Essendo Maria infinitamente al di sotto del suo Figlio, che è Dio, 
non lo comanda come farebbe una madre qui in terra con un suo figlio, che deve essere 
sottomesso. Maria essendo tutta trasformata in Dio dalla grazia e dalla gloria che trasformano i 
santi in lui, non chiede, non vuole e non fa nulla che sia contrario all'eterna e immutabile 
volontà di Dio. Quando si legge quindi negli scritti dei santi Bernardo, Bernardino, 

Bonaventura, ecc. che in cielo e sulla terra tutto è sottomesso alla Santa Vergine, perfino Dio 
stesso, essi intendono dire che l'autorità che Dio ha dato a lei è così grande da sembrare che 
ella abbia il medesimo potere di Dio e che le sue preghiere e domande sono così potenti presso 
Dio da diventare come dei comandi presso la sua Maestà, che non resiste mai all'invocazione 
della sua cara Madre, poiché ell è sempre umile e conforme alla sua volontà. Se Mosè, con la 
forza della sua preghiera, fermò la collera di Dio sugli Israeliti, in modo così efficace che 
l'Altissimo e infinitamente misericordioso Signore, non potendo resistere, gli disse di lasciarlo 

andare in collera e punire quel popolo ribelle, che cosa dobbiamo pensare noi, a più forte 
ragione, della preghiera dell'umile Maria, la degna Madre di Dio, più potente presso la sua 



5 

 

Maestà che non le preghiere e le intercessioni di tutti gli angeli e i santi del cielo e della terra? 
28. Maria comanda nei cieli sugli angeli e sui beati. Come premio della sua profonda umiltà, 
Dio le ha dato il potere e l'incarico di riempire di santi i troni lasciati vuoti dagli angeli ribelli, 
caduti per superbia. Questo è il volere dell'Altissimo, che esalta gli umili, che il cielo, la terra e 
gli inferi si pieghino, volenti o nolenti, ai comandi dell'umile Maria, costituita sovrana del cielo e 
della terra, comandante dei suoi eserciti, tesoriera delle sue ricchezze, dispensatrice delle 
grazie, operatrice delle sue grandi meraviglie, riparatrice del genere umano, mediatrice degli 
uomini, vincitrice dei nemici di Dio e fedele compagna delle sue imprese grandiose e dei suoi 
trionfi. 
29. Dio Padre vuole avere figli per mezzo di Maria, fino alla fine del mondo, e le dice: «Fissa la 
tua tenda in Giacobbe» e cioè poni la tua dimora e risiedi tra i miei figli e fedeli credenti, 
simboleggiati da Giacobbe, e non tra i seguaci del demonio e i non credenti, raffigurati da 

Esaù. 30. Come nella generazione di natura e fisica c'è un padre e una madre, così nella 
generazione soprannaturale e spirituale c'è un Padre che è Dio e una Madre che è Maria. Tutti i 
veri figli di Dio e autentici credenti hanno Dio come Padre e Maria come Madre. Chi non ha 
Maria come Madre, non ha Dio come Padre. Perciò i non credenti, gli eretici, gli scismatici, ecc., 
che hanno in odio, o disprezzano, o sono indifferenti verso la Vergine Santa, non possono 
avere Dio come Padre, anche se lo pretendono, perché non hanno Maria come Madre: se infatti 
l'avessero come Madre, la tratterebbero con amore e onore, come un vero e degno figlio ama 
naturalmente e onora sua madre, che gli ha dato la vita. Il segno più infallibile e sicuro per 
distinguere un eretico, o un uomo di cattiva dottrina, o un non credente, da un autentico 
fedele, è che l'eretico e il non credente nutrono disprezzo o indifferenza verso la Vergine 
Santa, cercando con le loro parole e l'esempio di diminuirne il culto e l'affetto, apertamente o 
di nascosto, a volte mascherandosi di buoni pretesti. Ahimè! Dio Padre non disse a Maria di 
porre la sua dimora tra di essi, perché sono degli Esaù. 
31. Dio Figlio vuole formarsi e, per così dire, incarnarsi ogni giorno nei suoi membri per mezzo 
della sua cara Madre e le dice: «Prendi in eredità Israele». Come se dicesse: Dio mio Padre mi 
ha consegnato in eredità tutte le nazioni della terra, gli uomini buoni e cattivi, fedeli e non 
credenti; io li condurrò, gli uni con scettro d'oro e gli altri con verga di ferro; degli uni sarò il 
padre e il difensore, degli altri il giusto castigatore e di tutti il giudice. Ma tu, mia cara Madre, 
avrai in eredità e in possesso solo i fedeli credenti, raffigurati da Israele e come loro buona 
madre li darai alla luce, li nutrirai e farai crescere; come loro regina, li guiderai, li governerai e 
li difenderai. 
32. «L'uno e l'altro è nato in esso», dice lo Spirito Santo. Secondo la spiegazione di alcuni 

Padri, il primo uomo nato da Maria è l'Uomo-Dio, Gesù Cristo; il secondo è il semplice uomo, 
figlio di Dio e di Maria per adozione. Se Gesù Cristo, il Capo degli uomini, è nato in lei, anche i 
veri credenti, che sono membri di questo Capo, devono per conseguenza necessaria nascere in 
lei. Una stessa madre non mette al mondo la testa, o il capo, senza le membra, né le membra 
senza la testa: sarebbe un mostro della natura. Così nell'ordine della grazia, il capo e le 
membra nascono da una stessa madre. Se un membro del Corpo mistico di Gesù Cristo, cioè 
un vero credente, nascesse da un'altra madre, diversa da Maria che ha generato il Capo, non 
sarebbe un autentico credente, né un membro di Gesù Cristo, ma una specie di mostro 
nell'ordine della grazia. 
33. Di più. Essendo Gesù Cristo oggi più che mai il frutto di Maria, infatti il cielo e la terra 
ripetono mille e mille volte al giorno: «E benedetto è il frutto del tuo seno, Gesù», è sicuro che 
Gesù Cristo è per ciascun uomo in particolare che lo possiede, e per tutti in generale, vero 
frutto e opera di Maria. Se un fedele ha Gesù Cristo formato nel suo cuore, può dire con 
certezza: «Grazie a Maria: ciò che io possiedo è effetto e frutto suo; senza di lei non l'avrei». A 
lei si possono applicare, con più verità che san Paolo non le applichi a se stesso, queste parole: 

«Figlioli miei, che io di nuovo partorisco nel dolore finché non sia formato Cristo in voi». «Io 
genero ogni giorno i figli di Dio, fino a tanto che in loro sia formato nella sua piena maturità 
Gesù Cristo, mio Figlio». Sant'Agostino, superando se stesso e quanto ho appena detto, scrive 
che tutti i veri fedeli, per essere conformi all'immagine del Figlio di Dio, sono in questo mondo 
nascosti nel grembo della Santa Vergine, dove vengono custoditi, nutriti, curati e fatti crescere 
da questa buona Madre, fino al momento di darli alla luce nella gloria, dopo la morte, che è 
esattamente il giorno della loro nascita, come la Chiesa chiama la morte dei giusti. O mistero 

di grazia, sconosciuto a chi non ha fede e poco conosciuto anche dai credenti! 
34. Dio Spirito Santo vuole formarsi degli eletti in lei e per mezzo di lei e le dice: «Metti radici 



6 

 

nei miei eletti». Mia amatissima e mia Sposa, metti la radice di tutte le tue virtù nei miei eletti, 
perché crescano di virtù in virtù, di grazia in grazia. Io ho preso tanto diletto in te quando 
vivevi sulla terra, nella pratica delle virtù più sublimi, che io desidero trovarti ancora sulla 
terra, senza per questo lasciare il cielo. Perciò ti devi riprodurre nei miei eletti: che io possa 
vedere in essi con piacere le radici della tua fede incrollabile, della profonda umiltà, della 
mortificazione universale, dell'orazione sublime, della carità ardente, della ferma speranza e di 
tutte le tue virtù. Tu rimani sempre la mia Sposa, fedele, pura e feconda più che mai: la tua 
fede mi dia fedeli, la tua purezza vergini, la tua fecondità eletti e templi di Dio. 
35. Quando Maria ha messo le sue radici in un'anima, vi produce meraviglie di grazia, come lei 
sola può fare, poiché lei sola è la Vergine feconda, che non ha mai avuto, né mai avrà chi le 
somigli in purezza e fecondità. Maria ha prodotto, con lo Spirito Santo, la più grande opera che 
mai sia stata e potrà essere: un Dio-Uomo, per conseguenza sarà lei a realizzare le più grandi 

meraviglie che avverranno negli ultimi tempi. A lei è riservata la formazione e l'educazione dei 
grandi santi che vivranno verso la fine del mondo, non c'è che questa Vergine singolare e 
miracolosa che possa produrre, in unione con lo Spirito Santo, le imprese singolari e 
straordinarie. 36. Quando lo Spirito Santo, suo Sposo, l'ha trovata in un'anima, vi vola e vi 
entra con pienezza, si comunica a quest'anima con abbondanza e nella misura in cui trova 
spazio la sua Sposa. Uno dei principali motivi per cui lo Spirito Santo oggi non compie 
meraviglie clamorose nelle anime, è che non vi trova un'unione abbastanza forte con la sua 
fedele e indissolubile Sposa. Dico indissolubile Sposa, perché da quando questo Amore 
sostanziale del Padre e del Figlio ha sposato Maria per generare Gesù Cristo, capo degli eletti, 
e per riprodurre Gesù Cristo negli eletti, non l'ha mai abbandonata, perché ella è stata sempre 
fedele e disponibile. 
 
IL POTERE DI MARIA 
37. Da quanto ho detto bisogna trarre qualche conclusione evidente. Anzitutto, che Maria ha 
ricevuto da Dio un grande potere sulle anime degli eletti. Ella infatti non potrebbe porre in essi 
la sua dimora, come Dio Padre le ha comandato di fare, non potrebbe formarli, nutrirli, darli 
alla luce della vita eterna come loro madre, averli come sua parte ed eredità, formarli in Gesù 
Cristo e Gesù Cristo in loro, mettere nei loro cuori le radici delle sue virtù, essere la compagna 
indissolubile dello Spirito Santo per ogni opera di grazia... Non potrebbe - dico - fare tutto ciò, 
se non avesse diritto e potere sulle loro anime, per una speciale grazia dell'Altissimo, il quale, 
avendole dato potere sul proprio Figlio unico e naturale, glielo ha dato pure suoi figli adottivi, e 
non solo sul corpo - che sarebbe poca cosa - ma anche sull'anima. 

38. Maria è la regina del cielo e della terra per grazia, come Gesù ne è il re per natura e per 
conquista. Ora, poiché il regno di Gesù Cristo è anzitutto un fatto interiore e si realizza nel 
cuore, come è scritto: «Il regno di Dio è dentro di voi», allo stesso modo il regno della Santa 
Vergine è principalmente nell'interiore dell'uomo, cioè nell'anima, ed è soprattutto nelle anime 
che ella viene maggiormente glorificata, insieme al Figlio suo, più che in tutte le manifestazioni 
esteriori; per questo la Possiamo chiamare con i santi Regina dei cuori. 
39. Seconda conclusione. La Santa Vergine è necessaria a Dio, di una necessità che viene 
detta ipotetica, cioè perché così egli ha voluto; ma è ancora più necessaria agli uomini per 
raggiungere il loro ultimo fine. Non si può quindi mettere sullo stesso piano la devozione alla 
Santa Vergine e le devozioni agli altri santi, come se non fosse più necessaria di queste, o 
fosse solo un sovrappiù. 
40. Il dotto e pio Suarez, della Compagnia di Gesù, il sapiente e devoto Giusto Lipsio, 
professore a Lovanio, e molti altri, hanno dimostrato chiaramente che la devozione alla Santa 
Vergine è necessaria per la salvezza; hanno portato prove attinte dai Padri, come 
sant'Agostino, sant'Efrem, diacono di Odessa, san Cirillo di Gerusalemme, san Germano di 

Costantinopoli, san Giovanni di Damasco, sant'Anselmo, san Bernardo, san Bernardino, san 
Tommaso, san Bonaventura; così - al dire dello stesso Ecolampadio e di alcuni ; altri eretici - il 
non avere stima e amore per la Vergine Santa, è un segno infallibile di incredulità, mentre al 
contrario è una prova sicura di autenticità nella fede, l'essere veramente e interamente a lei 
consacrati o devoti. 
41. Le figure e i testi dell'Antico e del Nuovo Testamento lo provano, gli insegnamenti e gli 
esèmpi dei santi lo confermano, la ragione e l'esperienza lo insegnano e lo dimostrano, il 

demonio stesso e i suoi seguaci, spinti dalla forza della verità, spesso furono costretti, loro 
malgrado, a riconoscerlo. Di tutti i passi dei santi Padri e Dottori, di cui ho fatto un'ampia 



7 

 

raccolta per provare questa verità, ne riporto uno solo, per non essere troppo lungo. Dice san 
Giovanni di Damasco: «Esserti devoti o Vergine Santa, è un'arma di salvezza che Dio ci dà 
perché ci vuole salvi». 
42. Potrei qui riferire parecchi fatti che provano la stessa cosa. Ne riporto due. Quello 
raccontato nei Fioretti di san Francesco, quando in estasi vide una grande scala che portava in 
cielo; in cima ad essa vi era la Vergine Santa e gli fu indicato che per arrivare al cielo 
bisognava salire per quella scala. E quello riferito nelle cronache di san Domenico. Il Santo 
stava predicando il Rosario presso Carcassonne, quando incontrò un infelice eretico, la cui 
anima era posseduta da quindicimila demoni; questi furono costretti, su comando della Santa 
Vergine, ad ammettere - a propria confusione - molte grandi e consolanti verità circa la 
devozione verso di lei; e lo fecero con tanta efficacia e chiarezza che, anche chi non è molto 
devoto della Vergine Santa, non può leggere senza versare lacrime di gioia questo racconto 

autentico e l'elogio che il demonio dovette fare, suo malgrado, della devozione alla Vergine 
Santa. 
43. Se la devozione alla Vergine Santa è necessaria a tutti semplicemente per salvarsi, lo è 
ancora di più per coloro che sono chiamati a una speciale perfezione. Io non credo che una 
persona possa raggiungere un'intima unione con Gesù Cristo Signore e una perfetta fedeltà 
allo Spirito Santo, senza una grande unione con la Vergine Santa e senza farsi profondamente 
aiutare da lei. 
44. E' solo Maria che ha trovato grazia presso Dio senza l'aiuto di nessun'altra semplice 
creatura. Dopo di lei, coloro che hanno trovato grazia presso Dio, l'hanno trovata unicamente 
per mezzo di lei. E quanti verranno in futuro, la troveranno ancora soltanto per mezzo di lei. 
Maria era piena di grazia quando ricevette il saluto dell'arcangelo Gabriele e ne fu ricolmata 
con sovrabbondanza dallo Spirito Santo quando la coprì della sua ombra ineffabile. Poi crebbe 
tal-mente di giorno in giorno e di momento in momento in quella duplice pienezza, da 
raggiungere un punto di grazia sconfinato e inimmaginabile. E così l'Altissimo l'ha costituita 
unica tesoriera delle sue ricchezze e sola dispensatrice delle sue grazie, in modo da 
magnificare, elevare e arricchire chi ella vuole, facendoli entrare nella via stretta del cielo e 
passare ad ogni costo per la porta stretta della vita, donando a chi vuole il trono, lo scettro e la 
corona regale. Gesù è ovunque e sempre il frutto e il Figlio di Maria; e Maria è ovunque il vero 
albero che porta il frutto di vita e la vera madre che lo produce. 
45. E' soltanto a Maria che Dio ha dato le chiavi delle stanze del divino amore; a lei ha dato il 
potere di entrare nelle vie più sublimi e segrete della perfezione e di farvi entrare altri. E' Maria 
la sola che apre l'entrata del paradiso terrestre ai miseri figli di Eva, l'infedele, perché possano 

passeggiare piacevolmente con Dio, trovare sicuro riparo dai nemici, nutrirsi di delizie e - 
senza più temere la morte - del frutto degli alberi di vita e della scienza del bene e del male, 
bere a grandi sorsi le acque celesti di questa bella fontana che zampilla con abbondanza. Anzi, 
è lei stessa questo paradiso terrestre, questa terra vergine e benedetta, da cui Adamo ed Eva 
peccatori furono scacciati; ed ella vi lascia entrare solo quelli e quelle che vuole condurre a 
santità. 
46. Tutti «i più ricchi del popolo – per servirmi dell'espressione dello Spirito Santo e della 
spiegazione di san Bernardo - cercano il tuo volto» di secolo in secolo e specialmente alla fine 
del mondo; cioè i piu grandi santi, le anime più ricche di grazia e di virtù, saranno i più assidui 
nel pregare la Vergine Santa e a tenerla sempre davanti agli occhi come loro modello perfetto 
da imitare e loro potente aiuto per sostenerli. 
 
MARIA «IN QUESTI ULTIMI TEMPI» 
47. Ho detto che questo accadrà in modo particolare alla fine del mondo, e anzi presto, poiché 
l'Altissimo e la sua santa Madre devono formare dei grandi santi, i quali saranno così eccelsi in 

santità da superare la gran parte degli altri santi, come i cedri del Libano superano i piccoli 
arbusti. Così è stato rivelato a una santa persona, di cui il De Renty ha scritto la vita. 
48. Queste grandi anime, piene di grazia e di zelo, saranno scelte per far fronte ai nemici di 
Dio, che fremeranno da ogni parte; esse saranno in modo speciale devote della Santa Vergine, 
rischiarate dalla sua luce, nutrite dal suo latte, guidate dal suo spirito, sostenute dal suo 
braccio, protette dal suo aiuto, in modo da poter combattere con una mano e costruire con 
l'altra. Con una mano combatteranno, rovesceranno, schiacceranno gli eretici con le loro 

eresie, gli scismatici con le loro divisioni, gli idolatri con i loro idoli, i peccatori con le loro 
empietà; con l'altra mano costruiranno il tempio del vero Salomone e la mistica città di Dio, 



8 

 

cioè la Santa Vergine, chiamata dai santi Padri tempio di Salomone e città di Dio. Con le parole 
e l'esempio, condurranno tutti alla sua autentica devozione e ciò procurerà loro molti ma 
porterà loro anche molte vittorie e tanta gloria per Dio solo. E' ciò che Dio ha rivelato a san 
Vincenzo Ferreri, grande apostolo del suo secolo, come egli ha fatto capire in uno dei suoi 
scritti. E' quanto sembra aver predetto lo Spirito Santo nel Salmo 58; ecco i termini: 
«Sappiano che Dio domina in Giacobbe, fino ai confini della terra. Ritornano a sera e ringhiano 
come cani, per la città si aggirano, vagando in cerca di cibo». Questa città, intorno a cui si 
aggirano gli uomini alla fine del mondo per convertirsi e saziare la loro fame di giustizia, è la 
Vergine Santa, chiamata dallo Spirito Santo città e cittadella di Dio. 
49. E' per mezzo di Maria che ha avuto inizio la salvezza del mondo ed è per mezzo di Maria 
che deve essere portata a compimento. Maria non è quasi apparsa durante la prima venuta di 
Gesù Cristo, affinché gli uomini - ancora poco istruiti e illuminati sulla persona del suo Figlio - 

non si allontanassero dalla verità, attaccandosi a lei in modo troppo forte, o grossolano; ciò 
che sarebbe potuto accadere se ella fosse stata conosciuta nelle meravigliose attrattive di cui 
l'Altissimo l'aveva ornata, anche nell'aspetto esteriore. Questo è talmente vero che san Dionigi 
l'Areopagita ci ha lasciato scritto che quando la vide l'avrebbe presa per una divinità, a causa 
delle misteriose attrattive e della sua bellezza senza pari, se la fede - nella quale era ben 
fermo - non gli avesse insegnato il contrario. Ma nella seconda venuta di Gesù Cristo, Maria 
deve essere conosciuta e rivelata dallo Spirito Santo, affinché per mezzo suo sia conosciuto, 
amato e servito Gesù Cristo. Ora infatti non sussistono più le ragioni che avevano determinato 
lo Spirito Santo a nascondere la sua Sposa durante la sua vita e a non rivelarla molto durante 
la prima predicazione del Vangelo. 
50. Dio vuole dunque rivelare e far conoscere Maria, il capolavoro delle sue mani, in questi 
ultimi tempi: 
1. Perché era rimasta nascosta durante la sua vita terrena, ponendosi più in basso della 
polvere a causa della sua profonda umiltà, avendo ottenuto da Dio, dagli Apostoli ed 
Evangelisti di non essere fatta conoscere. 
2. Perché essendo il capolavoro delle mani di Dio, sia qui in terra per la sua grazia, sia in cielo 
per la sua gloria, egli vuole esserne glorificato e lodato dalle creature sulla terra. 
3. Essendo Maria l'aurora che precede e annuncia il Sole di giustizia, che è Gesù Cristo, deve 
essere svelata e conosciuta, perché lo sia Gesù Cristo. 
4. Maria è la via per la quale Gesù Cristo è venuto a noi la prima volta, ella lo sarà ancora 
quando verrà la seconda, benché non nello stesso modo. 
5. Essendo il mezzo sicuro e la via diritta e immacolata per andare a Gesù Cristo e trovano 

perfettamente, è per mezzo di lei che le sante anime che devono brillare in santità lo devono 
trovare. Chi troverà Maria, troverà la vita, cioè Gesù Cristo, che è la via, la verità e la vita. Ma 
non si può trovare Maria, se non la si cerca; non la si può cercare se non si sa che esista: non 
si cerca e non si desidera una cosa sconosciuta. Bisogna dunque che Maria sia più conosciuta 
che mai, per una maggior conoscenza e gloria della Santissima Trinità. 
6. Maria deve risplendere più che mai in questi ultimi tempi per misericordia, efficacia e grazia. 
In misericordia, per ricondurre e accogliere con amore i poveri peccatori e gli sbandati che si 
convertiranno e torneranno alla Chiesa cattolica; per efficacia, nei confronti dei nemici di Dio, i 
non credenti, gli eretici, gli islamici, gli ebrei, gli atei induriti, che reagiranno fortemente, con 
promesse e con minacce, per sedurre e traviare tutti quelli che saranno loro contrari; e infine 
deve risplendere per grazia, animando e sostenendo i valorosi soldati e i fedeli servitori di Gesù 
Cristo, mentre combatteranno per il vangelo. 
7. Maria infine deve risultare terribile contro il demonio e i suoi seguaci, «terribile come schiere 
a vessilli spiegati», soprattutto in questi ultimi tempi; il demonio infatti sa che gli resta poco 
tempo, anzi meno che mai, per condurre le anime a perdizione; egli quindi raddoppia ogni 

giorno i suoi sforzi e le sue lotte, e presto susciterà crudeli persecuzioni, provocherà terribili 
insidie ai fedeli servitori e ai veri figli di Maria, nei confronti dei quali si trova maggiormente in 
difficoltà. 
51. E' soprattutto a queste ultime e crudeli persecuzioni del demonio, che andranno 
aumentando ogni giorno fino al regno dell'Anticristo, che deve riferirsi la prima e celebre 
profezia e maledizione di Dio, pronunciata nel paradiso terrestre contro il serpente. E' utile 
spiegarla qui, a gloria della Santa Vergine, per la salvezza dei suoi figli e la sconfitta del 

demonio. «Io porrò inimicizia tra te e la donna, tra la tua stirpe e la sua stirpe; questa ti 
schiaccerà la testa e tu le insidierai il calcagno». 52. Solo in questo caso Dio appare come 



9 

 

autore di una inimicizia: irrimediabile, che durerà sempre, anzi cha andrà aumentando fino alla 
fine. E' il contrasto tra Maria, sua degna Madre, e il demonio, tra i figli e servitori della Vergine 
Santa e i figli e seguaci di Lucifero, cosicché la più terribile nemica che Dio ha costituito contro 
il demonio è Maria, la sua Madre santa. Fin dal paradiso terrestre - benché fosse ancora solo 
nella sua mente - Dio le ha dato un tale odio contro questo suo maledetto nemico, una tale 
abilità nello smascherare la malizia di questo antico serpente, una tale forza per vincere, 
abbattere e schiacciare questo orgoglioso profanatore, che il demonio la teme non solo più di 
tutti gli angeli e gli uomini, ma in un certo senso più di Dio stesso. Certo, l'ira, l'odio e il potere 
di Dio sono infinitamente più grandi di quelli della Santa Vergine, poiché le perfezioni di Maria 
sono limitate; ma il demonio la teme anzitutto perché, essendo orgoglioso, gli brucia molto di 
più essere vinto e punito da una piccola e umile serva di Dio, la cui umiltà lo umilia più che il 
potere divino; e poi perché Dio ha dato a Maria un così grande potere contro i demoni, che 

questi molte volte e controvoglia sono stati costretti a riconoscere, per bocca degli 
indemoniati, di temere uno solo dei suoi sospiri in favore di un'anima, più delle preghiere di 
tutti i santi; di temere una sola delle sue minacce contro di essi, più che tutti gli altri loro 
tormenti. 
53. Ciò che Lucifero ha perduto con l'orgoglio, Maria lo ha guadagnato con l'umiltà; ciò che Eva 
ha corrotto e perduto per disobbedienza, Maria l'ha salvato con l'obbedienza. Eva ha obbedito 
al serpente e ha mandato perduti tutti i suoi figli e se stessa, consegnandoli a lui; Maria si è 
resa totalmente fedele a Dio e ha salvato tutti i suoi figli e servitori e se stessa, consacrandoli 
alla sua Maestà. 
54. Non soltanto Dio ha posto una inimicizia, ma delle inimicizie, non soltanto tra Maria e il 
demonio, ma tra la stirpe della Santa Vergine e la stirpe del demonio. Dio ha posto delle 
inimicizie, delle antipatie, delle opposizioni profonde tra gli autentici figli e servi della Vergine 
Santa e coloro che sono figli e schiavi del demonio; non si possono amare tra loro, non ci può 
essere intesa degli uni con gli altri. I figli di Belial, gli schiavi di Satana, gli amici del mondo 
(che sono la stessa cosa) hanno sempre finora perseguitato, e sempre più perseguiteranno 
quelli e quelle che appartengono alla Santa Vergine, come in passato Caino ha perseguitato 
suo fratello Abele, ed Esaù suo fratello Giacobbe, che sono le figure dei falsi credenti e dei veri 
credenti. Ma l'umile Maria riporterà sempre vittoria su questo orgoglioso: una vittoria così 
grande che arriverà a schiacciargli la testa, dove risiede il suo orgoglio; ella saprà sempre 
smascherare la sua malizia di serpente, sventarne le insidie infernali, dissiparne i diabolici 
progetti e saprà difendere fino alla fine dei tempi i suoi fedeli devoti dalla sua zampata crudele. 
Ma il potere di Maria su tutti i demoni si rivelerà specialmente negli ultimi tempi, quando 

Satana tenderà insidie al suo calcagno, cioè agli umili schiavi e ai devoti figli che ella susciterà 
per fargli guerra. Essi saranno piccoli e poveri secondo il mondo, in basso davanti a tutti come 
il calcagno, calpestati e maltrattati come lo è il calcagno rispetto alle altre membra del corpo; 
ma in cambio essi saranno ricchi nella grazia di Dio, che Maria comunicherà loro con 
abbondanza, grandi ed elevati in santità davanti a Dio, superiori ad ogni altra creatura per il 
loro zelo coraggioso e saranno così fortemente sostenuti dall'aiuto divino che con l'umiltà del 
loro calcagno e in unione a Maria schiacceranno il capo al demonio e faranno trionfare Gesù 
Cristo. 
55. Infine Dio vuole che la sua Madre santa sia oggi più conosciuta, più amata, più onorata che 
non lo fosse in passato. Ciò avverrà di sicuro se i veri credenti sapranno entrare, con la grazia 
e la luce dello Spirito Santo, in quella devozione interiore e perfetta che spiegherò loro in 
seguito. Allora vedranno chiaramente, nella misura consentita dalla fede, questa splendida 
stella del mare e - guidati da lei - arriveranno al porto sicuro, nonostante i pericoli delle 
tempeste e dei pirati; conosceranno gli splendori di questa regina e si metteranno totalmente 
al suo servizio, come suoi sudditi e schiavi d'amore; gusteranno le sue dolcezze e bontà 

materne, l'ameranno teneramente come suoi figli prediletti, scopriranno le misericordie di cui è 
ricolma e i bisogni che essi hanno del suo aiuto; a lei ricorreranno in ogni cosa, come alla loro 
cara avvocata e mediatrice presso Gesù Cristo; saranno convinti che ella è il mezzo più sicuro, 
più facile, più breve e più perfetto per andare a Gesù Cristo e si affideranno a lei corpo e 
anima, senza riserva, per appartenere in questo modo a Gesù Cristo. 
56. Ma chi saranno questi servitori schiavi e figli di Maria? Saranno fuoco che brucia, ministri 
del Signore che porteranno ovunque il fuoco dell'amore divino. Saranno «come frecce in mano 

a un eroe», frecce acute nelle mani della potente Maria per colpire i suoi nemici. Saranno figli 
di Levi, ben purificati dal fuoco di grandi tribolazioni e molto uniti a Dio, i quali porteranno l'oro 



10 

 

dell'amore nel cuore, l'incenso della preghiera nello Spirito e la mirra della mortificazione nel 
corpo e saranno ovunque il buon odore di Gesù Cristo per i poveri e i piccoli, mentre 
risulteranno odore di morte per i grandi, i ricchi e gli orgogliosi del mondo. 
57. Saranno nubi tonanti e nuvole volanti nell'aria al più piccolo soffio dello Spirito Santo; 
senza attaccarsi a nulla, senza attaccarsi, senza meravigliarsi di nulla, senza mettersi in pena 
per nulla, spanderanno la pioggia della parola di Dio e della vita eterna; tuoneranno contro il 
peccato, grideranno contro il mondo, colpiranno il demonio e i suoi seguaci, trafiggeranno da 
parte a parte, per la vita e per la morte, con la spada a due tagli della parola di Dio, tutti 
coloro ai quali saranno inviati da parte dell'Altissimo. 
58. Saranno dei veri apostoli degli ultimi tempi, ai quali il Signore dei forti darà la parola e il 
vigore per operare meraviglie e riportare gloriose spoglie sui suoi nemici; riposeranno senza 
oro né argento e soprattutto senza preoccupazione, tra gli altri preti, religiosi e chierici; e 

tuttavia avranno le ali argentate della colomba, per volare al solo scopo di cercare la gloria di 
Dio e la salvezza delle anime, dove lo Spirito Santo li chiamerà; e nei luoghi dove avranno 
predicato, lasceranno dietro di essi unicamente l'oro della carità, che è il compimento di tutta 
la legge. 
59. Infine dobbiamo sapere che saranno dei veri discepoli di Gesù Cristo, che camminano sulle 
orme della sua povertà, dell'umiltà, del disprezzo del mondo e della carità, insegnando la via 
stretta di Dio nella pura verità, seguendo il santo vangelo e non le massime del mondo, senza 
vivere in ansia né avere soggezione per nessuno, senza risparmiare, o farsi condizionare, o 
temere nessun mortale per potente che sia. Avranno nella loro bocca la spada a due tagli della 
parola di Dio; sulle loro spalle porteranno lo stendardo della Croce, segnato dal sangue, il 
crocifisso nella mano destra e la corona del Rosario nella sinistra, sul loro cuore i santi nomi di 
Gesù e di Maria, e in tutta la loro condotta si ispireranno alla semplicità e alla mortificazione di 
Gesù Cristo. Ecco i grandi uomini che verranno, ma che Maria farà sorgere per ordine 
dell'Altissimo, per estendere il suo impero su quello dei non credenti, dei pagani, dei 
musulmani. Ma quando e come avverrà questo? Dio solo lo sa, noi dobbiamo tacere, pregare, 
desiderare e attendere: «Ho sperato, ho sperato nel Signore» 
 
LA VERA DEVOZIONE A MARIA 
60. Avendo fin qui detto qualcosa circa la necessità della devozione alla Santa Vergine, bisogna 
ora spiegare in che cosa essa consista; lo farò, con l'aiuto di Dio dopo aver esposto alcune 
verità fondamentali, che serviranno a illuminare questa grande e solida forma di devozione che 
desidero far conoscere. 

 
61. PRIMA VERITÀ: Gesù Cristo nostro Salvatore, vero Dio e vero Uomo, deve essere il fine 
ultimo di tutte le nostre devozioni, altrimenti esse sarebbero false e ingannevoli. Gesù Cristo è 
l'alpha e l'omega, l'inizio e la fine di tutte le cose. Noi non lavoriamo - dice l'Apostolo - che per 
rendere ogni uomo perfetto in Gesù Cristo, poiché è in lui solo che abita tutta la pienezza della 
Divinità e tutte le altre pienezze di grazie, di virtù e di perfezioni; è solo in lui che noi siamo 
stati benedetti con ogni benedizione spirituale; egli è il nostro unico maestro che ci insegna, il 
nostro unico Signore dal quale noi dobbiamo dipendere, il nostro unico capo al quale noi 
dobbiamo rimanere uniti, il nostro unico modello al quale ci dobbiamo conformare, l'unico 
medico che ci può guarire, l'unico pastore che ci può nutrire, l'unica via che ci guida, l'unica 
verità che dobbiamo credere, l'unica vita che ci fa vivere, è il nostro unico tutto che in ogni 
cosa ci deve bastare. Non è stato dato altro nome sotto il cielo, se non il nome di Gesù, dal 
quale noi possiamo essere salvati. Dio non ci ha dato altro fondamento per la nostra salvezza, 
perfezione e gloria se non Gesù Cristo: ogni edificio che non sia fondato su questa solida pietra 
è fondato sulla sabbia mobile e presto o tardi infallibilmente cadrà. Ogni fedele che non è unito 

a lui come un tralcio al tronco della vite cadrà, seccherà e non sarà utile che per essere gettato 
sul fuoco. Se noi siamo in Gesù Cristo e Gesù Cristo è in noi, non dobbiamo temere alcuna 
dannazione; né gli angeli in cielo, né gli uomini sulla terra, né i demoni nell'inferno, né 
alcun'altra creatura può farci del male, perché nulla ci può separare dalla carità di Dio che è in 
Gesù Cristo. Per mezzo di Gesù Cristo, con Gesù Cristo, in Gesù Cristo noi possiamo tutto: 
dobbiamo rendere ogni onore e gloria al Padre, nell'unità dello Spirito Santo, rendere perfetti 
noi stessi ed essere il buon odore di vita eterna per il nostro prossimo. 62. Se dunque voglio 

promuovere una solida devozione alla Santa Vergine, non è che per promuovere in modo più 
perfetto quella di Gesù Cristo e per indicare un mezzo facile e sicuro per trovare Gesù Cristo. 



11 

 

Se la devozione alla Santa Vergine allontanasse da Gesù Cristo, bisognerebbe rigettarla come 
una illusione del demonio; ma è proprio il contrario, come ho già dimostrato e come dirò 
ancora tra poco: questa devozione ci è necessaria per trovare Gesù Cristo in modo perfetto, 
per amarlo teneramente e servirlo fedelmente. 
 
63. Mi rivolgo qui un momento verso di te, o mio amabile Gesù, per lamentarmi 
amorevolmente davanti alla tua divina Maestà del fatto che la maggior parte dci cristiani, 
anche i più illuminati, non conosce il legame necessario che c'è tra te e la tua santa Madre: Tu, 
o Signore, sei sempre con Maria, e Maria è sempre con te e non può stare senza di te, 
altrimenti cesserebbe di essere quello che è; ella è talmente trasformata in te dalla grazia, che 
non vive più, che non esiste più; sei tu solo, o mio Gesù, che vivi e regni in lei, più 
perfettamente che in tutti gli angeli e i beati. Ah! se si conoscesse la gloria e l'amore che tu 

ricevi in questa meravigliosa creatura, si avrebbero ben altri sentimenti per te e per lei. Ella è 
così intimamente unita a te, che si potrebbe più facilmente separare la luce dal sole, o il calore 
dal fuoco; dico di più, si potrebbero separare da te tutti gli angeli e i santi, piuttosto che la 
divina Maria: perché ella ti ama più ardentemente e ti dà gloria più perfettamente di tutte le 
altre tue creature prese insieme. 
64. Detto questo, o mio amabile Maestro, non è incredibile e doloroso costatare l'ignoranza e 
le tenebre di tante persone nei confronti della tua santa Madre? Non parlo tanto dei non 
credenti, o dei pagani, che non ti conoscono e non si curano di conoscere lei; non parlo 
neppure degli eretici e degli scismatici, che non cercano di essere devoti della tua santa Madre, 
essendosi separati da te e dalla tua santa Chiesa; parlo invece proprio dei cristiani cattolici, e 
anche di coloro che tra i cattolici sono dei maestri, che fanno professione di insegnare agli altri 
le verità ma che non conoscono né te, ne la tua santa Madre, se non in modo teorico, arido, 
sterile e indifferente. Questi Signori parlano solo raramente della tua santa Madre e della 
devozione che le si deve, perché temono - dicono - che se ne abusi, che si renda offesa a te, 
onorando troppo la tua santa Madre. Se vedono o sentono qualche devoto della Santa Vergine 
parlare con insistenza della devozione a questa buona Madre, e parlarne con un accento 
tenero, deciso e persuasivo, come di un mezzo sicuro senza illusioni, di un cammino breve 
senza pericoli, di una via immacolata senza imperfezioni e di un segreto meraviglioso per 
trovare te e amarti perfettamente, essi gli gridano contro e gli presentano mille false ragioni 
per provargli che non bisogna parlare troppo della Vergine Santa, che ci sono gravi 
esagerazioni in questa devozione e che bisogna impegnarsi ad estirparle, che bisogna parlare 
di te, piuttosto che portare la gente verso la devozione alla Santa Vergine, che è già amata 

abbastanza. Qualche volta li si intende parlare della devozione alla tua santa Madre, non per 
diffonderla e promuoverla, ma per contrastare gli abusi che se ne fanno, mentre questi signori 
non nutrono una sentita fede, né una devozione tenera per te, poiché non ne hanno per Maria 
e considerano il Rosario, lo scapolare, la corona, come devozioni da donnette, buone per gli 
ignoranti, non necessarie per salvarsi; se poi capita loro di incontrare qualche devoto della 
Vergine Santa, che ha l'abitudine di recitare il Rosario, o è impegnato in qualche altra pratica 
di devozione mariana, sono capaci di cambiargli in fretta l'atteggiamento e il cuore; invece del 
Rosario, gli consiglieranno di recitare i sette Salmi; invece della devozione alla Santa Vergine, 
lo esorteranno alla devozione per Gesù Cristo. O mio amabile Gesù, queste persone hanno 
forse il tuo spirito? Ti fanno piacere quando agiscono in questo modo? Ti può piacere lo sforzo 
di non piacere alla tua santa Madre, pensando che questo ti dispiaccia? La devozione alla tua 
santa Madre impedisce forse quella verso di te? Conserva ella forse per sè l'onore che le si 
rende? Oppure fa parte a sé? E' forse un'estranea, in nessun modo legata a te? Ti dispiace se 
si cerca di piacere a lei? E il donarsi a lei e amarla è forse un separarsi, o un allontanarsi dal 
tuo amore? 

65. Eppure, mio amabile Maestro, se ciò che ho detto risulta vero, la maggior parte degli 
intellettuali, a punizione del proprio orgoglio, non saprebbe far di più per allontanare dalla 
devozione alla tua santa Madre, o per condurre all'indifferenza verso di essa. Difendimi, 
Signore, difendimi da questo loro sentire e agire; dammi invece un po' di quei sentimenti di 
riconoscenza, di stima, di rispetto e di amore che tu nutri verso la tua santa Madre, affinché io 
possa maggiormente amare e glorificare te, imitandoti e seguendoti da vicino. 
66. Come se finora non avessi detto nulla in onore della tua santa Madre, fammi la grazia di 

lodarla degnamente, nonostante tutti i suoi nemici, che sono anche i tuoi, ai quali io voglio dire 
ad alta voce con i santi: «Non presuma di ottenere misericordia da Dio chi offende la sua santa 



12 

 

Madre». 
67. Per ottenere dalla tua misericordia un'autentica devozione alla tua santa Madre e per 
diffonderla su tutta la terra, fa che io ti ami ardentemente e accogli per questo l'ardente 
supplica che ti voglio fare, con sant'Agostino e con i tuoi veri amici.  
«Tu sei, o Cristo, il mio 
padre santo, il mio Dio pieno di misericordia, il mio re infinitamente grande, tu sei il mio 
pastore amorevole, il mio unico maestro, il mio aiuto pieno di bontà, il mio amato, di bellezza 
somma, il mio pane Vivo, il mio eterno sacerdote, sei la mia guida verso la patria, la mia vera 
luce, la mia dolcezza tutta santa, la Via del mio ritorno; sei la sapienza che brilla per il suo 
splendore, la semplicità pura, la mia pace serena; sei tutta la mia protezione, la mia preziosa 
eredità, la mia salvezza eterna. O Gesù Cristo, mio Signore, perché in tutta la mia vita ho 
amato, desiderato altro diverso da te, Gesù mio Dio? Dov'ero quando non pensavo a te? Ah! 

almeno a partire da ora, che il mio cuore non abbia altri desideri, altri ardori che per il Signore 
Gesù; che non si dilati che per amare lui solo. Desideri dell'anima mia, correte; e già 
abbastanza tardi; affrettatevi a raggiungere lo scopo al quale aspirate, cercate davvero colui 
che cercate. O Gesù, anatema sia chi non ti ama! Sia pieno di amarezza chi non ti ama! O 
dolce Gesù, sii l'amore, la delizia e l'ammirazione di ogni cuore degnamente consacrato alla tua 
gloria. Dio del mio cuore, mia eredità, divino Gesù, il mio cuore sprofondi nel tuo santo 
svenimento; sii tu stesso la vita mia; che nella mia anima s’accenda il carbone bruciante del 
tuo amore e che avvampi un incendio tutto divino; possa bruciare senza tregua sull'altare del 
mio cuore e incendiare il mio essere fino in fondo; possa consumare l'intimo dell'anima mia; e 
infine, nel giorno della mia morte, possa comparirti davanti tutto consumato nel tuo amore. 
Amen.»  
Ho voluto trascrivere questa meravigliosa preghiera di sant'Agostino perché la si ripeta 
tutti i giorni per chiedere l'amore di Gesù, che noi cerchiamo per mezzo della divina Maria. 
 
68. SECONDA VERITÀ: Da ciò che Gesù è nei nostri riguardi, bisogna concludere che noi non 
ci apparteniamo, come dice l'Apostolo, ma siano totalmente suoi, come suoi membri e suoi 
schiavi, che egli ha riscattato a caro prezzo, versando tutto il suo sangue. Prima del battesimo 
noi eravamo del demonio, come schiavi suoi; il battesimo ci ha reso veramente schiavi di Gesù 
Cristo, i quali non devono vivere, né lavorare, né morire che per portare frutto per questo Dio 
Uomo, per glorificarlo nel nostro corpo e farlo regnare nell'anima nostra: noi siamo sua 
conquista, popolo acquistato e sua eredità. E' per lo stesso motivo che lo Spirito Santo ci 
paragona: 1°. ad alberi piantati lungo le acque della grazia, nel campo della Chiesa, che a suo 

tempo devono dare i loro frutti; 2°. ai tralci di una vite, di cui Gesù Cristo è il tronco, che 
devono maturare una buona uva; 3°. a un gregge, di cui Gesù Cristo è il pastore che deve 
moltiplicarsi e dare latte; 4°. a una fertile terra, di cui Dio è l'agricoltore e nella quale il seme 
si moltiplica e produce il trenta, il sessanta o il cento per uno. Gesù Cristo ha maledetto il fico 
sterile e ha condannato il servo inutile, che non aveva fatto fruttificare il suo talento. Questo 
dimostra che Gesù Cristo desidera avere frutti dalle nostre deboli persone; vuole vedere le 
opere buone, perché queste gli appartengono in modo esclusivo: «Creati in Gesù Cristo per le 
buone opere». Queste parole dello Spirito Santo mostrano che Gesù Cristo è l'unico principio e 
deve essere l'unico fine di tutte le nostre buone opere e che noi lo dobbiamo servire, non solo 
come dei servi salariati, ma come schiavi d'amore. Ora mi spiego. 
69. Vi sono due modi, quaggiù, di appartenere a un altro e di dipendere dalla sua autorità: la 
semplice servitù e la schiavitù; ciò che noi chiamiamo servo e schiavo. Con la servitù, diffusa 
tra i cristiani, un uomo si impegna a servirne un altro durante un certo tempo, con un salario o 
una ricompensa. Con la schiavitù, un uomo è totalmente dipendente da un altro per tutta la 
vita e deve servire il suo padrone senza esigere alcun salario ne ricompensa, come se fosse 

una delle sue bestie sulla quale si ha diritto di vita e di morte. 
70. Vi sono tre specie di schiavitù: la schiavitù di natura, la schiavitù forzata e la schiavitù 
volontaria. Tutte le creature sono schiave di Dio nel primo modo: «Del signore è la terra e 
quanto contiene»; i demoni e i dannati lo sono nel secondo modo; i giusti e i santi lo sono nel 
terzo modo. La schiavitù volontaria è la più perfetta e rende maggior gloria a Dio: essa 
riguarda il cuore, esige il cuore e si riferisce al Dio del cuore, o della volontà d'amore; con 
questa schiavitù si compie la scelta di Dio e del suo servizio, al di sopra di ogni cosa, anche 

quando la natura non lo esige. 
71. C'è una fondamentale differenza tra un servo e uno schiavo. 1° Un servo non dà al suo 



13 

 

padrone tutto ciò che egli è o che ha, o tutto ciò che può acquisire da altri o da se stesso; lo 
schiavo invece dà al suo padrone tutto se stesso, tutto ciò che possiede e ciò che potrebbe 
acquisire, senza nessuna eccezione. 2° Il servo esige una paga per i servizi che rende al suo 
padrone; lo schiavo invece non può chiedere nulla, qualunque sia il suo impegno, l'importanza 
e la durezza del suo lavoro. 3° Il servo può abbandonare il suo padrone quando vuole, o 
almeno quando scade il tempo del servizio; lo schiavo invece non ha il diritto di lasciare il suo 
padrone quando vuole. 4° Il padrone del servo non ha su di lui nessun diritto di vita o di 
morte, in modo che se lo uccidesse come una delle sue bestie da lavoro commetterebbe un 
omicidio ingiusto; invece il padrone dello schiavo ha su di lui - per legge - diritto di vita e di 
morte, cosicché egli lo può vendere a chi vuole, o ucciderlo, come farebbe - passi il paragone - 
con il suo cavallo. 5° Infine, il servo non è a servizio del suo padrone che per un tempo 
determinato, mentre lo schiavo lo è per sempre. 

72. Non c'è nulla tra gli uomini che ci faccia appartenere a un altro più della schiavitù; allo 
stesso modo tra i cristiani non c'è nulla che ci faccia appartenere più completamente a Gesù 
Cristo e alla sua santa Madre che la schiavitù volontaria, secondo l'esempio di Gesù Cristo 
stesso, che ha preso «la condizione di schiavo» per nostro amore, e della Vergine Santa, la 
quale si è dichiarata serva e schiava del Signore. L'Apostolo si onora del titolo di «servo di 
Cristo». Nella Sacra Scrittura i cristiani sono spesso chiamati servi di Cristo. Il termine di 
servo, secondo la giusta osservazione di un dotto, un tempo significava schiavo, non essendoci 
ancora dei servi come sono intesi oggi; i padroni erano serviti solo da schiavi, o da liberti. Il 
Catechismo del santo Concilio di Trento, per non lasciarci alcun dubbio di essere schiavi di 
Gesù Cristo, si esprime con un termine che non può essere equivoco e ci chiama mancipia 
Christi, schiavi di Gesù Cristo. 
73. Detto questo, affermo che dobbiamo appartenere a Gesù Cristo e servirlo non solo come 
dei servitori pagati, ma come degli schiavi per amore, che si danno a causa di un grande 
amore e si dedicano a servirlo in qualità di schiavi, per il solo onore di appartenergli. Prima del 
battesimo noi eravamo schiavi del demonio; il battesimo ci ha reso schiavi di Gesù Cristo; per i 
cristiani è possibile essere: o schiavi del demonio, oppure schiavi di Gesù Cristo. 
74. Ciò che affermo di Gesù Cristo in modo assoluto, lo dico della Vergine Santa in modo 
relativo, avendola Gesù Cristo scelta come compagna indissolubile della propria vita, morte, 
gloria e potere, in cielo e sulla terra; le ha così dato per grazia, relativamente alla sua Maestà, 
tutti i diritti e i privilegi che egli possiede per natura. Dicono i santi: «Tutto ciò che Conviene a 
Dio per natura, Conviene a Maria per grazia». Dunque, secondo essi, non avendo i due che una 
medesima volontà e potere, hanno anche gli stessi sudditi, servitori e schiavi. 

75. Secondo il pensiero dei santi e di molti Studiosi autorevoli, possiamo dirci e farci schiavi 
d'amore della Santa Vergine, al fine di esser in tal modo più perfettamente schiavi di Gesù 
Cristo. La Santa Vergine è il mezzo di cui il Signore si è servito per venire a noi; ed è anche il 
mezzo di cui noi ci dobbiamo servire per andare a lui; ella non è come le altre creature, che 
potrebbero allontanarci piuttosto che avvicinarci a Dio, se ci attacchiamo ad esse; invece la 
propensione più forte di Maria è di unirci a Gesù Cristo, suo Figlio; e la più forte inclinazione 
del Figlio è che si vada a lui per mezzo della sua santa Madre; e gli si fa onore e piacere, come 
lo si farebbe a un re, facendosi schiavo della regina per diventare più perfettamente suo 
suddito e schiavo. Per questo i santi Padri, e san Bonaventura dopo di essi, dicono che la Santa 
Vergine è la via per andare al Signore. 
76. Di più, se - come ho già detto - la Santa Vergine è la Regina e la Sovrana del cielo e della 
terra: «Ecco, tutto è sottomesso al volere di Dio, anche la Vergine; ecco, tutto è sottomesso al 
volere della Vergine, anche Dio», dicono sant'Anselmo, san Bernardo, san Bernardino, san 
Bonaventura, allora non ha ella forse tanti sudditi e schiavi quante sono le creature? E non è 
pensabile che tra tanti schiavi per forza, ve ne siano di quelli per amore, che per loro libera 

volontà scelgono Maria come loro sovrana, in qualità di schiavi? Se gli uomini e i demoni hanno 
i loro schiavi volontari, forse che Maria non potrebbe averne? Del resto un re considererebbe 
un onore il fatto che la regina, sua consorte, abbia degli schiavi sui quali avere diritto di vita e 
di morte, poiché l'onore e il potere dell'uno è l'onore e il potere dell'altra; e chi potrebbe 
credere che il Signore, come il migliore dei figli, abbia fatto parte di tutto il suo potere alla sua 
santa Madre e trovi poi strano che ella abbia degli schiavi? Ha egli meno rispetto e meno 
amore per sua Madre, che non Assuero per Ester e Salomone per Betsabea? Chi lo potrebbe 

pensare? 
 



14 

 

DEVOZIONI VERE O FALSE 
90. Esposte queste cinque verità, bisogna ora finalmente fare una buona scelta della vera 
devozione alla Santa Vergine, poiché vi sono delle false devozioni che è facile prendere come 
vere. Il demonio, come un falsario e ingannatore sperimentato, ha già raggirato e fatto 
perdere tante anime con una falsa devozione alla Santa Vergine; e ogni giorno, nella sua 
diabolica esperienza, si dà da fare per perderne molte altre, illudendole e facendole 
addormentare nel peccato, con il pretesto di qualche preghiera, recitata male, e di qualche 
pratica esteriore da lui suggerita. Come un falsario non contraffa di solito che l'oro e l'argento 
e solo raramente gli altri metalli, perché non ne vale la pena, così lo spirito maligno non 
falsifica tante altre devozioni, ma quelle di Gesù e di Maria, cioè la devozione all'Eucaristia e 
quella mariana, perché queste rappresentano ciò che l'oro e l'argento sono in confronto agli 
altri metalli. 

91. E' dunque molto importante conoscere anzitutto le false devozioni alla Vergine Santa per 
evitarle, e quella vera per abbracciarla. In secondo luogo, tra le tante e diverse pratiche della 
vera devozione alla Santa Vergine, bisogna conoscere quella che è la più perfetta e gradita alla 
Santa Vergine, la più gloriosa per Dio e la più santificante per noi, per impegnarci a viverla. 
92. Ho trovato sette specie di false devozioni alla Santa Vergine: 1°. i devoti critici; 2°. i devoti 
scrupolosi; 3°. i devoti esteriori; 4°. i devoti presuntuosi; 5°. i devoti incostanti; 6°. i devoti 
ipocriti; 7°. i devoti interessati. 
93. I devoti critici sono di solito degli intellettuali orgogliosi, spiriti forti e presuntuosi, che 
hanno in fondo una certa devozione alla Santa Vergine, ma che criticano quasi tutte le pratiche 
di essa che le persone semplici rivolgono semplicemente e santamente a questa buona Madre. 
Le criticano perché tali pratiche non sono di loro gusto; mettono in dubbio tutti i miracoli e i 
racconti riportati da autori degni di fede, o tratte dalle cronache degli ordini religiosi, che 
testimoniano le misericordie e la potenza della Vergine Santa; guardano con fastidio le persone 
semplici e umili inginocchi davanti a un altare, o ad un'immagine della Vergine, a volte in un 
angolo della strada, per pregare Dio; e li accusano pure di idolatria, come se adorassero il 
legno o la pietra; dicono che - per quanto li riguarda - non amano per nulla queste devozioni 
esteriori e che non sono così deboli di spirito da aggiungere alla fede tutti quei racconti e 
storielle circa la Santa Vergine. Quando vengono poi riferite loro le lodi meravigliose che i santi 
Padri tributano alla Vergine Santa, essi rispondono dicendo che quelli hanno parlato da oratori, 
esagerando, oppure ne danno una loro spiegazione alterata. Questa specie di falsi devoti e di 
persone orgogliose e mondane è molto da temere; essi fanno un torto enorme alla Vergine 
Santa e riescono ad allontanare il popolo, con il pretesto di estirparne gli abusi 

94. I devoti scrupolosi sono persone che temono di disonorare il Figlio onorando la Madre, di 
abbassare l'uno elevando l'altra. Non sanno accettare che vengano attribuite alla Santa 
Vergine le lodi giustissime che le hanno dato i santi Padri; accettano con difficoltà che vi sia più 
gente inginocchiata davanti all'altare della Santa Vergine che davanti al Santissimo 
Sacramento, come se l'uno fosse contro l'altro, come se coloro che pregano la Santa Vergine 
non pregassero Gesù Cristo per mezzo di lei! Non vogliono che si parli Spesso della Vergine 
Santa e che ci si rivolga a lei tanto di frequente. Ecco alcune loro affermazioni ricorrenti: A che 
servono tanti Rosari, tante confraternite e tante pratiche esteriori di devozione mariana? 
Quanta ignoranza in questi casi! Si mette in ridicolo la nostra fede! Parlatemi di chi è devoto di 
Gesù Cristo (e lo nominano senza scoprirsi il capo, lo dico tra Parentesi): bisogna ricorrere a 
Gesù Cristo, è lui il nostro unico mediatore; bisogna pregare Gesù Cristo, ecco ciò che è serio! 
Quanto essi dicono è vero da una parte, ma l'applicazione che ne fanno, per impedire la 
devozione alla Santa Vergine, è molto pericolosa; è un tranello del demonio, con il pretesto di 
un bene maggiore; infatti non si onora di più Gesù Cristo che quando si onora molto la Santa 
Vergine; si onora lei allo scopo di onorare più perfettamente Gesù Cristo; si va infatti a lei 

come alla strada per giungere al traguardo del cammino, che è Gesù. 
95. La Santa Chiesa, con lo Spirito Santo, benedice prima la Santa Vergine e poi Gesù Cristo: 
«Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo, Gesù». Non perché la Santa 
Vergine sia, più di Gesù Cristo, o uguale a lui: sarebbe un'eresia intollerabile; ma è che per 
benedire più perfettamente Gesù Cristo, bisogna prima benedire Maria. Diciamo dunque con 
tutti i veri devoti della Vergine Santa, contro questi falsi devoti scrupolosi: «O Maria, tu sei 
benedetta tra tutte le donne e benedetto è il frutto del tuo grembo, Gesù». 

96. I devoti esteriori sono persone che fanno consistere tutta la devozione alla Santa Vergine 
nelle pratiche esteriori; esse non gustano che l'esteriore della devozione alla Santa Vergine, 



15 

 

perché non hanno uno spirito interiore; recitano molti Rosari, ma in fretta; ascoltano molte 
Messe, ma senza attenzione; vanno alle processioni, ma senza devozione; si iscrivono a tutte 
le confraternite, ma senza cambiare vita, senza vincere le loro passioni e senza giungere a 
imitare le virtù di questa Vergine santissima. Non amano che l'aspetto sensibile della 
devozione, senza gustarne la sostanza; se non trovano gusto sensibile nelle loro pratiche, 
credono che non siano efficaci e se ne distaccano, le abbandonano, o le fanno a capriccio. Il 
mondo è pieno di questa specie di devoti esteriori e nessuno più di loro critica le persone di 
orazione, che si applicano all'interiore come all'essenziale, senza disprezzare l'esteriore di 
modestia, che sempre accompagna la vera devozione. 
97. I devoti presuntuosi sono dei peccatori abbandonati alle proprie passioni, o degli amanti 
del mondo, i quali, sotto il bel nome di cristiani e di devoti della Santa Vergine, nascondono 
l'orgoglio, o l'avarizia, o l'impurità, o l'ubriachezza, o la collera, o la bestemmia, o la 

maldicenza o l’ingiustizia, ecc. Essi dormono tranquilli nelle loro cattive abitudini, senza 
sforzarsi molto per correggersi, con la scusa che sono devoti della Vergine e pensano che Dio li 
perdonerà e che non moriranno senza essersi confessati e che non andranno dannati perché 
recitano il Rosario, digiunano il sabato, sono iscritti la confraternita del Santo Rosario o a 
quella dello Scapolare, o perché sono membri di un'associazione, o portano l'abitino o la 
catenella della Santa Vergine, ecc. Quando si dice loro che questa devozione non è che una 
illusione del demonio e una pericolosa presunzione, capace di perderli, essi non lo vogliono 
credere; rispondono che Dio è buono e misericordioso, che non ci ha creati per dannarci e che 
non c'è uomo che non pecchi; dicono che non moriranno senza confessarsi e che un buon mea 
culpa in punto di morte basterà; e aggiungono che in più sono devoti della Santa Vergine, 
portano lo scapolare e recitano in suo onore ogni giorno sette Pater e sette Ave fedelmente e 
senza ostentazione, e anzi ogni tanto recitano pure il Rosario e l'ufficio della Santa Vergine e 
che digiunano, ecc. A conferma di quanto dicono e per accecarsi ancor più, raccontano qualche 
episodio, sentito o letto sui libri, non importa loro se vero o falso, in cui si dice di qualcuno, 
morto in peccato mortale e senza confessarsi, e che, avendo in vita recitato qualche preghiera 
o compiuto qualche pratica di devozione alla Santa Vergine, sarebbe stato fatto risuscitare per 
confessarsi, o che la sua anima sarebbe rimasta miracolosamente nel corpo fino a che non 
avesse potuto confessarsi, oppure che, per la misericordia della Vergine Santa, abbia ottenuto 
da Dio, in punto di morte, la contrizione e il perdono dei suoi peccati e con questo sia stato 
salvato. E concludono dicendo che sperano la stessa cosa per loro stessi. 
98. Nulla, nel cristianesimo, è più condannabile di una simile presunzione diabolica; come si 
può dire infatti di amare e onorare davvero la Santa Vergine, quando a causa dei propri 

peccati, si continua a colpire, a trafiggere, a mettere in croce e ad offendere senza pietà Gesù 
Cristo suo Figlio? Se Maria si facesse un dovere di salvare con la sua misericordia simili 
persone, sarebbe come se autorizzasse la colpa e contribuisse ad oltraggiare e a crocifiggere il 
Figlio suo; chi oserebbe mai pensare questo? 
99. Io sono convinto che se si abusa in questo modo della devozione alla Santa Vergine, che è 
la più santa e la più solida delle devozioni, dopo quella a Gesù Cristo Signore, si commette un 
orribile sacrilegio, il più grave e meno perdonabile, dopo quello della Comunione ricevuta 
indegnamente. Ammetto che per essere un vero devoto della Vergine Santa, non è 
strettamente necessario essere cosi santo da evitare ogni peccato, anche se ciò sarebbe 
augurabile, ma - si noti bene ciò che dico - bisogna almeno: 1°. essere sinceramente decisi ad 
evitare almeno tutti i peccati mortali, che offendono tanto la Madre quanto il Figlio; 2°. 
sforzarsi di evitare ogni altro peccato; 3°. iscriversi alle confraternite, recitare il Rosario o altre 
preghiere, digiunare il sabato, ecc. 
100. Tutto questo è mirabilmente utile alla conversione di un peccatore, anche indurito. Se tu 
che leggi fossi uno di questi, se avessi pure un piede sull'abisso, io ti consiglio queste pratiche, 

ma a condizione che tu compia tali buone opere con l'intenzione di ottenere da Dio, per 
intercessione della Vergine Santa, la grazia della contrizione e del perdono dei tuoi peccati e 
per vincere le tue cattive abitudini, e non per rimanere pigramente nello stato di peccato, 
resistendo ai rimorsi di coscienza, all'esempio di Gesù Cristo e dei santi e agli insegnamenti del 
santo Vangelo. 
101. I devoti incostanti sono coloro che manifestano devozione alla Santa Vergine solo a 
intervalli e in modo volubile: ora sono fervorosi e ora tiepidi; ora sembrano pronti a tutto per 

servirla e poco dopo non sono più gli stessi. A un momento vorrebbero abbracciare tutte le 
pratiche di devozione alla Santa Vergine, dare il nome a tutte le confraternite, e poi non ne 



16 

 

praticano per nulla le regole con fedeltà; cambiano come la luna, e Maria li mette sotto i suoi 
piedi come questa, perché sono instabili e non meritano di essere posti tra i servitori di questa 
Vergine fedele, i quali invece hanno come divisa la fedeltà e la costanza. Piuttosto che caricarsi 
di tante preghiere e pratiche di devozione, è meglio farne poche con amore e perseveranza, 
resistendo al mondo, al demonio e alla carne. 
102. Vi sono altri falsi devoti della Vergine Santa che sono gli ipocriti. Questi coprono i loro 
peccati e le cattive abitudini sotto il manto di questa Vergine fedele, per apparire agli occhi 
degli altri diversi da quello che sono. 
103. Un'altra categoria sono i devoti interessati, i quali ricorrono alla Vergine Santa solo per 
vincere qualche processo, o per evitare un pericolo, guarire da una malattia, o per qualche 
altro bisogno di questo genere; senza queste circostanze la dimenticherebbero. Gli uni e gli 
altri sono falsi devoti, senza valore davanti a Dio e alla sua santa Madre. 

104. Facciamo dunque bene attenzione per non essere nel numero dei devoti critici, che non 
credono a nulla e criticano tutto; né dei devoti scrupolosi, che temono di essere troppo devoti 
della Santa Vergine in rapporto a Gesù Cristo; né dei devoti esteriori, che fanno consistere 
tutta la devozione in pratiche esteriori; né dei devoti presuntuosi, che con il pretesto della loro 
falsa devozione alla Santa Vergine marciscono nel peccato; né dei devoti incostanti, che 
cambiano con leggerezza le loro pratiche di devozione, o alla prima tentazione le abbandonano 
del tutto; né dei devoti ipocriti, che si iscrivono alle confraternite e portano le insegne della 
Vergine Santa per farsi credere buoni; né infine dei devoti interessati, che ricorrono alla 
Vergine Santa solo per essere liberati dai mali del corpo, o per ottenere dei beni temporali. 
105. Dopo aver smascherato e condannato le false devozioni alla Santa Vergine, bisogna ora 
brevemente descrivere quella vera, che invece è: 1°. interiore; 2°. tenera; 3°. santa; 4°. 
costante; 5° disinteressata. 
106. In primo luogo, una vera devozione alla Santa Vergine è interiore, cioè proviene dallo 
spirito e dal cuore e deriva dalla stima che si ha per la Santa Vergine, dalla profonda 
consapevolezza delle sue grandezze e dall'amore che le si porta. 
107. In secondo luogo, una devozione vera è tenera, cioè piena di fiducia nella Santa Vergine, 
come quella di un bambino nei confronti della sua buona mamma. Questo fa sì che un'anima 
ricorra a Maria e per tutti i propri bisogni, del corpo e dello spirito, con molta semplicità, 
confidenza e tenerezza; in ogni momento, in ogni luogo e per tutto, l'anima invoca l'aiuto della 
sua buona Madre: nei dubbi, per essere illuminata; negli smarrimenti, per ritrovare il 
cammino; nelle tentazioni, per essere sostenuta; nelle debolezze, per essere rinvigorita; nelle 
cadute, per essere rialzata; negli scoraggiamenti, per essere rincuorata; negli scrupoli, per 

esserne liberata; nelle croci, nelle fatiche e contrarietà della vita, per essere consolata. In ogni 
sorta di mali, del corpo e dello spirito, Maria è il suo soccorso ordinario, senza timore che 
questa buona Madre si senta disturbata, o che Gesù Cristo ne sia dispiaciuto. 
108. In terzo luogo, la vera devozione alla Santa Vergine è santa, cioè deve condurre un'anima 
a evitare il peccato e a imitare le virtù della Vergine Santa, in particolare la sua umiltà 
profonda, la viva fede, l'obbedienza cieca, la continua orazione, la mortificazione universale, la 
purezza divina, l'ardente carità, la pazienza eroica, l'angelica dolcezza e la sapienza divina. 
Sono queste le dieci principali virtù della Vergine Santa. 
109. In quarto luogo, la vera devozione alla Santa Vergine è costante. Essa stabilizza l'anima 
nel bene e la conduce a non abbandonare con facilità le sue pratiche di devozione. La rende 
coraggiosa nell'opporsi al mondo, con le sue mode e principi, alla carne, con le sue molestie e 
passioni, al demonio, con le sue tentazioni. In questo modo una persona veramente devota 
della Vergine Santa non è per nulla volubile, né afflitta, ne scrupolosa o timorosa. Non è che 
non cada, o che non possa a volte cambiare nelle espressioni sensibili della sua devozione; ma 
se cade, si rialza, tendendo la mano alla sua buona Madre; se perde ogni gusto, o diviene 

insensibile, non se ne dà pena: il giusto vive di fede, e il fedele devoto di Maria vive della fede 
di Gesù e di Maria e non dell'emozione sensibile del corpo. 
110. In quinto luogo, la vera devozione alla Santa Vergine è disinteressata, cioè ispira ad 
un'anima di non cercare se stessa, ma Dio solo, nella sua santa Madre. Un autentico devoto di 
Maria non serve questa augusta Regina con intenzione di lucro e di interesse, né per un 
proprio vantaggio, temporale o eterno, corporale o spirituale, ma unicamente perché ella 
merita di essere servita, e in lei Dio solo. Precisamente, non ama Maria perché gli fa del bene, 

o perché spera di averne da lei, ma perché ella è degna di essere amata. Per questo egli la 
ama e la serve fedelmente, sia quando non prova gusto sensibile o si sente nell'aridità, sia 



17 

 

quando ne gusta la dolcezza e il fervore sensibile; la ama allo stesso modo sul Calvario e alle 
nozze di Cana. Oh! com'è gradito e prezioso agli occhi di Dio e della sua santa Madre, il devoto 
di lei che non ricerca per nulla se stesso nei servizi che rende. Ma com’è raro trovarne oggi! Ed 
è perché non sia più così raro, che ho preso carta e penna per mettere per iscritto ciò che ho 
insegnato con frutto, in pubblico e in privato, nelle missioni che ho predicato durante parecchi 
anni. 
111. Ho già detto molte cose sulla Santa Vergine, ma ne ho ancora molte da dire e ne 
tralascerò ancora un numero infinito, sia per ignoranza e incapacità, che per mancanza di 
tempo, nel proposito che ho di formare un vero devoto di Maria e autentico discepolo di Gesù 
Cristo. 
112. Oh! quanto sarebbe spesa bene la mia fatica, se questo breve scritto, capitando fra le 
mani di un'anima per bene, veramente nata da Dio e da Maria, e «non da sangue, né da volere 

di carne, né da volere di uomo», le scoprisse e ispirasse, con la grazia dello Spirito Santo, la 
grandezza e il valore di questa vera e solida devozione alla Santa Vergine che sto per esporre 
ora! Se sapessi che il mio sangue di peccatore potesse servire a far penetrare nei cuori le 
verità che scrivo in onore della mia cara Madre e regale Sovrana, di cui mi sento l'ultimo dei 
figli e schiavi, me ne servirei invece dell'inchiostro, per tracciare questi caratteri, nella 
speranza che ho di trovare delle anime buone, le quali sapranno - con la loro fedeltà alla 
pratica di devozione che voglio insegnare - compensare la mia cara Madre e Sovrana dei - 
danni subiti a causa della mia ingratitudine e infedeltà 
113. Più che mai sono portato a credere e a sperare che si realizzi tutto ciò che ho 
profondamente impresso nel cuore, e che da molti anni vado chiedendo a Dio; cioè che presto 
o tardi la Santa Vergine avrà sempre più figli, servi e schiavi d'amore e che, per questo mezzo, 
Gesù Cristo, mio caro Signore, regnerà sempre più nei cuori 
114. Prevedo molte belve arrabbiate, che arriveranno con furia per strappare con i loro denti 
diabolici questo piccolo scritto e colui del quale lo Spirito Santo si è servito per scriverlo, o 
almeno per avvolgerlo nelle tenebre e nel silenzio di un baule, affinché non venga Lui 
conosciuto; costoro anzi attaccheranno e perseguiteranno quelli e quelle che lo leggeranno e 
cercheranno di metterlo in pratica. Ma non importa! Anzi, tanto meglio! Questa previsione mi 
incoraggia e mi fa sperare un grande successo, cioè una grande schiera di valorosi e coraggiosi 
soldati di Gesù e di Maria, dell'uno e dell'altro sesso, per combattere il mondo, il demonio e la 
natura corrotta, nei tempi difficili che sempre più si avvicinano! «Chi legge comprenda». «Chi 
può capire, capisca». 
115. Vi sono diverse pratiche interiori di vera devozione alla Santa Vergine. Ecco una sintesi 

delle principali. 1°. Onorarla come la degna Madre di Dio con il culto di iperduliha, cioè stimarla 
e onorarla più che tutti gli altri santi, come il capolavoro della grazia e la prima dopo Gesù 
Cristo, vero Dio e vero Uomo. 2°. Meditare sulle sue virtù, sui suoi privilegi e sul suo agire. 3°. 
Contemplare le sue grandezze. 4°. Esprimerle atti di amore, di lode e di ringraziamento. 5°. 
Invocarla di cuore. 6°. Offrirsi e unirsi a lei. 7°. Compiere le proprie azioni per essere a lei 
gradito. 8°. Iniziare, continuare e terminare ogni nostra azione per mezzo di lei, in lei, con lei e 
per lei, allo scopo di compierle per mezzo di Gesù Cristo, in Gesù Cristo, con Gesù Cristo e per 
Gesù Cristo, nostro ultimo fine. Spiegheremo poi questa ultima pratica. 
116. La vera devozione alla Santa Vergine comprende anche diverse pratiche esteriori, di cui 
ecco le principali. 1°. Iscriversi alle sue confraternite ed entrare nelle sue associazioni. 2°. 
Entrare negli ordini e istituti religiosi fondati in suo onore. 3°. Proclamare le sue lodi. 4°. Fare 
elemosine, digiuni, e mortificazioni del corpo e dello spirito, in suo onore. 5°. Portare su di sè 
le sue insegne, come la corona del Rosario, lo scapolare, una catenella. 6°. Recitare con 
attenzione, devozione e semplicità il santo Rosario di quindici decine di Ave Maria, in onore dei 
quindici principali misteri di Gesù Cristo, o la corona di cinque decine, che è un terzo del 

Rosario, in onore dei cinque misteri della gioia, che sono: l'Annunciazione, la Visitazione, la 
Nascita di Gesù Cristo, la Purificazione e il Ritrovamento di Gesù al tempio; o in onore dei 
cinque misteri del dolore, che sono: l'Agonia di Gesù Cristo nel giardino degli ulivi, la 
Flagellazione, l'Incoronazione di spine, il Viaggio al Calvario, la Crocifissione; o in onore dei 
cinque misteri della gloria, che sono: la Risurrezione di Gesù Cristo, la sua Ascensione, la 
Discesa dello Spirito Santo, o Pentecoste, l'Assunzione della Vergine Santa in corpo e anima in 
cielo e la sua Incoronazione da parte delle tre Persone della santissima Trinità. Si può anche 

recitare una corona di sei o sette decine, in onore degli anni che si crede abbia vissuto la Santa 
Vergine sulla terra; o la piccola corona della Santa Vergine, composta da tre Pater e dodici 



18 

 

Ave, in onore della sua corona di dodici stelle o privilegi; oppure l'ufficio della Santa Vergine, 
così universalmente accolto e recitato nella Chiesa; o il piccolo salterio della Santa Vergine, che 
san Bonaventura ha composto in suo onore e che è così affettuoso e pio che non si può 
recitare senza sentirsi inteneriti; oppure quattordici Pater e Ave in onore delle quattordici 
allegrezze; o qualche altra preghiera, inno o cantico della Chiesa, come la Salve Regina, O 
madre del Redentore, Ave Regina dei cieli, Regina del cielo, secondo i diversi tempi liturgici, o 
Ave stella del mare, O gloriosa Signora, il Magnificat, o altre devote preghiere di cui i libri sono 
pieni. 7°. Cantare e far cantare dei cantici spirituali in suo onore. 8°. Farle un certo numero di 
riverenze o genuflessioni, dicendo per esempio, ogni mattina, sessanta o cento volte: Ave 
Maria, Vèrgine fedele, per ottenere da Dio, per suo mezzo, la fedeltà alle grazie di Dio durante 
la giornata; e alla sera: Ave Maria, madre di misericordia, per chiedere perdono a Dio, per 
mezzo di lei, per i peccati commessi durante il giorno. 9°. Avere cura delle sue confraternite, 

decorare i suoi altari, coronare e abbellire le sue immagini. 10°. Portare e far portare le sue 
immagini in processione, portarne una su di sè, come una potente arma contro il demonio. 
11°. Far eseguire le sue immagini, o il suo nome, e collocarli nelle chiese, o nelle case, o sulle 
porte e le entrate di città, di chiese, di case. 12°. Consacrarsi a lei in maniera speciale e 
solenne. 
117. Vi sono molte altre pratiche di devozione alla Santa Vergine, che lo Spirito Santo ha 
suggerito a delle sante anime e che sono molto santificanti; le si potrà leggere più in esteso nel 
libro Il Paradiso aperto a Filagia, scritto dal padre Paul Barry, della Compagnia di Gesù, dove 
egli ha raccolto un gran numero di pratiche che i santi hanno esercitato in onore della Vergine 
Santa; queste devozioni possono servire in modo meraviglioso per santificare le anime, a 
condizione che siano fatte come si deve, cioè: 1°. con buona e retta intenzione di piacere a Dio 
solo, di unirsi a Gesù Cristo come al nostro fine ultimo e di edificare il prossimo; 2°. con 
attenzione e senza distrazione volontaria; 3°. con devozione, senza fretta o negligenza; 4°. 
con umile semplicità e in un atteggiamento del corpo che sia rispettoso ed edificante. 
118. Dopo tutto ciò, posso dire ad alta voce che, avendo letto quasi tutti i libri che trattano 
della devozione alla Santa Vergine, e avendo conversato - familiarmente con tante persone 
sante e dotte di questi ultimi tempi, non ho conosciuto né appreso una pratica di devozione 
verso la Santa Vergine come quella che sto per esporre, che domandi da un'anima più 
dedizione a Dio, che la sappia maggiormente svuotare di se stessa e del suo amor proprio, che 
la conservi più fedelmente nella grazia e mantenga la grazia in lei, che la unisca più 
perfettamente e con maggior facilità a Gesù Cristo e che infine produca maggior gloria a Dio, 
santificazione per l'anima e utilità per il prossimo. 

119. Poiché la sostanza di questa devozione consiste nell'interiorità che deve formare, essa 
non sarà compresa da tutti nella stessa misura: alcuni si fermeranno a quanto essa propone di 
esteriore e non andranno oltre, e saranno i più; altri, un piccolo numero, arriveranno alla sua 
interiorità, ma non vi saliranno che un gradino. Chi salirà al secondo? Chi arriverà fino al terzo? 
E infine chi vi dimorerà in modo stabile? Solo colui al quale lo Spirito di Gesù Cristo rivelerà 
questo segreto. Sarà lui a guidare l'anima fedele, per farla avanzare di virtù in virtù, di grazia 
in grazia e di luce in luce, per arrivare fino alla trasformazione di se stessi in Gesù Cristo e alla 
pienezza della sua età sulla terra e della sua gloria in cielo. 
 
LA PERFETTA CONSACRAZIONE A GESU’ CRISTO 
120. Poiché tutta la nostra perfezione consiste nell'essere conformi, uniti e consacrati a Gesù 
Cristo, la più perfetta di tutte le devozioni è senza dubbio quella che ci conforma, unisce e 
consacra più perfettamente a Gesù Cristo. Ora, essendo Maria, tra tutte le creature, la più 
conforme a Gesù Cristo, ne segue che, tra tutte le devozioni, quella che consacra e conforma 
di più un'anima a Gesù Cristo Signore è la devozione alla Santa Vergine, sua Madre e che più 

un'anima sarà consacrata a Maria, più lo sarà a Gesù Cristo. E' per questo che la perfetta 
consacrazione a Gesù Cristo non è altro che una perfetta e totale consacrazione di se stessi 
alla Santa Vergine, che è la devozione che io insegno; o, in altre parole, una perfetta 
rinnovazione dei voti e delle promesse del santo battesimo. 
121. Questa devozione consiste dunque nel donarsi totalmente alla Vergine Santa, per essere, 
per mezzo di lei, totalmente di Gesù Cristo. Bisogna donarle: 1°. il nostro corpo, con tutti i 
sensi e le membra; 2°. la nostra anima, con tutte le facoltà; 3°. i nostri beni esteriori, che 

chiamiamo di fortuna, presenti e futuri; 4°. i beni interiori e spirituali, che sono i meriti, le 
virtù, le buone opere: passate, presenti e future. In una parola, doniamo tutto ciò che 



19 

 

abbiamo, nell'ordine della natura e della grazia, e tutto ciò che potremo avere in futuro, 
nell'ordine della natura, della grazia e della gloria; e questo senza alcuna riserva, neppure di 
un soldo, o di un capello, o della più piccola buona azione, e per tutta l'eternità, senza 
pretendere nè sperare altra ricompensa, per la propria offerta e il proprio servizio, che l'onore 
di appartenere a Gesù Cristo per mezzo di lei e in lei, quand'anche questa amabile Sovrana 
non fosse, come invece lo è sempre, la più generosa e riconoscente delle creature. 
122. Bisogna qui notare che vi sono due aspetti nelle buone opere che compiamo: la 
soddisfazione e il merito, cioè: il valore soddisfattorio o impetratorio e il valore meritorio. Il 
valore soddisfattorio o impetratorio di un'opera buona è la stessa buona azione in quanto 
ripaga la pena dovuta al peccato, oppure ottiene qualche nuova grazia. Il valore meritorio, o il 
merito, è la buona azione in quanto capace di meritare la grazia e la gloria eterna. Ora, in 
questa consacrazione di noi stessi alla Vergine Santa, noi doniamo tutto il valore soddisfattorio, 

impetratorio e meritorio, cioè la capacità che tutte le nostre buone opere hanno di soddisfare e 
meritare; doniamo i nostri meriti, le grazie e le virtù, non per comunicarli ad altri, poiché 
propriamente parlando, i nostri meriti, le grazie e le virtù sono incomunicabili; solo Gesù Cristo 
ha potuto comunicarci i suoi meriti, facendosi garante per noi presso il Padre suo; questi noi li 
doniamo perché siano conservati, accresciuti e abbelliti, come diremo più avanti. Le doniamo 
invece il valore soddisfattorio perché lo comunichi a chi meglio le sembrerà e per la maggior 
gloria di Dio. 
123. Ne consegue che: 1°. Con questa forma di devozione si dona a Gesù Cristo, nella maniera 
più perfetta perché è per le mani di Maria, tutto ciò che si può donare e molto di più che con le 
altre forme di devozione, dove si dona o una parte del proprio tempo, o una parte delle proprie 
buone opere, o una parte del valore soddisfattorio o delle mortificazioni. Qui tutto è donato e 
consacrato, persino il diritto di disporre dei propri beni interiori e il valore soddisfattorio che si 
acquista con le proprie opere buone, giorno per giorno. Questo non lo si fa in nessun Istituto 
religioso; là, si donano a Dio con il voto di povertà i beni di fortuna, con il voto di castità i beni 
del corpo, con il voto di obbedienza la propria volontà e, in alcuni casi, la libertà del corpo con 
il voto di clausura; ma non si dona la libertà o il diritto che si ha di disporre del valore delle 
proprie buone opere e non ci si spoglia fino in fondo di ciò che un cristiano ha di più prezioso e 
caro, che sono i meriti e il valore soddisfattorio. 
124. 2°. Chi si è in questo modo volontariamente consacrato e sacrificato a Gesù Cristo per 
mezzo di Maria, non può più disporre del valore di nessuna delle proprie buone azioni. Tutto 
ciò che soffre, ciò che pensa, ciò che fa di bene, appartiene a Maria, perché ella ne disponga 
secondo la volontà del Figlio suo e per la sua maggior gloria, senza tuttavia che questa 

dipendenza pregiudichi in alcun modo i doveri del proprio stato, presente o futuro; per 
esempio, gli obblighi di un sacerdote il quale, a causa del suo ufficio, deve applicare il valore 
soddisfattorio e impetratorio della santa Messa per una particolare intenzione; si fa questa 
offerta sempre secondo l'ordine stabilito da Dio e in conformità ai doveri del proprio stato. 
125. 3°. Ci si consacra dunque nel medesimo tempo alla Santa Vergine e a Gesù Cristo: alla 
Santa Vergine come al mezzo perfetto che Gesù Cristo ha scelto per unirsi a noi e per unirci a 
lui, e a Gesù Cristo Signore come al nostro ultimo fine, al quale noi dobbiamo tutto ciò che 
siamo, poiché è nostro Redentore e nostro Dio. 
126. Ho detto che questa pratica di devozione poteva essere benissimo chiamata una perfetta 
rinnovazione dei voti, o promesse, del santo battesimo. Infatti ogni cristiano, prima del 
battesimo, era schiavo del demonio, perché a lui apparteneva. Nel battesimo, direttamente o 
per bocca del padrino o della madrina, egli ha poi rinunciato È solennemente a Satana, alle sue 
seduzioni e alle sue opere e ha scelto Gesù Cristo come suo padrone e sovrano Signore, per 
dipendere da lui come uno schiavo d'amore. E' ciò che si fa anche con questa forma di 
devozione: come è indicato nella formula di consacrazione, si rinuncia al demonio, al mondo, al 

peccato e a se stessi e ci si dona interamente a Gesù Cristo per le mani di Maria. Anzi si fa 
pure qualcosa di più, poiché nel battesimo, di solito, si parla per bocca d'altri, cioè del padrino 
e della madrina e quindi ci si dà a Gesù Cristo per procura; qui invece ci si dona da se stessi, 
volontariamente e con conoscenza di causa. Nel santo battesimo non ci si dona a Gesù Cristo 
per le mani di Maria, almeno in modo esplicito e non si dà a Gesù Cristo il valore delle proprie 
buone opere; dopo il battesimo si resta interamente liberi di applicarlo a chi si vuole, o di 
conservarlo per sè; con questa devozione invece ci si dona espressamente a Gesù Cristo 

Signore per le mani di Maria e a lui si consacra il valore di tutte le proprie azioni. 
127. San Tommaso scrive che «nel battesimo gli uomini fanno voto di rinunciare al demonio e 



20 

 

alle sue vanita» e sant'Agostino aggiunge che «questo voto è il più grande e più 
indispensabile». E' pure ciò che dicono i canonisti: «Il voto principale è quello che facciamo nel 
battesimo». E tuttavia, chi osserva veramente questo voto? Chi mantiene con fedeltà le 
promesse del santo battesimo? Quasi tutti i cristiani non tradiscono forse la fedeltà che hanno 
promesso a Gesù Cristo nel loro battesimo? Da dove può venire questa negligenza universale 
se non dalla dimenticanza in cui vengono vissute le promesse fatte e gli impegni assunti nel 
santo battesimo, e dal fatto che quasi nessuno ratifica da se stesso il contratto di alleanza che 
ha fatto con Dio, per mezzo dei padrini e delle madrine? 
128. Questo è così vero che il Concilio di Sens, convocato per ordine di Ludovico il Pio, per 
trovare rimedio ai gravi disordini in cui vivevano i cristiani, valutò che la principale causa di 
questa corruzione nei costumi fosse la dimenticanza e l'ignoranza in cui erano vissuti gli 
impegni del santo battesimo; e non trovò un mezzo migliore per rimediare a un così grande 

male, che quello di condurre i cristiani a rinnovare i voti e le promesse del santo battesimo. 
129. Il Catechismo del Concilio di Trento, fedele interprete delle intenzioni di quel grande 
concilio, esorta i parroci a fare la stessa cosa e a condurre i fedeli a fare memoria e a credere 
che si sono legati e consacrati a Gesù Cristo Signore come degli schiavi alloro Redentore e 
Signore. Ecco il testo: «Il parroco esorterò il popolo fedele così da fargli capire che noi... 
dobbiamo offrirci e consacrarci per sempre come schiavi al nostro Redentore e Signore». 
130. Ora se i concili, i Padri e l'esperienza stessa ci mostrano che il mezzo migliore per trovare 
rimedio ai disordini dei cristiani è di farli ricordare degli obblighi del loro battesimo e di condurli 
a rinnovare i voti che hanno fatto, non è allora ragionevole che lo si faccia ora in un modo 
perfetto per mezzo di questa devozione e consacrazione a Gesù Cristo Signore per mezzo della 
sua santa Madre? Dico in un modo perfetto, perché per consacrarsi a Gesù Cristo ci si serve del 
più perfetto di tutti i mezzi, che è la Santa Vergine. 
131. Non si deve obiettare che questa forma di devozione sia nuova o di poca importanza: non 
è nuova poiché i concili, i Padri e non pochi autori, antichi e recenti, parlano di una simile 
consacrazione a Gesù Cristo Signore, o rinnovazione dei voti del santo battesimo, come di una 
pratica antica e la consigliano a tutti i cristiani; e non è di poca importanza, perché la 
principale fonte dei disordini e quindi della dannazione dei cristiani, deriva dall'oblio e dalla 
indifferenza verso questa pratica. 
132. Qualcuno potrebbe osservare che questa pratica di devozione, facendoci donare a Gesù 
Cristo Signore per le mani della Santa Vergine, il valore di tutte le nostre opere buone, delle 
preghiere, mortificazioni ed elemosine, ci porti alla impossibilità di aiutare le anime dei nostri 
parenti, amici e benefattori. Rispondo a costoro. Anzitutto non è pensabile che i nostri parenti, 

amici e benefattori soffrano un danno per il fatto che noi ci siamo offerti e consacrati senza 
riserva al servizio di Gesù Cristo Signore e della sua santa Madre. Sarebbe fare torto alla 
potenza e alla bontà di Gesù e di Maria, i quali sapranno ben aiutare i nostri parenti, amici e 
benefattori con la nostra piccola rendita spirituale, o con altri mezzi. Inoltre, questa pratica non 
impedisce affatto di pregare per gli altri, sia vivi che defunti, benché l'applicazione delle nostre 
buone opere dipenda dalla volontà della Santa Vergine; questo anzi ci porterà a pregare con 
più fiducia; è come se una persona ricca, che ha donato tutto a un grande principe, per 
onorarlo maggiormente, pregasse con più fiducia questo principe di dare un'elemosina a 
qualcuno dei suoi amici che gliela chiede. Sarebbe anzi un grande piacere per questo principe 
avere l'occasione per dimostrare riconoscenza verso la persona che si è spogliata per rivestirlo, 
che si è resa povera per onorarlo. Bisogna dire la stessa cosa per Gesù Cristo Signore e la 
Santa Vergine: essi non si lasceranno mai vincere nella riconoscenza. 
133. Qualcuno potrà ancora dire: se io dono alla Santa Vergine tutto il valore delle mie azioni 
perché le applichi a chi vorrà, bisognerà forse che io soffra a lungo in purgatorio. Questa 
obiezione cade da sola, perché proviene dall'amor proprio e dal non conoscere la generosità di 

Dio e della Vergine Santa. Non è possibile che un'anima fervente e generosa, che bada più agli 
interessi di Dio che ai suoi, che offre a Dio tutto ciò che ha, senza riserva, in modo da poter 
dire non posso di più, che non respira che la gloria e il regno di Gesù Cristo per mezzo della 
sua santa Madre, che si sacrifica totalmente per possederlo... non è possibile, dico, che 
quest'anima generosa e disponibile venga poi punita nell'altro mondo, per essere stata più 
generosa e più disinteressata delle altre. Al contrario; e verso simili anime, come vedremo in 
seguito, che Gesù Cristo Signore e la sua santa Madre sono maggiormente generosi in questo 

mondo e nell'altro, nell'ordine della natura, della grazia e della gloria. 
134. E ora dobbiamo esporre, il più brevemente possibile, i motivi che ci devono rendere 



21 

 

raccomandabile questa devozione, gli effetti meravigliosi che essa produce nelle anime fedeli e 
le pratiche di questa devozione. 
135. PRIMO MOTIVO, che ci mostra l'éccellenza di questa consacrazione di se stessi a Gesù 
Cristo per le mani di Maria. Se non si può immaginare sulla terra un compito più nobile del 
servizio di Dio, se il più piccolo dei servitori di Dio è più ricco, più potente e più nobile di tutti i 
re e gli imperatori della terra, se non sono essi stessi servitori di Dio, quali non saranno le 
ricchezze, il potere e la dignità del fedele e perfetto servitore di Dio, che si sarà consacrato al 
suo servizio interamente, senza riserve e secondo tutte le sue possibilità! Tale è un fedele e 
amoroso schiavo di Gesù in Maria, che si è offerto interamente al servizio di questo Re dei re, 
per le mani della sua santa Madre e che non ha ritenuto nulla per sé: tutto l'oro della terra e le 
bellezze dei cieli non bastano a pagarlo. 

 

 

 

2a parte 
136. Le diverse congregazioni, associazioni e confraternite istituite in onore di Gesù Cristo 
Signore e della sua santa Madre, che fanno tanto bene nel cristianesimo, non propongono di 
offrire tutto senza riserva; esse prescrivono ai loro associati solo alcune pratiche e opere per 
soddisfare i loro obblighi e lasciano poi liberi per tutte le altre azioni e per gli altri momenti 
della vita. Questa devozione invece fa donare senza riserva a Gesù e a Maria tutti i pensieri, le 
parole, le azioni e le sofferenze e tutti i momenti della vita, di modo che, si vegli o si dorma, si 
beva o si mangi, si compiano grandi azioni oppure piccole, si può sempre dire che ciò che si fa, 
anche se non ci si pensa, è per Gesù e per Maria, in forza dell'offerta compiuta, a meno che 
non si sia ritrattata espressamente. Quale consolazione! 
137. Come ho già detto, non c'è altra pratica che questa, con la quale ci si possa disfare 
facilmente di un certo senso di proprietà che si insinua subdolamente nelle nostre migliori 
azioni; e il buon Gesù fa questa grande grazia in ricompensa dell'eroica e disinteressata azione 
che si compie cedendogli, per le mani della sua santa Madre, tutto il valore delle proprie opere 
buone. Se egli dà il centuplo, anche in questo mondo, a coloro che lasciano per amor suo i beni 
esteriori, temporali ed effimeri, quale sarà il centuplo che darà a colui che sacrifica anche i suoi 
beni interiori e spirituali! 138. Gesù, nostro grande amico, si è donato a noi senza riserva, 
corpo e anima, virtù, grazie e meriti. Dice san Bernardo: «Mi ha conquistato totalmente, 

dandosi a me totalmente» Non si tratta allora di giustizia e di riconoscenza se diamo a lui tutto 
ciò che possiamo dare? Egli è stato per primo generoso con noi; siamolo per secondi e lo 
scopriremo ancora più generoso durante la nostra vita, nel momento della morte e per tutta 
l'eternità: «Con l'uomo generoso, tu sei generoso». 
 
139. SECONDO MOTIVO, che ci mostra come sia giusto in sè e vantaggioso per il cristiano 
consacrarsi interamente alla Santa Vergine con questa pratica, per esserlo più perfettamente a 
Gesù Cristo. Questo buon Maestro non ha disdegnato di rinchiudersi nel grembo della Santa 
Vergine come un prigioniero e uno schiavo per amore e di esserle sottomesso e obbediente 
durante trent'anni. Qui lo spirito umano, ripeto, si smarrisce se riflette seriamente su questo 
comportamento della Sapienza incarnata, la quale non ha voluto darsi direttamente 
all'umanità, anche se l'avrebbe potuto fare, ma per mezzo della Santa Vergine; e non ha 
voluto venire al mondo in età di uomo adulto e già autonomo, ma come un bambino, piccolo e 
povero, bisognoso di dipendere dalle cure e dal mantenimento della sua santa Madre. Questa 
infinita Sapienza, che aveva un immenso desiderio di rendere gloria a Dio suo Padre e di 
salvare l'umanità, non ha trovato un mezzo più perfetto e più efficace per farlo, se non quello 
di sottomettersi in tutto alla Santa Vergine, non soltanto durante i primi otto, o dieci, o quindici 
anni della sua vita, come gli altri figli, ma durante trent'anni; e ha dato più gloria a Dio suo 
Padre durante tutto questo tempo di sottomissione e di dipendenza dalla Santa Vergine, che 
non gliene avrebbe data impiegando quei trent'anni a compiere miracoli, a predicare per il 
mondo intero, a convertire tutti; altrimenti l'avrebbe fatto. Oh! come si rende gloria a Dio in 
modo sublime sottomettendosi a Maria, sull'esempio di Gesù! Avendo davanti agli occhi un 

esempio così chiaro e noto a tutti, saremo così stolti da credere di poter trovare un mezzo più 
perfetto e più efficace per glorificare Dio, di quello di sottometterci a Maria, sull'esempio del 



22 

 

Figlio suo? 
140. Per convincerci della dipendenza che dobbiamo avere dalla Santa Vergine, si ricordi 
quanto ho già detto, riferendo gli esempi che ci danno il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo, nella 
dipendenza che noi dobbiamo avere dalla Santa Vergine. Il Padre non ha dato e non dà suo 
Figlio che per mezzo di lei, non si procura dei figli che per mezzo di lei, non comunica le sue 
grazie che per mezzo di lei; Dio Figlio non è stato formato per tutti in generale che per mezzo 
di lei e non viene formato e generato ogni giorno che per mezzo di lei in unione con lo Spirito 
Santo e non comunica i suoi meriti e le virtù che per mezzo di lei; lo Spirito Santo non ha 
formato Gesù Cristo che per mezzo di lei, non forma i membri del suo Corpo mistico che per 
mezzo di lei e non dispensa i suoi doni e favori che per mezzo di lei. Dopo questi esempi della 
Trinità santissima, così forti e insistenti, come potremmo, senza mostrarci ciechi del tutto, fare 
a meno di Maria e non consacrarci a lei e dipendere da lei, per andare a Dio e per consacrarci a 

lui? 
141. Ecco alcuni passi dei Padri che ho scelto per provare ciò che ho appena detto. «Maria ha 
due figli: uno Uomo-Dio e l'altro un semplice uomo, del primo è madre corporalmente, del 
secondo spiritualmente» «Questo è il volere di Dio, il quale ha voluto che ricevessimo tutto per 
mezzo di Maria; se quindi abbiamo un po' di speranza, di grazia, di salvezza, dobbiamo 
riconoscere che da lei ci proviene». « Tutti i doni, le virtù e le grazie dello stesso Spirito Santo 
sono elargiti dalle sue mani a chi vuole, quando vuole, come vuole e nella misura che vuole». 
«Tu eri indegno di ricevere, per questo è stato dato a Maria quanto avresti avuto, perché tu lo 
riceva per mezzo di lei». 
142. Dice ancora san Bernardo che Dio ci vede indegni di ricevere le sue grazie direttamente 
dalle sue mani, perciò egli le dà a Maria, affinché noi riceviamo per mezzo di lei tutto ciò che 
egli ci vuole dare; e trova pure la sua gloria nel ricevere per le mani di Maria la gratitudine, 
l'onore e l'amore che noi gli dobbiamo per i suoi benefici. E' dunque molto giusto imitare 
questa condotta di Dio, prosegue san Bernardo, «affinché la grazia ritorni al suo autore per lo 
stesso canale per il quale era venuta a noi» E' ciò che si fa per mezzo di questa pratica di 
devozione: si offre e consacra alla Santa Vergine tutto ciò che si è e tutto ciò che si possiede, 
affinché Gesù Cristo Signore riceva per mezzo di lei la gloria e la gratitudine che a lui si deve. 
Ci si riconosce indegni e incapaci di avvicinarsi da sè alla sua infinita Maestà: per questo ci si 
serve della intercessione della Santa Vergine. 
143. Inoltre, si tratta qui di una pratica di grande umiltà, virtù che Dio ama al di sopra di tutte. 
Un'anima che pretende di innalzarsi, abbassa Dio; l'anima invece che si umilia, esalta Dio. «Dio 
resiste ai superbi; agli umili invece dò la sua grazia». Se ti abbassi, credendoti indegno di 

comparire davanti a lui e di avvicinarlo, egli discende, si abbassa per venire a te, per 
compiacersi in te e per elevarti, anche tuo malgrado; al contrario, quando ci si avvicina a Dio 
senza rispetto e senza mediatore, Dio si allontana e non lo si può raggiungere. Oh! quanto egli 
ama l'umiltà del cuore! Ed è a questa umiltà che impegna la presente pratica di devozione, 
perché insegna a non avvicinarsi mai da se stessi a Gesù Cristo Signore, anche se egli è dolce 
e misericordioso, ma a servirsi sempre della intercessione della Vergine Santa, sia per 
comparire davanti a Dio, che per parlargli, o avvicinarlo, o per offrirgli qualcosa, o per unirsi e 
consacrarsi a lui. 
 
144. TERZO MOTIVO. La Santa Vergine, che è una madre di dolcezza e di misericordia e che 
non si lascia mai vincere in amore e generosità, vedendo che ci si dona interamente a lei per 
renderle onore e servirla, spogliandosi di ciò che si ha di più caro per ornare lei, si dà ella 
stessa interamente e in modo inarrivabile a colui che le dona tutto. Lo sommerge nell'abisso 
delle sue grazie, lo adorna dei suoi meriti, lo sostiene con il suo potere, lo illumina con la sua 
luce, lo infiamma del suo amore, gli comunica le sue virtù: l'umiltà, la fede, la purezza, ecc., 

diventa suo garante, sua integrazione, suo tutto presso Gesù. Infine, poiché questa persona 
consacrata è tutta di Maria, anche Maria è tutta di lei, in modo che si può dire di questo 
perfetto servitore e figlio di Maria ciò che san Giovanni evangelista dice di se stesso, che cioè 
egli ha preso la Santa Vergine in luogo di tutti i suoi beni: «Il discepolo l'accolse tra i suoi 
beni». 
145. Ciò che si realizza nella sua anima, se resta fedele, è una grande diffidenza, disistima e 
avversione con se stesso, e una grande fiducia, un grande abbandono alla Santa Vergine, sua 

sovrana amata. Egli non fa più assegnamento come prima sulle proprie disposizioni, intenzioni, 
meriti, virtù e buone opere, poiché avendone fatto offerta totale a Gesù Cristo per mezzo di 



23 

 

questa buona Madre, non possiede che un tesoro, dove sono tutti i suoi beni e che non ha più 
con sè: questo tesoro è Maria. Si avvicina così a Gesù Cristo Signore senza timore servile o 
scrupoloso e lo prega con molta fiducia; è questo che lo fa entrare nei sentimenti del devoto e 
dotto abate Ruperto, il quale parlando della vittoria riportata da Giacobbe sull'angelo, rivolge 
alla Santa Vergine queste belle parole: «O Maria, mia principessa e Madre immacolata di un 
Dio-Uomo, Gesù Cristo, io desidero lottare con questo Uomo, cioè il Verbo di Dio, armato non 
dei miei meriti, ma dei tuoi». Oh! come si è potenti e forti presso Gesù Cristo quando si è 
armati dei meriti e dell'intercessione di una degna Madre di Dio, la quale, come dice 
sant'Agostino, ha vinto l'Onnipotente con l'amore!. 
146. Poiché mediante questa forma di devozione si donano a Gesù Cristo Signore, per le mani 
della sua santa Madre, tutte le proprie buone opere, questa buona Sovrana le purifica, le 
abbellisce e le fa accettare dal Figlio suo. 1°. Ella le purifica da tutta la sporcizia dell'amor 

proprio e dal sottile attaccamento alla creatura che si insinua nelle migliori azioni, senza che ci 
si accorga. Dal momento in cui sono nelle sue mani purissime e feconde, queste mani che non 
sono mai state sterili od oziose, che purificano ciò che toccano, liberano il dono che le si fa da 
tutto ciò che può avere di guasto o imperfetto. 
147. 2°. Le abbellisce, ornandole dei suoi meriti e virtù. E' come se un contadino, che vuole 
guadagnare l'amicizia e la benevolenza del re, andasse dalla regina e le presentasse una mela, 
che è tutto il suo avere, perché ella la presenti al re. La regina, dopo aver accettato il piccolo e 
povero dono del contadino, metterebbe questa mela al centro di un grande e bel vassoio d'oro 
e la presenterebbe così al re, da parte del contadino. In questo modo la mela, sebbene 
indegna per sé di essere presentata al re, diventerebbe degna della sua Maestà a causa del 
vassoio d'oro sul quale è posta e della persona che la presenta. 
148. 3°. Ella presenta queste buone opere a Gesù Cristo. Infatti non trattiene per sé nulla di 
ciò che le si presenta, come se fosse lei il fine; ma fedelmente rimanda tutto a Gesù. Se si dà a 
lei, si dà necessariamente a Gesù; se la si loda e le si rende gloria, subito ella loda e rende 
gloria a Gesù. Ora come un tempo, quando santa Elisabetta ebbe a lodarla, quando la si loda e 
la si benedice, ella canta: «L'anima mia magnifica il Signore». 
149. 4°. Fa accettare da Gesù queste buone opere, anche se sono un piccolo e povero dono 
per questo Santo dei santi e Re dei re. Quando si presenta qualche cosa a Gesù da se stessi e 
sostenuti dalla propria capacità e disposizione, Gesù esamina il dono e spesso lo rifiuta a causa 
dello sporco derivante dall'amor proprio, come un tempo rifiutò i sacrifici degli Ebrei pieni di 
volontà propria. Ma quando gli si presenta qualche cosa per le mani pure e verginali della sua 
Amatissima, lo si prende per il lato debole, se posso usare questa espressione: egli allora non 

considera più tanto il dono che gli si fa, quanto la sua buona Madre che glielo presenta; non 
guarda più tanto da dove viene quel dono, quanto colei per la quale arriva. Così Maria, che non 
viene mai rifiutata, ma sempre ben accolta dal suo Figlio, fa ricevere favorevolmente dalla sua 
Maestà tutto ciò che lei gli presenta, piccolo o grande; basta che Maria lo presenti e Gesù lo 
accoglie e lo gradisce. E' il prezioso consiglio che san Bernardo dava a quelli e quelle che egli 
guidava verso la perfezione: «Quando vuoi offrire qualcosa a Dio, abbi l'accortezza di 
presentarglielo per le mani molto degne e gradevoli di Maria, se non vuoi vederti rifiutato». 
150. Non è forse questo che la stessa natura ispira ai piccoli nei confronti dei grandi, come 
abbiamo visto? Perché la grazia non dovrebbe portarci a fare la stessa cosa nei confronti di 
Dio, che è infinitamente superiore a noi e davanti al quale noi siamo meno degli atomi? 
Abbiamo d'altra parte un avvocata così potente, che non viene mai respinta, così capace, che 
conosce tutti i segreti per conquistare il cuore di Dio, così buona e piena di carità che non 
respinge mai nessuno, per quanto piccolo e cattivo. Più avanti riferirò la storia di Giacobbe e 
Rebecca, come figura effettiva delle verità che ho esposto. 
 

151. QUARTO MOTIVO. Questa devozione, praticata con fedeltà, è un mezzo eccellente per 
fare in modo che il valore di tutte le nostre buone opere sia impegnato per la maggior gloria di 
Dio. Quasi nessuno agisce pensando a questo nobile fine, benché ne abbia l'obbligo, o perché 
non si conosce dove stia la maggior gloria di Dio, oppure perché non la si cerca. Ma poiché la 
Santa Vergine, alla quale si cede il valore e il merito delle proprie buone opere, conosce molto 
bene dove sta la maggior gloria di Dio e non fa nulla se non per la maggior gloria di Dio, un 
perfetto servitore di questa buona Sovrana, che si è consacrato a lei interamente, come 

abbiamo detto, può affermare con audacia che il valore di tutte le proprie azioni, pensieri e 
parole è utilizzato per la maggior gloria di Dio, a meno che non revochi espressamente la sua 



24 

 

offerta. Si può forse trovare qualcosa di più consolante per un'anima che ama Dio di un amore 
puro e senza interesse e che stima la gloria e gli interessi di Dio più dei propri? 
 
152. QUINTO MOTIVO. Questa forma di devozione è una via facile, breve, perfetta e sicura per 
giungere all'unione con Gesù Cristo Signore, nella quale consiste la perfezione cristiana. 1°. E' 
una via facile: è una via che Gesù Cristo ha aperto venendo a noi e sulla quale non c'è alcun 
ostacolo per giungere a lui. Veramente si può arrivare all'unione divina per altre strade, ma 
sarà attraverso maggiori croci, strane morti e con più difficoltà, faticose da vincere. Bisognerà 
passare attraverso notti oscure, lotte, strane agonie, per aspre montagne, su pungentissime 
spine e in paurosi deserti. Invece sulla strada di Maria si cammina più dolcemente e con 
maggior tranquillità. Certo, anche qui si incontrano grandi lotte da sostenere e forti difficoltà 
da vincere, ma questa buona Madre e Sovrana sta così vicina e presente ai suoi fedeli servitori, 

per illuminarli nelle tenebre, rischiararli nei dubbi, rassicurarli nei timori, sostenerli nelle lotte e 
difficoltà, che veramente questo cammino verginale per trovare Gesù Cristo è un cammino di 
rose e di miele nei confronti degli altri. Ci sono stati alcuni santi, ma in piccolo numero, come 
sant'Efrem, san Giovanni di Damasco, san Bernardo, san Bernardino, san Bonaventura, san 
Francesco di Sales, ecc., che hanno camminato per questa dolce strada per giungere a Gesù 
Cristo, poiché lo Spirito Santo, fedele Sposo di Maria, l'aveva loro mostrata per una speciale 
grazia; ma gli altri santi, che sono un più gran numero, pur avendo avuto tutti una devozione 
alla Santa Vergine, non hanno tuttavia percorso questa via, o ben poco. E' per questo che sono 
passati attraverso prove più dure e pericolose. 
153. Qualche fedele servitore di Maria mi domanderà allora come si spiega che i fedeli servitori 
di questa buona Madre hanno tante occasioni per soffrire, più di quelli che non le sono così 
devoti. Vengono contraddetti, perseguitati, calunniati, mal sopportati, oppure camminano nelle 
tenebre interiori o per deserti, dove non c’è una minima goccia di rugiada del cielo. Se questa 
devozione alla Santa Vergine rende più facile il cammino per trovare Gesù Cristo, come mai 
sono proprio loro i più crocifissi? 
154. Rispondo che è ben vero che i più fedeli servitori della Santa Vergine, essendo i suoi più 
grandi favoriti, ricevono da lei le più grandi grazie e favori del cielo, che sono le croci; ma dico 
pure che sono questi servitori di Maria che portano tali croci con più facilità, merito e gloria; ciò 
che sarebbe capace di fermare un altro mille volte, o di farlo cadere, non ferma costoro una 
sola volta e li fa andare avanti, perché questa buona Madre, tutta piena di grazia e di dolcezza 
dello Spirito Santo, addolcisce tutte queste croci che prepara nello zucchero della sua materna 
dolcezza e nella soavità del puro amore, cosicché essi le ingeriscono gioiosamente come delle 

noci candite, benché siano per se stesse amarissime. E io credo che una persona che vuole 
essere devota e vivere in Gesù Cristo con profonda fede, e che perciò deve soffrire 
persecuzione e portare ogni giorno la propria croce, non riuscirà mai a portare delle grandi 
croci, oppure non le porterà con gioia, né con perseveranza, senza una tenera devozione alla 
Santa Vergine, che rende dolci le croci; così come una persona, senza farsi una grande 
violenza, in cui non potrà resistere a lungo, non potrà mangiare delle noci acerbe, non candite 
nello zucchero. 
 
155. 2°. Questa forma di devozione alla Santa Vergine è una via breve per trovare Gesù 
Cristo, sia perché non ci si smarrisce, sia perché - come ho appena detto - vi si cammina con 
più gioia e facilità e quindi più speditamente. Si progredisce di più in poco tempo di 
sottomissione e dipendenza da Maria, che in anni interi di volontà propria e di appoggio su se 
stessi; infatti un uomo obbediente e sottomesso alla divina Maria canterà vittorie importanti su 
tutti i suoi nemici. E' vero, questi vorrebbero impedirgli il cammino, o farlo indietreggiare, o 
cadere, ma con il sostegno, l'aiuto e la guida di Maria, senza cadere, senza indietreggiare e 

perfino senza rallentare, egli avanzerà a passo da gigante verso Gesù Cristo, per la stessa 
strada per la quale - come è scritto - Gesù è venuto a noi, a passo da gigante e in poco tempo. 
156. Per qual motivo pensi che Gesù Cristo abbia vissuto così poco sulla terra, e che i pochi 
anni che ha vissuto li abbia trascorsi quasi tutti nella sottomissione e nell'obbedienza a sua 
Madre? Ah! è che, giunto in breve alla perfezione, ha vissuto a lungo, più a lungo di Adamo, 
del quale era venuto a riparare i danni, anche se quegli era vissuto più di novecento anni; 
Gesù Cristo ha vissuto molto, perché è vissuto molto sottomesso e molto unito alla sua santa 

Madre, per obbedire a Dio suo Padre. Infatti: 1°. chi onora la propria madre è come colui che 
raccoglie un tesoro, dice lo Spirito Santo; cioè chi onora Maria sua Madre fino a sottomettersi a 



25 

 

lei e obbedirle in tutto, diventerà presto molto ricco, perché accumula tesori ogni giorno, per 
mezzo del segreto di questa pietra filosofale: «Chi riverisce la madre, e come chi accumula 
tesori»; 2°. seguendo una interpretazione spirituale di questa parola dello Spirito Santo: «La 
mia vecchiaia si trova nella misericordia del grembo», è nel grembo di Maria, che ha cinto e 
generato un uomo perfetto e ha potuto contenere colui che l'universo intero non abbraccia né 
contiene, è nel grembo di Maria, dico, che i giovani diventano vecchi, per illuminazione, 
santità, esperienza e sapienza, e che si giunge in pochi anni fino alla pienezza dell'età di Gesù 
Cristo. 
 
157. 3°. Questa pratica di devozione alla Santa Vergine è una via perfètta per incontrarsi e 
unirsi a Gesù Cristo, poiché la divina Maria è la più perfetta e la più santa delle semplici 
creature e Gesù Cristo, che ha scelto una maniera perfetta per venire a noi, non ha preso altra 

strada per il suo grande e meraviglioso viaggio. L'Altissimo, l'Incomprensibile, l'Inaccessibile, 
Colui che è, ha voluto venire a noi, piccoli vermi di terra, che nulla siamo. Come è successo? 
L'Altissimo è disceso fino a noi in modo perfetto e divino per mezzo dell'umile Maria senza 
nulla perdere della sua divinità e santità, ed è per mezzo di Maria che questi piccolissimi 
devono salire verso l'Altissimo in modo perfetto e divino, senza nulla temere. L'Incomprensibile 
si è lasciato comprendere e contenere in modo perfetto dalla piccola Maria, senza nulla perdere 
della sua immensità; ed è ancora per mezzo della piccola Maria che noi dobbiamo lasciarci 
contenere e condurre in modo perfetto, senza alcuna riserva. L'Inaccessibile si è avvicinato, si 
è unito strettamente, in modo perfetto e anche di persona alla nostra umanità per mezzo di 
Maria, senza nulla perdere della sua Maestà; ed è ancora per mezzo di Maria che noi dobbiamo 
avvicinarci a Dio e unirci alla sua Maestà in modo perfetto e strettamente, senza temere di 
essere respinti. Infine, Colui che è, ha voluto venire presso ciò che non è, e fare in modo che 
ciò che non è, diventi Dio, o Colui che è; lo ha fatto in modo perfetto, donandosi e 
sottomettendosi interamente alla giovane Vergine Maria, senza cessare di essere nel tempo 
Colui che è da tutta l'eternità; ancora, benché noi non siamo nulla, è per mezzo di Maria che 
possiamo divenire simili a Dio, per mezzo della grazia e della gloria, donandoci a lei in modo 
così perfetto e totale, da non essere nulla in noi stessi, e tutto in lei, senza timore di 
ingannarci. 
158. Mi si mostri una nuova strada per andare a Gesù Cristo, che questa strada sia lastricata 
da tutti i meriti dei beati, ornata da tutte le loro virtù eroiche, illuminata e abbellita da tutti gli 
splendori e le bellezze degli angeli e che tutti gli angeli e i santi siano presenti per guidare, 
proteggere e sostenere quelli e quelle che vi vorranno camminare; in verità, in verità, lo dico 

con audacia e dico la verità, invece di questa strada, che sarebbe così perfetta, io preferirei la 
via immacolata di Maria: «E ha reso integro il mio cammino», via, o cammino senza alcuna 
macchia né sporcizia, senza peccato originale o attuale, senza né ombre né tenebre; e se il 
mio amabile Gesù, nella sua gloria, viene una seconda volta sulla terra, come è certo, per 
regnarvi, non sceglierà altra via per il suo viaggio che la divina Maria, per mezzo della quale 
egli è venuto la prima volta in modo così sicuro e perfetto. La differenza che vi sarà tra la 
prima e la seconda venuta è che la prima è stata segreta e nascosta, la seconda sarà gloriosa 
e sfolgorante, ma tutte due perfette, perché tutte due saranno per mezzo di Maria. Ahimè! 
ecco un mistero che non si comprende! Qui ogni lingua deve tacere. 
 
159. 4°. Questa devozione alla Santa Vergine è una via sicura per andare a Gesù Cristo e 
possedere la perfezione unendoci a lui. 1°. Perché questa pratica che io insegno non è nuova; 
è antica quanto mai, e come dice il Boudon, morto da poco in odore di santità, in un libro che 
ha scritto su questa devozione, non se ne possono indicare esattamente gli inizi; è però certo 
che se ne trovano le tracce nella Chiesa da più di settecento anni. Sant'Odilone, abate di 

Cluny, che visse intorno all'anno 1040, fu uno dei primi a praticarla pubblicamente in Francia. 
Così si legge nella sua vita. Il cardinale Pier Damiani riferisce che, nell'anno 1076, il beato 
Marino, suo fratello, in presenza del suo direttore, si fece schiavo della Santa Vergine, con un 
rito molto edificante: si pose una corda al collo e si flagellò, poi mise sull'altare una somma di 
denaro, per indicare di essersi consegnato e consacrato alla Santa Vergine, e continuò così 
fedelmente per tutta la vita, e alla sua morte meritò di essere visitato e consolato dalla sua 
buona Sovrana e di ricevere dalla bocca di lei la promessa del paradiso come ricompensa dei 

suoi servizi Cesare Bollando ricorda un illustre cavaliere, Vautier de Birbak, vicino parente dei 
duchi di Lovanio, il quale, verso l'anno 1300, fece questa consacrazione di se stesso alla Santa 



26 

 

Vergine. Questa devozione è stata praticata in privato da parecchie persone fino al XVII secolo, 
quando divenne pubblicà. 
 
Ecco il testo della consacrazione di ODILONE, abate di Cluny: 
“O piissima Vergine e Madre del Salvatore di tutti i secoli, a partire da questo giorno e per 
sempre prendimi al tuo servizioe sii mia avvocata misericordiosa in tutte le vicende della mia 
vita. Dopo Dio io non ho nulla di più caro di te, e volentieri io mi consegno per sempre al tuo 
servizio come tuo schiavo”. 
 
160. Il padre Simon de Rojas, dell'Ordine della Trinità, detto anche della redenzione degli 
schiavi, predicatore del re Filippo III, divulgò questa devozione in tutta la Spagna e la 
Germania e ottenne da Gregorio XV su istanza di Filippo III, grandi indulgenze per coloro che 

l'avessero praticata. Il padre de los Rios, dell'Ordine di sant'Agostino, si applicò con la parola e 
con gli scritti, insieme al suo intimo amico padre de Rojas, a diffondere questa devozione in 
Spagna e Germania; compose un grosso volume dal titolo Hierarchia Mariana, dove espone 
con grande pietà ed erudizione, l'antichità, l'eccellenza e la solidità di questa devozione. I Padri 
Teatini, nel secolo scorso, diffusero questa devozione in Italia, Sicilia e Savoia. 
161. Il padre Stanislao Phalacius, della Compagnia di Gesù, promosse meravigliosamente 
questa devozione in Polonia. Il padre de los Rios, nel suo libro citato sopra, riporta i nomi di 
principi, principesse, vescovi e cardinali di diversi regni, che hanno abbracciato questa 
devozione. Il padre Cornelio a Lapide, così raccomandabile per la sua pietà come per la sua 
profonda scienza, essendo stato incaricato da diversi vescovi e teologi di esaminare questa 
devozione, dopo averla analizzata in modo approfondito, la lodò in modo degno della sua pietà 
e diversi altri grandi personaggi seguirono il suo esempio. I Padri Gesuiti, sempre zelanti nel 
servizio della Santa Vergine, presentarono a nome dei congregazionisti di Colonia un piccolo 
trattato su questa devozione al duca Ferdinando di Baviera, in quel momento arcivescovo di 
Colonia, il quale diede la sua approvazione e l'autorizzazione per la stampa, esortando tutti i 
parroci e i religiosi della sua diocesi a promuovere il più possibile questa solida devozione. 
162. Il cardinale de Bérulle, la cui memoria è in benedizione per tutta la Francia, fu uno dei più 
zelanti nel diffondere in Francia questa devozione, malgrado tutte le calunnie e persecuzioni 
che gli provocarono i critici e i libertini. Lo accusarono di novità e di superstizione; scrissero e 
pubblicarono contro di lui un libello diffamatorio e si servirono, o piuttosto il demonio per 
mezzo loro, di mille astuzie per impedirgli di diffondere questa devozione in Francia. Ma questo 
grande e santo uomo non rispose alla loro calunnia se non con la sopportazione, e alle 

obiezioni contenute nel loro libello rispose con un piccolo scritto, dove li confuta con efficacia, 
mostrando come questa devozione sia fondata sull'esempio di Gesù Cristo, sui doveri che 
abbiamo verso di lui e sui voti da noi fatti nel santo battesimo; ed è soprattutto con questa 
ultima motivazione che egli chiude la bocca ai suoi avversari, mostrando loro come questa 
consacrazione alla Santa Vergine e a Gesù Cristo per le mani di lei, non sia altro che una 
perfetta rinnovazione dei voti, o promesse del battesimo. Molte belle cose circa questa pratica 
di devozione si possono leggere nelle sue opere. 
163. Nel libro del Boudon si possono leggere i diversi papi che hanno approvato questa 
devozione, i teologi che l'hanno esaminata e le opposizioni che ha incontrato e superato, le 
migliaia di persone che l'hanno abbracciata, senza che mai nessun papa l'abbia condannata, né 
potrebbe esserlo senza sovvertire i fondamenti del cristianesimo. E' dunque certo che questa 
devozione non è nuova, e che se non è molto diffusa è perché è troppo preziosa per essere 
gustata e praticata da tutti. 
 
164. 2°. Questa devozione è un mezzo sicuro per andare a Gesù Cristo perché la specifica 

caratteristica della Santa Vergine è di condurci con sicurezza a Gesù Cristo, come quella di 
Gesù Cristo è di condurci con sicurezza all'eterno Padre. E non credano le anime spirituali che 
Maria possa essere loro di impedimento per arrivare all'unione divina. Infatti, come è possibile 
che colei che ha trovato grazia davanti a Dio per tutti in generale e per ciascuno in particolare, 
possa diventare un impedimento a un anima nel trovare la grande grazia dell'unione con lui? 
Sarebbe possibile che colei che è stata tutta piena e sovrabbondante di grazie, così unita e 
trasformata in Dio, che giunse a incarnarsi in lei, possa impedire a un'anima di essere 

perfettamente unita a Dio? E' vero che la vista delle altre creature, anche se sante, potrebbe 
forse, per qualche momento, ritardare l'unione divina; ma non Maria, come ho detto e dirò 



27 

 

sempre senza stancarmi. Una ragione per cui così poche anime arrivano alla pienezza dell'età 
di Gesù Cristo, è che Maria, più che mai madre di Gesù Cristo e Sposa feconda dello Spirito 
Santo, non è abbastanza formata nei loro cuori. Chi desidera avere il frutto ben maturo e ben 
formato, deve avere l'albero che lo produce; chi desidera avere il frutto di vita, Gesù Cristo, 
deve avere l'albero di vita che è Maria. Chi desidera possedere in sè l'operazione dello Spirito 
Santo, deve avere la sua Sposa fedele e indissolubile, la divina Maria, che lo rende fertile e 
fecondo, come abbiamo detto altrove. 
165. Sii dunque convinto che più guarderai Maria nelle tue orazioni, contemplazioni, azioni e 
sofferenze, se non con sguardo diretto ed esplicito, almeno in modo generale e impercettibile, 
e più perfettamente troverai Gesù Cristo, che è sempre con Maria, grande, potente, operante e 
inafferrabile, e lo è più che in cielo o in altre creature dell'universo. Così, la divina Maria, tutta 
immersa in Dio, è ben lontana dal divenire un ostacolo per coloro che cercano la perfezione 

nell'unione con Dio; non c'è stata finora, né ci sarà mai creatura che ci aiuti più efficacemente 
in questa grande impresa, sia per mezzo delle grazie che ti comunicherà a questo scopo, come 
dice un santo: «Nessuno colmo del pensiero di Dio se non per mezzo tuo», sia per le illusioni e 
gli inganni dello spirito maligno da cui ella ti proteggerà. 
166. Là dove c'è Maria, non ci può essere lo spirito maligno; e uno dei segni più infallibili che si 
è guidati dallo spirito buono, sta nel fatto di essere molto devoti di Maria, di pensare spesso a 
lei e di parlarne sovente. E' il pensiero di un santo, il quale aggiunge che, come il respiro è un 
segno certo che il corpo non è morto, così il pensiero frequente e l'invocazione amorosa di 
Maria sono un segno sicuro che l'anima non è morta a causa del peccato. 
167. Come dice la Chiesa, e lo Spirito Santo che la guida, soltanto Maria ha distrutto tutte le 
eresie; anche se i critici borbottano, un fedele devoto di Maria non cadrà mai nell'eresia o 
nell'errore, almeno formalmente; potrà sbagliare materialmente, o scambiare una menzogna 
per verità, o lo spirito maligno per quello buono, anche se succederà più difficilmente che ad 
altri; ma presto o tardi si accorgerà del proprio errore e sbaglio materiale, e quando lo saprà, 
non si ostinerà affatto a credere e a sostenere ciò che gli era sembrato verità. 
168. Chi dunque, senza cadere nell'illusione - che è facile nelle persone di orazione - vuole 
progredire nella via della perfezione e trovare con sicurezza e in modo perfetto Gesù Cristo, 
abbracci di gran cuore, «con cuore generoso e animo pronto»1, questa devozione alla Santa 
Vergine, che forse non aveva ancora conosciuto. Entri in questo cammino sublime a lui 
sconosciuto e che io gli sto indicando: «Io vi mostro una via migliore di tutte» E' una via 
tracciata da Gesù Cristo, la Sapienza incarnata, nostro unico capo; passando per essa, i 
membri non possono sbagliarsi. E' una via facile, per la pienezza di grazia e di dolcezza dello 

Spirito Santo che la pervade; camminandovi, non ci si stanca affatto, né si indietreggia. E' una 
via breve, che ci conduce a Gesù Cristo in poco tempo. E' una via perfetta, dove non c'è sorta 
di fango, né di polvere, né la minima sozzura di peccato. E' infine una via sicura, che ci 
conduce a Gesù Cristo e alla vita eterna in modo diritto e sicuro, senza piegare né a destra né 
a sinistra. Entriamo quindi in questa strada e in essa camminiamo giorno e notte, fino alla 
pienezza dell'età di Gesù Cristo. 
 
169. SESTO MOTIVO. Questa pratica di devozione dà alle persone che la seguono con fedeltà, 
una grande libertà interiore, che è la libertà dei figli di Dio. Infatti, poiché con questa 
devozione si diventa schiavi di Gesù Cristo, consacrandosi a lui totalmente come tali, questo 
buon Signore, come ricompensa per la schiavitù d'amore in cui ci si pone: 1°. toglie dall'anima 
ogni scrupolo e timore servile, capace solo di ripiegarla su se stessa, renderla prigioniera e 
confonderla; 2°. allarga il cuore, con una santa fiducia in Dio e facendoglielo sentire come 
Padre suo; 3°. le ispira un amore tenero e filiale. 
170. Senza fermarmi a dimostrare questa verità con ragionamenti, mi limito a riportare un 

episodio che ho letto nella vita della Madre Agnese di Gesù, religiosa domenicana del convento 
di Langeac, in Alvernia, dove mori in concetto di santità nell'anno 1634. Non aveva che sette 
anni e soffriva già grandi pene di spirito, quando sentì una voce dirle che se voleva essere 
liberata da tutte le sue pene ed essere protetta contro ogni specie di nemici, doveva al più 
presto farsi schiava di Gesù e della sua santa Madre. Non appena tornata a casa, si donò 
interamente a Gesù e alla sua santa Madre come schiava, benché fino ad allora non 
conoscesse questa devozione; e avendo trovato una catena di ferro, se la cinse ai fianchi e la 

portò fino alla morte. Dopo quel gesto, tutte le sue pene e gli scrupoli cessarono e si ritrovò in 
una grande pace e serenità di cuore, tanto che decise di far conoscere questa devozione a 



28 

 

molte altre persone, le quali pure si trovarono a fare grandi progressi; tra questi, l'Olier, 
fondatore del Seminario di San Sulpizio, ed altri sacerdoti ed ecclesiastici del medesimo 
Seminario... Un giorno poi la Santa Vergine le apparve e le mise al collo una catena d'oro, per 
dimostrarle la gioia che provava nel vederla fatta schiava del suo Figlio e sua; e santa Cecilia, 
che accompagnava la Santa Vergine, le disse: «Beati i fedeli schiavi della Regina del cielo, 
perché godranno della vera libertà: nel servire te, consiste la libertà». 
 
171. SETTIMO MOTIVO. Ciò che ancora ci può convincere ad abbracciare questa pratica, sono i 
grandi benefici che ne riceverà il nostro prossimo. Infatti con questa pratica di devozione si 
esercita la carità verso gli altri in modo eminente, donando per le mani di Maria tutto ciò che si 
ha di più caro, che è il valore soddisfattorio e impetratorio di tutte le nostre buone opere, 
senza eccettuare il minimo buon pensiero e la più piccola sofferenza; si permette che tutto ciò 

che si è acquistato e ciò che si acquisterà di meritorio, fino alla morte, sia utilizzato o per la 
conversione dei peccatori, o per la liberazione delle anime del purgatorio, secondo la volontà 
della Vergine Santa. Non significa forse questo amare il proprio prossimo in modo perfetto? 
Non è forse questo l'autentico discepolo di Gesù Cristo, che si riconosce dalla carità? Non è 
forse questo il mezzo per convertire i peccatori, senza cadere nella vanità, e di liberare le 
anime del purgatorio, quasi senza fare altro che ciò che ciascuno è tenuto a fare secondo il 
proprio stato? 
172. Per comprendere la grande importanza di questo motivo, bisognerebbe capire quale bene 
sia convertire un peccatore, o liberare un'anima del purgatorio: è un bene infinito, più grande 
della creazione del cielo e della terra, perché si dà ad un'anima il possesso di Dio. Se, con 
questa pratica, non si liberasse, durante tutta la propria vita, che una sola anima dal 
purgatorio, oppure non si convertisse che un solo peccatore, non sarebbe forse abbastanza per 
convincere ogni persona veramente caritatevole ad abbracciarla? Bisogna inoltre notare che le 
nostre buone opere, passando dalle mani di Maria, ricevono un aumento di purezza e quindi di 
merito e di valore soddisfattorio e impetratorio, diventando così più capaci di alleviare le anime 
del purgatorio e di convertire i peccatori, che se non passassero dalle mani verginali e 
generose di Maria. Il poco che si dona per mezzo della Santa Vergine, libero dalla propria 
volontà e motivato da una carità disinteressata, diventa veramente molto potente nel piegare 
la collera di Dio e nell'attirare la sua misericordia; potrà succedere forse che una persona 
molto fedele a questa pratica, al momento della sua morte si trovi ad avere liberato, per 
questo mezzo, molte anime del purgatorio e convertito molti peccatori, sebbene non abbia 
compiuto che le azioni abbastanza ordinarie del proprio stato. Quale gioia al momento del 

giudizio! Quale gloria nell'eternità! 
 
173. OTTAVO MOTIVO. Infine, ciò che - in certo senso - ci convince più efficacemente ad 
abbracciare questa devozione alla Santa Vergine, è il fatto che sia un mezzo meraviglioso per 
perseverare nella virtù ed essere fedele. Infatti, come mai la maggior parte delle conversioni 
dei peccatori non dura molto? Come mai si ricade così facilmente nel peccato? Perché la 
maggior parte dei buoni, invece di progredire di virtù in virtù e acquisire nuove grazie, perdono 
spesso il poco di virtù e di grazie che possiedono? Questa disgrazia succede, come ho detto 
prima, perché essendo l'uomo così corrotto, così debole e incostante, si fida di se stesso, si 
appoggia sulle proprie forze e si crede capace di conservare il tesoro delle proprie grazie, delle 
virtù e dei meriti. Per mezzo di questa devozione, si affida tutto ciò che si possiede alla Santa 
Vergine, che è fedele; la si sceglie come depositaria universale di tutti i propri beni di natura e 
di grazia. Ci si fida della sua fedeltà, ci si appoggia sul suo potere, ci si fonda sulla sua 
misericordia e carità, affinché ella conservi e aumenti le nostre virtù e i nostri meriti, 
nonostante il demonio, il mondo e la carne, che compiono ogni sforzo per farceli perdere. Le si 

dice, come un bravo figlio a sua madre e un fedele servitore alla sua padrona: «Custodisci il 
deposito», mia buona Madre e Padrona, riconosco che per tua intercessione, ho ricevuto finora 
più grazie da Dio che non meritassi, e so, per mia esperienza negativa, che porto questo 
tesoro in un vaso fragilissimo, e che sono troppo debole e misero per conservarlo presso di 
me: «Io sono piccolo e disprezzato»; ti prego, ricevi in deposito tutto quanto possiedo, e 
conservamelo con la tua fedeltà e potenza. Se mi custodisci, non perderò nulla; se mi sostieni, 
non cadrò; se mi proteggi, sono al sicuro dai miei nemici. 

174. E' ciò che san Bernardo dice in termini espliciti per ispirarci questa pratica di devozione: 
«Appoggiato a lei non scivolerai; sotto la sua protezione non temerai nulla; con la sua guida 



29 

 

non ti stancherai; con il suo favore giungerai al porto della salvezza». Anche san Bonaventura 
sembra dire la stessa cosa in termini ancora più precisi: «La Santa Vergine non è soltanto 
confermata nella pienezza dei santi; ella tiene saldi e conserva i buoni nella loro pienezza, 
perché non abbia a diminuire; impedisce che le loro virtù vengano dissipate, che i loro meriti 
periscano, che le loro grazie si perdano, che i demoni facciano loro del male; e infine impedisce 
che Gesù Cristo Signore li castighi quando peccano». 
175. Maria è la Vergine fedele, che con la sua fedeltà a Dio ripara le perdite provocate da Eva 
l'infedele con la sua infedeltà, e ottiene la fedeltà a Dio e la perseveranza a quelli e quelle che 
si aggrappano a lei. Per questo un santo la paragona a un'àncora salda, che li trattiene e 
impedisce loro di fare naufragio nel mare agitato di questo mondo, dove tanta gente si perde 
perché non è aggrappata a questa ancora salda: «Noi leghiamo le anime a te, nostra speranza, 
come ad un'ancora ferma». A lei maggiormente si sono attaccati i santi che si sono salvati e 

hanno attaccato gli altri perché perseverassero nella virtù. Beati dunque, e mille volte beati i 
cristiani che oggi si aggrappano a lei fedelmente e totalmente come ad un ancora salda. La 
forza della tempesta di questo mondo non li farà sommergere, né andranno perduti i loro 
tesori celesti! Beati quelli e quelle che entrano in lei come nell'arca di Noè! Le acque del diluvio 
di peccati, che annegano tanta gente, non nuoceranno loro perché: «Chi compie le mie opere 
non peccherà»: coloro che sono in me per lavorare alla propria salvezza non peccheranno, ella 
dice con la Sapienza. Beati i figli infedeli della sventurata Eva, i quali si aggrappano alla Madre 
e Vergine fedele, che resta sempre fedele e non si smentisce mai, che ama sempre coloro che 
l'amano: «Io amo coloro che mi amano», non soltanto di un amore affettivo, ma effettivo ed 
efficace, impedendo loro, con una grande abbondanza di grazie, di indietreggiare nella virtù, o 
di cadere sulla strada, perdendo la grazia del Figlio suo. 
176. Questa buona Madre riceve sempre, per pura carità, tutto ciò che le si dà in deposito; e 
quando l'ha ricevuto una volta in qualità di depositaria, è obbligata a conservarcelo per 
giustizia, in forza del contratto di deposito; proprio come una persona, alla quale io avessi 
affidato mille scudi in deposito, sarebbe obbligata a conservarmeli, in modo che, se per sua 
negligenza i miei mille scudi andassero perduti, ne sarebbe responsabile per giustizia. Ma no! 
Mai la fedele Maria lascerà perdere per sua negligenza ciò che le si sarà affidato: passerebbero 
il cielo e la terra, piuttosto che ella fosse negligente e infedele verso coloro che si fidano di lei. 
177. Poveri figli di Maria, la vostra debolezza è estrema, grande la vostra incostanza e il vostro 
fondo è molto guasto. Riconosco: siete tratti dalla stessa massa corrotta dei figli di Adamo ed 
Eva; ma non scoraggiatevi per questo: consolatevi e gioite; ecco il segreto che vi insegno, un 
segreto sconosciuto alla maggior parte dei cristiani, anche ai più devoti. Non lasciate il vostro 

oro e argento nelle vostre casseforti, che sono già state scassinate dallo spirito maligno che vi 
ha derubato; esse sono troppo piccole e fragili, troppo vecchie per contenere un tesoro così 
grande e prezioso. Non mettete l'acqua pura e limpida della fonte nei vostri vasi inquinati e 
infettati dal peccato; se il peccato non c'è più, rimane il suo odore e l'acqua verrà guastata. 
Non mettete i vostri vini squisiti nelle vostre vecchie botti, che sono state riempite di vino 
cattivo: si rovinerebbero, con il pericolo di spandersi. 
178. Anche se voi mi capite, anime fedeli, mi esprimerò in modo più chiaro. Non affidate l'oro 
della vostra carità, l'argento della vostra purezza, le acque delle grazie celesti, né i vini dei 
vostri meriti e virtù a un sacco bucato, a un cofano vecchio e rotto, a un vaso sporco e 
inquinato come voi siete; altrimenti sarete saccheggiati dai ladri, cioè i demoni, che cercano e 
spiano, notte e giorno, il tempo propizio per farlo; altrimenti voi stessi guasterete, con il 
cattivo odore dell'amore a voi stessi, della fiducia in voi stessi e della volontà vostra, tutto ciò 
che Dio vi dà di più puro. Mettete, versate nel grembo e nel cuore di Maria tutti i vostri tesori, 
tutte le vostre grazie e virtù: è vaso spirituale, un vaso d'onore, un vaso insigne di devozione. 
Dopo che Dio stesso in persona si è racchiuso con tutte le sue perfezioni in questo vaso esso è 

diventato tutto spirituale, dimora spirituale delle anime più spirituali; è diventato degno di 
onore e trono di onore dei più grandi principi dell'eternità; è diventato insigne in devozione, 
dimora dei più illustri in dolcezze, in grazie e virtù; è diventato infine ricco come una casa 
d'oro, forte come una torre di Davide e puro come una torre d'avorio. 179. Oh! Quanto è felice 
un uomo che ha dato tutto a Maria, che si affida e si perde in tutto e per tutto in Maria! Egli è 
tutto di Maria e Maria è tutto per lui. Egli può dire arditamente con Davide: «Maria è fatta per 
me»; o con il discepolo prediletto: «L'ho presa per ogni mio bene»; oppure con Gesù Cristo: 

«Tutte le cose mie sono tue e tutte le cose tue sono mie». 
180. Se qualche critico, leggendo queste cose, pensa che qui parlo per esagerazione e spinto 



30 

 

da una devozione eccessiva, ahimè! egli non mi capisce, sia perché è un uomo carnale, che 
non gusta le cose dello spirito, sia perché è del mondo, che non può ricevere lo Spirito, sia 
perché è orgoglioso e critico, che condanna e disprezza tutto ciò che non comprende. Ma le 
anime che non sono nate dal sangue, né da volontà della carne, né da volontà dell'uomo, ma 
da Dio e da Maria, mi sapranno comprendere e gustare; ed è anche per queste che scrivo qui. 
181. Tuttavia, riprendendo il discorso interrotto, dico agli uni e agli altri che la divina Maria, 
essendo la più disponibile e generosa di tutte le semplici creature, non si lascia mai vincere in 
amore e generosità; «Per un uovo dò un bove», dice un sant'uomo, cioè per il poco che le si 
dà, ella dona molto di ciò che ha ricevuto da Dio; pertanto, se un'anima si dona a lei senza 
riserva, ella si dona a quest'anima senza riserva; se si ripone in lei tutta la propria fiducia 
senza presunzione, impegnandosi per propria parte ad acquistare le virtù e a domare le proprie 
passioni. I fedeli servitori della Santa Vergine dicano dunque arditamente con san Giovanni di 

Damasco: «Avendo fiducia in te, o Madre di Dio, sarò salvato; con la tua protezione non avrò 
nulla da temere; con il tuo aiuto combatterò e metterò in fuga i miei nemici infatti la devozione 
per te é un 'arma di salvezza che Dio dà a coloro che vuole salvare». 
 
LA FIGURA BIBLICA DI REBECCA E GIACOBBE 
183. Di tutte le verità che ho esposte riguardo alla Santa Vergine e ai suoi figli e servitori, lo 
Spirito Santo nella Sacra Scrittura ci offre una figura mirabile nella storia di Giacobbe, che 
ricevette la benedizione dal padre suo Isacco, tramite le cure e le risorse di Rebecca sua 
madre. Eccola come lo Spirito Santo la riferisce. Vi aggiungerò poi la mia spiegazione. 
184. Esaù aveva venduto a Giacobbe il suo diritto di primogenitura. Rebecca, madre dei due 
fratelli, che amava teneramente Giacobbe, riuscì diversi anni dopo a fargli avere questo 
privilegio, con una scaltrezza tutta santa e piena di misteri. Isacco si sentiva molto invecchiato 
e voleva lasciare le benedizioni ai suoi figli prima di morire; chiamò allora suo figlio Esaù, che 
amava, e gli ordinò di andare a caccia per procurarsi qualcosa da mangiare, dopo di che, lo 
avrebbe benedetto. Rebecca però avvertì subito Giacobbe di quello che stava succedendo e gli 
disse di andare a prendere due capretti dal gregge. Quando egli li ebbe portati alla madre, ella 
li preparò per Isacco, come sapeva che egli desiderava. Poi rivestì Giacobbe degli abiti di Esau 
che ella aveva con sè, coprì le sue mani e il collo con la pelle dei capretti, cosicché suo padre, 
ormai privo della vista, ascoltando la voce di Giacobbe e toccando il pelo delle sue mani, 
potesse credere che fosse suo fratello Esaù. In effetti Isacco fu sorpreso della sua voce, che 
credeva essere la voce di Giacobbe, e lo fece avvicinare, toccando il pelo delle pelli di cui si era 
coperte le mani e disse che effettivamente la voce era quella di Giacobbe, ma le mani erano 

quelle di Esaù. Dopo aver mangiato, baciò Giacobbe, sentendo l'odore dei suoi vestiti profumati 
e lo benedì, augurandogli la rugiada del cielo e la fecondità della terra; lo costituì capo di tutti i 
suoi fratelli e terminò la benedizione con queste parole: «Chi ti maledice sia maledetto e chi ti 
benedice sia benedetto». Isacco aveva appena detto queste parole, che Esaù entrò, portando 
da mangiare ciò che aveva preso alla caccia, perché suo padre potesse poi benedirlo. Il santo 
patriarca fu sorpreso da uno stupore incredibile quando si accorse di ciò che era successo, ma 
invece di ritrattare ciò che aveva fatto, lo confermò, perché in questo fatto vedeva fin troppo 
chiaramente il dito di Dio. Esaù allora scoppiò in grida e lamenti, come annota la Sacra 
Scrittura, accusando a gran voce suo fratello di aver imbrogliato e chiedendo a suo padre se 
non avesse per lui almeno una benedizione. I santi Padri osservano a questo punto come egli 
sia la figura di coloro che trovano comodo conciliare Dio con il mondo, volendo godere insieme 
delle consolazioni del cielo e di quelle della terra. Isacco fu toccato dalle grida di Esaù e alla 
fine lo benedì, ma con una benedizione terrena e assoggettandolo a suo fratello. Ciò provocò in 
lui un odio così velenoso contro Giacobbe, che aspettava solo la morte del padre per ucciderlo. 
E Giacobbe non avrebbe potuto evitare questa morte se sua madre Rebecca non lo avesse 

protetto con i suoi accorgimenti e con i buoni consigli che gli diede, e che egli seguì. 
185. Prima di spiegare questa storia così bella, bisogna ricordare che - secondo tutti i santi 
Padri e gli interpreti della Sacra Scrittura - Giacobbe è la figura di Gesù Cristo e dei veri 
credenti, mentre Esaù è figura dei non credenti. Per farsene un'idea, basta esaminare le azioni 
e il comportamento dell'uno e dell'altro. 1°. Esaù, il primogenito, era forte e vigoroso nel 
corpo, accorto e abile nel tirare con l'arco e nel prendere molta selvaggina a caccia. 2°. Egli 
non stava quasi mai in casa; lavorava fuori e aveva fiducia solo nella propria forza e capacità. 

3°. Non si preoccupava molto di piacere a sua madre Rebecca e non faceva nulla per questo. 
4°. Era così ingordo e schiavo della gola, che vendette il diritto di primogenitura per un piatto 



31 

 

di lenticchie. 5°. Come Caino, era preso da invidia per suo fratello Giacobbe e gli era sempre 
contro. 
186. Ed è questo il comportamento che ogni giorno tengono i cattivi credenti. 1°. Hanno 
fiducia nella propria forza e nelle loro capacità per gli affari temporali; sono molto forti, abili e 
avveduti per le cose della terra, ma molto deboli e ignoranti nelle cose del cielo. 
 
187. 2°. Non dimorano mai, o quasi mai, nella loro propria casa, cioè nel loro interiore, che è 
la casa intima e fondamentale che Dio ha dato a ciascuno, per dimorarvi sul suo esempio, 
poiché Dio dimora sempre in se stesso. I cattivi credenti non amano affatto il ritiro, né la 
spiritualità, e neppure la devozione interiore; piuttosto essi trattano da bigotti, piccini e rustici, 
coloro che vivono l'interiorità e il ritiro dal mondo, dedicandosi più all'interiore che all'esteriore. 
 

188. 3°. I cattivi credenti non si interessano per nulla della devozione alla Santa Vergine, 
Madre dei veri credenti. E' vero: non la odiano espressamente, qualche volta le tributano lodi, 
dicono di amarla e praticano pure qualche devozione in suo onore, ma per il resto non 
sopportano che la si ami teneramente, poiché essi non nutrono per lei le tenerezze di 
Giacobbe; trovano a ridire sulle pratiche di devozione alle quali i suoi figli e servitori si 
attengono fedelmente per guadagnarne l'affetto; non credono infatti che questa devozione sia 
loro necessaria per salvarsi e pensano che sia sufficiente non odiare formalmente la Santa 
Vergine e non disprezzare apertamente questa devozione; credono di aver meritato le buone 
grazie della Santa Vergine e di essere suoi servitori, perché recitano e borbottano qualche 
preghiera in suo onore, senza alcuna tenerezza per lei e senza emendare se stessi.  
 
189. 4°. I cattivi credenti vendono il loro diritto di primogenitura, cioè le gioie del paradiso, per 
un piatto di lenticchie, cioè per i piaceri della terra. Essi ridono, bevono, mangiano, si 
divertono, giocano e danzano, senza preoccuparsi - come Esaù - di rendersi degni della 
benedizione del Padre celeste. In due parole, non pensano che alla terra, non amano che la 
terra, non parlano e non agiscono che per la terra e per i propri piaceri; per un - breve 
momento di piacere, per un illusorio fumo di onore e per un pezzo di dura terra, gialla o 
bianca, vendono la grazia battesimale, la loro veste di innocenza e l'eredità celeste. 
 
190. 5°. Infine, i cattivi credenti odiano e perseguitano ogni giorno i veri credenti, 
apertamente o subdolamente; non li possono sopportare, li disprezzano, li criticano, li burlano, 
li offendono, li derubano, li ingannano, li sfruttano, li scacciano, li annientano; mentre essi 

fanno fortuna, si tolgono ogni piacere, se la passano bene, si arricchiscono, si espandono e 
vivono a loro agio. 
 
191. Giacobbe, il minore: 1°. Era di costituzione più debole, mite e pacifico e rimaneva 
abitualmente in casa per guadagnarsi le buone grazie di sua madre Rebecca, che amava 
teneramente; se usciva fuori, non era per sua volontà, né per fiducia nella propria capacità, 
ma per obbedire a sua madre. 
 
192. 2°. Egli amava e onorava la sua madre: per questo rimaneva in casa con lei; era contento 
quando la vedeva; evitava tutto ciò che potesse dispiacerle e faceva invece tutto quello che 
pensava le piacesse: questo aumentava in Rebecca l'amore che aveva per lui. 
 
193. 3°. Era sottomesso in ogni cosa alla sua cara madre; le obbediva in ogni cosa totalmente, 
prontamente e senza tardare, amorosamente e senza lamentarsi; al minimo cenno della sua 
volontà, il piccolo Giacobbe correva ed eseguiva. Credeva a tutto ciò che ella gli diceva, senza 

obiettare: per esempio, quando gli disse di andare a prendere due capretti e di portarglieli, per 
preparare da mangiare a suo padre Isacco, Giacobbe non replicò che ne sarebbe bastato uno 
solo, per preparare da mangiare per una sola volta a un solo uomo; ma, senza controbattere, 
fece ciò che gli aveva detto. 
 
194. 4°. Aveva una grande fiducia nella sua cara madre: non contava per nulla sulla propria 
abilità, ma solo sulle premure e la protezione di sua madre; la chiamava in ogni suo bisogno, 

la consultava in ogni dubbio, per esempio quando le domandò se, al posto della benedizione, 
non avrebbe piuttosto ricevuto la maledizione di suo padre e quando ella gli disse che avrebbe 



32 

 

preso su di sè questa maledizione, egli le credette ed ebbe fiducia in lei. 
 
95. 5°. Infine, egli imitava - secondo le sue possibilità - le virtù che vedeva in sua madre, e 
sembra che una della ragioni per cui rimaneva sedentario in casa, era così virtuosa, e per 
potersi così allontanare dalle cattive compagnie, che corrompono i costumi. Per questo mezzo, 
egli si rese degno di ricevere la doppia benedizione del suo caro padre. 
196. Ed ecco anche la condotta che i veri credenti tengono ogni giorno: sono sedentari in casa 
con la loro madre, cioè amano il ritiro, vivono l'interiore, si applicano all'orazione, ma 
sull'esempio e in compagnia della loro Madre, la Santa Vergine, la cui gloria è tutta interiore e 
che per tutta la propria vita ha molto amato il ritiro e l'orazione. A volte, certo, appaiono al di 
fuori, nel mondo, ma è per obbedienza alla volontà di Dio e a quella della loro Madre, per 
compiere i doveri del loro stato. Per quanto possano apparire grandi le cose che fanno 

nell'esteriore, essi danno un maggiore valore a quelle che compiono all'interno di se stessi, nel 
loro interiore, in compagnia della Santa Vergine, perché qui compiono la grande impresa della 
loro perfezione, di fronte alla quale tutte le altre imprese non sono che dei giochi da bambini. 
E' per questo che, mentre a volte i loro fratelli e sorelle si danno da fare per l'esteriore, con 
molto impegno, industria e successo, tra l'applauso e l'approvazione del mondo, essi sanno - 
per illuminazione dello Spirito Santo - che c'è maggior gloria, utilità e soddisfazione nel 
rimanere nascosti nel ritiro con Gesù Cristo, loro modello, in totale e perfetta sottomissione 
alla loro Madre, che non nel compiere da se stessi delle meraviglie di natura e di grazia nel 
mondo, come degli Esaù o cattivi credenti. «Onore e ricchezza nella sua casa», la gloria per 
Dio e le ricchezze per l'uomo si trovano nella casa di Maria. Signore Gesù, quanto sono amabili 
le tue dimore! Il passero ha trovato una casa per abitarvi e la tortorella un nido dove porre i 
suoi piccoli. Quanto è felice l'uomo che abita nella casa di Maria, dove tu stesso hai stabilito 
per primo la tua dimora! E' in questa casa dei veri credenti che l'uomo riceve solo da te l'aiuto, 
e dove ha disposto nel proprio cuore delle gradinate e degli scalini per ogni virtù, per salire fino 
alla perfezione in questa valle di lacrime. «Quanto sono amabili le tue dimore... ». 
 
197. 2°. Essi amano teneramente e onorano sinceramente la Santa Vergine come loro buona 
Madre e Sovrana. La amano non solamente a parole, ma con i fatti; la onorano, non soltanto 
esteriormente, ma nel profondo del loro cuore; e come Giacobbe, evitano tutto ciò che le può 
dispiacere e praticano con fervore tutto ciò che credono possa loro procurare la sua 
benevolenza. Le portano e le offrono, non due capretti, come Giacobbe a Rebecca, ma ciò che i 
due capretti di Giacobbe figurano: loro corpo e la loro anima, con tutto ciò che ne deriva, 

affinché:  
1. ella li riceva come una cosa che le appartiene;  
2. li uccida e faccia morire al peccato e a se stessi, scorticandoli e spogliandoli della propria 
pelle e del loro amor proprio e per potere in questo modo piacere a Gesù, suo Figlio, che non 
vuole per amici e discepoli che persone morte a se stesse;  
3. li prepari secondo il gusto del Padre celeste e per la sua più grande gloria, che ella conosce 
meglio di ogni altra creatura;  
4. di questo corpo e di quest'anima, con le sue cure e la sua intercessione, ben purificati da 
ogni macchia, ben morti, spogliati e preparati, ne faccia un piatto delicato, degno del gusto e 
della benedizione del Padre celeste. Non è forse questo che faranno i veri credenti, che 
gusteranno e praticheranno la perfetta consacrazione a Gesù Cristo per le mani di Maria, che 
noi proponiamo loro, per testimoniare a Gesù e a Maria un amore fattivo e coraggioso? I falsi 
credenti dicono spesso di amare Gesù, di amare e onorare Maria, ma non fino ad offrire i loro 
averi, non fino a sacrificare il loro corpo con i suoi sensi e la loro anima con le sue passioni, 
come fanno i credenti autentici. 

 
198. 3°. Essi vivono sottomessi e obbedienti alla Santa Vergine, come a loro buona Madre, 
sull'esempio di Gesù Cristo, il quale, dei trentatré anni vissuti sulla terra, ne ha impiegati 
trenta a dare gloria a Dio suo Padre per mezzo di una perfetta e totale sottomissione alla sua 
santa Madre. Le obbediscono seguendo esattamente i suoi consigli, come il piccolo Giacobbe 
seguiva quelli di Rebecca, e dice loro: «Obbedisci al mio ordine». O come gli invitati alle nozze 
di Cana, ai quali la Santa Vergine dice: «Fate quello che mio Figlio vi dirà». Giacobbe, per aver 

obbedito a sua madre, ricevette la benedizione come per miracolo, poiché normalmente non 
l'avrebbe dovuta ricevere; gli invitati alle nozze di Cana, per aver seguito il consiglio della 



33 

 

Vergine Santa, furono onorati del primo miracolo di Gesù Cristo, che cambiò l'acqua in vino, 
alla preghiera della sua santa Madre. Così, tutti coloro che fino alla fine dei secoli riceveranno 
la benedizione del Padre celeste e saranno onorati delle meraviglie di Dio, non riceveranno 
queste grazie che a motivo della loro perfetta obbedienza a Maria. Gli Esaù, al contrario, 
perdono la benedizione perché manca loro la sottomissione alla Santa Vergine. 
 
199. 4°. Hanno una grande fiducia nella bontà e nella potenza della Santa Vergine, loro buona 
Madre; chiedono il suo aiuto continuamente; la guardano come la loro stella polare, per 
arrivare nel porto sicuro; le confidano le loro pene e necessità con grande apertura di cuore; si 
attaccano al suo seno di misericordia e di dolcezza, per ottenere il perdono dei loro peccati per 
mezzo della sua intercessione, o per gustare le sue materne dolcezze nelle angustie e nelle 
difficoltà. Si gettano perfino, si nascondono e si perdono in modo mirabile nel suo seno 

amoroso e verginale, per essere infiammati dal puro amore, purificati dalle più piccole macchie 
e trovarvi in pienezza Gesù, che vi risiede come sul suo trono più glorioso. Oh! Quale gioia! 
Dice l'abate Guerrico: «Non credere che vi sia più felicità ad abitare nel seno di Abramo che in 
quello di Maria, poiché il Signore stesso vi ha posto il suo trono». Al contrario, i cattivi credenti 
pongono tutta la loro fiducia in se stessi; come il figlio prodigo, mangiano solo ciò che 
mangiano i porci; si nutrono solo di terra, come i rospi e, come i mondani, non amano che le 
cose sensibili ed esteriori, non gustando così per nulla le dolcezze del grembo e del seno di 
Maria; non sperimentano quel certo appoggio e quella sicura fiducia che i veri credenti provano 
nei riguardi della Santa Vergine, loro buona Madre. Essi invece amano miseramente la loro 
fame di esteriorità, come dice san Gregorio, poiché non vogliono gustare la dolcezza che è già 
pronta nell'interno di loro stessi e nell'interno di Gesù e di Maria. 
 
200. 5°. Infine, i veri credenti seguono le vie della Vergine Santa, loro buona Madre, cioè la 
imitano, ed è proprio in questo che sono veramente felici e devoti e posseggono il segno 
infallibile della loro autenticità, come dice loro questa buona Madre: «Beati coloro che seguono 
le mie vie», cioè beati quelli che praticano le mie virtù e che camminano sulle tracce della mia 
vita, con l'aiuto della divina grazia. Essi sono felici in questo mondo, durante la loro vita, per 
l'abbondanza delle grazie e delle dolcezze che io comunico loro dalla mia pienezza e in più 
abbondanza che ad altri, i quali non mi imitano così da vicino. Sono felici nella loro morte, che 
è dolce e tranquilla, e alla quale di solito io sono presente, per condurli io stessa alle gioie 
dell'eternità. Infine, saranno felici nell'eternità, perché nessuno dei miei buoni servitori, che 
abbia imitato le mie virtù durante la propria vita, si è mai perduto. I cattivi credenti, al 

contrario, sono infelici durante la loro vita, alla loro morte e nell'eternità, poiché non imitano 
affatto la Santa Vergine nelle sue virtù, si accontentano di iscriversi in alcuni casi alle sue 
confraternite, di recitare qualche preghiera in suo onore, o di compiere qualche altra devozione 
esteriore. O Vergine Santa, mia buona Madre, quanto sono beati - ripeto con i trasporti del mio 
cuore - quanto felici quelli e quelle che seguono fedelmente le tue vie, i tuoi consigli e i tuoi 
comandi, senza lasciarsi sedurre da una falsa devozione verso di te! Ma quanto sono infelici e 
sventurati coloro che non osservano i comandamenti del Figlio tuo, abusando della devozione 
verso di te: «Maledetto chi devia dai tuoi decreti». 
 
Maria assiste i suoi fedeli servi 
201. Ecco ora gli impegni di carità che la Santa Vergine, come la migliore di tutte le madri, si 
assume nei riguardi dei suoi fedeli servitori, che si sono dati a lei nel modo che ho detto e 
secondo la figura di Giacobbe. 1°. Li ama. «Io amo coloro che mi amano». Li ama: 1°. perché 
è loro vera Madre; ora, una madre ama sempre il proprio figlio, frutto del suo grembo; 2°. li 
ama per riconoscenza, perché in effetti essi pure la amano come loro buona Madre; 3°. li ama 

perché - essendo veri credenti - Dio li ama: «Ho amato Giacobbe e ho odiato Esaù»; 4°. li ama 
perché si sono consacrati totalmente a lei e sono sua porzione ed eredità: «Prendi in eredita 
Israele». 
202. Ella li ama teneramente, e più teneramente di tutte le madri insieme. Se puoi, prendi 
tutto l'amore umano che le madri di tutto il mondo hanno per i loro figli; mettilo insieme in un 
solo cuore, quello di una madre per il proprio figlio unico: certamente questa madre amerà 
molto quel figlio; eppure, è vero che Maria ama ancora più teneramente i suoi figli, di quanto 

questa madre amerebbe il suo. Non li ama soltanto con affetto, ma con efficacia. Il suo amore 
per essi è attivo ed effettivo, come quello, e più di quello di Rebecca per Giacobbe. Ecco ciò 



34 

 

che questa buona Madre, di cui Rebecca non era che la figura, compie per ottenere ai suoi figli 
la benedizione del Padre celeste. 
 
203. 1°. Come Rebecca, spia le occasioni favorevoli per fare loro del bene, farli crescere e 
arricchirli. Poiché vede in Dio tutti i beni e i mali, le vicende buone e cattive, le benedizioni e le 
maledizioni di Dio, ella predispone le cose da lontano per evitare ogni sorta di mali ai suoi 
servitori e per colmarli di ogni sorta di beni; in questo modo, se c'è da cogliere una buona 
occasione secondo Dio, per la fedeltà di una creatura a qualche alto impiego, è sicuro che 
Maria procurerà questo positivo vantaggio a qualcuno dei suoi buoni figli e servitori e darà loro 
la grazia per venirne a capo con fedeltà: «Ella stessa si prende cura dei nostri interessi», dice 
un santo. 
 

204. 2°: Dà buoni consigli, come Rebecca a Giacobbe: «Figlio mio, segui i miei consigli». Tra 
gli altri, suggerisce loro di portare due capretti, cioè il proprio corpo e la propria anima, di 
consacrarli a lei per farne un gusto gradito a Dio e di compiere tutto ciò che Gesù Cristo, suo 
Figlio, ha insegnato con le parole e gli esempi. Se non è direttamente che dà questi consigli, lo 
fa per mezzo degli angeli, i quali non hanno onore e piacere più grande che quello di obbedire 
a uno dei suoi comandi, per discendere servitori. E sulla terra e aiutare qualcuno dei suoi. 
 
205. 3°. Quando le si è portato e consacrato il proprio corpo e la propria anima e tutto ciò che 
ne dipende, senza nessuna eccezione, che cosa fa questa buona Madre? Ciò che fece un tempo 
Rebecca ai due capretti che Giacobbe le aveva portato: 1. li uccide e li fa morire alla vita del 
vecchio Adamo, 2. li scortica e li spoglia della loro pelle naturale, delle loro inclinazioni umane, 
del loro amor proprio e volontà propria e di ogni attaccamento alla creatura; 3. li purifica dalle 
loro macchie, sozzure e peccati; 4. li prepara per il gusto di Dio e per la sua più grande gloria. 
Poiché non c’è che lei che conosca perfettamente questo gusto divino e questa più grande 
gloria dell'Altissimo, non c'è che lei che sappia, senza sbagliare, disporre e preparare il nostro 
corpo e la nostra anima per questo gusto infinitamente raffinato e a questa gloria infinitamente 
nascosta. 
 
206. 4°. Questa buona Madre, avendo ricevuto l'offerta totale che noi le abbiamo fatto di noi 
stessi e dei nostri meriti e del valore soddisfattorio, per mezzo della devozione di cui ho 
parlato, ed essendo noi spogliati dei nostri vecchi abiti, ella ci ripulisce e ci rende degni di 
comparire davanti al nostro Padre celeste. 1. Ci riveste degli abiti puliti, nuovi, preziosi e 

profumati di Esaù il primogenito, cioè di Gesù Cristo, suo Figlio, che ella custodisce nella sua 
casa, cioè che possiede nella sua potenza, essendo la tesoriera e la dispensatrice universale ed 
eterna dei meriti e delle virtù del suo Figlio, Gesù Cristo, che dà e comunica a chi vuole, 
quando vuole, come vuole e nella misura che vuole, come abbiamo già visto prima. 2. 
Circonda il collo e le mani dei suoi servitori con le pelli dei capretti uccisi e scorticati, cioè le 
orna dei meriti e del valore delle loro proprie azioni. In verità, uccide e fa morire tutto ciò che 
c'è di impuro e di imperfetto nelle loro persone, ma non perde e non dissipa alcun bene che la 
grazia vi produce; lo conserva e lo aumenta per farne l'ornamento e la forza del loro collo e 
delle loro mani, cioè per fortificarli nel portare il giogo del Signore, che si porta sul collo, e 
operare grandi cose per la gloria di Dio e la salvezza dei loro poveri fratelli. 3. Dà un nuovo 
profumo e una nuova grazia a questi abiti e ornamenti, comunicando loro i suoi stessi abiti; i 
suoi meriti e le sue virtù, che morendo ha lasciato loro in testamento, come dice una santa 
religiosa del secolo scorso, morta in fama di santità, la quale l'ha appreso per rivelazione; e 
così tutti i suoi domestici, i suoi fedeli servitori e schiavi «hanno doppia veste», gli abiti del 
Figlio suo e i suoi propri; per questo essi non hanno nulla da temere dal freddo di Gesù Cristo, 

bianco come la neve, che invece i cattivi credenti, tutti nudi e spogliati dei meriti di Gesù Cristo 
e della Vergine Santa, non potranno sostenere. 
 
 
 
207. 5°. Infine, ottiene loro la benedizione del Padre celeste, benché essendo figli minori e 
adottivi, non ne dovessero ordinariamente ricevere. Con questi abiti del tutto nuovi, molto 

preziosi e ottimamente profumati e con il proprio corpo e la propria anima ben disposti e 
preparati, essi si avvicinano con fiducia al letto di riposo del loro Padre celeste. Egli sente e 



35 

 

riconosce la loro voce, che è quella del peccatore; tocca loro le mani coperte di pelli; sente il 
buon profumo dei loro abiti; mangia con gioia di ciò che Maria, loro Madre, gli ha preparato; e 
riconoscendo in essi i meriti e il buon profumo del Figlio suo e della sua santa Madre: 1. 
concede loro la sua duplice benedizione, benedizione della «rugiada del cielo», cioè della grazia 
divina che è seme di gloria: «ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale nei cieli in Cristo»; 
benedizione delle «terre grasse», cioè questo buon Padre dà loro il pane quotidiano e una 
sufficiente abbondanza dei beni di questo mondo; 2. li rende signori degli altri loro fratelli, i 
cattivi credenti; non che questa supremazia appaia sempre in questo mondo che passa in un 
momento, dove spesso sono i cattivi che dominano: «Sparleranno, diranno insolenze, si 
vanteranno tutti i malfattori». «Ho visto l'empio trionfante ergersi... », ma e vera tuttavia e 
apparirà in modo manifesto nell'altro mondo, per tutta l'eternità, dove i giusti - come dice lo 
Spirito Santo - «governeranno le nazioni, avranno potere sui popoli»; 3. non contenta di 

benedirli nelle loro persone e nei loro beni, la Maestà divina benedice anche tutti coloro che li 
benediranno e maledice tutti coloro che li malediranno e perseguiteranno. 
 
208. 2°. Li provvede di tutto. Il secondo dovere di carità che la Santa Vergine compie verso i 
suoi fedeli servitori consiste nel provvederli di tutto per il corpo e per l'anima. Dà loro abiti 
doppi, come abbiamo appena detto; dà loro da mangiare i cibi più squisiti della mensa di Dio; 
dà loro il pane di vita che ella ha formato; sotto il nome della Sapienza, dice loro: «Figli miei, 
saziatevi dei miei prodotti, riempitevi di Gesù, il frutto di vita che io ho messo al mondo per 
voi... Venite, mangiate il mio pane, bevete il vino che io ho preparato. Mangiate, amici, 
bevete; inebriatevi, o cari. Venite, mangiate il mio pane, che è Gesù; bevete il vino del suo 
amore, che io ho mescolato per voi con il latte del mio seno». Essendo ella la tesoriera e la 
dispensatrice dei doni e delle grazie dell'Altissimo, ne dà una buona porzione, e la migliore, per 
nutrire e mantenere i suoi figli e servitori. Essi sono ben pasciuti del pane vivente, inebriati del 
vino che germina i vergini. Sono portati in braccio e accarezzati. Sono talmente facilitati nel 
portare il giogo di Gesù Cristo, che quasi non ne sentono la pesantezza, a causa dell'olio della 
devozione nel quale ella lo fa macerare: il suo giogo cesserà di pesare sul tuo collo. 
 
209. 3°. Li guida e conduce. Il terzo bene che la Santa Vergine compie per i suoi fedeli 
servitori è quello di guidarli e condurli secondo la volontà del suo Figlio. Rebecca guidava il suo 
piccolo Giacobbe e ogni tanto gli dava dei buoni consigli, sia per attirare su di lui la benedizione 
di suo padre, sia per evitare l'avversione e la persecuzione del suo fratello Esaù. Maria, che è 
la stella del mare, guida tutti i suoi fedeli servitori al porto sicuro; mostra loro le rotte della 

vita eterna, fa loro evitare i passaggi pericolosi, li tiene per mano sui sentieri della giustizia, li 
sostiene quando stanno per cadere, li rialza se sono caduti, li riprende come madre di carità 
quando hanno mancato e qualche volta anche li castiga amorevolmente. Un figlio che 
obbedisce a Maria, nutrice e guida illuminata sulle vie dell'eternità, potrà forse smarrirsi? Dice 
san Bernardo: «Seguendo i suoi esempi non ti smarrirai». Non temere: un vero figlio di Maria 
non viene ingannato dal maligno e non cade in qualche eresia esplicita. Là dove Maria è guida, 
non ci sono né lo spirito maligno con le sue illusioni, né gli eretici con le loro sottigliezze. 
Appoggiandoti a lei, non cadrai. 
 
210. 4°. Li difende e protegge. Il quarto beneficio che la Santa Vergine rende ai suoi figli e 
fedeli servitori è quello di difenderli e proteggerli contro i loro nemici. Rebecca, con le sue 
premure e accortezze, liberò Giacobbe da tutti i pericoli in cui venne a trovarsi e in particolare 
dalla morte che suo fratello Esaù gli avrebbe certamente inflitto a causa dell'odio e dell'invidia 
che nutriva contro di lui, come un tempo fece Caino con il suo fratello Abele. Maria, la buona 
Madre dei veri credenti, li nasconde sotto le ali della sua protezione, come una chioccia i suoi 

pulcini; ella parla loro, si abbassa verso di loro, viene incontro a tutte le loro debolezze; per 
proteggerli contro lo sparviero e l'avvoltoio, si mette attorno ad essi e li accompagna «come 
schiere a vessilli spiegati». Può forse temere i suoi nemici un uomo circondato da un esercito di 
centomila uomini ben schierati? Un fedele servitore di Maria, circondato dalla sua protezione e 
dalla sua potenza imperiale, deve temere ancor meno. Questa buona Madre e potente 
Principessa dei cieli spedirebbe battaglioni di milioni di angeli per venire in soccorso a uno dei 
suoi servitori, piuttosto che si dica che un fedele servitore di Maria, che si è a lei affidato, sia 

dovuto soccombere alla malizia, al numero e alla forza dei suoi nemici. 
 



36 

 

211. 5°. Intercede per loro. Infine, il quinto e più grande bene che l'amabile Maria procura ai 
suoi fedeli devoti è quello di intercedere in loro favore presso suo Figlio, di placarlo con le sue 
preghiere, per unirli a lui con un legame profondo e conservarli in tale unione. Rebecca fece 
avvicinare Giacobbe al letto di suo padre e il sant'uomo lo toccò, l'abbracciò e perfino lo baciò 
con gioia, contento e saziato delle carni ben preparate che gli aveva portato; avendo poi 
aspirato con molto piacere i profumi squisiti dei suoi abiti, esclamò: «Ecco l'òdore del mio figlio 
come l'odore di un campo che il Signore ha benedetto». Questo campo pieno, il cui profumo 
conquistò il cuore del padre, non è altro che il profumo delle virtù e dei meriti di Maria, che è 
un campo pieno di grazia, dove Dio Padre ha seminato il suo Figlio unico, come un grano di 
frumento degli eletti. Oh! Quanto è benvenuto presso Gesù Cristo - che è il Padre per sempre - 
un figlio profumato dal buon odore di Maria! Oh! Quanto si unisce a lui, prontamente e 
perfettamente! Già lo abbiamo mostrato prima e più a lungo. 

212. Inoltre, dopo aver colmato i suoi figli e fedeli servitori con i suoi favori, dopo aver loro 
ottenuto la benedizione del Padre celeste e l'unione a Gesù Cristo, ella li mantiene in Gesù 
Cristo e Gesù Cristo in loro; li protegge e li veglia sempre, per paura che possano perdere la 
grazia di Dio e cadere nei tranelli dei loro nemici; ella mantiene i santi nella loro pienezza, 
come abbiamo visto, e ve li fa perseverare fino alla fine. Ecco la spiegazione di questa grande 
e antica figura dei veri credenti e dei cattivi credenti, così poco conosciuta e così piena di 
significati misteriosi. 
 
GLI EFFETTI MERAVIGLIOSI CHE QUESTA DEVOZIONE PRODUCE IN UN’ANIMA CHE 
VI RIMANE FEDELE 
213. Caro fratello mio, stai sicuro che se sarai fedele alle pratiche interiori ed esteriori di 
questa devozione, che descriverò più avanti, otterrai degli effetti meravigliosi per la tua anima. 
1°. Con l'illuminazione che lo Spirito Santo ti darà per mezzo di Maria, sua cara Sposa, 
conoscerai il tuo cattivo fondo, la corruzione e l'incapacità a ogni bene; come conseguenza di 
questa conoscenza, non confiderai in te e penserai a te con repulsione; ti considererai come 
una lumaca che guasta tutto con la sua bava, o come un rospo che tutto rovina con il suo 
veleno, o come una serpe infida, che cerca solo di ingannare. L'umile Maria, insomma, ti farà, 
parte della sua profonda umiltà, che ti farà stimare gli altri e non te stesso, anzi ti farà amare 
di non essere considerato. 
 
214. 2°. La Santa Vergine ti farà parte della sua fede, che sulla terra è stata più grande della 
fede di tutti i patriarchi, i profeti, gli apostoli e i santi. Ora che regna nei cieli, non ha più 

questa fede, perché per la luce della gloria vede con chiarezza ogni cosa in Dio; tuttavia, con il 
consenso dell'Altissimo, ella non l'ha perduta entrando nella gloria, ma l'ha conservata per 
mantenerla nella Chiesa militante ai suoi più fedeli servi e serve. Perciò più ti guadagnerai la 
benevolenza di questa augusta Principessa e Vergine fedele, più fede pura avrai in tutto il tuo 
agire: una fede pura, che non ti farà preoccupare di cercare il sensibile e lo straordinario; una 
fede viva e animata dalla carità, che ti farà compiere ogni azione solo per puro amore; una 
fede ferma e incrollabile come una roccia, che ti permetterà di rimanere saldo e perseverante 
in mezzo a bufere e tormente; una fede attiva ed efficace, come un misterioso lasciapassare 
che ti farà entrare in tutti i misteri di Gesù Cristo, nei fini ultimi della vita e nel cuore di Dio 
stesso; una fede coraggiosa, che ti farà intraprendere senza esitare e portare a termine grandi 
cose per Dio e per la salvezza delle anime; infine, una fede che sarà la tua fiaccola accesa, la 
tua vita divina, il tuo tesoro nascosto della divina Sapienza, la tua arma che tutto può: una 
fede di cui ti servirai per rischiarare quelli che sono nelle tenebre e nell'ombra di morte, per 
rendere ardenti coloro che sono tiepidi e hanno bisogno dell'oro bruciante della carità, per 
rendere vivi coloro che sono morti a causa del peccato, per toccare e convertire, con le tue 

parole dolci e forti, i cuori induriti e i cedri del Libano e, infine, per resistere al demonio e a 
tutti i nemici del bene. 
 
215. 3°. Questa Madre del bell'amore toglierà dal tuo cuore ogni scrupolo e timore servile 
disordinato: lo aprirà e dilaterà per correre sulla via dei comandamenti del Figlio suo nella 
santa libertà dei figli di Dio e per introdurvi il puro amore, di cui ella possiede il tesoro; e così 
non agirai più per la paura di Dio-amore, come hai fatto tante volte, ma per puro amore. Lo 

vedrai come il tuo Padre buono, al quale cercherai sempre di piacere, con il quale converserai 
con fiducia, come un bambino con il suo buon padre. Se per disgrazia ti capitasse di offenderlo, 



37 

 

saprai subito umiliarti davanti a lui, domandargli perdono con sincerità e tendergli la mano con 
semplicità; sarai capace di rialzarti serenamente, senza turbamento né ansia, e continuare il 
cammino verso di lui senza scoraggiamento. 
 
216. 4°. La Santa Vergine ti colmerà di una grande fiducia in Dio e in lei: 1°. perché non 
andrai più a Gesù Cristo per conto tuo, ma sempre per mezzo di questa buona Madre, 2°. 
perché avendole dato tutti i tuoi meriti, le grazie e il valore soddisfattorio, perché ne disponga 
secondo la sua volontà, ella ti comunicherà le sue virtù e ti rivestirà dei suoi meriti, cosicché tu 
potrai dire a Dio con fiducia: «Ecco Maria, tua serva; avvenga di me quello che hai detto»; 3°. 
perché essendoti donato a lei totalmente, corpo e anima, ed essendo ella generosa con i 
generosi e più generosa di loro, si darà a te in contraccambio, in modo misterioso ma vero, e 
tu potrai osare dirle: «Io sono tuo, o Vergine Santa, salvami»; o come ho già detto, con il 

Discepolo amato: «Ti ho accolto, Madre santa, al posto di tutti i miei beni»; potrai ancora dire 
con san Bonaventura: «Ecco la mia Signora, che mi ha salvato; agirò con fiducia e non temerò, 
poiché mia forza e mia lode nel Signore sei tu!»; e come dice in un altro passo: «Io sono tutto 
tuo e tutte le cose mie sono tue, o Vergine gloriosa e benedetta sopra tutto; ti metterò come 
sigillo sul mio cuore, perché il tuo amore è forte come la morte»; potrai dire a Dio, con i 
sentimenti del Profeta: «Signore, non si inorgoglisce il mio cuore e non si leva con superbia il 
mio sguardo, non vado in cerca di cose grandi, superiori alle mie forze. Io sono tranquillo e 
sereno, come bimbo svezzato in braccio a sua madre, come un bimbo svezzato é l'anima mia. 
Sono come un bambino svezzato dai piaceri della terra e appoggiato sul seno di mia madre, ed 
è su questo seno che sono ricolmato di beni»; 4°. avendo dato a lei in deposito tutto ciò che 
hai di buono da dare o da conservare, la tua fiducia in lei aumenterà ancora e ti fiderai meno di 
te stesso e più di lei, che è il tuo tesoro. Oh! quale fiducia e consolazione per un'anima che può 
dire che il suo tesoro, nel quale ha posto tutto ciò che ha di prezioso, è il tesoro di Dio! Dice un 
santo: Ella è il tesoro del Signore». 
 
217. 5°. L'anima della Santa Vergine si comunicherà a te per rendere gloria al Signore; il suo 
spirito entrerà al posto del tuo per rallegrarsi in Dio, suo Salvatore, a condizione che tu 
rimanga fedele alle pratiche di questa devozione. Dice sant'Ambrogio: «L'anima di Maria sia in 
ciascuno per glorificare il Signore, o spirito di Maria sia in ciascuno per esultare in Dio». Un 
sant'uomo dei nostri giorni, tutto immerso in Maria ha detto: Ah! quando verrà quel tempo 
fortunato nel quale la divina Maria sarà riconosciuta come padrona e sovrana nei cuori, per 
sottometterli pienamente all'impero del suo grande e unico Gesù? Quando le anime 

respireranno Maria come i corpi respirano l'aria? Allora accadranno cose meravigliose su 
questa terra, dove lo Spirito Santo, trovando la sua cara Sposa come riprodotta nelle anime, 
discenderà con abbondanza e le ricolmerà dei suoi doni, soprattutto del dono della Sapienza, 
per operavi meraviglie di grazia. Mio caro fratello, quando verrà questo tempo felice, questo 
secolo di Maria, in cui molte anime scelte e ottenute dall'Altissimo da Maria, perdendosi esse 
stesse nell'abisso del suo interiore, diventeranno copie viventi di Maria, per amare e glorificare 
Gesù Cristo? Questo tempo non giungerà se non quando sarà conosciuta e praticata la 
devozione che io insegno. Perché venga il tuo regno, venga il regno di Maria. 
 
218. 6°. Se Maria, albero di vita, è ben coltivata nella tua anima con la fedeltà alle pratiche di 
questa devozione, porterà frutto a suo tempo; il suo frutto non è altro che Gesù Cristo. Vedo 
tanti devoti e devote che cercano Gesù Cristo, gli uni per una via e una pratica, gli altri per 
un'altra e spesso, dopo aver molto lavorato durante la notte, possono dire: «Abbiamo faticato 
tutta la notte e non abbiamo preso nulla». Si potrebbe dire loro: «Avete seminato molto, ma 
avete raccolto poco; Gesù Cristo è ancora molto debole in voi». Ma per la via immacolata di 

Maria e questa pratica divina che io propongo, si lavora alla luce del giorno, in ambiente santo 
e si fatica poco. In Maria non c'è notte, perché non c'è stato il peccato e neppure la minima 
ombra. Maria è un luogo santo, è il Santo dei santi, dove i santi vengono formati e modellati. 
 
 
219. Ti prego di notare ciò che ho detto: i santi sono modellati in Maria. C'è una grande 
differenza tra lo scolpire un'immagine in rilievo, a colpi di martello e scalpello, e il produrla 

gettandola in un modello. Gli scultori e gli statuari lavorano molto per realizzare le immagini 
nel primo modo e impiegano molto tempo; ma nel secondo modo, ci mettono poco tempo e 



38 

 

faticano meno. Sant'Agostino chiama la Santa Vergine stampo di Dio, uno stampo adatto a 
dare forma e a modellare degli esseri divini. Chi viene gettato in questo divino stampo, viene 
presto formato e modellato in Gesù Cristo e Gesù Cristo in lui: con poca spesa e in poco 
tempo, diventerà dio, poiché è stato gettato nel medesimo stampo che ha dato forma a un Dio. 
220. Mi sembra di poter paragonare molto a proposito i direttori spirituali e le persone devote 
che vogliono formare Gesù Cristo in sé o negli altri per mezzo di altre pratiche diverse da 
questa, agli scultori che ripongono fiducia nel loro saper fare, nel loro ingegno e nella propria 
arte: essi danno un'infinità di colpi di martello e scalpello a una pietra dura, o a un pezzo di 
legno ruvido, per farne un immagine di Gesù Cristo; a volte non riescono a dare espressione a 
Gesù Cristo come egli è, sia per mancanza di conoscenza e di esperienza di Gesù Cristo, sia 
per qualche colpo dato male, capace di rovinare l'opera. Quelli invece che abbracciano questo 
segreto di grazia che io propongo, li paragono giustamente a dei fonditori e modellatori, i quali 

hanno trovato lo stampo buono di Maria, nel quale Gesù Cristo ha preso forma così com’è e in 
modo divino; essi non si fidano della propria bravura, ma contano unicamente sulla bontà dello 
stampo, e si gettano, e si perdono in Maria, per diventare il ritratto di Gesù Cristo così com'è. 
221. Che bel paragone! E corrisponde a verità. Ma chi lo saprà comprendere? Spero che sia tu, 
mio caro fratello. Ma ricordati che si getta nello stampo solo un materiale che sia fuso e 
liquido; devi cioè distruggere e fondere in te il vecchio Adamo, per diventare quello nuovo in 
Maria. 
 
222. 7°. Per mezzo di questa pratica, osservata molto fedelmente, darai più gloria a Gesù 
Cristo in meno tempo che non in molti anni con un'altra pratica, anche se più difficile. Eccone 
le ragioni: 1°. compiendo le tue azioni per mezzo della Santa Vergine, come questa pratica 
propone, abbandoni le tue intenzioni e le tue azioni, anche se buone e conosciute, per perderti 
- per così dire - in quelle della Santa Vergine, benché tu non le conosca; in questo modo tu 
prendi parte alla sublimità delle sue intenzioni, talmente pure, da dare più gloria a Dio con un 
minimo atto, per esempio filare con la conocchia, o dare un punto d'ago, che non san Lorenzo 
sulla graticola, con il crudele martirio, o perfino con le azioni più eroiche di tutti i santi: 
cosicché, durante - la sua permanenza sulla terra, ella ha acquistato un cumulo così 
inimmaginabile di grazie e di meriti, che sarebbe più facile contare le stelle del cielo, le gocce 
d'acqua del mare e i granelli di sabbia della spiaggia; ella ha procurato gloria a Dio più di 
quella che tutti gli angeli e i santi gli hanno dato e gli daranno. O prodigio di Maria! Tu non 
puoi far a meno di operare prodigi di grazia nelle anime che vogliono veramente perdersi in te. 
 

223. 2°. Un'anima fedele a questa pratica ritiene come un nulla ciò che ella pensa e fa da se 
stessa; si appoggia invece e trova piacere solo nelle disposizioni di Maria per avvicinarsi a Gesù 
Cristo o anche per parlare a lui; in questo modo l'anima pratica l'umiltà più di coloro che 
agiscono da se stessi e che contano, o trovano sottilmente piacere nelle proprie disposizioni; 
per conseguenza, quest'anima glorifica Dio in modo più alto, poiché egli è glorificato in modo 
perfetto solo dagli umili e piccoli di cuore. 
 
224. 3°. Un altro motivo è questo: la Vergine Santa, a causa della sua grande carità, accetta 
sicuramente di ricevere nelle sue mani verginali il dono delle nostre azioni e conferisce loro una 
bellezza e uno splendore meravigliosi, li offre poi lei stessa a Gesù Cristo, il quale senza dubbio 
ne risulta più glorificato che se noi li offrissimo con le nostre mani colpevoli. solo in rapporto a 
Dio; è l'eco di Dio, che non fa che ripetere Dio. Se tu dici Maria, ella risponde Dio. Santa 
Elisabetta lodò Maria e la disse beata per aver creduto; Maria, eco fedele di Dio, intonò «L 
'anima mia magnifica il Signore». Ciò che Maria ha fatto quella volta, lo fa tutti i giorni; quando 
la si loda, la si ama, la si onora, o ci si dona a lei, è Dio che viene lodato, Dio che è amato, Dio 

che è onorato ed è a Dio che ci si dona per mezzo di Maria e in Maria. 
 
225. 4°. Infine, c'è un'altra ragione. Ogni volta che tu pensi a Maria, è Maria che pensa a Dio 
al tuo posto; quando tu lodi e onori Maria, Maria con te loda e onora Dio. Maria è tutta relativa 
a Dio e potrei dire: ella è la relazione a Dio, che esiste solo in rapporto a Dio; è l’eco di Dio, 
che non fa che ripetere Dio. Se tu dici Maria, ella risponde Dio. Santa Elisabetta lodò Maria e le 
disse beata per aver creduto; Maria, eco fedele di Dio, intonò: «L’anima mia magnifica il 

Signore». Ciò che Maria ha fatto quella volta, lo fa tutti i giorni; quando la si loda, la si ama, la 
si onora, o ci si dona a lei, è Dio che viene lodato, Dio che è amato, Dio che è onorato ed è a 



39 

 

Dio che ci si dona per mezzo di Maria e in Maria. 
 
PRATICHE PARTICOLARI DI QUESTA DEVOZIONE 
Pratiche esteriori 
226. Benché l'essenziale di questa devozione consista nell'interiore, essa comporta diverse 
pratiche esteriori che non bisogna trascurare: «Queste cose bisognava praticare, senza 
omettere quelle». Le pratiche esteriori, fatte bene, aiutano quelle interiori e ricordano alla 
persona, che agisce sempre per mezzo dei sensi, ciò che sta facendo o ciò che deve fare; esse 
inoltre hanno il vantaggio di edificare il prossimo che le vede, ciò che non si può dire di quelle 
interiori. Che nessun mondano, o critico, metta qui il naso per dire che la vera devozione sta 
nel cuore, o che bisogna evitare ciò che è esteriore perché ci può essere vanità, o che si deve 
tener nascosta la propria devozione, ecc. Rispondo loro con le parole del Maestro: «Così 

risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano 
gloria al vostro Padre che è nei cieli». Questo, come dice san Gregorio, non perché si debbano 
compiere le proprie azioni e devozioni esteriori per compiacere gli uomini e ricavarne qualche 
lode: sarebbe vanità; invece si compiono qualche volta davanti agli altri per piacere a Dio e 
così rendergli gloria, senza preoccuparsi dei disprezzi o delle lodi degli uomini. Presenterò in 
breve alcune pratiche esteriori, che non sono tali perché mancano di interiorità, ma perché 
hanno degli aspetti esteriori e si distinguono così da quelle puramente interiori. 
 
227. PRIMA PRATICA. Quelli e quelle che vorranno entrare in questa particolare devozione, 
che non è eretta in confraternita, anche se ciò sarebbe auspicabile, dopo aver dedicato almeno 
dodici giorni per svuotarsi dello spirito del mondo, contrario a quello di Gesù Cristo, come ho 
già detto nella prima parte di questa preparazione al Regno di Gesù Cristo, impiegheranno tre 
settimane per riempirsi di Gesù Cristo per mezzo della Santa Vergine. Ecco il programma che 
potranno seguire. 
228. Durante la prima settimana rivolgeranno tutte le loro preghiere e opere di pietà a 
chiedere la conoscenza di se stessi e la contrizione dei loro peccati e lo faranno in 
atteggiamento di totale umiltà. Per questo, se lo vogliono, potranno meditare ciò che ho detto 
circa il nostro cattivo fondo, considerandosi in questi sei giorni della settimana, come delle 
lumache e lumaconi, rospi, porci, serpi e caproni. Potranno meditare queste tre frasi di san 
Bernardo: «Pensa ciò che sei stato: un seme corrotto; ciò che sei: un vaso immondo; ciò che 
sarai: un cibo per i vermi». Pregheranno Gesù Cristo Signore e il suo Santo Spirito di 
illuminarli, dicendo: «Signore, che io veda», oppure: «Che io conosca me stesso», o ancora: 

«Vieni, Spirito Santo», e diranno tutti i giorni le litanie dello Spirito Santo e l'orazione che 
segue, riportate nella prima parte di questo libro. Ricorreranno alla Santa Vergine e le 
chiederanno questa grande grazia, che deve essere il fondamento delle altre; per questo 
reciteranno ogni giorno l'Ave stella del mare e le sue litanie. 
229. Nella seconda settimana si applicheranno in tutte le loro orazioni e nelle azioni della 
giornata, a conoscere la Santa Vergine. Chiederanno tale conoscenza allo Spirito Santo. 
Potranno leggere e meditare ciò che abbiamo detto a questo riguardo. Come nella prima 
settimana, reciteranno con questa intenzione le litanie dello Spirito Santo e l'Ave stella del 
mare e, in più, un rosario intero tutti i giorni, o almeno una corona. 
230. Dedicheranno la terza settimana a conoscere Gesù Cristo. Potranno leggere e meditare 
ciò che ne abbiamo detto e recitare l'orazione di sant'Agostino, posta verso l'inizio di questa 
seconda parte. Con lo stesso santo, potranno dire e ripetere cento e cento volte al giorno: 
«Signore, che io ti conosca!», oppure: «Signore, che io veda chi sei!». Come nelle settimane 
precedenti, reciteranno le litanie dello Spirito Santo e l'Ave stella del mare, aggiungendo ogni 
giorno le litanie di Gesù. 

231. Al termine di queste tre settimane, si confesseranno e comunicheranno, con l'intenzione 
di darsi a Gesù Cristo, come schiavi d'amore per le mani di Maria. Dopo la comunione, che 
cercheranno di fare seguendo il metodo indicato più avanti, reciteranno la formula di 
consacrazione, che troveranno ugualmente più avanti; bisognerà scriverla, o farla scrivere, se 
non è stampata e la firmeranno il giorno stesso in cui l'hanno pronunciata. 
232. In quel giorno, sarà bene pagare un qualche tributo a Gesù Cristo e alla sua santa Madre, 
sia in penitenza della passata infedeltà ai voti del battesimo, sia per affermare la propria 

dipendenza dal dominio di Gesù e di Maria. Questo tributo sarà secondo la devozione la 
possibilità di ciascuno; potrebbe essere un digiuno, una mortificazione, un'elemosina, un cero; 



40 

 

anche se non dessero che uno spillo come omaggio, di buon cuore, sarebbe abbastanza per 
Gesù, che guarda solo la buona volontà. 
233. Almeno ogni anno, nel medesimo giorno, rinnoveranno la stessa consacrazione, 
osservando le medesime pratiche durante le tre settimane. Anche ogni mese e ogni giorno, 
potranno rinnovare ciò che hanno fatto, usando poche parole: «Io sono tutto tuo e tutto ciò 
che ho ti appartiene, amabile mio Gesù, per mezzo di Maria, tua santa Madre». 
 
234. SECONDA PRATICA. Reciteranno tutti i giorni della loro vita, senza però sentirsi in 
obbligo, la piccola corona della Santa Vergine, composta da tre Padre nostro e dodici Ave 
Maria, in onore dei dodici privilegi e grandezze della Santa Vergine. Questa pratica è molto 
antica ed è fondata nella Sacra Scrittura. San Giovanni vide una donna coronata di dodici 
stelle, rivestita di sole e con la luna sotto i suoi piedi; questa donna, secondo gli interpreti, è la 

Vergine Santa. 
235. Vi sono diversi modi per recitarla bene e sarebbe troppo lungo riferirli; lo Spirito Santo li 
insegnerà a quelli e quelle che saranno più devoti a questa devozione. Tuttavia, un modo 
semplice per recitarla è di dire anzitutto: «Degnati di accettare le mie lodi, Vergine Santa; 
dammi forza contro i tuoi nemici». Poi si recita il Credo e quindi un Padre nostro seguito da 
quattro Ave Maria e un Gloria al Padre; poi un altro Padre nostro, quattro Ave Maria e un 
Gloria al Padre, e così di seguito. Alla fine si recita: «Sotto la tua protezione ci rifugiamo». 
 
236. TERZA PRATICA. E' molto lodevole, glorioso e utile per quelli e quelle che si saranno 
così fatti schiavi di Gesù in Maria, portare come segno della loro schiavitù d'amore delle piccole 
catene di ferro, benedette con una benedizione propria che si trova qui di seguito. Questi segni 
esteriori, in verità, non sono essenziali e una persona può benissimo farne a meno, benché 
infervorata di questa devozione; tuttavia non posso che lodare molto quelli e quelle che, dopo 
aver scosso le catene vergognose della schiavitù del demonio, in cui il peccato originale e forse 
i peccati attuali li ave-vano imprigionati, si sono volontariamente posti sotto la gloriosa 
schiavitù di Gesù Cristo e si gloriano con san Paolo di essere in catene per Gesù Cristo, catene 
mille volte più gloriose e preziose, anche se di ferro e senza splendore, di tutte le collane d'oro 
degli imperatori. 
237. Benché in passato non ci sia stato nulla di più infame della croce, ora questo legno è 
l'oggetto più glorioso del cristianesimo. Lo stesso è per le catene della schiavitù. Non c'era 
nulla di più ignominioso tra gli antichi, e ancora oggi tra i pagani; ma tra i cristiani non c'è 
nulla di più illustre che queste catene di Gesù Cristo, perché ci liberano e preservano dai 

legami infami del peccato e del demonio; perché ci mettono in libertà e ci legano a Gesù e a 
Maria, non per costrizione e per forza, come dei forzati, ma per carità e amore, come dei figli: 
«Io li attirerò a me, dice Dio per bocca di un profeta, con catene d'amore». Queste pertanto 
sono forti come la morte, e in un certo senso più forti, per coloro che saranno fedeli a portare 
fino alla morte queste insegne gloriose. Infatti, benché la morte distrugga i loro corpi 
riducendoli in polvere, non distruggerà affatto i legami della loro schiavitù, i quali, essendo di 
ferro, non si corromperanno facilmente e forse nel giorno della risurrezione dei corpi, al grande 
ultimo giudizio, queste catene legheranno ancora le loro ossa, entreranno a far parte della loro 
gloria e saranno mutate in catene di luce e di gloria. Felici dunque mille volte gli illustri schiavi 
di Gesù in Maria, che porteranno le proprie catene fino alla tomba! 
238. Ecco le ragioni per portare queste catene. Anzitutto è per ricordare al cristiano i voti 
e gli impegni del suo battesimo, della rinnovazione perfetta che ne ha fatto con questa 
devozione e dello stretto obbligo che ha assunto di rimanervi fedele. Poiché l'uomo si lascia 
condurre più spesso dai sensi che non dalla pura fede, egli dimentica facilmente i suoi obblighi 
verso Dio, se non ha qualcosa di esteriore che glieli ricordi; queste catenelle servono 

meravigliosamente al cristiano per rammentargli le catene del peccato e della schiavitù del 
demonio, da cui il santo battesimo lo ha liberato, e la dipendenza da Gesù Cristo, che egli ha 
votato nel santo battesimo e ratificato con la rinnovazione dei propri voti. Una delle ragioni per 
cui sono così pochi i cristiani che pensano ai propri voti del santo battesimo e che vivono da 
dissoluti, come se nulla avessero promesso a Dio, come i pagani, sta nel fatto che essi non 
portano nessun segno esteriore che glielo faccia ricordare. 239. In secondo luogo è per 
mostrare che non si arrossisce della schiavitù e della servitù di Gesù Cristo e che si rinuncia 

alla funesta schiavitù del mondo, del peccato e del demonio. In terzo luogo è per essere 



41 

 

garantiti e preservati dalle catene del peccato e del demonio. Infatti, o portiamo catene di 
iniquità, oppure catene di carità e di salvezza. 
240. Ah! mio caro fratello, rompiamo le catene dei peccati e dei peccatori, del mondo e dei 
mondani, del demonio e dei suoi seguaci; gettiamo lontano da noi il loro giogo funesto: 
«Spezziamo le loro catene, gettiamo via i loro legami» «Mettiamo i nostri piedi, mi servo delle 
parole dello Spirito Santo, nei suoi ceppi gloriosi e il nostro collo nelle sue catene». Curviamo 
le spalle e portiamo la Sapienza, che è Gesù Cristo, e non mostriamoci infastiditi dalle sue 
catene: «Introduci i tuoi piedi nei suoi ceppi, il collo nella sua catena». «Piega la tua spalla e 
portala, non disdegnare i suoi legami». Nota che prima di dire queste parole, lo Spirito Santo 
prepara l'anima, affinché non abbia a rigettare il suo importante consiglio. Le dice infatti: 
«Ascolta, figlio, e accetta il mio parere; non rigettare il mio consiglio». 
241. Mio caro amico, lascia che io mi unisca allo Spirito Santo per darti il medesimo consiglio: 

«Le sue catene sono legami di salvezza». Poiché Gesù Cristo dalla croce deve attirare a sé ogni 
cosa, per amore o per forza, egli attirerà i cattivi con le catene dei loro peccati, per incatenarli 
alla sua ira eterna e alla sua giustizia vendicatrice, come dei forzati e dei demoni; ma i veri 
credenti li attirerà con le catene della carità, soprattutto in questi ultimi tempi: «Attirerò tutti a 
me». «Io li traevo con legami di bontà, con vincoli d'amore». 
242. Questi schiavi d'amore di Gesù Cristo, o incatenati di Gesù Cristo, possono portare le 
proprie catene, o al collo, o al polso, o sui fianchi, o ai piedi. Il Padre Vincenzo Caraffa, settimo 
generale della Compagnia di Gesù, morto in concetto di santità nell'anno 1643, come segno 
della sua servitù portava un cerchio di ferro ai piedi e diceva che la sua sofferenza stava nel 
non poter trascinare pubblicamente la propria catena. La Madre Agnese di Gesù, di cui 
abbiamo parlato, portava una catena di ferro ai fianchi. Altri l'hanno portata al collo, in 
penitenza per le collane di perle che avevano portato nel mondo. Altri le hanno portate ai polsi, 
per ricordarsi, quando lavoravano con le mani, di essere schiavi di Gesù Cristo. 
 
243. QUARTA PRATICA. Avranno una speciale devozione per il grande mistero 
dell’Incarnazione del Verbo, il 25 marzo, che è il mistero tipico di questa devozione. Essa infatti 
è stata ispirata dallo Spirito Santo: 1°. per onorare e imitare la misteriosa dipendenza che il 
Figlio di Dio ha voluto avere da Maria, a gloria di Dio suo Padre e per la nostra salvezza; tale 
dipendenza appare in modo particolare in questo mistero, nel quale Gesù Cristo è come 
prigioniero e schiavo nel seno della divina Maria e da lei dipende in ogni cosa; 2°. per 
ringraziare Dio delle grazie eccezionali che ha fatto a Maria e particolarmente di averla scelta 
come sua degnissima Madre: scelta che è avvenuta in questo mistero. Ecco i due fini principali 

della schiavitù di Gesù Cristo in Maria. 
244. Ti prego di osservare come io dica di solito: schiavo di Gesù in Maria, o schiavitù di Gesù 
in Maria. In verità, come molti hanno fatto finora, si può anche dire: schiavo di Maria, o 
schiavitù della Santa Vergine; ma credo sia meglio dirsi schiavo di Gesù in Maria, come il 
Tronson, superiore generale del Seminario di San Sulpizio, famoso per la sua rara prudenza e 
per la pietà consumata, lo ha consigliato a un ecclesiastico che lo consultava a questo 
proposito. Ecco il perché. 
245. 1°. Poiché viviamo in un secolo pieno di orgogliosi, con tanti intellettuali pieni di sé, spiriti 
forti e critici, che trovano a ridire anche sulle pratiche di pietà più solide e meglio motivate, per 
non dare loro occasione di critica senza necessità, è meglio dire schiavitù di Gesù Cristo in 
Maria, o dirsi schiavo di Gesù Cristo, piuttosto che schiavo di Maria. Così facendo, la presente 
devozione prende nome da Gesù Cristo, suo fine ultimo, piuttosto che da Maria, che è il 
cammino e il mezzo per arrivare a questo fine; ma in realtà si può usare l'una o l'altra 
espressione, senza scrupolo, come faccio io. Per esempio, se uno viaggia da Orléans a Tours, 
passando per Ambo i se, può ben dire che va ad Amboi se, o che va a Tours; che è in cammino 

per Amboise, o per Tours; la differenza tuttavia è che Amboise rappresenta la strada dritta per 
andare a Tours, e che in effetti è Tours il fine ultimo e il termine del viaggio. 
 
 
 
PRATICHE PARTICOLARI E INTERIORI PER COLORO CHE VOGLIONO DIVENTARE 
PERFETTI 

257. Queste pratiche esteriori che ho proposto, non devono essere omesse per negligenza, o 
per poca stima, secondo le possibilità della propria condizione. Oltre a queste, ecco ora delle 



42 

 

pratiche interiori, che sono molto santificanti per coloro che lo Spirito Santo chiama a un'alta 
perfezione. Si tratta, in poche parole, di compiere tutte le proprie azioni per mezzo di Maria, 
con Maria, in Maria e per Maria, per poterle compiere più perfettamente per mezzo di Gesù 
Cristo, con Gesù Cristo, in Gesù e per Gesù. 
 
Per mezzo di Maria 
258. 1°. Bisogna compiere le proprie azione per mezzo di Maria; bisogna cioè obbedire in ogni 
cosa alla Santa Vergine e lasciarsi condurre sempre dal suo spirito, che è lo Spirito Santo di 
Dio: «Tutti quelli che sono guidati dallo Spirito di Dio, sono figli di Dio»; coloro che sono 
guidati dallo spirito di Maria, sono figli di Maria e quindi figli di Dio, come abbiamo dimostrato; 
tra tanti devoti della Vergine Santa, quelli autentici e fedeli sono coloro che si fanno guidare 
dal suo spirito. Ho detto che lo spirito di Maria è lo spirito di Dio: ella infatti non si è mai fatta 

guidare dal proprio spirito, ma sempre dallo spirito di Dio, il quale è talmente diventato suo 
ispiratore da diventare il suo stesso spirito. Per questo sant'Ambrogio dice: «Che l'anima di 
Maria sia in ciascuno per glorificare il Signore; che lo spirito di Maria sia in ognuno per 
rallegrarsi in Dio». Quanto è felice un'anima quando, sull'esempio del buon fratello gesuita 
Rodriguez, morto in concetto di santità, è tutta posseduta e guidata dallo spirito di Maria, che è 
uno spirito dolce e forte, zelante e prudente, umile e coraggioso, puro e fecondo! 
259. Perché un'anima possa lasciarsi condurre da questo spirito di Maria, bisogna: 1°. 
Rinunciare al proprio spirito, al proprio modo di vedere e di volere, prima di fare qualcosa, per 
esempio prima di mettersi a pregare, prima di celebrare o di partecipare alla santa Messa, alla 
Comunione, ecc.; infatti se noi seguiamo le tenebre del nostro spirito e la malizia del nostro 
volere e agire, anche se ci sembrano buoni, mettiamo ostacolo al santo spirito di Maria. 2°. 
Dobbiamo affidarci allo spirito di Maria per esserne mossi e guidati nel modo che ella vorrà. 
Bisogna mettersi e lasciarsi andare tra le sue mani verginali, come uno strumento nella mani 
dell'operaio come un liuto nelle mani di un buon suonatore. Bisogna perdersi e abbandonarsi in 
lei, come una pietra gettata in mare: si fa in un attimo e con facilità, con una sola occhiata 
dello spirito, un lieve movimento della volontà, o con una parola, come per esempio: «Rinuncio 
a me stesso e mi dono a te, mia cara Madre». E anche se non si sente nessun gusto sensibile 
in questo atto di unione, rimane un gesto autentico; così come se uno dicesse con sincerità - 
Dio non voglia - «Mi do al demonio!», anche se lo dicesse senza alcuna emozione sensibile, 
rimane vero che apparterrebbe al demonio. 3°. Durante e dopo le proprie azioni, bisogna di 
tanto in tanto rinnovare il medesimo atto di offerta e di unione; più lo si farà, più presto ci si 
santificherà e più presto si arriverà all'unione con Gesù Cristo, che sempre necessaria-mente 

segue all'unione con Maria, infatti Io spirito di Maria è lo spirito di Gesù. 
 
Con Maria 
260. 2°. Bisogna compiere le proprie azioni con Maria; cioè nelle proprie azioni, bisogna 
guardare Maria come a un modello assoluto di ogni virtù e perfezione, formato dallo Spirito 
Santo in una semplice creatura per imitarlo secondo la nostra piccola portata. In ogni azione 
dobbiamo quindi pensare come l'ha compiuta Maria, o come la compirebbe se fosse al nostro 
posto. Per questo dobbiamo esaminare e meditare le grandi virtù che ella ha praticato durante 
la sua vita, particolarmente: 1°.la viva fede, per mezzo della quale ha creduto, senza esitare, 
la parola dell'angelo; ha creduto fedelmente e costantemente fino al piede della croce sul 
Calvaro; 2°. l'umiltà profonda, che l'ha condotta a rimanere nascosta, a tacere, ad accettare 
tutto e a mettersi all'ultimo posto; 3°. la purezza tutta divina, che non ha mai avuto, né mai 
avrà l'uguale sotto il cielo; e infine tutte le altre sue virtù. Lo ripeto un'altra volta: si ricordi che 
Maria è il grande e unico stampo di Dio, adatto a produrre delle immagini viventi di Dio con 
poca spesa e in poco tempo; l'anima che ha trovato questo stampo e vi si perde dentro, viene 

presto mutata in Gesù Cristo, che questo stampo riproduce così com'è. 
 
In Maria 
261. 3°. Bisogna compiere le proprie azioni in Maria. Per ben comprendere questa pratica, 
bisogna sapere che: 1°. La Santa Vergine è il vero paradiso terrestre del nuovo Adamo, di cui il 
vecchio paradiso terrestre non era che la figura. In questo paradiso terrestre vi sono dunque 
ricchezze, bellezze, rarità e dolcezze inspiegabili, che il nuovo Adamo, Gesù Cristo, vi ha 

lasciato. E' in questo paradiso che egli ha posto le sue compiacenze durante nove mesi, che ha 
operato le sue meraviglie e mostrato le sue ricchezze con la magnificenza di un Dio. Questo 



43 

 

luogo santissimo è composto unicamente da una terra vergine e immacolata, dalla quale è 
stato formato e nutrito il nuovo Adamo, senza alcuna macchia nè bruttura, per l'opera dello 
Spirito Santo che vi abita. In questo paradiso terrestre che si trova veramente l'albero di vita, 
che ha portato Gesù Cristo, il frutto di vita; l'albero della scienza del bene e del male, che ha 
dato la luce al mondo. In questo luogo divino vi sono alberi piantati dalla mano di Dio e 
innaffiati dalla sua divina unzione, che hanno portato e portano ogni giorno frutti di un gusto 
divino; vi sono aiuole smaltate di fiori di virtù belli e variopinti, emananti un odore che 
profuma anche gli angeli. Vi sono in questo luogo dei prati verdi di speranza, torri inespugnabili 
di fortezza, costruzioni incantevoli di fiducia, ecc. Solo lo Spirito Santo può far conoscere la 
verità nascosta sotto queste figure di cose materiali. C'è in questo luogo un'aria pulita, senza 
inquinamento, di purezza; vi è il giorno luminoso, senza notte, dell'umanità santa; il sole 
splendente, senza ombre, della Divinità; una fornace ardente e perenne di carità, dove tutto il 

ferro che viene immerso è arroventato e trasformato in oro; vi è un fiume di umiltà che sgorga 
dalla terra, si divide in quattro rami e irriga tutto questo luogo incantato; sono le quattro virtù 
cardinali. 
 
262. 2°. Lo Spirito Santo, per bocca dei santi Padri, chiama ancora la Santa Vergine: la porta 
orientale, attraverso cui il sommo sacerdote Gesù Cristo entra ed esce nel mondo; vi è entrato 
la prima volta per mezzo di lei e vi ritornerà la seconda; il santuario della Divinità, il riposo 
della santissima Trinità, il trono di Dio, la città di Dio, l'altare di Dio, il tempio di Dio, il mondo 
di Dio. Tutti questi diversi titoli e lodi sono molto veri, in riferimento alle tante meraviglie e 
grazie che l'Altissimo ha compiuto in Maria. Oh! quali ricchezze! Oh! quale gloria! Oh! quale 
piacere! Oh! quale gioia poter entrare e dimorare in Maria, dove l'Altissimo ha posto il trono 
della sua gloria suprema. 
263. Ma quanto è difficile, per dei peccatori come noi siamo, avere il permesso, la capacità e la 
luce per entrare in questo luogo così alto e così santo, custodito non da un cherubino come 
l'antico paradiso terrestre, ma dallo Spirito Santo stesso, che ne è divenuto padrone assoluto; 
egli dice di lei: «Giardino chiuso tu sei, sorella mia, sposa, giardino chiuso, fontana sigillata». 
Maria è chiusa; Maria è sigillata; i miseri figli di Adamo e di Eva, cacciati dal paradiso terrestre, 
non possono entrare in esso, se non per una grazia speciale dello Spirito Santo, che essi 
devono meritare. 
264. Dopo aver ottenuto questa grazia insigne, con la propria fedeltà, bisogna dimorare con 
piacere nello splendido interiore di Maria, riposarvisi in pace, appoggiarvisi con fiducia, 
nascondervisi in sicurezza e perdervisi senza riserva, affinché in questo grembo verginale: 1. 

l'anima venga nutrita del latte della sua grazia e misericordia materna; 2. vi venga liberata da 
ansie, paure e scrupoli; 3. vi si ritrovi in sicurezza contro tutti i propri nemici, il demonio, il 
mondo e il peccato, i quali non hanno mai avuto accesso: per questo ella dice: «Chi compie le 
mie opere non peccherà», cioè: chi in spirito dimora nella Santa Vergine, non commetterà 
peccati di rilievo; 4. perché sia formata in Gesù Cristo e Gesù Cristo in lei: infatti il suo grembo 
- come dicono i Padri - è la sala dei divini misteri, dove è stato formato Gesù Cristo e tutti gli 
eletti: «L'uno e l'altro é nato in essa» 
 
Per Maria 
265. 4°. Infine, bisogna compiere tutte le proprie azioni per Maria. Poiché infatti ci si è dedicati 
completamente al suo servizio, è giusto che si faccia tutto per lei, come un paggio, un 
servitore e uno schiavo; non che la si prenda per fine ultimo dei propri servizi, che è solo Gesù 
Cristo, ma come fine prossimo e come ambiente misterioso, come mezzo facile per andare a 
lui. Come un buon servitore e schiavo, non bisogna rimanere oziosi; bisogna invece, con il 
sostegno della sua protezione, intraprendere e realizzare grandi cose per questa augusta 

Sovrana. Bisogna difendere i suoi privilegi quando vengono messi in discussione; bisogna 
sostenere la sua gloria quando viene attaccata; bisogna attirare tutti, potendolo, al suo 
servizio e a questa devozione vera e solida; bisogna parlare e gridare contro coloro che 
abusano della sua devozione per offendere il Figlio suo, e nello stesso tempo occorre 
promuovere questa devozione autentica; non bisogna pretendere altro da lei, come 
ricompensa dei propri piccoli servizi, che l'onore di appartenere a una Principessa così amabile, 
e la gioia di essere, per mezzo di lei, unito a Gesù, suo Figlio, con un legame indissolubile nel 

tempo e nell'eternità. Gloria a Gesù in Maria! Gloria a Maria in Gesù! Gloria a Dio solo! 
 



44 

 

 
MODO DI PRATICARE QUESTA DEVOZIONE NELLA SANTA COMUNIONE 
266. PRIMA DELLA COMUNIONE. 1°. Ti umilierai profondamente davanti a Dio. 2°. 
Rinuncerai al tuo fondo corrotto e alle tue disposizioni, per quanto buone te le faccia apparire il 
tuo amor proprio. 3°. Rinnoverai la consacrazione, dicendo: «Io sono tutto tuo, mia cara 
Sovrana, con tutto ciò che mi appartiene».  
4°. Pregherai questa buona Madre di prestarti il suo cuore, per accogliervi il Figlio suo con le 
sue stesse disposizioni. Le dirai che ne va della gloria del Figlio suo, se verrà accolto in un 
cuore come il tuo, così macchiato e incostante, capace di sminuire la sua gloria o di 
allontanarsi da lui; ma che se ella vuoI venire ad abitare da te per ricevere il Figlio suo, lo 
potrà fare per il potere che ha sui cuori; e che il Figlio suo sarà, per mezzo di lei, ben accolto, 
senza macchia e senza pericolo di essere offeso, o respinto: «Dio sta in essa, non potrà 

vacillare». Le dirai in confidenza che tutto ciò che le hai dato, dei tuoi beni, è poca cosa 
per onorarla, ma che - con la santa Comunione - tu vuoi farle il medesimo dono che l'eterno 
Padre ha fatto a lei, e che questo le renderà più onore che non il donarle tutti i beni della terra; 
e che infine Gesù, che la ama in modo unico, desidera ancora prendere in lei la sua 
compiacenza e il suo riposo, sebbene sia nella tua anima, più sporca e più povera della stalla in 
cui Gesù non ha avuto difficoltà a venire perché vi era presente lei. Le chiederai il suo cuore 
con queste tenere parole: «Ti prendo per mio tutto. Dammi il tuo cuore, o Maria!». 
 
267. DURANTE LA COMUNIONE. 2°. Pronto a ricevere Gesù Cristo, dopo il Padre nostro, 
dirai tre volte: «O Signore, non sono degno…», come se dicessi una prima volta all'eterno 
Padre che tu non sei degno di ricevere il Suo Figlio unico, a causa dei tuoi cattivi pensieri e 
ingratitudini nei confronti di un così buon Padre, ma che ecco Maria, la sua serva: «Ecco la 
serva del Signore!», che fa al posto tuo e ti dà fiducia e speranza singolare verso la sua 
Maestà: «Tu solo, o Signore, mi fai riposare al sicuro!» 
268. Dirai al Figlio: «O Signore, non sono degno…». Che non sei degno di riceverlo, a causa 
delle tue parole inutili e cattive, e della tua infedeltà nel suo servizio; ma che tuttavia lo preghi 
di avere pietà di te, poiché lo fai entrare nella casa della sua Madre e della tua, e che non lo 
lascerai andarsene senza che sia venuto ad alloggiare presso di te: «Lo strinsi fortemente e 
non lo lascerò finché non l'abbia condotto in casa di mia madre, nella stanza della mia 
genitrice». Lo pregherai di alzarsi e di venire nel luogo del suo riposo e nell'arca della sua 
santificazione: «Alzati, Signore, verso il luogo del tuo riposo, tu e l'arca della tua potenza». Gli 
dirai che tu non riponi alcuna fiducia nei tuoi meriti, nella tua forza e nella tua preparazione, 

come Esaù, ma in quelle di Maria, la tua cara Madre, come il piccolo Giacobbe nelle cure di 
Rebecca; che, pur essendo tu peccatore e come Esaù, osi avvicinarti alla sua santità, sostenuto 
e ornato dei meriti e delle virtù della sua santa Madre. 
269. Dirai allo Spirito Santo: «O Signore, non sono degno...». Che non sei degno di ricevere il 
capolavoro della sua carità, a causa della tiepidezza e della cattiveria delle tue azioni e per le 
tue resistenze alle sue ispirazioni, ma che tutta la tua fiducia è Maria, la sua fedele Sposa; e 
dirai con san Bernardo: «Questa è la mia più grande fiducia; questa è tutta la ragione della 
mia speranza». Potrai anche pregarlo di venire ancora in Maria, sua indissolubile Sposa: che il 
suo grembo è puro come non mai, e il suo cuore sempre ardente; e che senza la sua venuta 
nella tua anima, né Gesù, né Maria saranno mai formati, né degnamente accolti. 
 
270. DOPO LA SANTA COMUNIONE. Rimanendo interiormente raccolto e con gli occhi 
chiusi, dopo la santa Comunione farai entrare Gesù Cristo nel cuore di Maria. Lo consegnerai a 
sua Madre, che lo riceverà con amore, gli darà un posto d'onore, lo adorerà profondamente, lo 
amerà in modo perfetto, l'abbraccerà strettamente e gli renderà in spirito e verità molte 

delicatezze che sono sconosciute a noi nelle nostre fitte tenebre. 
 
 
 
271. Oppure rimarrai profondamente umiliato nel tuo cuore, alla presenza di Gesù dimorante 
in Maria. O starai come uno schiavo alla porta del palazzo del Re, dove egli sta parlando con la 
Regina; e mentre essi parlano tra loro, senza aver bisogno di te, te ne andrai spiritualmente 

per cielo e per terra, invitando tutte le creature a ringraziare, adorare e amare Gesù e Maria al 
posto tuo: «Venite, prostrati adoriamo... ». 



45 

 

272. O ancora, chiederai tu stesso a Gesù, in unione a Maria, l'avvento del suo regno sulla 
terra per mezzo della sua santa Madre. oppure la divina sapienza, o il divino amore o il 
perdono dei tuoi peccati, o qualche altra grazia, ma sempre per mezzo di Maria e in Maria, 
dirai, togliendo lo sguardo da te stesso: «Signore, non guardare i miei peccati, ma gli occhi 
tuoi vedano in me solo i meriti e le virtù di Maria». E ricordando i tuoi peccati, aggiungerai: 
«Un nemico ha fatto questo…»; sono io stesso il mio peggior nemico che mi sta addosso e che 
ha commesso questi peccati, oppure: «Liberami dall’uomo iniquo e fallace», oppure: «Tu devi 
crescere e io invece diminuire». Gesù mio, bisogna che tu cresca nella mia anima e che io 
diminuisca. O Maria. bisogna che tu cresca presso di me e che io sia meno di quello che sono 
stato. «Siate fecondi e moltiplicatevi…» Gesù e Maria, crescete dentro di me e moltiplicatevi al 
di fuori, negli altri. 
273. Vi è una quantità di altri pensieri che lo Spirito Santo ti suggerisce e ti ispirerà se davvero 

sarai raccolto. mortificato e fedele a questa grande e sublime devozione che ti ho ora 
insegnato. Ma ricordati che più lascerai agire Maria nella tua Comunione, e più Gesù sarà 
glorificato, più lascerai agire Maria per Gesù e Gesù in Maria, più tu sarai nell'umiltà profonda e 
li ascolterai con pace e silenzio, senza preoccuparti né di vedere, né di gustare, né di sentire, 
poiché ovunque il giusto vive di fede, specialmente nella santa Comunione, che è un atto di 
fede: «Il mio giusto vivrà mediante la fede». 
 
CONSACRAZIONE DI SE STESSI A GESU’ CRISTO, SAPIENZA INCARNATA PER LE 
MANI DI MARIA 
O Sapienza eterna e incarnata! O mio Gesù, tanto amabile e adorabile, vero Dio e vero Uomo, 
unico Figlio dell'eterno Padre e di Maria, la Sempre vergine! Ti adoro profondamente nel seno e 
tra gli splendori del Padre tuo, durante l’eternità, e nel grembo verginale di Maria, tua degna 
Madre, nel tempo della tua incarnazione. Ti ringrazio perché ti sei voluto spogliare di te stesso, 
assumendo la condizione di schiavo, per liberare me dalla crudele schiavitù del demonio.  
Ti lodo e ti rendo gloria per aver voluto vivere sottomesso in tutto a Maria, tua santa Madre, 
per 
rendere me tuo schiavo fedele, per mezzo di lei. Ma io sono stato davvero ingrato e infedele; 
non ho mantenuto verso di te i voti e le promesse che avevo fatto solennemente nel mio 
battesimo e non ho onorato i miei impegni; non merito di essere chiamato tuo figlio, e neppure 
tuo schiavo: in me, tutto merita i tuoi rimproveri e la tua ira; da parte mia, non oso più 
avvicinarmi, da solo, alla tua santa e sovrana Maestà.  
Per questo faccio ricorso alla intercessione e alla misericordia della tua santa Madre, che mi hai 

dato come Mediatrice presso di te; per mezzo suo, ho speranza di ottenere da te la contrizione 
e il perdono dei miei peccati, e di acquistare e conservare la Sapienza. Saluto dunque te, o 
Maria immacolata, vivo 
tabernacolo della divinità, dove la Sapienza eterna, nascosta, vuole essere adorata dagli angeli 
e dagli uomini. Ti saluto, Regina del cielo e della terra: al tuo impero è sottomesso tutto ciò 
che al di sotto di Dio. Ti saluto, rifugio sicuro per i peccatori: la tua misericordia non è mai 
mancata per nessuno. Esaudisci i desideri che ho della divina Sapienza e ricevi per questo i 
voti e le offerte che nella mia pochezza ti presento. io ... peccatore infedele, rinnovo oggi e 
ratifico nelle tue mani i voti del mio battesimo: rinuncio per sempre a Satana, alle sue 
seduzioni e alle sue opere; mi do interamente a Gesù Cristo, la Sapienza incarnata, per portare 
dietro a lui la mia croce, tutti i giorni della mia vita, e per essergli più fedele che nel passato. Ti 
scelgo oggi, davanti a tutta la corte celeste, come mia Madre e Sovrana. Come uno schiavo, ti 
consegno e ti consacro il mio corpo e l'anima mia, i miei beni interiori ed esteriori, il valore 
stesso delle mie buone opere, passate, presenti e future; ti lascio il diritto pieno e totale di 
disporre di me e di tutto ciò che mi appartiene, senza eccezione, secondo il tuo volere e alla 

maggior gloria di Dio, per il tempo e per l'eternità. O Vergine benigna, ricevi questa piccola 
offerta della mia schiavitù: a imitazione e in onore della sottomissione che la Sapienza eterna 
ha voluto avere nella tua maternità; come riconoscimento del potere che tutti e due avete su 
di me, piccolo verme e misero peccatore; e in ringraziamento per i doni che la Santissima 
Trinità ti ha concesso. Dichiaro di volere ormai, come tuo vero schiavo, cercare il tuo onore e 
obbedirti in tutto. O Madre ammirabile, presentami al tuo caro Figlio, in qualità di schiavo per 
sempre: così egli mi riceverà per mezzo tuo, come per mezzo tuo mi ha riscattato. O Madre di 

misericordia, fammi la grazia di ottenere la vera Sapienza di Dio e di mettermi per questo nel 
numero di coloro che tu ami, istruisci, nutri e proteggi come tuoi figli e tuoi schiavi. O Vergine 



46 

 

fedele! Rendimi in ogni cosa un così perfetto discepolo e schiavo della Sapienza incarnata, 
Gesù Cristo, tuo Figlio, da poter giungere, per la tua intercessione e sul tuo esempio, alla 
pienezza della sua età sulla terra e della sua gloria nei cieli. Amen. 
 

 

 
 

Cari Amici, ricordiamo a tutti che questi file, ed altro materiale utile, 

sono scaricabili, gratuitamente, dai siti: 

https://cooperatores-veritatis.org/ alla sezione "Oremus"; anche sul sito: 
https://pietropaolotrinita.org/ - referente, Daniela 

Ricordando il canale YouTube di Preghiera in diretta e notiziario: PietroPaolo 

Trinita 

con la pagina di Facebook Apostoli di Maria - referente, Daniela 

per i Cenacoli di Preghiera sui gruppi whatsapp: 3662674288  - referenti 
Massimiliano e Daniela. 

 

https://cooperatores-veritatis.org/
https://pietropaolotrinita.org/
https://www.youtube.com/channel/UCNiQ54yCFh7SkMPEBxQOCwA/videos
https://www.youtube.com/channel/UCNiQ54yCFh7SkMPEBxQOCwA/videos
https://www.facebook.com/Pietro-Paolo-Trinit%C3%A0-105533734420498/

