©oNoaMWNE

LA SANTISSIMA EUCARESTIA
LA PRESENZA REALE

di San Pietro Giuliano Eymard
Fondatore della Congregazione del SS.Sacramento

Imprimi potest, EUGENIUS COUET, Sup. Gen. Sac. SS. Sacramenti.

Visto: Nulla osta alla stampa, Torino, 19 Giugno 1924, festa del Corpus Domini. P. CARLO MARIA POLETTI, S. S. S. rev. dep.

IMPRIMATUR, C. FRANCESCO DUVINA, Del. Arc.

INDICE
Approvazione di S. E. I'Arcivescovo di Torino e altre autorevoli approvazioni

Prefazione

L'istituzione dell'Eucaristia

Il testamento di Gesu Cristo

Il dono del Cuor di Gesu

La Presenza reale - Testimonianza della Chiesa
Le Presenza reale - Testimonianza di Gesu Cristo
La fede nell'Eucaristia

La meraviglia di Dio

. Sacrifici di Gesu nell'Eucaristia

. L'Eucaristia e la morte del Salvatore

. L'Eucaristia bisogno del Cuore di Gesu
. L'Eucaristia bisogno del nostro cuore

. L'Eucaristia e la gloria di Dio

. 1l Divino Sposo della Chiesa

. 1l Dio nascosto

Il velo Eucaristico

Il mistero di fede

L'amore di Gesu nell'Eucaristia
L'eccesso d'amore

. L'Eucaristia e la famiglia cristiana
. 1l Dio di bonta
. 11 Dio dei piccoli

L'Eucaristia centro del cuore

. Il sommo Bene

. Il Santissimo Sacramento non & amato
. Trionfo di Gesu Cristo nell'Eucaristia
. Dioé la!

. 1l Dio del cuore

. Il culto dell'Eucaristia

. Amiamo il Santissimo Sacramento

. L'Eucaristia nostra via

. L'annichilamento carattere della Santita Eucaristica
. Gest mansueto ed umile di cuore

. Gest modello di poverta

. Il Natale e I'Eucaristia

. Auguri a Gesu in Sacramento

. L'Epifania e I'Eucaristia

. La festa del " Corpus Domini "

. 1l Sacro Cuore di Gesu

. 1l cielo e I'Eucaristia

. La Trasfigurazione Eucaristica

. San Giovanni Battista

. Santa Maria Maddalena

. La festa di famiglia

. Il mese del SS. Sacramento



ARCIVESCOVADO DI TORINO
Torino, 4 luglio 1924,
festa del Cuore Eucaristico di Gesu.
Rev.mo Signor P. Poletti,

Colla piu viva gioia ricevo la notizia che si sta procedendo ad una terza
ristampa in lingua italiana degli scritti del Ven. Eymard, che s'inizia
appunto con questo primo volume: “La Presenza reale», di cui V. S. R.ma
mi sottopone le bozze.

Gia conosco queste bellissime considerazioni Eucaristiche, cosi profumate
di viva fede e ardentissima carita, che tanto servono a ravvivare nelle
anime lI'amore Verso Gesu Sacramentato. Difficilmente si potra scrittore
meglio del VVenerabile P. Eymard intorno all'augusto " Mistero" della
nostra Fede.

Il fatto che in breve tempo si dovette provvedere ad una terza edizione dei
mirabili scritti del Ven. Padre & segno manifesto che essi sono avidamente
letti, apprezzati e gustati dalle anime. Il Ven. Eymard, detto con ragione il
Sacerdote dell'Eucaristia, continua cosi ancora dopo tanti anni il suo
fecondo apostolato, e come a Lui si deve tanta parte del risveglio
Eucaristico dei nostri tempi, cosi & da sperare che tanto bene ancora si
accrescera mediante una piu estesa volgarizzazione dei suoi scritti.

Mi rallegro dungue coi Compilatori di questa nuova edizione e prego il
Cuore Eucaristico di Gesu a benedire le loro fatiche ed esaudire il loro
piissimo intento.

Di tutto cuore La benedico

Dev.mo in G. C.
+ GIUSEPPE GAMBA Arcivescovo



ALTRE AUTOREVOLI APPROVAZIONI

Di S. Em. il Cardinale LUCIDO MARIA PARROCCHI,
Vicario Gen. di S. S. P. P. Leone XIII (14 dicembre 1898):

Accrediterebbe queste meditazioni anche solamente la nota santita
dell'Autore. 1l P. Eymard e stato ai nostri tempi uno dei piu ferventi
adoratori della Santissima Eucaristia, e la sua dottrina, per quanto
ampiamente raccolta dai libri, crebbe a dismisura alla luce del Sacramento.
Ma considerate anche da sé, meritano tutto I'encomio. Chiare, ordinate,
ricche di sentimento, sparse in quegli efficaci aforismi, che ingemmano
I'Imitazione di Cristo.

Gli adoratori del divin Sacramento le tengano continuamente seco,
siccome il loro manuale, e vi attingano pensieri ed affetti, con che
esercitarsi in atti di viva fede e ardentissima carita, per i quali trascorrono
con la celerita dell'elettrico le ore passate adorando Gesu Redentore,
raggiante dal trono eucaristico.

Di S. Em. il Cardinale DOMENICO SVAMPA, Arcivescovo di Bologna
(12 novembre 1898):

Quando I'opera del P. Eymard comincio a rivelarsi in ltalia io fui tra i
primi avventurati che ebbi la felicita di conoscerla, e strinsi a Roma
relazione fraterna coi fervorosi suoi figli. Da quel tempo in poi ho sempre
avuto grande venerazione all'uomo provvidenziale che fondava la
Congregazione del SS. Sacramento, per mezzo della quale la flamma
Eucaristica si € largamente dilatata nella parte piu eletta del Clero
Cattolico. A Forli ed a Bologna ho toccato con mano i veri frutti di questo
rinnovato fervore.

Mi compiaccio quindi nel Signore, che i benemeriti Sacerdoti della
Congregazione del SS. Sacramento hanno messo mano alla pubblicazione
in lingua italiana degli scritti del loro VVenerato Padre. Per la conoscenza
che ho in gran parte di tali scritti, e pit ancora dell'ottimo spirito onde era
animato il P. Pietro Giuliano Eymard, sono persuasissimo che questa
pubblicazione offrira gradito e sostanzioso pascolo alla pieta, specialmente
de' Sacerdoti e de' chierici, e contribuira efficacemente alla dilatazione del



regno Eucaristico di Gesu Cristo, come é scritto nello stemma della
Congregazione: Adveniat regnum tuum Eucharisticum. Iddio faccia pago
questo voto dell'ultimo degli Adoratori di Gesu Sacramentato.

Di S. Em. il Cardinale AGOSTINO RICHELMY, arcivescovo di Torino
(17 novembre 1898)

E' ottimo pensiero quello di pubblicare nella lingua italiana gli scritti del
Padre Pier Giuliano Eymard. Insegnano i Libri Santi che I'anima dell'uomo
pio scopre meglio la verita quam septem circumspectores sedentes in
excelso ad speculandum.

E il Padre Eymard fu veramente lI'uomo pio, eletto dalla Divina
Provvidenza a illuminarci e dirigerci in questo secolo di egoismo per le vie
della cognizione santa del Grande Mistero dell'amore.

Di S. Ecc. Mons. ANTON MARIA JANNOTTA, Vescovo di Aquino,
Sora e Pontecorvo (febbraio 1900)

Tutti i pensieri del P. Pier Giuliano Eymard sono sentenze ispirate. Tu non
puoi leggere uno dei suoi scritti senza trovare una profondita di concetto
teologico. Sono quelle sue espressioni su Gesu Sacramentato la sintesi di
quanto si puo raccogliere dai profondi Teologi: tu ci trovi sempre il
profondo sentimento ed il pensiero elevato della dottrina cattolica sulla SS.
Eucaristia... | pensieri del P. Eymard sul Divin Sacramento di amore si puo
con tutta ragione affermare che stanno a paro nella loro profondita di
sintesi con i pensieri del libro dell'Imitazione di Cristo, che € il primo libro
dopo il Vangelo per ispirare nei cuori i sentimenti morali della piu elevata
perfezione.

Meditando infatti i pensieri dell'Eymard, tu ci trovi non solamente quel
pane soave che ti nutre nella fede al SS. Mistero dell'amore divino, ma
anche quel non so che di ispirato per il quale li senti nell'animo quel
profondo convincimento di essere schietto, pronto e risoluto a fare tutto
per glorificare Gesu Sacramentato. Uno dei tratti che rivelano i suoi
pensieri profondi e questo: Certo, io credo I'esistenza di un‘atmosfera di
grazia intorno al SS. Sacramento ed ai luoghi che esso abita. L'Eucaristia



ha un profumo che si fa sentire anche agli empii... Oh! abbiate fede
nell'influenza della presenza di Gesu...».

Dalla CIVILTA CATTOLICA (quaderno 1217, 2 marzo 1901):

Il piissimo fondatore della Congregazione del Santissimo Sacramento
aveva una grazia speciale di parlare di questo augusto Mistero, e
infonderne in altri una devozione ardente insieme e pratica, applicandola
magistralmente all'esercizio delle virtu cristiane e ai conseguimento della
piu sublime perfezione. Eccone una prova lampante nel presente volume, il
quale di pii cristiani mira a fare, secondo la poderosa espressione
dell'Autore, altrettante ombre umane e come apparenze di cui I'Eucaristia
sia il soggetto.



PREFAZIONE
Con la pubblicazione del presente volume s'inizia la terza ristampa, in veste italiana,
degli scritti del Ven. P. Pietro Giuliano Eymard, il precursore e il primo apostolo di
quel movimento spirituale, che intensificandosi e allargandosi ai nostri giorni,
orienta sempre piu le anime verso la SS. Eucaristia. Esso si manifesta nel sorgere di
nuove Opere Eucaristiche e nel rifiorimento delle antiche, e ha la sua piu
significativa espressione in quei Congressi, che si succedono e si moltiplicano
provvidenzialmente ovunque, nelle citta, nelle regioni, nelle nazioni, facendovi
alitare un soffio possente e rigeneratore di vita cristiana.

Non ci dilungheremo a dar notizie biografiche del Venerabile Autore di queste
pagine, poiché chi le desiderasse, potrebbe procurarsele leggendo, con grande
profitto del suo spirito, il caro libriccino composto da: uno dei primi discepoli di Lui,
il Rev. P. Alberto Tesniere, e intitolato: "Il Sacerdote dell'Eucarstia™. Diremo solo
che Egli nacque in Francia, a La Mure d'Isere, il 4 febbraio 1811 e vi mori il 1°
agosto 1868, dopo aver dato alla Chiesa due famiglie religiose: la Congregazione
del SS. Sacramento e le Ancelle del SS. Sacramento, eredi del suo spirito,
continuatrici della sua missione, che fu di glorificare e di far glorificare ovunque la
SS. Eucaristia, estendendo il suo regno d'amore.

Uno dei mezzi piu owvii ed efficaci per assolvere tale mandato, & senza dubbio quello
di mettere in valore il tesoro degli scritti del venerato Fondatore, divulgandoli
largamente, giacché in essi vibra in tutta la sua freschezza, limpido, penetrante e
soffuso di tanta unzione di grazia, il suo ispirato pensiero.

Come si esprimeva in un suo memorando discorso il sommo Pontefice Pio XI
(Udienza agli aggregati del Santissimo Sacramento, del centro di S. Claudio in
Roma, il 24 giugno 1923), il quale gia erasi compiaciuto di considerare il solenne
riconoscimento delle eroiche virtu dell'Eymard, avvenuto I'11 giugno 1922, quasi
I'eco, il ricordo piu dolce e il coronamento dell'indimenticabile Congresso
Eucaristico Internazionale di Roma, chiuso pochi giorni innanzi: “Il Venerabile
Padre raccolse quel pensiero da tutti i secoli, dal piu intimo senso della tradizione
eucaristica e lo lascio ai figli suoi come la piu caratteristica eredita, particolare
oggetto dei loro studi, loro pratica personale e loro apostolato propagatore.
Pensiero che vede in Gesu Eucaristico, nella Sua perenne presenza sui nostri altari,
quel complesso di cose magnifiche, in cui si riassume, s'innalza, si sublima tutta
I'essenza e la pratica del culto, della religione stessa: I'adorazione, il
ringraziamento, la propiziazione e lI'impetrazione».

Il Ven. Eymard non detto, non compose freddamente, diciam cosi, a tavolino queste
pagine, col proposito di riunirle in un tutto organico, di dare alle stampe un nuovo
libro di ascetica, o supponendo almeno che altri lo avrebbe fatto in sua vece, con
quel materiale si prezioso. Furono i suoi figli spirituali - in ispecis il gia nominato R.
P. Alberto Tesniére - che le raccolsero a poco a poco, dalle note prese



diligentemente mentre Egli parlava, o riordinando gli appunti che servivano di fondo
e di schema alle sue adorazioni, ai suoi discorsi, € si rinvennero copiosissimi tra i
suoi manoscritti.

Egli attingeva nell'adorazione la luminosa chiarezza e I'ardore che rendevano cosi
persuasiva e avvincente la sua parola; predicava come aveva pregato, quasi
ripetendo ad alta voce per edificazione e istruzione degli uditori cio che nell'intimita
di un lungo colloquio d'amore aveva detto al Maestro Divino... e cio che il Maestro
Divino aveva lasciato intravedere e comprendere al generoso Discepolo, al Servo
umile e fedele. Quindi e che, nelle sue opere, non solo attingiamo i suoi
insegnamenti, ma sentiamo palpitare I'anima sua serafica, per la quale veramente la
SS. Eucaristia era tutto: era "Gesu passato, presente e futuro”, come Egli diceva; era
la glorificazione, la continuazione di tutti i misteri, di tutte le virtu della Sua vita
mortale: Mistero di fede da cui irraggiano e a cui fan capo tutte le altre verita
religione.

"Felice quell'anima - soleva esclamare - felice quell'anima che sa trovare Gesu
nell'Eucaristia e nell'Eucaristia ogni cosa”. Senza avvedersene, riassumeva cosi, in
questa breve formula, il risultato della sua personale esperienza e svelava il segreto
della sua santita, mentre additava un ideale e tracciava una via.

Chi prende a leggere o meglio a meditare I'Eymard, per alimentare la propria
flammella interiore alla flamma divampante del cuore di Lui, non puo non seguirlo,
non sentire il fascino di quell'ideale, non applicarsi ad attuare quel programma.
Otto giorni basteranno a un‘anima semplice e fervente per acquistare lo spirito
eucaristico - Egli asseriva -, ma dovesse pur impiegarvi delle settimane e dei mesi,
che cosa € mai questo, paragonato con la pace, con la felicita, di cui allora godra
nella divina Eucaristia?».

* k% *
Pubblicando gli scritti del Ven. Eymard, i suoi primi seguaci ebbero cura di
coordinare e distribuire la materia in parecchi libri, secondo i vari aspetti sotto i
quali la SS. Eucaristia veniva considerata. Dal testo originale francese ben presto
furono tradotti nelle principali lingue ed ebbero un‘ampia diffusione.

La terza edizione italiana, interamente riveduta e corretta su quella francese piu
accurata, comparsa per l'introduzione della causa di Beatificazione dell'Autore, e
che, come abbiamo accennato, s'inizia col presente volume, comprendera, adunque
sotto il titolo generale: «La SS. Eucaristia "' la serie seguente, nella quale la materia
verra ripartita un po' diversamente dalle precedenti edizioni, ma in modo piu logico
e utile:

1° La Presenza reale;

2° La Santa Comunione:

3° Nostra Signora del SS. Sacramento e S. Giuseppe adoratore;

4° Spirito e pieta dell'adoratore;



5° Esercizi spirituali ai Religiosi del SS. Sacramento (tre corsi);

6° Esercizi spirituali alle Ancelle del SS. Sacramento (due corsi);

7° Esercizi spirituali alle Figlio di Maria (un corso) e ai Religiosi, Fratelli di S.
Vincenzo de' Paoli (un corso);

8° Direzione Spirituale.

Questo primo libro offre al pio lettore i pensieri del Ven. P. Eymard sulla SS.
Eucaristia, in quanto e Presenza reale di Gesu Cristo sulla terra, sotto le specie
sacramentali.

Stabilita la verita dogmatica dell'Eucaristia, in esso se né ricercano le prove e le
cause; si considerano i sacrifici che presuppone e tuttora richiede la sua persistenza
In mezzo a noi; se né determinano le finalita e gli effetti; si ammirano il modo di
essere, I'amore, la vita di Gesu nel SS. Sacramento e alcune delle virtu di cui in tale
stato Egli € modello; si scoprono le intime armonie esistenti tra I'Eucaristia e le
principali feste liturgiche dell'anno.

Piu che meditazioni, possiamo chiamarle contemplazioni o elevazioni, che sollevano
la mente e il cuore a spaziare a loro agio in quel divino e inesauribile, dolce
soggetto. Non sono una preghiera bell'e fatta, e neppure lo svolgimento dei vari punti
toccati e cosi completo che I'anima non possa aggiungervi nulla di suo. Essa vi trova,
anzi, quanto le occorre per seguire I'impulso della grazia ed essere istradata,
sorretta, aiutata a raccogliersi e far dell'adorazione un dialogo che si svolge ai piedi
di Gesu in Sacramento, in un cuore a cuore con Lui. Sara bene, percio, in questi pii
trattenimenti, di lasciare, a quando a quando, il libro e di dire semplicemente al
Signore cio che di meglio sa e puo dirgli I'anima nostra, sulla guida dei sublimi
pensieri e del fervido amore d'un santo.

Possano queste pagine ravvivare ognor piu la pieta eucaristica e far comprendere a
tutti i cristiani che I'Eucaristia non é soltanto la S. Messa e la S. Comunione, ma
anche Gesu Cristo presente e vivente in persona in mezzo a noi, divenuto il
Compagno, I'Amico, il Consolatore dell'uomo, dal quale vuole essere adorato e
amato!

Possano esse far echeggiare ovunque il grido di fede e d'amore del nostro Venerabile
Padre, che, additando I'Ostia Santa, esclamava: «Gesu e la: dunque tutti a lui'».



L'ISTITUZIONE DELL'EUCARISTIA
Gesu, avendo amato i suoi ch'erano nel mondo, li amo sino alla fine.
(Giovanni, XIII, 1).

Com'e buono il Signore Gesu, quanto ci ama! Non contento di essersi fatto
nostro fratello nell'Incarnazione, nostro Salvatore nella Passione, non pago
d'aver dato se stesso per noi sulla croce, vuol spingere I'amore sino a
divenire nostro Sacramento di vita. Con qual gioia Egli preparo questo
grande e supremo dono della sua dilezione! Con qual trasporto istitui
I'Eucaristia e ce la lascio in testamento! Seguiamo la divina sapienza nella
preparazione dell'Eucaristia. Adoriamo la sua potenza che si esaurisce in
tale atto d'amore.

I. - Gesu rivela I'Eucaristia molto tempo innanzi. Nasce a Betlemme, la
casa del pane, domus panis. La é adagiato sulla paglia, che sembra cosi
portare la spiga del vero frumento. A Cana, quando cambia l'acqua in vino,
e nel deserto allorché moltiplica i pani, Gesu prenunzia I'Eucaristia € la
promette: e una promessa pubblica e formale. Assicura con giuramento
che dara la sua carne a mangiare ed il suo sangue a bere. E' la preparazione
remota.

Viene il momento della preparazione prossima. Gesu vuol tutto disporre
personalmente. L'amore con passa i suoi impegni ad altri; fa tutto da se e
se né gloria. Designa dungue Gesu la Citta: Gerusalemme, la citta del
sacrificio dell'antica Legge. Indica la casa: il Cenacolo. Sceglie i ministri
dell'opera sua: Pietro e Giovanni, il discepolo della fede e quello
dell'amore. Fissa l'ora: I'ultima di cui potra disporre liberamente al termine
della sua vita.

Infine, venendo da Betania al Cenacolo, ¢ lieto, affretta il passo, gli tarda
di giungere. L'amore vola incontro al sacrificio.

I1. - Ma eccoci all'istituzione dell'augusto Sacramento. Quale istante: L'ora
dell'amore € suonata; la Pasqua mosaica ha termine: il vero Agnello
succede alla figura: il Pace di vita, il Pane del Cielo sostituisce la manna
del deserto... Tutto € pronto; gli Apostoli sono puri: Gesu ha loro lavati i
piedi. Il Maestro siede umilmente a tavola: la Pasqua novella deve



mangiarsi stando seduti, nel riposo di Dio. Si fa un gran silenzio: gli
Apostoli guardano, attenti. Gesu é raccolto in se stesso: prende nelle sante
e venerabili sue mani del pane, alza gli occhi al Cielo, rende grazie al
Padre dell'ora sospirata, stende la mano, benedice...

E mentre gli Apostoli, penetrati di rispetto, non osano domandare il
significato di simboli cosi misteriosi, Gesu pronunzia le portentose parole,
onnipotenti come quelle della creazione: Prendete e mangiate, questo € il
mio Corpo. Prendete e bevete questo é il mio Sangue.

Il mistero d'amore € consumato. Gesu ha compiuto la sua promessa. Nulla
pit gli rimane a dare se non la sua vita mortale sulla croce: la dara, e
risuscitera, per divenire nostra perpetua Ostia di propiziazione, di
comunione, di adorazione.

Il Cielo € rapito alla vista del mistero. La SS. Trinita lo contempla con
amore. Gli Angeli I'adorano in un'estasi di ammirazione. Ed in quali
fremiti di rabbia prorompono i demoni nell'inferno!

Si, Gesu Signor mio, tutto € consumato! Tu non hai piu nulla a dare
all'uomo per provargli il tuo amore. Ora puoi morire; morendo non ci
lascerai. Il tuo amore € perpetuato sulla terra. Ritorna pure nel Cielo della
tua gloria, I'Eucaristia sara il Cielo del tuo amore.

O Cenacolo! dove sei? O Mensa santa, che portasti il Corpo consacrato di
Gesu! O focolare divino, che Gesu accese sul monte Sion, brucia,
divampa, incendia il mondo! O Padre santo, voi sempre amerete gli
uomini: essi posseggono per sempre Gesu Cristo! VVoi non avrete piu
folgori, né diluvi per devastare la terra: I'Eucaristia € il nostro arcobaleno.
Amerete gli uomini, perché Gesu Cristo, vostro Figlio, tanto li ama!

Quanto ci amo il buon Salvatore! Cio non basta per avere la nostra
riconoscenza? Che vogliamo di piu per consacrargli in ricambio il nostro
affetto, la nostra vita? Abbiamo ancora qualche altro desiderio?

Domandiamo qualche nuova prova dell'amor di Gesu? Ahime, se I'amore
di Gesu nel Santissimo Sacramento non ci rapisce il cuore, Gesu é vinto!
La nostra ingratitudine & grande piu della sua bonta; la nostra malizia piu



potente della sua carita! Oh, no, mio buon Salvatore, la tua carita mi
spinge, mi stimola, mi avvince! VVoglio tutto dedicarmi al servizio ed alla
gloria del tuo Sacramento; voglio, a forza di amore, farti dimenticare che
sono stato cosi ingrato finora; servendoti a tutta prova, voglio farmi
perdonare di averti cosi tardi amato!



IL TESTAMENTO DI GESU CRISTO
Questo calice e il nuovo Testamento nel sangue mio.
1 Corinti, XI, 25.

La vigilia della morte del Salvatore, il Giovedi Santo, il giorno
dell'istituzione dell'adorabile Sacramento dell'Eucaristia, ecco il piu bel
giorno della vita di Nostro Signore! E' il gran giorno del suo amore e della
sua tenerezza. Gesu Cristo si perpetuera in mezzo a noi.

Immenso ¢ il suo amore sulla croce, senza dubbio; ma i suoi dolori
finiranno, il Venerdi santo non dura che un giorno! Il Giovedi Santo,
invece, durera sino alla fine del mondo: Gesu si fa il Sacramento di se
stesso, per sempre.

I. - In questo giorno dunque Nostro Signore si ricorda che e padre, e vuol
fare il suo testamento poicheé la morte si avvicina. Quale atto solenne é in
una famiglia il testamento! E', per dir cosi, l'ultimo atto della vita, atto che
si prolunga al di la di della tomba.

Un padre da cio che ha; non puo dare se stesso; non si appartiene: dispone
di quanto possiede a favore di ciascuno dei suoi figli, lascia un ricordo agli
amici; da quel che ha di piu caro. Ma Nostro Signore dara se stesso!

Egli non ha ricchezze da distribuire, non possedimenti, non una casa;
neppure ove riposare il capo. Quelli che attendono da lui beni temporali,
nulla avranno; la sua croce, tre chiodi, la sua corona di spine, ecco tutta la
sua eredita materiale. Ah, se Nostro Signore elargisse delle ricchezze,
quanti sarebbero buoni cristiani! Tutti si farebbero suoi discepoli!

Ma no, non ha nulla da distribuire quaggiu, nemmeno un po' di gloria, egli
che sara fra poco cosi umiliato nella sua Passione! Eppure Nostro Signore
vuol fare un testamento. Con che? Con se stesso. Egli & Dio e uomo; come
Dio e padrone della sua umanita; ce la da, e con essa tutto cio che Egli e.
Ce la da veramente, non in prestito, ma in dono. Si riduce all'immobilita, si
fa come una cosa, affinché noi lo possiamo possedere in verita. Si fa pane:
il suo Corpo, il suo Sangue, la sua Anima e la sua Divinita sottentrano alla
sostanza del pane offerto: non lo vediamo; I'abbiamo!



Ed ecco la nostra eredita: Nostro Signore Gesu Cristo! Egli vuol darsi a
tutti; pero non tutti lo vogliono. Certuni lo vorrebbero, ma rifiutano di
accettare le condizioni di purezza, di vita buona, ch'egli ha poste: e la loro
malizia ha il potere di annullare il legato di Dio.

I. - Ammirate le invenzioni dell'amore di Gesu! Egli solo ha saputo creare
tale opera di amore. Chi all'infuori di Lui avrebbe potuto concepirla, anche
solo osato pensarvi?... Neppure un angelo! Egli, egli solo I'na trovata! Voi
avete bisogno di pane? lo saro il vostro pane.

E mori contento, lasciandoci del pane, e qual pane! Come un padre di
famiglia che si affatica tutta la vita, per un solo scopo: lasciar, morendo,
del pane ai suoi figli.

Che cosa poteva Nostro Signore donarci di piu? In guesto testamento
d'amore Egli ha tutto racchiuso; tutte le sue grazie e la stessa sua gloria.
Noi possiamo dire al Padre celeste: Datemi le grazie di cui abbisogno, e vi
paghero con Gesl Sacramentato, che mi appartiene: € cosa mia, posso
spenderlo a mio grado; e tutte le vostre grazie, la stessa vostra gloria, o
Padre santo, sono inferiori a questo prezzo divino. Quando abbiamo
peccato, noi disponiamo di una vittima da offrire per le nostre colpe; é
nostra: Padre, ve I'offro; mi perdonerete, per mezzo di Gesu e per amore di
Gesu, che ha bastantemente sofferto e riparato per me. E per quante grazie
Dio ci accordi, ci e sempre debitore. Gesu Cristo, nostro tesoro, vai piu che
tutte le grazie, vai piu che il Cielo. | Saraceni, avendo nelle mani San
Luigi, re di Francia, tenevano la Francia per riscatto. Possedendo Gesu
Cristo, gia possediamo il Cielo.

Serviamoci dunque di questo pensiero: facciamo fruttare Gesu Cristo. | piu
tengono Gesu come sepolto in se stessi, o lo lasciano nel sudario, non se né
valgono per guadagnare il Cielo e conquistare dei regni a Dio; e quanti
sono! Serviamoci dungue di Gesu Cristo per pregare e riparare; paghiamo
con Gesu: & un prezzo sovrabbondante.

I11. - Ma attraverso diciannove secoli in quale modo viene fino a me questa
eredita? Gesu Cristo I'ha confidata a tutori che I'nanno amministrata e
conservata, per consegnarcela al momento della nostra maggiorita: sono



gli Apostoli, e tra essi il loro capo indefettibile; gli Apostoli I'nanno
trasmessa ai loro successori e per essi ai sacerdoti, e questi ce la rimettono;
aprono per noi il testamento, ci danno la nostra Ostia, consacrata nel
pensiero di Nostro Signore fin dalla Cena. Si, per Gesu Cristo non vi ha né
passato, né presente, ne futuro; tutti ci conosceva alla Cena, questo buon
Padre; in potenza e nel suo desiderio, consacro tutte le nostre Ostie, e noi
siamo stati personalmente da lui amati diciannove secoli prima di nascere.
Si, noi eravamo presenti alla Cena, e Gesu ci ha riservato non un'Ostia, ma
cento, ma mille, ma tante quanti i giorni della nostra vita. Vi pensiamo
noi? Gesu ha voluto amarci con sovrabbondanza. Le nostre Ostie sono
preparate, non perdiamone neppure una. Nostro Signore non viene che per
fruttificare, e noi lo lasceremo infecondo? No, giammai! Fatelo fruttificare
per mezzo di Sé stesso: negotiamini! Non lasciate delle Ostie sterili! Come
e buono il Salvatore! La Cena duro circa tre ore; era la Passione del suo
amore. Ah! quanto costo caro il Pane di Gesu! Si dice: Il pane é caro. Non
e nulla in paragone del Pane celeste, del Pane di vita! Mangiamolo
dunque: é nostro. Gesu ce I'ha comprato, I'ha pagato egli stesso; ce lo da,
non abbiamo che a prenderlo!

Quale onore! quale amore!



IL DONO DEL CUOR DI GESU
Se tu conoscessi il dono di Dio! (Giovanni, IV, 10).

Gesu e giunto al termine di sua vita mortale. Il Cielo richiede il suo Re:
egli ha combattuto abbastanza; &€ tempo che trionfi.

Ma non vuole Gesu abbandonare la sua giovane famiglia, i figli di sua
conquista. Me ne vado e ritorno a voi, dice agli Apostoli. Ritorni, Signore?
partendo, rimani? e per qual meraviglia della Tua potenza?

E' il secreto, e I'opera del Suo divin Cuore. Gesu avra due troni: uno di
gloria in cielo, di bonta I'altro e dolcezza sulla terra; due corti: quella
celeste, trionfante, e quella terrena, dei suoi redenti. Pero, osiamo dirlo, se
Gesll non avesse potere di rimanere a un tempo quaggiu ed essere in Cielo,
preferirebbe dimorare con noi al risalire lassu senza di noi. Certo, ben
dimostro che a tutta la gloria antepone l'ultimo dei poveri suoi redenti, e
che sua delizia é trovarsi con i figli degli uomini.

In quale stato rimarra Gesu con noi? come di passaggio? di tanto in tanto?
No, in modo permanente, per sempre.

Or ecco levarsi un'ammirabile lotta nell'anima di Gesu Cristo. La divina
Giustizia osserva: non € compiuta la redenzione? fondata la Chiesa?
l'uomo ha la grazia e il VVangelo, la legge divina e l'aiuto per praticarla.
Risponde il Cuore di Gesu: Quel che basta alla redenzione non é
abbastanza per il mio amore; non € paga una madre di mettere alla luce il
suo bambino, lo nutre, lo educa, I'accompagna ovungque. Amo gli uomini
pit che la miglior delle madri ami il suo figlio: restero con essi!

E sotto qual forma? Sotto la forma velata del Sacramento. A tale
umiliazione, pit profonda che nell'Incarnazione, piu immolante che nella
stessa Passione, vuol opporsi la divina Maesta: la salvezza dell'uomo ne
esige cotali abbassamenti!

Ma il Sacro Cuore risponde: VVoglio velarmi, coprire la mia gloria, perché
lo splendore di mia persona non rattenga i miei poveri fratelli
dall'accostarsi a me, come gia la gloria di Mose; voglio nascondere le mie



virtu che umilierebbero lI'uomo e lo farebbero disperare di poter mai
imitare un modello si perfetto: Cosi piu facilmente egli verra a me, e,
vedendomi discendere sino al limite del nulla, con me si abbassera: avro
diritto d'inculcargli con piu forza: impara da me che sono dolce ed umile di
cuore.

E con qual mezzo si perpetuera Gesu?

Nel mistero dell'Incarnazione intervenne I'opera dello Spirito Santo. Nella
Cena opero Gesu stesso. Ora, chi sara degno di compiere un tal mistero?
Un uomo: il Sacerdote!

Come! oppone la divina Sapienza, un mortale incarnera il suo Salvatore, il
suo Dio? cooperera con lo Spirito Santo nella nuova incarnazione del divin
Verbo? Un uomo comandera al Re immortale dei secoli e sara obbedito?
Si, dice il Cuor di Gesu, amero I'uomo sino ad essergli in tutto soggetto!
Alla voce d'un Sacerdote discendero dal cielo. Lascero il mio tabernacolo,
al desiderio dei fedeli. Per le citta e campagne andro a visitare i miei figli
sul letto del loro dolore. L'onor dell'amore € amare, donarsi, sacrificarsi!
Insiste da ultimo la divina Santita: Almeno dimorera Gesu in un tempio
degno della sua gloria! avra sacerdoti quali si convengono alla regale
maesta divina! soltanto cristiani puri e ben preparati lo riceveranno: per
bellezza la nuova legge deve superare l'antica in ogni cosa.

Il mio amore non conosce restrizioni, né condizioni, dice Gesu. Obbediro
sul Calvario ai miei carnefici: se nuovi Giuda verranno a me nel
Sacramento, ricevero ancora il loro bacio infernale, li obbedird! Ma quale
scena si svolge a questo punto sotto gli occhi di Gesu! Il suo Cuore €
ridotto a combattere le proprie inclinazioni.

Gia lo stringono le angosce del giardino degli Olivi. Nel Getsemani la
vista delle ignominie che I'attendono nella Passione lo rattristeranno sino
alla morte; il pensiero che il suo popolo andra perduto, nonostante il suo
sacrificio, gli fara versare lacrime di sangue; lo trafiggera crudelmente
I'apostasia di un gran numero dei suoi. E qui, che lotta, che strazio nel
Cuore di Gesu! vuol darsi tutto, senza limiti di sorta; ma vorranno tutti
credere a tanto amore? Quelli che vi crederanno lo riceveranno con
riconoscenza? E quelli che lo riceveranno gli si manterranno tutti fedeli?
Certo, non dubita il Cuore di Gesu, non esita, ma e torturato! Vede la



Passione rinnovarsi ogni giorno nel suo Sacramento d'amore; rinnovarsi da
cuori cristiani, da cuori a lui consacrati. Sara tradito dalla apostasia,
venduto dall'interesse, crocifisso dal vizio. Spesso diverra suo Calvario il
cuore di colui che I'ha ricevuto!

Quale tormento per il divin Cuore! Che fara Egli? Si dara, si dara
ugualmente!



LA PRESENZA REALE
Testimonianza della Chiesa
Ecco I'Agnello di Dio. (Giovanni, 1, 36).

Fu mandato S. Giovanni Battista ad annunziare alla terra il promesso
Salvatore, additarlo e preparargli la via. La Chiesa ha la stessa missione
verso Gesu Sacramentato, missione tuttavia piu estesa e duratura, che
abbraccia ogni paese ed eta. La compie, mostrando Gesu in Sacramento,
predicandolo con la parola e con la testimonianza della fede e delle opere;
predicazione muta, questa, ma non meno eloquente di quella.

I. La Chiesa si presenta difatti a noi, la parola di Gesu Cristo sulle labbra,
ripetendola e spiegandola con autorita pari a quella del Salvatore: Questo é
il mio Corpo, questo e il mio Sangue. Essa ci dice, e noi dobbiamo credere,
che per la divina virtu di queste parole sacramentali, prese nel loro senso
naturale e giusto. Gesu Cristo & veramente, realmente e sostanzialmente
presente nel Santissimo Sacramento dell'altare, sotto le apparenze del pane
e del vino. C'insegna, e noi dobbiamo credere, che con la sua onnipotenza
Gesu Cristo ha convertita la sostanza del pane nel suo Corpo, la sostanza
del vino nel suo Sangue, e che al Corpo ed al Sangue s'accompagnano
I'’Anima sua e la Divinita.

C'insegna e noi dobbiamo credere, che la divina Transustanziazione
sempre si effettua, nella Chiesa, per opera dei Sacerdoti, investiti da Gesu
Cristo del suo potere con quelle parole pronunziate sugli Apostoli: Fate
questo in memoria di me. Dalla Cena la Chiesa non cessa lungo i secoli di
proclamare questa sua fede.

| suoi Apostoli ebbero una sola voce, i dottori una stessa dottrina, i suoi
figli un'identica fede, un medesimo amore per il Dio dell'Eucaristia. Che
maesta in questa voce unanime del popolo cristiano! Bella e commovente
armonia di lodi e di amore! VVanno a gara i veri figli della Chiesa nel
portare appié del divin Re presente un tributo d'omaggio, un dono del
cuore, chi l'oro, chi la mirra, tutti I'incenso. Ciascuno vuol avere il suo
posto alla corte ed alla mensa di Dio nell'Eucaristia.

Gli stessi nemici della Chiesa, i scismatici, quasi tutti gli eretici, credono
alla presenza di Gesu Cristo nell'Eucaristia. Ahi bisognerebbe essere del



tutto ciechi per negare la luce del sole, ingrati affatto per disconoscere e
disprezzare I'amore di Gesu Cristo che si perpetua in mezzo agli uomini.

I1. Alla testimonianza della parola la Chiesa aggiunge quella dell'esempio,
la sua fede pratica.

Come Giovanni Battista, dopo aver additato il Messia, si getta ai suoi piedi
per attestare la vivezza della sua fede, cosi la Chiesa consacra un culto
solenne, converge tutta la sua liturgia all'adorabile Persona di Gesu, che
segnala presente nel Santissimo Sacramento. Adora Gesu Cristo come Dio,
presente e nascosto nell'Ostia santa. Gli rende gli onori dovuti a Dio solo;
si prostra innanzi all'’Augustissimo Sacramento, come la corte celeste
dinanzi alla maesta di Dio! Qui nessuna distinzione: i grandi e i piccoli, i
sovrani e i sudditi, i sacerdoti come i semplici fedeli, tutti al cospetto di
Dio nell'Eucaristia cadono con moto istintivo ginocchioni. E' il buon Dio!
Ma non basta alla Chiesa lI'adorazione silenziosa per testimoniare la sua
fede: vi aggiunge onori pubblici, splendidi omaggi. Sono espressione della
sua fede verso il Santissimo Sacramento le stupende basiliche: ah! essa
non volle costruire sepolcri, ma templi, ma cieli sulla terra, ove il suo
Salvatore, il suo Dio avesse un trono degno di lui.

Con gelosa e delicata premura ha regolato fino ai minimi particolari,
quanto riguarda il culto dell'Eucaristia; non rimette ad altri la dolce cura di
onorare il suo Sposo divino: tutto é grande, tutto e importante, tutto e
divino quando trattasi di Gesu Cristo presente: quanto vi ha di piu puro
nella natura, di piu prezioso sulla terra vuole che sia consacrato al regale
servizio di Gesu.

Nel culto della Chiesa tutto si riferisce a questo adorabile Mistero; ogni
cosa ha un significato spirituale e celeste, ha una virtu, contiene una
grazia. Come la solitudine, il silenzio del tempio raccoglie I'anima! Come
I'assemblea dei santi prostrati dinanzi al Tabernacolo ci fa esclamare: Chi &
presente qui € da piu di Salomone, e da piu di un Angelo! Si, egli € Gesu
Cristo, innanzi a cui piegasi ogni ginocchio in cielo, in terra e negli abissi.

Alla presenza di Gesu Cristo nel Santissimo Sacramento s'eclissa ogni
grandezza, ogni santita s'umilia e s'annienta.
Gesu Cristo e la!



LA PRESENZA REALE
Testimonianza di Gesu Cristo
Mirate, perché io sono quel desso. (Luca, XXIV, 39).

La Chiesa ci dice: Gesu Cristo € veramente presente nell'Ostia santa. E
Gesu ci manifesta la sua presenza in due modi: interiormente e
pubblicamente.

I. - Manifestazione inferiore.

La manifestazione inferiore compiesi nell'anima dei comunicante. Gesu
opera in chi lo riceve un triplice miracolo.

Miracolo di riforma.

GesU da al comunicante I'impero saldo sulle sue passioni. Egli & quel Gesu
che ha detto agli Apostoli: Abbiate fiducia, io ho vinto il mondo; che ha
intimato alla tempesta: Taci; e ora dice all'orgoglioso, all'avaro, all'uomo
tormentato dalla ribellione dei sensi, allo schiavo delle malvagio passioni:
S'infrangano le tue catene e sii libero! E cosi chi si € comunicato sentesi
piu forte: al partire dalla sacra Mensa ci pare di poter dire con San Paolo:
Di tutte queste cose siamo piu che vincitori per Colui che ci ha amati.

E' un cambiamento pronto, un fuoco acceso d'un tratto. Ora, se Gesu Cristo
non fosse nell'Ostia santa, non si opererebbero tali prodigi; € piu difficile
riformar la natura che formarla; piu costa all'uomo correggersi, vincere se
stesso, che non compiere una buona azione esterna, anche eroica:
I'abitudine e una seconda natura.

E' dunque chiaro; I'Eucaristia soltanto, almeno nel corso ordinario delle
cose e secondo i dati dell'esperienza, ci da il potere di riformare le cattive
abitudini che dominano in noi.

Miracolo di trasformazione.

Non vi ha che un mezzo per cambiare una vita da naturale in
soprannaturale, ed é questo il trionfo dell'Eucaristia, in cui Gesu Cristo
stesso fa I'educazione dell'uomo.



L'Eucaristia sviluppa in noi la fede. Eleva, nobilita, purifica il nostro
amore; c'insegna ad amare. L'amore € il dono di sé; ora, Gesu
nell'Eucaristia si da totalmente, al consiglio aggiunge I'esempio.

L'Eucaristia trasforma anche il nostro esteriore, comunicando al corpo una
grazia, una bellezza, riflesso della belta inferiore: sul volto del
comunicante tu scorgi una trasparenza della divinita, nelle sue parole una
dolcezza, in tutti i suoi atti una soavita che annunziano la presenza di Gesu
Cristo: e il profumo di Gesu.

Miracolo di forza, la quale fa si che noi dimentichiamo noi stessi e
c'immoliamo.

Ed ecco l'uomo di fronte alla sventura attingere nell'Eucaristia la forza per
superarla; il cristiano tra le avversita, le calunnie, le angoscio,
nell'Eucaristia trovare la calma e la pace; ecco il fedele soldato di Gesu in
virtu della Comunione vincere le tentazioni, gli assalti degli uomini e
dell'inferno. Invano si cerca fuori dell'Eucaristia una simile forza
sovrumana. Ma se I'Eucaristia la da, Gesu, il Salvatore, il Dio forte €
veramente in essa. Tale € la manifestazione inferiore che Gesu Cristo fa
della sua presenza nel Santissimo Sacramento.

I1. - Manifestazione pubblica.

Si videro peccatori, profanatori dell'augustissimo Sacramento, venire
pubblicamente puniti della loro audacia. Gesu manifestava la sua giustizia.

Appena ha Giuda sacrilegamente ricevuto il Corpo del suo Dio, entra in lui
satana; prima della Comunione sacrilega, il demonio lo tentava; dopo ne
prese possesso: Introivit in eum satanas. San Paolo nelle comunioni tiepide
0 sacrileghe dei Corinti trovava la ragione della loro apatia, del loro sonno
letargico nel bene.

La storia riferisce terribili esempi di comunicanti indegni, subitamente
colpiti dalla giustizia di Nostro Signore che oltraggiavano nell'Eucaristia.
Gesu Sacramentato manifesta di piu la sua potenza sui demoni.

Quando negli esorcismi, per vincere demoni che avevano resistito ad ogni
mezzo, si presentava I'Ostia sacrosanta, quelli mandavano grida di rabbia e



cedevano al loro Dio presente. A Milano S. Bernardo, nella Messa, dopo il
Pater, posa il calice e la patena sulla testa di un'ossessa, e il demonio né
esce furibondo mandando urli spaventosi: Gesu Cristo, il Signore Iddio &
|a!

E quanti ammalati guariti dall'Eucaristial Non si conoscono tutti i fatti di
tale natura; ma Gesu continua nel Santissimo Sacramento a sanare da ogni
sorta d'infermita; la storia lo attesta. San Gregorio di Nazianzo racconta
questo fatto commovente. Sua sorella Gorgonia, da lungo tempo
ammalata, si leva di notte, va dinanzi al santo Tabernacolo e nella vivezza
della sua fede dice a Nostro Signore: «lo non mi levero di qui, Signore, se
prima non mi guarisci». Si levo, ed era guarita.

Finalmente, quante apparizioni di Nostro Signore e sotto varie forme! Di
tanto in tanto si compiace rinnovare il miracolo del monte Tabor. Tali
manifestazioni non sono, a dire il vero, necessarie, poiché noi abbiamo la
parola stessa della Verita: attestano pero che la parola di Gesu Cristo ha
veramente operato cio che ha detto. Si, Signore Gesu Cristo, noi crediamo
che tu sei nel Santissimo Sacramento veramente e sostanzialmente
presente: accresci, accresci la nostra fede!



LA FEDE NELL'EUCARISTIA
Chi crede in me ha la vita eterna! (Giovanni, VII, 47).

Che felicita sarebbe la nostra se avessimo una fede viva verso il
Santissimo Sacramento! L'Eucaristia e la verita regale della fede; € la virtu,
I'atto supremo dell'amore, tutta la religione in atto. Oh, se conoscessimo il
dono di Dio!

Ma la fede nell'Eucaristia € un tesoro che si cerca con lI'umilta di spirito, si
conserva con la pieta, si difende con ogni sorta di sacrificio. Non aver la
fede nel Santissimo Sacramento é la piu grande sventura.

I. Anzitutto, e possibile perdere completamente la fede verso il Santissimo
Sacramento, quando la si ebbe un tempo e si ricevette la S. Comunione?
No, non lo credo! Puo un figlio disprezzare suo padre, insultare sua madre,
ma non riconoscerli, € impossibile! Cosi un cristiano non puo negare di
aver ricevuto la Comunione, non puo dimenticare ch'ebbe un giorno felice!

L'incredulita verso il Santissimo Sacramento non viene mai dall'evidenza
delle ragioni contrarie a questo mistero. Quell'uomo é stordito dagli affari
temporali, la sua fede dorme: ha dimenticato. Ma che la grazia lo svegli, la
semplice grazia del ravvedimento: il suo primo impulso lo portera
istintivamente verso I'Eucaristia.

L'incredulita proviene talvolta dalle passioni che signoreggiano un cuore.
Una passione che vuol regnare € crudele. Soddisfatta nelle sue brame,
disprezza; presa di fronte, nega. Da quando, domandate allora, lei non
crede piu all'Eucaristia? E, risalendo alla sorgente dell'incredulita, si trova
una debolezza, un fascino a cui non si ebbe il coraggio di resistere.

L'incredulita viene ancora da una fede per lungo tempo debole e dubbiosa.
Taluni rimasero scandalizzati dal numero degli indifferenti, degli increduli
nella pratica; altri per aver udito le ragioni artificiose, i sofismi della falsa
scienza: perché Nostro Signore non punisce? perché, se € 13, si lascia
insultare? vi sono tanti che non credono, eppure sono onesti!

Ecco la fede dubbiosa che conduce a non piu credere all'Eucaristia.
Sventura immensa! Chi vi cade s'allontana, come i Cafarnaiti, da Colui che
ha le parole della verita e della vita!



Il. - A quali conseguenze si espone chi non crede all'Eucaristia?

Nega la potenza di Dio. Come? Dio sotto questa infima apparenza?
Impossibile; chi lo puo credere? Accusa di menzogna Gesu Cristo; poiché
Il Salvatore ha detto: Questo e il mio Corpo, questo € il mio Sangue.

Ne disprezza la bonta, come fecero quei discepoli, i quali, all'udire la
promessa dell'Eucaristia, si ritirarono e abbandonarono il loro divin
Maestro. Quindi, presto sara scossa e perduta la fede agli altri misteri: se
non crede questo mistero vivente e che si afferma con un fatto attuale, qual
mistero credera?

Fra poco diverra sterile la sua virtu, giacché perde il suo naturale alimento,
rompe l'unione con Gesu Cristo, da cui traeva tutto il suo vigore; piu non
guarda e dimentica il suo modello presente.

La pieta tosto si inaridisce, non avendo piu centro di vita e di affezione.

E allora, non piu consolazioni nelle traversie della vita; e quando la
tribolazione diviene piu forte, non tarda la disperazione. Un dispiacere che
non possa versarsi in un cuore amico finisce per soffocarci.

I11. Crediamo dunque all'Eucaristia. Diciamo spesso: Credo, Signore;
aiutate la mia fede vacillante. Nulla piu di quest'atto di fede alla sua
presenza eucaristica da gloria a Nostro Signore.

Onora eminentemente la sua divina veracita: I'onore piu grande che possa
farsi ad un uomo e credere sulla sua parola; come la piu grave ingiuria
sarebbe averlo in sospetto di mentitore, mettere in dubbio la sua parola,
domandargli prove, garanzie. Ora se un figlio crede al padre sulla parola,
un servo al padrone, un suddito al re, perché non credere sulla parola a
Gesu Cristo che ci afferma solennemente la sua presenza nel Santissimo
Sacramento?

Quest'atto di fede semplice e assoluto alla parola di Gesu Cristo gli da’
gloria anche percheé lo riconosce e I'adora nel suo stato di nascondimento:



I'onore che si rende ad un amico che si presenta in incognito, ad un re
vestito semplicemente, € piu grande che mai; si rende allora veramente
onore alla persona e non all'abito. Cosi avviene riguardo a Gesu nel
Santissimo Sacramento: onorarlo, crederlo Dio sotto il velo di debolezza
che lo ricopre, € onorare la sua divina Persona, rispettare il mistero di cui
si circonda.

Ed é insieme molto pit meritorio per noi. Come Pietro allorquando
confesso la divinita del Figliuolo dell'uomo, ed il buon ladrone allorché
affermo l'innocenza del Crocifisso, cosi noi affermiamo di Gesu Cristo
quello che &, sebbene appaia diversamente; anzi, crediamo il contrario di
quello che ci dicono i sensi, appoggiandoci unicamente sulla certezza della
sua parola infallibile.

Oh, crediamo, crediamo alla presenza reale di Gesu nell’'Eucaristia! Gesu
Cristo € la. Il rispetto s'impossessi di noi nell'entrare in chiesa, il rispetto
della fede e dell'amore per I'incontro di Gesu Cristo in persona: perché
proprio Lui incontriamo! Sia questo il nostro apostolato: sara anzi la nostra
predicazione piu eloquente per gli increduli e per gli empi.



LA MERAVIGLIA DI DIO
Ha lasciato memoria di sue meraviglie il Signore.
Salmo CX, 4.

L'Eucaristia é I'opera di un immenso amore, servito da una potenza
infinita, I'onnipotenza di Dio. L'angelico dottore S. Tommaso d'Aquino
chiama I'Eucaristia la meraviglia delle meraviglie, miraculorum maximum.
Per rendercene convinti basta meditare cio che intorno a questo mistero
c'insegna la fede della Chiesa.

I. La prima delle meraviglie che si operano nell'Eucaristia ¢ la
transustanziazione. Gesu prima, i sacerdoti poi, per suo ordine ed
istituzione, prendono del pane e del vino, pronunziano su tale materia le
parole della consacrazione, e subito tutta la sostanza del pane e tutta la
sostanza del vino scompare, &€ mutata nel Corpo sacrosanto e nel Sangue
adorabile di Gesu Cristo.

Sotto le specie del pane come sotto quelle del vino trovasi veramente,
realmente e sostanzialmente il Corpo glorioso del divin Salvatore. Del
pane, del vino non rimangono che le apparenze: un colore, un sapore, un
PEesOo; per i sensi e pane, € vino; ma la fede ci dice che é il Corpo ed il
Sangue di Gesu velati sotto gli accidenti, i quali non sussistono che per un
miracolo: miracolo che solo I'Onnipotente puo operare, perché é contro le
leggi ordinarie della natura che le qualita dei corpi esistano senza i corpi
che le sostengono. E' I'opera di Dio; la sua volonta e la ragione di questi
fatti come della nostra esistenza. Iddio puo tutto quello che vuole: questo
non gli e piu difficile di quello. Ecco la prima meraviglia dell'Eucaristia.

Il. - Un'altra meraviglia, contenuta nella prima, e che il miracolo rinnovasi
alla semplice parola di un uomo, del Sacerdote, e quante volte egli vuole.
Tale ¢ il potere comunicatogli da Dio: vuole egli che Gesu sia su questo
altare? e Gesu vi discende! Il sacerdote compie la stessa meraviglia che
Gesu Cristo opero nella Cena eucaristica: da Gesu Cristo ha tale potere,
agisce in suo nome. Nostro Signore non ha mai resistito alla parola del suo
Sacerdote. Oh, miracolo della potenza di Dio: la creatura debole e mortale
fa che sia sull'altare il Verbo Incarnato!



I1l. - Nel deserto Gesu prese cinque pani, li benedisse, e gli Apostoli né
nutrirono cinguemila uomini: pallida immagine, quella moltiplicazione,
delle meraviglie dell'Eucaristia.

Gesl ama tutti gli uomini; vuol darsi tutto e personalmente a ciascuno;
ognuno avra la sua parte della manna di vita: bisogna dungue che si
moltiplichi tante volte quanti saranno quei che lo vogliono ricevere e
quante volte lo vorranno; bisogna che in qualche modo la mensa
eucaristica ricopra il mondo. Ed avviene cosi per sua potenza: tutti lo
ricevono interamente, con tutto quel che €; ogni Ostia consacrata lo
contiene; dividete I'Ostia santa in quante parti volete, Gesu e tutto intero in
ciascuna delle parti; la frazione dell'Ostia, invece di dividerlo, lo
moltiplica.

Chi potra dire il numero di Ostie che Gesu, fin dal Cenacolo, ha messo a
disposizione dei suoi figli!

IV. - Ma non soltanto Gesu si moltiplica coi sacri frammenti; nello stesso
tempo, per una meraviglia connessa a quella, Egli € contemporaneamente
in un numero infinito di luoghi. Nei giorni della sua vita mortale Gesu non
era che in un luogo, abitava una sola casa, pochi uditori privilegiati
potevano godere della sua presenza e della sua parola; ora nel Santissimo
Sacramento egli €, quasi direi, dappertutto contemporaneamente. La sua
umanita partecipa in qualche modo dell'immensita divina che tutto
riempie. Gesu e tutto intero in un numero infinito di templi ed in ciascuno.
Ed e ben giusto che sfa cosi: poiché tutti i cristiani sparsi sulla faccia della
terra sono le membra del corpo mistico di Gesu Cristo, egli che né e
I'anima, deve essere dappertutto, sparso in tutto il corpo, a dar la vita. ad
intrattenerla in ciascuno dei suoi membri.

Signore Gesu, noi adoriamo la tua potenza, che moltiplico le meraviglie
per farti dimorare in mezzo ai tuoi figli, metterti alla loro portata ed essere
tutto a loro disposizione!



SACRIFICI DI GESU NELL'EUCARISTIA
Mi amo e diede sé stesso per me.
Galati, 11, 20.

A quali caratteri si riconosce I'amore? Ad un solo, ai suoi sacrifici: ai
sacrifici che ispira o che accetta lietamente. L'amore senza il sacrificio &
un nome vano, un amor proprio mascherato. Percio se noi vogliamo
conoscere la grandezza dell'amore di Gesu per 'uomo nell'Eucaristia,
valutarne il prezzo, vediamo i sacrifici che gli costa I'Eucaristia. Sono gli
stessi sacrifici che durante la Passione dell'Uomo Dio: nell'Eucaristia,
come nella Passione, Gesu Cristo immola la sua vita civile, la sua vita
naturale, la sua vita divina.

I. - Nella Passione, a cui lo spingeva il grande amor suo per noi, Gesu
Cristo fu messo fuori della legge. Il suo popolo lo nega, lo calunnia: egli
non fa sentire nessuna difesa. E' abbandonato alla mercé dei suoi nemici,
senza protezione alcuna: egli non fa valere il diritto del pitu volgare
accusato. Sacrifica i suoi diritti di cittadino, di uomo onesto, per la
salvezza, per I'amore del suo popolo.

Nell'Eucaristia ancora Gesu Cristo accetta I'immolazione della vita civile;
non gode di alcun diritto: la legge non lo riconosce. Egli, Iddio fatto uomo,
il Salvatore del genere umano, appena ha una parola nel codice delle
nazioni, che ha redento: vivendo in mezzo a noi, e sconosciuto: medius
vestrum stetit quem vos nescitis.

Non ha onori sociali. In molti Stati la festa del Corpus Domini é soppressa.
Gesu Cristo non puo uscire, né mostrarsi in pubblico! Bisogna che si
nasconda; I'uomo ha vergogna di Gesu Cristo! Non novi hominem: non lo
conosco! Chi sono dunque costoro che arrossiscono di Gesu Cristo?
Maomettani? Ebrei? No, sono cristiani!

L'Eucaristia € senza difesa, senza protezione. Pur che non turbiate
pubblicamente I'esercizio del culto, ingiuriate, commettete il sacrilegio:
sono cose in cui nessuno ha che vedere. Da parte degli uomini, Gesu
Cristo e dunque senza protezione. Prendera il Cielo la sua difesa? No,
come in casa di Caifa, come nel pretorio di Pilato, Gesu e abbandonato dal
Padre alla volonta dei peccatori: tradidit eum voluntati eorum!



E Gesu lo sapeva quando istituiva I'Eucaristia, e scelse liberamente tale
stato? Si, per essere nostro modello, nostra consolazione nelle pene, nelle
persecuzioni del mondo. E sino alla fine dei secoli restera cosi per essere
I'esempio e la grazia di ciascuno dei suoi figli. Ci ama davvero!

I1. - Gesu Cristo nella Passione al sacrificio dei suoi diritti civili aggiunge
il sacrificio dei diritti della vita naturale, di tutto cio che costituisce I'uomo:
I'immolazione della sua volonta, della beatitudine della sua anima che
lascia invadere da mortale tristezza; I'immolazione della sua vita sulla
croce. Non bastava al suo amore averlo fatto una volta; vuole continuare
questa morte nell'Eucaristia. Per immolare la sua volonta, obbedisce alla
sua creatura, Egli, Dio; al suo suddito, Egli, il Re dei re; al suo schiavo,
Egli, il Liberatore! Obbedisce ai sacerdoti e ai fedeli, ai giusti e ai
peccatori; obbedisce senza opporre resistenza, senza che occorra
violentarlo; anche ai suoi nemici; a tutti, con la medesima prontezza: non
soltanto nella Messa, quando il Sacerdote pronunzia le parole della
consacrazione, ma a tutti gli istanti del giorno e della notte, secondo i
bisogni dei fedeli: il suo € lo stato permanente di pura e semplice
obbedienza. E' mai possibile? Oh, se I'uomo comprendesse I'amore
dell'Eucaristia!

Durante la sua Passione Gesu fu legato, perdette la liberta. Qui si € avvinto
da Se stesso, s'eé imprigionato col vincolo perpetuo ed assoluto delle sue
promesse. S'é incatenato sotto le sacre specie, a cui le parole della
consacrazione lo uniscono inseparabilmente: € nell’'Eucaristia senza
movimento proprio, senza azione, come sulla Croce, come nella tomba,
benché in Se possegga la pienezza della vita risorta e gloriosa. E' sotto la
dipendenza assoluta dell'uomo, come Prigioniero d'amore: non puo
infrangere i suoi legami, lasciare la sua prigione eucaristica; € nostro
prigioniero sino alla fine dei tempi! vi si e impegnato! fin la va il suo patto
d'amore!

Gesu non puo piu, come nel Getsemani, sospendere nella sua anima l'estasi
e i godimenti della beatitudine: nell'Eucaristia e glorioso e risuscitato. La
perde nell'uomo, nel cristiano, suo membro indegno. Quante volte vede
Gesu venire a colpirlo I'ingratitudine, I'oltraggio! Quante volte i cristiani
imitano i Giudei! Gesu pianse una volta su Gerusalemme colpevole:
quanto a noi, ci ama assai piu, e i nostri peccati, la nostra perdita lo



affliggono ben piu che la perdita dei Giudei; quante lacrime verserebbe
Gesu nel Sacramento se potesse piangere!

Finalmente nell'Ostia Gesu, non potendo piu morire realmente, prende
almeno uno stato apparente di morte: le specie sono consacrate
separatamente per ricordare la perdita del suo Sangue che, uscendo dal suo
Corpo, cagiono la sua morte dolorosa. Gesu si da in comunione: le specie
vengono consumate, distrutte in noi!

Infine Gesu si espone ancora a perdere la vita sacramentale per le
profanazioni degli empi, che distruggono le sacre specie. | peccatori che lo
ricevono indegnamente lo crocifiggono nella propria anima, lo legano al
demonio, loro sovrano padrone! Rursum crucifigentes sibimetipsis Filium
Dei. Cosli, per quanto é possibile al suo stato di gloria, Gest immola
nell'Eucaristia la sua vita naturale.

[11. - Nella sua Passione Gesu non aveva risparmiata la sua vita divina;
nemmeno la risparmia nell'Eucaristia.

Nella Passione non si vede la sua gloria, la sua maesta, la sua potenza: e
I'uomo dei dolori, il maledetto da Dio e dagli uomini: Isaia non lo
riconosceva piu sotto gli sputi e le piaghe che deturpavano l'augusto suo
volto! Gesu nella sua Passione non lasciava veder altro che il suo amore.
Sventurati coloro che non lo vollero riconoscere! Bisogno che un ladrone
né adorasse la divinita e né proclamasse I'innocenza, e che la natura
piangesse il suo Creatore. Nel Sacramento Gesu continua con amore anche
pill intenso I'immolazione dei suoi divini attributi. Di tutta la potenza di
Gesu Cristo, della sua gloria non si vede qui che una pazienza la quale ci
scandalizzerebbe, se non sapessimo che I'amor suo per noi € infinito, & una
pazzia! Insanis, Domine!

Questo dolce Salvatore pare che ci dica: Ebbene, non faccio per voi
abbastanza? Non merito il vostro amore? Che altro posso fare? Ditemi
quale Sacrificio mi resti a compiere!

Oh, disgraziati coloro che disprezzano tanto amore! Si comprende che
I'inferno non sia troppo per essi! Ma lasciamo tale pensiero. L'Eucaristia &
la prova suprema dell'amore di Gesu per noi, perché e il suo sacrificio
supremo.



L'EUCARISTIA E LA MORTE DEL SALVATORE

Ogni volta che mangerete questo pane e berrete questo calice, annunzierete
la morte del Signore fino a tanto che Egli venga.

| Corinti, XI, 26.

I. - Sotto qualsivoglia aspetto si consideri I'Eucaristia, essa ci ricorda
vivamente la morte di Nostro Signore Gesu Cristo.

Egli la istituisce la vigilia della sua morte, la notte stessa in cui fu
consegnato ai suoi nemici: pridie quam pateretur... in nocte qua tradebatur.
Il nome che ad essa da e: il testamento fondato nel suo sangue: hoc
testamentum est in meo sanguine. Lo stato che Gesu vi mantiene € uno
stato di morte: mostrandosi miracolosamente a Bruxelles e a Parigi nel
1290 e nel 1369, apparve con le sue piaghe, quale nostra divina Vittima. E'
senza movimento, senza volonta, come un morto che bisogna portare.

Regna attorno a Lui un silenzio di morte. Il suo altare € una tomba e
racchiude ossa di martiri: lo domina la croce, la lampada lo rischiara, come
rischiara le tombe; il corporale che accoglie I'Ostia santa € come un'altra
sindone, novum sudarium; quando il sacerdote si dispone al Sacrificio
porta insegne di morte: tutti i sacri paramenti sono adorni di croci; porta la
croce davanti e la porta di dietro. Sempre la morte, sempre la croce: ecco
lo stare dell'Eucaristia considerata in se stessa.

Il. - Consideratela come Sacrificio e come Comunione, Vi troverete ancora
la morte e in modo piu sensibile.

Il sacerdote pronunzia separatamente sulla materia del pane e su quella del
vino le parole sacramentali: cosicché, per la virtu precisa di tali parole, il
corpo dovrebbe essere separato dal sangue: e la morte. Se la morte non
avviene realmente e perché vi si oppone lo stato glorioso e risuscitato di
Gesu Cristo. Ma della morte Egli prende quanto puo; né assume lo stato; e
noi lo vediamo come I'Agnello immolato per noi.

In tal modo Gesu Cristo continua con la sua morte mistica il sacrificio
della croce, rinnovato cosi le migliaia e migliaia di volte, per i peccati del
mondo. Nella Comunione si consuma la morte del Salvatore. Il petto del
comunicante né diviene come la tomba; poiché, dissolvendosi le sacre



specie sotto I'azione del calore naturale, cessa lo stato sacramentale: Gesu
Sacramentato non si trova piu in noi corporalmente e la morte del
Sacramento, la consumazione dell'olocausto. Tomba gloriosa nel cuore del
giusto; tomba d'ignominia nel cuore del peccatore. Nel primo Nostro
Signore, lasciando il suo essere sacramentale, depone nell'anima la sua
divinita, il suo Santo Spirito, e quindi un germe di risurrezione. Ma nel
cuore colpevole, Gesu non sopravvive, I'Eucaristia non raggiunge il suo
fine: la comunione diviene una profanazione: é la morte violenta ed
ingiusta di Nostro Signore, crocifisso da nuovi carnefici.

I11. - Perché volle Gesu Nostro Signore stabilire una cosi intima relazione
tra il Sacramento dell'Eucaristia e la sua morte?

Per ricordarci anzitutto quanto gli costo il suo Sacramento. L'Eucaristia,
difatti, e il frutto della morte di Gesu. Essa € un testamento, un legato, che
puo aver valore solo per la morte del testatore. Dunque, per dare effetto al
suo testamento, Gesu doveva morire. Percio ogniqualvolta noi ci troviamo
in presenza dell'Eucaristia, dobbiamo dire: questo prezioso testamento e
costato la vita a Gesu Cristo; e qui si mostra il suo immenso amore,
avendo detto Egli stesso che non vi e prova di amore piu grande che il dare
la vita per i propri amici.

Gesu che muore per lasciarmi, per conquistarmi I'Eucaristia, ecco il segno
supremo del suo amore. Quanti pensano al prezzo dell'Eucaristia? Eppure
Gesu ¢ la per ricordarcelo. Ma come figli snaturati, noi non pensiamo che
a servirci e a godere delle nostre ricchezze, senza riflettere a Colui che, a
prezzo della sua vita, ce le ha procurate.

IV. - Volle infine Gesu, stabilendo una relazione cosi intima tra
I'Eucaristia e la sua morte, ripetere; senza posa quali debbano essere in noi
gli effetti dell'Eucaristia.

Il primo é di farci morire al peccato ed alle nostre inclinazioni viziose.

Il secondo, di farci morire al mondo e crocifiggerci con Gesu Cristo, giusta
la parola di S. Paolo: Il mondo é a me crocifisso ed io al mondo.

Il terzo, di farci morire a noi stessi, ai nostri gusti. ai nostri desideri, ai
nostri sensi, per rivestirci di Gesu Cristo, in modo ch'egli viva in noi e noi
non siamo che sue membra, docili alla sua volonta. Infine, di farci

partecipi della risurrezione gloriosa. Gesu Cristo semina se stesso in noi; lo



Spirito Santo rianimera questo germe, e per esso ci ridara la vita. una vita
gloriosa che piu non finira.

Ecco alcune delle ragioni per cui Nostro Signore ha circondato di segni di
morte questo Sacramento di vita, questo Sacramento in cui Egli e glorioso
e il suo amore trionfa, vuol metterci continuamente sotto gli occhi e quello
che gli abbiamo costato e quel che dobbiamo fare per corrispondere al suo
amore. O Dio, gli diremo con la Chiesa, che sotto il velo dell'ammirabile
Sacramento ci lasciasti il ricordo della tua Passione, concedi la grazia di
venerare i sacri misteri del tuo Corpo e del tuo Sangue in tal guisa che
sentiamo continuamente in noi I'effetto della tua redenzione.



L'EUCARISTIA BISOGNO DEL CUORE DI GESU
Ardentemente ho bramato di mangiare questa Pasqua con Voi.
Luca, XXII, 15.

Nell'opera della Redenzione, I'Eucaristia € qualche cosa di
sovrabbondante; non era imposta a Gesu Cristo dalla giustizia del suo
Eterno Padre. La Passione, il Calvario bastano a riconciliarci con Dio e a
riaprirci le porte della casa paterna.

Perché dunque Nostro Signore istituisce I'Eucaristia? La istituisce per Sé;
si, per soddisfare a Sé stesso, per appagare il suo Cuore.

Cosi intesa, I'Eucaristia é la cosa piu divina, piu tenera, pil amorosa; suo
carattere, sua natura diviene quindi la bonta, la tenerezza espansiva.
Quand'anche noi non avessimo dovuto profittarne, Nostro Signore aveva
bisogno d'istituirla. E per tre ragioni.

l. - Innanzitutto perché era nostro fratello. Nostro Signore voleva
soddisfare al fraterno suo affetto per noi.

Non v'ha tenerezza piu viva, amore piu espansive dell'amore fraterno. Ora
I'amore fraterno di Gesu sorpassa tutto quanto noi possiamo immaginare.

La Sacra Scrittura dice che I'anima di Davide era conglutinata con quella
di Gionata e che tutte due non né formavano che una sola. Ma sia pure
intima l'unione di due uomini, resta sempre in ciascuno di essi un principio
d'egoismo: I'orgoglio. Nulla di simile in Nostro Signore; Egli ci amava
assolutamente senza guardare a Seé stesso.

Che noi corrispondiamo o no al suo amore, non importa; non ne saranno
diminuiti gli ardori. Ora un fratello ha bisogno di vedere il fratello, di
vivere con lui; Gionata languiva lontano da Davide. E Nostro Signore
soffriva al pensiero di doverci lasciare; voleva restare al nostro fianco per
direi: Voi siete miei fratelli.

Come é tenera questa parola! Nessun‘altra qualita di Gesu comporta
I'amicizia.; sempre in Lui ci apparisce il Benefattore, il Redentore, ma non
si trova I'amabilita tenera e familiare.



L'Eucaristia mette allo stesso livello tutti gli uomini e fa la vera
eguaglianza. Fuori della chiesa dentro la chiesa stessa vi sono dignita: alla
mensa di Gesu, nostro fratello maggiore, siamo davvero tutti fratelli.

Com'e dunque fuor di luogo, comunicandoci, non pensare che alla maesta,
alla santita di Nostro Signore! Sta bene quando si vuol meditare un altro
mistero; ma quanto all'Eucaristia, appressiamoci, perché vi sia la tenerezza
e l'espansione.

I1. - Nostro Signore vuole pure dimorare in mezzo a noi perché é nostro
Salvatore; non gia unicamente per applicarci i meriti della Redenzione, che
per questo vi sono tanti altri mezzi, come la preghiera ed i Sacramenti, ma
per godere del suo titolo di Salvatore e della sua vittoria.

Una madre ama doppiamente il figlio che ha salvato da un gran pericolo.
Nostro Signore, a cui siamo costati tanto, aveva bisogno di amarci con un
amore tenerissimo per consolarsi dei patimenti del Calvario. Ha fatto tanto
per noi e ci ama in proporzione del suo sacrificio. Ah! non si lasciano la
come estranei quelli che abbiamo salvato. Abbiamo esposto per essi la
vita, percio li amiamo come la nostra propria vita, vi €, in questo amore, un
godimento del cuore inesprimibile.

Nostro Signore, chi né dubita?, ha almeno il cuore di una madre. Avrebbe
preferito lasciare gli angeli piuttosto che abbandonareci.

Nostro Signore ha bisogno di rivederci. Due compagni d'armi che si
rivedono dopo lunghi anni, non hanno parole per dirsi la loro gioia.

Si fa un lungo viaggio per andar vedere un amico, soprattutto un amico
d'infanzia; ora Nostro Signore non avrebbe tutti questi buoni e degni
sentimenti? e perché?

Nostro Signore nell'Eucaristia porta ancora le cicatrici delle sue ferite; le
conserva perché sono la sua gloria, la sua consolazione: esse gli ridicono
tutto I'amore che ha avuto per noi.

E quanto piacere gli tacciamo quando veniamo a ringraziarlo dei suoi
benefizi, dei suoi patimenti! Ha istituito I'Eucaristia in gran parte perché
veniamo a consolarlo dei suoi dolori, della sua poverta, della sua Croce:
Gesu mendica da noi la compassione e la corrispondenza a tanto amore. Si,



Gesu ha bisogno di trovarsi con quelli che ama, e tali siamo noi, perché
siamo quelli che ha salvati.

[11. - Infine Nostro Signore vuole dimorare con noi e dimostrarci tanto
amore nell'Eucaristia, perché il suo Divin Padre ci ama infinitamente. Gesu
ha bisogno di ricambiare, per noi, il suo amore. Sentiamo qualche volta
all'improvviso nascerci in cuore un affetto verso una persona non
conosciuta, neppure vista prima: un tratto, un ricordo, una circostanza ci
richiamano un caro amico; proviamo simpatia per la persona la quale ci fa
cosi rivivere I'amico rimpianto. Del pari noi ci sentiamo portati ad amare
I'amico del nostro amico, senza conoscerlo, ma unicamente perché gli e
caro. Ci vuol tanto poco: amiamo istintivamente tutto cio che si riferisce a
chi & molto caro al nostro cuore.

Lo stesso avviene a Gesu. Il Padre ci ama, e Gesu, che ama il Padre, ci
amera a cagione di lui, anche senza guardare ad altra ragione. E' un
bisogno per I'Unigenito Figlio di Dio; non puo dimenticare quelli che sono
amati dall'eterno divin Padre.

Dunqgue giriamo la questione e diciamo a Nostro Signore: Oh! senza
dubbio, io ti ringrazio di avere istituita I'Eucaristia per il mio bene; ma,
dolcissimo mio Salvatore, a me lo devi se hai potuto istituirla: io né sono
I'occasione. Se in essa godi dei titoli di Salvatore, di fratello, proprio io ti
procuro questi titoli. Fai ancora del bene, salvi le anime: lo devi a me. A
noi sei debitore del tuo bel nome di fratello. E del resto Nostro Signore
mendica degli adoratori; la sua grazia é venuta a cercarci: dunque Gesu
voleva noi, aveva bisogno di noi!

Per la sua Esposizione ha bisogno di adoratori, che altrimenti non esce dal
Tabernacolo. Alla Messa ha bisogno almeno di un inserviente che
rappresenti il popolo, i fedeli. Siam dungue noi che diamo a Nostro
Signore le condizioni per mostrare la sua dignita di Re.

Addentratevi in questo pensiero, che vi elevera ben alto, vi nobilitera, vi

mettera in cuore desideri insaziabili di amare e di essere fedeli al motto:

nobilta obbliga.

E dite spesso a Nostro Signore con una santa liberta: Si, o buon Maestro,
tu ci sei debitore.



L'EUCARISTIA, BISOGNO DEL NOSTRO CUORE
O Signore, ci hai fatti per Te.
S. Agostino.

Perché Gesu Cristo sta nell'Eucaristia? A questa domanda si possono fare
molte risposte, ma tutte si riassumono nella seguente: perché Gesu ci ama
e vuole che lo amiamo. L'amore, ecco il motivo della istituzione
dell'Eucaristia.

Senza I'Eucaristia I'amore di Gesu Cristo sarebbe per noi un amore di
persona morta, un amore passato, che dimenticheremmo presto e ne
saremmo quasi scusabili. L'amore ha le sue leggi, le sue esigenze: soltanto
I'Eucaristia vi soddisfa pienamente e cosi per essa Gesu Cristo ha tutti i
diritti di essere amato, perché in essa ci da la prova d'un amore infinito.
Ora I'amore, come Dio I'ha messo naturalmente nei nostri cuori, vuole tre
cose: la presenza, cioe la vita in comune, la comunanza dei beni, I'unione
perfetta.

I. Quando si ama, € una pena, un supplizio I'assenza. La lontananza
indebolisce e, se troppo si prolunga, finisce con l'uccidere lI'amicizia piu
forte. Se Nostro Signore é assente, lontano da noi, il nostro amore subira
I'azione dissolvente dell'assenza.

E' nella natura dell'uomo e del suo amore di esigere, per vivere, la presenza
dell'oggetto amato. Vedete i poveri Apostoli nell'intervallo di tempo che
Nostro Signore resto nel sepolcro; i discepoli di Emmaus sono la per dirci
com'essi abbiano pressoché perduta la fede: non hanno piu con loro il caro
Maestro. Ah, se Gesu non ci avesse lasciato altro pegno del suo amore che
Betlemme ed il Calvario, come I'aviemmo dimenticato presto, quale
indifferenza regnerebbe nel mondo a suo riguardo!

L'amore vuol vedere, udire, conversare, toccare. Nulla tiene il luogo della
persona amata, ne ricordi, né doni, né ritratti; tutte queste cose sono senza
vita. Ben lo sapeva Nostro Signore. Nulla avrebbe potuto tenere il luogo
della sua Persona. Ci abbisogna Nostro Signore stesso.

Ma la sua parola? Non basta, non € piu la sua parola vibrante; non udiamo
piu dalla bocca del nostro Divin Salvatore quegli accenti cosi teneri. E il
suo Vangelo? E' un testamento.



| Sacramenti non danno forse la vita? Si, ma ci vuole I'autore della vita per
mantenerla in noi. La Croce? No, senza Gesu ci rende tristi. E la speranza?
Senza Gesu e l'agonia. | protestanti hanno pure tutte queste cose e si sa
come il protestantesimo e freddo, gelido.

Avrebbe mai Gesu voluto metterci in questa condizione cosi triste di
vivere e combattere senza di lui? Oh! noi saremmo troppo infelici senza
Gesu presente con noi. Esuli, soli sopra la terra, obbligati a privarci deli
beni di questo mondo, delle consolazioni della vita, mentre il mondano ha
quanto desidera: la vita non sarebbe piu tollerabile.

Ma con I'Eucaristia, con Gesu in mezzo a nol, sotto il medesimo tetto;
sempre la, giorno e notte, accessibile a tutti, in atto di aspettarci tutti nella
sua casa sempre aperta; ricevendo, anzi chiamando i piccoli con una
dichiarata predilezione: cosi la vita € meno amara. E' il buon padre in
mezzo ai figli. E' la vita in comune con Gesd.

Come ci fa grandi, come ci nobilita questa societa! E quale facilita di
comunicazioni, di ricorso al Cielo, a Gesu Cristo in persona!

E' questa veramente la dolce compagnia dell'amicizia semplice, affettuosa,
familiare ed intima. Proprio di questo avevamo bisogno.

I1. L'amore vuole la societa dei beni, il possesso in comune, vuol
condividere la felicita e la sventura. E' sua natura, suo istinto dare, dar
tutto, con gioia. Cosi, vedete Gesu Cristo nel SS. Sacramento come da con
profusione, con prodigalita, i suoi meriti, le sue grazie, la sua gloria stessa.
E qual premura ha di dare! Risponde mai con un rifiuto?

Gesu da se stesso, a tutti e sempre; copre il mondo di Ostie consacrate;
vuole che tutti i suoi figli lo possiedano. Dei cinque pani moltiplicati nel
deserto sopravanzarono dodici sporte: bisogna che tutti ne godano!

Gesu in Sacramento vorrebbe avvolgere il mondo nel suo manto
sacramentale, ristorare tutti i popoli delle sue acque vivificanti, che
andranno a perdersi nell'oceano dell'eternita, ma soltanto dopo aver
dissetato, riconfortato l'ultimo dei suoi eletti! Dunque Gesu &
nell'Eucaristia proprio per noi, tutto per noi!



I11. - La tendenza dell'amore, la sua tendenza finale, e I'unione di quelli che
si amano, la fusione di due in uno, di due cuori in un cuore, di due
intelligenze in un'intelligenza, di due anime in una sola anima.

Udite quella madre che stringe il suo bimbo sul seno: «lo lo mangio!».
Gesu subisce questa legge dell'amore, fatta da lui medesimo. Dopo aver
diviso con noi la nostra condizione, la nostra vita mortale, si da a noi in
comunione: ci fonde in Sé stesso.

Unione divina delle anime, sempre piu perfetta, sempre piu intima a
seconda della vivacita crescente dei nostri desideri. In me manet et ego in
illo. Noi dimoriamo in Lui ed Egli dimora in noi. Noi facciamo una cosa
sola con Lui, fino a che in Cielo, nella unione gloriosa ed eterna, si
consumi questa unione ineffabile cominciata quaggiu dalla grazia e
perfezionata dall'Eucaristia.

L'amore vive dungue con Gesu presente nel Santissimo Sacramento;
partecipa a tutti i beni di Gesu; si confonde con Lui. Sono soddisfatte le
esigenze del nostro cuore, che non puo domandare di piu.



L'EUCARISTIA E LA GLORIA DI DIO
lo onoro il mio Padre. (Giovanni, VIII, 49).

Nostro Signore non tu pago di restare sulla terra con la sua grazia, la sua
verita, la sua parola: vi e rimasto in persona. Noi possediamo lo stesso
Signore Gesu Cristo che fu visto nella Giudea, sebbene sotto un‘altra torma
di vita. Si é coperto di un manto sacramentale, ma é pur sempre lo stesso
Gesu, Figlio di Dio e Figlio di Maria.

La gloria del Padre, che Nostro Signore soprattutto cerco durante la sua
vita mortale, € sempre l'oggetto di tutti i suoi desideri nel Sacramento: si
puo dire che Gesu Cristo si € posto nello stato sacramentale per continuare
sulla terra a onorare e a dar gloria al Padre suo.

I. - Per mezzo della Incarnazione il divin Verbo ha riparata e ripristinata la
gloria del Creatore, offuscata nel creato dalla caduta dell'uomo,
dall'orgoglio. 1l Verbo si € umiliato sino ad unirsi alla nostra natura umana;
e disceso in Maria, si € annientato, ha rivestito la torma di schiavo.

Dopo avere pagato il riscatto dell'uomo, reso al Padre una gloria infinita
con gli atti della sua vita, purificata la terra con la sua presenza, Egli e
risalito glorioso al Cielo; la sua opera era finita.

Gran giorno per il Cielo quello dell'Ascensione trionfante del divin
Salvatore! Ma triste assai per la terra che vede andarsene il suo Re, il suo
Riparatore. Non deve essa temere di divenire presto, per il Cielo, una terra
di ricordo, poi di dimenticanza, e forse di collera e di tempeste?

Gesu, é vero, lascia agli uomini la sua Chiesa, i santi Apostoli, ma essi non
sono il buon Maestro! Vi saranno sempre dei Santi, imitatori del divin
modello; ma al postutto saranno uomini come gli altri, deboli, imperfetti e
soggetti a cadere anche molto in basso.

Se dungue la riparazione operata da Gesu Cristo, la gloria conquistata al
Padre con le sue fatiche e i suoi patimenti € lasciata nelle mani degli
uomini, non vi e a temere che sia in grande pericolo? Lasciata in mano ad
uomini si imperfetti ed incostanti, non sarebbe troppo esposta I'opera della
Redenzione e della glorificazione di Dio?



No, non si abbandona cosi un regno conquistato a prezzo di Sacrifici
inauditi, a costo della Incarnazione e della morte di un Dio! Non si espone
cosi la Legge divina dell'amore.

Il. - Che fara dunque il divin Salvatore? Restera sulla terra: vi continuera il
suo uffizio di adoratore, di glorificatore del Padre. Fara di Sé stesso il
Sacramento della gloria di Dio.

Ecco Gesu sull'altare, nel tabernacolo: che fa? Adora il Padre, lo ringrazia
e continua il suo ufficio d'intercessore a pro degli uomini. Si fa vittima di
propiziazione, ostia di riparazione della gloria di Dio oltraggiata. Dimora
sul mistico suo Calvario ripetendo quella grande preghiera: Padre,
perdonate loro. Ed offre il suo Sangue e le sue piaghe. Si moltiplica
dovunqgue c'é bisogno di espiare. E la dove si forma una famiglia cristiana
Gesu viene a stringere con essa societa di adorazione e a glorificare il
Padre adorandolo e facendolo adorare in spirito e verita.

L'eterno Padre soddisfatto, degnamente glorificato, fa dire dal suo profeta:
Il mio nome € grande tra le genti; da levante a ponente, si offre al nome
mio un'oblazione monda!

I11. - Ma, oh, meraviglia dell'Eucaristia! Gesu rende al Padre, nello stato
sacramentale, un nuovo omaggio, un omaggio che il Padre non ricevette
mai da alcuna creatura, piu grande, direi, di quanto il Verbo incarnato
abbia fatto sulla terra durante la sua carriera mortale.

E qual é questo singolare omaggio? E' I'omaggio del Re della gloria,
coronato in Cielo, che nel Sacramento viene a immolare al Padre tutta
insieme la sua gloria divina e la gloria della sua umanita risuscitata.

Non potendo onorare in Cielo il Padre con tale sacrificio, Gesu Cristo
ridiscende sulla terra, s'incarna di nuovo sull'altare, cosicché I'eterno Padre
puo ancora contemplarlo povero come a Betlemme, sebbene sia veramente
Re del Cielo e della terra, umile e obbediente come a Nazareth, sottomesso
al suoi nemici, ai suoi profanatori, sino all'ignominia della comunione
sacrilega, dolce Agnello che non si lamenta! tenera Vittima che si lascia
immolare in silenzio! dolcissimo Salvatore che non si vendica! Or perché
tutti questi eccessi di abbassamento?



Per glorificare I'eterno Padre con la continuazione mistica delle piu sublimi
virtu, col sacrificio perpetuo della sua liberta, potenza e gloria, che il suo
amore tiene legate nel Sacramento sino alla fine del mondo. Gesu che su
questa terra fa colle sue umiliazioni contrappeso all'orgoglio dell'uomo e
rende al Padre una gloria infinita! che spettacolo per il Cuore di Dio! Tra
le ragioni della presenza eucaristica, la piu degna fra tutte e I'amore di
Gesu Cristo per il suo divin Padre!



IL DIVINO SPOSO DELLA CHIESA
Cristo amo la Chiesa.
Efesini, V, 35

Un'altra ragione della istituzione dell'Eucaristia é I'amore di Gesu Cristo
per la sua Chiesa. Nostro Signore, disceso dal Cielo per formare la sua
Chiesa e fondarla, muore per essa sulla Croce. Dall'aperto suo costato ella
esce col Sangue e con l'acqua che né sgorgano, Eva novella, tratta dal
corpo del secondo Adamo. Tutte le azioni, tutti i patimenti di Gesu Cristo
ebbero per fine di acquistare alla sua Chiesa un tesoro infinito di grazie e
di meriti, di cui ella potesse disporre per il bene dei suoi figli. Essa né e
I'erede. Ma se Gesu deve dopo la risurrezione risalire al Cielo, pago di
lasciare la Chiesa depositaria della sua dottrina e delle sue grazie, ella sara
quaggiu una sposa in lutto che piange I'assenza del divino suo Sposo. Cio
non puo essere, non lo comportano lI'amore e la potenza dell'amantissimo
Salvatore. Gesu restera con la Chiesa per esserne la vita, la forza e la
gloria.

l. - La vita di una sposa priva del suo sposo non é piu una vita, ma
un‘agonia, un lutto. Invece al suo fianco ella e grande e forte, € piena di
gioia; possiede il cuore del suo sposo, ed e tutta felice di consacrarsi al suo
servizio.

Tale € la Chiesa rispetto all'Eucaristia. L'Eucaristia é I'oggetto del suo
amore, il centro del suo cuore, la felicita e la gioia della sua vita.

Giorno e notte ella se né sta appié del Dio del Tabernacolo per attestargli il
suo amore, onorarlo e servirlo; I'Eucaristia e il movente, il fine e I'anima di
tutto il culto; senza I'Eucaristia il culto cessa, non ha piu ragione di essere.

Al contrario le sette protestanti, che non posseggono lo Sposo divino,
abbandonano ogni culto esterno come superfluo e inutile.

I1. - Per mezzo dell'Eucaristia la Chiesa € potente e ricca; i suoi figli non si
contano piu e sono sparsi su tutta la terra; ogni giorno i suoi missionari
gliene danno dei nuovi: ella dev'essere la madre del genere umano.

Ora, donde le viene tale fecondita? Forse dal Battesimo o dalla Penitenza?
Certo questi sacramenti danno la vita o la restituiscono; ma che né sarebbe
di questi figli appena nati nelle acque della rigenerazione divina, se non vi
fosse di che nutrirli e farli crescere? Hanno in sé il germe della vera vita,



ma bisogna svilupparlo, farlo crescere. Ora, & per mezzo dell'Eucaristia
che la Chiesa fa crescere Gesu nei suoi figli.

L'Eucaristia é il pane vivo con cui essa mantiene la loro vita
soprannaturale. Per mezzo dell'Eucaristia fa la loro educazione, che la
soltanto le anime attingono l'abbondanza della luce e della vita, I'energia
per tutte le virtu.

Agar nel deserto piangeva, non potendo dissetare e nutrire suo figlio che
stava per morire d'inedia. La Sinagoga, le sette protestanti sono quella
madre impotente a soddisfare le necessita dei suoi figli: essi domandano
del pane, e nessuno gliene da. Ma la Chiesa riceve ogni mattina il Pane del
Cielo per ciascuno dei suoi figli; ce n'e per tutti. Ed e il Pane degli Angeli,
il Pane del Re; percio sono belli i suoi figli come il Pane che li nutrisce.
Sono nutriti del Frumento degli eletti; hanno il diritto di assidersi ogni
giorno al regale banchetto che la Chiesa sempre tiene apparecchiato e a cui
li chiama, li scongiura di partecipare, per attingervi la forza e la vita.

I11. - L'Eucaristia ¢ la gloria della Chiesa. Gesu Cristo suo sposo € Re, Re
della gloria. Sopra il suo capo il Padre ha posto la piu splendida corona.
Ora la gloria dello sposo é pur quella della sposa; e la Chiesa, come l'astro
bello della notte, riflette i raggi divini del suo Sole glorioso. Com'e bella la
Chiesa quando, alla presenza del Dio dell'Eucaristia, nei giorni di festa del
suo Sposo, adorna delle vesti piu preziose, canta gl'inni solenni e invita
tutti i suoi figli a riunirsi per onorare il Dio del suo cuore!

E' tutta esultante di rendere gloria al suo divin Re; all'udirla e vederla ci
sembra d'esser sollevati alla Gerusalemme celeste, ove la corte degli
Angeli e dei Santi, glorifica con una festa perpetua il Re immortale dei
secoli.

Essa trionfa quando nella solennita del Corpus Domini snoda le sue lunghe
processioni, corteo del Dio dell'Eucaristia; s'avanza come esercito
schierato in battaglia che accompagna il suo capo; ed allora re e popoli,
piccoli e grandi, cantano la gloria di Nostro Signore, che ha stabilito la sua
dimora in mezzo alla Chiesa.

Il regno della Chiesa non e altro che il regno dell'Eucaristia e, ove questa e
dimenticata, la Chiesa deplora figli infedeli e presto piangera le piu
disastrose rovine.



IL DIO NASCOSTO
Veramente un Dio ascoso sei Tu, Dio d'Israele, salvatore.
Isaia, XLV, 15.

Che il Figlio di Dio ci abbia amati sino a farsi uomo, si comprende in
qualche modo: é il Creatore che restaura I'opera delle sue mani. Che
I'Uomo-Dio sia morto sulla Croce, anche si spiega come un eccesso di
amore.

Ma cio che non si giunge a comprendere, cio che spaventa i deboli di fede
e scandalizza gl'increduli, &€ che Gesu Cristo, coronato di gloria, dopo
compiuta la sua missione sulla terra, voglia ancora rimanere con noi e in
uno stato di piu grande umiliazione e annientamento che a Betlemme e sul
Calvario stesso.

Solleviamo con profondo rispetto il velo misterioso che copre il Santo dei
Santi e cerchiamo di comprendere, per quanto ci é dato, I'eccessivo amore
che ha mostrato per noi il divin Redentore.

I. - Questo stato nascosto di Gesu é di grande gloria per il suo Eterno
Padre, perché Gesu vi rinnova e glorifica tutti gli stati della sua vita
mortale. Quello che non puo piu fare nella gloria del Cielo, lo fa col suo
annichilamento sull'altare.

Con quale compiacenza I'Eterno Padre guarda questa povera terra su culi
vede il suo Figlio, che ama come Se stesso, fatto cosi povero, umile ed
ubbidiente!

Nostro Signore ha trovato il modo di rinnovare incessantemente e
perpetuare il Sacrificio del Calvario, perché al Padre suo si rappresenti
senza interruzione l'atto di carita ineffabile con cui gli rese una gloria
infinita, immolandosi per distruggere il regno di satana, suo nemico.

Gesu continua contro la superbia quella guerra che dovra sterminarla.,
Come a Dio nulla é piu odioso della superbia, cosi nulla gli da gloria al
pari dell'umilta. La gloria del Padre, e questa adunque la prima ragione
dello stato nascosto di Nostro Signore nell'Eucaristia.

Il. - Sotto quei veli Gesu lavora alla mia santificazione. Per farmi santo
debbo vincere I'orgoglio e stabilirmi nella umilta: di questa Gesu mi da
nell'adorabile Sacramento I'esempio e la grazia. Dalla divina sua bocca
sono uscite queste parole: Imparate da me che sono mansueto ed umile di



cuore. Ma, dopo trascorsi diciotto secoli, I'umilta sarebbe appena un nome
se noi avessimo soltanto il ricordo degli esempi della vita mortale del
Salvatore. Noi potremmo dire: Signore, io non vi ho veduto umiliato.

Ma Gesu é la per rispondere alle nostre scuse, ai nostri lamenti: dal
Tabernacolo, dall'Ostia sacrosanta ci fa intendere soprattutto I'amoroso
invito: Imparate da me che sono mansueto ed umile di cuore. Imparate da
me a nascondere le vostre opere buone, le virty, i sacrifici; umiliatevi,
appressatevi a me!

E la grazia dell'umilta si trova nello stato umiliato di Gesu nel Santissimo
Sacramento. Qual gloria umana potra temere di abbassarsi, se il Re della
gloria discende fino a questo stato? Qual ricco non stimera la cara poverta
di Gesu in Sacramento? Chi potra ricusare di ubbidire a Dio e a quelli che
lo rappresentano, quando Dio obbedisce all'uomo?

I11. - Gesu cosi velato fa coraggio alla mia debolezza. 1o posso accostarmi
a Lui, parlargli, contemplarlo senza timore. Se la sua gloria splendesse, chi
di noi oserebbe parlare a Gesu? Sul Tabor caddero pieni di spavento gli
Apostoli, per averne visto un solo raggio. Gesu vela la sua potenza, che
altrimenti spaventerebbe I'uomo. E vela la sua santita, che, vista nel suo
splendore, scoraggerebbe le nostre deboli virtu.

Come la madre balbetta col suo bambino e si abbassa perché questo possa
giungere sino alla sua altezza ed abbracciarla, cosi Gesu si fa piccolo coi
piccoli per sollevarli fino a Sé e per suo mezzo fino a Dio. Gesu vela e
tempera il suo amore per noi; che il suo ardore ci consumerebbe, se
qualche cosa non si frapponesse tra noi e le sue vampe: Il Signore tuo Dio
e fuoco divorante.

Ecco in qual modo Gesu velato nel Sacramento adorabile fa coraggio alla
nostra debolezza. 1l velo eucaristico non & dunque la prova piu grande del
suo amore?

IV. - 1l velo eucaristico perfeziona la nostra fede. La fede é I'atto
dell'intelligenza liberata dai sensi. Or qui i sensi non hanno che fare. E' il
solo mistero di Gesu Cristo nel quale i sensi non hanno che vedere. Negli
altri, nella Incarnazione, nella Redenzione, i sensi vedono Dio fatto
bambino, I'Uomo-Dio che muore: qui ai sensi altro non si presenta che un
velo impenetrabile; la fede sola & in azione, € il regno della fede.



Questo velo ci obbliga a fare un sacrificio di gran merito, il sacrificio della
nostra ragione: qui bisogna credere contro la testimonianza dei sensi,
contro le leggi ordinarie della natura, contro la propria esperienza; bisogna
credere sulla parola di Gesu Cristo. Non si puo fare che questa domanda:
Chi e 1a? - lo, risponde Gesu Cristo. - Cadiamo a terra e adoriamo!

E questa fede pura e indipendente dai sensi, libera nella sua azione, ci
unisce semplicemente con la verita di Gesu Cristo nel Santissimo
Sacramento: la carne non giova a nulla, le parole che vi ho detto sono
spirito e vita. L'anima valica i limiti posti dai sensi ed entra nella mirabile
contemplazione della Presenza dell'Uomo-Dio sotto le specie sacramentali,
abbastanza velata perché possiamo starle cosi dappresso, abbastanza
visibile agli occhi della fede.

Ma v'ha di piu: questo velo, invece di essere una difficolta, diviene, per
una fede umile e sincera, uno stimolo, un incoraggiamento. Noi siamo
portati a voler raggiungere una verita astrusa, a scoprire un tesoro
nascosto, a sormontare un ostacolo. Cosi I'anima fedele, davanti al velo
eucaristico, cerca il suo Signore, come Maddalena al sepolcro; le sue
brame si fanno ognor pit vive; lo chiama come la Sposa dei Cantici; si
compiace nell'attribuirgli tutte le bellezze, nel coronarlo di tutte le glorie:
I'Eucaristia € per essa quello che Iddio e per gli spiriti beati, una verita, una
bellezza sempre antica e sempre nuova, che non si stanca di scrutare, di
penetrare: quaeram quem diligit anima mea! O Signore, o diletto
dell'anima mia, io Ti cerchero senza posa, mostrami la tua faccia
adorabile!

E Gesu si manifesta gradatamente, giusta la vivacita della fede e
dell'amore, all'anima nostra, la quale pertanto trova in Gesu un alimento
sempre nuovo, una vita che non si esaurisce mai. Il divino oggetto della
sua contemplazione le si mostra sempre adorno di una qualita novella, di
una nuova,e piu grande bonta; e come su questa terra I'amore vive di
godimento e di desiderio, I'anima con I'Eucaristia gode e desidera nel
tempo stesso, si ciba ed ha fame ancora! Soltanto la sapienza e la bonta di
Nostro Signore potevano darci questa mirabile invenzione, il velo
eucaristico.



IL VELO EUCARISTICO
Perché nascondi il tuo volto?
Giobbe, XIII. 21.

Perché mai Nostro Signore nel Santissimo Sacramento si vela sotto le
sacre specie?

Noi abbiamo una certa difficolta ad abituarci a questo stato nascosto di
Nostro Signore; percio dobbiamo ritornare spesso su questa verita per
aiutarci a credere fermamente e praticamente che Nostro Signore Gesu
Cristo, per quanto velato, si trova veramente, realmente e sostanzialmente
nella santissima Eucaristia.

Dunque perché questa presenza silenziosa, questo velo impenetrabile? O
Signore, spesso vorremmo dire, mostraci la tua faccia!

Nostro Signore ci fa sentire la sua potenza, ci attira e ad un tempo ci tiene
nel rispetto, ma non lo vediamo. Sarebbe cosi dolce e utile udire qualche
parola pronunciata dalla bocca di Nostro Signore! Quale consolazione se ci
si mostrasse, quale pegno della sua amicizia! poiché certo, si direbbe, egli
si mostra a quelli che ama.

I. - Ebbene, Nostro Signore nascosto é piu amabile che se si manifestasse:
silenzioso é piu eloguente che se parlasse; quel che crediamo una
punizione é un effetto del suo amore e della sua bonta. Poveri noi, se Egli
si mostrasse, che il contrasto delle sue virtu e della sua gloria ci
umilierebbe. E come mai, diremmo, un padre si buono ha figli cosi cattivi?
Non oseremmo appressarci, né farci vedere. Invece, non conoscendo che la
sua bonta, noi veniamo senza timore.

E tutti vengono. Supponiamo che Nostro Signore si mostri solo ai buoni,
giacché, risuscitato, non puo farsi vedere ai peccatori: chi osera credersi
buono? Chi verra in chiesa, col timore che Gesu Cristo non gli si mostri,
non trovandolo abbastanza buono? Ed allora, ecco le gelosie. Soltanto gli
orgogliosi avrebbero tanta fidanza in se stessi da osare di presentarsi al
Signore, mentre ora hanno tutti eguali diritti e possono credere di essere
amati.



Il. - Ma forse la vista della gloria ci convertirebbe. No, la gloria non
converte. Gli Ebrei appié del Sinai tutto in fuoco si volsero all'idolatria; gli
Apostoli sul Tabor sragionavano. La gloria stordisce e porta all'orgoglio,
non converte. Il popolo ebraico non osava avvicinarsi a Mose raggiante nel
volto.

O Signore, restate dunque velato, cosi io potro appressarmi a voi
confidando che mi amiate, poiché non mi respingete.

Ma non ci convertirebbe la tanto potente sua parola? Rispondono col fatto
I Giudei che udirono il Signore per tre anni e si piccolo numero si
convertirono. Non il suono della voce di Nostro Signore ci converte, ma la
sua parola di grazia; Gesu dal Santissimo Sacramento parla al nostro
cuore, e deve bastarci: € una vera parola.

I11. - Ma se almeno mi fosse dato sentire il palpito del Cuore di Gesu,
I'ardore delle sue fiamme, il mio cuore sarebbe mutato e acceso di amore,
lo amerei molto pid.

Noi confondiamo I'amore col sentimento e quando domandiamo a Nostro
Signore di amarlo, vogliamo che ci faccia sentire che lo amiamo. Poveri
noi, se ce lo accordasse! No, I'amore non consiste nel sentimento, ma nel
sacrificio, nel dono della nostra volonta, nella sommissione della nostra a
quella di Dio.

Dalla contemplazione dell’'Eucaristia e dalla Comunione, che e I'unione
perfetta con Gesu, noi riceviamo la forza, che sola resta, mentre la
devozione sensibile e passeggera. E di quale altra cosa abbiamo bisogno
contro noi stessi e il mondo, se non della forza, da cui viene la pace? E non
vi sentite in pace alla presenza di Nostro Signore? Questa € la prova che lo
amate; che altro desiderate?

Quando due amici sono vicini, passano il tempo a guardarsi e ripetersi che
si amano; perdono il tempo e non aumentano I'amicizia. Separateli
alguanto; I'uno pensa all'altro, nel ricordo si rifanno I'immagine dell'amico,
si desiderano. Di Nostro Signore avviene lo stesso. Che cosa hanno fatto
gli Apostoli nei tre anni che vissero con Lui?



Gesu si & nascosto affinché andiamo tra noi considerando la sua bonta e le
sue virtu, affinché il nostro amore sia sodo e sciolto dai sensi, pago della
forza e della pace di Dio.

IV. - Concludiamo. Il divin Salvatore € 13, sotto i veli del Sacramento, ma
ci sottrae la vista del suo Corpo affinché fissiamo la nostra attenzione sul
suo amore, sulla sua adorabile persona; se si mostrasse o lasciasse
trasparire anche un sol raggio della sua gloria, un sol tratto del suo volto
adorabile, noi saremmo assorbiti da tale visione, ci dimenticheremmo di
Lui. Percio Egli ha detto che il suo corpo non e il nostro termine; e solo
una scala per farci salire alla sua anima e da essa alla divinita condotti dal
suo stesso amore.

La nostra fede ricevera dalla forza dell'amore una assoluta certezza.
Tacendo i sensi, la nostra anima entra in comunicazione con Gesu Cristo, e
poiché Egli e il riposo, la gioia, la felicita, quanto piu entriamo nella
intimita di Gesu tanto piu godiamo di questi suoi doni.



IL MISTERO DI FEDE
Questa e l'opera di Dio, che crediate in Colui che Egli ha mandato.
Giovanni, VI, 29.

I. - Nostro Signore vuole che ricordiamo tutto quello ch'egli per noi ha
fatto sulla terra e con la meditazione di tutti i misteri della sua vita
onoriamo la sua presenza nel Santissimo Sacramento. Per richiamarci piu
vivamente il mistero della Cena non ci diede soltanto il racconto degli
Evangelisti, ma un ricordo vivo, personale: Se stesso, la sua adorabile
persona.

Ma, benché Egli sia in mezzo a noi, non possiamo vederlo né
rappresentarci come si trovi nell'Eucaristia. Eppure Nostro Signore é
apparso tante volte; perché non ha permesso che si conservassero ritratti di
queste auguste apparizioni?

Ah! sa bene Nostro Signore che tutti i ritratti non servirebbero alfine che a
farci dimenticare la realta della sua attuale presenza sotto i sacri veli
eucaristici.

Ma come; se io lo vedessi non avrei una fede piu viva? Forse che non si
ama meglio quel che si vede? Si, i sensi possono rafforzare la mia fede
vacillante; ma Nostro Signore risorto non vuole che lo percepiscano i
nostri sensi corrotti: vuole una fede pura.

Egli non é soltanto corpo, ma anche anima. Non vuole essere amato come i
corpi; vuole che penetriamo sino alla sua anima con la nostra mente e col
nostro cuore, senza scoprirlo coi sensi.

Del resto, Nostro Signore, pur veramente presente in corpo e anima nel
Santissimo Sacramento, vi sta al modo degli spiriti; gli spiriti non si
analizzano, neé si sezionano; i sensi non li raggiungono.

I1. - D'altronde perché lamentarci? Nostro Signore ha saputo conciliare
ogni cosa. Le sacre specie non lo toccano, non sono parte di Lui;
inseparabilmente unite a Gesu Eucaristico sono la condizione della sua
presenza sacramentale, ci dicono ove egli é: lo localizzano. Se Nostro



Signore avesse preso fra noi un modo di essere puramente spirituale, come
trovarlo? ove cercarlo?

Ringraziamo I'amabilissimo Salvatore! Non e nascosto, ma solo velato:
una cosa nascosta non si sa ove sia, € come se non esistesse; una cosa
velata invece si possiede con sicurezza, benché non si veda. Sapere che
abbiamo I'amico vicino, che € 1a, non vi par molto? Orbene, voi vedete ove
e Gesu: mirate I'Ostia santa, siete certi ch'egli e la.

I11. - Nostro Signore si vela per il nostro bene, a nostro vantaggio, per
obbligarci a studiare I'anima sua, le sue intenzioni, le sue virtu in lui
stesso; se lo vedessimo, ci tratterremmo ad ammirarlo esteriormente,
nutriremmo per lui un amore di sentimento: Gesu vuole che I'amiamo con
un amore di sacrificio. Certo, a Nostro Signore, costa velarsi cosi.
Preferirebbe mostrare le sue divine fattezze, che gli attirerebbero molti
cuori; ma lo fa per nostro bene. Cosi la mente si applica all'Eucaristia, la
fede viene acuita: noi penetriamo in Nostro Signore.

Non si fa vedere ai nostri occhi, si mostra invece all'anima; con la sua
propria luce si palesa in noi, ci illumina ed é I'oggetto che dobbiamo
contemplare: oggetto insieme e mezzo della nostra fede.

Qui vede piu chiaro quegli che piu ama, che & piu puro. Egli stesso I'ha
detto: Mi manifestero a chi mi ama.

Il Signore da’ alle anime di preghiera grandi e non ingannevoli lumi
riguardanti Lui stesso, e li varia, dirigendoli ora su questo ora su quel
punto della sua vita. Siccome I'Eucaristia é la glorificazione di tutti i
misteri, cosi Gesu Cristo si fa Egli stesso nostra meditazione, qualungue né
sia I'argomento.

IV. - Percio quanto é piu facile meditare dinanzi al Santissimo Sacramento
che in casa propria! Nella nostra dimora siamo in presenza dell'immensita
di Dio; qui siamo presenti a Gesu, vicinissimo a noi. E come il cuore va
dietro alla mente, I'affetto alla conoscenza, diviene piu facile amare in



presenza del Santissimo Sacramento: I'amore € allora attuale, poiché va a
Gesu che vive dinanzi a noi, che rinnova nell'Eucaristia tutti i suoi misteri.

Chi medita i misteri in se stessi, senza animarli con I'Eucaristia, trova
sempre un vuoto, né riporta, senza volerlo, una pena, e dice: Perché non vi
fui presente?

Ma innanzi al Santissimo Sacramento che cosa rimpiangere, che
desiderare? Tutti i misteri vivono nel Salvatore presente. Il nostro amore
nel godimento attuale. Sia che pensiate alla vita mortale o a quella gloriosa
di Gesu, voi sapete che Egli € la col suo corpo, con la sua anima e con la
sua divinita.

Entriamo quindi in questi pensieri. Rappresentiamoci nell'immaginazione i
misteri che vogliamo, ma rafforziamone il ricordo ed animiamolo con la
presenza di Gesu Cristo.

Ricordiamoci pertanto che Nostro Signore € la, in quell'Ostia sacrosanta
con tutti i vari suoi stati, con tutto se stesso; chi ignora questo € nelle
tenebre, e la sua fede e sempre languida, né lo rende felice.

Abbiamo dunque l'attivita, la delicatezza della fede, se vogliamo essere
felici. Nostro Signore vuol farci beati mediante Se stesso. Nessun uomo €
capace di renderci felici, e nemmeno la pieta, da sola. Ci vuole la pieta
nutrita dell'Eucaristia; perché la felicita viene dal possesso di Dio, e
I'Eucaristia é Dio tutto nostro.



L'AMORE DI GESU NELL'EUCARISTIA
Noi abbiamo creduto alla carita di Dio per noi.
I, Giovanni, 1V, 16.

Noi abbiamo creduto alla carita di Dio per noi. Profonda parola!

Vi e la fede nella verita delle parole divine che deve essere in ogni
cristiano; e vi € la fede nell'amore di Dio per noi, la quale é piu perfetta e
la corona della prima.

La fede nella verita sara sterile se non giunge alla fede nell'amor di Dio. E
qual é questo amore a cui dobbiamo credere? E' la carita di Gesu Cristo,
I'amore che ci dimostra nell'Eucaristia, amore che € Egli stesso, amore
vivente ed infinito.

Felici quelli che credono alla carita di Gesu nell'Eucaristia: essi amano,
perché credere all'amore € amare. Quelli che se né stanno paghi a credere
alla verita dell'Eucaristia, non amano, ovvero amano poco.

I. - Ma quali prove dell'amor suo ci da’ Nostro Signore nell'Eucaristia?

Abbiamo innanzitutto la sua parola, la sua veracita. Gesu dice che ci ama,
che per nostro amore ha istituito il suo Sacramento: dunque e vero.

Si crede ad un onest'uomo sulla parola; perché si crederebbe meno a
Nostro Signore? Quando un amico vuol provare all'amico che lo ama,
glielo dice personalmente e gli stringe con affetto la mano.

Ebbene Nostro Signore per assicurarci del suo amore non vuole angeli né
altri ministri, viene egli in persona: I'amore non vuole intermediari. Rende
perpetua la sua dimora fra noi non per altro che per ripeterci
incessantemente: lo vi amo; lo vedete bene che vi amo!

Gesu per gran timore che noi col tempo lo avessimo a dimenticare, ha
preso in mezzo alle nostre, la sua casa, la sua dimora, affinché non
possiamo pensare a Lui senza pensare al suo amore. Essendosi dato,
affermato in tal modo, spera che non potremo dimenticarci di Luli.
Chiunque pensa seriamente all'Eucaristia, soprattutto chiunque vi



partecipa, sente irresistibilmente che Nostro Signore lo ama, sente che in
lui ha un padre, si sente amato come un figlio, sa di avere il diritto di
andare da suo padre, di parlargli. In chiesa, presso il Tabernacolo, € in casa
del suo padre: lo sente! Ah, io comprendo come si ami dimorare presso le
chiese, all'ombra della casa paterna!

Cosi Gesu in Sacramento dice che ci ama, ce lo dice interiormente, ce lo fa
sentire. Crediamo adunque al suo amore.

I1. - Ma ama Egli proprio me in persona? A tale domanda non vi ha che
una risposta: siamo noi della famiglia cristiana?

Forse che in una famiglia il padre o la madre non amano di eguale amore
ciascuno dei loro figli? E qualora vi fosse qualche preferenza, non sarebbe
per il piu debole, per il piu delicato? Nostro Signore ha per noi almeno i
sentimenti di un buon padre: perché gli si negherebbe questa qualita?

Inoltre guardate come il Signore esercita il suo amore verso ciascuno di
noi in particolare. Ogni mattina viene per vedere separatamente ciascuno
dei suoi figli, parlargli, visitarlo, abbracciarlo. Quantunque venga cosi da
tanto tempo, la sua visita € sempre benevola, affettuosa come la prima
volta. Ah! Egli non e punto invecchiato, né stanco di amarci e di darsi a
ciascuno di noi,

Non si da forse tutto a ciascuno? E se siamo in piu gran numero a
riceverlo, da forse a qualcuno qualche cosa di meno?

Se la chiesa € piena di adoratori, forse che non puo ciascuno di noi pregare
Gesu, parlargli? E ciascuno non é ricevuto, esaudito come se fosse solo in
Chiesa? Ecco I'amore personale di Gesu. Ognuno lo prende tutto per sé,
senza far torto ad altri, come tutti e singoli riceviamo tutta la luce del sole,
come i pesci hanno a loro disposizione I'oceano quanto € vasto. Gesu é piu
grande di noi tutti insieme; é inesauribile.

I11. - La persistenza dell'amore di Gesu per noi nel Santissimo Sacramento,
ecco un'altra prova incontrovertibile dello stesso suo amore.



E quanto vi ha qui di doloroso per un'anima capace di comprendere! Ogni
giorno si celebra sulla terra un numero sterminato di Messe, che si
succedono senza interruzione: ora quante di queste Messe, nelle quali
Gesu si offre per noi, sono senza assistenti! Mentre su questo nuovo
Calvario Gesu grida misericordia, i peccatori oltraggiano Dio e il suo
Cristo!

Perché dunque Nostro Signore rinnova si spesso il suo Sacrificio, se gli
uomini non né profittano?

Perché Nostro Signore resta giorno e notte su tanti altari a cui nessuno
viene per ricevere le grazie che offre a piene mani?

Egli ama e attende.

Se venisse sui nostri altari soltanto certi giorni, temerebbe che un
peccatore mosso da buon desiderio di mutare vita, venendo a cercarlo non
lo trovasse e dovesse aspettare; quindi preferisce aspettare Egli stesso il
peccatore per anni ed anni anziché farlo attendere un solo istante,
contrattempo che potrebbe forse scoraggiarlo nel punto che vorrebbe
togliersi alla schiavitt del peccato.

Oh! guanto pochi pensano che Gesu ama sino a questo segno nel
Santissimo Sacramento! Eppure questa € la semplice verita. No, noi non
abbiamo fede nell'amore di Gesu. Oseremmo trattare un amico, un uomo
qualunque come trattiamo Nostro Signore?



L'ECCESSO DI AMORE

Noi predichiamo Gesu Cristo crocifisso, scandalo per i Giudei e follia per i
gentili.

I, Corinti, I, 23.

Che cosa diremo degli abbassamenti di Nostro Signore Gesu Cristo
nell'Eucaristia? Al fine di abitare con noi Gesu si espone all'ingratitudine e
all'oltraggio. Nulla lo scoraggia.

Contempliamo I'amabilissimo Salvatore trattato come non si farebbe con
nessun altro, e che tuttavia continua a rimanere con noi.

I. - Nostro Signore che viene a noi e ci apporta tesori infiniti di grazie,
merita tutta la nostra riconoscenza, si puo dubitarne?

Egli e Re, egli e Dio! Ora se un potente della terra, se un sovrano visita un
povero, un ammalato, chi non é tocco di gratitudine per tale degnazione?
L'invidia, I'odio stesso si danno per vinti al cospetto della grandezza che si
abbassa.

Non merita Nostro Signore di essere ringraziato, di essere amato? Egli non
ci visita di sfuggita, ma resta in mezzo a noi. Lo si domandi o no, anche
senza che lo si desideri, egli si tiene la per farci del bene. Ma a Lui solo
non si rendono grazie del bene che fa. Con la sua presenza nel Santissimo
Sacramento opera meraviglie di carita, ma queste non sono apprezzate,
neppure osservate.

Nelle relazioni tra gli uomini l'ingratitudine e un'onta gravissima: riguardo
a Nostro Signore pare sia invece cosa comandata.

Ma Gesu tutto sapeva quando istitui I'Eucaristia e non ha mutato le sue
disposizioni, per cui trova le sue delizie nel dimorare con gli uomini cosi
miserabili. L'amore a un certo grado e cosi forte che vuol stare con le
persone amate ancorché non né riceva ricambio.

Una buona madre puo forse abbandonare, cessare di amare il figlio perché
imbecille? una sposa fedele separarsi dal suo sposo frenetico?

I1. - Pare che Nostro Signore vada incontro agli oltraggi e non guardi al
suo onore: che pensiero terribile! Ah! nel giorno del giudizio quanto si
tremera al pensiero di esser vissuti vicino a tanto amore, senza averci
badato!



Nostro Signore viene difatti, senza apparato di maesta: sull'altare, sotto i
veli eucaristici, Nostro Signore sembra un qualche cosa non avente piu
essere.

Puo darsi maggiore abbassamento?

E per umiliarsi cosi Nostro Signore spiega la sua onnipotenza. Sostiene
con un prodigio gli accidenti eucaristici: va contro tutte le leggi della
natura per abbassarsi, per umiliarsi. Sarebbe un gran miracolo avvolgere il
sole in una nube cosi densa da intercettarne la luce e il calore: orbene
somigliante meraviglia Gesu opera circa la sua persona: sotto le specie
sacramentali che sono cosi deboli, cosi comuni per se stesse, Egli e
glorioso, risplendente, € Dio.

Oh, non volgiamo ad onta per Nostro Signore I'essersi cosi impiccolito e
umiliato!

Tanto ha voluto il suo amore. Un re che non discende, per dir cosi, dal suo
trono, puo onorare il suddito, ma non lo ama: Nostro Signore discende,
dunque ci ama.

I11. - Gesu potrebbe avere un corteggio di Angeli, visibili e armati per sua
guardia. Non lo vuole, perché una schiera di angeli ci atterrirebbe, ovvero
ci umilierebbe con lo spettacolo della loro fede, del loro profondissimo
rispetto. Egli viene solo, tutto dimesso, per meglio abbassarsi. Oh, I'amore
discende, discende sempre!

IV. - Un re che si vestisse di abiti poveri per visitare un suddito e
consolarlo, darebbe prova di amore. E tuttavia la sua parola ancora, le sue
nobili maniere lo farebbero riconoscere. Ma Nostro Signore nel Santissimo
Sacramento si priva anche di questa gloria personale: vela il suo bel volto,
fa tacere la sua bocca, che e la bocca del Verbo, perché I'aspetto e la parola
lo farebbero onorare, lo metterebbero troppo sopra di noi, mentre Egli
vuole discendere fino a noi. Oh! rispettiamo dunque gli abbassamenti di
Gesu Cristo nell'Eucaristia!

V. - Un re che si sia per amore abbassato verso un suddito conserva
sempre la sua liberta d'uomo, la sua azione personale; assalito, puo
difendersi, fuggire, domandare soccorso. Ma Nostro Signore si abbandona
senza difesa, si priva di azione propria. Non puo piu né lamentarsi, né



fuggire, né domandare aiuto. Ha proibito ai suoi Angeli di venirgli in
soccorso e di punire i suoi insultatori. E' cosa istintiva il soccorrere chi e
assalito od in pericolo, ma per Gesu non vi sara alcuno che lo faccia. E'
uomo, é Dio, ma conserva la potenza soltanto per amare e abbassarsi.

V1. - Ma, Signore, perché c10? perché tale eccesso? “La mia delizia €
trovarmi coi miserabili. Io li amo, li attendo, anzi vado loro incontro”. E
cionondimeno gli uomini corrono ai piaceri, agli onori, agli amici, agli
affari; tutto passa innanzi a Nostro Signore.

Gesu, l'ultimo, come viatico, se vi sara tempo: non basta? O Signore,
perché dunqgue venite verso coloro che non vi vogliono, e vi ostinate a
restare con quelli che vi respingono?

VI1I. - Chi mai consentirebbe a fare quello che fa Nostro Signore?

Istituisce il suo Sacramento per esservi onorato, € Vi riceve piu ingiurie che
onori; il numero dei cattivi cristiani & piu grande di quello dei buoni.
Nostro Signore va perdendo. Perché continuare cosi? chi vorrebbe perdere
sempre?

Ah! i Santi, che vedono e comprendono tanto amore e tanto abbassamento
debbono fremere di una santa collera nel vederci tanto sconoscenti.

E il divin Padre dice al Figlio: Ora basta; vedi che non né ricavi nulla: il
tuo amore é disprezzato, i tuoi abbassamenti sono inutili; vedi che perdi,
finiamola!

Ma Gesu non vuole: resta, spera, pago dell'amore e dell'adorazione di
alcune anime buone. Oh, siamogli fedeli, noi, almeno! Non merita per i
suoi abbassamenti che noi l'onoriamo e I'amiamo?



L'EUCARISTIA E LA FAMIGLIA CRISTIANA
Non vi lascero orfani.
Giovanni, XI, VI, 18.

L'autore dell'Imitazione ha detto, rivolgendosi a Gesu: «Dove sei Tu, ivi €
il Cielo, e ivi & morte e inferno, ove Tu non sei".

Che cosa saremmo se il Divin Salvatore si fosse limitato a stare quaggiu
durante la sua vita mortale? Certo, sarebbe stata gia una grande
misericordia, sufficiente per meritarci la salvezza e la gloria eterna. Ma,
quanto saremmo infelici! Come? con la grazia, la parola di Gesu, con |
suoi esempi, le prove tenerissime del suo amore? Si, con tutto cio noi
saremmo infelicissimi.

I. - Ecco una famiglia raccolta, unita attorno al suo buon padre: e felice. Le
viene tolto il capo; le lacrime sottentrano alla gioia ed alla felicita; non é
pit una famiglia: manca il padre.

Ora, Gesu e venuto sulla terra a fondare una famiglia; i suoi figli, dice il
Profeta, saranno lieti intorno alla sua mensa come rampolli d'olivo.
Scompaia il nostro capo, la famiglia & dispersa.

Senza Nostro Signore, saremmo anche noi come gli Apostoli durante la
sua Passione, erranti e ignari di quel che sia per avvenire; e non erano poi
tanto lontani da Nostro Signore; avevano tutto ricevuto da Lui; I'avevano
visto fare i miracoli; la sua vita era trascorsa sotto i loro occhi; € vero, ma
il buon Padre mancava, non erano piu una famiglia, non erano piu fratelli:
ciascuno andava per i fatti suoi.

Puo0 sussistere una societa senza un capo? L'Eucaristia é dungue il tratto
d'unione della famiglia cristiana; sopprimetela: la fratellanza non esiste
piul.

Trovate voi la fratellanza cristiana tra i protestanti che pit non hanno
I'Eucaristia? Sono estranei gli uni agli altri. Neppure riuniti nei loro templi
formano una famiglia; ciascuno puo pensare e dire come gli pare; i loro
templi sono grandi sale e non invitano alla preghiera.

E sono ancora fratelli i cattolici che non frequentano I'Eucaristia? Non lo si
puo dire: nelle famiglie, in cui il padre, i fratelli non si comunicano, lo



spirito d'unione se né va, la madre & una martire e le sorelle sono
perseguitate. No, no, senza I'Eucaristia non vi & famiglia.

Ma se Gesu ricompare, la famiglia rivive. Vedete la grande famiglia della
Chiesa: fa molte feste ed € naturale: feste al padre, feste alla madre, ai santi
che sono nostri fratelli: tali feste hanno la loro ragione di essere.

Oh! sapeva Gesu che, finché durera la famiglia cristiana, Egli né deve
essere il padre, il centro, il piacere, la gioia, la felicita!

Percio incontrandoci possiamo salutarci fraternamente: veniamo dalla
stessa mensa; e gli Apostoli chiamavano istintivamente loro fratelli i primi
cristiani.

Ah! come sa il demonio che allontanando le anime dall'Eucaristia
distrugge la famiglia cristiana, e noi diveniamo egoisti; perché non vi sono
che due amori: I'amore di Dio e I'amore di sé; bisogna darsi o all'uno o
all'altro.

I1. - Nella presenza di Gesu nell'Eucaristia noi troviamo ancora la nostra
protezione e la nostra salvaguardia. Gesu ci ha detto di non difenderci, di
perdonare a chi c'insulta, di cedere anche il mantello a chi vuol prenderci
la tunica. Sembra dunque non darci quaggiu, come cristiani, che un diritto,
il diritto alla persecuzione e alla maledizione degli uomini.

Ebbene, se ci viene tolta I'Eucaristia, ove andremo noi ad attingere la forza
per seguire una simile dottrina? La vita non e piu sopportabile. Gesu ci ha
condannati a una galera intollerabile. Qual re lascia il suo popolo dopo
averlo impegnato in una guerra micidiale? Abbiamo la speranza del Cielo,
e vero. Pero e ben lontana quella mia ricompensa. Come? ho ancora venti,
quarant'anni da passare su questa terra di miserie, e dovro vivere per tutto
questo tempo con una speranza cosi remota?

Il mio cuore ha bisogno di conforto, ha bisogno di versarsi nel seno di un
amico. Mi e proibito di cercare tale sollievo nel mondo: da chi andro
dungue? Chi non ha fede nell'Eucaristia risponde: Abbandonero la mia
religione e né abbraccerd un‘altra che mi lasci libero. E' logico; non si puo
vivere sempre nelle pene, senza mai veruna consolazione: € impossibile
vivere senza Gesu.

Andate dunque a trovarlo nel suo Sacramento; ecco lI'amico, la guida, il
padre. 1l bambino che ha or ora ricevuto un bacio da sua madre non é piu
felice dell'anima fedele che ha conversato con Gesu.



lo non comprendo che le persone tribolate non abbiano una grande
devozione all'Eucaristia: finiranno con la disperazione. Non mi stupisco:
San Paolo, ricolmo di tante grazie, sentiva il peso e la noia della vita. Oh,
si diventa pazzi senza la presenza di Colui che dice alle passioni: Non
andrete piu in su, non invaderete la testa e il cuore di quest'uomo! Quanto
e buono Gesl che si e perpetuato in mezzo a noi nell'Eucaristia!

I11. - La sola presenza di Gesu diminuisce la potenza dei demoni,
impedisce loro di dominare come prima dell'Incarnazione. Infatti dopo la
venuta del Salvatore € molto minore il numero delle ossessioni. Nei paesi
degli infedeli ve ne sono assai piu che nei nostri; e tra di noi ritorna il
regno del demonio a misura che diminuisce la fede nell'Eucaristia.

Le vostre stesse tentazioni, talvolta si terribili, si spaventose, non si
calmano sovente appena entrate in una chiesa e vi mettete in relazione con
Gesu nell’'Eucaristia? Ricordatelo bene: € sempre Lui che comanda alle
tempeste. Gesu e dunque con noi; e finché vi sara sulla terra un adoratore,
GesU sara con lui per proteggerlo.

Ecco il segreto della lunga vita della Chiesa. Aver paura dei nemici della
Chiesa € mancanza di fede! Ma bisogna onorare e servire Nostro Signore
nel suo Sacramento. Che cosa potrebbe fare un padre di famiglia
disprezzato, insultato? Andarsene.

Teniamo buona compagnia a Gesu e nulla avremo a temere. Se amiamo
Gesu nell'Eucaristia, se ci pentiamo delle nostre colpe quando I'abbiamo
offeso, non ci abbandonera.

L'importante & che non I'abbandoniamo noi per i primi. Bisogna che Egli
possa sempre dire: Ho una casa. E quando il forte armato occupa la propria
casa, la famiglia é in pace.



IL DIO DI BONTA
Quanto € buono Iddio per Israele!
Salmo LXXII, 1.

Quanto e buono Iddio per Israele! Era questo il grido del popolo ebreo e di
Davide, nel ricordare i benefizi di cui Iddio li aveva incessantemente
ricolmati. Quale sara il grido dei cristiani? Non abbiamo noi molto piu che
gl'Israeliti ragione di esclamare: Quanto Iddio e buono per Israele?

Gli Ebrei avevano ricevuto da Dio molto meno di noi che abbiamo ricevuti
I beni del Cielo, la redenzione compiuta, la legge di grazia, I'Eucaristia; il
dono che Dio ci ha fatto & Gesu Cristo stesso, e I'Eucaristia. Ma i caratteri
della bonta di Dio per noi nel dono dell'Eucaristia vieppiu lo
raccomandano alla nostra riconoscenza: dare é gia qualche cosa, senza
dubbio; dar bene é tutto.

I. - Gesu Cristo si da a noi nell'Eucaristia senza alcun apparato di dignita.
Nel mondo quegli che da, fa sempre sentire piu 0 meno chi egli e e il
prezzo di quello che da, il che del resto deve farsi per mantenere il rispetto
e I'onore delle relazioni sociali. Ma Gesu, al fin di essere piu amabile e
meglio alla nostra portata, non vuole neppure questo, sebbene il suo Corpo
nel Sacramento sia glorioso come in cielo; Egli che regna circondato dai
cori degli spiriti angelici, nasconde la sua gloria, non ci lascia vedere il suo
Corpo, I'Anima, la Divinita ma soltanto il velo della sua bonta.

Gesu discende, si umilia, si annichilisce, affinché non abbiamo alcun
timore di lui. Gia nella sua vita mortale era si dolce, si umile nel suo
contegno che tutti osavano appressarglisi, fanciulli, donne, poveri,
lebbrosi, tutti venivano senza tema di sorta.

Ora che il suo Corpo é glorioso e non potrebbe mostrarsi senza
abbagliarci, Gesu si copre di un velo, e cosi nessuno teme di andare in
chiesa. A tutti e aperta e ivi sappiamo che andiamo a trovare un buon
Padre che ci attende per farci del bene e conversare familiarmente con noi.
Quam bonus Israel Deus: come Iddio é buono per Israele!

I1. - Gesu si da a noi senza riserva: aspetta che andiamo a riceverlo, con
una pazienza, una longanimita ammirabile; si da a tutti, non respinge
alcuno.



Attende il povero, aspetta il peccatore. Il povero, la mattina prima di
andare al lavoro, viene a ricevere una dolce benedizione per tutta la
giornata. La manna cadeva nel campo degli Israeliti prima del levare del
sole perché il cibo celeste non si facesse aspettare.

Cosi Nostro Signore e sempre sul suo altare e previene anche il piu
sollecito de' suoi visitatori. Beato chi riceve la prima benedizione del
Salvatore! | peccatori, poi, Gesu in Sacramento li attende settimane, mesi,
anni interi; per quaranta, per sessant'anni tiene le braccia stese verso colui
che finalmente si arrendera ai suoi insistenti inviti.

Venite ad me omnes: venite tutti a me. Ah, se potessimo vedere la gioia di
Nostro Signore quando andiamo a lui! Si direbbe che l'interesse, che il
guadagno sia tutto suo.

Si dovrebbe dunque fare attendere si lungamente questo caro Salvatore? Vi
sono pur troppo di quelli che non verranno mai, ovvero soltanto portati su
di una bara; ma allora sara troppo tardi: non troveranno che un giudice
sdegnato.

I11. - Gesu da senza far strepito; i suoi doni non si vedono neppure;
nasconde le sue mani perché si pensi soltanto al suo Cuore, al suo amore.
Nel farci cosi i suoi doni c'insegna a dare in segreto e a hasconderci
quando tacciamo del bene, affinché i ringraziamenti salgano unicamente a
Dio, autore di tutti i doni.

La bonta di Gesu giunge sino alla riconoscenza verso di noi: si, Egli si
appaga di tutto quello che gli diamo e se né rallegra. Si direbbe che né ha
bisogno; anzi ce lo domanda e ci supplica: Figlio mio, te né scongiuro,
dammi il tuo cuore!

IV. - Piu ancora, il suo amore va sino all'ultimo limite, alla debolezza.

Ah, non scandalizziamoci: qui € il trionfo della bonta di Gesu
nell'Eucaristia! Vedete una madre, la cui tenerezza non ha altri limiti che la
morte; vedete il padre che corre incontro al figlio prodigo e piange di
giubilo nel rivedere questo ingrato, questo scialacquatore del suo
patrimonio. Il mondo forse chiama siffatte cose debolezza, mentre sono
I'eroismo dell'amore. Che diremo dungue della bonta del Dio
dell'Eucaristia? Ah, Signore, bisogna pur confessare lo scandalo della
vostra bonta! Perdonateci.



Gesu nel Santissimo Sacramento si circonda di debolezza; si lascia
disprezzare, disonorare, insultare, profanare alla sua presenza, sotto i suoi
occhi, appié dei suoi altari. E I'angelo non percuote questi nuovi Giuda?
No. E I'Eterno Padre lascia insultare il suo Figliuolo diletto?

Qui € peggio che sul Calvario; percheé la almeno il sole si velo per orrore,
gli elementi piansero il loro Creatore: qui nulla.

Questo Calvario dell'Eucaristia sorge dappertutto dal Cenacolo si propago
fino a coprire tutta la terra e durera sino all'ultimo istante della esistenza
del mondo. O mio Dio, perché questo eccesso di amore? E' il
combattimento della bonta contro l'ingratitudine. E' Gesu che vuole avere
tanto pit d'amore di quanto odio possa avere I'uomo; Gesu che vuole
amare I'uomo, suo malgrado, fargli del bene ad ogni costo. Si é rassegnato
a tutto piuttosto che vendicarsi: vuole stancare l'uomo con la sua bonta.

Ecco la bonta di Gesu, senza gloria, senza strepito, circondata di
debolezza, ma tutta risplendente di amore per quelli che vogliono vedere.
Quam bonus Israel Deus! O Gesu, Dio dell'Eucaristia, come sei buono!



IL DIO DEI PICCOLI
lo per me son mendico e senza aiuto.
Salmo XXXIX, 18.

l. - Gesu ha voluto essere l'ultimo dei poveri, per stendere la mano al piu
meschino e dirgli: lo sono tuo fratello.

Durante la sua carriera mortale, il Cielo contemplava un Dio divenuto
povero per amor dell'uomo, per dargli I'esempio della poverta e fargliene
conoscere il pregio.

Infatti, poteva il Verbo incarnato nascere pit poveramente che nella grotta
di Betlemme, avendo per culla la paglia degli animali, e per tetto il rifugio
del bestiame?

Crescendo, ha mangiato il pane dei poveri e durante la sua predicazione €
vissuto di elemosine.

E' morto in una poverta estrema. Ed ecco nella gloria della risurrezione

Egli fa ancora della poverta la sua compagna. Vivendo in mezzo a noi nel
suo Sacramento, trova il modo di onorare, di praticare la poverta, e anche
piu che nella sua vita mortale. Una povera chiesa, squallida forse piu della
grotta di Betlemme, ecco sovente la sua casa. Quattro assi spesso tarlati
formano il suo tabernacolo.

Bisogna che i suoi sacerdoti od i fedeli gli facciano elemosina di tutto:
della materia del sacrificio, il pane e il vino; dei lini che lo devono ricevere
0 coprire, i corporali, le tovaglie, ecc.: dal Cielo non porta che la sua
Persona adorabile e il suo amore.

| poveri sono senza onore: Gesu € la senza gloria.

| poveri sono senza difesa: Gesu e abbandonato a tutti i suoi nemici.

| poveri non hanno amici o quasi; Gesu in Sacramento né ha pochi e per la
maggior parte degli uomini e un estraneo, uno sconosciuto.

O bella, 0 amabile poverta di Gesu in Sacramento!

I1. - Gesu ci domanda di onorare in noi stessi la sua poverta, d'imitarla. Ma
saremmo troppo lungi dalla perfezione, se credessimo che la poverta
materiale sia tutto quello che ci domanda. Gesu mira piu alto, ci vuole
poveri nello spirito. Che cosa € la poverta di spirito? E' I'amore perfetto, é
I'anima della vera umilta.

Un uomo povero nello spirito, convinto che non ha nulla e non puo nulla
da seé, si fa della sua poverta stessa il titolo piu prezioso e potente sul



Cuore di Dio. Quanto piu sara povero in tal modo, tanto maggiori titoli
avra alla bonta e misericordia divina.

Notiamo che quanto piu il povero si tiene nella sua poverta, tanto meglio si
trova al suo posto, essendo noi un nulla. E per conseguenza onora tanto piu
Dio suo Creatore, facendolo in qualche modo piu grande e misericordioso.
Onde é che il Signore dice per bocca di Isaia: Su chi fermero il mio
sguardo se non sul povero e contrito di cuore? Ecco ove I'amato nostro
Signore trova la sua gloria: nella poverta, che tutto gli tende, che gli fa
omaggio di tutto.

Oh! Dio ama tanto i poveri in spirito che spoglia di ogni cosa i suoi servi,
per farli trionfare per mezzo della stessa loro poverta.

Paralizza la loro intelligenza, inaridisce il loro cuore, li priva della
dolcezza della sua grazia e della sua pace, li abbandona alle tempeste delle
passioni, al furore dei demoni, loro nasconde il suo sole, li isola da ogni
soccorso, sottrae in qualche modo se stesso alla sua desolata creatura. Che
doloroso stato!

Anzi, che stato sublime! Il povero trionfera di Dio stesso! Piu Dio lo
spoglia e piu egli né lo ringrazia come di un favore piu grande; piu Dio lo
prova ed egli pit mette la sua fiducia nella inesauribile divina bonta. E
quando il demonio gli mostra l'inferno, ed i suoi peccati lo accusano e
condannano, com'e grande questo povero di spirito che dice: Si, l'inferno e
un giusto castigo per me, anzi non e abbastanza terribile e vendicatore, per
| peccati che la mia malizia ha commesso contro di voi, mio Creatore e
mio Padre! lo merito milioni d'inferni, ma percio appunto io spero nella
vostra infinita misericordia: né sono degno e piu di tutti, perché sono il piu
miserabile. O mio Dio, fate giustizia su di me in questo mondo; grazie,
grazie senza fine, dell'occasione che mi porgete di pagare i miei debiti alla
vostra giustizia. Anche piu, o Signore, che io merito castighi anche piu!

Che cosa puo il buon Dio rispondere a questo povero riconoscente?
Iddio si dara per vinto. Lo abbraccera, gli aprira tutti i suoi tesori e
additandolo agli Angeli dira: Ecco I'uomo che mi ha veramente glorificato!

[11. - Facciamo volentieri I'adorazione e la Comunione come il povero del
buon Dio: vi troveremo facilmente I'applicazione dei quattro fini del
Sacrificio:



1° Che fa il povero quando domanda I'elemosina ad un ricco caritatevole?
Lo saluta dapprima con rispetto e con gioia, e dimenticando di essere un
miserabile sudicio e mal vestito, non pensa che alla bonta del ricco. Fate lo
stesso con Nostro Signore; dimenticate la vostra miseria e non pensate che
alla sua bonta.

Adoratelo con fiducia e umilta.

2° 1l povero loda quindi la bonta del ricco: Voi siete molto buono, tutti lo
dicono; e quanto gia foste buono con me! - Ed entra nei particolari dei
benefizi ricevuti. VVoi pure lodate e ringraziate la divina bonta verso di voi:
il vostro cuore trovera espressioni e lacrime assai dolci ed eloguenti.

3° Poi il povero espone le sue miserie: Sono di nuovo alla vostra porta con
le mie miserie e piu grandi che nel passato. Non ho altri che voi! So che la
Vostra bonta non si stanca, che é piu grande della mia poverta: so che vi
rendo felice offrendovi I'occasione di far del bene.

Nello stesso modo sappiamo anche noi esporre le nostre miserie a Nostro
Signore, prenderlo per il cuore, mostrandogli il bene che potra fare: gli
sara cosa graditissima, essendoché il suo amore non si manifesta che
attraverso le effusioni della sua bonta.

Quando il povero ha ricevuto molto piu di quello che domandava, piange
di commozione. E, piu che a quanto gli si da, guardando alle belle maniere
del suo benefattore, non sa rispondere che queste parole: Ah, quanto siete
buono! lo lo sapevo bene! Ma se il ricco fa entrare il povero, lo invita alla
sua mensa, siede al suo fianco, il povero non ha coraggio di mangiare,
tanto é confuso e commosso da bonta cosi grande.

Non ci tratta forse cosi Nostro Signore? Dunque la nostra miseria ci faccia
meglio conoscere la sua bonta.

4° Infine il povero lascia il suo benefattore dicendogli: Ah, se potessi fare
qualche cosa per voi! Almeno preghero molto per la vostra famiglia. - E se
né va, pregando, pieno di gioia e benedicendo il suo benefattore.

Facciamo lo stesso con Nostro Signore. Preghiamo per la sua grande
famiglia. Benediciamo la sua bonta.

Celebriamo dappertutto la sua gloria e offriamogli I'omaggio del nostro
cuore, di tutta la nostra vita.



L'EUCARISTIA CENTRO DEL CUORE
Rimanete in me.
Giovanni, XV, 4.

Di un centro di affezione e di espansione ha bisogno il cuore dell'uomo.
Infatti Iddio, avendo creato il primo uomo disse: «Non & bene che I'uomo
sia solo, facciamogli una compagna simile a lui».

E I'lmitazione dice che senza un amico non potremmo viver felici.
Ebbene Nostro Signore nel SS. Sacramento vuol essere il centro di tutti i
cuori e ci dice: Rimanete nel mio amore per voi. Rimanete in me.

I. - Or che sara questo rimanere nell'amore di Nostro Signore?

Fare di questo amore vivente, che é nell'Eucaristia, il nostro centro di vita,
I'unico centro di nostra consolazione: nei disgusti, nei dolori, nei
disinganni, in quei momenti in cui il cuore si da con pit abbandono,
gettarsi nel Cuore di Gesu, ove Egli c'invita, dicendo: Venite a me voi tutti
che siete oppressi ed io Vi confortero; nella gioia, riferire la propria felicita
a Nostro Signore, poiché la delicatezza dell'amicizia porta a non voler
godere se non con I'amico.

E' far dell'Eucaristia il centro dei nostri desideri: Signore, io voglio quella
cosa soltanto se Tu la vuoi: faro quella tal'altra per farti piacere.

E' cercar di fare una sorpresa a Nostro Signore con un dono, con un
piccolo sacrificio. E' vivere per I'Eucaristia, pensarvi e lasciarsi guidare da
questo pensiero nella proprie azioni, farci una legge invariabile di preferire
a ogni cosa il suo fedele servizio.

Ahime! Gesu in Sacramento é davvero il nostro centro? Forse si nelle pene
straordinarie, nelle preghiere piu fervide, nei bisogni piu urgenti: ma nel
corso ordinario della vita, pensiamo noi, deliberiamo, operiamo in Gesu
come nel nostro centro?

Ma perché Nostro Signore non é il mio centro? Perché egli non é ancora
I'io del mio essere; perché io non sono ancora interamente sotto la sua
padronanza, sotto l'ispirazione del suo beneplacito: perché anzi ho dei
desideri in contrasto coi desideri di Gesu su di me. Egli non € il tutto per
me! Mentre invece un figlio lavora per i suoi genitori, I'Angelo lavora per
il suo Dio. Ah! si, io debbo dunque lavorare per Gesu Cristo, mio Padrone.
Che debbo fare? Entrare in questo centro, rimanervi e agire, hon gia
assaporando la sua dolcezza, che non dipende da me, ma volgendomi



sovente a Lui per offrirgli I'omaggio di ogni mia azione. Orsu, anima mia,
esci dal mondo, esci da te medesima; lascia te stessa. Va verso il Dio
dell'Eucaristia. Egli ha una dimora per riceverti, egli ti vuole; vuole vivere
con te, vivere in te. Sii dunque in Gesu presente nel tuo cuore, vivi del
cuore, vivi nella bonta di Gesu in Sacramento.

Lavora, 0 anima mia, su di Nostro Signore che é in te e non far nulla che
non sia per Lui. Rimani in Nostro Signore, rimani in Lui con un
sentimento di offerta, di santa gioia, con una pronta disposizione a tutto
quello che ti domandera. Rimani nel Cuore e nella pace di Gesu in
Sacramento.

I1. - Quel che mi colpisce e che questo centro, I'Eucaristia, € nascosto,
invisibile, tutto inferiore; e tuttavia e realissimo, tutto vita e alimento di
vita. Gesu attira spiritualmente e fa passare I'anima nello stato
assolutamente immateriale che Egli ha nel Sacramento.

E invero, qual € la vita di Gesu nell'adorabile Sacramento? E' una vita tutta
nascosta e inferiore. Ivi nasconde la sua potenza e bonta, la sua divina
Persona. E tutte le sue azioni, tutte le sue virtt prendono guesta maniera
semplice e nascosta. Intorno a sé vuole il silenzio. Non prega piu il Padre
con gemiti, con gridi, come nell'Orto degli Ulivi, ma col suo
annichilamento.

Dall'Ostia sgorgano tutte le grazie: Gesu dal Sacramento santifica il
mondo, ma in una maniera invisibile e interiore.

Egli governa il mondo e la Chiesa, senza lasciare il suo riposo, né rompere
il suo silenzio.

Tale dev'essere il regno di Gesu, tutto interiore; bisogna che io mi raccolga
intorno a Lui, con le mie facolta, I'intelligenza, la volonta, i sensi stessi per
quanto e possibile; bisogna che io viva di Gesu e non di me stesso, in Gesu
e non in me; bisogna che io preghi, che m'immoli con lui, che mi consumi
con lui in uno stesso fuoco d'amore; bisogna che io diventi in lui e con lui
una sola fiamma, un sol cuore, una sola vita.

E l'attuazione di questo concentramento non e altro che I'egredere, I'esci
detto ad Abramo: lo spogliarsi, I'abbandonar tutto al di fuori, nell'interno
fondersi, perdersi in Gesu. Questa maniera di vita € la piu accetta al suo
Cuore e la piu gloriosa per il Padre. Nostro Signore la desidera
ardentemente; onde e che mi dice: Esci da te stesso, vieni nella solitudine
con me, ed io ti parlero al cuore, da solo a solo.



Questa vita in Gesu e il vero amore di preferenza, e il dono di se stesso, e
il lavoro dell'unione. In tal modo si gettano le radici, si prepara il
nutrimento, il succo vitale dell'albero. Regnum Dei intra vos est, ha detto
Nostro Signore; si, il regno di Dio e dentro di noi.

[11. - E non vi e altro centro che Gesu e Gesu in Sacramento. Egli ci dice:
Senza di me non potete far nulla. Egli solo da la grazia: se né riserva la
distribuzione per obbligarci a domandargliela e andare a lui.

Cosi vuol stabilire e alimentare I'unione con noi. Si riserva di dare la
consolazione e la pace, affinché nel dolore, nella guerra non cerchiamo
rifugio che in Lui. vuol essere Egli solo la felicita del nostro cuore. Non ha
posto questo centro di riposo in altri che in Lui: “Rimanete in me”; e per
non mancarci mai guando lo cerchiamo, é sempre amabilmente pronto a
servirci.

Continuamente ci attira a sé: la vita di amore non ¢ altro che questa
attrazione di noi a Lui. Ahimé, com'e debole ancora in me questo centro di
vita! Come le mie aspirazioni verso Gesu sono ancora mescolate ad altre,
come sono rare e sovente interrotte per lunghe ore! E Gesu tuttavia mi
ripete: «Rimanete in me, e lo in voi!».



IL SOMMO BENE
Resta con noi perche si fa sera.
Luca, XXIV, 29.

| discepoli avviati ad Emmaus sono interiormente illuminati, infervorati,
commossi dalla conversazione del divin pellegrino che si é unito ad essi
durante il viaggio. Giunti al villaggio Egli fa per accomiatarsi, ma essi gli
dicono: «Rimani con noi che presto si fa sera». Non potevano saziarsi di
ascoltarlo; pareva loro di perder tutto al suo dipartirsi.

Anche noi possiamo ben dire a Nostro Signore: Oh! resta con noi, che
senza di te e notte, orribile notte.

Infatti I'Eucaristia e il maggior bene del mondo; come sarebbe la sua piu
grande sventura esserne privo.

. - Si, Gesu é il sommo bene. Con lui, dice la Sapienza, mi sono venuti
tutti i beni. E S. Paolo esclama: Egli che non risparmio nemmeno il
proprio Figliuolo, ma lo ha dato a morte per tutti noi, come non ci ha egli
donato ancora con esso tutte le cose?

Infatti, come dice S. Agostino: Egli ci diede tutto quel che ha, quel che é;
non ci poté dare di pit. Con Gesu in Sacramento la luce splende sul
mondo.

Nell'Eucaristia abbiamo il pane dei forti, il viatico dei pellegrini, il pane di
Elia che ci sostiene per farci arrivare alla montagna di Dio, la manna che ci
conforta tra gli orrori del deserto. Con Gesu abbiamo la consolazione e il
ristoro tra le fatiche, i turbamenti dell'anima, gli strazi del cuore.
Nell'Eucaristia troviamo il rimedio ai nostri mali, il prezzo per soddisfare
ai debiti che ogni giorno a causa dei nostri peccati ciascuno di noi contrae
con la divina giustizia: Nostro Signore ogni mattina si offre vittima di
propiziazione per i peccati di tutto il mondo.

I1. - Ma siamo noi sicuri di posseder sempre questo dono che supera ogni
dono? Gesu Cristo ha promesso di restar con la sua Chiesa sino alla fine
del mondo; ma non ha fatta la sua promessa ad alcun popolo né ad alcuna
persona in particolare. Restera con noi se sapremo circondare la sua divina
Persona di onore e di amore. La condizione ¢ esplicita.

Gesu Cristo ha diritto all'onore e lo domanda. E' nostro Re e Salvatore. A
Lui I'onore prima che a ogni altro; a Lui il culto supremo di latria; a Lui
I'onore pubblico: noi siamo il suo popolo. La Corte celeste si prosterna



innanzi all'’Agnello immolato. In terra Gesu ha ricevuto le adorazioni degli
Angeli al suo entrare nel mondo, quelle delle turbe durante la sua vita,
quelle dei discepoli dopo la risurrezione.

| popoli e i re sono andati ad adorarlo. Ora non ha Egli diritto a onori piu
grandi nel Sacramento, in cui moltiplica i suoi Sacrifici e si abbassa piu
profondamente?

A Lui dunque gli onori solenni, la ricchezza, la bellezza, la magnificenza
del culto. Iddio aveva determinato i minimi particolari del culto antico,
figura del nuovo.

Nei secoli di fede non si penso mai di aver fatto abbastanza per il culto
eucaristico, come attestano le basiliche, i vasi sacri, capolavori di arte e di
magnificenza. La viva fede operava queste meraviglie, giacché il culto,
I'onore reso a Gesu Cristo e la misura della fede d'un popolo, I'espressione
della sua virtu. Sia dungue reso onore a Gesu in Sacramento! Egli né é
degno e vi ha diritto:

Ma non si appaga soltanto di onori esterni. Domanda il culto del nostro
amore: il servizio della nostra anima, I'ossequio della nostra mente, non gia
rinchiusi dentro di noi, ma fatti palesi dai teneri e amorosi riguardi di un
buon figlio verso i suoi genitori; che vive col padre e con la madre, sente il
bisogno di vederli, di dar loro prove del tenero suo amore; che lontano da
essi soffre e languisce, vola al primo indizio di bisogno, né previene i
desideri. pronto a tutto per far loro piacere. Ecco il culto dell'amor
naturale.

Lo stesso e il culto d'amore che vuole Gesu Sacramentato. Colui che ama
cerca I'Eucaristia; né parla volentieri, ha bisogne di Gesu, tende
continuamente verso di lui, gli offre tutte le sue azioni, tutti i diletti del suo
cuore, le sue gioie, le sue consolazioni: di tutto fa un mazzo per Lui nel
Sacramento. Cosi facendo conserveremo il Santissimo Sacramento in
mezzo a noi ed eviteremo la somma sventura di perderlo.

I11. - Quando il sole tramonta, le tenebre si addensano; quando piu non
risplende, I'atmosfera si raffredda.

Se I'amore dell'Eucaristia si spegne in un cuore, la fede si perde, sottentra
I'indifferenza e in questa notte dell'anima i vizi escono fuori, come bestie
feroci, per far preda.

Oh incomparabile sventura! Qual cosa potra ravvivare un cuore gelato che
I'Eucaristia piu non puo riscaldare?



Gesu fa per 1 popoli quello stesso che per gl'individui. Non piu amato, né
rispettato, né conosciuto, Gesu fa quel che farebbe un re abbandonato dai
sudditi: se ne va verso un popolo migliore.

Tristi spettacoli, queste dipartite di Gesu! Oggi il Cenacolo € in possesso
dei Turchi: non vi erano piu adoratori, che volete che ci facesse Gesu?
L'Africa, gia terra di santi, abitata da legioni di santi monaci, fu
abbandonata da Gesu Cristo e la desolazione vi regna, daccheé pit non vi €
I'Eucaristia; ma tenete per fermo che Gesu Cristo ha lasciato il posto per
ultimo, ossia guando non si trovo piu neppure un adoratore. Questo
uragano di desolazione é passato sulla nostra Europa. Gesu profanato sugli
altari, scacciato dalle sue chiese, non vi e piu entrato.

La Francia ha veduto diminuita la sua fede, raffreddato il suo amore per
I'Eucaristia e parimenti vennero invasi dall'eresia molti paesi nei quali
Gesl aveva altra volta ferventi adoratori. Quando il loro amore si spense,
Gesu fuggi e non é piu ritornato.

Quel che spaventa ai nostri giorni € vedere in tante citta Gesu in
Sacramento abbandonato, solo, assolutamente solo. E nelle campagne si
chiudono le chiese per timore dei ladri, poiché mai non vi entra persona a
pregare. Possibile! Vogliamo dunque perdere I'Eucaristia?

Riflettiamo che, se Gesu si allontana, ritorneranno la persecuzione, la
barbarie, i patiboli. E chi arrestera questi flagelli? O Signore, resta con noi!
Noi saremo tuoi fedeli adoratori: meglio la mendicita, I'esilio, la morte, che
essere privi di te.

Oh, non c'infliggere la terribile punizione di abbandonare il Santuario del
tuo amore! Signore, Signore, rimani con noi perche si fa tardi e senza di te
e fitta notte!



IL SANTISSIMO SACRAMENTO NON E' AMATO
Tutto il di stesi le mie mani al popolo incredulo e contradittore.
Isaia, LXV, 2. - Romani, X, 21.

I. - Ohime! é cosa troppo vera, Nostro Signore nell'adorabile Sacramento
non e amato! E prima, dai milioni di pagani, di ebrei, di scismatici e di
eretici, i1 quali ignorano o conoscono male I'Eucaristia.

Fra tanti milioni di creature a cui lddio ha dato un cuore capace di amare,
quanti amerebbero il Santissimo Sacramento se lo conoscessero come lo
conosco io! Non debbo almeno cercare di amarlo anche per loro?

Fra i cattolici, pochi, pochissimi amano Gesu in Sacramento: quanti
pensano spesso a Lui, parlano di Lui, vengono ad adorarlo, a riceverlo?
Perché questa dimenticanza, questa freddezza? Ah! perché non hanno mai
gustato I'Eucaristia, la sua dolcezza, le delizie del suo amore.

Non hanno mai conosciuto Gesu nella sua bonta. Non s'immaginano
I'estensione dell'amor suo nel Santissimo Sacramento.

Certuni hanno la fede in Gesu Cristo, ma una fede inoperosa, superficiale
cosi che non va sino al cuore e si limita a quanto € rigorosamente voluto
dalla coscienza, per salvarsi. E ancora questi tali sono poco numerosi in
confronto di tanti altri cattolici che vivono da veri pagani, come se non mai
avessero inteso parlare dell'Eucaristia.

I1. - Perché dunque Gesu e cosi poco amato nell'Eucaristia? Perché non se
ne parla abbastanza e non si raccomanda che la fede nella reale Presenza di
Gesu Cristo, invece di parlare della sua vita e del suo amore nel Santissimo
Sacramento, facendo vedere i Sacrifici che lo stesso amor suo gl'impone e
mostrando Gesu in Sacramento che ama ciascuno di noi in particolare,
personalmente.

Un'altra causa € il nostro contegno che accusa in noi poco amore; dal
vedere come preghiamo, come adoriamo e quanto poco frequentiamo la
chiesa, non si puo argomentare la presenza di Gesu Cristo. Quanti tra i
migliori non fanno mai una visita di devozione a Gesu in Sacramento, per
parlargli cuore a cuore e dirgli il loro amore! Non amano dunque Nostro
Signore nell’'Eucaristia, perché non lo conoscono abbastanza. Ma da parte
di quelli che lo conoscono col suo amore, coi suoi Sacrifici e con le brame
del suo Cuore e tuttavia non lo amano, oh quale ingiuria!

Si, ingiuria: perché é quanto dire a Gesu Cristo che non & abbastanza bello,
buono, amabile per essere preferito a cio che loro piace.



Quale ingratitudine! dopo tante grazie ricevute da questo caro Salvatore,
dopo tante promesse di amarlo, tante offerte di se stessi al suo servizio!
Trattarlo cosi é un ridersi del suo amore.

Quale vilta! Ah! se non vogliamo conoscerlo tanto, vederlo da vicino,
riceverlo, parlargli cuore a cuore, é perché temiamo di essere presi dal suo
amore! Temiamo di non poter resistere alla sua bonta, di essere costretti ad
arrenderci e a sacrificargli il nostro cuore senza riserva; la nostra anima, la
nostra vita senza condizioni.

Abbiamo paura dell'amore che ha per noi Gesu Cristo nel Santissimo
Sacramento, e lo fuggiamo. Si, si, siamo sconcertati dalla sua presenza,
paventiamo di dover cedere. Come Pilato, come Erode, cerchiamo di
liberarci dalla Sua presenza.

[11. - Non amiamo Nostro Signore nel Santissimo Sacramento, perché
ignoriamo, ovvero non consideriamo abbastanza i Sacrifici che il suo
amore sostiene per noi: Sacrifici cosi sorprendenti che, al solo richiamarli
al pensiero, mi si stringe il cuore e gli occhi mi si riempiono di lagrime.
L'Eucaristia non poteva essere istituita che al prezzo di tutta la passione del
Redentore. E come mai? Perché I'Eucaristia ¢ il sacrificio della legge
nuova; ora non vi ha sacrificio senza vittima; I'immolazione importa la
distruzione della vittima, e per partecipare ai meriti del sacrificio bisogna
partecipare alla vittima con la manducazione. Ora nell'Eucaristia abbiamo
tutto questo.

Essa e il sacrificio non cruento, perché la vittima é morta una volta e con
questa sola morte ha riparato, meritato ogni giustificazione; ma Gesu
Cristo perpetua questo suo stato di vittima, per applicarci i meriti del
sacrificio cruento della croce che deve durare ed essere rappresentato a
Dio sino alla fine del mondo. Noi dobbiamo mangiare la nostra parte della
vittima; ma se essa non avesse questo stato di morte, troppo ci
ripugnerebbe il farlo, giacché solo si mangia cio che ha lasciato la propria
vita.

Dimodoché I'Eucaristia costava a Gesu I'agonia dell'Orto degli Ulivi, le
umiliazioni dei tribunali di Caifa e di Pilato, la morte sul Calvario! Per
tutte quelle umiliazioni doveva passare la vittima, a fine di arrivare sino
allo stato sacramentale e sino a noi.

Istituendo il suo Sacramento, Gesu perpetuava, sebbene in modo non
cruento, i Sacrifici della sua Passione; si condannava a subire I'abbandono
dolorosissimo che sopporto nel Getsemani, il tradimento dei suoi amici,



dei suoi discepoli che diverranno scismatici, eretici, apostati, che
venderanno I'Ostia santa agli Ebrel, ai fattucchieri.

Perpetuava i rinnegamenti che l'afflissero in casa di Anna; i furori
sacrileghi di Caifa; i disprezzi di Erode; la vilta di Pilato; I'ignominia di
vedersi preferire una passione, un idolo di carne, come si vide preferito
Barabba; la crocifissione, come la puo subire nel Sacramento, nel corpo e
nell'anima del comunicante sacrilego.

Ebbene, Nostro Signore gia sapeva tutto questo; conosceva tutti i nuovi
Giuda, li contava tra i suoi familiari, tra i suoi figli prediletti; ma nulla
valse a distoglierlo, volle che il suo amore sorpassasse l'ingratitudine e la
malizia dell'uomo, volle sopravvivere alla sua malizia sacrilega.
Conosceva fin d'allora la tiepidezza dei suoi, la mia; il poco frutto che si
ricaverebbe dalla Comunione; con tutto cio volle amare lo stesso, amare
piu di quanto sarebbe stato amato, pit di quanto I'uomo avrebbe potuto
riconoscerlo.

Che piu? Tale stato di morte, mentre Egli ha la pienezza della vita e della
vita soprannaturale e gloriosa; essere trattato come un morto, riguardato
come un morto, non é nulla?

Tale stato di morte dice che Gesu € senza bellezza, senza movimento,
senza difesa, avvolto nelle sacre specie come in un sudario, e nel
tabernacolo come in una tomba; mentre egli, 1a, vede tutto, sente tutto,
sopporta tutto come se fosse morto. Il suo amore ha velato la sua potenza,
la sua gloria, le sue mani, i piedi, il suo bei volto, la sua sacra bocca, tutto.
Non gli ha lasciato che il cuore per amare ed il suo stato di vittima affin
d'intercedere in nostro favore.

Alla vista di tanto amore di Gesu Cristo per 'uomo, che gli é si poco
riconoscente, sembra che il demonio trionfi e insulti a Gesu: lo, par che
dica, non do all'uomo nulla di vero, di bello, di buono; non ho patito per
lui e sono piu amato, piu obbedito, servito meglio di voi.

Ohime! e troppo vero, e la nostra freddezza, la nostra ingratitudine sono il
trionfo di satana contro Dio. Oh, come mai possiamo dimenticare I'amore
di Nostro Signore per noi, un amore che tanto gli € costato ed a cui non ha
ricusato cosa alcuna?

IV. - Ed é vero ancora che il mondo fa tutti i suoi sforzi per impedire che si
ami Gesu Cristo nel Santissimo Sacramento di un amore sincero e operoso,
per impedire che sia visitato, per paralizzare gli effetti di questo amore.



Il mondo assorbisce, lega, fa schiave le anime tra gli affari, tra le stesse
opere buone esterne, per distornarle dal fissare un po' a lungo i loro
pensieri sull'amore di Gesu. Anzi direttamente combatte questo amore
pratico e lo rappresenta come non obbligatorio, come una cosa praticabile
tutto al piu in un chiostro.

Intanto il demonio fa una guerra incessante al nostro amore verso Gesu nel
Santissimo Sacramento. Ben sapendo che Gesu € la in persona per attirare
ed avere come nelle sue mani le anime, si adopera per cancellare in noi il
pensiero, la buona impressione dell'Eucaristia. E' questo per Lui un punto
decisivo. Eppure Iddio é tutto amore.

E questo dolcissimo Salvatore grida a noi dall'Ostia sacrosanta: “Amatemi
come io vi ho amato; rimanete nel mio amore! Sono venuto a portare sulla
terra il fuoco dell'amore, e il mio piu ardente desiderio é che questo
inflammi 1 vostri cuori”.

Ah, quali saranno in morte e dopo morte i nostri pensieri sull'Eucaristia,
quando né vedremo, né conosceremo tutta la bonta, tutto I'amore, tutta la
ricchezza!

O mio Dio, mio Dio, che cosa pensi di me, che ti conosco da si lungo
tempo e mi comunico si spesso? Tu mi hai dato tutto quello che mi potevi
dare.

In ricambio tu vuol che io ti serva e i0 non posseggo ancora la virtu piu
elementare, voluta per il tuo servizio. Tu non sei ancora la mia legge
sovrana, il centro del mio cuore, il fine della mia vita. Che devi fare
adunque per trionfar del mio cuore? Signore, é finita, il mio motto sara
d'ora innanzi; o I'Eucaristia o la morte!



TRIONFO DI GESU CRISTO NELL'EUCARISTIA
Christus vincit, Christus regnat, Christus imperat, Christus ab omni malo
plebem suam defendat.

Il Sommo Pontefice Sisto V fece scolpire queste parole sull'obelisco che
sorge nel mezzo della piazza di San Pietro, in Roma.

Queste grandi parole sono al tempo presente e non al passato per dirci che
il trionfo di Gesu Cristo e sempre in atto e che va compiendosi per mezzo
dell'Eucaristia e nell'Eucaristia.

I. - Christus vincit. - Gesu Cristo e vincitore. Nostro Signore ha
combattuto, é rimasto padrone del campo di battaglia e vi ha fissato il suo
stendardo e la sua dimora, voglio dire I'Ostia adorabile, il tabernacolo
dell'Eucaristia.

Ha vinto i Giudei ed il loro tempio, e possiede un Tabernacolo sul
Calvario, a cui vengono tutte le genti per adorarlo sotto i veli del
Sacramento.

Ha vinto il paganesimo ed ha scelto per sua capitale Roma, la citta dei
Cesari. Il suo Tabernacolo € nel tempio di Giove Tonante.

Ha vinto la falsa sapienza dei filosofi, e al cospetto della divina Eucaristia
che sorge sull'orizzonte e diffonde i suoi raggi su tutta la terra, le tenebre
dell'errore fuggono, come le ombre della notte all'appressarsi del sole.
Gl'idoli furono rovesciati, i Sacrifici aboliti: Gesu in Sacramento e un
conquistatore che mai non si arresta, sempre va innanzi: vuol sottomettere
tutto il mondo al suo dolce impero. Allorché diviene padrone di un paese,
vi fissa la regale sua tenda eucaristica, che I'erezione di un Tabernacolo e
la sua presa di possesso. Ai di nostri ancora va verso i popoli selvaggi, e
ovungue ¢ portata I'Eucaristia, la i popoli si convertono al cristianesimo: e
questo il segreto del trionfo dei nostri missionari cattolici e insieme della
sterilita della predicazione protestante. Qui e l'uomo che combatte; la
Gesu, Gesu che trionfa.

I1. - Christus regnat. - Gesu Cristo regna. Gesu non regna sui territori degli
Stati, ma sulle anime e per mezzo dell'Eucaristia.

Un re deve regnare per mezzo delle sue leggi e dell'amore dei sudditi per
lui.

Ora I'Eucaristia € la legge del cristiano, la legge della carita, promulgata
nel Cenacolo, con lI'ammirabile discorso dell'ultima cena: Amatevi a



vicenda; e il mio comandamento. Amatevi come vi ho amati io. Rimanete
In me e osservate i miei comandamenti. Legge rivelata nella Comunione,
perché per essa, come gia i discepoli di Emmaus, il cristiano e illuminato e
conosce la pienezza della legge.

La partecipazione del Pane eucaristico era cio che rendeva i cristiani cosi
forti in faccia alle persecuzioni, cosi fedeli a praticare la legge di Gesu
Cristo: erant perseverantes..... in communicatione fractionis panis: erano
perseveranti nella partecipazione alla frazione del pane.

La legge di Gesu Cristo € una, santa, universale, eterna; nulla né sara
mutato, nulla I'indebolira; la custodisce Gesu stesso, suo divino autore.
Egli I'imprime nei nostri cuori per mezzo del suo amore. Il legislatore in
persona promulga la sua divina legge a ciascuna anima.

E' una legge d'amore. Or quanti sono i re che regnino con I'amore? Fuori di
Gesu Cristo non ve n'e forse alcun altro il cui giogo non sia imposto con la
forza: il regno di Gesu e la dolcezza stessa; i veri suoi sudditi gli sono
devoti per la vita e per la morte: muoiono per restargli fedeli.

I11. - Christus imperat. - Gesu Cristo impera. Nessun re comanda
all'universo intero; tutti hanno degli eguali negli altri. Ma I'Eterno Padre ha
detto a Gesu Cristo: lo ti daro le nazioni in tua eredita. E Gesu, inviando i
suoi rappresentanti in tutto il mondo, dice loro: E' stata data a me ogni
potesta in cielo e in terra: andate adunque, istruite tutte le genti.

Ora, come questi ordini furono intimati nel Cenacolo, cosi il Tabernacolo
dell'Eucaristia, estensione, moltiplicazione del Cenacolo, € il quartiere
generale del Re dei re. La né ricevono gli ordini tutti quelli che
combattono la buona battaglia. Innanzi a Gesu in Sacramento tutti sono
sudditi, tutti obbediscono, dal Papa, Vicario di Gesu Cristo, al semplice
fedele. Gesu Cristo impera.

IV. - Christus ab omni malo plebem suam defendat. - Gesu Cristo difenda
il suo popolo da ogni male. L'Eucaristia é la salvaguardia divina che storna
dal nostro capo i fulmini della divina giustizia. Come una madre tenera e
coraggiosa, per sottrarre il figlio alla collera del padre irritato, lo nasconde
stringendolo al seno tra le sue braccia e gli fa riparo del suo corpo, cosi
Gesu si e moltiplicato sulla faccia della terra, la copre e I'abbraccia con la
misericordiosa sua Presenza. La divina giustizia non sa piu dove colpire,
né osa piu farlo.



E qual difesa contro il demonio! Il Sangue di Gesu, che imporpora le
nostre labbra, ci rende terribili a satana: siamo segnati col Sangue del vero
Agnello, I'angelo sterminatore non entrera nell'anima nostra.

L'Eucaristia difende il colpevole affinche abbia il tempo di ravvedersi: in
altri tempi l'assassino, cercato dagli esecutori della legge, si rifugiava in
una chiesa, e non si poteva trarlo di la per fargli subire la pena; era salvo
all'ombra della misericordia di Gesu Cristo.

Ah, senza I'Eucaristia, senza questo Calvario perpetuo, quante volte la
collera di Dio si sarebbe scaricata sul nostro capo!

E come sono infelici i popoli che non hanno I'Eucaristia! Quale oscurita
quale anarchia nelle menti, che freddezza nei cuori! satana vi € sovrano e
con esso regnano tutte le malvagio passioni.

Ma noi beati! L'Eucaristia ci libera da tutti i mali: Christus vincit. Christus
regnat, Christus imperat, Christus ab omni malo plebem suam defendat!



DIO E' LA
Veramente il Signore € in questo luogo, e io non lo sapevo.
Genesi, XXVIII, 16.

I. - Per ben giudicare di una famiglia, bisogna vedere se vi e osservata la
legge del rispetto. Quando i figli, i servi sono obbedienti e rispettosi,
potete dire: Ecco una famiglia buona e felice. Il rispetto, I'onore reso ai
genitori é la religione della famiglia, come il rispetto al sovrano e ai suoi
rappresentanti é la religione della societa. Notate che non si domanda di
onorare le qualita, ma la dignita che viene da Dio.

Ora, a Nostro Signore noi dobbiamo il rispetto, qual nostro primo dovere;
rispetto spontaneo, non ragionato, che procede come d'istinto da un senso
speciale, da un'impressione. Gesu dev'essere onorato dappertutto ove si
trova, giusta la sua dignita di Uomo-Dio: al suo Nome deve piegarsi ogni
ginocchio in Cielo, in terra e negli abissi infernali. In Cielo gli Angeli
stanno prostrati innanzi alla sua Maesta e lo adorano tremebondi: il luogo
della gloria di Nostro Signore e quello pure in cui gli si tributa il maggior
rispetto.

Su questa terra gli elementi obbedivano a Nostro Signore: il mare si calmo
al suo cenno, sostenne i suoi piedi, lo adoro; il sole, gli astri lo piansero
nella sua morte, gli resero onore, mentre gli uomini lo maledicevano.
Nell'inferno i dannati tremano sotto la giustizia del Giudice dei vivi e dei
morti.

I1. - Sul rispetto verso Nostro Signore non si fanno ragionamenti: quando
si annunzia la Corte, il Re, tutti si levano istintivamente. Quando passa il
Sovrano, tutti salutano: € un moto spontaneo di rispetto e di deferenza; chi
non ha piu questo sentimento o vuole distruggerlo negli altri non e pit un
uomo.

Quanto i cattolici debbono arrossire del loro poco rispetto alla presenza di
Nostro Signore! E parlo del rispetto piu elementare.

Andate in una sinagoga: se parlate o se il vostro contegno e sconveniente,
vi mettono alla porta. Se volete entrare in una moschea, prima vi fanno
scalzare.

E dire che tutti quest'infedeli non hanno niente di reale nei loro templi, e
noi abbiamo tutto! Il loro rispetto e pure tanto piu grande del nostro.
Nostro Signore potrebbe dire che il demonio e piu onorato di lui. Ed ha



ragione di ripetere il lamento: Ho nutrito dei figli ed essi mi hanno
disprezzato. Domando alle madri se sarebbero contente di essere
pubblicamente disconosciute dai loro figli. Perché dunque fare a Nostro
Signore quello che ci ferirebbe tanto sul vivo? Perche, Quando si tratta
dell'onore di Gesu Cristo, siamo meno suscettibili che per la nostra piccola
dignita?

Nulla di piu falso e funesto. La nostra dignita non € che un piccolo riflesso
di quella di Dio, e tollerando che si manchi di rispetto a Nostro Signore, si
distrugge il fondamento del rispetto dovuto a noi stessi. Poveri noi, se
Gesu ci punisse, come meritiamo, delle nostre mancanze di rispetto!
Eliodoro fu flagellato dagli Angeli per avere profanato il tempio, ma qui vi
e ben piu che il tempio. Allorché dunque entriamo alla presenza di Nostro
Signore offriamogli innanzi tutto I'omaggio del nostro rispetto; siamo
colpevoli se la leggerezza e la negligenza precedono in noi tale sentimento.
Si, i nostri peccati piu gravi contro la fede sono appunto queste mancanze
di rispetto.

I11. - Chi ha la fede sa e pensa dove va: va in chiesa, da Nostro Signore
Gesu Cristo. Ed entra dicendo, con S. Bernardo, a tutte le sue occupazioni:
Restate qui, ho bisogno di andare dal mio Dio per riconfortarmi.

Fate dunque cosi: voi sapete quanto tempo dovete restare in chiesa; ebbene
lasciate frattanto in disparte ogni altra cosa. Siete venuto solo per pregare e
non per occuparvi dei vostri affari. Se le preoccupazioni e le distrazioni vi
tormentano, senza turbarvi mandatele alla porta: mettetevi nell'attitudine
dell'ammenda onorevole, state con rispetto; tenetevi meglio e fate cosi
vedere a Nostro Signore che detestate le vostre distrazioni: se non col
raccoglimento interno, col vostro contegno voi professate ancora la vostra
fede nella sua divinita e presenza, e sarebbe molto quand‘anche non faceste
altro.

Osservate una santa persona quando viene alla chiesa. Vi entra senza
preoccuparsi di quelli che gia vi sono; dimentica tutto per non vedere altro
che Nostro Signore. Alla presenza del Papa non si pensa guari ai \VVescovi o
al Cardinali. E in Cielo i Santi non si trattengono ad ossequiarsi tra loro. A
Dio solo tutto lI'onore e tutta la gloria. Resta dunque inteso: in chiesa non
v'e che Nostro Signore.

Entrati, state un momento in riposo: il silenzio é il piu gran segno di
rispetto; ed il rispetto e la prima disposizione per la preghiera. La maggior
parte delle nostre aridita nel pregare e delle mancanze di devozione



vengono dall'aver mancato di rispetto a Nostro Signore entrando in chiesa,
o dal restarvi meno convenevolmente.

Orsu, dungue, formiamo una inviolabile risoluzione di tenerci in questo
rispetto tanto naturale: € un punto che non ha bisogno di ragionamento.
Forse che Nostro Signore dovrebbe provare la sua Reale Presenza ogni
volta che entriamo, o mandarci un Angelo per dirci ch'Egli e 1a? Sarebbe
troppo deplorevole, ma per molti, ahime! quanto necessaria!

IV. - Voi dovete a Nostro Signore il rispetto esterno, la preghiera, per dir
cosi, del corpo, che nulla vi & di meglio per aiutare la preghiera dell'anima.
Vedete con quale accuratezza la Chiesa ha regolato anche i minimi
particolari del culto esterno. Ella sa che questa preghiera é gloriosissima
per Gesu Cristo. Ce ne ha dato I'esempio egli stesso pregando in
ginocchio; e la tradizione ce lo mostra in atto di pregare colle braccia in
croce e levate verso il cielo. Gli Apostoli ci hanno conservata questa
maniera di pregare ed il sacerdote vi si conforma nella Santa Messa.
Invero non dovra nulla a Dio il nostro corpo, che da lui ha ricevuto la vita
e vive dei suoi benefizi di ogni istante? Bisogna dunque farlo pregare con
la sua postura piena di rispetto.

Le posture trascurate ammolliscono I'anima, mentre al contrario un
contegno mortificante la fortifica e la sostiene; non dico che dobbiate
soffrire per una posizione troppo incomoda, ma certo ci vuole un contegno
grave. Non abbiate mai alla presenza di Dio atteggiamenti familiari, che
dispongono alla mancanza di rispetto. Amate, siate teneri ed affettuosi,
non mai familiari. Le aridita, le mancanze di devozione provengono quasi
tutte dall'irriverenza del contegno. Se siete in viaggio o fate preghiere di
vostra scelta in casa vostra, mettetevi in quella posizione che vi dara meno
incomodo; ma alla presenza di Nostro Signore dovete far che adorino
anche i vostri sensi.

Ricordatevi quanto Iddio fosse severo a questo riguardo nell'antica legge e
per quali minuziose preparazioni dovevano passare i Leviti. Iddio voleva
far loro sentire la loro dipendenza e disporli a ben pregare.

La nostra pieta € come moribonda, perché non abbiamo questo rispetto
esterno. So bene che non dobbiamo dal gran timore tremare innanzi a Dio
e paventare di venire alla sua presenza; ma tanto meno dobbiamo mostrare
quasi un disprezzo.

Noi ci dispensiamo da quel contegno grave che ci aiuta a pregare, perché
vogliamo soddisfare la nostra sensualita. Crediamo di non star bene in



salute: oh, come spesso c'inganna I'immaginazione! Se passasse il Papa, la
nostra pretesa indisposizione non c'impedirebbe di stare in ginocchio. E
quand'anche fossimo veramente indisposti, eh, non temiamo tanto il patire
che ci apre le ali della preghiera; almeno, anche allora, il nostro contegno
sia fermo e corretto.

| secolari, se non si sentono bene, si mettano a sedere, in maniera
composta, pero; non si corichino sulle loro sedie. Non prendete di quelle
positure che rilassano lI'anima e non la dispongono alla preghiera.

Noi religiosi stiamo sempre in ginocchio: & il vero atteggiamento
dell'adoratore. Se siamo troppo stanchi, leviamoci in piedi; € ancora una
positura rispettosa: a sedere, non mai. Siamo i soldati del Dio
dell'Eucaristia. Se il nostro cuore non brucia d'amore, il corpo almeno
attesti la nostra fede, il nostro desiderio di amare e di compiere il nostro
dovere.

Dunque, lo stesso nostro corpo preghi, adori! Formiamo tutti senza
eccezione la corte del Re Gesu! Pensate che il Padrone € la: inchiodatevi
questo pensiero nella mente. Attenti a Nostro Signor Gesu Cristo! Vere
Dominus est in loco isto: veramente il Signore € in questo luogo!



IL DIO DEL CUORE
Pensate bene del Signore.
Sapienza, I, 1.

I. - Al rispetto istintivo, all'ossequio esteriore deve andar unito un rispetto
di amore. Quello onora la maesta di Nostro Signore, questo la sua bonta;
quello e il rispetto del servo, questo del figlio.

Ora e questo secondo che piu importa a Nostro Signore; limitarsi al
rispetto d'onore esterno sarebbe come restarsene sulla porta: Nostro
Signore vuole soprattutto essere onorato nella sua bonta. Nella legge antica
era altrimenti: Iddio aveva scritto sulla fronte del suo tempio: Tremate
approssimandovi al mio Santuario.

Bisognava incutere spavento a quel popolo e condurlo col timore. Ma ora
che il suo divin Figlio si & incarnato, egli vuole che lo serviamo con
I'amore; Gesu ha scritto sul suo Tabernacolo: Venite tutti a me, io vi
confortero; venite, io sono dolce ed umile di cuore.

Durante la sua vita mortale, Nostro Signore si mostro divinamente buono,
e i discepoli, gli stessi suoi nemici lo chiamavano buon Maestro. Ma ora
piu che mai, nell'Eucaristia, Nostro Signore vuol godere di questo titolo;
ben lungi dall'aver mutato a questo riguardo, ha accresciuta la sua
familiarita con noi e vuole che pensiamo alla sua tenerezza, che dilatiamo
il nostro cuore; vuole che ci guidi ai suoi piedi la brama di vederlo.

E' questa la ragione del velo sacramentale. Si accorre al grande piu che al
buono; se Nostro Signore mostrasse la sua gloria, noi ci fermeremmo a
questa, senza andare fino al suo Cuore. Saremmo come il popolo ebreo,
mentre invece Gesu ci vuole figli. Percio Nostro Signore vuole il nostro
rispetto esterno solo come un primo atto che ci conduca al suo Cuore, che
ci componga in pace al suo cospetto.

Se vedessimo Nostro Signore nella sua maesta, noi ne tremeremmo, Ci
getteremmo in terra, non mai faremmo un atto d'amore. Eh, non siamo
ancora in Cielo!

Vi sono libri i quali non parlano che della maesta di Dio. A tempo e luogo
sta bene; ma sempre, ma farne tutto il soggetto della preghiera, non va,
stanca l'anima.

Invece alla presenza di Nostro Signore cosi buono si prega un'ora, due,
senza tensione di spirito. Se vengono le distrazioni, se ne domanda
perdono e tante volte quante si rinnovano: non ci stanchiamo, perché



sappiamo che saremo sempre perdonati. Altrimenti, dopo alcune
distrazioni, scoraggiati affatto, lasceremmo la preghiera.

Il. - La considerazione della bonta di Nostro Signore I'onora e lo fa agire;
poiché la sua bonta non puo effondersi che pit in basso di lui; tenendomi
ben terra terra, facendomi ben piccino, mi faccio inondare dalle sue grazie,
dalle effusioni della sua dolcezza. Cosi mi metto insieme coi poveri, coi
piccoli, che Nostro Signore amava tanto, e dico a Nostro Signore: Sei tanto
buono: ebbene eccoti dove espandere la tua bonta.

E gli parlo! Altrimenti si fa come alla presenza del re, si trema e si resta la
senza saper che dire. L'Eucaristia con la sua dolcezza rende eloquenti i
fanciulli, e noi siamo tutti fanciulli.

La bonta di Gesu nell'Eucaristia rende le nostre preghiere piu facili e piu
soavi. Noi siamo portati a farci belli delle grazie ricevute, a tenercene
come padroni: ma questo non piace a Nostro Signore, il quale ce le
impresta soltanto, affinché le facciamo fruttare per Lui, e allora, per
umiliarci, ci lascia in preda alle distrazioni. Vorremmo pure pregare senza
distrazioni e siccome non riusciamo, diciamo: Lascero dunque la preghiera
in cui non faccio che peccare. Falso! Mettetevi nella bonta di Nostro
Signore e queste vostre colpe non vi sgomenteranno piu: ve le perdonera
quella misericordia che vi sta davanti in persona.

[11. - Questo culto d'amore deve farci venire con grande confidenza alla
presenza di Nostro Signore.

Applichiamo a noi personalmente il suo amore; diciamogli: Ecco, o
Signore, colui che hai tanto amato e aspettato, tendendogli le braccia.
Questo pensiero vi allarghera il cuore.

Dite e ripetete a voi medesimi che Nostro Signore vi ama personalmente:
non si puo rimanere insensibili innanzi a tanta bonta.

Qui del resto sta il segreto del raccoglimento vero e senza sforzo. Per
tenervi raccolto in Nostro Signore e insieme lavorare e adempiere i doveri
del vostro stato, mettetevi nella sua bonta; il vostro cuore lavorera in lui:
questo e il raccoglimento. In pari tempo il vostro spirito sara libero, lo
potrete applicare a quel che vorrete: il cuore muove l'intelligenza
comunicandole le sante influenze di cui e ripieno.

In tal modo la presenza di Dio puo associarsi a tutto. Al contrario se il
vostro spirito vuole essere di continuo sotto la impressione della maesta e
della grandezza, sara assorbito o si stanchera, perdera di vista o Dio stesso



ovvero i vostri doveri. Il vero raccoglimento e quello del cuore. Iddio ha
posto in noi una piccola misura d'intelligenza, che presto si esaurisce, ma
cuore ce ne ha dato assai.

Il cuore puo sempre amare di piu e la presenza cordiale di Dio si lega bene
con ogni cosa, ci fa coraggio; per essa sappiamo che Dio & buono e
misericordioso, viviamo nella sua bonta.

Il servo che si paga, corre, vola al cenno del padrone; ma per lui non si
parla di riconoscenza: egli lavora ad onore del salario. Ma I'ubbidienza
filiale ha un profumo tutto suo, che non puo surrogarsi, sempre gradevole;
e tutta affetto, senza ombra di vanita. Tale ubbidienza vuole da noi Nostro
Signore; ne lascia un piccolo rigagnolo per i nostri genitori, ma il fiume lo
vuole per sé.

Diamogli dunque una buona volta tutto il nostro cuore! Pertanto, venendo
alla sua presenza, offriamo I'omaggio del piu profondo rispetto per la sua
maesta; ma da questa passiamo alla sua bonta per trattenercisi.

Manete in dilectione mea: perseverate nel mio amore.



IL CULTO DELL'EUCARISTIA
O Signore, ho amato il decoro della tua Casa.
Salmo XXV, 8.

Un giorno una donna, una buona adoratrice, si appresso a Gesu per
adorarlo. Seco recava un vaso d'alabastro pieno di prezioso unguento, che
sparse sulla persona di Gesu, per onorarne la divinita e la santa umanita e
per attestargli il suo amore.

Perché, disse il traditore, non si & venduto per trecento denari
quest'unguento per darne il prezzo ai poveri?

Ma Gesu difende la sua serva e dice: Perché inquietate voi questa donna?
imperocché ella ha fatto una buona opera verso di me. Dovunque sara
predicato questo Vangelo per il mondo, si narrera ancora in sua ricordanza
quel che ella ha fatto.

Ecco l'applicazione di questo tratto dell'Evangelo.

I. - Nostro Signore dimora nel SS. Sacramento per ricevere dagli uomini
gli stessi omaggi che ricevette da coloro che ebbero la ventura di essergli
vicini durante la sua vita mortale. Egli é la affinché tutti possano rendere
personalmente i loro omaggi alla sua Santa Umanita. Anche quando questa
fosse la sola ragione dell'esistenza dell'Eucaristia, noi dovremmo essere
beati di poter rendere a Nostro Signore in persona i nostri omaggi di
cristiani.

Per questa Presenza il culto pubblico ha la sua ragione di essere, ha una
vita. Togliete la reale Presenza, e allora come renderete alla Santissima
Umanita di Nostro Signore la venerazione, gli onori che le sono dovuti?
Nostro Signore come uomo non é che in Cielo e nel SS. Sacramento.
Soltanto per mezzo dell'Eucaristia noi possiamo quaggiu avvicinarci al
Divin Redentore, proprio a Lui, in persona, vederlo, parlargli; senza di
essa il culto diviene astratto.

Per essa noi andiamo a Dio direttamente, ci avviciniamo a Lui come
durante la sua vita mortale. Come saremmo infelici se dovessimo, per
onorare I'Umanita di Gesu Cristo, riferirci soltanto a ricordi di diciannove
secoli fa! Questo puo bastare nella cerchia del pensiero; ma come mai
rendere un omaggio esterno ad un passato cosi lontano? Noi ci
contenteremmo di ringraziare senza prender parte ai misteri che onoriamo.
Ma non € cosi; io posso recarmi ad adorare come i pastori, prostrarmi



come i Magi. No, noi non abbiamo a rammaricarci di non essere stati a
Betlemme o al Calvario.

Il. - La presenza di Gesu non solamente e la vita del culto esterno, ma ci
porge ancora l'occasione di fare I'elemosina a Nostro Signore. Si, per
questo rispetto noi siamo piu felici che i Santi del Paradiso, i quali
ricevono da Nostro Signore, ma non possono piu dargli nulla. E pure Gesu
ha detto: E' maggior ventura il dare che il ricevere. Noi diamo a Gesu! Noi
gli diamo del nostro danaro, del nostro pane, del nostro tempo, dei nostri
sudori, del nostro sangue. Non e questa la soddisfazione piu grande?
Nostro Signore scende dal Cielo soltanto con la sua bonta; non possiede
altro e attende dai suoi fedeli tutti i mezzi di cui abbisogna per la sua
esistenza tra noi: la chiesa, la materia per il Sacrificio, i vasi sacri, i lumi,
quanto € necessario perché egli discenda fra noi e rimanga realmente
presente nella SS. Eucaristia: noi gli diamo tutto!

Senza quei lumi, senza questo piccolo trono, Nostro Signore non puo
uscire dal Tabernacolo. Siamo noi che glieli diamo, tanto che gli possiamo
dire: Sei pure sopra un bel trono, Gesu! Ebbene siamo noi che te I'abbiamo
elevato, noi che abbiamo aperta la porta della tua prigione, noi che
abbiamo squarciata la nube che ti nascondeva, o Sole d'amore: vibra ora i
tuoi raggi in tutti i cuori!

Cosi Gesu & nostro debitore. Certo egli puo pagare i suoi debiti e li
paghera. Si e fatto garante per conto dei suoi membri poveri e sofferenti e
ci rendera il centuplo di quanto avremo fatto al piu piccolo dei suoi fratelli.
Ma se Gesu paga i debiti degli altri, a piu forte ragione paghera i propri.
Che altrimenti nel giorno del giudizio noi gli potremmo dire: Ti abbiamo
visitato non soltanto nei tuoi poveri, ma Te stesso, la tua adorabile
Persona, che cosa ci darai in cambio?

Il mondo non capira mai queste cose. Date, date ai poveri, ma perché dare
alle chiese? a che pro? E' roba sprecata tutta questa profusione sugli altari!
E cosi si diventa protestanti. Ma la Chiesa, la Chiesa vuole un culto
vivente, perché essa possiede il suo Salvatore vivente sulla terra.

Oh noi felici che ci possiamo costituire una rendita eterna col dare a
Nostro Signore! E cio é poco?

I11. - Ma bisogna dire di piu: se dare a Gesu € una beata consolazione, &
ancora per noi un vero bisogno. Si, noi abbiamo bisogno di vedere, di
sentire Nostro Signore presso di noi e di onorarlo coi nostri doni.



Se per impossibile Nostro Signore non volesse da noi che omaggi interni,
andrebbe contro un bisogno imperioso dell'uomo: noi non potremmo
amare senza dimostrare il nostro amore con prove esterne, con atti di
amicizia, di affettuosa espansione. Per questo la misura della fede di un
popolo l'avete senz'altro nella sua generosita verso le chiese. Se i lumi
brillano, se i sacri lini sono puliti, i paramenti convenienti e ben
conservati, oh, la vi é fede, la!

Ma se Nostro Signore é privo di sacri paramenti, in una chiesa che sembra
piuttosto una prigione, la si manca di fede.

Che miseria su questo punto in certi paesi! Si da per tutte le opere di
beneficenza, ma se domandate per il Santissimo Sacramento, non si sa
quel che vogliate dire!

Per ornare l'altare di qualche santo, per un luogo di pellegrinaggio ove si
operano delle guarigioni, via, si da ancora: ma al Santissimo Sacramento?
Ben poco.

Il Re sara dunque dimenticato, mentre i servi sono riccamente vestiti? Ah!
non si ha fede, la fede attiva, la fede che ama: non si ha che una fede di
testa, una fede inoperosa. Quanti protestanti in pratica, dal nome cattolici!
Nostro Signore ¢ la: gli si domandano senza posa favori: la sanita, una
buona morte; ed alla sua poverta non si fa I'onore del piu piccolo regalo!
Ma allora chiudete la bocca: voi l'insultate!

Dice I'apostolo S. Giacomo: Se al fratello e alla sorella che mancano di
vesti e del vitto quotidiano alcuno di voi dica: «Andate in pace,
riscaldatevi e satollatevi», € non si da loro il necessario al corpo, che
giovera? Cosi se la fede non ha le opere € morta. Voi vi ridete del povero?
VoI siete omicida!

Or bene, eccovi Gesu Cristo che non ha cosa alcuna e tutto attende da voi.
Se gli dite: lo ti adoro, ti riconosco quale mio Re, ti ringrazio della tua
Presenza nel SS. Sacramento, - e se intanto non gli date nulla per I'onore
del suo culto, voi l'insultate!

Quando un parroco € costretto a servirsi di paramenti sconvenienti, laceri,
perché non né ha altri, € spesso colpa dei parrocchiani ed € un grave
scandalo. Tutti possono dare qualche cosa a Nostro Signore e I'esperienza
attesta che per lo piu non i grandi né i ricchi fanno gli onori del culto
eucaristico, ma la massa del povero popolo.

Un giorno Nostro Signore osservava i Farisei che mettevano nel
gazofilacio grosse somme e non si mostrava punto commosso. Ma ecco
una povera donna vi depone due piccole monete che erano quanto



possedeva: Gesu I'ammira, il suo Cuore né € commaosso e non puo
trattenersi dal dire ai suoi Apostoli che quella povera vedova aveva dato
piu di tutti gl altri, perché aveva dato della sua sostanza.

Cosi pure chi si assoggetta ad una privazione per poter dare una candela,
un fiore, da piu di quelli che facilmente possono portare ricche offerte:
Gesl non guarda tanto alla quantita nei doni, ma al cuore che li offre.
Date, date dunque a Nostro Signore! Consolatelo nel suo abbandono,
soccorrete alla sua poverta.

IV. - Ma eccovi ancora di piu.

GesU e qui per nostro amore. Ebbene, quando si crede alla sua presenza e
lo si ama, i0 non comprendo come non gli si doni qualche cosa.

Lasciate anche in disparte la questione dei meriti e delle grazie che
ottenete con i vostri doni: non e un grandissimo onore quello di poter dare
qualche cosa a Nostro Signore, di poter onorare il Re?

Non tutti, si sa, Sono ammessi a presentare i loro omaggi ad un re della
terra: questo non si ottiene che a forza di protezione. E neppure a un amico
di condizione superiore alla nostra oseremmo presentare per la sua festa un
mazzo di fiori, se non avessimo con lui molta familiarita. Ebbene Gesu e
Re, essendo quegli stesso che fa i re, e tuttavia deroga all'etichetta dei re
della terra, permette che gli presentiamo continuamente i nostri omaggi, li
aspetta!

Ah, quanto onore per noi! Profittiamone: non abbiamo che il tempo di
questa vita per dare. Se quaggiu Iddio si degna ricevere dalle vostre mani,
ah! possiate avere spesso la consolazione di dire: Ho dato a Nostro
Signore!

In cambio, Egli si dara a voi.



AMIAMO IL SANTISSIMO SACRAMENTO

Amerai il Signore Iddio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima e
con tutte le tue forze.

Deuteronomio, VI, 5.

I. - Quando saro elevato da terra, attirero ogni cosa a me. Dapprima fu
dall'alto della croce che Nostro Signore attiro a sé tutte le anime,
riscattandole. Ma e pure certo che Gesu, pronunziando queste parole,
accennava al suo trono eucaristico, appie del quale vuole attirare tutte le
anime per legarle con le catene dei suo amore. VVuole mettere in noi un
amore appassionato verso di lui.

Un'idea, una virtu, che non diventano amore appassionato, non
produrranno nulla di grande. L'affezione di un fanciullo non e amore
secondo tutta la forza della parola: esso ama per istinto e perché si sente
amato, ama se stesso in coloro che gli fanno del bene.

Un domestico puo dedicarsi tutto al suo servizio, ma non amera davvero,
se non si dedica ai suoi padroni per affetto e senza alcuna mira d'interesse
personale.

L'amore trionfa allora, solo che é una passione della nostra vita. Si
possono produrre atti isolati d'amore piu 0 meno frequenti, ma la nostra
vita non e impegnata, non e donata. Ora, finché non avremo per Gesu in
Sacramento un amore appassionato, non avremo fatto nulla. Nostro
Signore certo ci ama appassionatamente, ciecamente, senza punto pensare
a se stesso, sacrificandosi tutto per noi: bisogna dunque ricambiarlo!

I1. - 1l nostro amore per essere appassionato deve subire le leggi delle
passioni umane. lo parlo delle passioni ordinate, naturalmente buone,
giacché le passioni in se stesse sono indifferenti: noi le rendiamo cattive
volgendole al male, ma sta a noi il servircene pel bene.

Una passione che domina un uomo lo concentra. Quel tale vuol giungere a
quella posizione onorevole ed elevata. Egli non lavora pit ad altro fine. Ci
vorranno dieci, venti anni, egli dice, non importa: ci arrivero. Fa unita,
ossia fa servire ogni cosa al suo intento, lasciando tutto quel che non lo
condurrebbe alla sua meta.

Un altro vuol farsi una fortuna, se ne traccia la grandezza e dice: lo
giungero a possedere tutto questo. Lavora, non guarda alla fatica, tutto gli
serve: intanto, e indifferente per ogni cosa che non riguardi il suo progetto.



Un altro ancora vuol giungere ad un onorevole matrimonio. Come a
Giacobbe, sette anni di servizio sono per lui poca cosa. Se fa bisogno, né
ricomincera altri sette: Avro la mia Rachele! Tante fatiche gli sembrano
molto lievi per la grandezza del suo amore. Ecco in qual maniera si riesce
nel mondo. Queste passioni possono diventar cattive e troppo spesso non
sono che una serie d'iniquita, ma per se stesse possono essere oneste.
Senza una passione non si giunge a nulla, la vita é senza scopo e passa
inutilmente.

I11. - Or bene, anche nell'ordine della eterna salute abbiamo bisogno di una
passione che domini la nostra vita e le faccia produrre, per la gloria di Dio,
tutti i frutti che Dio stesso né attende. Amate con passione una data virtu,
una verita, un mistero: dedicate ad essi la vostra vita, consacratevi pensieri
e lavoro; che altrimenti non giungerete mai a nulla, non sarete che un
lavorante a cottimo, non mai un eroe!

Abbiate un amore appassionato per I'Eucaristia. Amate Gesu in
Sacramento con tutto I'ardore con cui si amano gli uomini nel mondo, ma
per motivi soprannaturali, ben s'intende.

A tal fine cominciate col mettere la vostra intelligenza sotto I'influenza di
questa santa passione. Nutrite in voi lo spirito di fede, persuadetevi
invincibilmente della verita dell'Eucaristia, della verita dell'amore di cui
Nostro Signore vi da prova. Abbiate una grande idea, quasi una
contemplazione estatica della presenza e dell'amore di Gesu: in tal modo
voi date al vostro amore un focolare che né alimentera la flamma, e sara
costante.

Un uomo di genio concepisce un capolavoro, lo abbraccia con lo sguardo
dell'anima, ne & rapito. Lo eseguira con tutti i mezzi possibili, a costo di
qualsivoglia sacrificio; non sara mai né stanco, né disgustato, che il suo
lavoro domina tutta la sua vita; se lo vede innanzi, non puo distoglierne il
pensiero. Ebbene, mirate Gesu nel Santissimo Sacramento, contemplate il
suo amore, siatene penetrato e rapito. E voi esclamerete attonito: Com'e
dungue possibile che Gesu mi ami al punto di darsi a me sempre, senza
stancarsi mai?

La vostra mente si fissa allora su Nostro Signore, tutti i vostri pensieri si
volgono a cercarlo, a studiarlo; sentite il bisogno di penetrare le ragioni del
suo amore; nello stupore, nel rapimento il vostro cuore lascia sfuggire
questo grido: Come mai potro rispondere a tanto amore?



Ed ecco, I'amore va crescendo nel vostro cuore: si ama assai quello
soltanto che ben si conosce. Il cuore si slancia verso il Santissimo
Sacramento; che non ha pazienza d'appressarsi passo a passo. Gesu Cristo
mi ama! mi ama nel suo Sacramento! Il cuore spezzerebbe, se potesse, le
pareti che lo racchiudono, per unirsi piu strettamente a Nostro Signore.
Vedete i Santi: I'amore li inflamma, li fa soffrire, li trasporta; e un fuoco
che consuma le loro forze e finisce col farli morire.

Oh morte felice!

IV. - Che se non giungiamo tutti fin 13, tutti possiamo amare
appassionatamente Gesu e lasciarci dominare da questo amore.

Non amate voi qualche persona? O madri, non avete voi un amore
appassionato per i vostri figli? Spose, forse che non amate
appassionatamente i vostri sposi? E voi, figli, non sentite tutta la dolcezza
dell'affetto verso i vostri genitori? Or bene, applicate questo vostro amore
a Gesu. Non vi sono due amori, ma uno solo. Egli non vi domanda di avere
due cuori, uno per Lui e l'altro per quelli che amate su questa terra.

O madri, amate dunque il Santissimo Sacramento col vostro cuore di
madre, amatelo come un figlio! Spose, amatelo come vostro sposo! Figli,
amatelo come vostro padre!

Abbiamo una sola potenza di amare, ma capace di abbracciare oggetti
diversi, con motivi diversi. Certuni amano alla follia i parenti, gli amici, e
non sanno amare il Signore. Ma quel che facciamo per la creatura é quello
stesso che dobbiamo fare per Dio: con questa differenza soltanto, che Iddio
va amato senza misura e sempre piu.

V. - Un'anima, che ama a questo modo, non ha piu che una vita e una
potenza, Gesu in Sacramento.

Egli e 13, ed essa vive di questo pensiero. Egli € la! Tra Gesu e I'anima vi e
allora corrispondenza, unione di vita.

Perché non vi giungeremmo?

Noi risaliamo diciannove secoli indietro per cercare gli esempi di virtu
nella vita mortale di Nostro Signore. Ma Egli potrebbe dirci un giorno: Mi
avete amato nel presepio, perché mi trovaste dolce e amabile; mi avete
amato sul Calvario, perché ho cancellato i vostri peccati; perché dunque
non mi avete amato nel Santissimo Sacramento, ove sempre ero con voi?
Vi bastava venire, io ero la, poco lungi da voi.



Nel giudizio, non saranno tanto i nostri peccati che ci spaventeranno: ci
furono perdonati per sempre; ma nostro Signore ci rinfaccera il suo amore:
Mi avete amato meno delle creature. Non avete fatto di me la felicita della
vostra vita. Non mi avete amato abbastanza per vivere di me.

Ma noi potremmo dire: Siamo dungue obbligati ad amare cosi? Lo so che
non é scritto il precetto di amare in tal modo, e ve n'e bisogno? Nulla lo
dice, tutto pero lo grida: la legge € nel nostro cuore.

Mi spaventa il pensiero che tanti cristiani si occupano volentieri e sul serio
dei vari misteri, della vita, passione e morte di Nostro Signore, si danno al
culto di qualche santo, ma dimenticano Gesu in Sacramento. Ma perche,
ditemi, perché? Ah, perché non si puo riguardare attentamente il
Santissimo Sacramento senza sentirsi costretti a dire: Bisogna che io lo
ami, che vada a visitarlo: non posso lasciarlo solo, mi ama troppo!

Gli altri misteri sono fatti storici che non vanno dritti al cuore: sono
oggetto soprattutto di ammirazione: qui bisogna darsi, rimanere e vivere in
Nostro Signore.

L'Eucaristia é la piu nobile aspirazione del nostro cuore; amiamola dunque
di un amore appassionato. Si dice: tutto questo é esagerazione. Ma I'amore
e esagerazione. Esagerare e superare la legge; I'amore deve esagerare.

Non e forse esagerazione I'amore che Gesu ci dimostra restando con noi in
tanta umiliazione? Chi vuole attenersi a quello cui é assolutamente
obbligato, non ama. Ama colui che sente in sé la passione dell'amore.

Voi avrete la passione dell'Eucaristia quando Gesu in Sacramento sara il
vostro pensiero abituale, quando la vostra felicita sara di venite ai suoi
piedi, il vostro desiderio costante quello di fare il suo beneplacito. Orsu,
entriamo in Nostro Signore! Amiamolo un po' per lui stesso; sappiamo
dimenticarci e darci a questo buon Salvatore. Immoliamoci dunque un
poco!

Vedete questi ceri, questa lampada che si consumano senza lasciar nulla, e
nulla riservare per sé. Perché non saremmo per Gesu un olocausto, di cui
non resti niente?

No, non viviamo piu noi stessi; solo viva in noi Gesu Sacramentato! Egli
ci ama tanto!



L'EUCARISTIA NOSTRA VIA
lo sono la via, la verita e la vita.
Giovanni, X1V, 6.

I. - Nostro Signore ha detto queste parole quando era visibilmente su
questa terra. Ma esse si estendono piu in la della sua vita mortale. Sono
sempre pienamente vere, ed Egli puo sempre dirle con tutta ragione dal
Santissimo Sacramento. Vi sono nella vita spirituale delle vie
Immaginarie, dei sentieri di traverso che si possono seguire per un po' di
tempo e poi si abbandonano. Nostro Signore nel Santissimo Sacramento e
la strada immutabile. Egli e di piu il mezzo, il modello; che poco ci
gioverebbe conoscere la via se Egli non c'insegnasse col suo esempio a
percorrerla.

Non si arriva al Cielo che partecipando alla vita di Nostro Signore. Questa
vita ci e data in germe nel Battesimo, gli altri sacramenti la fortificano, ma
essa consiste sopratutto nella pratica e nella imitazione delle virtu del
Salvatore. Ora per imitarle noi abbiamo bisogno di vedere Nostro Signore
all'opera, di seguirlo in tutti i particolari del lavoro, dei Sacrifici che quelle
esigono perché possano regnare in noi. Le sue virtu sono l'applicazione
delle sue parole, i suoi precetti in atto. Per poterci perfezionare in esse
dobbiamo venire al particolare, giacché la perfezione non si trova che nel
particolare: Non est perfectum nisi particulare, dice la filosofia scolastica.
Il Verbo Eterno che voleva ricondurci al Padre, non potendo come Dio
praticare le virtu proprie di noi uomini, le quali implicano tutte il
combattimento e il Sacrificio, si e fatto uomo; ha preso gli strumenti nostri
ed ha lavorato sotto i nostri occhi. E come in Cielo, ove e ritornato
glorioso, non potrebbe piu esercitare la pazienza, la poverta, la umilta, si e
fatto Sacramento per continuare ad essere il nostro modello.

Queste virtu non procedono piu dalla sua libera volonta per modo da
produrre gli atti mentori: né ha fatto il suo stato permanente e ne e come
rivestito. Prima ne praticava gli atti: ora ne ha rivestito esteriormente lo
stato. Nella sua vita mortale fu umile ed umiliato; ora regna glorioso, ma
in una condizione esterna di umilta nel Santissimo Sacramento. Ha unito a
se inseparabilmente lo stato abituale delle virtu: contemplandolo, noi
vediamo le sue virtu e sappiamo in qual modo farne gli atti. Togliete la sua
umiliazione e cessa lo stato sacramentale. Togliete la sua poverta,
supponete che Egli sia seguito da uno splendido corteo; noi saremo come
annientati al cospetto della sua maesta, ma non vi sara piu l'attrattiva



dell'amore, perché questo non si dimostra che discendendo. Gesu in
Sacramento esercita la potenza, perdona le ingiurie anche piu che sul
Calvario. La i suoi carnefici non lo conoscevano, qui &€ conosciuto e
insultato. Egli prega per tante citta deicide, dalle quali € proscritto. Senza
questo grido di perdono non vi sarebbe piu il Sacramento d'amore, che la
giustizia circonderebbe e difenderebbe il trono di Gesu insultato.

GesU pertanto non fa piu gli atti delle virtt ma ne ha permanentemente lo
stato; tocca a noi fare quegli atti, completare, per dire cosi, Gesu stesso, il
quale forma in tal modo una sola persona morale con noi. Noi siamo i
membri attivi di Lui, che é il nostro capo e il nostro cuore, tanto che Egli
puo dire: lo vivo ancora della mia prima vita. Noi completiamo, noi
continuiamo Gesu.

Il. - La dunque, nel Sacramento, Gesu ci offre il modello di tutte le virtu;
ne studieremo alcune in particolare. Nulla eguaglia la bellezza
dell'Eucaristia! Ma solo le anime pie, che si comunicano e meditano,
possono cio comprendere. Gli altri non né intendono nulla. Poche persone
pensano alle virtu, alla vita, allo stato di Nostro Signore nel Santissimo
Sacramento. E' trattato come se fosse una statua: si crede che sia la
soltanto per ricevere le nostre preghiere e perdonarci. No, non é vero. lvi
Gesu vive di una vita perfetta: guardatelo, studiatelo, imitatelo. Quelli che
non fanno cosi debbono risalire indietro diciannove secoli, leggere
I'Evangelo e studiarsi di completarlo quanto ai particolari della vita intima,
e non gustano la dolcezza di questa parola viva e presente: lo sono la
vostra Via oggi ancora, si. lo Stesso sono la vostra via!

Certo, la verita non invecchia e I'Evangelo € vivo sempre. Ma com'e
faticoso quel dover sempre tornare indietro! E ci vuole tutto questo penoso
lavoro per ottenere infine una fredda rappresentazione. E' cosa piu
speculativa che pratica e meno adatta a sostenere la virtu. Le virtt non si
apprendono e non si mantengono con facilita che nell'Eucaristia.
Ricordiamoci dungue che Nostro Signore e nel Sacramento non solo come
distributore delle sue grazie, ma vi & pure e innanzitutto nostra via e nostro
modello. L'educazione si fa di viva presenza, per una segreta
corrispondenza che esiste tra il cuore della madre e quello del figlio: gli
estranei non vi riescono, la sola voce della madre fa vibrare quel cuore.
Non possiamo avere in noi la vita di Gesu, se non viviamo sotto la sua
ispirazione, se non ci educa egli stesso. Vi é chi puo indicarci la via delle
virtu, ma darcele, fare la nostra intima educazione, nessun‘altro lo puo,



fuorché Nostro Signore.

Mose e Giosue guidavano il popolo, ma essi pure erano guidati dalla
colonna di fuoco.

Cosi il direttore ci ripete gli ordini di Nostro Signore: lo consulta, lo cerca
In noi e insieme la grazia, la speciale attrattiva che Egli ha deposto nella
nostra anima. Per conoscerci, si studia di conoscere Nostro Signore in noi
e ci guida secondo la nostra grazia dominante ch'egli sviluppa ed applica
nella nostra vita, guidato egli stesso dal Supremo Direttore delle anime: ci
ripete i suoi ordini.

Ebbene, Nostro Signore e nel Santissimo Sacramento per tutti, non
soltanto per i direttori spirituali: tutti possono vederlo e consultarlo.
Specchiatevi in Lui e saprete quel che abbiate a fare.

Se leggete I'Evangelo, trasportatelo nell'Eucaristia e dall'Eucaristia in voi
stessi. Vi troverete allora molto piu forti. In quel modo I'Evangelo
s'illumina di una luce piu viva, e voi avete sotto gli occhi la vivente
continuazione di quel che vi leggete, poiché Nostro Signore, nostro,
modello, é insieme la luce che ci fa vedere questo modello e ce ne discopre
le bellezze. Nostro Signore nel Santissimo Sacramento e la stessa sua luce,
si fa conoscere da Se stesso, come il sole € prova di se stesso: si fa
conoscere al suo apparire. Qui non c'é bisogno di ragionamenti. Un figlio
non fa dei ragionamenti per riconoscere i suoi genitori. Cosi Gesu si
manifesta con la sua presenza, con la sua realta. Ma a seconda che noi
veniamo a meglio conoscere la sua voce e si fa piu puro il nostro cuore e
pill amante, Nostro Signore ci si manifesta in una luce piu viva ed in una
maniera piu intima, nota a quelli soltanto che amano. Allora Egli da
all'anima una convinzione sovrumana che eclissa ogni lume naturale della
ragione. Vedete Maddalena, ad una sola parola di Gesu lo ha riconosciuto.
Cosi nel Santissimo Sacramento Egli dice una sola parola, ma che ci si
ripercuote nel cuore: Sono io!... E sentiamo che e Lui e lo crediamo piu
fermamente che se lo vedessimo con gli occhi.

I11. - Questa manifestazione che ci si fa dell'Eucaristia, deve essere come il
punto di partenza per tutti gli atti della vita. Bisogna che tutte le virtu
prendano le mosse dell’'Eucaristia. VVolete, per esempio, praticare lI'umilta:
osservate come Gesu la pratica nel Santissimo Sacramento. Muovete da
questa cognizione, da questa luce, e poi, se cosi vi piace, andate pure al
Presepio ovvero al Calvario. E vi sara piu facile andarvi, perché € nella
natura della nostra intelligenza passare dal noto all'ignoto. Avendo sotto



gli occhi I'umilta di Nostro Signore nel Sacramento, vi riuscira piu facile
rappresentarvela nella sua nascita o in qualsivoglia circostanza della sua
vita. E cosi fate per tutte le virtu.

Si, allora s'intende molto meglio I'Evangelo. Nostro Signore ci parla con lo
stato in cui si trova innanzi a noi, e certo nessun meglio di Lui puo
spiegarci e farci intendere le sue parole ed i misteri della sua vita. E
insieme Egli ci da il gusto per farceli assaporare, mentre li intendiamo.
Non dobbiamo piu cercare la miniera, ci siamo dentro e ne caviamo il
prezioso metallo.

Solo dunque per mezzo dell'Eucaristia noi sentiamo tutta la forza viva
delle parole del Salvatore: 1o sono la via. Tutto il nostro studio nella vita
spirituale sia dunque di contemplare I'Eucaristia, di cercarvi I'esempio di
quel che dobbiamo fare in tutte le circostanze della vita cristiana: in cio
consiste e in tal modo si mantiene la vita d'unione con Gesu in
Sacramento. Cosi noi diveniamo eucaristici nella nostra vita, ci
santifichiamo nella grazia dell'Eucaristia.



L'ANNICHILAMENTO, CARATTERE DELLA SANTITA
EUCARISTICA

Annichilo Se stesso.

Filippesi, 1l

Nostro Signore nel Santissimo Sacramento € il nostro modello; vediamo in
qual modo Egli c'insegna le virtu che fanno i santi. A tal fine osserviamo
qual é lo stato in cui si trova: la forma della sua vita sara la forma delle
nostre virtu. Studiare come Egli €, intenderemo quel che vuole, poiché
I'esterno indica l'interno. Dalle parole, dalle maniere si argomenta quel che
sta nell'anima. Quando si vedeva Nostro Signore povero e conversare con i
poveri, si capiva ch'Egli era venuto a salvarci per mezzo della poverta.
Quando Egli moriva per noi, c'insegnava quel che dobbiamo fare per andar
in Cielo. Ora lo stato di Nostro Signore nel Santissimo Sacramento, il
carattere che vi domina e ci colpisce, e I'annichilamento.

Pertanto questo stato ci deve far conoscere di che si occupi e quali siano le
sue virtu, che tutte, ciascuna secondo la sua natura, prenderanno questa
forma, questa impronta di umilta e di annichilamento. Studiatelo questo
annientamento e saprete quel che dovete fare per rassomigliare al vostro
modello, e per essere nella grazia della santita eucaristica. Ricordatevi che
questo é il carattere dominante di Gesu in Sacramento e che deve essere
anche il vostro se volete vivere della grazia che emana dall'Eucaristia.

I. - Ora Nostro Signore e I'Ostia santa. Prende lo stato delle sacre specie:
subentra alla loro sostanza. Egli ha subordinato il suo stato alla maniera di
essere delle sacre specie, che diventano cosi la forma visibile della sua
vita, la legge della sua durata sacramentale: né & come il supposto, ad esse
e sottomesso, dipende da esse. Non toccano la sua vita divina, é vero, e
quando cessano di esistere Gesu non né soffre nel suo corpo glorioso;
tuttavia, venendo esse distrutte, Egli si ritira; unito ad esse, ne subisce le
leggi di movimento, di umiliazione, é trattato come esse; mirandole, tu
vedi la condizione, il modo di essere esterno di Nostro Signore.

Ora, come sono povere dette specie! Cosi povere che non posseggono piu
il loro proprio essere: la consacrazione ha tolto la sostanza alla quale la
natura le aveva congiunte. Non hanno piu la proprieta naturale della loro
esistenza: non esistono che per un miracolo.

Cosi Nostro Signore: non ha proprieta nel Santissimo Sacramento; dal
Cielo non porta che Se stesso: non ha una pietra, non una chiesa. E' povero



come le sacre specie. Piu povero dungue che a Betlemme. La era padrone
di Sé, aveva un corpo che si moveva, vagiva, cresceva, poteva ricevere,
accettare dai suoi amici.

Qui nulla. Attorno a lui pu0 esservi profusione di doni: il suo stato
personale non muta. Sia pur d'oro l'altare, mille luci vi risplendano, non
per questo Gesu € meno povero e meno oscuro sotto le sacre specie. E'
morto civilmente, impossibilitato a ricevere checchessia.

E' un morto! Al religioso che fa il voto di poverta I'onore di
rassomigliargli. E' come chiuso, legato in un lenzuolo: e quello il suo
vestimento, sempre lo stesso; un vestito che non & neppure una sostanza,
né un essere naturale; cosi fragile che, se cessasse il miracolo, sarebbe
distrutto e non potrebbe esistere un istante. Ecco il gran povero: bisogna
vederlo, considerarlo, per disporci a fare il voto di poverta. Studiate la
poverta di Gesu nell'Ostia santa, e saprete fin dove dovete spingere lo
spirito di rinuncia e di poverta.

E come sono umili le sacre specie! Sempre bianche; ma il bianco non € un
colore: la sua vista prolungata infastidisce. Cosi Nostro Signore nel
Sacramento non ha alcuna bellezza visibile, nessuna bellezza umana, Egli
che era cosi bello nella sua vita mortale, il pit bello tra i figli degli uomini.
La nube che lo avvolge nulla lascia trasparire. L'ultimo degli uomini conta
piu di Gesu, perché é ancora qualcuno; Gesu ha voluto prendere la legge
delle specie e non essere che qualche cosa.

Le sacre specie sono immobili e inanimate. Egli, il Verbo, la vita del
mondo, il supremo motore di tutti gli esseri, la vita di tutte le vite, si
condanna a restare senza moto, senza azione, si fa prigioniero. Si riduce al
punto che per piccolo che sia il frammento di Ostia consacrata, vi € ancora
tutto intero. Ha in Se la vita e il movimento; non ne usa, perche si e
sottoposto alla condizione delle specie inanimate. Insultato, coperto di
sputi, non si difende. Se potesse ancora soffrire soffrirebbe piu nel
Sacramento che durante la sua vita mortale.

Sapete cio che disse di Se per bocca del Profeta: 1o sono un verme e non
un uomo. Il verme € l'ultimo degli animali, vicino ai vegetali, e affatto
nudo. Gesu fu come un verme sulla croce, ove nudo era esposto agli insulti
dei carnefici: ma non fu che per poche ore. Nello stato sacramentale non si
fa verme della terra, ma si espone ad essere a contatto coi vermi. Quante
Ostie consacrare si guastano casualmente o per incuria! corrompendosi, i
vermi se ne impadroniscono e ne scacciano Nostro Signore; giacche Egli
dimora sotto le specie soltanto finche sono sane. | vermi prendono dunque



il suo posto: intanto che I'Ostia si decompone in una parte, Gesu si rifugia
nell'altra e lotta cosi con 1 vermi della corruzione! Veramente ha preso
tutte le miserie delle sante specie, quanto al suo modo di essere esterno:
Putredini dixi: pater meus es tu; mater mea et soror mea, vermibus.

Finalmente le specie non hanno volonta. Si prendono e portano ove si
vuole. Chiungue gli comandi, Gesu non resiste, non dice mai no: si lascia
prendere dalle mani d'un scellerato. E' una delle condizioni dello stato da
lui scelto. Non si difende. La societa vendica l'aggressione punendo
I'aggressore: Nostro Signore permette tutto... Come? Fin la?

Certo, Gesu si e annichilito sul Calvario quanto alla gloria della sua
divinita, al benessere della natura umana, e in confronto degli altri uomini;
ma nella Eucaristia il suo annichilimento e piu profondo. Nella scala delle
creature l'ultimo grado € di non avere una sostanza propria ed essere
semplicemente una qualita. Ora Gesu Cristo, che non puo perdere la sua
sostanza, prende la forma esterna e le condizioni di naturali accidenti per
dirci: Guardate e fate com'io faccio. Oh, giammai potremo imitarlo
pienamente, discendere cosi basso!

Non sia a nostro eterno rammarico l'avere si poco pensato agli
abbassamenti di Gesu nel Santissimo Sacramento.

I1. - 1l suo annichilamento eclissa tutto cio che e glorioso in Lui. Se Nostro
Signore lasciasse trasparire la sua gloria, non sarebbe piu, nell'adorabile
Sacramento, il nostro modello di annichilamento, ed anche noi potremmo
cercare la maesta e la gloria delle virtu. Avete mai veduta la gloria di Gesu
nel Santissimo Sacramento? Ah! davvero ¢ il sole velato. Vi fa si dei
miracoli, ma questi non sono frequenti, ed essi stessi ricordano e mettono
in maggiore evidenza il suo abbassamento abituale. VVuol essere
interamente eclissato. Gesu € piu grande quando non fa miracoli, perché
allora I'amore gli tiene le mani legate. Se ci mostrasse la sua gloria, non ci
potrebbe piu dire: Guardatemi, vedete come io sono dolce ed umile di
cuore! Ci spaventerebbe.

Gesu eclissa la sua divinita molto piu che nella sua vita mortale. Allora
sempre gli si vedeva qualche cosa di divino sul volto, nel contegno. Percio
prima di beffeggiarlo, i soldati del pretorio gli velarono gli occhi: erano
cosi belli i suoi occhi! Ma qui nulla, affatto nulla. L'immaginazione cerca
talora di rappresentarci i suoi lineamenti nell'Ostia santa, ma quanto &



lungi dalla realta! Se lo vedessimo almeno un giorno all'anno, una volta
nella vita! No, ha velata la sua gloria entro una nube impenetrabile.

A tale annientamento Gesu si assoggetta essendo nello stato di gloria e in
modo positivo e non soltanto negativo. Si umilia negativamente colui che,
essendo peccatore, indegno delle divine grazie, riconosce la sua miseria, il
suo nulla e quindi gli e facile e naturale riconoscere che non € in lui nulla
di buono, troppo sapendo di non produrre che frutti di morte. Ma l'umilta
positiva si pratica nel bene, nella lode meritata, riferendo a Dio la gloria di
cui l'uomo si priva volontariamente per fargliene omaggio. E' la lezione
che ci da Gesu Cristo col suo annientamento eucaristico.

Umiliatevi nelle vostre virtu. Certo, il cristiano e grande, essendo I'amico,
il coerede di Gesu Cristo e partecipe della sua natura divina. La grazia ne
fa il tempio e lo strumento dello Spirito Santo. E com'é grande il sacerdote,
ministro dei divini misteri, che comanda a Dio stesso, santifica e salva le
anime dirigendole a Dio! Come gia gli angeli col loro capo Lucifero, il
cristiano, il sacerdote, considerando la loro sublime dignita, avrebbero un
appiglio per levarsi in alto.

Se Nostro Signore ci avesse soltanto innalzati, noi saremmo in grande
pericolo di perderci per orgoglio. Ma Egli annulla la sua gloria, la sua
grandezza e ci grida: Vedete com'io mi umilio; certo io sono piu grande di
voi, ma vedete quel che faccio della mia grandezza, quel che divento.

Se GesUll non fosse la nascondendo tutta la sua gloria, noi sacerdoti non
potremmo dirvi: Siate umili. Perché voi potreste risponderei: Noi siamo
principi della grazia. E' vero, ma mirate il vostre Re! Questo pensiero fa
prostrare in terra alla presenza di Nostro Signore i Vescovi, il Papa: nel
vederli cosi scomparire alla sua presenza, si confessa che Dio solo &
veramente grande.

Ma senza I'Eucaristia che avviene? Vedetelo nelle altre religioni: che cosa
e divenuta l'umilta? Il protestante non conosce il disprezzo delle umane
grandezze; lavora, si sacrifica per elevarsi. Nessuno e piu fiero e altezzoso
dell'onesto protestante: non ha piu I'Eucaristia e per cio stesso neppure
I'umilta. E non vedete i cattolici che non vivono dell'Eucaristia coronarsi
delle loro opere buone? Sono cosi belli gli elogi meritati e pronunciati da
cristiani. E poi col moltiplicare le opere buone si fa presto a passare per un
santo.

Da dove viene l'orgoglio spirituale che si eleva sulle grazie ricevute, sui
doni di Dio, sulla cerchia di amici virtuosi e santi, sull'influenza che si
abbia sulle anime, donde viene se non dalla dimenticanza dell'Eucaristia?



Quando fate la Comunione, vi prende forse questo orgoglio? Ah no,
perché sentireste Gesu dirvi: Come mai ti fai un trono delle grazie che ti ho
date, dell'amore privilegiato che ti porto? o mi anniento, fa come faccio
0.

Meditare Nostro Signore annichilato nell'adorabile Sacramento ¢ il vero
cammino dell'umilta. Si comprende che il suo annichilamento ¢ la prova
pit grande del suo amore e che tale deve essere pure la prova del nostro; si
comprende che bisogna abbassarsi fino a Gesu Cristo che si € messo al
pari con gli ultimi esseri della creazione.

Ecco la vera umilta, che da del suo, facendo risalire a Dio I'onore e la
dignita che ne riceve. Credono molti che non possiamo umiliarci se non
dei nostri peccati e delle nostre miserie, non gia nel bene, nella grandezza
soprannaturale. Ma lo possiamo, certamente. Far risalire ogni bene a Dio &
I'umilta di ossequio, lI'umilta pit perfetta. Ce la insegna Nostro Signore, e
pil ci appressiamo a lui, pit come lui ci umiliamo. Vedete la Santissima
Vergine, esente da peccato, senza difetto od imperfezione, tutta bella, tutta
perfetta, tutta splendente per la sua grazia di Immacolata e per la sua
incessante cooperazione: ella si umilia pit di ogni altra creatura. Consiste
I'umilta nel riconoscere che nulla siamo senza Dio e nel riferire a lui tutto
quel che siamo; e quanto pit uno e perfetto, piu cresce questa umilta,
perché ha piu da rendere a Dio; a misura che le grazie ci elevano, noi
discendiamo; le nostre grazie sono i gradini della nostra umilta.
L'Eucaristia dunque c'insegna a riferire a Dio la grandezza e la gloria e non
soltanto ad umiliarci delle nostre miserie. Ed e una lezione permanente.
Pertanto ogni anima eucaristica deve divenir umile: la vicinanza, la
compagnia di Gesu in Sacramento deve renderci tali che piu non pensiamo
né operiamo se non per impulso di questa divinita annichilata. Chi
alimentasse il proprio orgoglio alla presenza dell'Eucaristia sarebbe un
demonio! Ma basta guardarla per sentire il bisogno di annichilirsi. E la
Chiesa mettendoci in ginocchio innanzi al Santissimo Sacramento ci pone
nell'attitudine dell'umilta e dell'annientamento.

Ecco I'umilta dello stato sacramentale; vediamo ora quella delle opere.

I11. - Gesu opera nel Santissimo Sacramento. Lavora, & mediatore, salva le
anime; applica la sua redenzione e ci santifica. La sua azione si estende su
tutte le creature. E' il Verbo che ha detto una parola per cui ogni cosa fu
creata, e tutto ancora conserva con la sua parola. Egli continua a
pronunciare il fiat che mantiene la vita in tutta la creazione. Non soltanto



Gesu nel Sacramento e Creatore, ma e riformatore, restauratore e re di tutta
la terra. Tutte le nazioni gli sono state date da governare, ed il Padre per lui
agisce nel mondo. Egli governa il mondo: la parola d'ordine che regge
I'universo parte dal Santissimo Sacramento. Tiene in mano la vita di tutti
gli esseri: € giudice dei vivi e dei morti.

Ora i sovrani circondano di un apparato regale quanto dicono e quanto
fanno. E' necessario: I'uomo si governa con l'amore o con il timore.

Ma Nostro Signore! Ove e l'apparato di questo re, a cui appartiene ogni
potere in cielo ed in terra? ove la gloria, il fasto delle parole e degli atti?
Milioni d'Angeli partono ad ogni istante dal Tabernacolo e vi ritornano
dopo aver compiuto i suoi ordini: la é il loro centro, la il quartiere
generale, percheé la e il generale in capo delle milizie celesti. Vedete voi,
udite qualche cosa? Tutte le creature gli obbediscono e noi non ci
accorgiamo di nulla. Ecco, come sa nascondere la sua azione! come sa
comandare nell'annientamento! E gli uomini che comandano agli altri
credono di essere qualche cosa; parlano alto e forte, e pensano cosi di
comandare piu efficacemente! Ecco una buona lezione per i superiori, i
capi di casa: per imitare Nostro Signore nel Santissimo Sacramento tutti
debbono essere umili nel comandare.

Notate ancora lI'umilta di Nostro Signore: egli non comanda direttamente
agli uomini, perché allora non si vorrebbe pit obbedire che a lui; ma si
nasconde affinché obbediamo ad altri uomini, nei quali € un riflesso della
sua autorita. Ammirabile unione dell'autorita e dell'umilta!

Di piu: Nostro Signore nasconde la santita delle sue opere. La santita ha
due parti. La prima consiste nella vita interiore dell'anima con Dio, ed é la
parte principale, da cui dipende la perfezione, la vita della santita. Per lo
pill basta da sola, ed é tutto. Essa consiste nella contemplazione e nella
immolazione inferiore dell'anima. L'altra parte e la vita esteriore.

La contemplazione risulta dalle relazioni dell'anima con Dio, con gli
angeli, con il mondo spirituale: é la vita di preghiera che costituisce il
valore della santita, che e la radice della carita e dell'amore. Ora questa
vita bisogna nasconderla, bisogna che Iddio solo ne possegga il segreto,
perché altrimenti I'uomo vi metterebbe il suo orgoglio. Iddio I'ha riservata
a sé, vuole dirigerla Egli stesso, che a questo non basterebbe neppure un
santo. E' la relazione nuziale dell'anima con Dio, che si fa nel segreto
dell'oratorio, a porte chiuse: Intra in cubiculum tuum et, clauso ostio, ora
Patrem tuum in abscondito: entra nella tua stanza e, chiusa la porta, prega



il Padre tuo in segreto. Ci costa lo starcene cosi a pregare in segreto. Noi
vorremmo sempre andare alle opere, pensare a quel che si fara, a quel che
si dira in questa ed in quell'altra circostanza. Non abbiamo la chiave della
preghiera; non sappiamo tenerci in silenzio.

Guardate Nostro Signore. Egli prega, é il grande supplicante della Chiesa!
Ottiene con la sua preghiera piu che tutte le creature insieme; ma prega nel
suo annichilimento. Chi lo vede nella sua orazione? Chi ne ode la supplica
incessante? Nella sua vita mortale era veduto pregare dagli Apostoli, i
quali pure ne udirono i gemiti nell'Orto degli Olivi. Qui nulla. La sua
stessa preghiera € dungue nell'annientamento, ma la potenza che ne
acquista e proporzionata all'immolazione che I'accompagna. Premete una
spugna e vi dara tutto il liguido che contiene. Ci vuole compressione per
avere una grande forza di espansione. Ebbene nostro Signore si comprime,
si annichila, affinché il suo amore erompa verso il Padre con una forza
infinita.

Qui I'anima contemplativa trova il suo modello: essa non vuole essere
conosciuta, vuol essere sola, si raccoglie e si concentra. Quante anime
disprezzate dal mondo, eppure onnipotenti, perché la loro preghiera
somiglia alla preghiera umile e annichilata di Gesu in Sacramento! Per
alimentare e sostenere questa preghiera concentrata e nascosta esse hanno
bisogno dell'Eucaristia: se rimanessero in se stesse, perderebbero la testa!
GesU solo con la sua dolcezza tempera la forza di tale preghiera.

La vita interiore consiste inoltre nell'immolazione. Perché I'anima sia
libera e tranquilla nella preghiera, bisogna che i sensi, il corpo e tutte le
facolta restino in silenzio. Onde € che lI'anima, la quale vuole lavorare
interiormente, deve sostenere in se stessa una lotta piu torte di qualsiasi
altra.

Anche qui e nostro modello la vita annichilita di Nostro Signore. Chi
s'immola piu di Lui? Si dice ch'Egli non soffre pit. Non é necessario
soffrire attualmente, ma basta avere la volonta e mettersi nello stato di
Sacrificio, perché vi sia una vera immolazione. E' un pregiudizio il credere
che il dolore sentito fisicamente o provato attualmente faccia tutto il
merito del Sacrificio. Molti dicono: lo non ho merito, perché nulla mi
costa. lo faccio ogni cosa facilmente, dunque io non faccio nulla per Iddio.
Questo € un errore che tende a far abbandonare la via della santita.
Purtroppo alla nostra pieta piace vedere quel che fa, sentir che agisce,
sapere che da qualche cosa!



Tuttavia, ditemi, non calcolate piu il primo Sacrificio che doveste fare per
darvi alla pratica di quella tale virtu? Vi e costato non poco senza dubbio.
E contate per nulla il continuare a ripeterne gli atti? Questo prova la
perseveranza della vostra volonta. Sappiate che il Sacrificio consiste nella
volonta, la quale si mantiene e diviene anzi piu forte per I'abito, sebbene
per l'abitudine del Sacrificio il dolore sia meno vivo. L'agonia, la morte a
se stesso e nel principio, nel primo dono di se: dopo viene la pace, ma il
merito dura e si accresce per la rinnovazione e continuazione del
Sacrificio. L'amor filiale fa sopportare con semplicita, senza che costi,
sacrifici eroici; I'amor di Dio fa che i santi godano in mezzo ai patimenti.
Valgono meno tali Sacrifici e patimenti perché sono accompagnati da un
godimento che ci rende meno sensibili ad essi?

Or bene Nostro Signore non soffre piu nel SS. Sacramento, ma ha preso
volontariamente questo stato d'immolazione. Ne ebbe il merito fin da
quell'ora in cui, conoscendo i disprezzi, gli insulti che avrebbe sostenuto
da parte degli uomini, accetto tutto, istitui il Sacramento e si rivesti dello
stato di vittima. Questo merito dura senza dubbio; non € e non sara mai
esaurito: la libera volonta di Gesu, che ha tutto accettato anticipatamente,
abbracciava tutti i tempi e tutti i luoghi. E per rendere manifesta la sua
volonta, sempre attuale, di immolarsi, ha disposto che la Chiesa
rappresenti la sua immolazione nella Santa Messa con la separazione delle
specie del vino da quelle del pane e con lo spezzamento dell'Ostia in tre
parti. Nella Comunione Egli perde, distruggendosi le sacre specie nel
corpo del comunicante, il suo essere sacramentale. VVoi vedete pertanto la
continua sua immolazione.

Noi ignoriamo la parola del mistero che unisce nell'Eucaristia la vita e
I'immolazione, la gloria e I'umiliazione: € il segreto di Dio. Qui ancora
Nostro Signore insegna all'anima di vita inferiore a non far conoscere le
intime sue pene che a Dio solo.

No, gli uomini non sappiano i nostri patimenti, affinché non ci
compatiscano, non ci lodino, il che ci perderebbe. Guardiamo al nostro
modello nel SS. Sacramento. Oh, quanto pochi, tra quelli stessi che
pregano e comunicano, conoscono l'azione del Nostro Signore nella sua
immolazione! Non la suppongono neppure.

Quanto agli atti esterni della vita cristiana, Nostro Signore c'insegna pure a
nasconderli, a non ricevere le lodi per quanto siano meritate. Per imitarlo
dobbiamo lasciar vedere soltanto il lato meno onorifico delle nostre buone
opere: sara tanto piu splendente il lato che guarda verso il Cielo. Cosi



dobbiamo fare ogni qualvolta possiamo disporre liberamente della forma
esterna dei nostri atti. Quando sono opere da farsi pubblicamente,
facciamole bene, per edificar il prossimo; ma se sono buone opere
personali, nascondiamole. Saremo nella grazia eucaristica. Chi vede le
virtu di Nostro Signore?

Concludo e vi dico: ricordatevi gli abbassamenti di Gesu Cristo nel
Santissimo Sacramento; abbassatevi come Lui, non guardate piu a vol,
perdetevi: bisogna ch'Egli cresca e che voi diminuiate. L'annichilamento
sia il carattere della vostra virtu e di tutta la vostra vita. Diventate come le
specie che pit non hanno la naturale loro condizione ed esistono solo per
miracolo. Non siate piu nulla per voi stessi, nulla attendete da voi, nulla
fate per voi: annichilatevi!



GESU MANSUETO ED UMILE DI CUORE
Imparate da me che sono mansueto e umile di cuore.
Matteo, XI, 29.

Gesl c'insegna col suo stato eucaristico ad annichilarci, al fine di
rassomigliargli. L'amicizia vuole eguaglianza di vita e di condizione: per
vivere dell'Eucaristia bisogna che ci annichiliamo con Gesu che in essa si
annichila. Entriamo nell'anima di Gesu, nel suo Cuore e vediamo quali
sentimenti Lo hanno animato e sempre Lo animano nell'adorabile
Sacramento. Noi apparteniamo a Gesu Sacramentato, perché Egli si da a
noi per assorbirci in Lui. E' nostro maestro nel Sacramento e dobbiamo
ascoltarne le lezioni, vivere del suo spirito. Si, vuole insegnarci egli stesso
a servirlo secondo la sua volonta e il suo beneplacito: & piu che giusto,
giacché egli e Nostro Signore e noi siamo i suoi servi.

Ora Gesu mi rivela il suo spirito con queste parole: Imparate da me che
sono mansueto ed umile di cuore. E quando i figli di Zebedeo vogliono far
discendere il fuoco sulla citta che respinge il divin Maestro, egli dice: Voi
non sapete a quale spirito apparteniate.

Dunque, lo spirito di Gesu & umilta e mansuetudine: umilta e dolcezza di
cuore, cioé amata, accettata per amore di Gesu e per rassomigliargli. A
queste virtt Egli vuole formarci, percio é nel Sacramento e viene in noi.
vuol essercene maestro, egli, che solo puo insegnarle e darne la grazia.

I. - L'umilta del cuore, ecco I'albero che da il fiore e il frutto della
mansuetudine. Imparate da me che sono mansueto ed umile di cuore. Gesu
parla dell'umilta del cuore, ma non aveva anche l'umilta dello spirito? No,
I'umilta dello spirito negativa, fondata sul peccato e sul nulla della nostra
natura corrotta; Gesu non vi era soggetto; ne fece tuttavia le opere per
nostro esempio. Cosi Egli si umilia come i peccatori, e tuttavia é senza
peccato: non deve arrossire di nulla, non avendo fatto, come diceva il buon
ladrone, nulla di male. Ma noi! noi di tutto dobbiamo arrossire; di male ne
abbiamo fatto molto e neppure conosciamo tutto quello di cui siamo
colpevaoli.

Gesu non ha l'ignoranza della natura decaduta; e noi nulla sappiamo
fuorché il male. Noi viziamo la nozione del giusto e del bene. Gesu sa tutto
ed é cosi umile come se non sapesse nulla: rimane trent'anni ad imparare
nel silenzio! Ha tutti i doni naturali; sa e puo fare ogni cosa con



perfezione; non lo lascia trapelare; lavora grossolanamente, alla maniera
degli apprendisti: Non e figlio del legnaiolo? legnaiolo come suo padre?
Gesu non ha mai lasciato capire che sapeva tutto; negli stessi suoi
insegnamenti attesta ch'egli non fa che ridire la parola del Padre; si limita
alla sua missione; la compie nella forma piu semplice e pit umile.

Si condusse dunque come un uomo veramente umile di spirito. Non si
glorifico di nulla, non cerco mai di brillare, di fare dello spirito, di
comparire piu istruito degli altri; anche nel tempio, essendo in mezzo ai
dottori, li ascoltava e li interrogava per istruirsi: audientem et
interrogantem eos.

GesUl aveva l'umilta di spirito positiva, che non consiste nell'umiliarsi della
propria miseria, ma nel riferire il bene a Dio, umiliandosi nel bene: Egli in
tutto dipendeva dal Padre, lo consultava, e obbediva a quelli che glielo
rappresentavano in terra, rinviava a suo Padre la gloria di ogni bene; e
magnifica la sua umilta di spirito, ammirabile, divina: o non cerco la mia
gloria: € un'umilta gloriosa, spontanea, tutta amore.

Noi dobbiamo avere I'umilta di spirito, perché siamo ignoranti e peccatori:
e dovere di giustizia. Siamo obbligati ad averla anche per la nostra qualita
di discepoli, di servi di Gesu.

Tuttavia nel suo comandamento Gesu ci parla solo dell'umilta di cuore; si
direbbe che il suo amore teme troppo umiliante per noi parlarci di questa
umilta di spirito che ricorda troppe miserie, peccati, motivi di disprezzo.
L'amore di Gesu getta un velo su questo lato penoso e ci dice d'essere
come lui, umili di cuore.

Ora che vuol dire essere umile di cuore? Ricevere da Dio con sommissione
di cuore le occasioni di umiliarsi, come beni, come atti che ridondano a
grande gloria di Dio stesso; accettare il proprio stato con i doveri inerenti e
non arrossire della propria condizione; mantenersi nella semplicita quando
si ricevono da Dio grazie straordinarie. Amando Gesu debbo
rassomigliargli, debbo amare cio ch'egli ama, fa e preferisce a tutto:
l'umilta.

L'umilta di cuore é piu facile che I'umilta di spirito, poiché si tratta di un
sentimento grandemente onorabile ed elevato: rassomigliare a Gesu,
amarlo, glorificarlo in queste sublimi circostanze di umilta.

Abbiamo noi questa umilta di cuore, 0 meglio questo amore di Gesu
umiliato? Forse abbiamo lI'umilta che si accompagna con lo zelo, col
successo, con la gloria, che si da con pura intenzione e senza mira di gloria



umana; ma non l'umilta che discende con S. Giovanni Battista, il quale si
abbassa e si nasconde, lieto di essere lasciato per Nostro Signore; non
I'umilta di Gesu, nascosto, annichilato nel Sacramento per dar gloria al
Padre.

E' questo il vero combattimento per cui si trionfa della natura: amare
I'umilta di Gesu e la vittoria, la gloria di Gesu stesso in noi.

Vi e I'umilta nella prosperita, nell'abbondanza, nel buon successo, negli
onori, nella potenza, e dovrebbe essere molto facile, poiché allora si gode,
anche umiliandosi, cioé riferendo la gloria a Dio.

Ma vi e I'umilta positiva del cuore che si esercita tra le umiliazioni interne
ed esterne, della mente, del cuore, del corpo, delle proprie opere, vera
tempesta che ci sommerge. E' 'umilta di Nostro Signore e di tutti i santi;
amare Dio in quello stato e ringraziarnelo, ecco la vera umilta di cuore.
Come si giungera ad acquistarla? Non con riflessioni e ragionamenti,
perché crederemmo di possederla a cagione dei bei concetti che ne
abbiamo o di eroiche risoluzioni da noi prese, e non andremmo piu in la.
Bisogna semplicemente metterci nello spirito di Gesu, veder Gesu,
consultarlo, agire sotto la sua divina influenza, in societa di amore con lui;
raccoglierci nella sua divina umilta di cuore, offrire le nostre azioni a
GesU, umiliato per amore di noi nel Sacramento, ove preferisce questo
stato di oscurita a tutta la gloria; ed esaminarci poi se durante l'azione
abbiamo ripigliato il dono di noi stessi. Diciamo spesso: Gesu mansueto ed
umile di cuore, fate il mio cuore simile al vostro.

I1. - L'umilta di cuore produce la mansuetudine; Gesu e cosi mansueto, che
questa virtu s'imprime come carattere nella sua vita: e il suo spirito.
Imparate da me che sono mansueto! Non dice: Imparate da me che meno
una vita penitente, che sono povero, prudente, silenzioso, no, maci
richiama alla sua dolcezza; perché I'uomo decaduto e naturalmente
collerico, portato all'odio, geloso, permaloso, vendicativo, anche omicida
nel suo cuore, bieco nel suo sguardo, con la lingua avvelenata, violento
nelle sue membra. L'ira e entrata nella sua natura, perché é orgoglioso,
ambizioso e sensuale; perché é infelice e umiliato della sua condizione di
decaduto; e un essere inasprito, come si dice di un uomo che crede aver
sofferto ingiustamente.

Dolcezza interiore. - Nostro Signore € dolce nel suo cuore! Ci ama, vuole
il nostro bene, non pensa che al bene che puo farci, ci giudica nella sua



misericordia e non con la sua giustizia: ah! non e ancora l'ora di questa.
Gesu € una tenera madre, € il buon Samaritano; il debole fanciullo, il
peccatore, il giusto, tutti hanno posto nel tenero suo Cuore.

Nel Cuor di Gesu non e indignazione contro quelli che lo disprezzano, che
lo insultano, che gli vogliono, gli fanno o si dispongono a fargli del male:
li conosce tutti, ma non ha per essi altro che compassione e soffre
dell'infelice loro stato; Vedendo la citta, pianse sopra essa.

Gesl era dolce di natura, essendo veramente I'Agnello di Dio, dolce per
virtu affine di dar gloria al Padre, e dolce per la missione ricevuta da Lui:
la dolcezza doveva essere il carattere del Salvatore affinché potesse attirare
| peccatori incoraggiandoli a venire, affezionarseli e fissarli nell'osservanza
della divina legge.

Anche noi avremmo un grande bisogno di questa dolcezza di cuore! Non
I'abbiamo; al contrario, troppo spesso, ci sentiamo pieni d'irritazione nei
nostri pensieri e nei nostri giudizi. Giudichiamo troppo, delle cose e delle
persone, guardando al successo, col nostro punto di vista, e stritoliamo
quelli che ci si oppongono; mentre dovremmo giudicare come Gesu, od
alla luce della sua santita, o nella sua misericordia; che in tal modo
saremmo sempre nella carita e nella pace: Con l'umile va sempre in
compagnia la pace, dice I'lmitazione di Gesu Cristo.

Ancora: se prevediamo di dover essere contraddetti, quanti ragionamenti,
quante giustificazioni, anzi energiche risposte si agitano nella nostra
immaginazione! Or come tutto cio é lungi dalla dolcezza dell’'Agnello! E'
amor proprio che vede soltanto se stesso ed i propri interessi.

Che se abbiamo un‘autorita, non vediamo che noi stessi, i doveri dei nostri
inferiori, le virtu che dovrebbero avere, perfino I'eroismo dell'obbedienza;
la forza del comando, il dovere pure di umiliare, di spezzare I'ostacolo, il
bisogno di dare un esempio: cose tutte che non valgono un atto di
mansuetudine. Dice il Salvatore: Chi tra voi e piu grande, sia come il piu
piccolo: e chi precede, sia come uno che serve. Noi siamo e dobbiamo
essere i discepoli del divin Maestro, dolce ed umile di cuore: come il suo
Vicario che s'intitola servo dei servi di Dio, e non generali d'esercito.
Perche si spesso tanta energia contro le opposizioni? Perché quella collera,
che certo non e santa, contro il male, contro la persona dei miscredenti,
degli empi? Ahime! in fondo ¢ la vanita che ci domina: crediamo di dar
prova di energia, ma in realta e impazienza, mancanza di coraggio. Nostro
Signore invece compiange questi infelici, prega per essi, si adopera per il



loro bene e nelle relazioni con essi trova modo di onorare il Padre con
I'umilta e la mansuetudine.

Ricordiamo che questo fare troppo energico, pungente, é di cattivo
esempio. Oh! mio Dio, fate il mio cuore dolce come il vostro.

Dolcezza di spirito. - Gesu € dolce nel suo spirito: non vede in tutto che
Dio suo Padre: negli uomini, creature di Dio; e il padre che piange i figli
perduti e cerca di ricondurli, che medica le loro piaghe da qualunque causa
provengano, che vuol ridar loro la vita divina! La sua anima é quindi tutta
quanta nel sentimento della paternita verso i suoi figli, nella pena per la
loro miserabile condizione. E' preoccupato del loro bene, per esso lavora;
lo fa nella pace, e non nella collera, nell'indignazione e nella vendetta,
Cosi Davide piangeva sul colpevole suo figlio Assalonne e raccomandava
di risparmiargli la vita; cosi Maria Santissima, Madre Addolorata, piange
sui carnefici di suo Figlio e loro ottiene il perdono.

La vera carita si pasce nello spirito come nel cuore del bene da ristabilire,
non gia della vista del male e dei mezzi per farne vendetta; non separa mai
I'uomo dal suo stato sovrannaturale presente e futuro; non lo disgiunge da
Dio, e cosi non mai vede in esso un nemico: la carita e dolce e paziente.
Cio che abbiamo riconosciuto nel nostro cuore si trova altresi nella nostra
mente e nell'immaginazione, che sollevano in noi tante tempeste e ci
mettono in mano la spada per tutto fendere. Tagliamo corto a questi
attacchi: tosto uno sguardo verso Gesu, e ritorna la calma.

I11. - Dolce nel suo cuore e nel suo spirito, Gesu é pur naturalmente dolce
nel suo esterno.

La mansuetudine di Gesu & come il soave profumo della sua carita e della
sua santita. Essa regna su tutti i movimenti della sua persona: nulla di
violento nei suoi gesti, che sono la calma espressione dei suoi pensieri ed
affetti pieni di dolcezza: il suo andare € tranquillo e non affrettato, che nei
suoi movimenti tutto € regolato dalla sapienza. La sua persona, l'attitudine,
le vesti, tutto annunzia in lui I'ordine, la quiete e la pace: € il regno della
dolce sua modestia, essendo la modestia, per dir cosi, la dolcezza del corpo
come ne é il decoro.

Il capo del Salvatore ha un atteggiamento modesto, non fiero né altero od
Imperioso; neppure troppo umiliato o timido; ma l'atteggiamento, il fare
della semplice ed umile modestia.



| suoi occhi non esprimono alcun sentimento di collera o di sdegno: hanno
uno sguardo di affetto per sua Madre e S. Giuseppe, uno sguardo di
rispetto per i Superiori, di bonta per i discepoli, di tenera compassione per
| peccatori, di misericordioso perdono per i nemici.

L'augusta sua bocca, che € il trono della sua mansuetudine, si apre con
modestia e con dolce gravita. Il divin Salvatore parla poco: dalla sua bocca
non esce mai una lepidezza, una parola di derisione, di curiosita: tutte le
sue parole, come i suoi pensieri, sono il frutto della sapienza. Le
espressioni che adopera sono semplici, sempre convenienti e adatte agli
uditori, che sono per lo piu popolani e poveri.

Egli evita nelle sue predicazioni ogni personalita che offende; combatte
soltanto i vizi di scuola e di casta; i cattivi esempi e gli scandali; non svela
I delitti occulti, né i difetti intimi.

Non fugge da chi lo odia; non lascia di compiere alcun dovere, o dire
alcuna verita, per timore, per evitare una contraddizione, o per piacere ad
un personaggio qualungue esso sia. Non fa rimproveri prematuri, né
profezie personali prima del tempo segnato dal Padre; vive tra quelli che sa
doverlo abbandonare, con la stessa semplicita e dolcezza, non essendo
ancora venuto il momento di parlare, I'avvenire e per lui come se gli fosse
ignoto.

Gesl ha una pazienza inalterabile con le turbe che lo premono ed una
calma ammirabile in mezzo a tutte le agitazioni, domande, esigenze di quel
popolo grossolano e terreno.

Piu ancora da ammirare € la vita di Nostro Signore, tutta calma, dolcezza e
bonta coi discepoli rozzi, poco intelligenti, suscettibili, ambiziosi, che
fanno oggetto della loro vanita il divin Maestro. Gesu prodiga a tutti lo
stesso amore; non ha preferenze, né parzialita: Gesu e tutto miele,
dolcezza, amore!

Quale condanna della nostra vita, se la mettiamo a confronto con quella di
Gesu Cristo! Il nostro amor proprio brandisce facilmente una spada a due
tagli contro certe persone la cui vita, il cui carattere piu contrariano il
nostro orgoglio. Impazienze, rimproveri, gesti minacciosi, tutto viene da
un fondo di pigrizia che vorrebbe sbarazzarsi prontamente di un ostacolo,
di un Sacrificio, di un dovere, che sfuggiamo oppure compiamo con
precipitazione.

Ahime! a dir vero quelle pose, quelle arie, quelle parole sono ridicole;
spero che il buon Maestro né abbia pieta, essendo cose da fanciulli o da
sciocchi. Notiamo ancora che la dolcezza con i grandi o con chi puo



favorire la nostra vanita, e debolezza, adulazione, vilta; mentre lo sfoggio
di forza coi deboli e crudelta. L'umiliazione poi non e sovente che segreta
vendetta. Oh mio Dio, pieta!

IV. - La mansuetudine di Gesu trionfa nel suo silenzio. Gesu, venuto per
rigenerare il mondo, resta per il pubblico in silenzio sino alla eta di
trent'anni, nonostante i molti vizi da correggere, tante anime sviate, tante
mancanze nel culto divino, nei leviti, nei capi della nazione. Non riprende
alcuno, ma prega, fa penitenza, non cede al male e ne domanda perdono a
Dio.

Quante belle cose avrebbe in quel tempo potuto dire per ammaestrare e
consolare! Non le disse: invece ascolto gli anziani, assiste alle istruzioni
della sinagoga, degli scribi, dei dottori della legge, come un israelita del
popolo. Quante cose avrebbe potuto riprendere, riformare, ma non era
I'ora.

La Sapienza increata, il Verbo di Dio, che ha creato la parola, che ispira la
verita, tace e onora il Padre col suo dolce ed umile silenzio. Questo
silenzio di Gesu ci dice eloquentemente: Imparate da me che sono
mansueto ed umile di cuore.

Quale condanna per noi, che parliamo come stolidi, dicendo spesso cose di
cui non abbiamo sufficiente cognizione, decidendone altre molto dubbie,
affermando, imponendo il nostro sentimento!

Quante volte diciamo quel che non dovremmo dire, rivelando cose che
I'umilta pit elementare vuole si tacciano! Ond'e che nostro Signore ci tratta
come si fa con un ciarliere, un indiscreto: ci lascia parlare da soli, a nostra
confusione: il suo pensiero non essendo con noi, la sua grazia non feconda
le nostre parole.

Il silenzio dolce di Gesu e paziente. Egli ascolta sino alla fine quelli che gli
parlano, senza mai interrompere, egli che gia conosce quanto gli si vorra
dire; risponde direttamente egli stesso; riprende, corregge con bonta, senza
umiliare, senza ferire, come farebbe il migliore dei maestri per il suo
scolaretto; ascolta cose spiacevoli, inopportune e sempre trova l'occasione
d'istruire e di fare del bene.

Quanto diversamente ci comportiamo noi! Impazienti di rispondere a quel
che gia sappiamo, annoiati di ascoltare quel che ci contraria o si prolunga
alguanto, dal volto e dalle maniere lasciamo conoscere il nostro malumore.
Non solo non abbiamo lo spirito di Gesu, ma neppure quello di un uomo
bene educato, di un pagano onesto e savio.



Nella vita sono molte circostanze nelle quali la pazienza, la mansuetudine,
I'umile silenzio sono la virtu dell'ora presente e innanzi a Dio I'unico frutto
di un tempo che noi crediamo perduto. La sua grazia ce ne avverte:
ascoltiamone la voce; obbediamo con semplicita e fedelta. Che diremo del
mite silenzio di Gesu in mezzo ai patimenti?

GesU abitualmente tace, pur conoscendo lo spirito incredulo di parecchi
discepoli, il cuore iniquo e ingrato di Giuda, di cui conosce tutti i perfidi
pensieri, le infami macchinazioni. Gesu si contiene, é calmo, affettuoso
con tutti, come se nulla sapesse: ha con essi le relazioni ordinarie, rispetta
il segreto che il suo Eterno Padre mantiene su di essi. Quale lezione contro
| giudizi temerari, 1 sospetti, le segrete antipatie! Gesu mette la legge della
carita, del dovere comune, al disopra della conoscenza che ha del segreto
dei cuori, tale essendo I'ordine della Provvidenza.

Al cospetto dei giudici confessa semplicemente la verita della sua missione
e della sua divinita; ai pontefici dichiara che ¢ il Figlio di Dio; al
governatore romano risponde che e re. Tace alla presenza dell'impudico e
curioso Erode; mantiene il silenzio d'un condannato durante gli scherni
sacrileghi della coorte pretoriana; riceve senza lamentarsi i colpi dei
flagelli, e I'insulto dell'Ecce homo; non si appella dalla condanna ingiusta;
prende con amore la croce e sale al Calvario tra gli insulti, le maledizioni e
le angherie di tutto il popolo; e quando la malizia degli uomini € esaurita
ed i carnefici han consumata I'opera loro, apre la bocca e dice: Padre,
perdona loro, perché non sanno quel che si fanno.

Ah, non sara il nostro cuore a tale vista intenerito e penetrato di salutare
dolore?

Or che dir0 della dolcezza di Gesu in Sacramento? Come vi descrivero la
sua bonta nel ricevere tutti; I'affabilita, nell'adattarsi agli uni e agli altri, ai
piccoli, agli ignoranti; la pazienza nell'ascoltar tutti e tutto quel che gli
vogliono dire, il lungo racconto di tante miserie; la tenera sua bonta nella
Comunione in cui si da a ciascuno secondo la sua condizione ed entra in
tutti con gioia, purche trovi lo stato di grazia e un po' di devozione,
qualche buon desiderio, almeno un po' di rispetto, e da a ciascuno la grazia
che gli conviene, lasciandogli I'anima inondata di amore e di pace come
ricompensa dell'accoglienza ricevuta? E quale dolcezza paziente e
misericordiosa verso quelli che lo dimenticano! Li aspetta! Prega per quelli
che I'offendono e lo disprezzano; non leva lamenti ne fa sentire minacce;
non punisce all'istante gli oltraggiatori sacrileghi, ma con la sua dolcezza e



bonta si adopera a rimetterli sul buon cammino. L'Eucaristia é il trionfo
della mansuetudine di Gesu Cristo.

V. - E quali saranno i mezzi per acquistare la dolcezza di Gesu? E' cosa
facile vedere il bello, il buono, la necessita di una virtu, soprattutto della
dolcezza; ma arrestarsi qui € fare come I'infermo che conosce il suo
rimedio, lo tiene in mano e non lo prende, o come il viaggiatore che,
seduto a tutto suo agio, si contentasse di guardare la strada che deve
percorrere,

Ora il gran mezzo per acquistare la dolcezza del Cuore di Gesu e I'amore
di Gesu stesso, perché I'amore tende sempre a produrre la conformita di
vita tra quelli che si amano.

E I'amore operera in tre modi. Il primo consiste nel soffocare il fuoco
sempre acceso della collera, dell'impazienza, della violenza, per mezzo
della guerra all'amor proprio che si fa sentire nelle tre concupiscenze le
quali si disputano il nostro cuore. Noi c'irritiamo perché la nostra
sensualita, il nostro orgoglio od il nostro desiderio di comparire e di essere
onorati urtano contro qualche ostacolo: combattere queste tre passioni
capitali € dunque far guerra al nemico della mansuetudine.

Il secondo modo consiste nel preferire a cio che facciamo attualmente, cio
che ci si presenta, nell'ordine disposto dalla Provvidenza; se c'irritiamo,
questo avviene perché siamo stornati da una occupazione che ci piace piu
di quella che Iddio allora ci assegna. Lasciamo adungue ogni cosa per
obbedire alla volonta di Dio, e quel che si presenta sia sempre per noi la
cosa migliore e piu gradita. Questa trasformazione di noi stessi non puo
farsi che dall'amore dell'adorabile divina VVolonta del momento, la quale,
per la gloria di Dio e per il nostro maggior bene, varia le sue grazie ed i
nostri doveri: noi siamo allora come un servo che lascia un padrone
qualsiasi per mettersi al servizio della persona stessa del Sovrano. Come
questo pensiero ¢ atto a farci coraggio e a conservarci nella dolcezza e
nella pace tra le vicissitudini della vita!

Ma viene in terzo luogo il migliore fra tutti i mezzi che e di avere sempre
innanzi agli occhi lI'esempio di Nostro Signore, il suo desiderio, il suo
beneplacito; questo mezzo é stupendo, tutto luce, tutto cuore. Per essere
mansueti, guardiamo all'Eucaristia: mangiamo la manna divina che ha in
sé ogni sapore e soavita: facciamo nella Comunione la nostra provvista di
dolcezza per tutto il giorno: né abbiamo tanto bisogno! Essere dolce come



Il nostro buon Salvatore e per amore di Lui, ecco la mira di un‘anima che
vuole vivere del suo spirito.

O anima mia, sii mansueta verso il prossimo che ti mette alla prova, come
Dio, come Gesu, come la Santissima Vergine sono dolci verso di te; sii
dolce verso di Lui, affinché il tuo Giudice ti sia benigno, poiché ti sara
restituito con la misura con cui avrai dato. E se tu pensi ai tuoi peccati, a
quello che hai meritato e che meriti ancora, vedendo con quale bonta e
dolcezza, con quale pazienza e rispetto ti tratta Nostro Signore, o povera
anima mia, tu dovrai disfarti, verso il tuo prossimo, in dolcezza e umilta di
cuore.



GESU MODELLO DI POVERTA
Beati i poveri in spirito.
Matteo, V, 3.

l. - Lo spirito, la virtu, la vita di Gesu e spirito, virtu, vita di poverta, e di
poverta totale e perpetua.

Il Verbo eterno la sposa a Betlemme; facendosi uomo, incomincia da
quello che la poverta ha di piu umiliante, I'abitazione degli animali; di piu
duro, la stalla, la mangiatoia, la paglia, il freddo, la notte; nasce lungi da
ogni soccorso, da ogni abitazione umana. Per essere ancora piu povero, il
Verbo fatto carne nasce durante un viaggio e si vede rifiutata I'ospitalita, a
cagione della poverta dei suoi parenti. Quindi va a passare una parte della
sua infanzia in Egitto, paese straniero, ostile ai Giudei, ove i suoi parenti
SoNo ancor piu poveri e abbandonati, se € possibile.

Fino ai trent'anni vive a Nazaret nell'esercizio della poverta: povero nella
dimora, come si vede osservando la Santa Casa di Loreto; povero negli
arredi, ridotti allo stretto necessario, semplici come ne dice la scodella
della Santissima Vergine che si venera a Loreto; povero negli abiti, la sua
tunica, che si vede ancora ai di nostri, € di grossa lana, come fasce di
grossa tela lo avevano avvolto da bambino; povero il suo alimento, frutto
del mestiere di falegname, che non puo guadagnare che il necessario.
Nella sua condotta Gesu si fa vedere povero: si ritiene come l'ultimo di
tutti, e prende sempre per sé l'ultimo posto: rispetta e onora tutti, come
fanno i poveri; si tiene in silenzio e ascolta umilmente le istruzioni che si
fanno nella sinagoga; non fa sfoggio di sapienza o di scienza straordinaria;
in tutto vive della vita comune alle persone della condizione in cui si &
posto: ha tutta la forma del povero e come esso passa inosservato e
dimenticato.

In tutto quel che fa e si procura, cerca per se cio che € piu povero.
Vedetelo nella vita di evangelizzatore: mantiene il suo vestito di operaio,
le sue abitudini di poverta: prega in ginocchio sulla terra nuda, mangia il
pane d'orzo dei poveri, vive d'elemosina, viaggia come i poveri, e com'essi
soffre la fame e la sete; la sua poverta lo fa disprezzare dai grandi e dai
ricchi; ciononostante Egli non esita a dir loro: Guai a voi, o ricchi!

Si elegge discepoli poveri anch'essi e loro vieta di avere due tuniche,
provvisioni, danaro, perfino un bastone per difendersi.

Muore spogliato delle proprie vesti; & avvolto in un sudario fornito dalla
carita, come il sepolcro che lo accoglie.



Anche dopo la sua risurrezione appare ai suoi apostoli povero, all'esterno,
come prima.

Ed ora nel Santissimo Sacramento per amore della poverta nasconde gli
splendori della sua divinita e della stessa umanita gloriosa, e per essere piu
povero e nulla avere di suo, si priva d'ogni liberta e movimento esterno,
come di qualsiasi proprieta. Se ne sta nell'Eucaristia, involto e nascosto
sotto le sacre specie, aspettando dalla carita degli uomini la materia del suo
Sacramento, gli oggetti del suo culto: ecco la poverta di Gesu; I'ha amata e
I'na fatta sua compagna inseparabile.

I1. - Perché mai Gesu Cristo ha prescelto questo stato permanente di
poverta?

Innanzi tutto perché, figlio di Adamo, ha sposato la condizione della nostra
natura esiliata, spogliata dei suoi diritti sulle creature; poi per santificare
con la sua poverta tutti gli atti di poverta che si sarebbero fatti nella sua
Chiesa.

Si e fatto povero per comunicarci le ricchezze del Cielo, distaccandoci ad
un tempo dai beni della terra con la nessuna stima che egli né fa. Si é fatto
povero perché la poverta, che é la nostra condizione, la nostra penitenza, il
mezzo della nostra riparazione, ci divenga in lui onorabile, desiderabile ed
amabile. Si e fatto povero per mostrarci e provarci il suo amore. E resta
povero nel Sacramento, non ostante il suo stato glorioso, per essere sempre
presso di noi il modello vivente e visibile di questa virtu.

Per tal modo la poverta che in sé stessa non e amabile, essendo punizione e
privazione, diventa nobile e piena di attrattive in Gesu Cristo, che ne fa la
sua forma di vita, il fondamento evangelico, la prima delle beatitudini, la
sua erede privilegiata. E' santa in grazia di Gesu che ne ha fatto la sua
grande virtu, e perché ripara la gloria di Dio tolta dal peccato originale e
dai nostri peccati personali, e produce la virtu della penitenza per mezzo
delle privazioni che impone: € l'occasione della pazienza che é tanto
necessaria, corona le nostre opere e le rende perfette; alimenta I'umilta con
le umiliazioni, sue inseparabili compagne: suppone una grande
mansuetudine e forza di animo per soffrire a lungo, giacché il soffrire
senza consolazione, senza benevolo soccorso, é cosa che va di pari passo
con la poverta.

Ora, bisogna che la poverta sia mansueta, perché nulla si da ad un povero
insolente; piena di deferenza e di rispetto per coloro da cui attende



soccorso; riconoscente, che qui sta la sua forza; bisogna che preghi: la
preghiera é la sua vita.

Quanta gloria il povero da a Nostro Signore! E' sempre contento del suo
stato, perché Iddio lo ha voluto per lui; si serve di ogni cosa inerente ad
esso per farne a Dio un omaggio; ringrazia della gioia come della
sofferenza; adora Iddio in tutto, lo ama piu di qualsiasi stato e fa sua
ricchezza della santa volonta di Lui; si abbandona alla sua paterna
provvidenza, sia che si manifesti con la misericordia, la bonta od anche
con la giustizia: Getta nel seno del Signore la tua ansieta ed Egli ti
sostentera. Il povero di spirito € nelle mani di Dio.

Oh, com'é dungue bella la poverta, che ci fa amar Dio sopra ogni cosa! E'
bella la poverta cristiana, ma piu bella la poverta religiosa che onora Dio
con il dono di tutto e I'abbandono alla sua bonta in tutte le cose! I
godimento; ha fatto cadere I'uomo, la poverta lo rialza e lo rende beato.
Ma piu specialmente quant'e@ ammirabile la poverta di Gesu nel Santissimo
Sacramento, ove egli si spoglia di ogni gloria, di ogni bene naturale, d'ogni
liberta, abbandonandosi alla carita, al beneplacito dell'uomo: oh trionfo
dell'amore!

Percio tutti coloro che vogliono essere santi debbono essere poveri nel
cuore; e per divenir gran santi bisogna esser poveri nel cuore e nello stato:
la perfezione, la santita consiste nel preferir sesmpre di aver meno che piu,
nel semplificare la vita diminuendone i godimenti, nell'impoverirsi per
amor di Nostro Signore, nel prendere a modello Gesu povero, la sua
poverta a legge di vita interiore ed esteriore, a forma della vita di Gesu in
noi.

I11. - Consideriamo la poverta spirituale di Gesu Cristo: € la corona e la
vita della virtu di poverta. Noi non sappiamo nulla, percio dobbiamo tacere
ed ascoltare. Nostro Signore che sapeva tutto, poiché era la sapienza del
Padre, il suo Verbo, si tenne in silenzio durante la maggior parte della sua
vita, come se fosse stato privo di cognizioni. Oh quanto difficilmente
c'induciamo a mostrarci poveri a questo riguardo, noi, pieni di vanita
spirituale!

Gesu possedeva tutte le virtu nel piu alto grado e protestava di non aver
nulla di per sé. Noi davvero non abbiamo nulla di buono nel cuore: siamo
secchi dinanzi a Dio, aridi come una pietra od un giumento; il nostro cuore
nulla sa dire a Dio, non produce che rovi e spine; di che cosa



c'insuperbiremo? E' ben povera la terra che non produce se non rovi e
spine.

Gesu poteva tutto in ordine al bene: invece tutto aspettava dal Padre suo.
Noi nulla possiamo per il bene, poiché a questo riguardo la nostra poverta
e ancora piu grande; abbiamo fatto molto male, poco bene e quel poco
bene I'abbiamo mescolato con imperfezioni. Ecco la nostra poverta
inferiore: cambiamola in virtu. Percio andiamo a Gesu nel nostro stato di
poverta; esercitiamone gli atti come un fanciullo che é debole, ignorante,
sventato, guastamestieri, ma che tuttavia sta in pace con se stesso ed é tutto
felice accanto alla mamma, che per lui e tutto; cosi la virtu di Gesu sia
tutta la nostra ricchezza. Il povero ordinariamente non ha mezzi, non ha
scienza neé influenza: ciononostante vive tranquillo nella sua condizione;
ama i suoi cenci, titoli eloquenti alla beneficenza del ricco; se ha piaghe ne
fa mostra e se ne vale per procacciarsi il pane.

Ma Nostro Signore non é piu buono, piu tenero di una madre? Non € la
nostra dolce provvidenza, la nostra luce, il nostro tutto? Serviamolo
dunque in spirito di poverta, con vera umilta il cuore; restiamo senza
difesa nel mondo: Gesu nel Sacramento non ne ha; neppure il povero. Chi
non vedrebbe con ammirazione la poverta interiore ed esteriore di Gesu, di
Maria e di San Giuseppe? Un povero non ha nulla, non tiene a nulla, da sé
nulla puo, non sa nulla per gli altri; se no, sarebbe ricchissimo; perché i
beni dell'anima sono molto piu pregevoli di quelli del corpo, e si é tanto
pil stimati potendo dar consigli che dando denari.

Cosi intesa, la poverta interiore diventa in noi il rimedio alle tre
concupiscenze: combatte la vanita, il desiderio smodato di saper sempre
pil, la sensualita dello spirito.

Teniamoci nella convinzione che siamo poveri di intelligenza, di cuore, di
energia, di costanza, di forza, e la poverta dello spirito verra in noi da se:
I'adotteremo come nostro stato, in tutto vorremo dipendere da Dio: dalla
sua luce per l'intelligenza, dalla sua grazia per la volonta, dal suo amore
per il cuore, dalla sua croce per il corpo.

Ma perche questa virtu della poverta si renda amabile, bisogna vederla e
amarla in Nostro Signore che é tanto povero nel Sacramento e sempre ci
ripete: Senza di me non potete far nulla; non avete nulla: io sono la sola
vostra ricchezza, non cercatene altre, né in voi stessi né intorno a voi.

IV. - Donde mai vengono i nostri peccati contro la poverta, se ne abbiamo
fatta professione, e, se siamo nel mondo, la ripugnanza a condurci secondo



la poverta del cuore? Provengono anzitutto dalla vanita, per cui vogliamo
avere a nostro uso cose belle, cerchiamo il meglio, il fine, I'appariscente
con il pretesto che dura piu a lungo. Sarebbe molto meglio consultare
Nostro Signore e il suo spirito di poverta, e un atto di questa virtu ci
varrebbe assai piu che tutta questa pretesa economia.

La sensualita anch'essa ci fa violare la poverta con le cure esagerate che ci
usiamo. Quante precauzioni contro ogni minima indisposizione! In molti la
natura ha paura della poverta piu che dell'umilta, della modestia o di
qualunque altra virtu.

Bisogna dunque che ci mettiamo all'opera risolutamente se vogliamo
rassomigliare a Nostro Signore: ciascuno nella sua condizione miri ad
avere qualche cosa di meno bello, meno abbondante; e tutto quel che
riceviamo o prendiamo contenga un omaggio alla santa poverta di Gesu
Cristo Nostro Divin Maestro.



IL NATALE E L'EUCARISTIA
Ogagi ci é nato un Pargolo
Isaia, IX, 6

Che cara festa, quella della nascita del Salvatore! né salutiamo sempre con
gioia il ritorno, la riviviamo nel nostro amore, continuata nell'Eucaristia.
Tra Betlemme e il Cenacolo sono intime relazioni che si completano a
vicenda. Studiamole in questo giorno

I. - L'Eucaristia tu seminata a Betlemme. Infatti I'Eucaristia e il frumento
degli eletti, il pane vivo: ora il frumento si semina, poi bisogna che dal
seno della terra germogli, maturi fino a che, mietuto, si macina per farne il
pane che ci sostenta. Nascendo oggi sulla paglia nella stalla, il Verbo
prepara la sua Eucaristia, che tiene presente in tutti i suoi misteri come loro
complemento.

Egli viene ad unirsi all'uomo: durante la sua dimora sulla terra, stringe con
lui unione di grazia, di esempi, di meriti; ma soltanto nell'Eucaristia fara
I'unione piu perfetta di cui 'uomo sia capace su questa terra. Non perdiamo
di vista questo pensiero divino, questo scopo che Nostro Signore si &
prefisso, se vogliamo comprenderne l'adorabile disegno: unione di grazia
in virtu dei misteri della sua Vita e della sua Morte; unione di persona per
mezzo dell'Eucaristia: preparazione, lI'una e l'altra, del compimento
dell'unita nella gloria.

Come il viaggiatore sempre mira alla meta e ad essa dirige tutti i suoi
passi, cosi durante tutta la sua vita Gesu prepara segretamente, mette
avanti I'Eucaristia.

Questo frumento celeste € dunque come seminato a Betlemme, casa del
pane. Vedetelo sulla paglia: la paglia calpestata, infranta, € la povera
umanita; di per se stessa e sterile, ma Gesu in sé la rialzera, le restituira la
vita, la rendera feconda: Nisi granum frumenti cadens in terram; eccolo
seminato il divin frumento: le lacrime di Gesu sono I'umore che lo fara
germogliare; lo stelo si levera bello e rigoglioso. Betlemme é su di un colle
che guarda Gerusalemme, e questa spiga, quando sara matura, s'inclinera
verso il Calvario, ove sara macinata e messa al fuoco del patimento, per
diventare il pane della vita eterna. Verranno i re a mangiarne e se ne
delizieranno: Pinguis panis eius, et praebebit delicias regibus: ¢ il pane
delle nozze regali dell’Agnello. Currunt Magi ad regales nuptias: i Magi



rappresentano la le anime regali e padrone di se stesse che oggi se ne
cibano nel Sacramento.

Le relazioni della nascita del Salvatore a Betlemme con I'Eucaristia
Sacramento si ritrovano con I'Eucaristia Sacrificio.

E' davvero un agnellino quegli che nasce a Betlemme: come un agnello
Gesu nasce in una stalla e com'esso non conosce che sua Madre. Col suo
primo grido gia si offre al Sacrificio: Non hai voluto ostie né oblazioni, ma
a me hai formato un corpo: eccomi.

Questo corpo é la condizione per essere immolato, e Gesu I'offre al Padre.
Crescera questo piccolo Agnello presso la Madre, a cui fra quaranta giorni
sara svelato il mistero dell'immolazione. Essa lo nutrira del suo latte
verginale: lo custodira per il giorno del sacrificio. Il carattere di vittima
sara talmente impresso su di lui che il Precursore, vedendolo quando stara
per cominciare il suo ministero, non sapra altrimenti designarlo che sotto il
nome di Agnello di Dio: Ecco I'agnello di Dio, ecco Colui che toglie il
peccato del mondo.

Il sacrificio cominciato a Betlemme ha il suo ultimo compimento
sull'altare nella santa Messa. Com'é commovente in tutto il mondo
cristiano la Messa di mezzanotte! Se ne saluta con gioia il ritorno, molto
tempo prima! E come mai la festa di Natale ha per noi un si dolce incanto,
e mette si vivo ardore nei nostri cuori, tanto entusiasmo nei nostri cantici,
se non perché Gesu rinasce realmente sull'altare sebbene in stato
differente? | nostri canti, tutti i nostri omaggi non vanno dritto alla sua
Persona? L'oggetto del nostro amore e della nostra festa € presente: in
realta noi andiamo a Betlemme e vi troviamo non un ricordo, non
un'immagine, ma il divino Infante in persona. Inoltre vedete come
I'Eucaristia incomincia a Betlemme: ivi € gia 'Emanuele (Dio con noi) che
viene abitare in mezzo al suo popolo; comincia oggi ad abitare tra di noi, e
I'Eucaristia perpetuera la sua presenza. La appare il Verbo fatto carne; nel
Sacramento si fa pane per darci la sua carne senza che vi proviamo
ripugnanza.

La, inoltre, cominciano le virtu dello stato sacramentale. A Betlemme
Gesu nasconde la sua divinita, perché l'uomo si avvezzi ad appressarsi a
Dio senza tema, vela la sua gloria divina per giungere gradatamente a
velare la stessa sua umanita. Lega la sua potenza nella debolezza di
membra infantili; piu tardi la fara prigioniera sotto le sante specie.

A Betlemme il Creatore e Signore di tutte le cose & povero, spoglio di ogni
cosa; che la stalla non e sua, gli si fa I'elemosina; con sua Madre vive delle



offerte dei pastori e dei doni fatti dai Magi: a suo tempo nell'Eucaristia
domandera all'uomo un ricovero, la materia del Sacramento, un altare, le
vesti sacerdotali. Ecco in qual modo Betlemme annunzia I'Eucaristia.

La troviamo pure l'inaugurazione del culto eucaristico, nel suo atto
principale che é I'adorazione. Maria e dopo di lei S. Giuseppe sono i primi
adoratori. Essi credono fermamente; la fede € la loro virtu: Beata es,
Maria, quae credidisti. E' I'adorazione di virtu. All'adorazione di Maria e
di Giuseppe vengono unirsi i pastori ed i Magi.

Maria si da' tutta al servizio del suo divin Figlio, con premurosa
sollecitudine prevenendo i suoi minimi desideri per appagarli. | pastori
presentano le offerte proprie della loro condizione, semplici e rustiche, i
Magi porgono i magnifici loro doni. E' I'adorazione di omaggio.
All'Eucaristia converranno altresi tutte le classi sociali; essa sara il centro
della famiglia cattolica. Le si rendera un doppio culto di adorazione:
adorazione interna di fede e d'amore, adorazione esterna con la
magnificenza dei doni, delle chiese, dei troni su cui si mostrera Iddio fatto
Sacramento.

I1. - La nascita di Nostro Signore mi suggerisce un altro pensiero.

L'angelo annunzia il Salvatore ai pastori con queste parole: Vi annunzio un
gaudio grande che sara per tutto il popolo, perché oggi vi € nato il
Salvatore, che ¢ il Cristo Signore, nella citta di David. E questo annunzio
significa che comincia un‘era nuova, che la caduta di Adamo sara riparata
da un'opera di restaurazione divina. Vi sono due Adami, padri ciascuno di
un gran popolo. Il primo Adamo, terrestre, padre del mondo degenerato, de
terra terrenus; ed il secondo Adamo, padre del mondo rigenerato, de caelo
caelestis.

Ora, il secondo viene a ristabilire tutto quello che il primo ha distrutto.
Ebbene questa restaurazione ha il suo compimento quaggiu nell'Eucaristia.
Il forte della tentazione diabolica, come il piu grave nella colpa di Adamo
ed Eva stava nelle parole: Sarete come dei e nell'orgoglio che ne
concepirono i nostri progenitori.

Diventerete come dei? Ohime, diventarono simili alle bestie! Or bene,
Gesu viene a ripeterci la medesima promessa per compierla: satana sara
preso nella propria rete. E noi diventeremo simili a Dio, mangiando la
Carne e bevendo il Sangue di Gesu.

Si, saremo simili a Dio. Si cambia di stato con l'unirsi ad una persona di
condizione superiore, e cosi una figlia del popolo diventa regina allorché e



sposata da un re. Ora Nostro Signore con il darsi a noi ci associa alla sua
divinita: noi diveniamo sua carne e suo sangue; riceviamo la celeste e
divina regalita del Creatore. Come la natura umana fu divinizzata in virtu
dell'unione ipostatica, cosi la Comunione ci solleva all'unione con Dio, ci
rende consorti della natura divina. Gli alimenti, inferiori a noi, si
trasformano in nostra sostanza; ma noi siamo trasformati in Gesu Cristo
che ci assorbe: noi diveniamo membra di Dio, e in Cielo saremo tanto piu
gloriosi, quanto piu saremo stati trasmutati in Gesu Cristo, per la frequente
partecipazione al suo Corpo adorabile.

Voi non morrete. Questa parola sara vera nella bocca di Gesu, che ci
assicura essere la Comunione pegno d'immortalita, dicendo: Chi mangia la
mia Carne e beve il mio Sangue ha la vita eterna ed io lo risuscitero
nell'ultimo giorno. Ci promette la vita eterna, non la perpetua durata della
vita presente, che e soltanto una preparazione alla vera vita. Infine, voi
saprete ogni cosa. Del male, si, purtroppo. Del bene, certo che no. La
scienza del bene I'acquisteremo nella Comunione. Udite quel che dice
Nostro Signore agli Apostoli dopo aver loro data la Comunione: Non vi
chiamero gia piu servi, perché il servo non sa quel che faccia il suo
padrone. Ma io vi ho chiamati amici, perché tutto quello che intesi dal
Padre mio, I'ho rivelato a voi.

Nell'Eucaristia la scienza ci € insegnata da Dio stesso, nostro immediato e
personale maestro: Saranno tutti ammaestrati da Dio. Non ci manda piu i
profeti; egli stesso e il nostro dottore. Sapremo tutto, perché egli € la
Scienza divina, increata, infinita.

Ecco in qual modo I'Eucaristia compie la restaurazione cominciata nella
grotta di Betlemme. Rallegratevi dunque in questo bel giorno in cui spunta
sull'orizzonte il divin sole dell'Eucaristia. La vostra riconoscenza non
disgiunga mai il Presepio dall'Altare, il Verbo fatto carne dall'Uomo-Dio
fatto pane di vita eterna nel SS. Sacramento.



AUGURI A GESU IN SACRAMENTO
Venga il tuo regno!
Luca, XI, 2.

l. - Venga, Gesu, il tuo regno e si dilati, ed estenda ovungue le sue
conquiste gloriose!

Ecco l'augurio che dobbiamo rivolgere a Nostro Signore in questo primo
giorno dell'anno: sia conosciuto e amato la dove non lo é ancora: tutti
compiano in sé I'opera della sua Incarnazione e Redenzione. E dov'é
conosciuto e amato Gesu? Ah, quanto si € ristretto il regno di Gesu Cristo
in questi ultimi trecento anni con la guerra ai suoi diritti e a quelli della sua
Chiesa! Si da la caccia a Nostro Signore; gli si rubano chiese e popoli.
Quante rovine nel campo eucaristico!

E quanti popoli che non ebbero mai la fede! Come Gesu giungera mai a
stabilirvi il suo regno? Basterebbe un santo!

Augurate dunque a Nostro Signore buoni sacerdoti, veri apostoli. Sia
questa la nostra preghiera incessante. Quei poveri infedeli non conoscono
il loro Padre celeste, né Gesu loro Salvatore, né la tenera loro Madre e noi
li lasciamo in tale misero stato! Oh, crudelta! Estendiamo, dilatiamo con le
nostre preghiere il regno di Gesu Cristo. Gl'idolatri vengano alla fede e
conoscano il loro Salvatore; gli eretici ed i scismatici rientrino nell'ovile,
docili sotto la verga del Buon Pastore.

In gual modo regna Gesu Cristo sui cattolici? Domandate senza posa la
conversione dei cattivi cattolici che oramai hanno persa la fede.
Domandate che la conservino quelli che I'hanno ancora. VVoi che avete una
famiglia, domandate che tutti i membri conservino la fede: vi sara speranza
finché avranno ancora questo legame che li unisce a Gesu Cristo. Finché
Giuda resto con il divin Maestro aveva facili I'occasione ed i mezzi di
salvarsi: una parola sarebbe bastata. Ma quando lo abbandono, fu finita, e
Giuda precipito nel fondo dell'abisso. Domandate dungue, per tutti i vostri
cari, almeno la conservazione della fede in Gesu Cristo. So che si dice
spesso: meglio un buon protestante che un cattivo cattolico. Niente affatto!
Cio significherebbe che ci possiamo salvare senza la vera fede. No, no; il
cattivo cattolico e sempre il figlio; prodigo, € vero, ma figlio; quindi ha
diritto alla misericordia, per quanto peccatore. Il cattivo cattolico per la sua
fede € piu vicino a Dio che il protestante: € tuttora nella casa, mentre
I'eretico sta fuori, e quanto ¢ difficile farvelo entrare!



Ora, per lavorare alla conservazione della fede, abbiate un parlare
cristiano, tutto di fede. Cambiate il linguaggio del mondo. Per una
colpevole tolleranza noi abbiamo lasciato cacciar Gesu Cristo dagli usi,
dalle leggi, dalle convenienze sociali, ed in una sala di convegno un po'
misto non si oserebbe parlare di Lui. Ed anche tra cristiani praticanti
sarebbe cosa strana il parlare di Gesu Cristo in Sacramento. Vi sono tanti,
dicesi, che non fanno Pasqua, non vanno a Messa, che si teme di offendere
un convitato, forse lo stesso padrone di casa. Si parlera di arte sacra, di
verita morali, delle bellezze della religione, ma di Gesu Cristo,
dell'Eucaristia, giammai. Orsu, cambiate tutto cio; fate professione della
vostra fede; sappiate dire: Nostro Signor Gesu Cristo, non mai soltanto:
Cristo. Bisogna finalmente mostrare che Nostro Signore ha diritto di
vivere e di regnare nel linguaggio sociale. E' una vergogna per i cattolici,
tenere Nostro Signore nascosto sotto il moggio. Bisogna farlo vedere
dappertutto.

Chi fa apertamente la sua professione di fede e pronunzia il nome di Gesu
Cristo, si riveste della forza della sua grazia. In pubblico tutti debbono
sapere qual e la nostra fede!

Sentiamo proclamarsi principi atei, vediamo certuni farsi gloria di non
credere a nulla; perché mai noi non oseremmo affermare la nostra fede e
pronunciare il nome del nostro divin Maestro? Si, dovete pronunziarlo:
questi sciagurati empi sono indemoniati, opponete ai demoni il nome di
Nostro Signore Gesu Cristo: se tutte le persone di fede prendessero la
risoluzione di parlare francamente di Nostro Signore, rendendone naturale
il pensiero, in breve cambierebbero la faccia del mondo. Il gran secolo si
avvicina, i due eserciti sono di fronte. L'eclettismo, per grazia di Dio, &
finito. Bisogna essere buoni o cattivi, di Gesu Cristo o di satana. Ebbene,
affermate Gesu Cristo, ditene il nome; questo € il vostro stendardo,
portacelo nobilmente levato.

Finalmente, il regno di Gesu Cristo venga in voi, nell'anima vostra. Nostro
Signore certo € in voi, ma vi e ancora molto da fare perché regni
completamente. Siete solo conquistati; Gesu non regna ancora
tranquillamente con un regno di pace e di amore; non tutti i confini sono in
suo potere; ora qual sovrano puo veramente regnare se non possiede tutte
le frontiere del suo stato?

Crescete nella cognizione di Nostro Signore: entrate nella sua vita, nei suoi
Sacrifici, nelle sue virtt in Sacramento; entrate nel suo amore. Invece di
restare sempre in noi, ascendiamo sino a lui: e gia bene vedere noi in lui,



ma é meglio vedere lui in noi; invece di coltivare voi stessi, coltivate, fate
crescere Gesu Cristo in voi. Pensate a lui, studiatelo in se stesso, entrate in
lui, e troverete di che vivere in lui che e grande, infinito: e questa la via
larga e regale, percorretela e vi si dilatera l'orizzonte della vita.

I1. - Inoltre dovete consolare Nostro Signore, che attende le vostre
consolazioni e le riceve con gioia. Domandategli che susciti buoni
Sacerdoti, di quei Sacerdoti apostoli che santificano un secolo, che danno a
Dio nazioni intere. Esprimetegli il vostro vivo desiderio che Egli sia tutto
In tutti, non solamente Salvatore - cio suppone troppe miserie nel mondo -
ma Re, Re assoluto e pacifico. Consolatelo della freddezza e
disobbedienza di tanti suoi sudditi.

Povero Gesu, € come un vinto! In cielo regna Signore sugli Angeli e sui
Santi ed é fedelmente obbedito. Quaggiu no! Gli uomini, suoi redenti e
suoi figli, hanno prevalso su di lui! Pit non regna negli stati cattolici.
Facciamolo regnare almeno in noi e lavoriamo a ricondurre dovunque il
suo regno.

Nostro Signore, assai piu che alle chiese monumentali, guarda ai nostri
cuori e li cerca; poiché dunque i popoli hanno cacciato Nostro Signore,
rialziamo il suo trono sull'altare dei nostri cuori. | barbari si facevano un re
elevandolo sui loro scudi; noi proclameremo re Gesu in Sacramento
elevandolo sui nostri cuori, servendolo con fedelta e devozione. Ah!
quanto ama i nostri cuori, Gesu! Li brama: si fa il mendicante dei nostri
cuori, domanda, supplica, insiste. Cento volte gli fu risposto con un rifiuto,
ma sempre ci tende la mano! Veramente noi diremmo che € un disonorarsi,
domandare ancora dopo tante ripulse. Invece noi dovremmo morir di
vergogna al pensare che Gesu viene cosi mendicando e che nessuno gli da
quel che domanda. Oh! quanti affronti sostiene nella ricerca dei nostri
cuori! Egli insiste soprattutto presso i cattolici, le anime devote, i religiosi,
che non vorrebbero dargli tutto il loro cuore. Gesu vuol tutto: e la ragione,
il movente di tali ricerche appassionate, é il suo amore. Ma fra i trecento
milioni di cattolici, quanti lo amano con I'amore dell'amico, che da la vita,
dal fondo del cuore? Almeno quelli che si danno alla pieta, i suoi figli, i
suoi religiosi, le sue vergini fossero totalmente suoi! Ma lo si lascia
avanzare d'un passo nel cuore e poi gli si oppone un ostacolo; gli si
accorda una cosa e se né ricusa un‘altra. E Gesu vuol tutto, domanda tutto;
aspetta e non si stanca.



Amiamolo dunque per noi stessi, per quelli che non I'amano, per i parenti e
gli amici; paghiamo il debito della nostra famiglia, della nostra patria. Cosi
fanno i santi, imitatori di Nostro Signore, che ama per tutti gli uomini e si
fa mallevadore per tutto il mondo.

Ah, questo amabile Salvatore che tanto ci ama, diventi infine il re, il
signore, lo sposo dell'anima nostra! Puo mai darsi che non amiamo Nostro
Signore almeno come i nostri parenti, i nostri amici, noi stessi? Ma ci
hanno dunque ammaliati!

Certo, se potessimo con un sol atto pagare tutto il debito di amore, via, lo
faremmo; ma perché si deve incessantemente rinnovare il dono di noi
stessi, il coraggio ci viene meno. Ebbene, questo prova manifestamente
che il nostro non é vero amore.

Povero Gesu! qual pena gli facciamo! Si videro madri morire dal dolore
cagionato da figli indegni. Se Nostro Signore non fosse immortale, sarebbe
morto mille e mille volte dopoché si e velato nel SS. Sacramento. Nel
Giardino degli Ulivi, senza un miracolo sarebbe morto alla vista dei
peccati che doveva espiare. Qui € glorioso in se stesso, ma nelle sue opere,
nel suo cuore, € umiliato e ridotto al nulla! Tactus dolore cordis
intrinsecus!

Ebbene, consolate I'amantissimo Nostro Signore. Gli uomini trovano
sempre qualcuno che corrisponda al loro amore, ma il Signore?...
Consolatelo dell'ingratitudine di tutti i peccatori; ma soprattutto della
vostra propria ingratitudine. Piangete con lui le defezioni dei suoi ministri
infedeli, delle sue spose stolte. Se giustamente si dice che queste cose sono
troppo ributtanti ed e meglio nasconderle, pensateci pero ai piedi di Gesu e
consolatelo. Giuda da solo dovette far versare lagrime di sangue a Nostro
Signore. Oh! non avremmo un momento di gioia, se conoscessimo le
offese che si fanno a Gesu, E il sacerdote non vorrebbe consacrare, se
Gesu fosse ancora soggetto al dolore. Grazie a Dio, egli non puo piu
morire, e il suo amore solo porta il peso di tutti gli oltraggi.

Mi accorano vivamente le anime pie, le spose di Gesu Cristo in mezzo al
mondo, le quali sempre rimandano la perfezione ai religiosi, dicendo che
non vi sono obbligate, non avendo fatto i voti di religione. La verita e che
non si ha il coraggio di amare. L'amore é lo stesso da per tutto, e voi potete
amare di piu nel vostro stato che un religioso nel suo: lo stato del religioso
e piu perfetto in se stesso, ma il vostro amore puo sorpassare il suo amore.
Orsu, il regno di Gesu Cristo si stabilisca in voi. L'Esposizione del SS,
Sacramento é l'ultima delle grazie, dopo la quale non vi € piu che il Cielo o



I'inferno. L'uomo si lascia attirare da quel che splende. Orbene, Nostro
Signore e salito sopra un trono raggiante, si fa vedere da tutti, e non vi é
piu scusa. Se lo si lascia solo o gli si passa innanzi senza convertirsi, Gesu
si ritirera, e che sara di noi? Dunque servite Nostro Signore, consolatelo,
portate il fuoco del suo amore dappertutto ove non é ancora acceso,
lavorate alla dilatazione del suo regno che ¢ il regno dell'amore:

Adveniat regnum tuum, regnum amoris!



L'EPIFANIA E L'EUCARISTIA
Prostrandosi lo adorarono.
Matteo, Il, 11

Chiamati a continuare innanzi al SS. Sacramento l'adorazione dei Magi
nella grotta di Betlemme, dobbiamo aver con essi comune il pensiero che

li guido e I'amore che li sostenne. Essi hanno cominciato a Betlemme
quello che noi facciamo appié dell'Ostia sacrosanta. Studiarne a nostra
istruzione i caratteri della loro adorazione.

L'adorazione dei Magi fu un ossequio di fede e un tributo d'amore al Verbo
incarnato: tale pure deve essere la nostra adorazione eucaristica.

I. - La fede dei Magi brilla di tutto il suo splendore a causa delle due
terribili prove a cui fu sottoposta e di cui trionfo; voglio dire il silenzio a
Gerusalemme e l'umiliazione a Betlemme.

| reali viaggiatori, da uomini savi, vanno dritto alla capitale della Giudea:
si aspettano di vedere tutta Gerusalemme nella gioia, il popolo in festa, la
felicita dappertutto con i segni della piu viva allegrezza: ma, dolorosa
sorpresa! Gerusalemme é silenziosa, e nulla vi rivela la grande meraviglia.
Non si sono forse ingannati? Se il gran Re fosse nato, I'aspetto della citta
non annuncerebbe il lieto evento? E non saranno fatti segno alla derisione,
od anche all'insulto, se fanno conoscere lo scopo del loro viaggio?

Siffatte esitazioni e un tale linguaggio sarebbero prudenti secondo il
mondo, ma indegni della fede dei Magi. Hanno creduto, sono venuti: Ove
e nato il Re dei Giudei? domandano ad alta voce in mezzo a Gerusalemme
sbalordita, innanzi al palazzo di Erode e alla folla accorsa all'insolito
spettacolo di tre re venuti nella citta. Abbiamo veduta la stella del nuovo
Re e veniamo per adorarlo. Dov'e? Dovete saperlo voi, suo popolo, che lo
attendete da si lungo tempo.

Ma continua un silenzio glaciale. Erode, interrogato, consulta alla sua
volta tutti i principi dei sacerdoti e gli scribi del popolo, che rispondono
allegando la profezia di Michea. Cio fatto, Erode da' commiato ai principi
stranieri, promettendo che dopo di essi verra ad adorare il nuovo re. Sulla
parola del re essi partono, lasciando la citta nella sua indifferenza: i
sacerdoti stessi come Erode aspettano tra I'esitazione e la incredulita.

Il silenzio del mondo, ecco la grande prova cui é soggetta la fede
nell'Eucaristia.



Supponete che nobili personaggi di altra religione abbiano inteso che Gesu
dimora in persona in mezzo ai cattolici nel suo Sacramento, e che cosi
questi felici mortali hanno la ventura unica, ineffabile, di possedere la
stessa persona del Re del Cielo e della terra, del Creatore e Salvatore del
mondo, insomma Nostro Signore Gesu Cristo; supponete che, animati dal
desiderio di vederlo e di offrirgli i loro omaggi, vengano dalle piu remote
contrade a cercarlo in mezzo a noi, in una delle nostre splendide capitali
d'Europa; forse che non sarebbero soggetti alla stessa prova dei Magi?
Infatti, qual cosa segnala nelle nostre citta cattoliche la presenza di Gesu
Cristo? Le chiese? Anche i Protestanti e gli Ebrei hanno i loro templi. Qual
cosa dunque? Nulla!

Gli ambasciatori della Persia e del Giappone sono venuti pochi anni fa a
visitare Parigi; certo, nulla ha loro detto che noi possediamo Gesu Cristo e
che vive per regnare in mezzo a noi. Ecco lo scandalo per coloro che sono
estranei alle nostre credenze.

Questo silenzio € lo scandalo pure dei cristiani deboli. Vedono che la
scienza del secolo non crede a Gesu Cristo in Sacramento, che i grandi non
I'adorano, che i potenti non gli rendono alcun omaggio, e concludono:
dunque non vi &, non vive, non regna in mezzo ai cattolici. Ve ne sono
tanti che fanno tale ragionamento! E ' cosi grande la moltitudine degli
ignoranti e degli schiavi, che fanno quel che vedono fare.

Eppure i cattolici, come gli abitanti di Gerusalemme, posseggono le parole
dei profeti e inoltre gli Evangeli e le lettere di S. Paolo, che affermano la
presenza di Gesu nel Sacramento. Sulla montagna di Dio e visibile a tutti
la santa Chiesa, succeduta all'Angelo di Betlemme e alla stella dei Magi; la
Chiesa che € un sole per chiunque vuole vedere la luce, che ha voce
potente come quella del Sinai per chi vuole ascoltare I'annunzio della
legge; che ci addita il sacro tempio, l'augusto Tabernacolo e dice: Ecco
I'Agnello di Dio, 'Emanuele, Gesu Cristo!

Alla sua voce le anime semplici e rette corrono verso il Tabernacolo, come
I Re Magi a Betlemme, perché, amanti della verita, la seguono con ardore.
Tale ¢ la fede di voi qui presenti; avete cercato Gesu Cristo, lo avete
trovato; lo adorate, siatene benedetti!

L'Evangelo dice che all'udire i Magi, Erode si turbo e con esso tutta
Gerusalemme.

Non € a stupire che si turbi Erode che e straniero ed usurpatore: egli vede
in colui che gli si annunzia, il vero re d Israele che lo sbalzera dal trono.



Ma che si turbi Gerusalemme al felice annunzio della nascita di colui che
attende da si gran tempo; che saluta, da Abramo, come il suo grande
Patriarca; da Mose, come il suo grande Profeta; dal tempo di Davide, come
suo gran Re: ecco una cosa incomprensibile. Ignora dungue il popolo la
predizione di Giacobbe che indica la tribu da cui uscira; quella di Davide
che ne determina la stirpe; quella di Michea che ne designa la citta natale:
quelle d'lsaia che ne cantano la gloria?

Nonostante queste testimonianze cosi luminose, bisogna che i Gentili,
disprezzati dai Giudei, vengano a dir loro: E' nato il vostro Messia! Noi
veniamo ad adorarlo dopo di voi, ed a partecipare alla vostra felicita:
indicateci la sua regale dimora e permetteteci di offrirgli i nostri omaggi.
Ohime, questo orribile scandalo dato dal Giudeo che si turba all'annunzio
della nascita del Messia, si continua in mezzo a cristiani! Quanti hanno
paura di una chiesa in cui dimora Gesu Cristo! Quanti si oppongono alla
costruzione di un nuovo Tabernacolo, di un nuovo santuario! Quanti
fremono incontrando il Viatico, e non possono reggere alla vista dell'Ostia
adorabile! Perché mai? Che cosa ha loro fatto questo Dio nascosto? La
seconda prova dei Magi ¢ lo stato di umiliazione del divino Infante a
Betlemme.

Si aspettano naturalmente di trovare intorno al neonato tutti gli splendori
del Cielo e della terra. L'immaginazione né dipinge loro la magnificenza.
A Gerusalemme ne han sentito le glorie predette da Isaia.

Hanno visitato la meraviglia del mondo, il tempio destinato a riceverlo, e
devono dirsi, strada facendo: Chi é simile a tale Re? Quis ut Deus?

Ma, o sorpresa, o0 disinganno, o scandalo per una fede meno salda della
loro! Guidati dalla stella giungono alla stalla e che cosa vedono? Un
povero bambino con la sua giovane madre; il bambino &€ deposto sulla
paglia come l'ultimo dei poveri; che dico? come un agnellino appena nato;
riposa in mezzo a due animali; € avvolto in panni che lo riparano a mala
pena dal freddo della rigida stagione. E' dunque molto povera sua madre,
che I'na messo al mondo in si misero ricovero? Non sono piu la i pastori
per ripetere le meraviglie che hanno contemplato in ciclo, al di sopra della
Grotta; Betlemme ¢é indifferente. O Dio, qual prova! | re non nascono cosi
e meno ancora un Re del cielo! Quanti Betlemiti al racconto dei pastori
erano venuti alla grotta, e se n'erano ritornati increduli! Che faranno i Re
Magi? Eccoli prostrati con la fronte a terra, in atto di adorare con la piu
profonda umilta quel tenero Bambino: piangono di gioia nel contemplarlo,
e la sua poverta li rapisce di amore: e prosternandosi lo adorarono.



Gran Dio! Che profondo mistero! | re non si abbassano mai a quel modo,
neppure innanzi ad altri sovrani. | pastori stessi hanno ammirato il
Salvatore annunziato dagli Angeli, ma non dice I'Evangelista che si siano
prostrati dinanzi a lui per adorarlo. I Magi gli resero il primo culto, il
primo omaggio di adorazione pubblica in Betlemme, come né erano stati i
primi apostoli in Gerusalemme.

Qual cosa dunque hanno veduto nella stalla, nel presepio, su quel
Bambino? Che cosa hanno veduto? L'amore, un amore ineffabile, I'amor di
Dio per I'uomo: Dio stesso spinto dall'amore a farsi povero per essere
I'amico, il fratello del povero; Dio che si fa debole per il conforto del
debole, del derelitto; Dio che soffre per dar prova del suo amore. Ecco
quello che i Magi hanno veduto, ed ecco la ricompensa della loro fede e il
suo trionfo in questa seconda prova. L'umiliazione dello stato sacramentale
di Gesu € pure la seconda prova della fede cristiana. Gesu in Sacramento
spesso vede intorno a sé l'indifferenza e talvolta l'incredulita ed il
disprezzo. Rendetevi conto della triste verita, non é difficile: Il mondo non
I'na conosciuto.

Forse sarebbe altrimenti se al momento della consacrazione si udisse,
come nella notte del Natale, il concerto degli Angeli: se come sul
Giordano si vedesse il cielo aprirsi su di lui, o splendere la sua gloria come
sul Thabor: o finalmente se si rinnovasse sotto i nostri occhi uno dei
miracoli fatti nel corso dei secoli dal Dio dell'Eucaristia.

Ma nulla di tutto cio, nulla. E' la negazione di ogni gloria e potenza,
I'occultazione di tutto I'essere divino e umano di Gesu Cristo: non si vede
il suo volto, non si ode la sua voce: non apparisce alcuna azione sensibile.
Ora, si dice, la vita e l'azione; almeno I'amore si manifesta con qualche
segno: ma qui é il freddo, il silenzio della morte.

Avete ragione, o uomini del libero pensiero; ragione, o filosofi dei sensi, 0
applauditi dal mondo, avete cento volte ragione: I'Eucaristia e la morte, 0
piuttosto I'amore della morte. Tale amore fa si che Gesu leghi la sua
potenza, e annienti la sua maesta, la sua gloria divina e umana per non
atterrirci; nasconda, per non scoraggiarci, le sue perfezioni infinite e
I'ineffabile sua santita; ci si mostri sotto il velo delle sacre specie, che lo
lasciano vedere piu 0 meno alla nostra fede piu 0 meno viva.

Ecco quello che, ben lungi dall'essere lo scandalo del vero cristiano, ¢ la
prova della sua fede, € la vita e I'accrescimento del suo amore. Con la viva
sua fede il cristiano passa attraverso la poverta, la debolezza, la morte
apparente di Gesu, penetra sino alla sua Anima per consultarne i pensieri,



ammirarne gli affetti e scoprendone la Divinita, come i Magi si prostra,
adora e contempla nell'ebbrezza dell'amore: ha trovato Gesu Cristo: e
prostrandosi lI'adorarono! Tali sono le prove ed il trionfo della fede dei
Magi e di quella del cristiano.

Esaminiamo ora I'omaggio di amore dei Magi al divino Infante e quello
che il nostro cuore deve rendere al Dio dell'Eucaristia.

Il. - La fede conduce a Gesu Cristo: I'amore lo trova e I'adora. Qual e
I'amore dei Magi Adoratori? E' un amore perfetto. Ora, I'amore si
manifesta con tre effetti, e queste manifestazioni ne sono la vita.

1° L'amore si manifesta con la simpatia. La simpatia delle anime € il
legame, la legge di due vite; con essa si diviene simile a colui che si ama:
amor pares facit. L'azione della simpatia naturale, e tanto piu della
simpatia soprannaturale con Nostro Signore, e l'attrazione forte, la
trasformazione uniforme di due anime in una, di due corpi in uno; come il
fuoco assorbe e trasforma in se stesso qualunque materia combustibile,
cosi il cristiano dall'amore viene trasformato in Gesu Cristo, in Dio:
saremo simili a lui.

Come mai possono i Magi trovarsi subito in tanta consonanza di affetti con
il divino Infante, che ancora non parla e non manifesta loro il suo
pensiero? L'amore ha visto, I'amore si € unito all'amore. Come! non vedete
quei re in ginocchio davanti la culla, tra gli animali, ed in quella postura
cosi umile e umiliante per la loro qualita di re, adorare il tenero Bambino
che li guarda con semplicita infinita? L'amore fa qui da solo cio che tra gli
amici fa la parola. Non vedete che imitano per quanto loro é possibile la
condizione del divino Infante? L'amore imita perché simpatizza.
Vorrebbero inabissarsi sino alle viscere della terra, annichilarsi per meglio
adorare e piu rassomigliare a Colui che dal trono della gloria si € umiliato
sino a discendere nel presepio, sotto la forma di schiavo.

Abbracciano I'umilta che il Verbo fatto carne ha sposata, la poverta, il
patire che ha divinizzati. Vedete come I'amore trasforma: produce l'identita
di vita; rende semplici i re, umili i dotti, poveri di cuore i ricchi: i Magi
sono tutto questo.

La simpatia & necessaria alla vita d'amore per addolcirne i Sacrifici e
renderla costante: €, in una parola, la prova dell'amore, la garanzia della
sua durata. L'amore che non e sostenuto dalla simpatia € una virtu
laboriosa, sublime talvolta ma priva della gioia, degl'incanti dell'amicizia.



I cristiano che deve vivere d'amore per Dio ha bisogno di questa simpatia
d'amore. Ora, e appunto nella SS. Eucaristia che Nostro Signore ci assicura
che ama ciascun di noi come suo amico; la ci lascia riposare alquanto il
nostro cuore sul suo, come gia fece cui discepolo prediletto; la almeno un
istante ci fa gustare la dolcezza della manna celeste e provare la gioia di
possedere il nostro Dio, come Zaccheo, il nostro Salvatore, come
Maddalena; la nostra suprema felicita, il nostro tutto, come la Sposa dei
Cantici. La prorompiamo in questi sospiri d'amore: O Gesu, come sei
buono, soave, tenero per chi ti riceve con amore! Ma nell'amore la
simpatia non si tiene paga del godimento. Il divin Salvatore ha acceso un
fuoco nel nostro cuore: I'Eucaristia & un carbone acceso che c'inflamma. Il
fuoco e attivo e invadente, quindi I'anima sotto la sua azione si sente
forzata a gridare: Che faro, o mio Dio, in cambio di tanto amore? E Gesu
risponde: Tu devi rassomigliarmi, vivere per me, vivere di me. La
trasformazione sara facile, poiché colui che ama, dice l'autore
dell'lmitazione, non cammina, ma corre, ma vola.

2° L'amore si fa conoscere al suo carattere assoluto: vuole essere l'unico
padrone del cuore e dominare ogni cosa. L'amore ¢ di sua natura
unificante, assorbe od & assorbito.

Questa verita si fa manifesta splendidamente nell'adorazione dei Magi.
Appena trovato il regale Infante, senza guardare alla poverta del luogo,
agli animali che vi dimorano e lo rendono ributtante; senza domandare
prodigi al Cielo o spiegazioni alla Madre, senza curiosi esami sul
Bambino, tosto cadono in ginocchio e lo adorano profondamente. Adorano
lui solo; non vedono che lui per cui solo sono venuti. Il VVangelo non fa
neppure menzione degli onori che resero certamente alla sua santissima
Madre: dinanzi al sole s'eclissano tutti gli astri.

L'adorazione e una come I'amore che la ispira. Ora I'Eucaristia € il colmo
dell'amore di Gesu Cristo per I'uomo come quella che contiene tutti i
misteri della sua vita. Tutto quello che Gesu Cristo ha fatto dalla sua
Incarnazione fino alla Croce tendeva all'Eucaristia, alla sua unione
personale e corporale con ogni cristiano mediante la Comunione, in cui
egli vedeva il mezzo di comunicarci tutte le virtu della sua santa Umanita,
tutti i meriti della sua vita ed i tesori della Passione. Ecco il prodigio
dell'amore: Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue, dimora in me ed
10 in lui.



L'Eucaristia deve pure concentrare tutto il nostro amore verso Gesu Cristo,
se vogliamo far la parte nostra per giungere al fine ch'egli s'é proposto
nell'istituire la Comunione, cioe la trasformazione di noi in lui mediante
I'unione.

Deve pertanto I'Eucaristia essere la legge delle nostre virtu, I'anima della
nostra pieta, il desiderio culminante della vita, I'affetto regale e dominante
del cuore, il glorioso stendardo dei nostri combattimenti e Sacrifici. Senza
questa unita di azione non arriveremo mai alla pienezza dell'amore, ma con
essa nulla e piu facile e dolce che il giungervi, perché allora abbiamo tutta
la potenza dell'uomo e quella di Dio che di accordo lavorano al regno
dell'amore: Il mio diletto € a me ed io a lui.

3° Infine I'amore si manifesta col dono. La perfezione del dono dice la
perfezione dell'amore. L'Evangelista ci da i particolari piu precisi, ci
descrive la maniera e le circostanze della presentazione dei doni, fatta dai
Magi: Aperti i loro tesori, gli offrirono i loro doni, oro, incenso e mirra.
Gli presentano dunque l'oro quale tributo che si deve ai re, la mirra che
onora la sepoltura dei grandi, I'incenso simbolo dell'omaggio che rendiamo
a Dio. Possiamo pure in questi doni veder rappresentata ai piedi del divino
Infante tutta I'umanita: ossia nell'oro la potenza e la ricchezza, nella mirra
il dolore, nell'incenso la preghiera.

Quel che fu iniziato a Betlemme deve perpetuarsi intorno all'Eucaristia. |
re hanno incominciato, noi continuiamo i loro omaggi.

A Gesu in Sacramento si deve oro come al Re dei re, che ha diritto ad un
trono piu splendido di quello di Salomone, si deve oro per il suo altare, per
I vasi sacri. Si farebbe forse per I'Eucaristia meno che per I'Arca, rivestita
dell'oro piu fino offerto dal popolo?

A Gesu, vittima del Sacramento, si deve mirra, non piu per lui che sulla
croce ha consumato il suo Sacrificio ed ora gode la gloria della
risurrezione, ma perché, essendosi costituito sull'altare nostra vittima sino
alla fine del mondo, egli ha bisogno di soffrire in noi. Cosi la vittima
adorabile ritrova la capacita e il merito del soffrire in noi suoi membri, che
completiamo la sua immolazione.

Gli e dovuto l'incenso. E questo gli € offerto appiée degli altari dai
sacerdoti. Ma egli vuole inoltre I'incenso delle nostre adorazioni per
ricambiarcelo con I'effusione delle sue grazie.

Felici noi che, grazie all'Eucaristia, partecipiamo alla gioia di Maria
Santissima, dei Magi e dei primi discepoli, che poterono dare a Gesu



Cristo! Nell'adorabile Sacramento si continua la poverta di Betlemme che
attende il nostro soccorso.

Oh! si, tutti i tesori della grazia e della gloria ci vengono dalla Divina
Eucaristia: come da sorgente sgorgarono da Betlemme, divenuta il cielo
dell'amore, si accrebbero durante tutta la vita del Salvatore e vennero, fatti
fiumi di grazie, di virtu e di meriti, a gettarsi nell'oceano dell'adorabile
Sacramento, nel quale li possediamo nella loro pienezza.

Ma dall'Eucaristia derivano pure i nostri doveri: a tanto amore dobbiamo
un generoso ricambio. | Magi sono i nostri modelli nell'adorazione:
imitiamo la regale loro fede in Gesu Cristo. Siamo gli eredi del loro amore,
e un giorno saremo partecipi della loro gloria. Amen.



LA FESTA DEL CORPUS DOMINI
Questo é il giorno fatto dal Signore.
Salmo CXVII, 24.

Tutti i giorni vengono da Dio che nella sua bonta né governa I'ammirabile
successione. Tuttavia egli né lascia sei all'uomo perché attenda ai suoi
lavori e provveda ai suoi bisogni e si riserva il settimo, onde la domenica e
specialmente il giorno del Signore.

Ma fra tutti i giorni uno & per eccellenza il giorno di Dio: il Corpus
Domini, la festa di Dio. E' veramente il giorno che il Signore ha fatto per
se, per la sua gloria, per la manifestazione del suo amore. La festa di Dio,
che bel nome! Festa per Dio, festa pure per noi: vediamo in qual modo.

I. - La festa di Dio che la Chiesa chiama la festa del sacratissimo Corpo di
Gesu Cristo, festum sacratissimi Corporis Christi, € il solo giorno
consacrato ad onorare unicamente la sua Persona adorabile, la sua reale
Presenza in mezzo a noi. Le altre feste celebrano un mistero della sua vita
passata: sono belle, danno gloria a Dio e sono feconde di grazie per noi,
ma sono un ricordo, I'anniversario di un passato gia lontano che rivive
nella nostra pieta. Il Salvatore non € piu in questi misteri: li ha vissuti una
volta, e solo vi rimane la sua grazia. Ma qui & un mistero tutto attuale: la
festa ha per oggetto la Persona di Nostro Signore viva e presente in mezzo
a noi. Percio la solennita ha un rito speciale. Non si espongono reliquie od
emblemi del passato, ma l'oggetto vivente della festa. E voi vedete nei
paesi ove Dio e libero, come tutti attestano la presenza di Gesu
prostrandosi innanzi a Lui. Gli empi stessi sono scossi e s'inchinano: Dio é
la! Qual gloria da' al Signore, presente in mezzo a noi, questa festa, in cui
tutti lo riconoscono e l'adorano! Essa é pure la festa piu cara. Noi non
abbiamo assistito ai misteri della Vita e della Morte del Salvatore, che
celebriamo nel corso dell'anno; sebbene esultiamo delle grazie che ne
discendono su di noi.

Ma qui partecipiamo al mistero che si compie sotto i nostri occhi e per noi,
tra Gesu vivente nel Sacramento e noi viventi nel mondo € una relazione di
vita, di corpo a corpo, onde e che la festa non si chiama semplicemente la
festa di Nostro Signore, ma la festa del Corpo del Signore. Mercé questo
Corpo tocchiamo Gesu fattosi nostro cibo, nostro fratello, nostro
commensale. Festa del Corpo di Gesu Cristo! Quanto amore esprime
questo nome cosi umile e conveniente alla nostra miseria! Nostro Signore



ha voluto questa festa per sempre meglio avvicinarsi a noi, come un padre
brama di ricevere nella sua festa gli auguri del figlio, per aver l'occasione
di attestargli piu vivamente il suo paterno amore e fargli qualche favore
speciale. Sia dunque questa festa tutta di gioia, e attendiamone le grazie
pil copiose. Gli inni, i canti di questa solennita esprimono tutti il concetto
che Nostro Signore si mostrera in questo giorno piu benevolo che mai.
Pare che la Chiesa avrebbe dovuto festeggiare il Corpus Domini nel
Giovedi Santo, giorno dell'istituzione dell’'Eucaristia.

Ma in quel giorno di lutto non avrebbe potuto esprimere, com'e giusto, la
sua gioia; che allora gia € cominciato il tempo della Passione, e non si puo
dar luogo all'allegrezza quando siamo tutti penetrati dal pensiero della
morte di Gesu, che domina nei grandi giorni della Settimana Santa.

Infine la festa del Corpus Domini é stata differita oltre I'Ascensione,
perché sia lontana ogni idea di mestizia, per I'addio e la separazione di
Gesl, e sin dopo la Pentecoste, affinche, ripieni dei doni e del gaudio dello
Spirito Santo, possiamo celebrare con le migliori disposizioni la festa dello
Sposo divino che abita in mezzo a noi.

I1. - Il Corpus Domini € la piu grande festa della Chiesa.

La Chiesa e la Sposa di Nostro Signore glorioso, risorto, non di Gesu
nascente o morente: ella non esisteva ancora quando si compirono tali
misteri.

Senza dubbio la Chiesa vorra seguire il suo Sposo divino nel presepio e in
tutti i suoi patimenti, ma di questi misteri avra soltanto il ricordo e le
grazie.

Gesu € veramente con la sua Chiesa poiché vive nell'adorabile
Sacramento. Coloro che non sono mai entrati nel luogo santo credono la
Chiesa vedova, senza vita, e ne considerano i templi come luoghi in cui
non si parla che di morte e di patimenti. Or ecco in questo giorno quelli
stessi, che non vengono alle solennita celebrate nel sacro recinto, la
vedono bella di tutto il suo splendore, a cui lo Sposo divino aggiunge la
sua presenza. Quale stupendo corteggio si spiega e con quale devozione i
fedeli si prostrano! La Chiesa mostra a tutti il suo Sposo nell'ostensorio
raggiante. Chi osera dirla vedova in questo di? Gli amici suoi adorano, i
nemici tremano! Gesu si mostra a tutti, benedice i buoni, volge sui
peccatori uno sguardo di compassione, li chiama e attira a sé. 1l Concilio di
Trento chiama questa festa il trionfo della fede. E la Chiesa pure trionfa
nel suo Sposo divino.



I11. - Infine questa ¢ la nostra festa, o adoratori del Santissimo Sacramento.
La Congregazione che da esso s'intitola e le sue varie aggregazioni non
esistono che per fare a Gesu Cristo una perpetua festa del Corpus Domini:
e la legge della nostra vita e della nostra felicita.

Noi lasciamo ad altri figli della Chiesa la cura dei poveri, la missione di
guarire le piaghe morali e corporali della povera umanita, amministrare i
sacramenti: per noi, siamo chiamati a celebrare tutto I'anno la festa del
Corpus Domini. E' dunque la festa tutta speciale di noi religiosi.

Ma é pure la vostra, o fratelli. E non vi siete interamente dedicati al
servizio del Santissimo Sacramento? Venuta la notte, vi ritirate e lasciate a
noi religiosi di far la guardia a Nostro Signore, cosi volendo ragioni di
convenienza; ma ai piedi del divin Re lasciate il vostro cuore, onde si puo
ben dire che la vostra vita trascorre qui tutta quanta.

D'altra parte, alla Comunione non fate voi nel cuore una vera festa del
Corpus Domini? Oh, voi sapete qual gioia, qual felicita porta Gesu con se!
Diro di piu: per tutte le anime che sanno comunicare non vi € che una
festa, la Comunione. Esse vi trovano l'oggetto di tutti i misteri: Colui che li
ha vissuti e in onore del quale si celebrano; mentre tanti cristiani non ne
hanno che un debole ricordo.

Anzi, diro che se Gesu non vivesse nel suo Sacramento, tutte le feste
cristiane ci lascerebbero I'impressione di anniversari funebri. L'Eucaristia &
il sole delle feste della Chiesa: le illumina, le riempie di vita e di gioia.

Fu detto, e con ragione, che I'anima, la quale si comunica spesso e bene, e
un festino perpetuo. Quale stupendo tabernacolo ¢ il petto del cristiano che
vive con Gesu, di Gesu e per mezzo di Gesu! Oh, la pura ed inalterabile
gioia di queste anime!

Intanto sappiamo distinguere dagli altri i giorni che piu specialmente sono
di Nostro Signore, come il presente. Un re si compiace di spargere le sue
munificenze: rendete al divin Re i vostri omaggi ed egli vi dara se stesso e
I'effusione delle sue grazie.

Tra i suoi amici egli distingue quelli che arricchira maggiormente dei suoi
favori. Ora qual cosa vi augurero in questo bel giorno? Non gia di
diventare dei santi, ricchi di splendide e straordinarie virtu, che non so
quando si adempirebbe il mio voto; ma di essere totalmente felici nel
servizio di Dio, e che Nostro Signore si comunichi a voi con piu tenero
amore. Sentendovi piu amati, vi darete piu generosamente, e il risultato di
questi due amori sara lI'unione perfetta.



Qui sta la santita e la perfezione: domandate fiduciosamente di potervi
giungere. Date tutto il vostro cuore. Gesu € un tenero padre, siategli figli
amorosi; € lI'amico piu affettuoso, godetevi il suo amore. Chi non ha mai
gustato la bonta di Dio mi fa temere assai della sua eterna salvezza!
Entrate, entrate in questa immensa bonta! Sentite de Domino in bonitate!



IL SACRO CUORE DI GESU
Il mio cuore sara la tutti i giorni.
111, Re, IX, 3.

Augurava San Paolo agli Efesini di conoscere, per la grazia del Padre, da
cui ogni dono procede, la scienza sopra eminente della carita di Gesu
Cristo verso gli uomini. Nulla poteva loro desiderare di piu santo, piu
dolce, pit importante. Conoscere I'amore di Gesu Cristo per noi, della sua
pienezza essere ripienti, € il regno di Dio nell'uomo. Ora questo € il frutto
della devozione al Cuore di Gesu, che vive e ci ama nel Santissimo
Sacramento. Questa devozione e per eccellenza il culto dell'amore: e
I'anima e il centro della religione, perché la religione ¢ la legge, la virtu e
la perfezione dell'amore, ed il Sacro Cuore ne € la grazia, il modello e la
vita. Studiarne quest'amore innanzi al focolare in cui si consuma per noi.
La devozione al Sacro Cuore ha un doppio oggetto: si propone prima di
onorare, con l'adorazione ed il culto pubblico, il Cuore di carne di Gesu
Cristo, e poi I'amore infinito di cui questo Cuore fu acceso per noi dalla
sua creazione, e che ancora lo consuma nel Sacramento dei nostri altari.

I. - Nobilissimo tra gli organi del corpo umano, il cuore € posto nel suo
mezzo, come un re nel centro dei suoi Stati. E' circondato immediatamente
dagli organi piu importanti, che sono come i suoi ministri ed ufficiali; esso
li muove, li fa agire comunicando loro il calore vitale, di cui € il serbatoio.
E' la sorgente donde sgorga con impeto il sangue che si diffonde in tutte le
parti dell'organismo e le bagna e ristora. Perduto il vigore, il sangue dalle
estremita ritorna al cuore, per riaccendervi i suoi fuochi e riprendere nuovi
spiriti vitali.

Quel che si e detto del cuore umano in generale, € pur vero del Cuore
adorabile di Gesu Cristo. E' parte nobilissima del corpo dell'Uomo-Dio,
unita ipostaticamente al Verbo, e percio meritevole del culto supremo di
adorazione dovuto a Dio solo. Imperocché nella nostra venerazione non
possiamo separare il Cuor di Gesu dalla divinita dell'Uomo-Dio, alla quale

e unito da legami indissolubili: il culto che gli rendiamo non si termina in
esso, ma va alla Persona adorabile che lo possiede e se I'e unito per
sempre.

Quindi segue che al divin Cuore possiamo rivolgere le preghiere, gli
omaggi, le adorazioni stesse che presentiamo a Dio, e che s'ingannerebbero
quelli che, sentendo pronunziare le parole “Il Cuore di Gesu”, non



vedessero piu in la dell'organo materiale, ritenendo questo Cuore un
organo senza vita e senza amore, presso a poco come si farebbe di una
sacra reliquia: cosi shaglierebbero quelli ancora i quali pensassero che
questa devozione divide Gesu Cristo, restringendo al Cuore solo un culto
che deve rendersi a tutta la Persona. Questi non riflettono che onorando il
Cuore di Gesu non escludiamo il resto dell'Uomo Dio; ma al contrario
intendiamo onorare tutte le azioni di Gesu Cristo e tutta la sua vita, che é
I'espansione del suo Cuore.

Come nel sole si formano e da esso partono i raggi ardenti che fertilizzano
la terra e fanno vivere tutto cio che ha vita, cosi dal cuore escono le dolci e
forti influenze che spandono il calore vitale ed il vigore in tutte le membra.
Se il cuore langue, tutto I'uomo s'affievolisce; se soffre, tutte le membra
sono sofferenti, le funzioni non si compiono bene e I'organismo si arresta.
Fu dungue funzione del Cuore di Gesu vivificare, fortificare, sostenere
tutte le sue membra, i suoi organi, i suoi sensi, influendo in essi
continuamente: di modo che era esso il principio delle azioni, degli affetti,
delle virtu e di tutta la vita del Verbo fatto carne.

Essendo il cuore, al dire dei filosofi, il focolare dell'amore, e I'amore
essendo stato il movente della vita di Gesu, al suo Cuore dobbiamo
attribuire tutti i suoi misteri e tutte le sue virtu. “Come € naturale al fuoco
il bruciare, dice San Tommaso, cosi € naturale al cuore I'amare; e
siccome nell'uomo é il primo organo del sentimento, cosi & conveniente
che I'atto comandato dal primo di tutti i precetti sia reso sensibile dal
cuore”.

Come gli occhi vedono, gli orecchi odono, cosi il cuore ama: € l'organo
dell'anima per produrre gli affetti e I'amore. Nel parlare comune si
confondono queste due espressioni e si adopera il cuore per dire I'amore, e
reciprocamente. Il Cuore di Gesu fu dunque I'organo del suo amore:
coopero al suo amore, ne fu il principio e la sede; provo tutte le nobili
impressioni d'amore che possono commuovere un cuore d'uomo, con la
differenza che, amando I'anima di Gesu con un amore incomparabile ed
infinito, il suo Cuore e una fornace d'amore verso Dio e verso gli uomini,
dalla quale divampano senza posa le flamme ardentissime e purissime
dell'amore divino. Ne fu acceso dal primo istante del suo concepimento
fino all'ultimo respiro, e dalla risurrezione non cesso e non cessera mai di
sentirne gli ardori. Il Cuore di Gesu ha prodotto e produce tuttora
innumerevoli atti di amore, dei quali uno solo onora piu Dio che tutti gli
atti di amore degli Angeli e dei Santi uniti insieme mai potranno fare. Di



tutte le creature corporee € dunque quella che piu contribuisce alla gloria
del Creatore, e che merita maggiormente il culto e I'amore degli Angeli e
dei Santi.

Tutto quello che appartiene alla persona del Figlio di Dio e infinitamente
degno di venerazione. La piu piccola parte del suo Corpo, una stilla del
suo Sangue meritano le adorazioni del Cielo e della terra. Cose vili per se
stesse diventano venerabili per il contatto della sua carne, come le spine, la
croce, i chiodi, la spugna e la lancia e tutti gli strumenti del suo supplizio.
Quanto piu dobbiamo venerarne il Cuore, per la nobilta delle funzioni che
esercita, per la perfezione dei sentimenti che produce e delle azioni che
ispira? Giacché, se Gesu € nato in una stalla, visse povero a Nazaret, mori
per noi sulla Croce, lo dobbiamo al suo Cuore: in quel santuario si
formarono tutte le risoluzioni eroiche, i disegni che ne inspirarono la vita.
Il suo Cuore deve dunque essere onorato come il presepio, ove lI'anima
devota vede Gesl venire al mondo povero e abbandonato; come la cattedra
donde Gesu le predica il suo: Imparate da me che sono mansueto ed umile
di cuore; come la croce ove lo vede spirare; come il sepolcro donde lo
contempla uscire glorioso ed immortale; e come il Vangelo eterno che le
insegna ad imitare tutte le virtu, delle quali € modello perfetto.

L'anima devota al Sacro Cuore si applichera tuttavia specialmente
all'esercizio dell'amore divino, di cui questo Cuore € soprattutto sede e
simbolo; e poiché il Santissimo Sacramento é il pegno sensibile e
permanente dell'amore di Gesu, nell’'Eucaristia essa né cerchera il Cuore, e
dal Cuore Eucaristico imparera ad amare.

I1. - Gesu Cristo volendo essere sempre amato dall'uomo gli da’ incessanti
prove del suo amore; e come, per vincere e conquistare il nostro cuore, ha
dovuto farsi uomo, sensibile e palpabile, cosi per assicurare la sua
conquista deve continuare a farci sentire un amore alla umana. Perpetua e
la legge dell'amore e tale deve esserne pure la grazia; il dolce sole
dell'amor di Dio non deve mai tramontare per il nostro cuore, affinché
questo non sia invaso dal gelo della morte e dell'oblio. Il cuore umano si
da' a quel che e vivo, si unisce all'amore che gli da prove attuali della sua
esistenza.

Orbene, I'amore che animo la vita mortale del Salvatore, da quello di
bambino nella culla a quello di apostolo del Padre durante la predicazione
e di vittima sulla croce, tutto si trova riunito e trionfante nel suo Cuore
vivente nel SS. Sacramento. Qui dobbiamo cercarlo e nutrircene. Certo il



Sacro Cuore e pure in Cielo, ma per gli Angeli ed i Santi gia coronati.
Nell'Eucaristia e per noi.

Dungue la nostra devozione verso il Sacro Cuore dev'essere eucaristica,
concentrarsi nella divina Eucaristia, come nel centro personale e vivente
dell'amore e delle grazie del Sacro Cuore per noi.

Perché separare il Cuore di Gesu dal suo Corpo e dalla sua divinita? E'
esso che vivifica e anima il suo Corpo nel Sacramento. Gesu risorto non
muore piu: perché separarne il Cuore dalla Persona e volerlo, per cosi dire,
far morire nella nostra mente?

No, no, il divin Cuore € nell'Eucaristia vivo e palpitante; ora, quella del
Salvatore, € una vita, non piu passibile e mortale, soggetta a tristezza,
agonia e dolore, ma una vita risorta e consumata nella beatitudine. Questa
esenzione dal dolore e dalla morte, ben lungi dal diminuire la realta della
vita, la rende piu perfetta. Entro mai la morte in Dio? Egli e tuttavia la
sorgente della vita perfetta ed eterna.

Il Cuore di Gesu vive dunque nell’'Eucaristia perché in essa il suo Corpo €
vivo. Non e palpabile né visibile questo Divin Cuore: ma non € cosi in tutti
gli uomini? Onesto principio della vita deve rimanere misterioso e velato;
denudarlo sarebbe dargli la morte: I'esistenza del cuore si manifesta dagli
effetti che produce. L'uomo non pretende di vedere il cuore dell'amico; gli
basta una parola per conoscerne I'amore. Non ci vuol neppure tanto per il
Cuore divino di Gesu! Ci viene manifestato dai sentimenti che c'inspira, e
questo deve bastarci. D'altra parte, chi potrebbe contemplare la bellezza, la
bonta del divin Cuore? Chi sostenere lo splendore di gloria, gli ardori
consumanti e divoranti di questo focolare d'amore? Chi oserebbe fissare gli
sguardi su quest'arca divina nella quale sta scritto a caratteri di fuoco
I'Evangelo della carita, ove tutte le sue virtu sono glorificate, il suo amore
ha il trono e la sua bonta tutti i tesori? Chi vorrebbe penetrare nel santuario
stesso della Divinita? Il Cuore di Gesu! Esso e il cielo dei cieli abitato da
Dio in persona, che vi trova le sue delizie.

No, noi non lo vediamo il Cuore eucaristico di Gesu! ma lo possediamo: e
nostro!

Volete sapere la sua vita? Essa e divisa fra il Padre e noi.

Il divin Salvatore ci custodisce; e, mentre chiuso nella debole Ostia sembra
dormire il sonno dell'impotenza, il suo Cuore veglia: Ego dormio et cor
meum vigilat. Veglia quando pensiamo a lui e quando non vi pensiamo;
non ha riposo, manda al suo Padre gridi di perdono in nostro favore. Gesu
ci fa scudo del suo Cuore e ci preserva dai colpi della collera divina,



provocata dai nostri peccati incessanti; il suo Cuore € la aperto come sulla
croce, e fa sgorgare sul nostro capo torrenti di grazia e di amore.

E' 14, quel Cuore, per difenderci contro i nemici, come la madre che, per
salvare il figlio da un pericolo, lo stringe al cuore cosi che non si puo
giungere al figlio senza colpire la madre. E quand'anche una madre potesse
dimenticare suo figlio, io non vi abbandonerd mai, ci dice Gesu.

L'altro sguardo del Cuore di Gesu e per il Padre. L'adora con i suoi
ineffabili abbassamenti, nel suo annientamento d'amore; lo loda e ringrazia
dei benefici accordati agli uomini suoi fratelli; si offre vittima di
espiazione alla sua giustizia; e presenta incessante la sua preghiera per la
Chiesa, per i peccatori, per tutte le anime che ha redente.

O Padre, mirate con sguardo di compiacenza il Cuore del vostro Figlio
Gesu! Vedete il suo amore, ascoltatene i sospiri, e il Cuore Eucaristico di
Gesu sia la nostra salvezza!

[11. - 11 modo in cui Gesu ha manifestato il suo Cuore e le ragioni per le
quali né fu istituita la festa, d'accordo c'insegnano che dobbiamo onorare il
divin Cuore nell'Eucaristia, ove lo troviamo con tutto il suo amore,

Santa Margherita Maria riceve la rivelazione del Sacro Cuore trovandosi
innanzi al Santissimo Sacramento esposto: dall'Ostia Gesu si mostra a lei,
temendo il suo Cuore tra le mani, e le dice queste parole adorabili che sono
il pit eloguente discorso sulla sua presenza nel Sacramento: Ecco quel
Cuore che ha tanto amato gli uomini.

Nostro Signore, apparendo alla venerabile Madre Metilde, fondatrice di
una Congregazione di Adoratrici, le comanda di amare ardentemente e di
onorare quanto potra il suo Sacro Cuore nel Santissimo Sacramento, e
glielo da' come pegno del suo amore, perché sia il suo rifugio in vita e suo
conforto all'ora della morte.

Lo scopo della festa del Sacro Cuore € di onorare con maggior fervore e
devozione I'amor di Gesu Cristo nelle sue pene e nella istituzione del
Sacramento del suo Corpo e del suo Sangue.

Per entrar nello spirito della devozione al Cuor di Gesu, dovete dunque
onorare i passati patimenti del divin Salvatore e riparare le ingratitudini di
cui ogni giorno e fatto segno nell’'Eucaristia.

Come furono grandi i dolori del Cuore di Gesu! Tutte le prove vennero a
pesare sopra esso: fu ricolmo di di disprezzi; saturato di obbrobri; le
calunnie pit abominevoli lo assalirono e si accanirono nel disonorarlo. Cio
nonostante si e volontariamente offerto, e senza dare un lamento.



Il suo amore fu piu forte della morte, e i torrenti della tribolazione non
poterono estinguerne gli ardori. Ora questi dolori sono finiti; ma noi, per i
quali Gesu li ha sofferti, dobbiamo ricambiarli di grato amore e onorarli
come se li avessimo presenti. Il Cuore che li ha sofferti con tanto amore &
la: non & morto, ma vive e agisce; non e insensibile, ci ama sempre piu.
Ma ahimeé! se Gesu non puo piu soffrire, gli uomini danno prova verso di
lui di una ingratitudine mostruosa! Ed é questo il tormento supremo del
Cuore di Gesu nel Santissimo Sacramento! Si nera ingratitudine verso un
Dio che é presente e vive per ottenere il nostro amore!

L'uomo é indifferente al dono eccessivo dell'amore di Gesu per lui; non ne
fa caso; non vi pensa neppure; 0 se involontariamente vi pensa, se Gesu
cerca di svegliarlo dal suo torpore, ne caccia subito il pensiero importuno.
Non vuole I'amore di Gesu Cristo: Anzi I'uomo empio, eccitato dalla fede,
dai ricordi della sua educazione cristiana, dal sentimento che la grazia gli
mette in fondo al cuore, per spingerlo ad adorare nell'Eucaristia Gesu
Cristo come suo Signore, a servirlo di nuovo, si leva contro questo dogma,
il pitt amabile fra tutti, lo nega e giunge sino all'apostasia, piuttosto che
adorarlo e sacrificargli un idolo, una passione, e resta cosi tra le
ignominiose sue catene. E va piu oltre ancora la sua malizia, sino a
rinnovare gli orrori della Passione del divin Redentore.

Si, si vedono cristiani disprezzare Gesu nel Santissimo Sacramento, il
Cuore che tanto li ha amati e si consuma d'amore per essi. Profittano, per
fargli onta, del velo che lo nasconde! Lo insultano con le esterne
irriverenze, i pensieri gli sguardi colpevoli, in sua presenza. Come gia i
soldati di Caifa, di Erode e di Pilato, abusano, per insultarlo, della sua
bonta e pazienza inalterabile che tutto soffre in silenzio!

Bestemmiano orrendamente contro il Dio dell'Eucaristia, perche sanno che
il suo amore lo fa restare muto. Lo crocifiggono nella loro anima
colpevole: lo ricevono, osando gettare quel divin Cuore nel loro putridume
e consegnarlo al demonio che li domina. Gesu nella sua Passione non ha
sofferto tante umiliazioni quante né subisce nel suo Sacramento. La terra &
per Lui un ignominioso Calvario.

Ah! nell'agonia cercava un consolatore; sulla croce domandava che si
volesse compatire al suo dolore: ora e pit che mai necessaria I'ammenda
onorevole, la riparazione al Cuore adorabile di Gesu! Circondiamo
I'Eucaristia del nostro amore e delle nostre adorazioni.

Al Cuore di Gesu vivente nel Santissimo Sacramento onore, lode,
adorazione e regno per tutti i secoli dei secoli!



IL CIELO E L'EUCARISTIA

Ecco che io creo nuovi cieli e nuova, terra. Vi rallegrerete ed esulterete in
eterno per ragione delle cose che io creo.

Isaia, LXV, 17, 18.

I. - Gesu Cristo ascendendo al Cielo va a prendere possesso della sua
gloria e prepararci un posto. Con Gesu l'umanita redenta entra in Cielo: noi
sappiamo che e aperto anche per nei e viviamo aspettando il giorno in cui
ci sara dato di entrarvi. Questa speranza ci sostiene e c'incoraggia. Essa
potrebbe bastare per farci menare una vita cristiana e soffrire tutte le
tribolazioni di questa terra. Tuttavia Nostro Signore per intrattenere in noi
e rendere piu efficace la speranza del Cielo, per aiutarci ad attendere
pazientemente il cielo della gloria e ad esso guidarci, ha creato il bel cielo
dell'Eucaristia. Invero é I'Eucaristia un bel cielo, un paradiso incominciato.
L'Eucaristia & Gesu glorioso che dal Cielo viene sulla terra e con Se reca il
Cielo. Non é forse il Cielo dovunque ¢ il Signore? In Sacramento Gesu,
quantungue velato, é beato, glorioso e trionfante: non sono piu in lui le
miserie della vita, e nel ricevere la comunione noi riceviamo il Cielo,
essendo Gesu la beatitudine e la gloria del Paradiso. Qual gloria per un
suddito ricevere in casa il suo Re! Ebbene noi possiamo gloriarci di
ricevere il Re del cielo!

GesU viene in noi affinché non dimentichiamo la vera nostra patria, e
pensandovi non moriamo dal desiderio o dal dolore di esserne lontani.
Viene e dimora in noi corporalmente finche durano le specie sacramentali;
distrutte queste, risale al cielo, ma resta in noi con la presenza del suo
amore e della sua grazia. Perché non rimane piu a lungo? Perché l'integrita
delle sacre specie € la condizione della sua presenza corporale. Venendo in
noi Gesu apporta i fiori e i frutti del Paradiso. E quali sono? Non so
dirvelo, non si vedono, ma se ne sente il profumo. Ci apporta i suoi meriti
glorificati, la sua spada vittoriosa di satana, le sue armi perché ce ne
serviamo, i suoi meriti affinché li facciamo fruttificare. L'Eucaristia ¢é la
scala, non di Giacobbe, ma di Gesu che sale al cielo e ne discende
continuamente per noi. Egli & senza posa in moto verso di noi.

Il. - Ma vediamo in particolare quali sono i beni celesti che Gesu ci
apporta quando lo riceviamo. Prima la gloria. Certo la gloria dei Santi € un
flore, il quale shoccia soltanto ai raggi del sole del Paradiso e sotto lo
sguardo di Dio: non possiamo avere quella splendida gloria sin da questa



vita: saremmo adorati. Quaggiu né riceviamo il germe nascosto che la
contiene tutta, come un grano contiene la spiga. L'Eucaristia mette in noi il
germe della risurrezione, il principio di una gloria speciale e piu
risplendente: seminata nella carne corruttibile, brillera sul nostro corpo
risuscitato a vita immortale.

Poi la felicita. L'anima entrando in Cielo entra in possesso della stessa
felicita di Dio, senza alcun timore di perdita o diminuzione. Ma nella
Comunione non riceviamo forse qualche particella di questa vera felicita?
Ci e data soltanto in parte, per non farci dimenticare il Cielo; ma di qual
pace, di qual gioia non siamo inondati dopo la Comunione! E quanto piu
I'anima € libera dalle affezioni terrene, tanto piu gode di quella felicita:
certe anime dopo la Comunione godono di tanto gaudio che il corpo stesso
ne riceve l'impressione.

Infine la potenza. | beati partecipano della potenza di Dio. Ora colui che
comunica con un gran desiderio di unirsi a Gesu, piu non sente che
disprezzo per quanto é indegno delle sue affezioni divinizzate; diviene
superiore ad ogni cosa terrena: € questa la vera nostra potenza. Allora la
Comunione solleva I'anima verso Dio. La preghiera si definisce: una
elevazione dell'anima verso Dio. Ma che cos'é qualsiasi nostra preghiera in
confronto della Comunione? Quant'é lungi ogni nostra elevazione di
pensieri e di affetti dall'ascensione sacramentale, in cui Gesu ci eleva con
sé fino al seno di Dio!

L'aquila, per avvezzare i suoi aquilotti a volare nelle piu alte regioni, loro
presenta il cibo tenendosi molto al di sopra di essi e, sollevandosi ancora a
misura che le si avvicinano, li fa poco a poco levare a grande altezza. Cosi
Gesu, l'aquila divina, viene a noi apportandoci il cibo di cui abbiamo
bisogno; poi si leva in alto e c'invita a seguirlo. Ci colma di carezze per
farci desiderare la felicita del Cielo, e ci abitua a questo pensiero.

Non avete osservato che, possedendo Gesu nel vostro cuore, desiderate il
Paradiso e disprezzate ogni altra cosa? Vorreste morire in quell'ora stessa,
per essere piu presto uniti a Dio per sempre. Quegli invece che comunica
di rado non puo desiderar Dio vivamente e ha paura della morte. In fondo
non c'é nulla di male in questo pensiero; ma se voi poteste avere la
certezza di andar subito in Paradiso, ah! non vorreste rimanere un quarto
d'ora di piu sulla terra! In un quarto d'ora lassu, dareste pit amore e gloria
a Dio che non in una lunga vita quaggiu.

Dunque la Comunione ci prepara al Cielo. E qual grazia e quella di morire
dopo ricevuto il Santo Viatico! So bene che la contrizione perfetta ci



giustifica e ci da diritto al Cielo; ma quanto e meglio di andarsene in
compagnia di Gesu e di essere giudicati dalla sua bonta, essendo ancora,
per cosi dire, uniti al suo Sacramento d'amore! Onde la Chiesa vuole che i
suoi sacerdoti amministrino il Santo Viatico, anche all'ultimo momento,
all'infermo che vi si é disposto, quantungue avesse gia perduto l'uso delle
sue facolta, tanto desidera questa buona Madre che i suoi figli partano ben
muniti per il terribile viaggio.

Domandiamo spesso questa grazia di poter ricevere, prima di morire, il
Santo Viatico, che sara la caparra della nostra felicita eterna. San Giovanni
Crisostomo, nell'opera sul Sacerdozio, libro VI, assicura che gli Angeli
accolgono alla fine della vita le anime di coloro che poco prima con pura
coscienza han comunicato, e in gran numero, a causa del divin Sacramento
da esse ricevuto, facendo loro corona, le conducono al trono di Dio.



LA TRASFIGURAZIONE EUCARISTICA

GesU prese seco Pietro, Giacomo e Giovanni suo fratello... e fu trasfigurato
alla loro presenza.

Matteo, XVIII, 2

Che bella festa e la Trasfigurazione di Nostro Signore sul monte Thabor!
Diciamo qualche cosa delle sue relazioni con la transustanziazione
eucaristica.

Tutti i misteri hanno relazione con I'Eucaristia, perché nell'Eucaristia
hanno il termine a cui tendono e il loro ultimo compimento. La divina
grazia ci accordi di scoprire quel che vi ha di eucaristico nei vari misteri
per alimentare la nostra devozione verso il Santissimo Sacramento.

I. - Nostro Signore prende seco tre discepoli e ascende su di un‘alta
montagna, per loro manifestare la sua gloria che nasconde nell'umilta della
carne. Con questo li premunisce contro lo scandalo della sua Passione e fa
loro vedere chi e.

Osservate, anche I'Eucaristia é istituita su di un monte, quel di Sion, tanto
piu celebre che il Thabor. Gest amava i monti e sovr'essi compi parecchi
grandi atti della sua vita. Era egli stesso il monte a cui voleva attirare le
anime predilette, togliendole dai bassifondi della vita terrena, semenzai di
miasmi e malattie mortifere.

La trasfigurazione eucaristica € piu affettuosa della prima, € molto piu
durevole ed ha luogo alla presenza di tutti gli Apostoli. La prima ebbe
luogo a cielo aperto perche la gloria ha bisogno di espandersi; questa, che
e tutta amore, si fa nel segreto, perche s'intensifichi e diventi potente. Cosi
quando vogliamo attestare il nostro affetto ad un amico lo stringiamo tra le
braccia. La carita di zelo si estende lontano per dare, per far del bene ad un
pit gran numero di anime; I'amore del cuore invece si concentra;
I'imprigioniamo per renderlo piu forte; riuniamo i suoi raggi come in una
lente, imitando I'ottico che lavora il cristallo finché riunisce in un sol punto
il calore e la luce dei raggi solari. Nostro Signore dungue quasi si
comprime nelle piccole dimensioni dell'Ostia; ed allo stesso modo che si
produce un grande fuoco applicando il fuoco ardente di una lente su
materia inflammabile, cosi I'Eucaristia proietta le sue fiamme su quelli che
partecipano ad essa e li accende d'un fuoco divino.



Il. - Sul Thabor Gesu si trasfigura mentre prega: la sua faccia risplende
come il sole e le sue vesti sono candide come neve: e una visione
abbagliante. Gesu si trasfigura con tanta gloria per far vedere che il suo
Corpo, quantunque si umile, e il Corpo dell'Uomo-Dio. Questa
trasfigurazione si fa dal di dentro al di fuori, lasciando Gesu Cristo
trasparire un raggio della gloria che nasconde con un perpetuo miracolo
Ma siccome Gesu non é venuto per darci lezioni di gloria, cosi la visione
del Thabor finisce dopo qualche istante. La trasfigurazione sacramentale si
fa dall'esterno all'interno, e, mentre sul Thabor Gesu aveva un momento
squarciato il velo della sua gloria divina, qui nasconde la stessa umanita, la
trasfigura in apparenza di pane cosi che non pare piu né Dio né uomo e
sopprime ogni segno esterno di vita. E' sepolto e le sacre specie sono la
tomba delle sue facolta. Per umilta vela la sua Umanita, si buona e si bella,
e sembra il proprio soggetto delle specie, tanto é loro unito: il pane ed il
vino sono stati mutati nel corpo e nel sangue del Figliolo di Dio. Miratelo
dunque in questa trasfigurazione di amore e di umilta. Noi sappiamo ove si
trovi il sole guantunque nascosto dietro una nube; cosi noi sappiamo che la
e Gesu, vero Dio e vero uomo, sebbene nascosto sotto il velo del pane e
del vino. Il miracolo del Thabor fu tutto glorioso; qui tutto € amabile. Non
vediamo Gesu, non lo tocchiamo; ma Egli e presente con tutti i suoi doni.
La fede, la grazia e I'amore attraversano i veli e riconoscono i tratti di
Gesu. L'anima vede con la fede: il credere € veramente una maniera di
vedere.

Si vorrebbe pure veder Gesu in Sacramento con gli occhi del corpo; ma se
gli Apostoli non poterono sostenere un istante lo splendore d'un raggio
della sua gloria, che sarebbe di noi ora? Ah, I'amore altro non sa che
trasfigurarsi in bonta, umiliarsi, impicciolirsi, annichilirsi! Ditemi: vi € piu
amore sul Thabor o sul Calvario? Non il Thabor ha convertito il mondo,
ma il Calvario. L'amore ricusa la gloria, la nasconde e si abbassa. Cosi ha
fatto il Verbo nell'incarnarsi, sul Calvario, e piu profondamente ancora
nell'Eucaristia.

Invece di lamentarci dovremmo piuttosto ringraziare Nostro Signore,
perché non rinnova i portenti del Thabor. Ivi gli Apostoli per il timore
caddero in terra, e tutte le parole che uscivano dalla bocca di Dio erano
capaci di consumarli. Gli Apostoli appena osavano parlare a Nostro
Signore. Qui, invece, senza tema alcuna gli parliamo, perché possiamo
appressare al suo il nostro cuore e sentirne i deliziosi ardori. E poi, la
gloria ci farebbe almeno delirare. Vedete come Pietro non sa quel che dice:



non ha piu il buon senso. Parla di riposo, di felicita, mentre Gesu discorre
dei suoi patimenti e della sua morte! Non pensa, poveretto, gran fatto ai
suoi doveri!

Se Nostro Signore vi manifestasse la sua gloria, non vorreste piu separarvi
da Lui. Si starebbe cosi bene! Dovette il Padre celeste dare una lezione a
Pietro: ricordargli che Gesu era suo Figlio, e che bisognava seguirlo
dappertutto, sino alla morte. Non dimenticate che un‘educazione a base di
felicita non é seria né solida, e che un fanciullo attorniato da troppe
tenerezze non avra mai un gran cuore. Ecco perché la trasfigurazione
eucaristica non si fa nella gioia e nella gloria, ma nel segreto e
nell'umiliazione: la gloria né sara il frutto, in Cielo.

[11. - All'istituzione dell'Eucaristia non sono presenti Mosé ed Elia, che
appartengono alla legge antica, ma gli Apostoli, legislatori e profeti del
nuovo popolo di Dio. Vi e ed opera la Santissima Trinita, ma
invisibilmente. Schiere di Angeli adorano questo Verbo di Dio ridotto
pressoché al nulla. Nel Cuor di Gesu eravamo pur presenti noi tutti; che sin
d'allora nei suoi amorosi disegni Gesu ha consacrato le ostie delle nostre
comunioni e le ha contate: noi sacerdoti le distribuiamo per ordine suo.
Notate ancora come la preghiera d'un cuore semplice e retto é sempre
esaudita, guantungue non sempre nel modo da noi immaginato. Pietro
aveva domandato di restare sulla montagna, Gesu rifiuto, no, ritardo la
grazia implorata. Nell'Eucaristia egli ha fissato, e per sempre, la sua tenda
In mezzo a noi che possiamo abitare seco lui sul Thabor eucaristico.

Oh! non & una tenda che si levi e trasporti da un giorno all'altro: € una casa
ch'egli ha fabbricata e noi I'abitiamo giorno e notte. Noi abbiamo assai piu
di quel che San Pietro domandava. Quanto a voi, fratelli miei, non lo
vedete che per breve tempo, ma tutti i giorni, se volete; e dimorando vicino
alla chiesa. in cui si conserva il Santissimo Sacramento, sentite la dolce
influenza della sua vicinanza. Signore, buona cosa € per noi stare qui! E
voi pure lo provate, che nelle pene e nei dolori venite a Lui, e sempre
trovate il buon Samaritano. Vi attende, spande il suo Cuore nel vostro, e vi
tratta non come estranei, ma come amici, anzi come figli.

Il Padre celeste ci ha detto: Ecco il mio figlio diletto; e per un
incomprensibile amore ce lo ha dato. Dopo avercelo dato a Betlemme e sul
Calvario, pit ancora ce lo diede e per sempre nel Cenacolo. Gesu, sempre
generato dal Padre e a noi donato, si donava in pari tempo allora ed anche
adesso a noi si dona. Oh, ascoltiamolo!



Amiamo assai questa festa della Trasfigurazione: e tutta eucaristica.
Veniamo su questa montagna benedetta, ove Gesu si trasfigura; veniamo a
cercarvi non la devozione sensibile o la gloria, ma le lezioni di santita che
Gesu ci da col suo annichilamento. Il nostro amore e I'abnegazione ci

trasfigureranno in Gesu Sacramentato, nella speranza di essere trasfigurati
in Gesu Cristo glorioso, nel Cielo.



SAN GIOVANNI BATTISTA
Bisogna ch'Egli cresca ed io diminuisca.
Giovanni, 111, 30.

Dobbiamo onorare S. Giovanni Battista come il modello degli adoratori.
Le sue parole ora enunziate sono il motto della devozione e del servizio
eucaristico, e noi dobbiamo dire: il Santissimo Sacramento cresca nella
cognizione e nell'amore degli uomini, intanto che noi ci annichiliamo ai
suoi piedi.

Il Battista é il modello degli adoratori negli atti principali della sua vita, la
quale anzi puo dirsi un'adorazione continua: in essa troviamo i caratteri
dell'adorazione mediante i quattro fini del Sacrificio: il migliore dei metodi
per fare I'adorazione.

I. - L'adorazione. L'adorazione si fa prostrati a terra, china la fronte: € un
primo movimento, con cui riconosciamo sotto i veli eucaristici la maesta
infinita di Dio che vi si nasconde. A questo primo ossequio sussegue
I'esaltazione della sua grandezza e del suo amore.

Ora la prima grazia di S. Giovanni é una grazia di adorazione. Il Verbo é
nel seno di Maria e le inspira di far visita ad Elisabetta: Maria porta a
Giovanni il suo Signore e Re. Giovanni non puo venire: sua madre é
troppo avanti negli anni e non puo fare tale viaggio: ci va Gesu. Lo stesso
fa Gesu per noi: non potevamo andare a Dio; Dio é venuto a noi.

Maria, salutando Elisabetta, mette in azione la potenza del suo divin
Figlio: anche al presente Gesu non vuol far nulla senza Maria. La voce di
lei fu quella del Verbo incarnato; Giovanni, esultando nel seno materno,
rivela alla madre il mistero della presenza di Dio in Maria: lo confessa
Elisabetta a Maria con quelle parole: Exultavit infans in utero meo. Cosi,
fin d'allora, Giovanni e precursore: vede il suo Dio, lo adora con segni
d'esultanza, e la sua gioia si effonde nella madre.

Come Nostro Signore fu buono per Giovanni, che volle benedire prima che
nascesse: e come gli fu gradita I'adorazione cosi spontanea del suo
Precursore! Gesu resta tre mesi con Giovanni, che adora costantemente il
suo Dio. Unitevi a questa buona adorazione di S. Giovanni, si viva, non
ostante le barriere che lo separano da Nostro Signore.

I1. - 1l rendimento di grazie. - Il ringraziamento si basa sulla bonta,
sull'amore di Gesu. L'anima né ammira i doni, i benefizi; si umilia per



esaltare il benefattore; si rallegra dei benefici ricevuti e di quelli accordati
agli altri, a tutta la Chiesa. Questo sentimento dilata il cuore.

Presso il Giordano. Giovanni manifesta la sua riconoscenza e la sua gioia.
Vedete prima la grazia che gli fa Nostro Signore, giacché il ringraziamento
parte sempre da un beneficio ricevuto e riposa sull'umilta. Giovanni sta per
battezzare Gesu, ch'egli non conosce ancora di vista. Il Padre celeste gli
aveva dato un segno, al quale lo avrebbe riconosciuto. Gesu si presenta tra
la folla dei peccatori, che aspettano il battesimo di Giovanni e ne ascoltano
le vigorose esortazioni alla penitenza. Gesu attende la sua volta, in fila con
I pubblicani e con i soldati. Egli, Re, Figlio di Dio! Non vuole privilegi, né
eccezioni. Intendetelo bene, o adoratori, e non cercate altro protettore che
Gesu! Giovanni gli fa resistenza dicendo: lo debbo essere battezzato da te
e tu vieni a me? Ecco l'umilta, la verita. | santi non si credono mai perfetti.
E Giovanni in questa parola non accenna al proprio ministero: Tu, vieni a
me, dice, e non: Vieni al mio battesimo. Che delicatezza d'animo! Parlare
del suo ministero, sarebbe stato erigersi un piccolo trono: nessun tronetto
dinanzi al Signore! E Gesu Cristo gli dice: Lascia fare per ora, che cosi noi
dobbiamo adempiere ogni giustizia. Giovanni veramente umile obbedisce
e lo battezza. Una mezza umilta avrebbe trovato cento ragioni per insistere
nel rifiuto. Quando poi Gesu si ritira, Giovanni non lo segue, ma resta al
posto che gli fu assegnato. O perfetta umilta! Vediamo ora com'egli
riferisce a Nostro Signore tutta la gloria e I'onore della sublime sua
funzione. I suoi discepoli, la peggior sorta di adulatori, volendo farsi belli
della gloria del loro Maestro, gli fanno osservare che tutti si danno alla
sequela di Gesu. - Oh, che piacere! risponde San Giovanni. Non sono io il
Cristo. Sposo e colui che ha la sposa; ma I'amico dello sposo, che sta a
udirlo, si riempie di gaudio alla voce dello sposo. Le anime sono di Gesu.
Il mio gaudio adungue si € compiuto: bisogna ch'Egli cresca ed io
diminuisca.

Nulla per lui, tutto per Gesu! Ecco il nostro compito: far crescere Nostro
Signore. Oh! percheé non ci e dato innalzargli un trono in tutti i cuori?
Intanto noi ci prostriamo, ci annichiliamo innanzi a lui elevato sul trono
dell'Esposizione.

Bisogna ch'egli cresca ed io diminuisca: questa parola va lungi assai. Oggi
noi non contiamo per nulla; ma potra venire un tempo in cui fra gli
adoratori vi siano uomini distinti. Ebbene, allora bisognera loro dire:
Tenetevi in guardia! Non alzatevi sulla punta dei piedi, non fatevi uno



sgabello del vostro talento, ma tenetevi bassi perché solo si veda il
Padrone.

La nostra vocazione e cosi bella, il fine né e tanto sublime, che i fedeli
crederanno essere in noi tutte le virtt, come in verita dovremmo tutte
possederle per essere meno indegni della nostra vocazione. Infelice colui
che pretendera starsene in piedi alla presenza di Nostro Signore! No, in
ginocchio, a terra! Bisogna ch'Egli cresca e io diminuisca.

Il vero rendimento di grazie e quello di un'anima che riceve i benefici di
Dio, riconoscendo che non le sono per nulla dovuti, e tutta ne riferisce la
gloria a Dio.

[11. - La propiziazione o riparazione. - Questa consiste nel compensare e
consolare Gesu, ed é una gran parte del nostro ufficio di adoratori; noi
dobbiamo essere riparatori, mediatori, penitenti per i peccati degli uomini.
Il mondo é cosi traviato che quasi offre ancor pit materia alla riparazione
che al rendimento di grazie!

Tale e il compito di S. Giovanni, che addita la grande vittima riparatrice
dicendo: «Ecco I'Agnello di Dio, ecco colui che toglie il peccato dal
mondo». Poi egli geme e piange nel vedere l'indifferenza degli uomini per
il loro Salvatore: venne in mezzo di voi un tale che voi non conoscete. E si
affligge perché i grandi, i dotti, sdegnano di mettersi alla scuola di Gesu
Cristo, attorniato quasi soltanto dal povero popolo. Dunque Giovanni gli fa
pubblicamente ammenda onorevole e lo adora come vittima. Lo esalta in
riparazione per quelli che lo disprezzano: «lo! non sono degno di
sciogliere il legaccio dei suoi calzari!». Bella vendetta di tanto disprezzo!

IV. - La domanda. - Giovanni era in carcere per il suo coraggio nel
riprendere un re lussurioso. Sono pochi quelli che osano dire ai re la verita,
perché si ha paura! Triste condizione di chi vive accanto ai re.

Venivano a trovarlo discepoli i quali non credevano ancora in Gesu Cristo.
Ma Giovanni fa di tutto per condurveli. Ecco il vero apostolato; condurre
le anime a Gesu Cristo, fissarle alla sequela di lui, senza alcuna riserva per
se stesso. Giovanni prega dungue Nostro Signore di riceverli. Glieli
manda, perché alla vista della sua bonta e potenza diventino suoi. Gesu fa
loro vedere grandi prodigi, ma non si dice nel VVangelo che lo adorassero.
Oh! come diviene stupido il cuore umano imbevuto di pregiudizi! La
gelosia loro suggerisce che se Gesu cresce, Giovanni non sara piu nulla.



Non vogliono scomparire con lui: sono dominati da un orgoglio di casta, di
consorteria; vivono della gloria che circonda il loro maestro.

Questa visita al Salvatore mise tuttavia nel loro cuore una grazia di fede, e
dopo la morte di San Giovanni si fecero seguaci di Gesu: tanto loro valsero
le preghiere di San Giovanni.

Ecco un buon adoratore! Amate molto il Battista che ha tanto amato
Nostro Signore. Gesu né pianse la morte: era suo cugino, suo amico, suo
primo apostolo. Adorate, ringraziate, riparate come lui; sappiate voi pure
sacrificarvi alla gloria di Gesu Cristo. Giovanni mori martire dei delitti di
un re, che sono quelli che piu terribilmente eccitano la collera di Dio. E
sempre ricordate quella parola che € il motto della santita e del servizio
eucaristico: bisogna ch'egli cresca ed io diminuisca. Gesu in Sacramento
sia esaltato ed io annichilito!



SANTA MARIA MADDALENA
Gesu voleva bene a Marta, e a Maria sua, sorella, e a Lazzaro.
Giovanni, XI, 5.

Santa Maria Maddalena era la prediletta di Gesu. Lo serviva con le proprie
sostanze e lo accompagnava dappertutto. Con le sue offerte onorava
splendidamente I'umanita di Nostro Signore. Si deliziava pregando ai suoi
piedi, nel silenzio della contemplazione. Per tutti questi titoli e la patrona
ed il modello della vita di adorazione e del servizio di Gesu nel
Sacramento d'amore. Studiamo pertanto santa Maddalena, che la sua vita e
piena delle piu importanti istruzioni.

l. - Gesu amava Marta, Maria sua sorella e Lazzaro suo fratello, ma
singolarmente prediligeva Maria. Cosi Nostro Signore, quantungue ci ami
tutti, ha i suoi amici prediletti, ed a noi pure permette di avere sante
amicizie: ne hanno bisogno la natura e la grazia stessa. Tutti i santi ebbero
amici intimi e furono essi stessi gli amici piu teneri e piu generosi.
Maddalena era stata una pubblica peccatrice. Aveva tutte le qualita del
corpo e dello spirito, tutti i mezzi di fortuna che possono aprire la strada ai
piu gravi eccessi, e purtroppo Vi si abbandono cosi da meritarsi che il
Vangelo la chiami la peccatrice pubblica. Si era resa cosi abietta, che per
Simone Fariseo era un disonore che fosse entrata in casa sua. E perché
Gesu la tollera ai suoi piedi, egli dubita della sua qualita di profeta.

I1. - Un grave ostacolo alla conversione dei grandi peccatori € il rispetto
umano. Non potro, dicono, mantenermi nel bene, e non oso intraprendere
una cosa che non potro continuare. E si arrestano scoraggiati.

Invece Maddalena, saputo che Gesu e in casa di Simone, non esita, va
diritto a lui e fa la sua confessione pubblica. Non teme d'introdursi in una
casa dalla quale, riconosciuta alla porta, sarebbe ignominiosamente
scacciata. Ai piedi di Gesu non ha parole: il suo amore parla
eloquentemente. | pittori la rappresentano coi capelli sparsi e le vesti
scomposte; € questa una pura immaginazione, che tal cosa non sarebbe
stata né riverente per Gesu né d'accordo col pentimento della Maddalena.
Ella va diritto a Gesu e non sbaglia. Dove mai I'ha conosciuto? Comunque
sia, il cuore dell'ammalato sa ben trovare colui che lo guarira e consolera.
Maria non osa guardare in volto a Gesu, e non pronunzia parole: é
I'attitudine del vero pentimento. Cosi si presentano il figlio prodigo e il



pubblicano. Il peccatore che guarda in faccia Iddio che ha offeso, I'insulta.
Maria piange, bagna delle sue lacrime i piedi di Gesu e li asciuga con i
capelli. Ecco il suo posto. | piedi calpestano la terra ed ella sa di essere
sordido fango. Dei capelli, oggetto nel mondo di tanta vanita, fa uno
strofinaccio. La prostrata aspetta la sua sentenza. Intanto ode le dure parole
degli invidiosi che onorano soltanto la virtu coronata e trionfante. Ad essi
non piace Maddalena che da' loro tale lezione. Tutti i presenti avevano
peccato, ma nessuno aveva il coraggio di domandare pubblicamente
perdono. Anche Simone, tutto infarcito d'ipocrisia e d'orgoglio, &
indignato. Ma Gesu la difende e con quale parola di riabilitazione! Le sono
rimessi molti peccati perché ha molto amato. E quale amoroso commiato!
La tua fede ti ha salvata, va in pace. E non aggiunge: Non peccar piu. Gesu
dice queste parole all'adultera, pit umiliata per essere stata colta in fallo,
che pentita dell'offesa di Dio. Maddalena non ha bisogno di tale
raccomandazione, che il suo amore ¢ per Gesu la prova della ferma
risoluzione. Oh bella e commovente assoluzione accordata alla contrizione
perfetta di Maddalena! Quando vi disponete alla confessione, unitevi a lei,
e la vostra contrizione, come la sua, nasca dall'amore piu che dal timore.
Maddalena se ne va dunque col suo battesimo di amore. La sua umilta I'na
fatta piu santa degli stessi apostoli. Dopo un tale esempio chi osera
disprezzare i peccatori? Un istante basta per farne gran santi. Quanti, tra i
piu grandi, Gesu ne trarra dal fango del peccato: san Paolo, sant'Agostino e
tanti altri! Loro apre la via Maddalena, arrivata sino al Cuore di Dio perché
ha preso le mosse dalla pit profonda umiliazione. E chi potra disperare?

[11. - Convertita Maddalena si da' all'amore attivo. E' una grande lezione,
poiché molti convertiti fanno ben altrimenti: vogliono godersi la pace di
una buona coscienza osservando i comandamenti, ma non osano darsi del
tutto alla sequela di Gesu e finiscono col ricadere. L'uomo non vive di
lacrime e di rimpianti. Avete spezzato gli oggetti a cui era attaccato il
vostro cuore e formavano la vostra vita: bisogna metterne altri al loro
posto e vivere la vita di Dio. Ve ne state ai piedi di Gesu? Quando si leva,
seguitelo e camminate con lui. Cosi fara Maddalena e non si separera mai
da Lui. La troverete ai piedi di Gesu, ad ascoltarne le parole e meditarle in
cuor suo. E' la sua grazia: non ha altra parola che l'orazione, la preghiera e
I'amore. Segue dungue Gesu praticando le virtu proprie delle varie
circostanze. Una conversione che si appaga del sentimento non é durevole:
Maria partecipa ai vari stati di Gesu.



Nei viaggi del divin Maestro, ella provvede a lui ed agli Apostoli il
necessario alla vita. Gesu sara spesso ospite suo e di Lazzaro e Marta a
Betania, e dara loro in cambio una refezione spirituale di grazia e d'amore.
Allora Maria se ne stara ai suoi piedi in orazione. Marta se ne lagnera.
Cosi fanno quelli i quali credono che un solo stato e buono, una sola
maniera di vivere. Tutti sono buoni. Il vostro e buono, tenetelo, ma non
disprezzate gli altri.

Marta faceva bene lavorando per Gesu; ebbe torto di aver a male la
condotta di Maria. VVoi sapete come Gesu rispose e prese le sue difese. Val
meglio ascoltar la voce di Gesu che nutrirlo. Anche al presente le persone
dedicate alla vita attiva si lagnano talora delle anime contemplative. Voi
siete inutili, loro dicono, venite dunque a lavorare alla salvezza dei vostri
fratelli con la carita. Anche per esse vale la difesa fatta per Maria. Forse
che non si deve fare la carita a Gesu Cristo povero e abbandonato nel suo
Sacramento?

Maddalena sente questo dialogo, i lamenti della sorella; non risponde: é ali
piedi del Salvatore e vi resta. Gli adoratori dell'Eucaristia in simili casi
facciano lo stesso.

Un altro carattere dell'amore di Maddalena ¢ il patire: ella soffre in unione
con Gesu. Senza dubbio ne conobbe anticipatamente la morte, perché
I'amicizia non ha segreti; e se Gesu la rivelo agli Apostoli, come la nascose
alla Maddalena?

Vedetela dunque nel suo amore sofferente andar la ove gli uomini non
osano: abbandonata la famiglia. segue Gesu fino alla vetta del Calvario e
sta con Maria Santissima appié della Croce, come ne fa meritata menzione
il Vangelo. E che cosa fa? Ama e partecipa ai dolori di Gesu, che questo &
il bisogno dell'amore, il quale fa di due esistenze una sola vita. Ma ella non
sta in piedi, perché ricordandosi di essere stata peccatrice sa che deve
tenersi in ginocchio, mentre la Santissima Vergine sta in piedi offrendo in
sacrificio il suo caro Figlio, il suo Isacco.

Resta la sin dopo la morte di Gesu e ritorna nel mattino del primo giorno
della settimana seguente. Ella sa che Gesu é sepolto, ma vuole ancora
soffrire e piangere. Il Vangelo esalta lo zelo, i magnifici doni delle altre
donne; di Maddalena dice solo le lacrime. Ecco I'eroina cristiana! Piu degli
altri Santi, la Maddalena ci mostra I'immensita della divina misericordia.

IV. - Dopo I'Ascensione i Libri santi pit non parlano di Maddalena. Una
tradizione costante e venerabile narra che i Giudei misero Maria, Marta e



Lazzaro in una nave senza governo e la lanciarono in alto mare perché ivi
perissero. Ma I'Amico d'un tempo li ama ancora e si fa loro pilota, li guida
sino a Marsiglia ove li da alla Francia.

Lazzaro muore martire perché bisogna che il suo sangue irrighi la terra
della bella Provenza e vi faccia fiorire la fede. Marta sale a Tarascon e,
formata una comunita di vergini, esercita la carita spirituale e corporale nei
paesi circonvicini. Maddalena si ritira su di una montagna, come per
meglio avvicinarsi a Dio. Trova una grotta che dovevano aver preparato gli
Angeli. Ma tosto si moltiplicano i visitatori ed ella, cui manca il tempo per
trattenersi col suo buon Maestro, sale piu in alto su d'un monte a picco e la
conversa con Dio solo. Ivi termina la sua vita, pregando, continuando in se
stessa i misteri della vita di Gesu Cristo che viene a visitarla.

| sacerdoti le recano la santa Comunione, e quando e presso a morire la
comunica S. Massimino, uno dei settantadue discepoli. Maddalena aveva
tenuto compagnia a Gesu moribondo, e il buon Redentore le rese lo stesso
conforto e onore.

Maddalena é dunque morta nella Francia e ce ne gloriamo, come pure del
possesso delle sue reliquie.

E' una delle prove piu belle dell'amore di Gesu Cristo per la Francia. Ci ha
mandati i suoi amici le cui spoglie gloriose restano tra noi, e questo ci fa
sperare che nelle preghiere e nei meriti di Maddalena, la Francia abbia un
titolo potente alla divina misericordia, a condizione tuttavia d'imitarne il
pentimento e I'amore a Gesu, il quale abita le sue citta e i suoi piu umili
villaggi. Si, Gesu Cristo ama la Francia, come amava Maria Maddalena e
tutta la famiglia di Betania, con un amore di predilezione!



LA FESTA DI FAMIGLIA
Dacci oggi il nostro pane quotidiano.
Luca. XI, 3.

Questa preghiera s'indirizza al Padre che abbiamo in Cielo. Ma Nostro
Signore Gesu Cristo che ci ha rigenerati alla grazia, alla vita
soprannaturale, merita anch'Egli il titolo di padre. Il Padre celeste abita
nella gloria, Gesu Cristo dimora in questa Chiesa: & nostro padre su questa
terra e vuole adempiere tutti i doveri di buon padre verso i figli.

I. - Il padre dimora con la sua famiglia, ne é il centro e il perno: tutti i
membri sono sotto la sua vigilanza e operano per impulso di lui. E' il capo,
la testa; ha la prima autorita, anche sulla madre, a cui e specialmente
riservata la parte della tenerezza.

Anche Gesu Cristo, nostro Padre ha la sua casa, la chiesa. Voi siete la sua
famiglia, la sua famiglia privilegiata, poiché in una famiglia ci sono dei
figli che lavorano fuori casa e altri che lavorano col padre, sotto i suoi
occhi, e voi siete questi figli avventurati.

Senza Nostro Signore, che é il vostro Padre, questa casa cosi pia e che €
proprio una famiglia, non sarebbe che una riunione quasi di prigioniere, di
operaie sotto il peso di un lavoro privo di soddisfazione. Non avreste un
centro, un focolare di affetto come lo trovate nel Tabernacolo di questa
cappella. Oh, pensate spesso, tra i vostri lavori, a questo buon Padre ogni
ora presente in mezzo a voi, che vi protegge e vi guarda con un occhio
tutto bonta! La bonta e la grande qualita di questo Padre divino. Non sa
ricusar nulla, sempre fa buona accoglienza e sara sempre con Voi.

| vostri genitori sono morti lasciandovi nel lutto e nelle lacrime per tutta la
vita; ma Gesu non vi lascera mai.

Vedete, voi senza dubbio siete degne di molta stima, avendo ricevuto il
battesimo ed essendo cosi figlie della Chiesa; ma qual conto fa di voi il
mondo? Forse che si occupa dei vostri bisogni? Non sa neppure che
esistiate. Ma Nostro Signore ha ispirato a persone a Lui fedeli il pensiero
di raccogliervi in questa casa. E' venuto a stabilir la sua tenda in mezzo a
voi affinché possiate sempre vederlo: vi ama tanto piu perché siete piu
deboli e piu dimenticate dal mondo. Voi ascoltate la sua parola, intendo
non guella che colpisce I'orecchio, ma quella che tocca il cuore e da la
gioia e la pace. Se credete a tutto cio, se comprendete la vostra felicita,



custoditela a costo di qualsiasi sacrificio, poiché qui avete tutto per vol,
tutto vostro, quel Gesu di cui nulla puo tenere il posto.

I1. - Un padre di famiglia nutre i figli, lavora senza posa, si logora la vita
per dar loro il pane di ogni giorno.

Nostro Signore vi nutre col pane della vita eterna ed € morto per
guadagnare questo buon pane che e egli stesso, la sua Carne ed il suo
Sangue adorabili.

Un padre che da se stesso in cibo ai suoi figli! In quale famiglia si vide mai
un tal prodigio? Ah! Nostro Signore non vuole che i suoi figli ricevano il
loro pane da un altro. No, no, né gli Angeli né i Santi vi daranno il pane
che vi abbisogna. Gesu stesso € il frumento di cui € composto, I'ha fatto
passare per il fuoco dei patimenti e ve I'offre egli medesimo. Vedete
quanto € amabile questo buon Padre! La vigilia della sua morte attorniato
dagli eletti della sua piccola famiglia, principio di quella grande che ora
possiede, da' a ciascuno questo dono celeste e promette che sino alla fine
del mondo tutti i suoi figli riceveranno come essi questo pane da mangiare.
O pane delizioso! Pane che ha in sé tutte le delizie: Dio stesso. Dio, pane
degli orfani! Non alimenta il corpo, € vero, ma riempie I'anima di grazia e
di amore, la impingua e le da' tutte le forze per respingere i nemici, fare
buone opere, crescere per il Cielo. E con qual bonta ce lo da! Per
guadagnare il pane del corpo bisogna lavorare assai, bisogna pagarlo. Ma
questo, che sorpassa ogni prezzo, Nostro Signore ce lo regala, chiedendoci
soltanto di avere il cuor puro, la vita della grazia. Disponetevi dunque a
riceverlo spesso, percio siate pure; quanto piu sarete pure, tanto pit né
coglierete frutti e vi gusterete maggiori delizie.

Venite a mangiare questo buon pane che Nostro Signore gode gli
domandiate, come un padre ¢ lieto di sapere assicurato il pane ai suoi figli.

I11. - Finalmente un padre deve di tanto in tanto dar delle feste, accordare
delle ricreazioni. La famiglia ne ha bisogno; che per esse vieppiu si
stringono i vincoli dell'affetto: in quei giorni tutti si vedono e si avvicinano
con una piu grande espansione. Belle e sante feste di famiglia, in cui tutti i
figli sono giocondamente riuniti intorno al padre, quanto siete feconde di
bene! I figli vi si preparano gran tempo innanzi ed apparecchiano il loro
piccolo complimento e fanno al padre una dolce sorpresa: un regaluccio o
un bel mazzo di fiori.



Nostro Signore anch'esso ha le sue feste, che innanzitutto sono le feste di
tutta la Chiesa e nelle quali vi riposate. Ma ve ne sono altre piu intime,
tutte per voi, come la presente che dura tre giorni. Le Quarantore sono la
vera festa dei cuori. Mirate come tutto e bello, come tutto canta ed esulta
intorno al buon Padre di famiglia seduto sul suo trono d'amore! Senza
dubbio avete preparato il vostro complimento e non sarete occupate in
altro che in far corona al vostro buon Padre. Questo bell'apparato di lumi,
questi vaghi fiori sono il frutto del vostro lavoro, il dono dei vostri cuori. E
Gesu ¢ 13, felice, le mani aperte verso di voi e piene di grazie.

Bisogna dunque che in questi giorni tutti i vostri pensieri, tutte le vostre
azioni siano per lui. E quando sara la vostra volta di fare l'adorazione, ecco
I'ora di presentare il vostro complimento. Traetelo dal vostro cuore, non
domandatelo ad altri. Parlate come sapete, egli vi rispondera: ascoltate
attentamente quel che vi dira al cuore!

Offritegli dei buoni desideri: saranno come il vostro mazzo di fiori scelti;
fate in cuor vostro qualche atto di virtu; offritegli qualche piccolo
Sacrificio che farete per amor suo.

Le cose stanno proprio cosi: sono queste le relazioni che dovete avere con
Nostro Signore. Non siete forse la sua famiglia? Passate bene questi giorni
di festa. Gesu é tutto per voi; guardatelo, ascoltatelo attentamente. Vi
colmera delle sue grazie durante questa vita e un giorno vi riunira alla
grande famiglia dei Beati nel Cielo.



IL MESE DEL SANTISSIMO SACRAMENTO
Questo mese sara per voi il primo di tutti.
Esodo, XII, 2.

Molte anime pie consacrano il mese di giugno al Cuor di Gesu, onde e che
questo mese s'intitola del Sacro Cuore.

Noi pensiamo dedicarlo al Santissimo Sacramento, senza omettere di
onorare e venerare il Sacro Cuore di Gesu. Occorrono, ordinariamente,
entro questo mese ambedue le feste del Sacro Cuore e del Santissimo
Sacramento; potremo percio lI'uno e l'altro insieme onorare. Che si onori il
Sacro Cuore come simbolo ed organo dell'amore infinito di Gesu per noi &
cosa giusta senza dubbio alcuno, ma i devoti della Santissima Eucaristia
ben sapranno onorarlo, anche a quel titolo, nell'adorabile Sacramento. E
dove mai si trova vero e vivo il Cuor di Gesu fuorché nel Santissimo
Sacramento e in Cielo?

Molti I'onorano nella sua immagine: questo culto é buono, voluto e
benedetto dallo stesso Nostro Signore; ma non é che un culto relativo:
dall'immagine dobbiamo passare alla realta. Il Sacro Cuore € vivo,
palpitante d'amore per noi nell'adorabile Sacramento.

In questo pertanto sia il Sacro Cuore il nostro centro, la nostra vita.
Onoriamo il divin Cuore nell'Eucaristia, non separiamo I'uno dall'altra.

I. - Nell'anno sono parecchi mesi consacrati a speciali devozioni: a tutti e
caro il mese di Maria, festa di trentun giorni in suo onore: tutte le virtu ed i
misteri della sua vita vi sono onorati, e si ottiene sempre qualche nuova
grazia. E quanto si € gia propagata la pratica del mese di S. Giuseppe!
Presto ciascuna delle devozioni piu importanti avra il suo mese perché vi si
attenda con speciale impegno. Egregiamente! E ' cosa ben degna della
pieta cattolica che né trarra sempre maggior incremento. Invero un
esercizio di pieta non interrotto durante un mese intero abbraccia tutto il
suo oggetto, lo considera sotto tutti gli aspetti, né fornisce una cognizione
giusta e completa. Le meditazioni di ciascun giorno, le varie pie pratiche,
le preghiere e gli atti di virtu concentrati su quell'unico punto ci conducono
ad una vera e solida devozione verso l'oggetto del nostro culto durante
tutto quel dato mese. Si sa, quando il nostro pensiero si concentra su di una
sola idea dominante, questa € piena e robusta.

Cosi dev'essere la nostra devozione forte e compatta, tendere ad un solo
fine. Perché le anime pie non giungono numerose ad una notevole santita?



Perche sono divise nelle loro devozioni. Il loro spirito di pieta non trova un
alimento capace di tenerlo in vita e farlo progredire: non sanno farsi un
corpo di dottrina.

Sapete quanti frutti portino le missioni in parrocchie sino allora sorde alle
esortazioni premurose, agli esempi eroici dei loro pastori. La ragione sta in
questo: che le missioni sono un corso ininterrotto di esercizi moltiplicati:
abbracciano tutti i mezzi che possono muovere i cuori, colpire
I'immaginazione, costringere a riflettere seriamente. Una missione € un
torrente che riunisce tutti i mezzi di salvezza: che meraviglia se trionfa dei
cuori piu induriti? Quando tutti i nostri pensieri e le pratiche devote si
riuniscono e si fissano sopra un solo oggetto, si cammina rapidamente
sulla via della perfezione, sormontando facilmente tutti gli ostacoli.

La nostra devozione sia dungue concentrata e persistente. Per liberarci da
una cattiva abitudine, da un vizio inveterato, dobbiamo innanzi tutto
osservarci, poi combattere per un certo tempo, prima che si produca il
moto d'ascensione verso la virtu a cui si oppone quel vizio: ricevuta questa
spinta, cammineremo a gran passi.

Queste riflessioni si applicano perfettamente al devoto esercizio che
proponiamo per il mese di giugno: anche qui bisogna insistere per un certo
tempo, se vogliamo acquistare una devozione illuminata e solida verso il
Santissimo Sacramento, devozione che di tutte le altre € madre e regina,
che e il sole della pieta. La stessa devozione verso Maria Santissima deve
riferirsi alla devozione per I'Eucaristia, a quel modo che Maria e tutta per
Gesu. Ben a ragione la Sacra Scrittura la paragona alla luna che riceve la
luce dal sole e gliela rimanda.

Or bene, se il mese di Maria va glorioso di tante conversioni, di tanto
profitto per le anime, di tante benedizioni di ogni maniera, che non fara il
mese del Santissimo Sacramento, destinato ad onorare le virtu, i sacrifici,
la Persona realmente presente di Nostro Signore? Se vi adoprerete a
concentrare nell'Eucaristia le preghiere, le letture, gli affetti, gli atti di
virtu, alla fine del mese senza fallo voi avrete riportata qualche grande
vittoria su di voi stessi, il vostro amore per Gesu in Sacramento sara
cresciuto ed il vostro cuore sara dilatato per ricevere grazie sempre piu
abbondanti.

Nostro Signore ha detto che chi mangia la sua Carne e beve il suo Sangue
avra la vita; che sara se noi completiamo la nostra comunione
sacramentale, con una partecipazione, continuata per trenta giorni,



all'ardore della sua carita, alle virtu del suo Cuore, alla sua santita, alla sua
vita insomma nel Santissimo Sacramento?

Ecco i frutti dell'unita nella devozione. Per contro, mancando l'unita, si
avranno buoni e santi pensieri, non gia una pieta viva e vigorosa. La
pioggia violenta di alcuni istanti scorre inutile sul terreno; lo penetra e
feconda la pioggia dolce e prolungata. Il pensiero dell'Eucaristia, coltivato
per tutto questo mese, sara una sorgente abbondante che fecondera le
vostre virtl, una forza divina che vi fara, lasciatemi dir cosi, volare nella
via della vostra santificazione. La stessa ragione e la filosofia naturale ci
assicurano che un esercizio protratto per un mese sopra un dato oggetto,
crea nel nostro spirito un'abitudine.

E non temete, no, che il concentrarvi su questo solo mistero restringa il
Vostro orizzonte. L'Eucaristia contiene tutti i misteri, tutte le virtu, e queste
e quelli rinnova sotto i nostri occhi nei vivo loro adorabile soggetto che ci
sia presente, il che facilita in singolar modo la nostra meditazione. Si,
nell'Eucaristia noi tutti, illuminati dalla fede, vediamo Gesu quando
vediamo le sacre specie o ci troviamo innanzi al santo Tabernacolo: la fede
ci assicura ch'Egli é la, come veramente dall'Ostia Sacrosanta Egli parla al
nostro cuore e fissa su di noi i suoi sguardi.

Sia questo adungue un mese beato, tutto nell'intimita con Gesu, la cui
conversazione non sara mai noiosa: non enim habet amaritudinem
conversatio illius. E questo mese benedetto ci dia forza a fare un passo da
gigante nella via della santita.

Il. - Voi domandate come si debba passare questo mese per trame profitto.
Vi rispondo in primo luogo che bisogna avere un libro che tratti del
Santissimo Sacramento, e leggerne un poco ciascun giorno. E non crediate
di esaurire presto la materia; chi ha misurato la profondita dell'amore di
Gesu per noi? Come in Cielo cosi nella Eucaristia Gesu € sempre bello,
sempre nuovo, perché infinitamente grande ed amabile. Attingete senza
posa a questa sorgente inesauribile: sono tante le grazie e poi é cosi grande
la gloria che Gesu ci tiene preparata!

Abbiate dunque un libro che tratti dell'Eucaristia. So bene non essere i libri
che facciano i santi, ma per contro essere i santi che fanno i libri buoni; e
percio appunto vi consiglio di adoperare i libri come mezzo per istruirvi,
per risvegliare in voi pensieri che coltiverete e di cui vi nutrirete nella
meditazione.



Leggete, per esempio, il libro quarto della Imitazione di Gesu Cristo: e
cosi bello! Davvero é un angelo che I'ha scritto!

Adoperate le Visite al Santissimo Sacramento di Sant'Alfonso de Liguori.
La comparsa di questo libro ha fatto una rivoluzione nella pieta: ha
prodotto e produce ancora, si puo dire, ogni giorno i pit abbondanti frutti
di salute.

Che cosa ancora? quello che volete. Lasciate pure un po' in disparte,
durante questo mese, le altre devozioni: non perderete nulla tuffandovi in
questo torrente di luce divina. Nostro Signore non ci ha detto di arrestarci
ad un angelo, ad un santo: sono creature.

Neppure Gesu ci ha dato come centro la Santissima Vergine: il cuore di
questa Madre divina, passato dalla spada del dolore, € divenuto come il
nostro naturale passaggio al divin Cuore di Gesu, aperto per riceverci.
Anzi non vuole nemmeno che ci arrestiamo ai suoi doni, che il dono non e
il donatore: ma vuole che dimoriamo nel suo divino amore! Come il Padre
ha amato me, cosi i0 ho amato voi. Tenetevi nella mia carita. Ora che cos'e
questo amore? Egli stesso. Sono ancora sue parole: Se uno rimane in me, e
10 in lui, questi porta molto frutto; perché senza di me non potete far nulla.
Il tralcio non puo da sé stesso dar frutto se non si tiene nella vite. 1o sono
la vite e voi i tralci. Tenetevi nella mia carita.

Ecco il centro d'azione del cristiano: Gesu Cristo. Chi agisce all'infuori di
questo centro divino diviene sterile e va fuori strada, facendo suo centro di
vita I'amor proprio o I'amor del mondo. Ed il segno per riconoscere se
un‘anima dimora in Lui ci fu dato da Gesu Cristo medesimo: La dov'e il
vostro tesoro, sara pure il vostro cuore.

Ora dov'é Gesu Cristo perché noi possiamo vivere con Lui e dimorare in
Lui? Gesu Cristo € in Cielo per gli eletti, nel Santissimo Sacramento per
noi pellegrini su questa terra. Gesu ha pronunziato queste soavissime
parole: Chi mangia la mia Carne e beve il mio Sangue dimora in me ed io
dimoro in lui. Ecco dunque il centro di tutta la vita del cristiano e la sua
dimora, la Santissima Eucaristia.

E' un centro tutt'insieme divino e umano, essendo Gesu Cristo Dio e uomo:
un centro vivo, attuale, personale, ogni ora presente. Potrebbe I'uomo avere
quaggiu un centro piu santo, piu attraente? Non & forse la SS. Eucaristia il
Cielo sulla terra? Non occorre, dunque, che fin lassu, nel Cielo, I'anima
amante cerchi il suo Gesu, lo trova nel Santissimo Sacramento. Pertanto in
questo mese fate pit frequenti e piu prolungate le vostre visite al
Santissimo Sacramento.



Fate la Comunione con piu fervore. Praticate qualche virtu propria dello
stato di Gesu nel Santissimo Sacramento, come il suo silenzio, la sua
dolcezza, la sua vita tutta raccolta nel Padre, il suo annichilamento.

Fate qualche sacrificio che sia tutto per Gesu in Sacramento. Procurate di
presentare ogni giorno un nuovo fiore a Lui, che con tanta bonta ci lascia
venire cosi dappresso per presentargli la nostra offerta; ah! i grandi della
terra non si possono vedere cosi facilmente. Profittiamo di questo favore
noi privilegiati tra i suoi figli.

Riassumo dunque il mio dire. Per ben passare questo mese, praticate una
virtu eucaristica e fate letture sul Santissimo Sacramento. E' piu necessario
di quel che si pensi. Con un libro avrete pensieri nuovi, senza libro sarete
aridi, ripetendo sempre le stesse cose: tanquam iumentum. Il libro solo non
e nulla; ma se l'accostate al cuore, gli comunicherete la vita. La stessa
Sacra Scrittura deve leggersi col cuore; letta senza fede e senz'amore vi
perdera, come avviene di certi increduli che s'induriscono pur leggendola
ogni giorno.

Voi forse direte: i libri non mi vanno perché non vi trovo tutto quello che
cerca I'anima mia: non mi bastano. Alla buon'ora! Non sarebbe bene che i
libri facessero tutta la nostra preghiera e dicessero tutto: noi diverremmo
macchine parlanti. Il divin Salvatore non permette che i libri ci bastino
nella preghiera: dobbiamo ottenere la sua grazia col nostro lavoro
personale, col sudor della nostra fronte. Neppure la vita di un santo, del piu
gran santo della Chiesa, vi converra mai interamente. E perché? Perché voi
non siete quel santo ed avete una grazia personale appropriata alla vostra
natura; perché voi avete una personalita propria, da cui non potete fare
completamente astrazione. Leggete dunque, ma non aspettate tutto il frutto
delle vostre letture se non dalla vostra propria meditazione.

Dira qualcuno: io farei ben volentieri la mia adorazione, la mia visita, ma
non trovo tempo nella giornata per recarmi alla chiesa. Questa difficolta
non vi sconforti: lo sguardo di Nostro Signore giunge sino a voi nella
vostra casa ed Egli vi ascolta dal suo Tabernacolo. Vede dal cielo, perché
non vedra dall'Ostia Santa? Adorate di la dove siete: voi potrete fare col
vostro affetto un'eccellente adorazione, e Nostro Signore terra conto del
vostro desiderio di portarvi pit dappresso a Lui.

Ah! sarebbe troppo doloroso non poterci mettere in relazione con Gesu in
Sacramento fuorché nelle sue chiese. Come la luce del sole circonda e
rischiara anche allorquando non siamo direttamente sotto | ‘azione dei suoi
raggi, cosi, e meglio ancora, dall'Ostia Sacrosanta Nostro Signore sapra far



giungere fino a voi i raggi del suo amore che vi apporteranno calore e
forza. Vi sono correnti nell'atmosfera del sovrannaturale come nell'ordine
fisico. Non vi sentite qualche volta all'improvviso colti come da un'ondata
di santo amore? E' una irradiazione, una corrente di grazia che é passata
sopra di voi. Confidate anche in queste correnti, in queste comunicazioni a
distanza con Gesu in Sacramento, che diffonde tutto all'intorno le sue
benedizioni e dappertutto si unisce a quanti desiderano mettersi in
comunicazione con Lui. Adoratelo adunque in ogni luogo rivolti in spirito
verso il suo Tabernacolo. Pertanto tutti i vostri pensieri siano per Lui
durante questo mese; i vostri affetti, le vostre virtu siano fisse in questo
centro divino, e il mese di Giugno sara per voi il mese delle piu preziose
grazie e benedizioni.

A.E.1.O.U.

Adoretur Eucharistia In Orbe Universo



