
1 
 

Tutti i Documenti della Chiesa sulla questione omosessuale 

 

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE 
LETTERA AI VESCOVI DELLA CHIESA CATTOLICA 

 

SULLA CURA PASTORALE DELLE PERSONE OMOSESSUALI 
 

1. Il problema dell’omosessualità e del giudizio etico sugli atti omosessuali è 

divenuto sempre più oggetto di pubblico dibattito, anche in ambienti cattolici. In 

questa discussione vengono spesso proposte argomentazioni ed espresse posizioni 
non conformi con l’insegnamento della Chiesa Cattolica, destando una giusta 

preoccupazione in tutti coloro che sono impegnati nel ministero pastorale. Di 

conseguenza questa Congregazione ha ritenuto il problema così grave e diffuso da 
giustificare la presente Lettera sulla cura pastorale delle persone omosessuali, 

indirizzata a tutti i Vescovi della Chiesa Cattolica. 

2. Naturalmente in questa sede non può essere affrontata una trattazione 
esaustiva di tale complesso problema; si concentrerà piuttosto l’attenzione sul 

contesto specifico della prospettiva morale cattolica. Essa trova conforto 

anche in sicuri risultati delle scienze umane, le quali pure hanno un oggetto e un 

metodo loro proprio, che godono di legittima autonomia. 
La posizione della morale cattolica è fondata sulla ragione umana illuminata 

dalla fede e guidata consapevolmente dall’intento di fare la volontà di Dio, 

nostro Padre. In tal modo la Chiesa è in grado non solo di poter imparare dalle 
scoperte scientifiche, ma anche di trascenderne l’orizzonte; essa è certa che la sua 

visione più completa rispetta la complessa realtà della persona umana che, nelle sue 

dimensioni spirituale e corporea, è stata creata da Dio e, per sua grazia, chiamata a 
essere erede della vita eterna. 

Solo all’interno di questo contesto, si può dunque comprendere con chiarezza in che 

senso il fenomeno dell’omosessualità, con le sue molteplici dimensioni e con i suoi 

effetti sulla società e sulla vita ecclesiale, sia un problema che riguarda 
propriamente la preoccupazione pastorale della Chiesa. Pertanto dai suoi 

ministri si richiede studio attento, impegno concreto e riflessione onesta, 

teologicamente equilibrata. 
3. Già nella « Dichiarazione su alcune questioni di etica sessuale », del 29 

dicembre 1975, la Congregazione per la Dottrina della Fede aveva esplicitamente 

trattato questo problema. In quella Dichiarazione si sottolineava il dovere di cercare 

di comprendere la condizione omosessuale, e si osservava come la colpevolezza 
degli atti omosessuali dovesse essere giudicata con prudenza. Nello stesso tempo la 

Congregazione teneva conto della distinzione comunemente operata fra condizione 

o tendenza omosessuale e atti omosessuali. Questi ultimi venivano descritti come 
atti che vengono privati della loro finalità essenziale e indispensabile, come « 

intrinsecamente disordinati » e tali che non possono essere approvati in 

nessun caso (cf. n. 8, par. 4). 
Tuttavia nella discussione che seguì la pubblicazione della Dichiarazione, furono 

proposte delle interpretazioni eccessivamente benevole della condizione omosessuale 

stessa, tanto che qualcuno si spinse fino a definirla indifferente o addirittura 

buona. Occorre invece precisare che la particolare inclinazione della persona 
omosessuale, benché non sia in sé peccato, costituisce tuttavia una 

tendenza, più o meno forte, verso un comportamento intrinsecamente cattivo 

dal punto di vista morale. Per questo motivo l’inclinazione stessa dev’essere 
considerata come oggettivamente disordinata. 

https://cooperatores-veritatis.org/2018/06/19/lettera-ai-vescovi-sulla-cura-delle-persone-omosessuali/
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19861001_homosexual-persons_it.html


2 
 

Pertanto coloro che si trovano in questa condizione dovrebbero essere oggetto di una 

particolare sollecitudine pastorale perché non siano portati a credere che l’attuazione 

di tale tendenza nelle relazioni omosessuali sia un’opzione moralmente accettabile. 
4. Una delle dimensioni essenziali di un’autentica cura pastorale è l’identificazione 

delle cause che hanno portato confusione nei confronti dell’insegnamento della 

Chiesa. Tra esse va segnalata una nuova esegesi della Sacra Scrittura, secondo cui 
la Bibbia o non avrebbe niente da dire sul problema dell’omosessualità, o addirittura 

ne darebbe in qualche modo una tacita approvazione, oppure infine offrirebbe 

prescrizioni morali così culturalmente e storicamente condizionate che non 

potrebbero più essere applicate alla vita contemporanea. Tali opinioni, gravemente 
erronee e fuorvianti, richiedono dunque speciale vigilanza. 

5. È vero che la letteratura biblica è debitrice verso le varie epoche, nelle quali fu 

scritta, di gran parte dei suoi modelli di pensiero e di espressione (cf.Dei Verbum, 
n. 12). Certamente, la Chiesa di oggi proclama il Vangelo a un mondo che è assai 

diverso da quello antico. D’altra parte il mondo nel quale il Nuovo Testamento fu 

scritto era già notevolmente mutato, per esempio, rispetto alla situazione nella 
quale furono scritte o redatte le Sacre Scritture del popolo ebraico. 

Dev’essere tuttavia rilevato che, pur nel contesto di tale notevole diversità, esiste 

un’evidente coerenza all’interno delle Scritture stesse sul comportamento 

omosessuale. Perciò la dottrina della Chiesa su questo punto non è basata solo su 
frasi isolate, da cui si possono trarre discutibili argomentazioni teologiche, ma 

piuttosto sul solido fondamento di una costante testimonianza biblica. L’odierna 

comunità di fede, in ininterrotta continuità con le comunità giudaiche e cristiane 
all’interno delle quali le antiche Scritture furono redatte, continua a essere nutrita da 

quelle stesse Scritture e dallo Spirito di Verità di cui esse sono Parola. È egualmente 

essenziale riconoscere che i testi sacri non sono realmente compresi quando vengono 
interpretati in un modo che contraddice la Tradizione vivente della Chiesa. Per essere 

corretta, l’interpretazione della Scrittura dev’essere in effettivo accordo con questa 

Tradizione. 

Il Concilio Vaticano II così si esprime al riguardo: « È chiaro dunque che la Sacra 
Tradizione, la Sacra Scrittura e il Magistero della Chiesa, per sapientissima 

disposizione di Dio, sono tra loro talmente connessi e congiunti da non poter 

indipendentemente sussistere, e tutti insieme, secondo il proprio modo, sotto l’azione 
di un solo Spirito Santo, contribuiscono efficacemente alla salvezza delle anime » (Dei 

Verbum, n. 10). Alla luce di queste affermazioni viene ora brevemente delineato 

l’insegnamento della Bibbia in materia. 

6. La teologia della creazione, presente nel libro della Genesi, fornisce il punto di 
vista fondamentale per la comprensione adeguata dei problemi posti 

dall’omosessualità. Dio, nella sua infinita sapienza e nel suo amore onnipotente, 

chiama all’esistenza tutta la realtà, quale riflesso della sua bontà. Egli crea a sua 
immagine e somiglianza l’uomo, come maschio e femmina. Gli esseri umani perciò 

sono creature di Dio, chiamate a rispecchiare, nella complementarietà dei sessi, 

l’interiore unità del Creatore. Essi realizzano questo compito in modo singolare, 
quando cooperano con lui nella trasmissione della vita, mediante la reciproca 

donazione sponsale. 

Il cap. 3 della Genesi mostra come questa verità sulla persona umana quale immagine 

di Dio sia stata oscurata dal peccato originale. Ne segue inevitabilmente una perdita 
della consapevolezza del carattere di alleanza, proprio dell’unione che le persone 

umane avevano con Dio e fra di loro. Benché il corpo umano conservi ancora il suo « 

significato sponsale », ora questo è oscurato dal peccato. Così il deterioramento 
dovuto al peccato continua a svilupparsi nella storia degli uomini di Sodoma 

(cf. Gen 19, 1-11). Non vi può essere dubbio sul giudizio morale ivi espresso contro le 

relazioni omosessuali. In Levitico 18, 22 e 20, 13, quando vengono indicate le 



3 
 

condizioni necessarie per appartenere al popolo eletto, l’Autore esclude dal popolo di 

Dio coloro che hanno un comportamento omosessuale. 

Sullo sfondo di questa legislazione teocratica, San Paolo sviluppa una prospettiva 
escatologica, all’interno della quale egli ripropone la stessa dottrina, elencando tra 

coloro che non entreranno nel regno di Dio anche chi agisce da omosessuale (cf. 1 

Cor 6, 9). In un altro passaggio del suo epistolario egli, fondandosi sulle tradizioni 
morali dei suoi antenati, ma collocandosi nel nuovo contesto del confronto tra il 

Cristianesimo e la società pagana dei suoi tempi, presenta il comportamento 

omosessuale come un esempio della cecità nella quale è caduta l’umanità. 

Sostituendosi all’armonia originaria fra il Creatore e le creature, la grave deviazione 
dell’idolatria ha condotto a ogni sorta di eccessi nel campo morale. San Paolo trova 

l’esempio più chiaro di questa disarmonia proprio nelle relazioni omosessuali 

(cf. Rom 1, 18-32). Infine, in perfetta continuità con l’insegnamento biblico, 
nell’elenco di coloro che agiscono contrariamente alla sana dottrina, vengono 

esplicitamente menzionati come peccatori coloro che compiono atti omosessuali (cf. 1 

Tim 1, 10). 
7. La Chiesa, obbediente al Signore che l’ha fondata e le ha fatto dono della vita 

sacramentale, celebra nel sacramento del matrimonio il disegno divino dell’unione 

amorosa e donatrice di vita dell’uomo e della donna. È solo nella relazione coniugale 

che l’uso della facoltà sessuale può essere moralmente retto. Pertanto una persona 
che si comporta in modo omosessuale agisce immoralmente. 

Scegliere un’attività sessuale con una persona dello stesso sesso equivale ad 

annullare il ricco simbolismo e il significato, per non parlare dei fini, del 
disegno del Creatore a riguardo della realtà sessuale. L’attività omosessuale 

non esprime un’unione complementare, capace di trasmettere la vita, e 

pertanto contraddice la vocazione a un’esistenza vissuta in quella forma di 
auto-donazione che, secondo il Vangelo, è l’essenza stessa della vita 

cristiana. Ciò non significa che le persone omosessuali non siano spesso 

generose e non facciano dono di se stesse, ma quando si impegnano in 

un’attività omosessuale esse rafforzano al loro interno una inclinazione 
sessuale disordinata, per se stessa caratterizzata dall’autocompiacimento. 

Come accade per ogni altro disordine morale, l’attività omosessuale impedisce la 

propria realizzazione e felicità perché è contraria alla sapienza creatrice di Dio. 
Quando respinge le dottrine erronee riguardanti l’omosessualità, la Chiesa non limita 

ma piuttosto difende la libertà e la dignità della persona, intese in modo realistico e 

autentico. 

8. L’insegnamento della Chiesa di oggi è quindi in continuità organica con la 
visione della S. Scrittura e con la costante Tradizione. Anche se il mondo di oggi è 

da molti punti di vista veramente cambiato, la comunità cristiana è consapevole del 

legame profondo e duraturo che la unisce alle generazioni che l’hanno preceduta « 
nel segno della fede ». 

Tuttavia oggi un numero sempre più vasto di persone, anche all’interno della 

Chiesa, esercitano una fortissima pressione per portarla ad accettare la 
condizione omosessuale, come se non fosse disordinata, e a legittimare gli 

atti omosessuali. Quelli che, all’interno della comunità di fede, spingono in 

questa direzione, hanno sovente stretti legami con coloro che agiscono al di 

fuori di essa. Ora questi gruppi esterni sono mossi da una visione opposta 
alla verità sulla persona umana, che ci è stata pienamente rivelata nel 

mistero di Cristo. Essi manifestano, anche se non in modo del tutto cosciente, 

un’ideologia materialistica, che nega la natura trascendente della persona 
umana, così come la vocazione soprannaturale di ogni individuo. 

I ministri della Chiesa devono far in modo che le persone omosessuali affidate alle loro 

cure non siano fuorviate da queste opinioni, così profondamente opposte 



4 
 

all’insegnamento della Chiesa. Tuttavia il rischio è grande e ci sono molti che cercano 

di creare confusione nei riguardi della posizione della Chiesa e di sfruttare questa 

confusione per i loro scopi. 
9. Anche all’interno della Chiesa si è formata una tendenza, costituita da 

gruppi di pressione con diversi nomi e diversa ampiezza, che tenta di 

accreditarsi quale rappresentante di tutte le persone omosessuali che sono 
cattoliche. Di fatto i suoi seguaci sono per lo più persone che o ignorano 

l’insegnamento della Chiesa o cercano in qualche modo di sovvertirlo. Si 

tenta di raccogliere sotto l’egida del Cattolicesimo persone omosessuali 

che non hanno alcuna intenzione di abbandonare il loro comportamento 
omosessuale. Una delle tattiche usate è quella di affermare, con toni di 

protesta, che qualsiasi critica o riserva nei confronti delle persone 

omosessuali, delle loro attività e del loro stile di vita, è semplicemente una 
forma di ingiusta discriminazione. 

È pertanto in atto in alcune nazioni un vero e proprio tentativo di manipolare 

la Chiesa conquistandosi il sostegno, spesso in buona fede, dei suoi pastori, 
nello sforzo volto a cambiare le norme della legislazione civile. Il fine di tale 

azione è conformare questa legislazione alla concezione propria di questi 

gruppi di pressione, secondo cui l’omosessualità è almeno una realtà 

perfettamente innocua, se non totalmente buona. Benché la pratica 
dell’omosessualità stia minacciando seriamente la vita e il benessere di un 

gran numero di persone, i fautori di questa tendenza non desistono dalla loro 

azione e rifiutano di prendere in considerazione le proporzioni del rischio, 
che vi è implicato. 

La Chiesa non può non preoccuparsi di tutto questo e pertanto mantiene 

ferma la sua chiara posizione al riguardo, che non può essere modificata 
sotto la pressione della legislazione civile o della moda del momento. Essa si 

preoccupa sinceramente anche dei molti che non si sentono rappresentati dai 

movimenti pro-omosessuali, e di quelli che potrebbero essere tentati di credere alla 

loro ingannevole propaganda. Essa è consapevole che l’opinione, secondo la quale 
l’attività omosessuale sarebbe equivalente, o almeno altrettanto accettabile, quanto 

l’espressione sessuale dell’amore coniugale, ha un’incidenza diretta sulla concezione 

che la società ha della natura e dei diritti della famiglia, e li mette seriamente in 
pericolo. 

10. Va deplorato con fermezza che le persone omosessuali siano state e siano 

ancora oggetto di espressioni malevole e di azioni violente. Simili comportamenti 

meritano la condanna dei pastori della Chiesa, ovunque si verifichino. Essi rivelano 
una mancanza di rispetto per gli altri, lesiva dei principi elementari su cui si basa 

una sana convivenza civile. La dignità propria di ogni persona dev’essere sempre 

rispettata nelle parole, nelle azioni e nelle legislazioni. 
Tuttavia, la doverosa reazione alle ingiustizie commesse contro le persone 

omosessuali non può portare in nessun modo all’affermazione che la 

condizione omosessuale non sia disordinata. Quando tale affermazione viene 
accolta e di conseguenza l’attività omosessuale è accettata come buona, oppure 

quando viene introdotta una legislazione civile per proteggere un comportamento al 

quale nessuno può rivendicare un qualsiasi diritto, né la Chiesa né la società nel suo 

complesso dovrebbero poi sorprendersi se anche altre opinioni e pratiche distorte 
guadagnano terreno e se i comportamenti irrazionali e violenti aumentano. 

11. Alcuni sostengono che la tendenza omosessuale, in certi casi, non è il risultato 

di una scelta deliberata e che la persona omosessuale non ha alternative, ma è 
costretta a comportarsi in modo omosessuale. Di conseguenza si afferma che essa 

agirebbe in questi casi senza colpa, non essendo veramente libera. 



5 
 

A questo proposito è necessario rifarsi alla saggia tradizione morale della Chiesa, la 

quale mette in guardia dalle generalizzazioni nel giudizio dei casi singoli. Di fatto in un 

caso determinato possono essere esistite nel passato e possono tuttora sussistere 
circostanze tali da ridurre o addirittura da togliere la colpevolezza del singolo; altre 

circostanze al contrario possono accrescerla. Dev’essere comunque evitata la 

presunzione infondata e umiliante che il comportamento omosessuale delle 
persone omosessuali sia sempre e totalmente soggetto a coazione e pertanto 

senza colpa. In realtà anche nelle persone con tendenza omosessuale 

dev’essere riconosciuta quella libertà fondamentale che caratterizza la 

persona umana e le conferisce la sua particolare dignità. Come in ogni 
conversione dal male, grazie a questa libertà, lo sforzo umano, illuminato e 

sostenuto dalla grazia di Dio, potrà consentire ad esse di evitare l’attività 

omosessuale. 
12. Che cosa deve fare dunque una persona omosessuale, che cerca di 

seguire il Signore? Sostanzialmente, queste persone sono chiamate a 

realizzare la volontà di Dio nella loro vita, unendo ogni sofferenza e 
difficoltà che possano sperimentare a motivo della loro condizione, al 

sacrificio della croce del Signore. Per il credente, la croce è un sacrificio 

fruttuoso, poiché da quella morte provengono la vita e la redenzione. 

Anche se ogni invito a portare la croce o a intendere in tal modo la 
sofferenza del cristiano sarà prevedibilmente deriso da qualcuno, si 

dovrebbe ricordare che questa è la via della salvezza per tutti coloro che 

sono seguaci di Cristo. 
In realtà questo non è altro che l’insegnamento rivolto dall’apostolo Paolo ai 

Galati, quando egli dice che lo Spirito produce nella vita del fedele: « amore, 

gioia, pace, pazienza, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza e dominio di sé » 
e più oltre: « Non potete appartenere a Cristo senza crocifiggere la carne con 

le sue passioni e i suoi desideri » (Gal 5, 22. 24). 

Tuttavia facilmente questo invito viene male interpretato, se è considerato solo come 

un inutile sforzo di auto-rinnegamento. La croce è sì un rinnegamento di sé, ma 
nell’abbandono alla volontà di quel Dio che dalla morte trae fuori la vita e abilita 

coloro, che pongono in Lui la loro fiducia, a praticare la virtù invece del vizio. 

Si celebra veramente il Mistero Pasquale solo se si lascia che esso permei il tessuto 
della vita quotidiana. Rifiutare il sacrificio della propria volontà nell’obbedienza alla 

volontà del Signore è di fatto porre ostacolo alla salvezza. Proprio come la croce è il 

centro della manifestazione dell’amore redentivo di Dio per noi in Gesù, così la 

conformità dell’autorinnegamento di uomini e donne omosessuali con il sacrificio del 
Signore costituirà per loro una fonte di autodonazione che li salverà da una forma di 

vita che minaccia continuamente di distruggerli. 

Le persone omosessuali sono chiamate come gli altri cristiani a vivere la 
castità. Se si dedicano con assiduità a comprendere la natura della chiamata 

personale di Dio nei loro confronti, esse saranno in grado di celebrare più fedelmente 

il sacramento della Penitenza, e di ricevere la grazia del Signore, in esso così 
generosamente offerta, per potersi convertire più pienamente alla sua sequela. 

13. È evidente, d’altra parte, che una chiara ed efficace trasmissione della 

dottrina della Chiesa a tutti i fedeli e alla società nel suo complesso 

dipende in larga misura dal corretto insegnamento e dalla fedeltà di chi 
esercita il ministero pastorale. I Vescovi hanno la responsabilità 

particolarmente grave di preoccuparsi che i loro collaboratori nel 

ministero, e soprattutto i sacerdoti, siano rettamente informati e 
personalmente ben disposti a comunicare a ognuno la dottrina della Chiesa 

nella sua integrità. 



6 
 

La particolare sollecitudine e la buona volontà dimostrata da molti sacerdoti e religiosi 

nella cura pastorale per le persone omosessuali è ammirevole, e questa 

Congregazione spera che essa non diminuirà. Tali ministri zelanti devono nutrire la 
certezza che stanno seguendo fedelmente la volontà del Signore, allorché 

incoraggiano la persona omosessuale a condurre una vita casta, e ricordano la dignità 

incomparabile che Dio ha donato anche ad essa. 
14. Considerando quanto sopra, questa Congregazione desidera chiedere ai 

Vescovi di essere particolarmente vigilanti nei confronti di quei programmi 

che di fatto tentano di esercitare una pressione sulla Chiesa perché essa 

cambi la sua dottrina, anche se a parole talvolta si nega che sia così. Un 
attento studio delle dichiarazioni pubbliche in essi contenute e delle 

attività che promuovono rivela una calcolata ambiguità, attraverso cui 

cercano di fuorviare i pastori e i fedeli. Per esempio, essi presentano 
talvolta l’insegnamento del Magistero, ma solo come una fonte facoltativa 

in ordine alla formazione della coscienza. La sua autorità peculiare non è 

riconosciuta. Alcuni gruppi usano perfino qualificare come « cattoliche » le 
loro organizzazioni o le persone a cui intendono rivolgersi, ma in realtà 

essi non difendono e non promuovono l’insegnamento del Magistero, anzi 

talvolta lo attaccano apertamente. Per quanto i loro membri rivendichino di 

voler conformare la loro vita all’insegnamento di Gesù, di fatto essi 
abbandonano l’insegnamento della sua Chiesa. Questo comportamento 

contraddittorio non può avere in nessun modo l’appoggio dei Vescovi. 

15. Questa Congregazione incoraggia pertanto i Vescovi a promuovere, nella loro 
diocesi, una pastorale verso le persone omosessuali in pieno accordo con 

l’insegnamento della Chiesa. Nessun programma pastorale autentico potrà includere 

organizzazioni, nelle quali persone omosessuali si associno tra loro, senza che sia 
chiaramente stabilito che l’attività omosessuale è immorale. Un atteggiamento 

veramente pastorale comprenderà la necessità di evitare alle persone omosessuali 

le occasioni prossime di peccato. 

Vanno incoraggiati quei programmi in cui questi pericoli sono evitati. Ma 
occorre chiarire bene che ogni allontanamento dall’insegnamento della 

Chiesa, o il silenzio su di esso, nella preoccupazione di offrire una cura 

pastorale, non è forma né di autentica attenzione né di valida pastorale. Solo 
ciò che è vero può ultimamente essere anche pastorale. Quando non si tiene presente 

la posizione della Chiesa si impedisce che uomini e donne omosessuali ricevano quella 

cura, di cui hanno bisogno e diritto. 

Un programma pastorale autentico aiuterà le persone omosessuali a tutti i livelli della 
loro vita spirituale, mediante i sacramenti e in particolare la frequente e sincera 

confessione sacramentale, mediante la preghiera, la testimonianza, il consiglio e 

l’aiuto individuale. In tal modo, l’intera comunità cristiana può giungere a riconoscere 
la sua vocazione ad assistere questi suoi fratelli e queste sue sorelle, evitando loro sia 

la delusione sia l’isolamento. 

16. Da questo approccio diversificato possono derivare molti vantaggi, non ultimo la 
constatazione che una persona omosessuale, come del resto ogni essere umano, ha 

una profonda esigenza di essere aiutato contemporaneamente a vari livelli. 

La persona umana, creata a immagine e somiglianza di Dio, non può essere definita in 

modo adeguato con un riduttivo riferimento solo al suo orientamento sessuale. 
Qualsiasi persona che vive sulla faccia della terra ha problemi e difficoltà personali, 

ma anche opportunità di crescita, risorse, talenti e doni propri. La Chiesa offre quel 

contesto del quale oggi si sente una estrema esigenza per la cura della persona 
umana, proprio quando rifiuta di considerare la persona puramente come un « 

eterosessuale » o un « omosessuale » e sottolinea che ognuno ha la stessa identità 

fondamentale: essere creatura e, per grazia, figlio di Dio, erede della vita eterna. 



7 
 

17. Offrendo all’attenzione dei Vescovi tali chiarificazioni e orientamenti 

pastorali, questa Congregazione desidera aiutare i loro sforzi volti ad 

assicurare che l’insegnamento del Signore e della sua Chiesa su questo 
importante tema sia trasmesso a tutti i fedeli in modo integro. 

Alla luce di quanto ora esposto, gli Ordinari del luogo sono invitati a valutare, 

nell’ambito della loro competenza, la necessità di particolari interventi. Inoltre, se 
ritenuto utile, si potrà ricorrere ad una ulteriore azione coordinata a livello delle 

conferenze episcopali nazionali. 

In particolare i Vescovi si premureranno di sostenere con i mezzi a loro disposizione lo 

sviluppo di forme specializzate di cura pastorale per persone omosessuali. Ciò 
potrebbe includere la collaborazione delle scienze psicologiche, sociologiche e 

mediche, sempre mantenendosi in piena fedeltà alla dottrina della Chiesa. 

Soprattutto i Vescovi non mancheranno di sollecitare la collaborazione di tutti i teologi 
cattolici, i quali, insegnando ciò che la Chiesa insegna e approfondendo con le loro 

riflessioni il significato autentico della sessualità umana e del matrimonio cristiano nel 

piano divino, nonché delle virtù che esso comporta, potranno così offrire un valido 
aiuto in questo campo specifico dell’attività pastorale. 

Particolare attenzione dovranno quindi avere i Vescovi nella scelta dei 

ministri incaricati di questo delicato compito, in modo che essi, per la loro 

fedeltà al Magistero e per il loro elevato grado di maturità spirituale e 
psicologica, possano essere di reale aiuto alle persone omosessuali, per il 

conseguimento del loro bene integrale. Tali ministri respingeranno le opinioni 

teologiche che sono contrarie all’insegnamento della Chiesa e che quindi non 
possono servire da direttive in campo pastorale. 

Inoltre sarà conveniente promuovere appropriati programmi di catechesi, 

fondati sulla verità riguardante la sessualità umana, nella sua relazione con 
la vita della famiglia, così come è insegnata dalla Chiesa. Tali programmi 

forniscono infatti un ottimo contesto, all’interno del quale può essere trattata 

anche la questione dell’omosessualità. 

Questa catechesi potrà aiutare anche quelle famiglie, in cui si trovano 
persone omosessuali, nell’affrontare un problema che le tocca così 

profondamente. 

Dovrà essere ritirato ogni appoggio a qualunque organizzazione che cerchi di 
sovvertire l’insegnamento della Chiesa, che sia ambigua nei suoi confronti, o 

che lo trascuri completamente. Un tale appoggio, o anche l’apparenza di 

esso, può dare origine a gravi fraintendimenti. Speciale attenzione dovrebbe 

essere rivolta alla pratica della programmazione di celebrazioni religiose e 
all’uso di edifici appartenenti alla Chiesa da parte di questi gruppi, compresa 

la possibilità di disporre delle scuole e degli istituti cattolici di studi 

superiori. A qualcuno tale permesso di far uso di una proprietà della Chiesa 
può sembrare solo un gesto di giustizia e di carità, ma in realtà esso è in 

contraddizione con gli scopi stessi per i quali queste istituzioni sono state 

fondate, e può essere fonte di malintesi e di scandalo. 
Nel valutare eventuali progetti legislativi, si dovrà porre in primo piano l’impegno a 

difendere e promuovere la vita della famiglia. 

18. Il Signore Gesù ha detto: « Voi conoscerete la verità e la verità vi farà 

liberi » (Gv8, 32). La Scrittura ci comanda di fare la verità nella carità 
(cf.Ef 4, 15). 

Dio che è insieme verità e amore chiama la Chiesa a mettersi al servizio di ogni uomo, 

donna e bambino con la sollecitudine pastorale del nostro Signore misericordioso. In 
questo spirito la Congregazione per la Dottrina della Fede ha rivolto questa 

Lettera a voi, Vescovi della Chiesa, con la speranza che vi sia di aiuto nella 



8 
 

cura pastorale di persone, le cui sofferenze possono solo essere aggravate da 

dottrine errate e alleviate invece dalla parola della verità. 

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nel corso dell’Udienza accordata al 
sottoscritto Prefetto, ha approvato la presente Lettera, decisa nella riunione 

ordinaria di questa Congregazione e ne ha ordinato la pubblicazione. 

Roma, dalla Sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, 1° ottobre 1986. 
Joseph Card. Ratzinger Prefetto  

 

+ Alberto Bovone 

Arc. tit. di Cesarea di Numidia – Segretario 
 

 

 
 

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE 

CONSIDERAZIONI CIRCA I PROGETTI 
DI RICONOSCIMENTO LEGALE 

DELLE UNIONI 

TRA PERSONE OMOSESSUALI 

 
INTRODUZIONE 

1. Diverse questioni concernenti l’omosessualità sono state trattate recentemente più 

volte dal Santo Padre Giovanni Paolo II e dai competenti Dicasteri della Santa 
Sede.(1) Si tratta infatti di un fenomeno morale e sociale inquietante, anche in quei 

Paesi in cui non assume un rilievo dal punto di vista dell’ordinamento giuridico. Ma 

esso diventa più preoccupante nei Paesi che hanno già concesso o intendono 
concedere un riconoscimento legale alle unioni omosessuali che, in alcuni casi, include 

anche l’abilitazione all’adozione di figli. Le presenti Considerazioni non contengono 

nuovi elementi dottrinali, ma intendono richiamare i punti essenziali circa il suddetto 

problema e fornire alcune argomentazioni di carattere razionale, utili per la redazione 
di interventi più specifici da parte dei Vescovi secondo le situazioni particolari nelle 

diverse regioni del mondo: interventi destinati a proteggere ed a promuovere la 

dignità del matrimonio, fondamento della famiglia, e la solidità della società, della 
quale questa istituzione è parte costitutiva. Esse hanno anche come fine di illuminare 

l’attività degli uomini politici cattolici, per i quali si indicano le linee di condotta 

coerenti con la coscienza cristiana quando essi sono posti di fronte a progetti di legge 

concernenti questo problema.(2) Poiché si tratta di una materia che riguarda la legge 
morale naturale, le seguenti argomentazioni sono proposte non soltanto ai credenti, 

ma a tutti coloro che sono impegnati nella promozione e nella difesa del bene comune 

della società. 
 

I. NATURA E CARATTERISTICHE IRRINUNCIABILI 

DEL MATRIMONIO 
2. L’insegnamento della Chiesa sul matrimonio e sulla complementarità dei sessi 

ripropone una verità evidenziata dalla retta ragione e riconosciuta come tale da tutte 

le grandi culture del mondo. Il matrimonio non è una qualsiasi unione tra persone 

umane. Esso è stato fondato dal Creatore, con una sua natura, proprietà essenziali e 
finalità.(3) Nessuna ideologia può cancellare dallo spirito umano la certezza secondo la 

quale esiste matrimonio soltanto tra due persone di sesso diverso, che per mezzo 

della reciproca donazione personale, loro propria ed esclusiva, tendono alla comunione 
delle loro persone. In tal modo si perfezionano a vicenda, per collaborare con Dio alla 

generazione e alla educazione di nuove vite. 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn1
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn2
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn3


9 
 

3. La verità naturale sul matrimonio è stata confermata dalla Rivelazione contenuta 

nei racconti biblici della creazione, espressione anche della saggezza umana originaria, 

nella quale si fa sentire la voce della natura stessa. Tre sono i dati fondamentali del 
disegno creatore sul matrimonio, di cui parla il Libro della Genesi. 

In primo luogo l’uomo, immagine di Dio, è stato creato «  maschio e femmina » (Gn 1, 

27). L’uomo e la donna sono uguali in quanto persone e complementari in quanto 
maschio e femmina. La sessualità da un lato fa parte della sfera biologica e, dall’altro, 

viene elevata nella creatura umana ad un nuovo livello, quello personale, dove corpo e 

spirito si uniscono. 

Il matrimonio, poi, è istituito dal Creatore come forma di vita in cui si realizza quella 
comunione di persone che impegna l’esercizio della facoltà sessuale. « Per questo 

l’uomo abbandonerà suo padre e sua madre e si unirà a sua moglie e i due saranno 

una sola carne » (Gn 2, 24). 
Infine, Dio ha voluto donare all’unione dell’uomo e della donna una partecipazione 

speciale alla sua opera creatrice. Perciò Egli ha benedetto l’uomo e la donna con le 

parole: « Siate fecondi e moltiplicatevi » (Gn 1, 28). Nel disegno del Creatore 
complementarità dei sessi e fecondità appartengono quindi alla natura stessa 

dell’istituzione del matrimonio. 

Inoltre, l’unione matrimoniale tra l’uomo e la donna è stata elevata da Cristo alla 

dignità di sacramento. La Chiesa insegna che il matrimonio cristiano è segno efficace 
dell’alleanza di Cristo e della Chiesa (cf. Ef 5, 32). Questo significato cristiano del 

matrimonio, lungi dallo sminuire il valore profondamente umano dell’unione 

matrimoniale tra l’uomo e la donna, lo conferma e lo rafforza (cf. Mt 19, 3-12; Mc 10, 
6-9). 

4. Non esiste fondamento alcuno per assimilare o stabilire analogie, neppure remote, 

tra le unioni omosessuali e il disegno di Dio sul matrimonio e la famiglia. Il matrimonio 
è santo, mentre le relazioni omosessuali contrastano con la legge morale naturale. Gli 

atti omosessuali, infatti, « precludono all’atto sessuale il dono della vita. Non sono il 

frutto di una vera complementarità affettiva e sessuale. In nessun modo possono 

essere approvati ».(4) 
Nella Sacra Scrittura le relazioni omosessuali « sono condannate come gravi 

depravazioni… (cf. Rm 1, 24-27; 1 Cor 6, 10; 1 Tm 1, 10). Questo giudizio della 

Scrittura non permette di concludere che tutti coloro, i quali soffrono di questa 
anomalia, ne siano personalmente responsabili, ma esso attesta che gli atti di 

omosessualità sono intrinsecamente disordinati ».(5) Lo stesso giudizio morale si 

ritrova in molti scrittori ecclesiastici dei primi secoli (6) ed è stato unanimemente 

accettato dalla Tradizione cattolica. 
Secondo l’insegnamento della Chiesa, nondimeno, gli uomini e le donne con tendenze 

omosessuali « devono essere accolti con rispetto, compassione, delicatezza. A loro 

riguardo si eviterà ogni marchio di ingiusta discriminazione ».(7) Tali persone inoltre 
sono chiamate come gli altri cristiani a vivere la castità.(8) Ma l’inclinazione 

omosessuale è « oggettivamente disordinata »(9) e le pratiche omosessuali « sono 

peccati gravemente contrari alla castità  ».(10) 
 

II. ATTEGGIAMENTI NEI CONFRONTI 

DEL PROBLEMA DELLE UNIONI OMOSESSUALI 

5. Nei confronti del fenomeno delle unioni omosessuali, di fatto esistenti, le autorità 
civili assumono diversi atteggiamenti: a volte si limitano alla tolleranza di questo 

fenomeno; a volte promuovono il riconoscimento legale di tali unioni, con il pretesto di 

evitare, rispetto ad alcuni diritti, la discriminazione di chi convive con una persona 
dello stesso sesso; in alcuni casi favoriscono persino l’equivalenza legale delle unioni 

omosessuali al matrimonio propriamente detto, senza escludere il riconoscimento 

della capacità giuridica di procedere all’adozione di figli. 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn4
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn5
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn6
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn7
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn8
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn9
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn10


10 
 

Laddove lo Stato assuma una politica di tolleranza di fatto, non implicante l’esistenza 

di una legge che esplicitamente concede un riconoscimento legale a tali forme di vita, 

occorre ben discernere i diversi aspetti del problema. La coscienza morale esige di 
essere, in ogni occasione, testimoni della verità morale integrale, alla quale si 

oppongono sia l’approvazione delle relazioni omosessuali sia l’ingiusta discriminazione 

nei confronti delle persone omosessuali. Sono perciò utili interventi discreti e prudenti, 
il contenuto dei quali potrebbe essere, per esempio, il seguente: smascherare l’uso 

strumentale o ideologico che si può fare di questa tolleranza; affermare chiaramente il 

carattere immorale di questo tipo di unione; richiamare lo Stato alla necessità di 

contenere il fenomeno entro limiti che non mettano in pericolo il tessuto della moralità 
pubblica e, soprattutto, che non espongano le giovani generazioni ad una concezione 

erronea della sessualità e del matrimonio, che le priverebbe delle necessarie difese e 

contribuirebbe, inoltre, al dilagare del fenomeno stesso. A coloro che a partire da 
questa tolleranza vogliono procedere alla legittimazione di specifici diritti per le 

persone omosessuali conviventi, bisogna ricordare che la tolleranza del male è 

qualcosa di molto diverso dall’approvazione o dalla legalizzazione del male. 
In presenza del riconoscimento legale delle unioni omosessuali, oppure 

dell’equiparazione legale delle medesime al matrimonio con accesso ai diritti che sono 

propri di quest’ultimo, è doveroso opporsi in forma chiara e incisiva. Ci si deve 

astenere da qualsiasi tipo di cooperazione formale alla promulgazione o 
all’applicazione di leggi così gravemente ingiuste nonché, per quanto è possibile, dalla 

cooperazione materiale sul piano applicativo. In questa materia ognuno può 

rivendicare il diritto all’obiezione di coscienza. 
 

III. ARGOMENTAZIONI RAZIONALI 

CONTRO IL RICONOSCIMENTO LEGALE DELLE UNIONI OMOSESSUALI 
6. La comprensione dei motivi che ispirano la necessità di opporsi in questo modo alle 

istanze che mirano alla legalizzazione delle unioni omosessuali richiede alcune 

considerazioni etiche specifiche, che sono di diverso ordine. 

Di ordine relativo alla retta ragione 
Il compito della legge civile è certamente più limitato riguardo a quello della legge 

morale,(11) ma la legge civile non può entrare in contraddizione con la retta ragione 

senza perdere la forza di obbligare la coscienza.(12) Ogni legge posta dagli uomini in 
tanto ha ragione di legge in quanto è conforme alla legge morale naturale, 

riconosciuta dalla retta ragione, e in quanto rispetta in particolare i diritti inalienabili di 

ogni persona.(13) Le legislazioni favorevoli alle unioni omosessuali sono contrarie alla 

retta ragione perché conferiscono garanzie giuridiche, analoghe a quelle 
dell’istituzione matrimoniale, all’unione tra due persone dello stesso sesso. 

Considerando i valori in gioco, lo Stato non potrebbe legalizzare queste unioni senza 

venire meno al dovere di promuovere e tutelare un’istituzione essenziale per il bene 
comune qual è il matrimonio. 

Ci si può chiedere come può essere contraria al bene comune una legge che non 

impone alcun comportamento particolare, ma si limita a rendere legale una realtà di 
fatto che apparentemente non sembra comportare ingiustizia verso nessuno. A questo 

proposito occorre riflettere innanzitutto sulla differenza esistente tra il comportamento 

omosessuale come fenomeno privato, e lo stesso comportamento quale relazione 

sociale legalmente prevista e approvata, fino a diventare una delle istituzioni 
dell’ordinamento giuridico. Il secondo fenomeno non solo è più grave, ma acquista 

una portata assai più vasta e profonda, e finirebbe per comportare modificazioni 

dell’intera organizzazione sociale che risulterebbero contrarie al bene comune. Le leggi 
civili sono principi strutturanti della vita dell’uomo in seno alla società, per il bene o 

per il male. Esse « svolgono un ruolo molto importante e talvolta determinante nel 

promuovere una mentalità e un costume ».(14) Le forme di vita e i modelli in esse 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn11
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn12
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn13
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn14


11 
 

espresse non solo configurano esternamente la vita sociale, bensì tendono a 

modificare nelle nuove generazioni la comprensione e la valutazione dei 

comportamenti. La legalizzazione delle unioni omosessuali sarebbe destinata perciò a 
causare l’oscuramento della percezione di alcuni valori morali fondamentali e la 

svalutazione dell’istituzione matrimoniale. 

Di ordine biologico e antropologico 
7. Nelle unioni omosessuali sono del tutto assenti quegli elementi biologici e 

antropologici del matrimonio e della famiglia che potrebbero fondare ragionevolmente 

il riconoscimento legale di tali unioni. 

Esse non sono in condizione di assicurare adeguatamente la procreazione e la 
sopravvivenza della specie umana. L’eventuale ricorso ai mezzi messi a loro 

disposizione dalle recenti scoperte nel campo della fecondazione artificiale, oltre ad 

implicare gravi mancanze di rispetto alla dignità umana,(15) non muterebbe affatto 
questa loro inadeguatezza. 

Nelle unioni omosessuali è anche del tutto assente la dimensione coniugale, che 

rappresenta la forma umana ed ordinata delle relazioni sessuali. Esse infatti sono 
umane quando e in quanto esprimono e promuovono il mutuo aiuto dei sessi nel 

matrimonio e rimangono aperte alla trasmissione della vita. 

Come dimostra l’esperienza, l’assenza della bipolarità sessuale crea ostacoli allo 

sviluppo normale dei bambini eventualmente inseriti all’interno di queste unioni. Ad 
essi manca l’esperienza della maternità o della paternità. Inserire dei bambini nelle 

unioni omosessuali per mezzo dell’adozione significa di fatto fare violenza a questi 

bambini nel senso che ci si approfitta del loro stato di debolezza per introdurli in 
ambienti che non favoriscono il loro pieno sviluppo umano. Certamente una tale 

pratica sarebbe gravemente immorale e si porrebbe in aperta contraddizione con il 

principio, riconosciuto anche dalla Convenzione internazionale dell’ONU sui diritti dei 
bambini, secondo il quale l’interesse superiore da tutelare in ogni caso è quello del 

bambino, la parte più debole e indifesa. 

Di ordine sociale 

8. La società deve la sua sopravvivenza alla famiglia fondata sul matrimonio. La 
conseguenza inevitabile del riconoscimento legale delle unioni omosessuali è la 

ridefinizione del matrimonio, che diventa un’istituzione la quale, nella sua essenza 

legalmente riconosciuta, perde l’essenziale riferimento ai fattori collegati alla 
eterosessualità, come ad esempio il compito procreativo ed educativo. Se dal punto di 

vista legale il matrimonio tra due persone di sesso diverso fosse solo considerato 

come uno dei matrimoni possibili, il concetto di matrimonio subirebbe un 

cambiamento radicale, con grave detrimento del bene comune. Mettendo l’unione 
omosessuale su un piano giuridico analogo a quello del matrimonio o della famiglia, lo 

Stato agisce arbitrariamente ed entra in contraddizione con i propri doveri. 

A sostegno della legalizzazione delle unioni omosessuali non può essere invocato il 
principio del rispetto e della non discriminazione di ogni persona. Una distinzione tra 

persone oppure la negazione di un riconoscimento o di una prestazione sociale non 

sono infatti accettabili solo se sono contrarie alla giustizia.(16) Non attribuire lo 
statuto sociale e giuridico di matrimonio a forme di vita che non sono né possono 

essere matrimoniali non si oppone alla giustizia, ma, al contrario, è da essa richiesto. 

Neppure il principio della giusta autonomia personale può essere ragionevolmente 

invocato. Una cosa è che i singoli cittadini possano svolgere liberamente attività per le 
quali nutrono interesse e che tali attività rientrino genericamente nei comuni diritti 

civili di libertà, e un’altra ben diversa è che attività che non rappresentano un 

significativo e positivo contributo per lo sviluppo della persona e della società possano 
ricevere dallo Stato un riconoscimento legale specifico e qualificato. Le unioni 

omosessuali non svolgono neppure in senso analogico remoto i compiti per i quali il 

matrimonio e la famiglia meritano un riconoscimento specifico e qualificato. Ci sono 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn15
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn16


12 
 

invece buone ragioni per affermare che tali unioni sono nocive per il retto sviluppo 

della società umana, soprattutto se aumentasse la loro incidenza effettiva sul tessuto 

sociale. 
Di ordine giuridico 

9. Poiché le coppie matrimoniali svolgono il ruolo di garantire l’ordine delle generazioni 

e sono quindi di eminente interesse pubblico, il diritto civile conferisce loro un 
riconoscimento istituzionale. Le unioni omosessuali invece non esigono una specifica 

attenzione da parte dell’ordinamento giuridico, perché non rivestono il suddetto ruolo 

per il bene comune. 

Non è vera l’argomentazione secondo la quale il riconoscimento legale delle unioni 
omosessuali sarebbe necessario per evitare che i conviventi omosessuali perdano, per 

il semplice fatto della loro convivenza, l’effettivo riconoscimento dei diritti comuni che 

essi hanno in quanto persone e in quanto cittadini. In realtà, essi possono sempre 
ricorrere – come tutti i cittadini e a partire dalla loro autonomia privata – al diritto 

comune per tutelare situazioni giuridiche di reciproco interesse. Costituisce invece una 

grave ingiustizia sacrificare il bene comune e il retto diritto di famiglia allo scopo di 
ottenere dei beni che possono e debbono essere garantiti per vie non nocive per la 

generalità del corpo sociale.(17) 

 

 
IV. COMPORTAMENTI DEI POLITICI CATTOLICI 

NEI CONFRONTI DI LEGISLAZIONI FAVOREVOLI ALLE UNIONI OMOSESSUALI 

10. Se tutti i fedeli sono tenuti ad opporsi al riconoscimento legale delle unioni 
omosessuali, i politici cattolici lo sono in particolare, nella linea della responsabilità che 

è loro propria. In presenza di progetti di legge favorevoli alle unioni omosessuali, sono 

da tener presenti le seguenti indicazioni etiche. 
Nel caso in cui si proponga per la prima volta all’Assemblea legislativa un progetto di 

legge favorevole al riconoscimento legale delle unioni omosessuali, il parlamentare 

cattolico ha il dovere morale di esprimere chiaramente e pubblicamente il suo 

disaccordo e votare contro il progetto di legge. Concedere il suffragio del proprio voto 
ad un testo legislativo così nocivo per il bene comune della società è un atto 

gravemente immorale. 

Nel caso in cui il parlamentare cattolico si trovi in presenza di una legge favorevole 
alle unioni omosessuali già in vigore, egli deve opporsi nei modi a lui possibili e 

rendere nota la sua opposizione: si tratta di un doveroso atto di testimonianza della 

verità. Se non fosse possibile abrogare completamente una legge di questo genere, 

egli, richiamandosi alle indicazioni espresse nell’Enciclica Evangelium vitae, «  
potrebbe lecitamente offrire il proprio sostegno a proposte mirate a limitare i danni di 

una tale legge e a diminuirne gli effetti negativi sul piano della cultura e della moralità 

pubblica », a condizione che sia « chiara e a tutti nota » la sua « personale assoluta 
opposizione » a leggi siffatte e che sia evitato il pericolo di scandalo.(18) Ciò non 

significa che in questa materia una legge più restrittiva possa essere considerata come 

una legge giusta o almeno accettabile; bensì si tratta piuttosto del tentativo legittimo 
e doveroso di procedere all’abrogazione almeno parziale di una legge ingiusta quando 

l’abrogazione totale non è possibile per il momento. 

 

 
 

 

 
 

 

 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn17
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fn18


13 
 

CONCLUSIONE 

11. La Chiesa insegna che il rispetto verso le persone omosessuali non può portare in 

nessun modo all’approvazione del comportamento omosessuale oppure al 
riconoscimento legale delle unioni omosessuali. Il bene comune esige che le leggi 

riconoscano, favoriscano e proteggano l’unione matrimoniale come base della 

famiglia, cellula primaria della società. Riconoscere legalmente le unioni omosessuali 
oppure equipararle al matrimonio, significherebbe non soltanto approvare un 

comportamento deviante, con la conseguenza di renderlo un modello nella società 

attuale, ma anche offuscare valori fondamentali che appartengono al patrimonio 

comune dell’umanità. La Chiesa non può non difendere tali valori, per il bene degli 
uomini e di tutta la società. 

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nell’Udienza concessa il 28 marzo 2003 al 

sottoscritto Cardinale Prefetto, ha approvato le presenti Considerazioni, decise nella 
Sessione Ordinaria di questa Congregazione, e ne ha ordinato la pubblicazione. 

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 3 giugno 2003, 

Memoria dei Santi Carlo Lwanga e Compagni, Martiri. 
 

 Joseph Card. Ratzinger + Prefetto 

  

Angelo Amato, S.D.B. 
Arcivescovo titolare di Sila – Segretario 

 

 
NOTE 

(1) Cf. Giovanni Paolo II, Allocuzioni in occasione della recita dell’Angelus, 20 febbraio 

1994 e 19 giugno 1994; Discorso ai partecipanti dell’Assemblea Plenaria del Pontificio 
Consiglio per la Famiglia, 24 marzo 1999; Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 

2357-2359, 2396; Congregazione per la Dottrina della Fede, Dichiarazione Persona 

humana, 29 dicembre 1975, n. 8; Lettera sulla cura pastorale delle persone 

omosessuali, 1º ottobre 1986; Alcune Considerazioni concernenti la Risposta a 
proposte di legge sulla non discriminazione delle persone omosessuali, 24 luglio 1992; 

Pontificio Consiglio per la Famiglia, Lettera ai Presidenti delle Conferenze Episcopali 

d’Europa circa la risoluzione del Parlamento Europeo in merito alle coppie 
omosessuali, 25 marzo 1994; Famiglia, matrimonio e «  unioni di fatto  », 26 luglio 

2000, n. 23. 

(2) Cf. Congregazione per la Dottrina della Fede, Nota dottrinale circa alcune questioni 

riguardanti l’impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, 24 novembre 
2002, n. 4. 

(3) Cf. Concilio Vaticano II, Costituzione pastorale Gaudium et spes, n. 48. 

(4) Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2357. 
(5) Congregazione per la Dottrina della Fede, Dichiarazione Persona humana, 29 

dicembre 1975, n. 8. 

(6) Cf. per esempio S. Policarpo, Lettera ai Filippesi, V, 3; S. Giustino, Prima Apologia, 
27, 1-4; Atenagora, Supplica per i cristiani, 34. 

(7) Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2358; cf. Congregazione per la Dottrina della 

Fede, Lettera sulla cura pastorale delle persone omosessuali, 1º ottobre 1986, n. 10. 

(8) Cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2359; Congregazione per la Dottrina 
della Fede, Lettera sulla cura pastorale delle persone omosessuali, 1º ottobre 1986, n. 

12. 

(9) Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2358. 
(10) Ibid., n. 2396. 

(11) Cf. Giovanni Paolo II, Lettera Enciclica Evangelium vitae, 25 marzo 1995, n. 71. 

(12) Cf. ibid., n. 72. 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref1
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref2
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref3
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref4
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref5
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref6
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref7
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref8
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref9
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref10
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref11
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref12


14 
 

(13) Cf. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 95, a. 2. 

(14) Giovanni Paolo II, Lettera Enciclica Evangelium vitae, 25 marzo 1995, n. 90. 

(15) Cf. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione Donum vitae, 22 
febbraio 1987, II. A. 1-3. 

(16) Cf. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, II-II, q. 63, a. 1, c. 

(17) Occorre non dimenticare inoltre che sussiste sempre « il pericolo che una 
legislazione che faccia dell’omosessualità una base per avere dei diritti possa di fatto 

incoraggiare una persona con tendenza omosessuale a dichiarare la sua omosessualità 

o addirittura a cercare un partner allo scopo di sfruttare le disposizioni della legge » 

(Congregazione per la Dottrina della Fede, Alcune considerazioni concernenti la 
risposta a proposte di legge sulla non discriminazione delle persone omosessuali, 24 

luglio 1992, n. 14). 

(18) Giovanni Paolo II, Lettera Enciclica Evangelium vitae, 25 marzo 1995, n. 73. 
 

 
 
 

Riflessioni sull’argomento 

Mt.10,37-42 [In quel tempo], Gesù disse ai suoi apostoli: “Chi ama padre o madre più 
di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi 

non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me…” 

 

e ancora: 
 

Lc 12,49-53 [In quel tempo], Gesù disse ai suoi discepoli: «Sono venuto a gettare 

fuoco sulla terra, e quanto vorrei che fosse già acceso! Ho un battesimo nel quale sarò 
battezzato, e come sono angosciato finché non sia compiuto! Pensate che io sia 

venuto a portare pace sulla terra? No, io vi dico, ma divisione. D’ora innanzi, se in una 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref13
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref14
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref15
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref16
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref17
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20030731_homosexual-unions_it.html#fnref18


15 
 

famiglia vi sono cinque persone, saranno divisi tre contro due e due contro tre; si 

divideranno padre contro figlio e figlio contro padre, madre contro figlia e figlia contro 

madre, suocera contro nuora e nuora contro suocera». 
 

Dio è il Medico per eccellenza, conosce l’Uomo, lo ha creato Lui e perciò non può 

sbagliare. Non ha creato “il gay, l’ammalato, ecc” in quanto tale, ossia in categorie. 
Egli ci crea MASCHIO E FEMMINA e non sbaglia, quanto subentra dopo, come può 

essere una malattia, una menomazione, è da Lui permesso per combattere la buona 

battaglia… (cfr.cardinale Carlo Caffarra) 

 
La centralità delle emozioni nella formazione della razionalità viene messa in luce da 

Gesù .. la qual cosa significa che la nostra ragione, modellata dai sentimenti, non deve 

mai prevalere sui PRINCIPI assoluti, primo dei quali è LA RAGIONE di Dio che 
avendoci creati per amore, non accetta che i SENTIMENTI DI FIGLI O AMICI, 

GENITORI, SUOCERE O NUORE, prevalga sul primo Comandamento …. Non è la pura 

ragione (qualsiasi cosa significhi) a muovere la conversione del cuore, come non è 
neppure il puro sentimento, ma è la vita dell’anima IN DIO a permettere il più radicale 

dei cambiamenti in noi stessi: la capacità di donarsi a quel Dio che si è donato 

completamente a noi. 

 
“Dio, incarnandosi ha COM-PRESO… preso l’Uomo per riportarci all’origine, a prima del 

Peccato Originale (cf.Mt.19) e la “guerra, il fuoco” di cui Gesù parla è proprio di questa 

BATTAGLIA che non è contro le persone, neppure contro i peccatori, ma è contro le 
potenze delle tenebre che si manifestano attraverso LA MENZOGNA , le illusioni, le 

eresie, l’apostasia… In sostanza, se qualcuno, uno stato, una nazione, pensasse un 

diritto stravolgere le leggi naturali, non diventerebbe solo nemico di Dio, ma anche 
dell’uomo stesso.” (cfr.cardinale Giacomo Biffi) 

 

Preghiamo per queste persone…. e per i genitori che sicuramente vivono momenti 

drammatici!! 
 

  

 
AGGIORNAMENTO FEBBRAIO 2021 NUOVO DOCUMENTO CHE CONFERMA I 

PRECEDENTI 

 

Responsum della Congregazione per la Dottrina della Fede ad 
un dubium circa la benedizione delle unioni di persone dello stesso sesso (22 

febbraio 2021) 

 
[Francese, Inglese, Italiano, Polacco, Portoghese, Spagnolo, Tedesco] 

 

 Articolo di commento del Responsum ad dubium 
 [Francese, Inglese, Italiano, Polacco, Portoghese, Spagnolo, Tedesco] 

 

 

 
 

 

 
 

 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_pl.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_po.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_ge.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_pl.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_po.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_articolo-responsum-dubium-unioni_ge.html


16 
 

Responsum della Congregazione per la Dottrina della Fede 

ad un dubium circa la benedizione delle unioni di persone dello stesso sesso 

AL QUESITO PROPOSTO: 
 

La Chiesa dispone del potere di impartire la benedizione a unioni di persone 

dello stesso sesso? 
SI RISPONDE: 

 

Negativamente. 

 
 

Nota esplicativa 

In alcuni ambiti ecclesiali si stanno diffondendo progetti e proposte di benedizioni per 
unioni di persone dello stesso sesso. Non di rado, tali progetti sono motivati da una 

sincera volontà di accoglienza e di accompagnamento delle persone omosessuali, alle 

quali si propongono cammini di crescita nella fede, «affinché coloro che manifestano la 
tendenza omosessuale possano avere gli aiuti necessari per comprendere e realizzare 

pienamente la volontà di Dio nella loro vita»[1]. 

In tali cammini, l’ascolto della parola di Dio, la preghiera, la partecipazione alle azioni 

liturgiche ecclesiali e l’esercizio della carità possono ricoprire un ruolo importante al 
fine di sostenere l’impegno di leggere la propria storia e di aderire con libertà e 

responsabilità alla propria chiamata battesimale, perché «Dio ama ogni persona e così 

fa la Chiesa»[2], rifiutando ogni ingiusta discriminazione. 
Tra le azioni liturgiche della Chiesa rivestono una singolare importanza i sacramentali, 

«segni sacri per mezzo dei quali, con una certa imitazione dei sacramenti, sono 

significati e, per impetrazione della Chiesa, vengono ottenuti effetti soprattutto 
spirituali. Per mezzo di essi gli uomini vengono disposti a ricevere l’effetto principale 

dei sacramenti e vengono santificate le varie situazioni della vita»[3]. Il Catechismo 

della Chiesa Cattolica specifica, poi, che «i sacramentali non conferiscono la grazia 

dello Spirito Santo alla maniera dei sacramenti; però mediante la preghiera della 
Chiesa preparano a ricevere la grazia e dispongono a cooperare con essa» (n. 1670). 

 

Al genere dei sacramentali appartengono le benedizioni, con le quali la Chiesa 
«chiama gli uomini a lodare Dio, li invita a chiedere la sua protezione, li esorta a 

meritare, con la santità della vita, la sua misericordia»[4]. Esse, inoltre, «istituite in 

certo qual modo a imitazione dei sacramenti, si riportano sempre e principalmente a 

effetti spirituali, che ottengono per impetrazione della Chiesa»[5]. 
 

Di conseguenza, per essere coerenti con la natura dei sacramentali, quando si invoca 

una benedizione su alcune relazioni umane occorre – oltre alla retta intenzione di 
coloro che ne partecipano – che ciò che viene benedetto sia oggettivamente e 

positivamente ordinato a ricevere e ad esprimere la grazia, in funzione dei disegni di 

Dio iscritti nella Creazione e pienamente rivelati da Cristo Signore. Sono quindi 
compatibili con l’essenza della benedizione impartita dalla Chiesa solo quelle realtà 

che sono di per sé ordinate a servire quei disegni. 

Per tale motivo, non è lecito impartire una benedizione a relazioni, o a partenariati 

anche stabili, che implicano una prassi sessuale fuori dal matrimonio (vale a dire, fuori 
dell’unione indissolubile di un uomo e una donna aperta di per sé alla trasmissione 

della vita), come è il caso delle unioni fra persone dello stesso sesso[6]. La presenza 

in tali relazioni di elementi positivi, che in sé sono pur da apprezzare e valorizzare, 
non è comunque in grado di coonestarle e renderle quindi legittimamente oggetto di 

una benedizione ecclesiale, poiché tali elementi si trovano al servizio di una unione 

non ordinata al disegno del Creatore.  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn2
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn6


17 
 

Inoltre, poiché le benedizioni sulle persone sono in relazione con i sacramenti, la 

benedizione delle unioni omosessuali non può essere considerata lecita, in quanto 

costituirebbe in certo qual modo una imitazione o un rimando di analogia con la 
benedizione nuziale[7], invocata sull’uomo e la donna che si uniscono nel sacramento 

del Matrimonio, dato che «non esiste fondamento alcuno per assimilare o stabilire 

analogie, neppur remote, tra le unioni omosessuali e il disegno di Dio sul matrimonio 
e la famiglia»[8]. 

La dichiarazione di illiceità delle benedizioni di unioni tra persone dello stesso sesso 

non è quindi, e non intende essere, un’ingiusta discriminazione, quanto invece 

richiamare la verità del rito liturgico e di quanto corrisponde profondamente 
all’essenza dei sacramentali, così come la Chiesa li intende.  

  

La comunità cristiana e i Pastori sono chiamati ad accogliere con rispetto e delicatezza 
le persone con inclinazione omosessuale, e sapranno trovare le modalità più 

adeguate, coerenti con l’insegnamento ecclesiale, per annunciare il Vangelo nella sua 

pienezza. Queste, nello stesso tempo, riconoscano la sincera vicinanza della Chiesa – 
che prega per loro, li accompagna, condivide il loro cammino di fede cristiana[9] – e 

ne accolgano con sincera disponibilità gli insegnamenti. 

La risposta al dubium proposto non esclude che vengano impartite benedizioni a 

singole persone con inclinazione omosessuale[10], le quali manifestino la volontà di 
vivere in fedeltà ai disegni rivelati di Dio così come proposti dall’insegnamento 

ecclesiale, ma dichiara illecita ogni forma di benedizione che tenda a riconoscere le 

loro unioni.In questo caso, infatti, la benedizione manifesterebbe l’intenzione non di 
affidare alla protezione e all’aiuto di Dio alcune singole persone, nel senso di cui 

sopra, ma di approvare e incoraggiare una scelta ed una prassi di vita che non 

possono essere riconosciute come oggettivamente ordinate ai disegni rivelati di 
Dio[11]. 

 

Nel contempo, la Chiesa rammenta che Dio stesso non smette di benedire ciascuno 

dei suoi figli pellegrinanti in questo mondo, perché per Lui «siamo più importanti di 
tutti i peccati che noi possiamo fare»[12]. Ma non benedice né può benedire il 

peccato: benedice l’uomo peccatore, affinché riconosca di essere parte del suo 

disegno d’amore e si lasci cambiare da Lui. Egli infatti «ci prende come siamo, ma non 
ci lascia mai come siamo»[13]. 

Per i suddetti motivi, la Chiesa non dispone, né può disporre, del potere di benedire 

unioni di persone dello stesso sesso nel senso sopra inteso. 

Il Sommo Pontefice Francesco, nel corso di un’Udienza concessa al sottoscritto 
Segretario di questa Congregazione, è stato informato e ha dato il suo assenso alla 

pubblicazione del suddetto Responsum ad dubium, con annessa Nota esplicativa. 

Dato a Roma, dalla Sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 22 febbraio 
2021, Festa della Cattedra di San Pietro, Apostolo.  

Luis F. Card. Ladaria, S.I. 

Prefetto 
✠ Giacomo Morandi 

Arcivescovo tit. di Cerveteri - Segretario 

 
[1] Francesco, Es. ap. post-sinodale Amoris laetitia, n. 250. 

[2] Sinodo dei Vescovi, Documento finale della XV Assemblea Generale Ordinaria, n. 
150. 

[3] Concilio Vaticano II, Cost. Sacrosanctum Concilium, n. 60. 

[4] Rituale Romanum ex Decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II 

instauratum auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatum, De 
benedictionibus, Praenotanda Generalia, n. 9. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn9
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn10
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftn13
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref1
http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#250
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref2
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/10/27/0789/01722.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref3
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref4


18 
 

[5] Ibidem, n. 10. 

[6] Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2357. 

[7] La benedizione nuziale, infatti, rimanda al racconto della Creazione, nel quale la 
benedizione di Dio sull’uomo e sulla donna è in relazione alla loro unione feconda 

(cfr. Gen 1, 28) e alla loro complementarietà (cfr. Gen 2, 18-24). 

[8] Francesco, Es. ap. post-sinodale, Amoris laetitia, n. 251. 
[9] Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Homosexualitatis 

problema sulla cura pastorale delle persone omosessuali, n. 15. 

[10] Il De benedictionibus presenta infatti un vasto elenco di situazioni per le quali 

invocare la benedizione del Signore. 
[11] Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Homosexualitatis 

problema sulla cura pastorale delle persone omosessuali, n. 7. 

[12] Francesco, Udienza Generale del 2 dicembre 2020, Catechesi sulla preghiera: la 
benedizione. 

[13] Ibidem. 

 
 

 

Articolo di commento del Responsum ad dubium 

 
Il presente intervento della Congregazione per la Dottrina della Fede è la risposta ad 

un quesito – in termini classici, ad un dubium – sollevato, come avviene 

normalmente, da pastori e fedeli che hanno bisogno di un chiarimento orientativo su 
una questione controversa. Di fronte all’incertezza suscitata da affermazioni o da 

prassi problematiche circa ambiti decisivi per la vita cristiana, si chiede di rispondere 

affermativamente o negativamente, e quindi di esporre gli argomenti che sostengono 
la posizione assunta. La finalità dell’intervento è quella di sostenere la Chiesa 

universale nel corrispondere meglio alle esigenze del Vangelo, di dirimere controversie 

e di favorire una sana comunione nel popolo santo di Dio. 

 
La questione disputata sorge nel quadro della «sincera volontà di accoglienza e di 

accompagnamento delle persone omosessuali, alle quali si propongono cammini di 

crescita nella fede» (Nota esplicativa), come indicato dal Santo Padre Francesco, a 
conclusione di due Assemblee sinodali sulla famiglia: «affinché coloro che manifestano 

la tendenza omosessuale possano avere gli aiuti necessari per comprendere e 

realizzare pienamente la volontà di Dio nella loro vita» (Es. ap. Amoris laetitia, n. 

250). È questo un invito a valutare con opportuno discernimento i progetti e le 
proposte pastorali offerti al riguardo. Tra questi, vi sono anche benedizioni impartite 

ad unioni di persone dello stesso sesso. Si chiede perciò se la Chiesa disponga del 

potere di impartire la sua benedizione: è la formula contenuta nel quaesitum. 
 

La risposta – il Responsum ad dubium – trova spiegazioni e motivazioni 

nell’annessa Nota esplicativa della Congregazione per la Dottrina della Fede, del 22 
febbraio 2021, alla cui pubblicazione ha dato il suo assenso lo stesso Papa Francesco. 

La Nota è centrata sulla fondamentale e decisiva distinzione tra le persone e l’unione. 

Così che il giudizio negativo sulla benedizione di unioni delle persone dello stesso 

sesso non implica un giudizio sulle persone. 
 

Le persone anzitutto. Vale per esse, ed è un punto di non ritorno, quanto dichiarato al 

n. 4 delle Considerazioni circa i progetti di riconoscimento legale delle unioni tra 
persone omosessuali, redatte dalla stessa Congregazione, e richiamato dal 

Catechismo della Chiesa Cattolica: «Secondo l’insegnamento della Chiesa, gli uomini e 

le donne con tendenze omosessuali “devono essere accolti con rispetto, compassione, 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref8
http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#251
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref9
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19861001_homosexual-persons_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19861001_homosexual-persons_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref11
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19861001_homosexual-persons_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19861001_homosexual-persons_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref12
http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20201202_udienza-generale.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20201202_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html#_ftnref13
http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20201202_udienza-generale.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#250
http://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#250
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html


19 
 

delicatezza. A loro riguardo si eviterà ogni marchio di ingiusta discriminazione” 

(2358)». Insegnamento ricordato e ribadito dalla Nota. 

Quanto alle unioni di persone dello stesso sesso, la risposta al dubium «dichiara 
illecita ogni forma di benedizione che tenda a riconoscere le loro unioni». Illiceità che 

la Nota esplicativa riporta a un triplice ordine di motivi, in connessione tra loro. 

 
Il primo è dato dalla verità e dal valore delle benedizioni. Esse appartengono al 

genere dei sacramentali, i quali sono «azioni liturgiche della Chiesa» che esigono 

consonanza di vita a ciò che essi significano e generano. Significati ed esiti di grazia 

che la Nota espone in forma concisa. Di conseguenza, una benedizione su una 
relazione umana richiede che essa sia ordinata a ricevere e ad esprimere il bene che 

le viene detto e donato. 

 
Siamo così al secondo motivo: l’ordine che rende atti a ricevere il dono è dato dai 

«disegni di Dio iscritti nella Creazione e pienamente rivelati da Cristo Signore». 

Disegni cui non rispondono «relazioni o partenariati anche stabili, che implicano una 
prassi sessuale fuori dal matrimonio», vale a dire «fuori dell’unione indissolubile di un 

uomo e una donna, aperta di per sé alla trasmissione della vita». È il caso delle unioni 

fra persone dello stesso sesso. Non esse sole però, quasi che il problema siano 

soltanto tali unioni, bensì qualsiasi unione che comporti un esercizio della sessualità 
fuori del matrimonio, la qual cosa è illecita dal punto di vista morale, secondo quanto 

insegna l’ininterrotto magistero ecclesiale. 

Questo sta a dire di un potere che la Chiesa non ha, perché non può disporre dei 
disegni di Dio, che altrimenti verrebbero disconosciuti e smentiti. La Chiesa non è 

arbitra di quei disegni e delle verità di vita che esprimono, ma loro fedele interprete e 

annunciatrice. 
 

Il terzo motivo è dato dall’errore, in cui si sarebbe facilmente indotti, di assimilare 

la benedizione delle unioni di persone dello stesso sesso a quella delle unioni 

matrimoniali. Per la relazione che le benedizioni sulle persone intrattengono con i 
sacramenti, la benedizione di tali unioni potrebbe costituire in certo modo «una 

imitazione o un rimando di analogia con la benedizione nuziale», impartita all’uomo e 

alla donna che si uniscono nel sacramento del Matrimonio. Il che sarebbe erroneo e 
fuorviante. 

 

Per i suddetti motivi «la benedizione delle unioni omosessuali non può essere 

considerata lecita». Dichiarazione questa che non pregiudica in alcun modo la 
considerazione umana e cristiana in cui la Chiesa tiene ogni persona. Tanto che la 

risposta al dubium «non esclude che vengano impartite benedizioni a singole persone 

con inclinazione omosessuale, le quali manifestino la volontà di vivere in fedeltà ai 
disegni rivelati di Dio così come proposti dall’insegnamento ecclesiale». 

 
 
La benedizione appartiene al contesto religioso e credente e riguarda 

appunto il “bene”, per cui ciò che è tale, ovunque e comunque si esprima, va 

benedetto. Il male va maledetto e ne dobbiamo essere consapevoli fino in 

fondo. Se, come accaduto, la Congregazione della Dottrina della fede si esprime nei 
termini di un divieto per quanto riguarda la “benedizione” da parte del ministro 

ordinato di coppie omosessuali, il senso sta nel  dovere di metterci in guardia, in 

maniera profetica, da possibili derive o mostruosi fraintendimenti.  
Il pronunciamento, infatti, si colloca nella prospettiva del “bene oggettivo”, che il 

credente cattolico non può ignorare. E motiva la sua posizione sulla base della 

struttura sacramentale delle Chiesa, sulla quale nessuno può vantare poteri o 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20210222_responsum-dubium-unioni_it.html


20 
 

prerogative. Nessun ministro, dotato di sapienza ecclesiale, può ignorare questo 

orizzonte oggettivo. Tutti ne siamo consapevoli. 

 
Ma accanto al “bene oggettivo”, si situa quello “soggettivo” delle persone 

coinvolte in relazioni umane, che l’ideologia tenta sistematicamente di 

emarginare o di enfatizzare. In questo ambito agisce la coscienza personale. 
La persona non è né il soggetto, né l’individuo, ma appunto una interiorità relazionata, 

della quale nessuno può giudicare. La persona persegue il proprio benessere e ritiene 

legittimo che tale benessere venga benedetto. Non è facile, anche se non impossibile, 

trovare chi ti ama in maniera autentica e disinteressata. Una volta che hai incontrato il 
tuo tu che ti ama ed ami, se non si tratta di una mera esperienza emotiva e 

sentimentale, nonché sessuale, non puoi sottrarti alla potenza del bene che è, come 

dicevano gli antichi, “diffusivum sui” e quindi naturalmente portato a diffondersi. 
 

Il dramma di chi si confronta nel quotidiano su questi due aspetti del bene 

oggi rischia di risolversi nella semplice adesione al bene soggettivo, 
dimenticando la prospettiva dell’oggettività, cui la Congregazione richiama 

tutti noi. In questo ha svolto il suo compito e fatto il suo dovere, chiedendoci di non 

cedere al fascino delle sirene di un tempo in cui tutto è bene, perché sembra tale. La 

benedizione di cui parla il documento è quella ufficiale e istituzionale, impartita dal 
ministro ordinato.  

Sappiamo altresì che la benedizione viene da Dio e da Lui solo e può essere 

pronunziata da chiunque, prete o laico, così come un padre benedice la mensa o una 
madre il suo figliuolo o la sua figliuola mentre sta per partire. Vescovi, preti e diaconi 

ringrazino per questo profetico pronunciamento, che va contro corrente e li pone in 

situazione antinomica rispetto alla koiné mediatica e culturale, i battezzati sappiano 
che hanno nelle loro mani la benedizione da rivolgere al bene autentico che 

incrociano nella loro esistenza. 

(Fonte commento del teologo da Famiglia Cristiana) 

 
*** 

 

Cari Amici, ricordiamo a tutti che questi file ed altro materiale utile, sono 
scaricabili dai siti: 

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/   

su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos  

CANALE TELEGRAM NOTIZIE DA PORTARE ALLA PREGHIERA 
https://t.me/pietropaolotrinita   

CANALE TELEGRAM COOPERATORES VERITATIS  

https://t.me/cooperatoresveritatis   
per whatsApp Apostoli di Maria Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288 

Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinità su Youtube: 

https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita   
 

 

 

https://www.famigliacristiana.it/articolo/perche-per-la-chiesa-non-e-bene-benedire-le-nozze-gay.aspx
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
https://t.me/pietropaolotrinita
https://t.me/cooperatoresveritatis
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita

