
1 
 

Benedetto XVI lectio sulla crisi della Chiesa aprile 2019 

 

 

 
 

 

Joseph Ratzinger, già Benedetto XVI e rinunciatario alla Sede Petrina dal 2013, nel 
2019 in aprile, ha offerto alla stampa bavarese una lunga riflessione sulla grave crisi 

che attanaglia oggi la Chiesa, e le sue radici, le radici di questo male…  

Un testo che da una parte sottolinea la denuncia della Chiesa stessa attraverso 
Documenti pontifici ma dall’altra parte come, questi mali, provengano dall’interno 

stesso della Chiesa.  

Benedetto XVI che si è sempre posto su questa linea di condanna degli errori e del 

male stesso, come quando denunciò quella “sporcizia nella Chiesa” in quella Via 
Crucis del Venerdì Santo 2005, poco prima di diventare Pontefice… con questo 

testo torna alle origini di certi mali odierni, di certe ideologie contemporanee… 

parlandone sia come giovane spettatore incredulo dei suoi tempi davanti all’imponente 
e prepotente propaganda della sessualizzazione di tutto, sia da sacerdote e poi da 

vescovo, quindi da Pastore che deve vigilare sul gregge affidatogli… cercando di dare 

voce ad una futura correzione fraterna, un ritornare alla sana dottrina etica e morale 
senza la quale, il mondo e l’umanità stessa, non avrebbe più alcuna via di uscita 

finendo per sprofondare sempre più in quella voragine che si è scavata da se stessa, 

allontanandosi volutamente da Dio, dalle Sue Leggi…  

 
 

 

 
 

 

 

 

https://cooperatores-veritatis.org/2016/08/26/via-crucis-venerdi-santo-2005-con-ratzinger/
https://cooperatores-veritatis.org/2016/08/26/via-crucis-venerdi-santo-2005-con-ratzinger/


2 
 

"Signore, spesso la tua Chiesa ci sembra una barca che sta per affondare, una 

barca che fa acqua da tutte le parti. E anche nel tuo campo di grano vediamo 

più zizzania che grano. La veste e il volto così sporchi della tua Chiesa ci 
sgomentano. Ma siamo noi stessi a sporcarli! Siamo noi stessi a tradirti ogni 

volta, dopo tutte le nostre grandi parole, i nostri grandi gesti. Abbi pietà della 

tua Chiesa: anche all’interno di essa, Adamo cade sempre di nuovo. Con la 
nostra caduta ti trasciniamo a terra, e Satana se la ride, perché spera che non 

riuscirai più a rialzarti da quella caduta; spera che tu, essendo stato 

trascinato nella caduta della tua Chiesa, rimarrai per terra sconfitto. Tu, però, 

ti rialzerai. Ti sei rialzato, sei risorto e puoi rialzare anche noi. Salva e 
santifica la tua Chiesa. Salva e santifica tutti noi." 

(Ratzinger - Preghiera alla Via Crucis Nona Stazione - 25.3.2005) 

 
Suggeriamo anche - Quando Ratzinger spiegava come la crisi europea la 

possiamo superare solo tornando alla vera Fede Cristiana: tre letture in ordine 

crescente:  
1) I fondamenti spirituali per una Europa sana….  

2) l’Europa oggi, nella crisi delle culture….  

3) e la famosa Omelia alla Missa Pro Eligendo Pontifice del 2005….     

 
 

*** 

 
 

Lettera-Lectio di Benedetto XVI (Emerito) – aprile 2019 

 
Dal 21 al 24 febbraio 2019, su invito di Papa Francesco, si sono riuniti in Vaticano i 

presidenti di tutte le conferenze episcopali del mondo per riflettere insieme sulla crisi 

della fede e della Chiesa avvertita in tutto il mondo a seguito della diffusione delle 

sconvolgenti notizie di abusi commessi da chierici su minori. La mole e la gravità delle 
informazioni su tali episodi hanno profondamente scosso sacerdoti e laici e non pochi 

di loro hanno determinato la messa in discussione della fede della Chiesa come tale. Si 

doveva dare un segnale forte e si doveva provare a ripartire per rendere di nuovo 
credibile la Chiesa come luce delle genti e come forza che aiuta nella lotta contro le 

potenze distruttrici. 

 

Avendo io stesso operato, al momento del deflagrare pubblico della crisi e durante il 
suo progressivo sviluppo, in posizione di responsabilità come pastore nella Chiesa, non 

potevo non chiedermi – pur non avendo più da Emerito alcuna diretta responsabilità – 

come a partire da uno sguardo retrospettivo, potessi contribuire a questa ripresa. E 
così, nel lasso di tempo che va dall’annuncio dell’incontro dei presidenti delle 

conferenze episcopali al suo vero e proprio inizio, ho messo insieme degli appunti con 

i quali fornire qualche indicazione che potesse essere di aiuto in questo momento 
difficile. A seguito di contatti con il Segretario di Stato, cardinale Pietro Parolin, e con 

lo stesso Santo Padre, ritengo giusto pubblicare su “Klerusblatt” il testo così 

concepito. 

 
Il mio lavoro è suddiviso in tre parti.  

 

 
 

 

https://cooperatores-veritatis.org/2017/06/17/quando-ratzinger-spiegava-la-crisi-europea-offrendo-soluzioni-cattoliche/
https://cooperatores-veritatis.org/2017/06/17/quando-ratzinger-spiegava-la-crisi-europea-offrendo-soluzioni-cattoliche/


3 
 

In un primo punto tento molto brevemente di delineare in generale il contesto sociale 

della questione, in mancanza del quale il problema risulta incomprensibile. Cerco di 

mostrare come negli anni ‘60 si sia verificato un processo inaudito, di un ordine di 
grandezza che nella storia è quasi senza precedenti. Si può affermare che nel 

ventennio 1960-1980 i criteri validi sino a quel momento in tema di sessualità sono 

venuti meno completamente e ne è risultata un’assenza di norme alla quale nel 
frattempo ci si è sforzati di rimediare. 

 

In un secondo punto provo ad accennare alle conseguenze di questa situazione nella 

formazione e nella vita dei sacerdoti. 
 

Infine, in una terza parte, svilupperò alcune prospettive per una giusta risposta da 

parte della Chiesa. 
 

 

I 
Il processo iniziato negli anni ’60 e la teologia morale 

 

1. La situazione ebbe inizio con l’introduzione, decretata e sostenuta dallo Stato, dei 

bambini e della gioventù alla natura della sessualità. In Germania Kate Strobel, la 
Ministra della salute di allora, fece produrre un film a scopo informativo nel quale 

veniva rappresentato tutto quello che sino a quel momento non poteva essere 

mostrato pubblicamente, rapporti sessuali inclusi. Quello che in un primo tempo era 
pensato solo per informare i giovani, in seguito, come fosse ovvio, è stato accettato 

come possibilità generale. 

 
Sortì effetti simili anche la «Sexkoffer» (valigia del sesso) curata dal governo 

austriaco. Film a sfondo sessuale e pornografici divennero una realtà, sino al punto da 

essere proiettati anche nei cinema delle stazioni. Ricordo ancora come un giorno, 

andando per Ratisbona, vidi che attendeva te va di fronte a un grande cinema una 
massa di persone come sino ad allora si era vista solo in tempo di guerra quando si 

sperava in qualche distribuzione straordinaria. Mi è rimasto anche impresso nella 

memoria quando il Venerdì Santo del 1970 arrivai in città e vidi tutte le colonnine 
della pubblicità tappezzate di manifesti pubblicitari che presentavano in grande 

formato due persone completamente nude abbracciate strettamente. 

 

Tra le libertà che la Rivoluzione del 1968 voleva conquistare c’era anche la completa 
libertà sessuale, che non tollerava più alcuna norma. Latita la proiezione di film a 

sfondo sessuale, giacché nella piccola comunità di passeggeri scoppiava la violenza. 

Poiché anche gli eccessi nel vestire provocavano aggressività, i presidi cercarono di 
introdurre un abbigliamento scolastico che potesse consentire un clima di studio. 

 

Della fisionomia della Rivoluzione del 1968 fa parte anche il fatto che la pedofilia sia 
stata diagnosticata come permessa e conveniente. Quantomeno per i giovani nella 

Chiesa, ma non solo per loro, questo fu per molti versi un tempo molto difficile. Mi 

sono sempre chiesto come in questa situazione i giovani potessero andare verso il 

sacerdozio e accettarlo con tutte le sue conseguenze. Il diffuso collasso delle vocazioni 
sacerdotali in quegli anni e l’enorme numero di dimissioni dallo stato clericale furono 

una conseguenza di tutti questi processi. 

 
 

 



4 
 

2. Indipendentemente da questo sviluppo, nello stesso periodo si è verificato un 

collasso della teologia morale cattolica che reso inerme la Chiesa di fronte a quei 

processi nella società. Cerco di delineare molto brevemente lo svolgimento di questa 
dinamica. Sino al Vaticano II la teologia morale cattolica veniva largamente fondata 

giusnaturalisticamente, mentre la Sacra Scrittura veniva addotta solo come sfondo o a 

supporto.  
Nella lotta ingaggiata dal Concilio per una nuova comprensione della Rivelazione, 

l’opzione giusnaturalistica venne quasi completamente abbandonata e si esigette una 

teologia morale completamente fondata sulla Bibbia. Ricordo ancora come la Facoltà 

dei gesuiti di Francoforte preparò un giovane padre molto dotato (Bruno Schüller) per 
l’elaborazione di una morale completamente fondata sulla Scrittura. La bella 

dissertazione di padre Schüller mostra il primo passo dell’elaborazione di una morale 

fondata sulla Scrittura. Padre Schüller venne poi mandato negli Stati Uniti d’America 
per proseguire gli studi e tornò con la consapevolezza che non era possibile elaborare 

sistematicamente una morale solo a partire dalla Bibbia. Egli tentò successivamente di 

elaborare una teologia morale che procedesse in modo più pragmatico, senza però 
con ciò riuscire a fornire una risposta alla crisi della morale. 

 

Infine si affermò ampiamente la tesi per cui la morale dovesse essere 

definita solo in base agli scopi dell’agire umano. Il vecchio adagio «il fine 
giustifica i mezzi» non veniva ribadito in questa forma così rozza, e tuttavia 

la concezione che esso esprimeva era divenuta decisiva. Perciò non poteva 

esserci nemmeno qualcosa dì assolutamente buono né tantomeno qualcosa 
dì sempre malvagio, ma solo valutazioni relative. Non c’era più il bene, ma 

solo ciò che sul momento e a seconda delle circostanze è relativamente 

meglio. 
 

Sul finire degli anni ’80 e negli anni ’90 la crisi dei fondamenti e della presentazione 

della morale cattolica raggiunse forme drammatiche. Il 5 gennaio 1989 fu pubblicata 

la «Dichiarazione di Colonia» firmata da 15 professori di teologia cattolici che si 
concentrava su diversi punti critici del rapporto fra magistero episcopale e compito 

della teologia. Questo testo, che inizialmente non andava oltre il livello consueto delle 

rimostranze, crebbe tuttavia molto velocemente sino a trasformarsi in grido di 
protesta contro il magistero della Chiesa, raccogliendo in modo ben visibile e udibile il 

potenziale dì opposizione che in tutto il mondo andava montando contro gli attesi testi 

magisteriali di Giovanni Paolo II (cfr. D. Mieth, Kölner Erklärung, LThK, VI3,196). 

 
Papa Giovanni Paolo II, che conosceva molto bene la situazione della 

teologia morale e la seguiva con attenzione, dispose che s’iniziasse a 

lavorare a un’enciclica che potesse rimettere a posto queste cose. Fu 
pubblicata con il titolo Veritatis splendor il 6 agosto 1993 suscitando violente reazioni 

contrarie da parte dei teologi morali. In precedenza già c’era stato il Catechismo della 

Chiesa cattolica che aveva sistematicamente esposto in maniera convincente la 
morale insegnata dalla Chiesa. 

 

Non posso dimenticare che Franz Böckle – allora fra i principali teologi morali di lingua 

tedesca, che dopo essere stato nominato professore emerito si era ritirato nella sua 
patria svizzera -, in vista delle possibili decisioni di Veritatis splendor, dichiarò che se 

l’Enciclica avesse deciso che ci sono azioni che sempre e in ogni circostanza vanno 

considerate malvagie, contro questo egli avrebbe alzato la sua voce con tutta la forza 
che aveva.  



5 
 

Il buon Dio gli risparmiò la realizzazione del suo proposito; Böckle morì l’8 luglio 1991. 

L’Enciclica fu pubblicata il 6 agosto 1993 e in effetti conteneva l’affermazione che ci 

sono azioni che non possono mai diventare buone.  
Il Papa era pienamente consapevole de peso di quella decisione in quel momento e, 

proprio per questa parte del suo scritto, aveva consultato ancora una volta esperti di 

assoluto livello che di per sé non avevano partecipato alla redazione dell’Enciclica. Non 
ci poteva e non ci doveva essere alcun dubbio che la morale fondata sul principio del 

bilanciamento di beni deve rispettare un ultimo limite. Ci sono beni che sono 

indisponibili. Ci sono valori che non è mai lecito sacrificare in nome di un 

valore ancora più alto e che stanno al di sopra anche della conservazione 
della vita fisica. Dio è di più anche della sopravvivenza fisica. Una vita che fosse 

acquistata a prezzo del rinnegamento di Dio, una vita basata su un’ultima menzogna, 

è una non-vita. Il martirio è una categoria fondamentale dell’esistenza cristiana. Che 
esso in fondo, nella teoria sostenuta da Böckle e da molti altri, non sia più 

moralmente necessario, mostra che qu1 ne va dell’essenza stessa del cristianesimo. 

 
Nella teologia morale, nel frattempo, era peraltro divenuta pressante un’altra 

questione: si era ampiamente affermata la tesi che al magistero della Chiesa spetti la 

competenza ultima e definitiva («infallibilità») solo sulle questioni di fede, mentre le 

questioni della morale non potrebbero divenire oggetto di decisioni infallibili del 
magistero ecclesiale. In questa tesi c’è senz’altro qualcosa di giusto che merita di 

essere ulteriormente discusso e approfondito. E tuttavia c’è un minimum morale che è 

inscindibilmente connesso con la decisione fondamentale di fede e che deve essere 
difeso, se non si vuole ridurre la fede a una teoria e si riconosce, al contrario, la 

pretesa che essa avanza rispetto alla vita concreta. Da tutto ciò emerge come sia 

messa radicalmente in discussione l’autorità della Chiesa in campo morale. 
Chi in quest’ambito nega alla Chiesa un’ultima competenza dottrinale, la 

costringe al silenzio proprio dove è in gioco il confine fra verità e menzogna. 

 

Indipendentemente da tale questione, in ampi settori della teologia morale si sviluppò 
la tesi che la Chiesa non abbia né possa avere una propria morale. Nell’affermare 

questo si sottolinea come tutte le affermazioni morali avrebbero degli equivalenti 

anche nelle altre religioni e che dunque non potrebbe esistere un proprium cristiano. 
Ma alla questione del proprium di una morale biblica, non si risponde affermando che, 

per ogni singola frase, si può trovare da qualche parte un’equivalente in altre religioni. 

È invece l’insieme della morale biblica che come tale è nuovo e diverso rispetto alle 

singole parti. La peculiarità dell’insegnamento morale della Sacra Scrittura risiede 
ultimamente nel suo ancoraggio all’immagine di Dio, nella fede nell’unico Dio che si è 

mostrato in Gesù Cristo e che ha vissuto come uomo. Il Decalogo è un’applicazione 

alla vita umana della fede biblica in Dio. Immagine di Dio e morale vanno insieme e 
producono così quello che è specificamente nuovo dell’atteggiamento cristiano verso il 

mondo e la vita umana. Del resto, sin dall’inizio il cristianesimo è stato descritto con la 

parola hodòs. La fede è un cammino, un modo di vivere. Nella Chiesa antica, rispetto 
a una cultura sempre più depravata, fu istituito il catecumenato come spazio di 

esistenza nel quale quel che era specifico e nuovo del modo di vivere cristiano veniva 

insegnato e anche salvaguardato rispetto al modo di vivere comune. Penso che anche 

oggi sia necessario qualcosa di simile a comunità catecumenali affinché la vita 
cristiana possa affermarsi nella sua peculiarità. 

 

 
 

 

 



6 
 

II 

Prime reazioni ecclesiali 

 
1. Il processo di dissoluzione della concezione cristiana della morale, da lungo tempo 

preparato e che è in corso, negli anni ‘60, come ho cercato di mostrare, ha conosciuto 

una radicalità come mai c’era stata prima di allora. Questa dissoluzione 
dell’autorità dottrinale della Chiesa in materia morale doveva 

necessariamente ripercuotersi anche nei diversi spazi di vita della Chiesa. 

Nell’ambito dell’incontro dei presidenti delle Conferenze episcopali di tutto il 

mondo, interessa soprattutto la questione della vita sacerdotale e inoltre 
quella dei seminari. Riguardo al problema della preparazione al ministero 

sacerdotale nei seminari, si constata in effetti un ampio collasso della forma 

vigente sino a quel momento di questa preparazione. 
 

In diversi seminari si formarono club omosessuali che agivano più o meno 

apertamente e che chiaramente trasformarono il clima nei seminari. In un 
seminario nella Germania meridionale i candidati al sacerdozio e i candidati all’ufficio 

laicale di referente pastorale vivevano insieme. Durante i pasti comuni, i seminaristi 

stavano insieme ai referenti pastorali coniugati in parte accompagnati da moglie e 

figlio e in qualche caso dalle loro fidanzate. Il clima nel seminario non poteva aiutare 
la formazione sacerdotale. La Santa Sede sapeva di questi problemi, senza esserne 

informata nel dettaglio. Come primo passo fu disposta una Visita apostolica nei 

seminari degli Stati Uniti. 
 

Poiché dopo il Concilio Vaticano II erano stati cambiati pure i criteri per la 

scelta e la nomina dei vescovi, anche il rapporto dei vescovi con i loro 
seminari era differente. Come criterio per la nomina di nuovi vescovi valeva ora 

soprattutto la loro «conciliarità», potendo intendersi naturalmente con questo 

termine le cose più diverse.  

In molte parti della Chiesa, il sentire conciliare venne di fatto inteso come un 
atteggiamento critico o negativo nei confronti della tradizione vigente fino a 

quel momento, che ora doveva essere sostituita da un nuovo rapporto, 

radicalmente aperto, con il mondo. Un vescovo, che in precedenza era stato 
rettore, aveva mostrato ai seminaristi film pornografici, presumibilmente con l’intento 

di renderli in tal modo capaci di resistere contro un comportamento contrario alla 

fede. Vi furono singoli vescovi – e non solo negli Stati Uniti d’America – che 

rifiutarono la tradizione cattolica nel suo complesso mirando nelle loro 
diocesi a sviluppare una specie di nuova, moderna «cattolicità». Forse vale la 

pena accennare al fatto che, in non pochi seminari, studenti sorpresi a leggere i miei 

libri venivano considerati non idonei al sacerdozio. I miei libri venivano nascosti come 
letteratura dannosa e venivano per così dire letti sottobanco. 

 

La Visita che seguì non portò nuove informazioni, perché evidentemente diverse forze 
si erano coalizzate al fine di occultare la situazione reale. Venne disposta una seconda 

Visita che portò assai più informazioni, ma nel complesso non ebbe conseguenze. 

Ciononostante, a partire dagli anni ‘70, la situazione nei seminari in generale si è 

consolidata. E tuttavia solo sporadicamente si è verificato un rafforzamento delle 
vocazioni, perché nel complesso la situazione si era sviluppata diversamente. 

 

 
 

 



7 
 

2. La questione della pedofilia è, per quanto ricordi, divenuta scottante solo 

nella seconda metà degli anni‘80. Negli Stati Uniti nel frattempo era già cresciuta, 

divenendo un problema pubblico. Così i vescovi chiesero aiuto a Roma perché il diritto 
canonico, così come fissato nel Nuovo Codice, non appariva sufficiente per adottare le 

misure necessarie. In un primo momento Roma e i canonisti romani ebbero delle 

difficoltà con questa richiesta; a loro avviso, per ottenere purificazione e chiarimento 
sarebbe dovuta bastare la sospensione temporanea dal ministero sacerdotale. Questo 

non poteva essere accettato dai vescovi americani perché in questo modo i sacerdoti 

restavano al servizio del vescovo venendo così ritenuti come figure direttamente a lui 

legate. Un rinnovamento e un approfondimento del diritto penale, intenzionalmente 
costruito in modo blando nel Nuovo Codice, poté farsi strada solo lentamente. 

 

A questo si aggiunse un problema di fondo che riguardava la concezione del 
diritto penale. Ormai era considerato «conciliare» solo il così detto 

«garantismo». Significa che dovevano essere garantiti soprattutto i diritti degli 

accusati e questo fino al punto da escludere di fatto una condanna. Come contrappeso 
alla possibilità spesso insufficiente di difendersi da parte di teologi accusati, il loro 

diritto alla difesa venne talmente esteso nel senso del garantismo che le condanne 

divennero quasi impossibili. 

 
Mi sia consentito a questo punto un breve excursus. Di fronte all’estensione delle 

colpe di pedofilia, viene in mente una parola di Gesù che dice: «Chi scandalizza uno di 

questi piccoli che credono, è meglio per lui che gli si metta una macina da asino al 
collo e venga gettato nel mare» (Mc 9,42). Nel suo significato originario questa parola 

non parla dell’adescamento di bambini a scopo sessuale. Il termine «i piccoli» nel 

linguaggio di Gesù designa i credenti semplici, che potrebbero essere scossi nella loro 
fede dalla superbia intellettuale di quelli che si credono intelligenti. Gesù qui allora 

protegge il bene della fede con una perentoria minaccia di pena per coloro che le 

recano offesa.  

 
Il moderno utilizzo di quelle parole in sé non è sbagliato, ma non deve 

occultare il loro senso originario. In esso, contro ogni garantismo, viene 

chiaramente in luce che è importante e abbisogna di garanzia non solo il 
diritto dell’accusato. Sono altrettanto importanti beni preziosi come la fede. 

Un diritto canonico equilibrato, che corrisponda al messaggio di Gesù nella sua 

interezza, non deve dunque essere garantista solo a favore dell’accusato, il cui 

rispetto è un bene protetto dalla legge. Deve proteg­gere anche la fede, che del pari è 
un bene importante protetto dalla legge. Un diritto canonico costruito nel modo giusto 

deve dunque contenere una duplice garanzia: protezione giuridica dell’accusato e 

protezione giuridica del bene che è in gioco. Quando oggi si espone questa concezione 
in sé chiara, in genere ci si scontra con sordità e indifferenza sulla questione della 

protezione giuridica della fede. Nella coscienza giuridica comune la fede non sembra 

più avere il rango di un bene da proteggere. È una situazione preoccupante, sulla 
quale i pastori della Chiesa devono riflettere e considerare seriamente. 

 

Ai brevi accenni sulla situazione della formazione sacerdotale al momento del 

deflagrare pubblico della crisi, vorrei ora aggiungere alcune indicazioni 
sull’evoluzione del diritto canonico in questa questione.  

In sé, per i delitti commessi dai sacerdoti è responsabile la Congregazione per il clero. 

Poiché tuttavia in essa il garantismo allora dominava ampiamente la situazione, 
concordammo con papa Giovanni Paolo II sull’ opportunità di attribuire la competenza 

su questi delitti alla Con­gregazione per la Dottrina della Fede, con la titolatura 

«Delicta maiora contra fidem».  



8 
 

Con questa attribuzione diveniva possibile anche la pena massima, vale a dire la 

riduzione allo stato laicale, che invece non sa­rebbe stata comminabile con altre 

titolature giuridiche. Non si trattava di un escamotage per poter comminare la pena 
massima, ma una conseguenza del peso della fede per la Chiesa. In effetti è 

importante tener presente che, in simili colpe di chierici, ultimamente viene 

danneggiata la fede: solo dove la fede non determina più l’agire degli uomini sono 
possibili tali delitti. La gravità della pena presuppone tuttavia anche una chiara prova 

del delitto commesso: è il contenuto del garantismo che rimane in vigore. In altri 

termini: per poter legittimamente comminare la pena massima è necessario un vero 

processo penale. E tuttavia, in questo modo si chiedeva troppo sia alle diocesi che alla 
Santa Sede. E così stabilimmo una forma minima di processo penale e lasciammo 

aperta la possibilità che la stessa Santa Sede avocasse a sé il processo nel caso che la 

diocesi o la metropolia non fossero in grado di svolgerlo. In ogni caso il processo 
doveva essere verificato dalla Congregazione per la Dottrina della Fede per garantire i 

diritti dell’accusato. Alla fine, però, nella Feria IV (vale a dire la riunione di tutti i 

membri della Congregazione), creammo un’istanza d’appello, per avere anche la 
possibilità di un ricorso contro il processo. Poiché tutto questo in realtà andava al 

di là delle forze della Congregazione per la Dottrina della Fede e si 

verificavano dei ritardi che invece, a motivo della materia, dovevano essere 

evitati, papa Francesco ha intrapreso ulteriori riforme. 
 

 

III 
Alcune prospettive 

 

1. Cosa dobbiamo fare? Dobbiamo creare un’altra Chiesa affinché le cose 
possano aggiustarsi? Questo esperimento già è stato fatto ed è già fallito. Solo 

l’amore e l’obbedienza a nostro Signore Gesù Cristo possono indicarci la via giusta. 

Proviamo perciò innanzitutto a comprendere in modo nuovo e in profondità cosa il 

Signore abbia voluto e voglia da noi. 
 

In primo luogo direi che, se volessimo veramente sintetizzare al massimo il contenuto 

della fede fondata nella Bibbia, potremmo dire: il Signore ha iniziato con noi una 
storia d’amore e vuole riassumere in essa l’intera creazione. L’antidoto al male che 

minaccia noi e il mondo intero ultimamente non può che consistere nel fatto 

che ci abbandoniamo a questo amore. Questo è il vero antidoto al male.  

La forza del male nasce dal nostro rifiuto dell’amore a Dio. È redento chi si affida 
all’amore di Dio. Il nostro non essere redenti poggia sull’incapacità di amare Dio. 

Imparare ad amare Dio è dunque la strada per la redenzione degli uomini. 

 
Se ora proviamo a svolgere un po’ più ampiamente questo contenuto essenziale della 

Rivelazione di Dio, potremmo dire: il primo fondamentale dono che la fede ci offre 

consiste nella certezza che Dio esiste. Un mondo senza Dio non può essere altro che 
un mondo senza senso. Infatti, da dove proviene tutto quello che è? In ogni caso 

sarebbe privo di un fondamento spirituale. In qualche modo ci sarebbe e basta, e 

sarebbe privo di qualsiasi fine e di qualsiasi senso. Non vi sarebbero più criteri del 

bene e del male. Dunque avrebbe valore unicamente ciò che è più forte. Il potere 
diviene allora l’unico principio. La verità non conta, anzi in realtà non esiste. Solo se 

le cose hanno un fondamento spirituale, solo se sono volute e pensate – solo 

se c’è un Dio creatore che è buono e vuole il bene- anche la vita dell’uomo 
può avere un senso. 

 



9 
 

Che Dio ci sia come creatore e misura di tutte le cose, è innanzitutto un’esigenza 

originaria. Ma un Dio che non si manifestasse affatto, che non si facesse riconoscere, 

resterebbe un’ipotesi e perciò non potrebbe determinare la forma della nostra vita. 
Affinché Dio sia realmente Dio nella creazione consapevole, dobbiamo attenderci che 

egli si manifesti in una qualche forma. Egli lo ha fatto in molti modi, e in modo 

decisivo nella chiamata che fu rivolta ad Abramo e diede all’uomo quell’orientamento, 
nella ricerca di Dio, che supera ogni attesa: Dio diviene creatura egli stesso, parla a 

noi uomini come uomo. 

 

Così finalmente la frase «Dio è» diviene davvero una lieta novella, proprio perché è 
più che conoscenza, perché genera amore ed è amore. Rendere gli uomini 

nuovamente consapevoli di questo, rappresenta il primo e fondamentale compito che 

il Signore ci assegna. 
 

Una società nella quale Dio è assente - una società che non lo conosce più e 

lo tratta come se non esistesse - è una società che perde il suo criterio. Nel 
nostro tempo è stato coniato il motto della «morte di Dio».  

Quando in una società Dio muore, essa diviene libera, ci è stato assicurato. In 

verità, la morte di Dio in una società significa anche la fine della sua libertà, 

perché muore il senso che offre orientamento. E perché viene meno il criterio 
che ci indica la direzione insegnandoci a distinguere il bene dal male. La società 

occidentale è una società nella quale Dio nella sfera pubblica è assente e per la quale 

non ha più nulla da dire. E per questo è una società nella quale si perde sempre più il 
criterio e la misura dell’umano. In alcuni punti, allora, a volte diviene 

improvvisamente percepibile che è divenuto addirittura ovvio quel che è male e eh 

distrugge l’uomo. – il caso della pedofilia. Teorizzata ancora non tempo fa come del 
tutto giusta, essa si è diffusa sempre più. E ora, scossi e scandalizzati, riconosciamo 

che sui nostri bambini e giovani si commettono cose che rischiano di distruggerli. Che 

questo potesse diffondersi anche nella Chiesa e tra i sacerdoti deve scuoterci 

e scandalizzarci in misura particolare. 
 

Come ha potuto la pedofilia raggiungere una dimensione del genere? In ultima analisi 

il motivo sta nell’assenza di Dio. Anche noi cristiani e sacerdoti preferiamo non parlare 
di Dio, perché è un discorso che non sembra avere utilità pratica. Dopo gli 

sconvolgimenti della Seconda guerra mondiale, in Germania avevamo adottato la 

nostra Costituzione dichiarandoci esplicitamente responsabili davanti a Dio come 

criterio guida. Mezzo secolo dopo non era più possibile, nella Costituzione europea, 
assumere la responsabilità di fronte a Dio come criterio di misura. Dio viene visto 

come affare di partito di un piccolo gruppo e non può più essere assunto come criterio 

di misura della comunità nel suo complesso. In questa decisione si rispecchia la 
situazione dell’Occidente, nel quale Dio è divenuto fatto privato di una minoranza. 

 

Il primo compito che deve scaturire dagli sconvolgimenti morali del nostro 
tempo consiste nell’iniziare di nuovo noi stessi a vivere di Dio, rivolti a lui e 

in obbedienza a lui. Soprattutto dobbiamo noi stessi di nuovo imparare a 

riconoscere Dio come fondamento della nostra vita e non accantonarlo come fosse una 

parola vuota qualsiasi. Il Dio trino, Padre, Figlio e Spirito Santo: non presupporlo ma 
anteporlo! In effetti, anche nella teologia, spesso Dio viene presupposto come fosse 

un’ovvietà, ma concretamente di lui non ci si occupa. Il tema “Dio” appare così irreale, 

così lontano dalle cose che ci occupano. E tuttavia cambia tutto se Dio non lo si 
presuppone, ma lo si antepone. Se non lo si lascia in qualche modo sullo sfondo ma lo 

si riconosce come centro del nostro pensare, parlare e agire. 

 



10 
 

2. Dio è divenuto uomo per noi. La creatura uomo gli sta talmente a cuore che egli si 

è unito a essa entrando concretamente nella storia. Parla con noi, vive con noi, soffre 

con noi e per noi ha preso su di sé la morte. Di questo certo parliamo diffusamente 
nella teologia con un linguaggio e con concetti dotti. Ma proprio così nasce il pericolo 

che ci facciamo si­gnori della fede, invece di lasciarci rinnovare e dominare dalla fede. 

 
Consideriamo questo riflettendo su un punto centrale, la celebrazione della Santa 

Eucaristia. Il nostro rapporto con l’Eucaristia non può che destare preoccupazione. A 

ragione il Vaticano II intese mettere di nuovo al centro della vita cristiana e 

dell’esistenza della Chiesa questo sacramento della presenza del corpo e del sangue di 
Cristo, della presenza della sua persona, della sua passione, morte e risurrezione. In 

parte questa cosa è realmente avvenuta e per questo vogliamo di cuore ringraziare il 

Signore. 
 

Ma largamente dominante è un altro atteggiamento: non domina un nuovo 

profondo rispetto di fronte alla presenza della morte e risurrezione di Cristo, 
ma un modo di trattare con lui che distrugge la grandezza del mistero.  

La calante partecipazione alla celebrazione domenicale dell’Eucaristia mostra quanto 

poco noi cristiani di oggi siamo in grado di valutare la grandezza del dono che consiste 

nella Sua presenza reale. L’Eucaristia è declassata a gesto cerimoniale quando 
si considera ovvio che le buone maniere esigano che sia distribuita a tutti gli 

invitati a ragione della loro appartenenza al parentado, in occasione di feste 

familiari o eventi come matrimoni e funerali. L’ovvietà con la quale in alcuni 
luoghi i presenti, semplicemente perché tali, ricevono il Santissimo Sacramento 

mostra come nella Comunione si veda ormai solo un gesto cerimoniale.  

 
Se riflettiamo sul da farsi, è chiaro che non abbiamo bisogno di un’altra 

Chiesa inventata da noi. Quel che è necessario è invece il rinnovamento della 

fede nella realtà di Gesù Cristo donata a noi nel Sacramento. 

 
Nei colloqui con le vittime della pedofilia sono divenuto consapevole con sempre 

maggiore forza di questa necessità. Una giovane ragazza che serviva all’altare come 

chierichetta mi ha raccontato che il vicario parrocchiale, che era suo superiore visto 
che lei era chierichetta, introduceva l’abuso sessuale che compiva su di lei con queste 

parole: «Questo è il mio corpo che è dato per te». È evidente che quella ragazza non 

può più ascoltare le parole della consacrazione senza provare terribilmente su di sé 

tutta la sofferenza dell’abuso subìto. Sì, dobbiamo urgentemente implorare il perdono 
del Signore e soprattutto supplicarlo e pregarlo di insegnare a noi tutti a comprendere 

nuovamente la grandezza della sua passione, del suo sacrificio. E dobbiamo fare di 

tutto per proteggere dall’abuso il dono della Santa Eucaristia. 
 

3. Ed ecco infine il mistero della Chiesa. Restano impresse nella memoria le parole con 

cui ormai quasi cento anni fa Romano Guardini esprimeva la gioiosa speranza che 
allora si affermava in lui e in molti altri: «Un evento di incalcolabile portata è iniziato: 

La Chiesa si risveglia nelle anime». Con questo intendeva dire che la Chiesa non era 

più, come prima, semplicemente un apparato che ci si presenta dal di fuori, vissuta e 

percepita come una specie di ufficio, ma che iniziava ad essere sen­tita viva nei cuori 
stessi: non come qualcosa di esteriore ma che ci toccava dal di dentro. Circa mezzo 

secolo dopo, riflettendo di nuovo su quel processo e guardando a cosa era appena 

accaduto, fui tentato di capovolgere la frase: «La Chiesa muore nelle anime».  
 

 



11 
 

In effetti oggi la Chiesa viene in gran parte vista solo come una specie di 

apparato politico. Di fatto, di essa si parla solo utilizzando categorie politiche 

e questo vale persino per dei vescovi che formulano la loro idea sulla Chiesa 
di domani in larga misura quasi esclusivamente in termini politici. La crisi 

causata da molti casi di abuso ad opera di sacerdoti spinge a considerare la 

Chiesa addirittura come qualcosa di malriuscito che dobbiamo decisamente 
prendere in mano noi stessi e formare in modo nuovo. Ma una Chiesa fatta da 

noi non può rappresentare alcuna speranza. 

 

Gesù stesso ha paragonato la Chiesa a una rete da pesca nella quale stanno 
pesci buoni e cattivi, essendo Dio stesso colui che alla fine dovrà separare gli uni 

dagli altri. Accanto c’è la parabola della Chiesa come un campo sul quale cresce il 

buon grano che Dio stesso ha seminato, ma anche la zizzania che un “nemico” di 
nascosto ha seminato in mezzo al grano. In effetti, la zizzania nel campo di Dio, la 

Chiesa, salta all’occhio per la sua quantità e anche i pesci cattivi nella rete mostrano 

la loro forza. Ma il campo resta comunque campo di Dio e la rete rimane rete da pesca 
di Dio. E in tutti i tempi c’è e ci saranno non solo la zizzania e i pesci cattivi ma anche 

la semina di Dio e i pesci buoni. Annunciare in egual misura entrambe con forza non è 

falsa apologetica, ma un servizio necessario reso alla verità. 

 
In quest’ambito è necessario rimandare a un importante testo della Apocalisse di San 

Giovanni. Qui il diavolo è chiamato accusatore che accusa i nostri fratelli dinanzi a Dio 

giorno e notte (Ap 12, 10). In questo modo l’Apocalisse riprende un pensiero che sta 
al centro del racconto che fa da cornice allibro di Giobbe (Gb 1 e 2, 10; 42, 7-16).  

Qui si narra che il diavolo tenta di screditare la rettitudine e l’integrità di Giobbe come 

puramente esteriori e superficiali. Si tratta proprio di quello di cui parla l’Apocalisse: il 
diavolo vuole dimostrare che non ci sono uomini giusti; che tutta la giustizia degli 

uomini è solo una rappresentazione esteriore. Che se la si potesse saggiare di più, ben 

presto l’apparenza della giustizia svanirebbe.  

 
Il racconto inizia con una disputa fra Dio e il diavolo in cui Dio indicava in Giobbe un 

vero giusto. Ora sarà dunque lui il banco di prova per stabilire chi ha ragione.  

«Togligli quanto possiede – argomenta il diavolo – e vedrai che nulla resterà della sua 
devozione». Dio gli permette questo tentativo dal quale Giobbe esce in modo positivo. 

Ma il diavolo continua e dice: «Pelle per pelle; tutto quanto ha, l’uomo è pronto a 

darlo per la sua vita. Ma stendi un poco la mano e toccalo nell’osso e nella carne e 

vedrai come ti benedirà in faccia» (Gb 2, 4s). Così Dio concede al diavolo una seconda 
possibilità. Gli è permesso anche di stendere la mano su Giobbe. Unicamente gli è 

precluso ucciderlo.  

 
Per i cristiani è chiaro che quel Giobbe che per tutta l’umanità 

esemplarmente sta di fronte a Dio è Gesù Cristo. Nell’Apocalisse, il dramma 

dell’uomo è rappresentato in tutta la sua ampiezza. Al Dio creatore si 
contrappone il diavolo che scredita l’intera creazione e l’intera umanità. Egli si rivolge 

non solo a Dio ma soprattutto agli uomini dicendo: «Ma guardate cosa ha fatto questo 

Dio. Apparentemente una creazione buona. In realtà nel suo complesso è piena di 

miseria e di schifo». Il denigrare la creazione in realtà è un denigrare Dio. Il diavolo 
vuole dimostrare che Dio stesso non è buono e vuole allontanarci da lui. 

 

 
 

 



12 
 

L’attualità di quel che dice l’Apocalisse è lampante. L’accusa contro Dio oggi 

si concentra soprattutto nello screditare la sua Chiesa nel suo complesso e 

così nell’allontanarci da essa. L’idea di una Chiesa migliore creata da noi 
stessi è in verità una proposta del diavolo con la quale vuole allontanarci dal 

Dio vivo, servendosi di una logica menzognera nella quale caschiamo sin 

troppo facilmente. No, anche oggi la Chiesa non consiste solo di pesci cattivi e di 
zizzania. La Chiesa di Dio c’è anche oggi, e proprio anche oggi essa è lo 

strumento con il quale Dio ci salva. È molto importante contrapporre alle 

menzogne e alle mezze verità del diavolo tutta la verità: sì, il peccato e il male nella 

Chiesa sono. Ma anche oggi c’è pure la Chiesa santa che è indistruttibile. Anche oggi ci 
sono molti uomini che umilmente credono, soffrono e amano e nei quali si mostra a 

noi il vero Dio, il Dio che ama. Anche oggi Dio ha i suoi testimoni («martyres») nel 

mondo. Dobbiamo solo essere vigili per vederli e ascoltarli. 
 

Il termine martire è tratto dal diritto processuale. Nel processo contro il diavolo, Gesù 

Cristo è il primo e autentico testimone di Dio, il primo martire, al quale da allora 
innumerevoli ne sono seguiti. La Chiesa di oggi è come non mai una Chiesa di martiri 

e così testimone del Dio vivente. Se con cuore vigile ci guardiamo intorno e siamo in 

ascolto, ovunque, fra le persone semplici ma anche nelle alte gerarchie della Chiesa, 

possiamo trovare testimoni che con la loro vita e la loro sofferenza si impegnano per 
Dio. È pigrizia del cuore non volere accorgersi di loro. Fra i compiti grandi e 

fondamentali del nostro annuncio c’è, nel limite delle nostre possibilità, il creare spazi 

di vita per la fede, e soprattutto il trovarli e il riconoscerli. 
 

Vivo in una casa nella quale una piccola comunità di persone scopre di continuo, nella 

quotidianità, testimoni così del Dio vivo, indicandoli an­che a me con letizia. Vedere e 
trovare la Chiesa viva è un compito meraviglioso che rafforza noi stessi e che sempre 

di nuovo ci fa essere lieti della fede.   

 

 
********** 

 

 
 

CANALE TELEGRAM COOPERATORES VERITATIS  

https://t.me/cooperatoresveritatis   

CANALE TELEGRAM NOTIZIE DA PORTARE ALLA PREGHIERA 
https://t.me/pietropaolotrinita   

per whatsApp Apostoli di Maria Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288 

Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinità su Youtube: 
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita   

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/   

su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos  
 

https://t.me/cooperatoresveritatis
https://t.me/pietropaolotrinita
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos

