Maradiaga e Robespierre, vera e falsa religione
Articolo di CooperatoresVeritatis del 15 luglio 2015

Molti sostengono che Robespierre fu il “grande difensore della religione”, e niente
meno il cardinale Oscar Maradiaga, nel suo libro Parlare di Dio nel mondo, ha scritto
che «la Rivoluzione francese, ed essa soltanto (...) occupa il posto di rivoluzione
autenticamente umana - pur nei limiti e negli eccessi di quella violenza che non era
tra le componenti originarie del suo pensiero».

Ma e davvero cosi?

Cari Sacerdoti, Vescovi e Cardinali, occupatevi di
Dottrina e di Sacramenti, specialmente quando non
sapete cosa state dicendo a livello storico.

Molti ne stanno parlando in questi giorni e, questo
articolo, era gia pronto perche quando un cardinale dice
certe fesserie non & possibile tacere.

Eminenza cardinal SNSradiags,
I'illustre Robespierre le direbbe oggi
cio che disse all'epoca:

Al suo nome, Maximilien Robespierre, & legato il periodo

“Abbandoniamo i preti e torniamo del “Terrore”, o conosciuto come “Regime del Terrore”

a Dio.... Il vero sacerdote che ancora oggi fa discutere molti storici, divisi fra loro,
dell'Essere supremo € la natura; . .. .

il suo tempio FuNVErsoL" se affidare al soggetto la palma del martirio laico, la

palma dell’'utopista, o quella dell’assassino e dittatore,

se non altro dittatore di un pensiero perverso sul

concetto di democrazia.

Un fatto mette comunque tutti d’accordo gli storici: &
noto come nel momento di maggior intransigenza , gli
stessi capi di certe Rivoluzioni finirono per commettere crimini indiscutibilmente molto
piu cruenti. Fra questi € classificato Robespierre.

Presentandosi come “lincorruttibile” e guadagnandosi la fiducia del popolo -
opponendosi a tutti i privilegi concessi a nobili e borghesi, inizia la sua ascesa verso il
vero potere, quello della ragione asservita alla sua idea di politica, di Stato e persino
di religione.

All'inizio del 1789 affermava - con buona ragione - che: “"E’ tempo che questa idea di
Dio, sfruttata cosi per lungo tempo per assicurare ai capi degli imperi una potenza
illimitata e mostruosa, serva infine a ricordare i diritti imprescrittibili degli uomini; e
tempo di riconoscere che la stessa autorita divina che ordina ai re di essere giusti,
proibisce ai popoli di essere schiavi”.

Senza dubbio egli si batte per questioni nobili quali il diritto di voto per tutti,
I'istruzione gratuita e obbligatoria, per la liberta di stampa, per I'uguaglianza sociale,
tuttavia questi diritti spariscono se a chiederli sono i credenti, nella specie soprattutto
del Cattolico. L'odio verso la Chiesa (e l'odio verso il Dio che adoravano i Cattolici)
sara un crescendo inesorabile che scatenera una durissima repressione contro la
Chiesa.


https://cooperatores-veritatis.org/2015/07/15/maradiaga-e-robespierre-vera-e-falsa-religione/
https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese2_5581285c85db0.jpg

Divenuto presidente nel 1790 del movimento giacobino e temendo una congiura
militare, cerchera di evitare una Rivoluzione che fuoriesca dai confini evitando cosi
una propaganda interventista dei girondini, favorevoli a dichiarare guerra all’Austria.

La sua ascesa € inarrestabile. Diventa il protettore dei sanculotti e dei giacobini e,
contemporaneamente, rafforza anche I'esercito per tenere sotto tiro i
controrivoluzionari, e provvede ad una politica del controllo sull’'economia di Stato.

Sono i padroni del Terrore.

Con la caduta della monarchia nell’agosto 1792, Robespierre €& fra i votanti a favore
dell’esecuzione del re Luigi XVI e, costringendo i moderati ad abbandonare la
cosiddetta Convenzione nazionale, diventa di fatto il capo della Rivoluzione Francese.

Alcuni dicono che egli fu contrario alla pena capitale, ma & cosi? Giusto per capire la
furbizia di Robespierre ecco come voto al “processo-non-processo”:

[Parlando ai giudici della condanna a morte di Luigi XVI di Francia] “Non c’€ nessun
processo da fare, Luigi non & un accusato. Voi non siete dei giudici. Voi siete soltanto,
e non potete essere altro, degli uomini che rappresentano la Nazione. Non dovete
emettere una sentenza contro od a favore di un uomo, ma dovete prendere
un provvedimento di salute pubblica, dovete compiere I'atto che salvera la
nazione. Un re detronizzato in una repubblica puo servire solo a due scopi: o
a turbare la tranquillita dello Stato e mettere a rischio la liberta o a
consolidarle entrambe. (discorso del 3 dicembre 1792 di Robespierre ai giudici in
occasione del processo a Luigi XVI)

Ecco, nessun processo, ma di fatto si processava; nessuna sentenza, ma di fatto la si
emetteva “un provvedimento di salute pubblica” non una condanna a morte, perché
un re detronizzato vivo avrebbe messo a rischio la liberta, quindi € meglio epurare....

Da questo momento inizia una epurazione senza precedenti: Robespierre opera
una metodica cancellazione di qualsiasi opposizione alla Rivoluzione avanzando con il
suo il fine giustifica sempre i mezzi”. Preoccupato comunque dai controrivoluzionari e
deciso a dare un colpo mortale alla monarchia e all’Ancien Regime, avvia il meglio
conosciuto come “Terrore rosso” - riferito a distinguerlo dal periodo del “Terrore
bianco” eseqguito prima e dopo l'opera di Robespierre - attraverso il quale intendeva
eliminare fisicamente tutti i possibili rivali della Rivoluzione. II numero dei morti
accertati si aggira attorno alle 70.000, in maggioranza appartenenti alla media
borghesia, ma il numero dei morti, tenuto conto delle esecuzioni senza giudizio, come
a Nantes e a Tolone, € da stimare ben oltre il numero storico tramandato.

Robespierre era certamente, in fondo al suo cuore ed alla sua ragione, un credente, e
riteneva la sua Rivoluzione anche una difesa verso la religione, quella che intendeva
lui, ossia, una religione senza una istituzione.

Il 9 novembre 1792 il filosofo Caritat, marchese di Condorcet, sul giornale “Chronique
de Paris”, di tendenza girondina, scrisse che Robespierre era il “capo di una setta”, un
“predicatore” che “sale sui banchi e parla di Dio e della Provvidenza”.

Rispose Robespierre: “e un prete e non sara mai altro che un prete”.



La nuova religione della Rivoluzione Francese
“"Bisogna distinguere tra il clero e l'idea di
religione”, disse: "Nessuna potenza ha il diritto di
sopprimere il culto costituito sino a che il popolo
non se ne sia esso stesso disingannato”.

Certo, per Robespierre occorre rispettare la liberta di
coscienza. Nonostante tutto i preti sono i testimoni dei
“dogmi incisi negli animi”. Se “la Dichiarazione dei diritti
delluomo fosse fatta a pezzi dalla tirannia, la
ritroveremmo ancora” contenuta per l'essenziale nella
fede in Dio. Dio & “colui che crea tutti gli uomini per
l'uguaglianza e la felicita”, “colui che protegge
I'oppresso”, colui il cui culto si identifica con il culto della
giustizia.

Di conseguenza ecco la sua soluzione: intervenire
direttamente sulle menti del popolo: “il culto non si
sopprime, ma e il popolo che puo, disingannandosi, sopprimerlo nelle sue
istituzioni”. In sostanza basta avere l'idea di un Dio Creatore e praticare la sua
giustizia affidata al Cesare giusto, tutto il resto € solo problema.

Il 5 ottobre (14 vendemmiaio) 1793 la Convenzione introduce il nuovo calendario
rivoluzionario, senza riferimenti alla religione cristiana. Data di partenza il 22
settembre 1792, inizio della Repubblica. Robespierre & contrario, ma non certo per
difendere la Chiesa, € contrario allo scopo di abolire la domenica, non certo per
motivi religiosi.

Il 16 ottobre (25 vendemmiaio) viene ghigliottinata la regina Maria Antonietta. Tra le
carte di Robespierre viene trovato un libro di preghiere della regina. All'alba, prima
della morte, Maria Antonietta vi aveva scritto “Mio Dio, abbi pieta di me! I miei occhi
non hanno piu lacrime per piangere per voi miei poveri figli; addio, addio!”.

Vi ricordiamo che il saluto “addio” in passato aveva un significato davvero
teologico, era “A-Dio”, il saluto fra i martiri, un arrivederci in Dio,
consapevoli che la morte che stavano affrontando in difesa della Fede, apriva
loro le porte dell’eterna Vita.

Il 10 novembre (20 brumaio del calendario rivoluzionario) la Convenzione partecipo
alla festa della Ragione in Notre Dame sconsacrata. Tutte le chiese di Parigi vennero
chiuse.

Il 21 novembre (1 frimaio) Robespierre reagisce. “L'ateismo & aristocratico - La fede
in Dio € popolare”. Con il pretesto di distruggere la superstizione, dice, alcuni voglion
fare dell’ateismo una specie di religione. Bisogha opporsi a coloro che “pretendono di
turbare la liberta dei culti in nome della liberta e di attaccare il fanatismo con un
nuovo fanatismo”. Conclude: “Proscrivere il culto? La Convenzione non ha mai fatto
guesto passo temerario né mai lo fara”.

Robespierre condanna senza dubbio ['ateismo in quanto immorale e pertanto
aristocratico, legato ad un sistema di cospirazione contro la repubblica, ma al tempo
stesso condanna, in tacito sistema, |'Istituzione della Chiesa arrivando ad imporre un
“nuovo catechismo della ragione” e a fissare le nuove feste; non nomina mai “Gesu
Cristo” ma arriva a proclamare l'idea dell’ “Essere Supremo” e, se vogliamo, una


https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese4_5581274f79043.jpg

prima forma di sincretismo religioso, un Essere Supremo valido per tutti e non
“presentato” da una Istituzione particolare quale la Chiesa.

Scrive: “L'idea dell’Essere Supremo e dellimmortalita dell’lanima €& un continuo
richiamo alla giustizia: essa € quindi sociale e repubblicana”.

Cosi il 7 maggio (18 floreale) 1794 Robespierre presenta un rapporto sulle feste
decadarie. Un decreto stabilisce il nuovo catechismo in quindici articoli, ecco alcuni:

Articolo 1: “II popolo francese riconosce |'esistenza dell’Essere Supremo e
dell'immortalita dell’anima”.

Articoli 2 e 3: Il solo culto che si conviene all’Essere Supremo € la pratica dei doveri
dell'uomo. Odio verso i tiranni, rispetto dei deboli, pratica della giustizia.

Articoli da 4 a 10: Istituzione di nuove feste (36 I'anno, 3 al mese, 1 per decadi)
per celebrare la Repubblica, la Verita, la Giustizia, la Natura, il Genere umano, il
Pudore, la Bonta, il Coraggio, la Frugalita, lo Stoicismo, I’'Eta virile, I’Amor patrio,
I’Odio dei tiranni, la Fede coniugale, il Disinteresse, la Felicita, I'Infelicita, I’Agricoltura,
I'Industria, ecc.

Nell'articolo 15 venne fissata la prima festa in onore dell’lEssere Supremo per |'8
giugno 1794 (20 pratile), ebbe come coincidenza la domenica di Pentecoste, ma non
fu certo la Festa di Pentecoste insegnata dalla Tradizione della Chiesa.

Vennero stabilite anche le grandi feste repubblicane.

Gli altri articoli confermano senza dubbio la liberta di culto, ma puniscono gli
assembramenti aristocratici e le istigazioni fanatiche, e in definitiva le Feste Cattoliche
definite “superstizione e fanatismo religioso”.

Del resto il suo pensiero € assai limpido: ” Abbandoniamo i preti e torniamo a Dio.
Costruiamo la moralita su fondamenta sacre ed eterne; ispiriamo nell'uomo quel
rispetto religioso per I'uomo, quel profondo senso del dovere, che € l'unica garanzia
della felicita sociale; nutriamo in lui questo sentimento attraverso tutte le nostre
istituzioni e facciamo si che l'istruzione pubblica sia diretta verso questo fine.. Il vero
sacerdote dell’Essere supremo é la natura; il suo tempio, I'universo; il suo culto,
la virtu; la sua festa, la gioia di molta gente, riunita sotto i suoi occhi per stringere i
dolci vincoli della fratellanza universale e offrirgli 'omaggio di cuori sensibili e puri...”,
dimentico forse del fatto, lui che era cresciuto nella segreteria del vescovo, che il Dio
vivo e vero ha istituito la Chiesa ed ha voluto i preti: “non voi avete scelto me, ma io
ho scelto voi” - Gv.15,9-17 - e che per quanto nobili fossero i suoi principi,
Robespierre aveva fondato la sua personale religione, eliminando di fatto lo stesso
Gesu Cristo — mai nominato nei suoi discorsi sulla religione cristiana - I'unico e vero
Sacerdote per mezzo del quale il sacerdote ordinato non fa altro che ripetere il Suo
Sacrificio e non quello dell'uomo o di Robespierre....

Insomma alla fine Robespierre proclama “religione di stato” il culto dell’Essere
Supremo secondo le suggestioni, l'interpretazione di Jean-Jacques Rosseau — e dello
stesso Voltaire — attirandosi, come era prevedibile e giusto, il dissenso cattolico, ma
anche quello degli atei il cui unico “essere supremo” era il loro diritto a non credere in
un Essere “invisibile”.



Robespierre predicava le “virtu” ma non erano certo quelle del Vangelo!

Sui principi di morale politica, memorabile il suo Discorso del 5 febbraio
1794, ecco alcuni stralci:

“Un re, un senato orgoglioso, un Cesare, un Cromwell, devono innanzi tutto cercare di
coprire i loro progetti con un velo religioso, transigere con tutti i vizi possibili, far la
corte a tutti i partiti, e schiacciare quello delle persone che vogliono realizzare il bene;
opprimere ed ingannare il popolo, per giungere al fine della perfida ambizione. (..)
Qual & lo scopo cui tendiamo? Il pacifico godimento della liberta e dell’'uguaglianza; il
regno di quella giustizia eterna le cui leggi sono state incise non gia sul marmo o sulla
pietra, ma nel cuore di tutti gli uomini, anche in quello dello schiavo che le dimentica e
del tiranno che le nega.

(..) Ora, qual € mai il principio fondamentale del governo democratico o popolare, cioe
la forza essenziale che lo sostiene e che lo fa muovere? E la virtu. Parlo di quella virtu
pubblica che opero tanti prodigi nella Grecia ed in Roma, e che ne dovra produrre
altri, molto piu sbalorditivi, nella Francia repubblicana. Di quella virtu che e in
sostanza l'amore della patria e delle sue leggi. Ma, dato che l'essenza della
Repubblica, ossia della democrazia, € l'uguaglianza, ne consegue che |I'amore della
patria comprende necessariamente I'amore dell'uguaglianza”.

(.. e dopo aver elogiato il concetto di democrazia e di uguaglianza, pur condivisibile in
molti punti, ecco i metodi e il concetto di virtu che non possiamo affatto condividere)...

" Bisogna soffocare i nemici interni ed esterni della Repubblica, oppure perire
con essa. Ora, in questa situazione, la massima principale della vostra politica
dev’essere quella di guidare il popolo con la ragione, ed i nemici del popolo con il
terrore.

Se la forza del governo popolare in tempo di pace e la virtu, la forza del governo
popolare in tempo di rivoluzione € ad un tempo la virtu ed il terrore. La virtu, senza la
quale il terrore e cosa funesta; il terrore, senza il quale la virtu € impotente.

Il terrore non é altro che la giustizia pronta, severa, inflessibile. Esso e
dunque una emanazione della virtu. E molto meno un principio contingente, che
non una conseguenza del principio generale della democrazia applicata ai bisogni piu
pressanti della patria. Si € detto da alcuni che il terrore era la forza del governo
dispotico. Il vostro terrore rassomiglia dunque al dispotismo? Si, ma come la spada
che brilla nelle mani degli eroi della liberta assomiglia a quella della quale sono armati
gli sgherri della tirannia. Che il despota governi pure con il terrore i suoi sudditi
abbrutiti. Egli ha ragione, come despota. Domate pure con il terrore i nemici della
liberta: e anche voi avrete ragione, come fondatori della Repubblica.

(...) Punire gli oppressori dell'umanita: questa & clemenza! Perdonare loro sarebbe
barbarie. Il rigore dei tiranni ha come fondamento soltanto il rigore: quello del
governo repubblicano ha invece come sua base la beneficenza.

E cosi, maledetto chi osera dirigere contro il popolo quel terrore che deve riversarsi
solamente contro i suoi nemici! Maledetto chi — confondendo gli errori inevitabili della
virtu civica con gli errori calcolati della perfidia o con gli attentati dei cospiratori -
abbandona il pericoloso intrigante, per perseguitare il cittadino pacifico! Perisca lo
scellerato che osa abusare del sacro nome di liberta, o delle armi terribili che essa gli
ha affidato, per portare il lutto o la morte nel cuore dei patrioti!...”


http://www.giovanniarmillotta.it/metodo/robespierre06.htm
http://www.giovanniarmillotta.it/metodo/robespierre06.htm

Senza alcun dubbio Robespierre € un genio. Un
genio per il laicismo e per la scristianizzazione
dell’Europa partita appunto con la Rivoluzione
Francese.

E poiche chi sta con lo zoppo impara a zoppicare, quanti
politicanti si sono ispirati alle idee di Robespierre non
hanno fatto altro che prendere il peggio, perche di idee
buone per la politica in se stessa, ne aveva, ma erano i
2 A L4 principi su cui voleva fondarla e I'ha fondata che sono
N, sballati, a partire da un Essere Supremo senza nome,
i el e N inconoscibile, adattabile alle proprie ideologie. Un Dio
S scn2a una Rivelazione, & un dio accomodante.

«chi segue il NUOVO
Popolo giacobino, & virtuoso
per definizione; chi lo
combatte € un criminale».

Fa riflettere il monito del Cristo: “tutti quelli che mettono

mano alla spada periranno di spada....” (Mt.26, 52), cosi

Rl  finisce Robespierre il 28 luglio 1794 che, gia

gravemente ferito in pieno volto, viene portato alla

ghigliottina fra il tripudio di quel popolo al quale aveva dato quella presunta liberta
impostata sulla strana morale di un Essere Superiore senza nome, senza identita.

Certe persecuzioni hanno rinsaldato la fede del popolo. Ma questa francese
sembra aver cancellato la cristianita.

" Si, @ cosi. Per 15 anni fu resa impossibile la trasmissione della fede.
Un‘intera generazione. Pensi che Michelet fu battezzato a 20 anni e Victor
Hugo non ha mai saputo se era stato battezzato o no. Le chiese chiuse. I
preti uccisi o costretti a spretarsi e sposarsi o deportati e esiliati.
Francamente io non capisco come oggi i cattolici possano inneggiare alla
Rivoluzione.

Altra cosa e il perdono e altra solidarizzare con i carnefici, rinnegando le
vittime e i martiri. Penso che la Chiesa tema, parlando male della
Rivoluzione, di sembrare antimoderna, di opporsi alla modernita. lo credo che
sia il contrario. E sono orgoglioso che sia stato un Paese protestante come
I'Inghilterra a dare asilo ai preti cattolici perseguitati. Infatti non c’e liberta
piu fondamentale della liberta religiosa.”

(professor Pierre Chaunu, una delle autorita per la storia moderna, membro
dell’Institut de France)

Che ci furono poi aspetti positivi negli ideali politici di Robespierre, € innegabile.

Ma con i moti rivoluzionari francesi nasce il mito solare della Rivoluzione, quella che
cambio il corso dell’Europa, era il 1789.

Il 5 settembre 1793, invece, il sogno della rivoluzione si trasforma nell'incubo del
terrore.

La Rivoluzione Francese fu una vera e propria “rivoluzione sociale”, smisuratamente
piu radicale di qualunque equivalente sollevazione. Fu la sola fra tutte le rivoluzioni
contemporanee ad essere veramente universale: le sue soldatesche popolari si
levarono per rivoluzionare il mondo, le sue idee lo rivoluzioneranno veramente. Nella
stessa Costituzione del 1795, nel Preambolo - noto come “Dichiarazione dei diritti


https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese1_558128e933175.jpg

dell'uomo e del cittadino” - ritroviamo riassunti gli ideali
rivoluzionari, poi condensati nell’espressione: “Liberté,
Egalité, Fraternité".

La prima parola del motto repubblicano, Liberté, fu
concepita secondo lidea liberale. Essa, nella
“Dichiarazione dei diritti dell'uomo e del cittadino”, fu
definita in questo modo: “La liberta consiste nel potere
di fare cio che non nuoce ai diritti altrui”. “Vivere liberi o
morire” fu la grande massima repubblicana.
L'Uguaglianza, invece, ha un alto valore morale, poiche
con il termine Egalité si voleva assegnare alla legge un
valore democratico: tutti divenivano uguali e le
differenze per nascita o condizione sociale dovevano
essere abolite. Ognuno, quindi, aveva il dovere di
contribuire alle spese dello Stato in proporzione a
quanto possedeva, tutti divenivano uguali dinanzi alla
legge. Il terzo motto repubblicano, Fraternité, fu infine
definito cosi: “Non fate agli altri cio che non vorreste fosse fatto a voi”. In pratica,
“fate costantemente agli altri il bene che vorreste ricevere”.

Era pratica o solo teoria?

Secondo i contemporanei coinvolti negli avvenimenti della rivoluzione in Francia,
anche il “Terrore”, come abbiamo letto sopra, che scaturi dai moti rivoluzionari andava
giudicato essenzialmente secondo il metro della Virtu.

Il “Terrore” riferi Robespierre nel suo celebre discorso “Sui principi della
morale politica” esposto alla Convenzione nazionale, sopra riportato, “non e
altro che la giustizia severa e inflessibile, ossia '’emanazione della Virtu”.
All'apice della Rivoluzione francese troviamo quindi il “Terrore” come necessita, che
mise a soqquadro la Francia. Esso fu la naturale conclusione di un movimento che, per
accelerazioni progressive, volle fare terra bruciata del passato religioso, culturale e
civile della Francia, e pratico sistematicamente, come metodo di lotta politica,
I'annichilamento dell’avversario esercitando il potere in modo totalitario.

Entra in scena la ghigliottina. E quale curiosita vi troviamo? che ad inventarla
€ un ex gesuita.

Durante tutto il periodo rivoluzionario esiste un binomio terrificante: “Rivoluzione-
patibolo”. Esso si precisa meglio con l'assimilazione del patibolo con una nuova
macchina: la ghigliottina. Anche se gia inventata nel 1790, il suo uso € introdotto da
un voto dell’Assemblea Legislativa nel 1792. La “macchina per ammazzare” &
inventata da Joseph Ignace Guillotin, un ex gesuita uscito dalla Compagnia di Gesu
nel 1763 per studiare la medicina del corpo anziché quella dell’anima. Nel 1789 entra
negli Stati Generali (poi trasformatisi in Assemblea Nazionale) come rappresentante
del Terzo Stato di Parigi, la citta dove esercita I'arte medica.

I massacri dei preti che dissero no al giuramento
«Fino alla Costituzione civile del clero non ci fu rottura fra Chiesa e rivoluzione» scrive
Luigi Mezzadri.

In una «atmosfera d’infatuazione e di speranze, il clero era stato all'avanguardia».
Persino «la rinuncia ai beni e la perdita dei privilegi era stata assorbita in modo


https://cooperatores-veritatis.org/2017/01/23/i-gesuiti-scristianizzazione-chiesa-1/
https://cooperatores-veritatis.org/2017/01/23/i-gesuiti-scristianizzazione-chiesa-1/
https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese3_55812996659d0.jpg

dignitoso». Rimaneva soltanto da chiarire un fatto: i preti erano i rappresentanti di
una religione considerata come un «servizio pubblico», oppure come qualcosa da
relegare nella coscienza dei singoli?

La risposta venne il 12 luglio 1790 con la Costituzione civile del clero (sostenuta da
Robespierre), che considerava preti e vescovi funzionari dello Stato (con tanto di
giuramento di fedelta alla nazione).

Si apri una ferita che generdo «due Chiese»: una incline al giuramento e laltra
refrattaria.

Con un atto di forza vennero nominati vescovi costituzionali al posto dei refrattari.
Comincio anche la persecuzione di preti e vescovi refrattari (che fece montare il caso
della Vandea) con deportazione di decine di migliaia di loro ( 40 mila nel 1792) e
molte esecuzioni: il 2 settembre 1790, per esempio, 20 preti e 3 vescovi all'abbazia di
Saint-Germain, oltre 70 al seminario di Saint-Firmin (nel 1926 191 vittime furono
riconosciute martiri e beatificate), fino ai conati del 1797 con 41 esecuzioni di
sacerdoti e distruzione di chiese ed edifici religiosi...

La Rivoluzione di Robespierre fece sparire nel nulla circa 10.000 fra sacerdoti
e religiosi, molti dei quali non si seppe piu nulla.

Liberté, Egalité, Fraternité.... ebbe!

Cosi riportava un articolo Avvenire nel 2004:

Le acque si sono comunque calmate ed & giunto il momento di tirar qualche somma.
Come fa Luigi Mezzadri, che nel suo recente La Rivoluzione francese e la Chiesa (Citta
Nuova, pagine 216, euro 14,50) ci propone una ricostruzione limpida, equilibrata e di
largo respiro di un rapporto molto articolato e complesso, insofferente di
semplificazioni.

La periodizzazione, anzitutto: in quale arco cronologico situare il discorso? La faccenda
non e cosi semplice. Quando fini la Rivoluzione francese? Col Termidoro, col
Consolato, con I'Impero, con la Restaurazione? Gaetano Salvemini, in un suo saggio
storiograficamente parlando abbastanza radicale, era perentorio: gia il Terrore
rappresenta una degenerazione della Rivoluzione, che per questo si arresta al 1793
per dar luogo a una serie di fasi tiranniche.

Con abbondanza di documenti Mezzadri dimostra che membri del clero erano molto
coinvolti nella contestazione, all'origine solo finanziaria e amministrativa, allo
strapotere della corona e ai privilegi economici e fiscali dei prelati e degli aristocratici;
e che in fondo la Rivoluzione che fini con |'accanirsi contro le Chiese e la gente di
chiesa non si potrebbe definire né “borghese”, né di popolo, bensi rappresentava
I'esito di una sorta di dittatura trasversale allargata (i celebri “ventimila” della
Commune parigina dei quali ha parlato lo Chaunu). Ma, una volta avviata, la macchina
rivoluzionaria infieri soprattutto sui membri del clero e sui fedeli: e qui il Mezzadri non
tace i massacri, le sevizie, le violenze d’ogni sorta.

Liberté, Egalité, Fraternité.... ebbé!



"Avete visto violare la santita e
I'inviolabilita del matrimonio cristiano
con disposizioni legislative
formalmente in contraddizione con

esse; laicizzare le scuole e gli ospedali;

strappare i chierici ai loro studi e alla
disciplina ecclesiastica per costringerli
al servizio militare; disperdere e
spogliare le congregazioni religiose e
ridurre la maggior parte dei loro
membri all'estrema miseria. Poi sono

sopravvenute altre misure legali che

Durante la rivoluzione francese e stato il
“portavoce della (sua) sana Virtu”, ma certamente
anticipo il ruolo politico dei dittatori del XX secolo.
In una intervista di Antonio Socci al professore Chaunu
dopo l'uscita del suo libro, gli chiese:

“Professore, il suo libro € uscito in Francia a marzo, gia
da alcuni anni lei si e ribellato al coro degli intellettuali e
alle ingiunzioni del potere politico, contestando la
legittimita di queste celebrazioni. Perché?”

voi tutti conoscete....”

San Pio X - Vehementer nos 1906
eg alla "Diletta Francia®
"

ecco la risposta:

“E una mascherata indecente, un’operazione
politica che sfrutta le stupidaggini che la scuola di
Stato insegna sulla Rivoluzione. Pensi alle bétises
del ministro della Cultura Lang: “L'89 segna il
passaggio dalle tenebre alla luce”. Ma quale luce?
Stiamo commemorando la rivoluzione della menzogna, del furto e del
crimine. Ma trovo scioccante soprattutto che, alle soglie del ‘92, anche tutto il
resto d’Europa festeggi un periodo dove noi ci siamo comportati da
aggressori verso tutti i nostri vicini, saccheggiando mezza Europa e
provocando milioni di morti. Cosa c’é da festeggiare? Eppure qua in Francia
ogni giorno una celebrazione, il 3 aprile, il 5, il 10. E grottesco".

Replica ironicamente Socci:

“Ma e stato comunqgue un evento che ha cambiato la storia”.
la risposta di Chaunu:
“Certo, come la peste nera del 1348, ma nessuno la festeggia”.

Percido, Eminenza cardinale Maradiaga, non s’infili in questi vicoli ciechi della storia, la
Chiesa cammina a testa alta grazie ai suoi tanti martiri e alle dure persecuzioni subite.
Se per lei la Rivoluzione francese fu “autenticamente umana”, non scandalizziamoci se
si arriva a dire oggi che Nostro Signore Gesu Cristo sulla croce non c’e arrivato
proprio, e se ci fosse mai arrivato, fu una esecuzione da nulla; che magari la tomba
non era vuota; o che |'eresia ariana non era una eresia, ma solo un punto di vista
cattolico diverso da intendere lidentita del Cristo e di conseguenza arrivare ad
affermare che le eresie non esistono.

Se la Rivoluzione francese fu “autenticamente umana”, possiamo dire tranquillamente
ai nostri fratelli e sorelle perseguitati nel mondo, di stare tranquilli, perche cid che
stanno subendo & “autenticamente umano”, anche se cid poi metterebbe in crisi le
parole del Pontefice, quando denuncia il sangue di questi nuovi Martiri del nostro
tempo, definendola una carneficina disumana, una persecuzione disumanizzante.

Concludiamo con l'accennato articolo di Massimo Viglione su Riscossa Cristiana,
riportando quanto segue perche e fondamentale, oggi, parlare con un cuor solo ed un
anima sola:


https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese5_55812a372d46b.jpg

“Occorre dire che in un certo senso sua Eminenza ha ragione su un punto: dire che la
Rivoluzione Francese fu “pienamente umana” in fondo non & del tutto corretto (perché
fu essenzialmente preterumana), ma neanche del tutto sbagliato. Il problema pero &
che Sua Eminenza non si € reso conto che proprio affermando questo si & dato la
risposta da solo. E "umana”. E Dio? Dov’era? Cido che &€ umano e buono solo se fondato
sul divino. Altrimenti, la storia ci dimostra bene cosa puo accadere.

Attenzione, Eminenza, concludo con un avviso amichevole: anche la Rivoluzione
Francese ha fatto una cosa buona. Davvero! Quale?

Dopo aver massacrato i preti refrattari fedeli alla Chiesa di sempre con la complicita
del clero costituzionalista traditore, indovini che ha fatto? Ha massacrato anche il clero
costituzionalista traditore. Nessuno si € salvato. Perché, come dicevano Robespierre e
soci, il solo essersi fatti preti ha offeso la natura delluomo e pertanto, sebbene
traditori del nemico, sono anche sempre traditori della Rivoluzione.

Faccia attenzione, Eminenza. Lei non € piu furbo del demonio e dei suoi servitori. E
non si dimentichi che il 28 Iluglio 1794 Robespierre fu ghigliottinato a Parigi
Maximilien.... e non da martire.

Sia lodato Gesu Cristo



