
Maradiaga e Robespierre, vera e falsa religione 

Articolo di CooperatoresVeritatis del 15 luglio 2015 

 
Molti sostengono che Robespierre fu il “grande difensore della religione”, e niente 

meno il cardinale Oscar Maradiaga, nel suo libro Parlare di Dio nel mondo, ha scritto 

che «la Rivoluzione francese, ed essa soltanto (…) occupa il posto di rivoluzione 
autenticamente umana – pur nei limiti e negli eccessi di quella violenza che non era 

tra le componenti originarie del suo pensiero». 

  

Ma è davvero così? 
  

Cari Sacerdoti, Vescovi e Cardinali, occupatevi di 

Dottrina e di Sacramenti, specialmente quando non 
sapete cosa state dicendo a livello storico. 

Molti ne stanno parlando in questi giorni e, questo 

articolo, era già pronto perchè quando un cardinale dice 
certe fesserie non è possibile tacere. 

Al suo nome, Maximilien Robespierre, è legato il periodo 

del “Terrore”, o conosciuto come “Regime del Terrore” 

che ancora oggi fa discutere molti storici, divisi fra loro, 
se affidare al soggetto la palma del martirio laico, la 

palma dell’utopista, o quella dell’assassino e dittatore, 

se non altro dittatore di un pensiero perverso sul 
concetto di democrazia. 

Un fatto mette comunque tutti d’accordo gli storici: è 

noto come nel momento di maggior intransigenza , gli 
stessi capi di certe Rivoluzioni finirono per commettere crimini indiscutibilmente molto 

più cruenti. Fra questi è classificato Robespierre. 

Presentandosi come “l’incorruttibile” e guadagnandosi la fiducia del popolo – 

opponendosi a tutti i privilegi concessi a nobili e borghesi, inizia la sua ascesa verso il 
vero potere, quello della ragione asservita alla sua idea di politica, di Stato e persino 

di religione. 

All’inizio del 1789 affermava – con buona ragione – che: “E’ tempo che questa idea di 
Dio, sfruttata così per lungo tempo per assicurare ai capi degli imperi una potenza 

illimitata e mostruosa, serva infine a ricordare i diritti imprescrittibili degli uomini; è 

tempo di riconoscere che la stessa autorità divina che ordina ai re di essere giusti, 

proibisce ai popoli di essere schiavi”. 

Senza dubbio egli si batte per questioni nobili quali il diritto di voto per tutti, 

l’istruzione gratuita e obbligatoria, per la libertà di stampa, per l’uguaglianza sociale, 

tuttavia questi diritti spariscono se a chiederli sono i credenti, nella specie soprattutto 
del Cattolico. L’odio verso la Chiesa (e l’odio verso il Dio che adoravano i Cattolici) 

sarà un crescendo inesorabile che scatenerà una durissima repressione contro la 

Chiesa. 

https://cooperatores-veritatis.org/2015/07/15/maradiaga-e-robespierre-vera-e-falsa-religione/
https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese2_5581285c85db0.jpg


Divenuto presidente nel 1790 del movimento giacobino e temendo una congiura 

militare, cercherà di evitare una Rivoluzione che fuoriesca dai confini evitando così 

una propaganda interventista dei girondini, favorevoli a dichiarare guerra all’Austria. 

La sua ascesa è inarrestabile. Diventa il protettore dei sanculotti e dei giacobini e, 

contemporaneamente, rafforza anche l’esercito per tenere sotto tiro i 

controrivoluzionari, e provvede ad una politica del controllo sull’economia di Stato. 

Sono i padroni del Terrore. 

Con la caduta della monarchia nell’agosto 1792, Robespierre è fra i votanti a favore 

dell’esecuzione del re Luigi XVI e, costringendo i moderati ad abbandonare la 

cosiddetta Convenzione nazionale, diventa di fatto il capo della Rivoluzione Francese. 

Alcuni dicono che egli fu contrario alla pena capitale, ma è così? Giusto per capire la 

furbizia di Robespierre ecco come votò al “processo-non-processo”: 

[Parlando ai giudici della condanna a morte di Luigi XVI di Francia] “Non c’è nessun 
processo da fare, Luigi non è un accusato. Voi non siete dei giudici. Voi siete soltanto, 

e non potete essere altro, degli uomini che rappresentano la Nazione. Non dovete 

emettere una sentenza contro od a favore di un uomo, ma dovete prendere 
un provvedimento di salute pubblica, dovete compiere l’atto che salverà la 

nazione. Un re detronizzato in una repubblica può servire solo a due scopi: o 

a turbare la tranquillità dello Stato e mettere a rischio la libertà o a 

consolidarle entrambe. (discorso del 3 dicembre 1792 di Robespierre ai giudici in 
occasione del processo a Luigi XVI) 

Ecco, nessun processo, ma di fatto si processava; nessuna sentenza, ma di fatto la si 

emetteva “un provvedimento di salute pubblica” non una condanna a morte, perché 
un re detronizzato vivo avrebbe messo a rischio la libertà, quindi è meglio epurare…. 

Da questo momento inizia una epurazione senza precedenti: Robespierre opera 

una metodica cancellazione di qualsiasi opposizione alla Rivoluzione avanzando con il 
suo “il fine giustifica sempre i mezzi”. Preoccupato comunque dai controrivoluzionari e 

deciso a dare un colpo mortale alla monarchia e all’Ancien Regime, avvia il meglio 

conosciuto come “Terrore rosso” – riferito a distinguerlo dal periodo del “Terrore 

bianco” eseguito prima e dopo l’opera di Robespierre – attraverso il quale intendeva 
eliminare fisicamente tutti i possibili rivali della Rivoluzione. Il numero dei morti 

accertati si aggira attorno alle 70.000, in maggioranza appartenenti alla media 

borghesia, ma il numero dei morti, tenuto conto delle esecuzioni senza giudizio, come 
a Nantes e a Tolone, è da stimare ben oltre il numero storico tramandato. 

Robespierre era certamente, in fondo al suo cuore ed alla sua ragione, un credente, e 

riteneva la sua Rivoluzione anche una difesa verso la religione, quella che intendeva 

lui, ossia, una religione senza una istituzione. 

Il 9 novembre 1792 il filosofo Caritat, marchese di Condorcet, sul giornale “Chronique 

de Paris”, di tendenza girondina, scrisse che Robespierre era il “capo di una setta”, un 

“predicatore” che “sale sui banchi e parla di Dio e della Provvidenza”. 

Rispose Robespierre: “è un prete e non sarà mai altro che un prete”. 



La nuova religione della Rivoluzione Francese 

“Bisogna distinguere tra il clero e l’idea di 

religione”, disse: “Nessuna potenza ha il diritto di 
sopprimere il culto costituito sino a che il popolo 

non se ne sia esso stesso disingannato”. 

Certo, per Robespierre occorre rispettare la libertà di 
coscienza. Nonostante tutto i preti sono i testimoni dei 

“dogmi incisi negli animi”. Se “la Dichiarazione dei diritti 

dell’uomo fosse fatta a pezzi dalla tirannia, la 

ritroveremmo ancora” contenuta per l’essenziale nella 
fede in Dio. Dio è “colui che crea tutti gli uomini per 

l’uguaglianza e la felicità”, “colui che protegge 

l’oppresso”, colui il cui culto si identifica con il culto della 
giustizia. 

Di conseguenza ecco la sua soluzione: intervenire 

direttamente sulle menti del popolo: “il culto non si 
sopprime, ma è il popolo che può, disingannandosi, sopprimerlo nelle sue 

istituzioni”. In sostanza basta avere l’idea di un Dio Creatore e praticare la sua 

giustizia affidata al Cesare giusto, tutto il resto è solo problema. 

Il 5 ottobre (14 vendemmiaio) 1793 la Convenzione introduce il nuovo calendario 
rivoluzionario, senza riferimenti alla religione cristiana. Data di partenza il 22 

settembre 1792, inizio della Repubblica. Robespierre è contrario, ma non certo per 

difendere la Chiesa, è contrario allo  scopo di abolire la domenica, non certo per 
motivi religiosi. 

Il 16 ottobre (25 vendemmiaio) viene ghigliottinata la regina Maria Antonietta. Tra le 

carte di Robespierre viene trovato un libro di preghiere della regina. All’alba, prima 
della morte, Maria Antonietta vi aveva scritto “Mio Dio, abbi pietà di me! I miei occhi 

non hanno più lacrime per piangere per voi miei poveri figli; addio, addio!”. 

Vi ricordiamo che il saluto “addio” in passato aveva un significato davvero 

teologico, era “A-Dio”, il saluto fra i martiri, un arrivederci in Dio, 
consapevoli che la morte che stavano affrontando in difesa della Fede, apriva 

loro le porte dell’eterna Vita. 

Il 10 novembre (20 brumaio del calendario rivoluzionario) la Convenzione partecipò 
alla festa della Ragione in Notre Dame sconsacrata. Tutte le chiese di Parigi vennero 

chiuse. 

Il 21 novembre (1 frimaio) Robespierre reagisce. “L’ateismo è aristocratico – La fede 

in Dio è popolare”. Con il pretesto di distruggere la superstizione, dice, alcuni voglion 
fare dell’ateismo una specie di religione. Bisogna opporsi a coloro che “pretendono di 

turbare la libertà dei culti in nome della libertà e di attaccare il fanatismo con un 

nuovo fanatismo”. Conclude: “Proscrivere il culto? La Convenzione non ha mai fatto 
questo passo temerario né mai lo farà”. 

Robespierre condanna senza dubbio l’ateismo in quanto immorale e pertanto 

aristocratico, legato ad un sistema di cospirazione contro la repubblica, ma al tempo 
stesso condanna, in tacito sistema, l’Istituzione della Chiesa arrivando ad imporre un 

“nuovo catechismo della ragione” e a fissare le nuove feste; non nomina mai “Gesù 

Cristo” ma arriva a proclamare l’idea dell’ “Essere Supremo” e, se vogliamo, una 

https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese4_5581274f79043.jpg


prima forma di sincretismo religioso, un Essere Supremo  valido per tutti e non 

“presentato” da una Istituzione particolare quale la Chiesa. 

Scrive: “L’idea dell’Essere Supremo e dell’immortalità dell’anima è un continuo 
richiamo alla giustizia: essa è quindi sociale e repubblicana”. 

Così il 7 maggio (18 floreale) 1794 Robespierre presenta un rapporto sulle feste 

decadarie. Un decreto stabilisce il nuovo catechismo in quindici articoli, ecco alcuni: 

Articolo 1: “Il popolo francese riconosce l’esistenza dell’Essere Supremo e 

dell’immortalità dell’anima”. 

Articoli 2 e 3: Il solo culto che si conviene all’Essere Supremo è la pratica dei doveri 

dell’uomo. Odio verso i tiranni, rispetto dei deboli, pratica della giustizia. 
Articoli da 4 a 10: Istituzione di nuove feste (36 l’anno, 3 al mese, 1 per decadì) 

per celebrare la Repubblica, la Verità, la Giustizia, la Natura, il Genere umano, il 

Pudore, la Bontà, il Coraggio, la Frugalità, lo Stoicismo, l’Età virile, l’Amor patrio, 
l’Odio dei tiranni, la Fede coniugale, il Disinteresse, la Felicità, l’Infelicità, l’Agricoltura, 

l’Industria, ecc. 

Nell’articolo 15 venne fissata la prima festa in onore dell’Essere Supremo per l’8 
giugno 1794 (20 pratile), ebbe come coincidenza la domenica di Pentecoste, ma non 

fu certo la Festa di Pentecoste insegnata dalla Tradizione della Chiesa. 

Vennero stabilite anche le grandi feste repubblicane. 

Gli altri articoli confermano senza dubbio la libertà di culto, ma puniscono gli 
assembramenti aristocratici e le istigazioni fanatiche, e in definitiva le Feste Cattoliche 

definite “superstizione e fanatismo religioso”. 

Del resto il suo pensiero è assai limpido: ” Abbandoniamo i preti e torniamo a Dio. 
Costruiamo la moralità su fondamenta sacre ed eterne; ispiriamo nell’uomo quel 

rispetto religioso per l’uomo, quel profondo senso del dovere, che è l’unica garanzia 

della felicità sociale; nutriamo in lui questo sentimento attraverso tutte le nostre 
istituzioni e facciamo sì che l’istruzione pubblica sia diretta verso questo fine.. Il vero 

sacerdote dell’Essere supremo è la natura; il suo tempio, l’universo; il suo culto, 

la virtù; la sua festa, la gioia di molta gente, riunita sotto i suoi occhi per stringere i 

dolci vincoli della fratellanza universale e offrirgli l’omaggio di cuori sensibili e puri…”, 
dimentico forse del fatto, lui che era cresciuto nella segreteria del vescovo, che il Dio 

vivo e vero ha istituito la Chiesa ed ha voluto i preti: “non voi avete scelto me, ma io 

ho scelto voi” – Gv.15,9-17 – e che per quanto nobili fossero i suoi principi, 
Robespierre aveva fondato la sua personale religione, eliminando di fatto lo stesso 

Gesù Cristo – mai nominato nei suoi discorsi sulla religione cristiana – l’unico e vero 

Sacerdote per mezzo del quale il sacerdote ordinato non fa altro che ripetere il Suo 

Sacrificio e non quello dell’uomo o di Robespierre…. 

Insomma alla fine Robespierre proclama “religione di stato” il culto dell’Essere 

Supremo secondo le suggestioni, l’interpretazione di Jean-Jacques Rosseau – e dello 

stesso Voltaire – attirandosi, come era prevedibile e giusto, il dissenso cattolico, ma 
anche quello degli atei il cui unico “essere supremo” era il loro diritto a non credere in 

un Essere “invisibile”. 



Robespierre predicava le “virtù” ma non erano certo quelle del Vangelo! 

Sui principi di morale politica, memorabile il suo Discorso del 5 febbraio 

1794, ecco alcuni stralci: 
“Un re, un senato orgoglioso, un Cesare, un Cromwell, devono innanzi tutto cercare di 

coprire i loro progetti con un velo religioso, transigere con tutti i vizi possibili, far la 

corte a tutti i partiti, e schiacciare quello delle persone che vogliono realizzare il bene; 
opprimere ed ingannare il popolo, per giungere al fine della perfida ambizione. (..) 

Qual è lo scopo cui tendiamo? Il pacifico godimento della libertà e dell’uguaglianza; il 

regno di quella giustizia eterna le cui leggi sono state incise non già sul marmo o sulla 

pietra, ma nel cuore di tutti gli uomini, anche in quello dello schiavo che le dimentica e 
del tiranno che le nega. 

(..) Ora, qual è mai il principio fondamentale del governo democratico o popolare, cioè 

la forza essenziale che lo sostiene e che lo fa muovere? È la virtù. Parlo di quella virtù 
pubblica che operò tanti prodigi nella Grecia ed in Roma, e che ne dovrà produrre 

altri, molto più sbalorditivi, nella Francia repubblicana. Di quella virtù che è in 

sostanza l’amore della patria e delle sue leggi. Ma, dato che l’essenza della 
Repubblica, ossia della democrazia, è l’uguaglianza, ne consegue che l’amore della 

patria comprende necessariamente l’amore dell’uguaglianza”. 

(.. e dopo aver elogiato il concetto di democrazia e di uguaglianza, pur condivisibile in 

molti punti, ecco i metodi e il concetto di virtù che non possiamo affatto condividere)… 

” Bisogna soffocare i nemici interni ed esterni della Repubblica, oppure perire 

con essa. Ora, in questa situazione, la massima principale della vostra politica 

dev’essere quella di guidare il popolo con la ragione, ed i nemici del popolo con il 
terrore. 

Se la forza del governo popolare in tempo di pace è la virtù, la forza del governo 

popolare in tempo di rivoluzione è ad un tempo la virtù ed il terrore. La virtù, senza la 
quale il terrore è cosa funesta; il terrore, senza il quale la virtù è impotente. 

Il terrore non è altro che la giustizia pronta, severa, inflessibile. Esso è 

dunque una emanazione della virtù. È molto meno un principio contingente, che 

non una conseguenza del principio generale della democrazia applicata ai bisogni più 
pressanti della patria. Si è detto da alcuni che il terrore era la forza del governo 

dispotico. Il vostro terrore rassomiglia dunque al dispotismo? Sì, ma come la spada 

che brilla nelle mani degli eroi della libertà assomiglia a quella della quale sono armati 
gli sgherri della tirannia. Che il despota governi pure con il terrore i suoi sudditi 

abbrutiti. Egli ha ragione, come despota. Domate pure con il terrore i nemici della 

libertà: e anche voi avrete ragione, come fondatori della Repubblica. 

(…) Punire gli oppressori dell’umanità: questa è clemenza! Perdonare loro sarebbe 
barbarie. Il rigore dei tiranni ha come fondamento soltanto il rigore: quello del 

governo repubblicano ha invece come sua base la beneficenza. 

E così, maledetto chi oserà dirigere contro il popolo quel terrore che deve riversarsi 
solamente contro i suoi nemici! Maledetto chi – confondendo gli errori inevitabili della 

virtù civica con gli errori calcolati della perfidia o con gli attentati dei cospiratori – 

abbandona il pericoloso intrigante, per perseguitare il cittadino pacifico! Perisca lo 
scellerato che osa abusare del sacro nome di libertà, o delle armi terribili che essa gli 

ha affidato, per portare il lutto o la morte nel cuore dei patrioti!…” 

http://www.giovanniarmillotta.it/metodo/robespierre06.htm
http://www.giovanniarmillotta.it/metodo/robespierre06.htm


Senza alcun dubbio Robespierre è un genio. Un 

genio per il laicismo e per la scristianizzazione 

dell’Europa partita appunto con la Rivoluzione 
Francese. 

E poichè chi sta con lo zoppo impara a zoppicare, quanti 

politicanti si sono ispirati alle idee di Robespierre non 
hanno fatto altro che prendere il peggio, perchè di idee 

buone per la politica in se stessa, ne aveva, ma erano i 

principi su cui voleva fondarla e l’ha fondata che sono 

sballati, a partire da un Essere Supremo senza nome, 
inconoscibile, adattabile alle proprie ideologie. Un Dio 

senza una Rivelazione, è un dio accomodante. 

Fa riflettere il monito del Cristo: “tutti quelli che mettono 
mano alla spada periranno di spada….” (Mt.26, 52), così 

finisce Robespierre  il 28 luglio 1794  che, già 

gravemente ferito in pieno volto, viene portato alla 
ghigliottina fra il tripudio di quel popolo al quale aveva dato quella presunta libertà 

impostata sulla strana morale di un Essere Superiore senza nome, senza identità. 

Certe persecuzioni hanno rinsaldato la fede del popolo. Ma questa francese 

sembra aver cancellato la cristianità. 
” Sì, è così. Per 15 anni fu resa impossibile la trasmissione della fede. 

Un’intera generazione. Pensi che Michelet fu battezzato a 20 anni e Victor 

Hugo non ha mai saputo se era stato battezzato o no. Le chiese chiuse. I 
preti uccisi o costretti a spretarsi e sposarsi o deportati e esiliati. 

Francamente io non capisco come oggi i cattolici possano inneggiare alla 

Rivoluzione. 
Altra cosa è il perdono e altra solidarizzare con i carnefici, rinnegando le 

vittime e i martiri. Penso che la Chiesa tema, parlando male della 

Rivoluzione, di sembrare antimoderna, di opporsi alla modernità. lo credo che 

sia il contrario. E sono orgoglioso che sia stato un Paese protestante come 
l’Inghilterra a dare asilo ai preti cattolici perseguitati. Infatti non c’è libertà 

più fondamentale della libertà religiosa.” 

(professor Pierre Chaunu, una delle autorità per la storia moderna, membro 
dell’Institut de France) 

Che ci furono poi aspetti positivi negli ideali politici di Robespierre, è innegabile. 

Ma con i moti rivoluzionari francesi nasce il mito solare della Rivoluzione, quella che 

cambiò il corso dell’Europa, era il 1789. 

Il 5 settembre 1793, invece, il sogno della rivoluzione si trasforma nell’incubo del 

terrore. 

La Rivoluzione Francese fu una vera e propria “rivoluzione sociale”, smisuratamente 
più radicale di qualunque equivalente sollevazione. Fu la sola fra tutte le rivoluzioni 

contemporanee ad essere veramente universale: le sue soldatesche popolari si 

levarono per rivoluzionare il mondo, le sue idee lo rivoluzioneranno veramente. Nella 
stessa Costituzione del 1795, nel Preambolo – noto come “Dichiarazione dei diritti 

https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese1_558128e933175.jpg


dell’uomo e del cittadino” – ritroviamo riassunti gli ideali 

rivoluzionari, poi condensati nell’espressione: “Liberté, 

Égalité, Fraternité“. 
La prima parola del motto repubblicano, Liberté, fu 

concepita secondo l’idea liberale. Essa, nella 

“Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino”, fu 
definita in questo modo: “La libertà consiste nel potere 

di fare ciò che non nuoce ai diritti altrui”. “Vivere liberi o 

morire” fu la grande massima repubblicana. 

L’Uguaglianza, invece, ha un alto valore morale, poiché 
con il termine Égalité si voleva assegnare alla legge un 

valore democratico: tutti divenivano uguali e le 

differenze per nascita o condizione sociale dovevano 
essere abolite. Ognuno, quindi, aveva il dovere di 

contribuire alle spese dello Stato in proporzione a 

quanto possedeva, tutti divenivano uguali dinanzi alla 
legge. Il terzo motto repubblicano, Fraternité, fu infine 

definito così: “Non fate agli altri ciò che non vorreste fosse fatto a voi”. In pratica, 

“fate costantemente agli altri il bene che vorreste ricevere”. 

Era pratica o solo teoria? 
Secondo i contemporanei coinvolti negli avvenimenti della rivoluzione in Francia, 

anche il “Terrore”, come abbiamo letto sopra, che scaturì dai moti rivoluzionari andava 

giudicato essenzialmente secondo il metro della Virtù. 

Il “Terrore” riferì Robespierre nel suo celebre discorso “Sui principi della 

morale politica” esposto alla Convenzione nazionale, sopra riportato, “non è 

altro che la giustizia severa e inflessibile, ossia l’emanazione della Virtù”. 
All’apice della Rivoluzione francese troviamo quindi il “Terrore” come necessità, che 

mise a soqquadro la Francia. Esso fu la naturale conclusione di un movimento che, per 

accelerazioni progressive, volle fare terra bruciata del passato religioso, culturale e 

civile della Francia, e praticò sistematicamente, come metodo di lotta politica, 
l’annichilamento dell’avversario esercitando il potere in modo totalitario. 

Entra in scena la ghigliottina. E quale curiosità vi troviamo? che ad inventarla 

è un ex gesuita. 
Durante tutto il periodo rivoluzionario esiste un binomio terrificante: “Rivoluzione-

patibolo”. Esso si precisa meglio con l’assimilazione del patibolo con una nuova 

macchina: la ghigliottina. Anche se già inventata nel 1790, il suo uso è introdotto da 

un voto dell’Assemblea Legislativa nel 1792. La “macchina per ammazzare” è 
inventata da Joseph Ignace Guillotin, un ex gesuita uscito dalla Compagnia di Gesù 

nel 1763 per studiare la medicina del corpo anziché quella dell’anima. Nel 1789 entra 

negli Stati Generali (poi trasformatisi in Assemblea Nazionale) come rappresentante 
del Terzo Stato di Parigi, la città dove esercita l’arte medica. 

I massacri dei preti che dissero no al giuramento 

«Fino alla Costituzione civile del clero non ci fu rottura fra Chiesa e rivoluzione» scrive 
Luigi Mezzadri. 

In una «atmosfera d’infatuazione e di speranze, il clero era stato all’avanguardia». 

Persino «la rinuncia ai beni e la perdita dei privilegi era stata assorbita in modo 

https://cooperatores-veritatis.org/2017/01/23/i-gesuiti-scristianizzazione-chiesa-1/
https://cooperatores-veritatis.org/2017/01/23/i-gesuiti-scristianizzazione-chiesa-1/
https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese3_55812996659d0.jpg


dignitoso». Rimaneva soltanto da chiarire un fatto: i preti erano i rappresentanti di 

una religione considerata come un «servizio pubblico», oppure come qualcosa da 

relegare nella coscienza dei singoli? 

La risposta venne il 12 luglio 1790 con la Costituzione civile del clero (sostenuta da 

Robespierre), che considerava preti e vescovi funzionari dello Stato (con tanto di 

giuramento di fedeltà alla nazione). 

Si aprì una ferita che generò «due Chiese»: una incline al giuramento e l’altra 

refrattaria. 

Con un atto di forza vennero nominati vescovi costituzionali al posto dei refrattari. 

Cominciò anche la persecuzione di preti e vescovi refrattari (che fece montare il caso 
della Vandea) con deportazione di decine di migliaia di loro ( 40 mila nel 1792) e 

molte esecuzioni: il 2 settembre 1790, per esempio, 20 preti e 3 vescovi all’abbazia di 

Saint-Germain, oltre 70 al seminario di Saint-Firmin (nel 1926 191 vittime furono 
riconosciute martiri e beatificate), fino ai conati del 1797 con 41 esecuzioni di 

sacerdoti e distruzione di chiese ed edifici religiosi… 

La Rivoluzione di Robespierre fece sparire nel nulla circa 10.000 fra sacerdoti 
e religiosi, molti dei quali non si seppe più nulla. 

Liberté, Égalité, Fraternité…. ebbè! 

Così riportava un articolo Avvenire nel 2004: 

Le acque si sono comunque calmate ed è giunto il momento di tirar qualche somma. 
Come fa Luigi Mezzadri, che nel suo recente La Rivoluzione francese e la Chiesa (Città 

Nuova, pagine 216, euro 14,50) ci propone una ricostruzione limpida, equilibrata e di 

largo respiro di un rapporto molto articolato e complesso, insofferente di 
semplificazioni. 

La periodizzazione, anzitutto: in quale arco cronologico situare il discorso? La faccenda 

non è così semplice. Quando finì la Rivoluzione francese? Col Termidoro, col 
Consolato, con l’Impero, con la Restaurazione? Gaetano Salvemini, in un suo saggio 

storiograficamente parlando abbastanza radicale, era perentorio: già il Terrore 

rappresenta una degenerazione della Rivoluzione, che per questo si arresta al 1793 

per dar luogo a una serie di fasi tiranniche. 

Con abbondanza di documenti Mezzadri dimostra che membri del clero erano molto 

coinvolti nella contestazione, all’origine solo finanziaria e amministrativa, allo 

strapotere della corona e ai privilegi economici e fiscali dei prelati e degli aristocratici; 
e che in fondo la Rivoluzione che finì con l’accanirsi contro le Chiese e la gente di 

chiesa non si potrebbe definire né “borghese”, né di popolo, bensì rappresentava 

l’esito di una sorta di dittatura trasversale allargata (i celebri “ventimila” della 

Commune parigina dei quali ha parlato lo Chaunu). Ma, una volta avviata, la macchina 
rivoluzionaria infierì soprattutto sui membri del clero e sui fedeli: e qui il Mezzadri non 

tace i massacri, le sevizie, le violenze d’ogni sorta. 

Liberté, Égalité, Fraternité…. ebbè! 



Durante la rivoluzione francese è stato il 

“portavoce della (sua) sana Virtù”, ma certamente 

anticipò il ruolo politico dei dittatori del XX secolo. 
In una intervista di Antonio Socci al professore Chaunu 

dopo l’uscita del suo libro, gli chiese: 

“Professore, il suo libro è uscito in Francia a marzo, già 
da alcuni anni lei si è ribellato al coro degli intellettuali e 

alle ingiunzioni del potere politico, contestando la 

legittimità di queste celebrazioni. Perché?” 

ecco la risposta: 

“È una mascherata indecente, un’operazione 

politica che sfrutta le stupidaggini che la scuola di 

Stato insegna sulla Rivoluzione. Pensi alle bétises 
del ministro della Cultura Lang: “L’89 segna il 

passaggio dalle tenebre alla luce”. Ma quale luce? 

Stiamo commemorando la rivoluzione della menzogna, del furto e del 
crimine. Ma trovo scioccante soprattutto che, alle soglie del ’92, anche tutto il 

resto d’Europa festeggi un periodo dove noi ci siamo comportati da 

aggressori verso tutti i nostri vicini, saccheggiando mezza Europa e 

provocando milioni di morti. Cosa c’è da festeggiare? Eppure qua in Francia 
ogni giorno una celebrazione, il 3 aprile, il 5, il 10. È grottesco“. 

Replica ironicamente Socci: 

“Ma è stato comunque un evento che ha cambiato la storia”. 

la risposta di Chaunu: 

“Certo, come la peste nera del 1348, ma nessuno la festeggia”. 

Perciò, Eminenza cardinale Maradiaga, non s’infili in questi vicoli ciechi della storia, la 
Chiesa cammina a testa alta grazie ai suoi tanti martiri e alle dure persecuzioni subite. 

Se per lei la Rivoluzione francese fu “autenticamente umana”, non scandalizziamoci se 

si arriva a dire oggi che Nostro Signore Gesù Cristo sulla croce non c’è arrivato 

proprio, e se ci fosse mai arrivato, fu una esecuzione da nulla; che magari la tomba 
non era vuota; o che l’eresia ariana non era una eresia, ma solo un punto di vista 

cattolico diverso da intendere l’identità del Cristo e di conseguenza arrivare ad 

affermare che le eresie non esistono. 

Se la Rivoluzione francese fu “autenticamente umana”, possiamo dire tranquillamente 

ai nostri fratelli e sorelle perseguitati nel mondo, di stare tranquilli, perchè ciò che 

stanno subendo è “autenticamente umano”, anche se ciò poi metterebbe in crisi le 

parole del Pontefice, quando denuncia il sangue di questi nuovi Martiri del nostro 
tempo, definendola una carneficina disumana, una persecuzione disumanizzante. 

Concludiamo con l’accennato articolo di Massimo Viglione su Riscossa Cristiana, 

riportando quanto segue perchè è fondamentale, oggi, parlare con un cuor solo ed un 
anima sola: 

https://cooperatoresveritatis.files.wordpress.com/2016/09/009-rivoluzione-francese5_55812a372d46b.jpg


“Occorre dire che in un certo senso sua Eminenza ha ragione su un punto: dire che la 

Rivoluzione Francese fu “pienamente umana” in fondo non è del tutto corretto (perché 

fu essenzialmente preterumana), ma neanche del tutto sbagliato. Il problema però è 
che Sua Eminenza non si è reso conto che proprio affermando questo si è dato la 

risposta da solo. È “umana”. E Dio? Dov’era? Ciò che è umano è buono solo se fondato 

sul divino. Altrimenti, la storia ci dimostra bene cosa può accadere. 

Attenzione, Eminenza, concludo con un avviso amichevole: anche la Rivoluzione 

Francese ha fatto una cosa buona. Davvero! Quale? 

Dopo aver massacrato i preti refrattari fedeli alla Chiesa di sempre con la complicità 

del clero costituzionalista traditore, indovini che ha fatto? Ha massacrato anche il clero 
costituzionalista traditore. Nessuno si è salvato. Perché, come dicevano Robespierre e 

soci, il solo essersi fatti preti ha offeso la natura dell’uomo e pertanto, sebbene 

traditori del nemico, sono anche sempre traditori della Rivoluzione. 

Faccia attenzione, Eminenza. Lei non è più furbo del demonio e dei suoi servitori. E 

non si dimentichi che il 28 luglio 1794 Robespierre fu ghigliottinato a Parigi 

Maximilien…. e non da martire. 

———- 

Sia lodato Gesù Cristo 

 


