
1997 by Edizioni Segno 
 
Via del Vascello, 12 - 33100 Udine 
Tel.0432/521881 

Fax 0432/508455 
 
ISBN 88-7282-240-8 
 
 

IL TRATTATO DEL PURGATORIO 
di Santa Caterina da Genova 

 
 

I. - Perfetta uniformità delle Anime purganti al volere di Dio. 
II. - Gioia delle Anime del Purgatorio e loro crescente visione di Dio. 
L'esempio della ruggine. 
III. - Pene delle Anime del Purgatorio. La separazione da Dio, loro maggior 
pena. 
IV. - Differenza tra dannati ed Anime purganti. 
V. - Dio mostra la sua bontà anche verso i dannati. 
VI. - Purificate dal peccato, le Anime purganti scontano giocondamente le 
pene. 
VII. - Con quale violenza d'amore le Anime del Purgatorio bramano di 
godere Iddio. L'esempio del pane e dell'affamato. 
VIII. - L'Inferno e il Purgatorio rivelano la mirabile sapienza di Dio. 
IX. - Necessità del Purgatorio. 
X. - Natura terribile del Purgatorio. 
XI. - L'amore di Dio che attrae a sé le Anime sante e l'impedimento che esse 
trovano nel peccato, genera la pena del Purgatorio. 
XII. - Come Dio purifica le Anime. L'esempio dell'oro nel crogiuolo. 
XIII. - Desiderio ardente delle Anime di trasformarsi in Dio, e sapienza di 
Dio nell'occultare ad esse le loro imperfezioni. 
XIV. - Gioia e dolore delle anime purganti. 
XV. - Le Anime purganti non possono più meritare. Come è disposta la loro 
volontà verso le opere offerte in questo mondo a loro suffragio. 
XVI. - Le Anime vogliono la perfetta purificazione. 
XVII. - Esortazioni e rimproveri ai viventi. E così quell'anima benedetta, 
vedendo le sopradette cose nel divin lume, disse: 
XVIII. - Sofferenza spontanea e lieta delle Anime purganti. 
XIX. - La Santa conclude la sua dottrina sulle anime del Purgatorio 
coll'applicazione di ciò che esperimenta nell'anima sua. 
 
Come per comparazione del divino fuoco quale in sé sentiva, comprendeva 
come era il Purgatorio, e in che modo vi stanno le anime contente e 
tormentate. 
 



Quest' anima santa ancora in carne, trovandosi posta nel Purgatorio de l'affocato 
amore di Dio, il quale tutta la bruciava e purificava di quanto aveva da purificare, 
acciocché passando da questa vita, potesse essere presentata innanzi al cos petto del 
suo dolce amore Iddio; per mezzo di questo amoroso fuoco, comprendeva nell'anima 
sua, come stavano le anime dei fedeli nel luogo del Purgatorio, per purgare ogni 
ruggine e macchia di peccato, che in questa vita ancora non avessero purgato. 
 
E siccome essa, posta nel Purgatorio amoroso del divin fuoco, stava unita a esso 
divino Amore, e contenta di tutto quello che Egli in lei operava, così comprendeva 
delle anime che sono nel Purgatorio e diceva: 
 
I. - Perfetta uniformità delle Anime purganti al volere di Dio. 
 

Le anime che sono nel Purgatorio (secondo che mi par comprendere) non 
possono avere altra elezione che di essere in esso luogo, e questo è per 
l'ordinazione di Dio, il quale ha fatto questo giustamente. Né si possono più 
voltare verso se stesse, né dire: "Io ho fatto tali peccati per i quali merito di star 
qui". Né possono dire: "Non li vorrei aver fatti perché andrei ora in paradiso". Né 
dire ancora: "Quegli ne esce più presto di me" ovvero: "Io ne uscirò più presto di 
lui". 
 

2. Non possono avere alcuna memoria propria, né d'altri parimenti, in bene né 
in male che in loro faccia maggior afflizione del suo ordinario. Ma hanno un 
tanto contento di essere nella ordinazione di Dio, e che Egli adoperi tutto 
quello che gli piace, e come gli piace, che di sé medesime non ne possono 
pensare con maggior loro pena. 
 
3. E solamente vedono l'operazione della divina bontà, la quale ha tanta 
misericordia all'uomo per condurlo a sé, che di pena, né di bene che possa 
accadere in proprietà, non se ne può niente da esse vedere, e se lo potessero 
vedere non sarebbero in carità pura. 
 
4. Non possono vedere neppure che siano in quelle pene per i loro peccati, e 
non possono tenere quella vista nella mente; imperocché vi sarebbe una 
imperfezione attiva, la quale non può essere in esso luogo, perché non vi si 
può più attualmente peccare. 
 
5. La causa del Purgatorio che hanno in loro, la vedono una sol volta nel 
passare da questa vita, e poi mai più la vedono; imperocché altrimenti vi 
sarebbe una proprietà. 

 
6. Essendo dunque esse in carità, e da quella non potendo più deviare con 
attuale difetto, non possono più volere né desiderare se non il puro volere 
della pura carità; ed essendo in quel fuoco purgatorio, sono nella ordinazione 
divina: (la quale è carità pura), e non possono più in alcuna cosa da quella 
deviare: perché sono private così di attualmente peccare, come sono pure di 
attualmente meritare. 



 
II. - Gioia delle Anime del Purgatorio e loro crescente visione di Dio. 
L'esempio della ruggine. 
 

Non credo che si possa trovare contentezza da comparare a quella di 
un'anima del Purgatorio, eccetto quella dei santi del Paradiso. 
 
E ogni giorno questa contentezza cresce, per l'influsso di Dio in esse anime, il 
quale va crescendo, siccome va consumando l'impedimento dell'influsso. 
 
2. La ruggine del peccato è l'impedimento, e il fuoco va consumando la 
ruggine; e così l'anima sempre più si va discoprendo al divino influsso. 
Siccome una cosa coperta non può corrispondere alla riverberazione del sole, 
non per difetto del sole, che di continuo luce, ma per l'opposizione della 
copertura: se si consumerà dunque la copertura, si discoprirà la cosa al sole; e 
tanto più corrisponderà alla riverberazione, quanto la copertura più si andrà 

consumando. 
 
3. Così la ruggine (cioè il peccato) è la copertura delle anime, e nel Purgatorio 
si va consumando per il fuoco; e quanto più consuma, tanto più sempre 
corrisponde al vero sole Iddio. Però tanto cresce la contentezza, quanto manca 
la ruggine e si discopre l'anima al divin raggio. E così l'un cresce e l'altro 
manca, sin che sia finito il tempo. 
 
4. Non manca però la pena, ma solo il tempo di stare in essa pena. E quanto 
alla volontà, non possono mai dire che quelle pene siano pene, tanto si 
contentano dell'ordinazione di Dio, con la quale è unita la loro volontà in pura 
carità. 
 
III. - Pene delle Anime del Purgatorio. La separazione da Dio, loro maggior 
pena. 
 

Dell altra parte poi hanno una pena tanto estrema, che non si trova lingua che 
la possa narrare, né intelletto che possa capirne una minima scintilla, se Dio 
non gliela mostrasse per grazia speciale. 
 
2. La quale scintilla Dio per grazia la mostrò a quest'anima; ma con la lingua 
non la posso esprimere. E questa vista che mi mostrò il Signore, mai più s'è 
partita dalla mente mia; e ve ne dirò quello che potrò, e intenderanno quelli, 
ai quali il Signore si degnerà l'intelletto aprire. 
 
3. Il fondamento di tutte le pene è il peccato originale o attuale. Dio ha creata 
l'anima, pura, semplice, e netta di ogni macchia di peccato, con un certo 
istinto beatifico verso di lui, dal quale istinto il peccato originale, che essa 
trova, l'allontana: poi quando vi si aggiunge l'attuale, ancora più se ne 



allontana, e quanto più se ne fa lontana, tanto più diventa maligna; 
imperocché Dio meno le corrisponde. 
 
4. E perché tutte le bontà che possano essere, sono per la partecipazione di 

Dio; il quale corrisponde nelle creature irrazionali, come vuole e come ha 
ordinato, e non manca loro mai; e nell'anima razionale corrisponde più e 
meno, secondo che la trova purificata dall'impedimento del peccato; perciò, 
quando si trova un'anima che si accosti alla sua prima creazione pura e netta, 
quello istinto beatifico se la va discoprendo e crescendo tuttavia, con tanto 
impeto e furor di fuoco di carità (il quale la tira al suo ultimo fine) che le par 
cosa insopportabile di essere impedita; e quanto più vede, tanto le è più 
estrema pena. 
 
IV - Differenza tra dannati ed Anime purganti. 
 

E perché le anime che sono nel Purgatorio, sono senza colpa di peccato, sono 

senza colpa di peccato, perciò non hanno impedimento tra Dio e loro, salvo 
quella pena la quale le ha ritardate, sicché l'istinto non ha potuto avere la sua 
perfezione. 
 
2. E vedendo per certezza quanto importi ogni minimo impedimento, ed 
essere per necessità di giustizia ritardato esso istinto, di qui nasce in loro un 
estremo fuoco, simile a quello dell'Inferno, eccetto la colpa, la quale è quella 
che fa la volontà maligna ai dannati dell'Inferno; ai quali Dio non corrisponde 
la sua bontà: e perciò restano in quella disperata, maligna volontà contro la 
volontà di Dio. 
 
3. Di qui si vede esser manifesto, che la perversa volontà contro la volontà di 
Dio, è quella che fa la colpa; e perseverando la mala volontà, persevera la 
colpa. 
 
4. E per esser quelli dell'Inferno passati di questa vita con la mala volontà, la 
loro colpa non è rimessa, né si può rimettere; perché più non si possono 
mutare di volontà, poiché con quella son passati di questa vita; nel qual passo 
si stabilisce l'anima in bene o in male, come si trova con la volontà deliberata; 
siccome è 
 
scritto: Ubi te invenero, cioè nell'ora della morte, con qual volontà, o di peccare, 
o mal contento e pentito del peccato: Ibi te judicabo. 
 

5. Al qual giudizio non è poi remissione: imperocché dopo la morte, la libertà 
del libero arbitrio non è più vertibile; ma sta fermata in quello, in che si trova 
al punto della morte. 
 



6. Quelli dell'Inferno, per essere trovati al punto della morte con la volontà di 
peccare, hanno con seco la colpa infinitamente, e la pena, non però tanta 
quanta meritano; ma pur quella che hanno è senza fine. 
 

7. Ma quelli del Purgatorio han solamente la pena, perciocché la colpa fu 
cancellata nel punto della morte, essendo stati trovati mal contenti dei peccati 
loro, e pentiti d'aver offeso la divina bontà; e così essa pena è finita, e va 
sempre mancando, quanto al tempo, com'è detto. 
 
Oh miseria sopra ogni miseria, e tanto più, quanto non è considerata 
dall'umana cecità! 
 
V - Dio mostra la sua bontà anche verso i dannati. 
 

La pena dei dannati non è già infinita in quantità; imperocché la dolce bontà 
di Dio, spande il raggio della sua misericordia ancora nell'Inferno. 
 
2. Perché l'uomo, morto in peccato mortale, merita pena infinita e tempo 
infinito; ma la misericordia di Dio ha fatto solo il tempo infinito, e la pena 
terminata in quantità: imperocché giustamente avrebbe potuto dar loro molto 
maggior pena, che non ha dato. 
 
3. Oh quanto è pericoloso il peccato fatto con malizia: perché l'uomo 
difficilmente se ne pente, e non pentendosi, sempre sta la colpa; la quale tanto 
persevera, quanto l'uomo sta nella volontà del peccato commesso o di 
commetterlo! 
 
VI. - Purificate dal peccato, le Anime purganti scontano giocondamente le 
pene. 
 

Ma le anime del Purgatorio hanno in tutto conforme la loro volontà con quella 
di Dio: e però Dio corrisponde loro con la sua bontà, ed esse restano contente 
(quanto alla volontà) e purificate dal peccato originale e attuale, quanto alla 
colpa. 
 
2. Restano così quelle anime purificate come quando Dio le creò: e per essere 
passate di questa vita mal contente e confessate di tutti i loro peccati 
commessi, con volontà di non più commetterne, Iddio subito perdona loro la 
colpa, e non resta loro se non la ruggine del peccato, della quale poi si 
purificano nel fuoco con pena. 
 
3. E così purificate d'ogni colpa, e unite a Dio per volontà, vedono 
chiaramente Dio, secondo il grado che fa loro conoscere; e vedono ancora 
quanto importi la fruizione di Dio, e che le anime sono state create a questo 
fine. 
 



VII. - Con quale violenza d'amore le Anime del Purgatorio bramano di 
godere Iddio. L'esempio del pane e dell'affamato. 
 

Trovano ancora una conformità tanto unitiva con esso loro Dio, la quale tira 
tanto a sé (per l'istinto naturale di Dio con l'anima), che non se ne può dare 
ragioni, figure, 0 esempi, che siano sufficienti a chiarire questa cosa, siccome 
la mente la sente in effetto e comprende per interiore sentimento. Non di 
meno dirò un esempio che alla mente si presenta. 
 
2. Se in tutto il mondo non vi fosse se non un pane, il quale dovesse levare la 
fame a tutte le creature, e che solamente vedendolo, le creature si saziassero; e 
avendo l'uomo, per natura, quando è sano, istinto di mangiare, se non 
mangiasse, e non si potesse infermare, né morire, quella fame sempre 
crescerebbe, perché l'istinto di mangiare mai gli verrebbe meno. 
 
E sapendo che solo il detto pane lo potrebbe saziare, e non avendolo, la fame 

non si potrebbe levare: però resterebbe in pena intollerabile. Ma quanto più 
l'uomo se gli avvicinasse, e non potendolo vedere, tanto più gli si 
accenderebbe il desiderio naturale, il quale per suo istinto è tutto raccolto 
verso il pane, dove consiste tutto il suo contento. 
 
3. E se fosse certo di giammai veder pane, in quel punto avrebbe l'inferno 
compito, come le anime dannate, le quali sono private d'ogni speranza di mai 
poter vedere il pane Dio, vero Salvatore. 
 
4. Ma le anime del Purgatorio hanno speranza di vedere il pane, e in tutto 
saziarsene. Perciò tanto patiscono fame e tanto stanno in pena, quanto 
staranno a potersi saziare di quel pane, Gesù Cristo, vero Dio Salvatore, Amor 
nostro. 
 
VIII. - L'Inferno e il Purgatorio rivelano la mirabile sapienza di Dio. 
 

Siccome lo spirito netto e purificato non trova luogo, eccetto Dio, per suo 
riposo, per essere stato a questo fine creato, così l'anima in peccato, altro 
luogo non ha salvo l'Inferno, avendole ordinato Dio quel luogo per fine suo. 
 
2. Però in quell'istante che lo spirito è separato dal corpo, l'anima va 
all'ordinato luogo suo senz'altra guida, eccetto quella che ha la natura del 
peccato; partendosi però l'anima dal corpo in peccato mortale. 
 
3. E se l'anima non trovasse in quel punto quella ordinazione (procedente 
dalla giustizia di Dio) rimarrebbe in maggior Inferno che non è quello; per 
ritrovarsi fuori di essa ordinazione, la quale partecipa della divina 
misericordia, perché non le dà tanta pena quanto merita. Perciò non trovando 
luogo più conveniente, né di minor male per lei, per l'ordinazione di Dio, vi si 
getta dentro, come nel suo proprio luogo. 



 
4. Così, al proposito nostro del Purgatorio, l'anima separata dal corpo, la 
quale non si trova in quella nettezza, come fu creata, vedendo in sé 
l'impedimento, e che non le può esser levato, salvo che per mezzo del 

Purgatorio, presto vi si getta dentro, e volentieri. 
 
5. E se non trovasse questa ordinazione, atta a levarle quell'impaccio, in 
quell'istante, in lei si genererebbe un Inferno peggiore del Purgatorio, 
vedendo di non poter giungere, per l'impedimento, al suo fine Dio; il quale 
importa tanto, che in comparazione il Purgatorio non è da stimare; benché, 
come è detto, sia simile all'Inferno: ma in quella comparazione è quasi niente. 
 
IX. - Necessità del Purgatorio. 
 

Più ancora dico ch'io vedo, quanto per parte di Dio, il Paradiso non aver 
porta: ma chi vi vuole entrare vi entra; perché Dio è tutto misericordia, e sta 
verso di noi con le braccia aperte per riceverne nella sua gloria. 
 
2. Ma ben vedo quella divina essenza di essere di tanta purità e nettezza, (e 
molto più che immaginar si possa) che l'anima, la quale in sé abbia tanta 
imperfezione, quanta sarebbe un minimo bruscolo, si getterebbe più presto in 
mille Inferni, che trovarsi in presenza della divina maestà con quella macchia. 
 
3. E perciò vedendo il Purgatorio ordinato per levarle esse macchie, vi si getta 
dentro, e le par trovare una gran misericordia, per potersi levar 
quell'impedimento. 
 
X. - Natura terribile del Purgatorio. 
 

Di quanta importanza sia il Purgatorio, né lingua lo può esprimere, né mente 
capire, salvo che lo vedo esser di tanta pena come l'Inferno: e nientedimeno io 
vedo l'anima la quale in sé sente una minima macchia d'imperfezione, 
riceverlo per misericordia (come si è detto), non facendo in un certo modo 
stima, in comparazione di quella macchia impeditiva del suo amore. 
 
2. E parmi vedere la pena delle anime del Purgatorio esser più, per veder di 
avere in sé cosa che dispiaccia a Dio, e averla fatta volontariamente contro 
tanta bontà, che di niuna altra pena che sentano in esso Purgatorio. Questo è 
perché essendo in grazia, vedono la verità e l'importanza dell'impedimento, il 
quale non le lascia avvicinare a Dio. 
 
3. Tutte queste cose che son dette, per comparazione di quello che io ne sono 
certificata nella mente mia (per quanto ne ho potuto comprendere in questa 
vita), son di tanta estremità, che ogni vista, ogni parola, ogni sentimento, ogni 
immaginazione, ogni giustizia, ogni verità, mi paiono bugie e cose da niente. 
 



Resto ancora confusa per non saper trovare vocaboli più estremi. 
 
XI. - L'amore di Dio che attrae a sé le Anime sante e l'impedimento che esse 
trovano nel peccato, genera la pena del Purgatorio. 
 

Io vedo sì gran conformità di Dio con l'anima, che quando la vede in quella 
purità nella quale Sua Maestà le creò, le dà un certo modo attrattivo di 
affocato amore, sufficiente per annichilarla, benché sia immortale. 
 
2. E la fa stare tanto trasformata in sé suo Dio, che non si vede esser altro che 
Dio, il quale continuamente la va tirando e affogando, né mai lasciandola, 
finché l'abbia condotta a quell'essere donde è uscita, cioè in quella pura 
nettezza in cui fu creata. 
 
3. Quando l'anima, per interior vista, si vede così da Dio tirar con tanto 
amoroso fuoco, allora per quel calore dell'affocato amore del suo dolce 

Signore e Dio, che sente ridondar nella sua mente, tutta si liquefa. 
 
4. Vedendo poi nel divino lume, siccome Dio non cessa mai di tirarla e 
amorosamente condurla all'intera sua perfezione, con tanta cura e continua 
provvisione; e che lo fa solo per puro amore; ed essa per aver l'impedimento 
del peccato, non poter seguire quel tirare fatto da Dio, cioè quell'unitivo 
sguardo, che Dio le ha dato per tirarla a sé: vedendo ancora, quanto le importi 
l'esser ritardata di non poter vedere il divino lume: aggiuntovi l'istinto 
dell'anima, la quale vorrebbe esser senza impedimento, per esser tirata da 
esso unitivo sguardo: dico la vista delle predette cose esser quella, che genera 
alle anime la pena la quale hanno nel Purgatorio. 
 
5. Non che facciano stima della lor pena (benché sia però grandissima), ma 
fanno più stima assai dell'opposizione che si trovano aver contro la volontà di 
Dio, il quale vedono chiaramente acceso d'un estremo e puro amore verso di 
loro. 
 
6. Questo amore, con quell'unitivo sguardo, tira sì forte di continuo, come se 
altro che questo non avesse a fare. 
 
Perciò l'anima, questo vedendo, se trovasse un altro Purgatorio sopra quello, 
per potersi levar più presto tanto impedimento, presto vi si getterebbe dentro, 
per l'impeto di quell'amor conforme tra Dio e l'anima. 
 
XII. - Come Dio purifica le Anime. L'esempio dell'oro nel crogiuolo. 
 

Vedo ancora procedere da quel divino amore verso l'anima certi raggi e lampi 
affocati, tanto penetranti e forti, che pare debbano annichilare non solo il 
corpo, ma ancora essa anima, se fosse possibile. 
 



2. Questi raggi fanno due operazioni: per la prima purificano, con la seconda 
annichilano. 
 
3. Vedi l'oro: quanto più tu lo fondi, tanto più divien migliore, e tanto lo 

potresti fondere, che annichileresti in esso ogni imperfezione. 
 
Questo effetto fa il fuoco nelle cose materiali; ma l'anima non si può 
annichilare in Dio, ma sibbene in sé propria: e quanto più la purifichi, tanto 
più in sé l'annichili, e alfine in Dio resta purificata. 
 
4. L'oro quando è purificato per fino a ventiquattro carati, non si consuma poi 
più, per fuoco che tu gli possa dare; perché non si può consumare se non la 
sua imperfezione. 
 
Così fa il divin fuoco nell'anima. Dio la tiene tanto al fuoco, che le consuma 
ogni imperfezione, e la conduce alla perfezione di ventiquattro carati (ognuna 
però in suo grado): e quando è purificata resta tutta in Dio, senza alcuna cosa 
in sé propria e il suo essere è Dio. 
 
5. Il quale quando ha condotta a sé l'anima così purificata, allora l'anima resta 
impassibile, perché più non le resta da consumare. E se pur così purificata 
fosse tenuta al fuoco, non le sarebbe penoso; anzi le sarebbe fuoco di divino 
amore, come vita eterna, senz'alcuna contrarietà. 
 
XIII. - Desiderio ardente delle Anime di trasformarsi in Dio, e sapienza di 
Dio nell'occultare ad esse le loro imperfezioni. 
 

L' anima è stata creata con tutte quelle buone condizioni, delle quali era 
capace, per pervenire alla perfezione: vivendo però come Dio le ha ordinato, 
non contaminandosi d'alcuna macchia di peccato. 
 
2. Ma essendosi contaminata per il peccato originale, perde i suoi doni e 
grazie, e resta morta, né si può risuscitare, se non da Dio. E quando è 
risuscitata per il Battesimo, le resta la mala inclinazione, la quale la inclina e 
conduce (se non fa resistenza) al peccato attuale, per il quale di nuovo muore. 
 
3. Dio poi ancora la risuscita con un'altra grazia speciale; imperocché resta 
così imbrattata e conversa verso se stessa, che per rivocarla al suo primo stato, 
come Dio la creò, le bisognano tutte le sopraddette divine operazioni, senza le 
quali giammai vi potrebbe ritornare. 
 
4. E quando l'anima si trova in via di ritornare a quel suo primo stato, tanto è 
l'accendimento di doversi trasformare in Dio, che quello è il suo Purgatorio. 
 
Non che possa guardare al Purgatorio, siccome a Purgatorio; ma quello istinto 
acceso e impedito, è quello che le fa il Purgatorio. 



 
5. Quest'ultimo atto di amore è quello che fa quest'opera senza l'uomo; 
trovandosi nell'anima tante imperfezioni occulte, che se le vedesse vivrebbe 
disperata, ma quest'ultimo stato le va consumando tutte. 

 
E poiché sono consumate Dio le mostra all'anima, acciocché essa veda 
l'operazione divina, che le causa il fuoco d'amore, il quale consuma quelle 
imperfezioni che sono da consumare. 
 
XIV - Gioia e dolore delle anime purganti. 
 

Sappi che quello che l'uomo giudica in sé perfezione, innanzi a Dio è difetto: 
imperocché tutto quello che opera di cose le quali abbiano apparenza di 
perfezione, come pur le vede, le sente, le intende, le vuole, ovvero ne ha 
memoria, senza riconoscerle da Dio, in tutte si contamina e imbratta. 
 
2. Perché, dovendo le operazioni essere perfette, bisogna che siano operate in 
noi senza noi, quanto come agenti principali: e che l'operazione di Dio sia in 
Dio, senza l'uomo primo operante. 
 
3. Queste tali operazioni sono quelle, che fa Dio nell'ultima operazione 
dell'amor puro e netto, da sé solo, senza merito nostro: le quali sono tanto 
penetranti e affocate all'anima, che il corpo il quale le è intorno, par che si 
consumi in quel modo come chi stesse in un gran fuoco; perché non 
quieterebbe giammai fino alla morte. 
 
4. È vero che l'amor di Dio, il quale ridonda nell'anima (secondo ch'io vedo) le 
dà una contentezza sì grande, che non si può esprimere; ma questa 
contentezza, alle anime che sono in Purgatorio, non leva scintilla di pena. 
 
5. Anzi quell'amore il quale si trova ritardato, è quello che fa loro la pena; e 
tanto fa pena maggiore, quanta è la perfezione dell'amore del quale Iddio le 
ha fatte capaci. 
 
6. Sicché le anime in Purgatorio hanno contento grandissimo e pena 
grandissima, e l'una cosa non impedisce l'altra. 
 
XV - Le Anime purganti non possono più meritare. Come è disposta la loro 
volontà verso le opere offerte in questo mondo a loro suffragio. 
 

Se le anime del Purgatorio potessero purgarsi per contrizione, in un istante 
pagherebbero tutto il loro debito; tanto affocato impeto di contrizione 
verrebbe loro; e questo per il chiaro lume che hanno dell'importanza di 
quell'impedimento, il quale non le lascia congiungere con il loro fine e Amore 
Dio. 
 



2. E sappi certo, che del pagamento a quelle anime, pure un minimo danaio 
non si perdona, essendo così stato stabilito dalla divina giustizia; e questo è 
quanto per parte di Dio. 
 

3. Per parte poi delle anime, esse non hanno più propria elezione, e non 
possono più vedere, se non quanto vuole Dio, né altro vorrebbero, 
imperocché così sono stabilite. 
 
4. E se alcuna elemosina è fatta loro da quelli che sono nel mondo, la quale 
diminuisca loro il tempo, non si possono più voltare con affetto per vederla, 
eccetto sotto quella giustissima bilancia della volontà divina, in tutto ciò 
lasciando fare a Dio, il quale si paga come alla sua infinita bontà piace. E se si 
potessero voltare a vedere esse limosine fuori di essa divina volontà, sarebbe 
loro una proprietà che leverebbe loro la vista del divino volere; il che sarebbe 
loro un Inferno. 
 
5. Perciò stanno immobili a tutto quello che Dio dà loro, così di piacere e 
contentezza, come di pena: e mai più a sé proprie si possono voltare, tanto 
sono intime e trasformate nella volontà di Dio, e si contentano in tutto 
dell'ordinazione sua santissima. 
 
XVI. - Le Anime vogliono la perfetta purificazione. 
 

E quando un'anima fosse presentata alla visione di Dio, avendo ancora un 
poco da purgare, se le farebbe una grande ingiuria, e le sarebbe passione 
maggiore che dieci Purgatorii. 
 
2. Perciocché quella pura bontà e somma giustizia non la potrebbe sopportare, 
e sarebbe cosa inconveniente da parte di Dio. 
 
3. Ed a quell'anima che vedesse Iddio non essere pienamente da sé ancora 
soddisfatto, in modo che le mancasse pure un sol batter d'occhio di 
purgazione, le sarebbe cosa intollerabile, e per levarsi quella poco ruggine, 
andrebbe più presto in mille Inferni (quando se li potesse eleggere), che star 
innanzi alla divina presenza, non purificata in tutto ancora. 
 
XVII. - Esortazioni e rimproveri ai viventi. E così quell'anima benedetta, 
vedendo le sopradette cose nel divin lume, disse: 
 

1. Viemmi voglia di gridar un sì forte grido, che spaventasse tutti gli uomini 
che sono sopra la terra, e dir loro: O miseri, perché vi lasciate così accecare da 
questo mondo, che a una tanta e così importante necessità, come troverete al 
punto della morte, non date provvisione alcuna? 
 



2. Tutti state coperti sotto la speranza della misericordia di Dio, la quale dite 
essere tanto grande; ma non vedete che tanta bontà di Dio vi sarà in giudizio, 
per avere fatto contro la volontà di un tanto buon Signore? 
 

3. La sua bontà vi dovrebbe costringere a far tutta la sua volontà, e non darvi 
speranza di far male; perciocché la sua giustizia non ne può ancora mancare, 
ma bisogna che in alcun modo sia soddisfatta appieno. 
 
4. Non ti confidare dicendo: Io mi confesserò, e poi prenderò l'Indulgenza 
Plenaria, e sarò in quel punto purgato di tutti i miei peccati, e così sarò salvo. 
 
5. Pensa che la confessione e contrizione la quale è di bisogno per essa 
Indulgenza Plenaria, è cosa tanto difficile di avere, che se tu lo sapessi, 
tremeresti per gran paura, e saresti più certo di non averla, che di poterla 
avere. 
 
XVIII. - Sofferenza spontanea e lieta delle Anime purganti. 
 

Io vedo quelle anime stare nelle pene del Purgatorio con la vista di due 
operazioni. 
 
2. La prima è, che patiscono volentieri quelle pene, e par loro vedere che Dio 
abbia lor fatto gran misericordia, considerando quello che meritavano, e 
conoscendo quanto importa Dio. Imperocché se la sua bontà non temperasse 
la giustizia con la misericordia, (soddisfacendola con il prezioso sangue di 
Gesù Cristo), un sol peccato meriterebbe mille perpetui Inferni. 
 
3. E perciò patiscono questa pena così volentieri, che non se ne leverebbero un 
sol carato, conoscendo di giustissimamente meritarla, ed essere bene ordinata: 
in modo che tanto si lamentano di Dio (quanto alla volontà) come se fossero 
in vita eterna. 
 
4. L'altra operazione è un contento, il quale hanno vedendo l'ordinazione di 
Dio con l'amore e misericordia che opera verso le anime. 
 
5. Queste due viste Iddio le imprime in quelle menti in un istante; e perché 
sono in grazia, le intendono e capiscono così come sono, secondo la loro 
capacità; e perciò dan loro un gran contento, il quale non manca mai; anzi va 
loro crescendo tanto, quanto più si approssimano a Dio. 
 
6. E quelle anime non lo vedono in loro, né per loro proprie, ma in Dio; nel 
quale sono assai più intente, che nelle patite pene, e del quale fanno assai più 
stima senza comparazione. Perciocché ogni poca vista che si possa aver di 
Dio, eccede ogni pena e ogni gaudio, che l'uomo può capire: e benché la 
ecceda, non leva loro però una scintilla di gaudio o di pena. 
 



XIX. - La Santa conclude la sua dottrina sulle anime del Purgatorio 
coll'applicazione di ciò che esperimenta nell'anima sua. 
 

Questa forma purgativa ch'io vedo delle anime del Purgatorio, la sento nella 
mente mia, massimamente da due anni in qua; e ogni giorno la sento e vedo 
più chiara. 
 
2. Vedo star l'anima mia in questo corpo, come in un Purgatorio, conforme e 
consimile al vero Purgatorio, con la misura però che il corpo può sopportare, 
acciocché non muoia, sempre non di meno crescendo a poco a poco, sino a 
tanto che pur muoia. 
 
3. Vedo lo spirito alienato da tutte le cose, anche spirituali, che gli possono 
dare nutrimento, come sarebbe allegrezza, dilettazione, o consolazione; e non 
ha la possanza di gustare alcuna cosa sia temporale o spirituale, per volontà, 
per intelletto, né per memoria, in tal modo ch'io possa dire: Mi contento più di 

questa cosa, che di quell'altra. 
 
4. Trovasi l'interior mio in modo assediato, che di tutte quelle cose, dove si 
refrigerava la vita spirituale e corporale, tutte a poco a poco gli sono state 
levate: e poiché gli sono levate, conosce tutte essere state cose da pascersi e 
confortarsi; ma come sono dallo spirito conosciute, tanto sono odiate e 
abborrite, che se ne vanno tutte senza alcun riparo. 
 
5. Questo è perché lo spirito ha in sé l'istinto di levarsi ogni cosa impeditiva 
alla sua perfezione, e con tanta crudeltà, che quasi permetterebbe mettersi 
nell'Inferno per venir al suo intento. 
 
E perciò va levando tutte le cose, onde l'uomo interiore si possa pascere; e 
l'assedia tanto sottilmente, che non vi può passar così minimo bruscolo 
d'imperfezione, che non sia da lui veduto e abborrito. 
 
6. Quanto alla parte esteriore, perché lo spirito non le corrisponde, resta ancor 
essa tanto assediata, che non trova cosa in terra, dove si possa refrigerare 
secondo il suo umano istinto. 
 
Non le resta altro conforto che Dio, il quale opera tutto questo per amore e 
con gran misericordia, per soddisfare alla giustizia sua. 
 
7. Questa vista le dà gran pace e contentezza; ma questa contentezza non 
diminuisce però la pena, né l'assedio; né se le potrebbe dar sì gran pena, che 
volesse uscir di quella divina ordinazione. Non si parte di prigione, né ancor 
cerca di uscirne, fino a tanto che Dio faccia tutto quello che sarà bisogno. Il 
mio contento è che Dio sia soddisfatto; né potrei trovare maggior pena, come 
di uscir fuori dell'ordinazione di Dio: tanto la vedo giusta e con gran 
misericordia. 



 
8. Tutte le predette cose le vedo e tocco, ma non so trovar vocaboli 
convenienti per esprimere quanto vorrei dire; e quello che ne ho detto, lo 
sento operar dentro spiritualmente, e però l'ho detto. 

 
9. La prigione nella quale mi par essere, è il mondo; il legame, il corpo. E 
l'anima illuminata dalla grazia, è quella che riconosce l'importanza di essere 
ritenuta o ritardata, per qualche impedimento, di non poter conseguire il fine 
suo: e però le dà gran pena, per essere molto delicata. 
 
10. Riceve ancor da Dio per grazia una certa dignità, la quale la fa simile ad 
esso Dio; anzi la fa con seco una cosa medesima per partecipazione della sua 
bontà. E siccome a Dio è impossibile che accader possa alcuna pena, così 
interviene alle anime che si approssimano a lui; e quanto più se gli 
approssimano, tanto più della sua proprietà ricevono. 
 
11. La ritardazione dunque che trova l'anima, le causa pena intollerabile: la 
pena e il ritardo, la fanno disforme da quelle proprietà, che essa ha per natura, 
e che per grazia le son mostrate; e non potendole avere, ed essendone capace, 
resta con la pena tanto grande, quanto ella stima Dio. La stima è tanto 
maggiore poi, quanto più conosce; e tanto più conosce quanto più è senza 
peccato; e l'impedimento resta più terribile, massime che l'anima resta tutta 
raccolta in Dio, e per non avere alcun impedimento, conosce senza errore. 
 
12. Siccome l'uomo che si lascia ammazzare, prima che offender Dio, sente il 
morire e gli dà pena; ma il lume di Dio gli dà uno zelo, il quale gli fa più 
stimare il divino onore che la morte corporale; così l'anima conoscendo 
l'ordinazione di Dio, stima più quella ordinazione, che non fa tutti i tormenti 
interiori ed esteriori per terribili che possano essere; e questo perché Dio, per 
il quale si fa questa opera, eccede ogni cosa che sentire e immaginare si possa. 
 
13. E conciossiaché l'occupazione che Dio dà all'anima di sé, per poca che sia, 
la tenga tanto in sua Maestà occupata, che di altro non può far stima, perciò 
perde ogni proprietà, né più vede, parla, né conosce danno o pena in sé 

propria; ma il tutto, come di sopra è detto, conosce in un istante, quando 
passa di questa vita. 
 
E finalmente, per conclusione, intendiamo, che Dio fa perdere tutto quello che 
è dell'uomo, e il Purgatorio lo purifica. 
 


