Il 1° settembre 1910 san Pio X con il Motu Proprio "Sacrorum antistitum" ribadisce la
condanna del Modernismo e dei loro diffusori definendoli: "una genia
perniciosissima di persone" e, ricordando i punti fondamentali della Pascendi
Dominici gregis - CLICCA QUI - sottolinea i mezzi per estirpare le loro eresie. In
questo MP vi unisce [|'obbligo, allegando il documento, del "Giuramento
Antimodernista" (poi abolito da Paolo VI nel 1966).

La storia della Chiesa ci insegna che non pochi vescovi, durante il pontificato di papa
Sarto, hanno ingenuamente sottovalutato la gravita del pericolo modernista e ne
hanno permesso la sopravvivenza.

Esso, cosi, ha continuato a serpeggiare segretamente; poi cautamente & rinato pian
piano sotto forma di nouvelle théologie 0 neomodernismo negli anni Trenta/Quaranta
ed e stato condannato energicamente nel 1950 da Pio XII (Enciclica Humani generis);
ma, dopo la morte di papa Pacelli, “il modernismo redivivo” ha sfondato senza remore
ogni argine con “l'aggiornamento” di Giovanni XXIII e il “suo” Concilio Vaticano 1II,
usato come un Cavallo di Troia, insieme al suo successore Paolo VI.

Infine ha raggiunto, in maniera ostentata, il vertice dell’'ultra modernismo con questo
pontificato, con il quale ci si trova praticamente gia nello spirito del “Vaticano III”
mascherato dal Sinodo sulla _sinodalita, ossia una Chiesa sinodale
permanentemente in discussione, ben auspicato da Rahner, Kiing e Schillebeeckx,
secondo i quali il Vaticano II si sarebbe fermato a meta strada nella “rivoluzione” della
Chiesa....

Percio, nonostante siano stati smascherati nel 1907 con I’Enciclica Pascendi dalle
sembianze di una presunta scienza ecclesiastica moderna, i modernisti sono rimasti
nella Chiesa per sovvertirla dall'interno (come affermava il Buonaiuti — CLICCA
QUI) sin dalle sue fondamenta, e percido Pio X si augura che “nessun vescovo ignori
che [...] non hanno abbandonato i loro propositi di turbare la pace della Chiesa”....
Papa Sarto sottolinea che essi sono “avversari tanto piu temibili in quanto piu vicini”
ribadendo ancora una volta il pericolo tipico del modernismo: il voler restare dentro la
Chiesa per corroderne la sostanza lasciando solo I'apparenza cosi come un tarlo rode il
mobile nel quale si annida....

Leggendo i Documenti di San Pio X ci si accorge che il Papa, davvero profeta, insiste
molto sul pericolo dei “falsi fratelli” (2Cor.11,26), il quale € una delle insidie piu
perniciose poiché li si reputa fratelli e invece sono nemici e lottano contro la Chiesa e i
veri fedeli colpendoli alle spalle.

A questo punto San Pio X affronta il problema dei modernisti ecclesiastici, i quali, data
la loro posizione di comando nella Chiesa, sono i piu temibili.

Costoro, sottolinea gravemente: “abusando del loro ministero, inseriscono negli animi
un’‘esca avvelenata per sorprendere gli incauti, diffondendo una parvenza di dottrina
in cui si racchiude la somma degli errori”.

E triste, ma & la realta: i modernisti ecclesiastici (fino al vertice della Gerarchia)
approfittano del loro stato (legittimo e che nessuno pud delegittimare) e invece di
servire la Chiesa se ne servono per avvelenare le anime dei fedeli incauti e ingenui
mediante una dottrina apparentemente cattolica ma sostanzialmente erronea, anzi il
sistema modernista riunisce in se stesso tutti gli errori teologici, essendo il
modernismo “/a cloaca di tutte le eresie”.

“Questa peste si diffonde in una parte del campo del Signore da cui sarebbero da
aspettarsi i frutti pit consolanti”, deplora San Pio X.

Ed infatti il modernismo e penetrato massimamente nelle fila del giovane clero e
anche nell’animo di alcuni ecclesiastici (come anche tra i diaconi e catechisti, nessuno
e stato risparmiato), che avrebbero dovuto lavorare all’edificazione della Chiesa e
invece hanno lavorato, ed oggi operano, per mutare il Cristianesimo in una vaga
forma di esperienza religiosa sentimentalistica e soggettiva, aggiornando



https://cooperatores-veritatis.org/2018/09/18/lettura-della-pascendi-dominici-gregis/
https://cooperatores-veritatis.org/magistero/venerabile-papa-pio-xii/
https://cooperatores-veritatis.org/2023/08/25/processo-sinodale-un-vaso-di-pandora-attraverso-una-serie-di-100-domande-e-risposte/
https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/06/bisogna-riformare-roma-con-roma-quel-modernismo-che-governa-oggi-la-chiesa/
https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/06/bisogna-riformare-roma-con-roma-quel-modernismo-che-governa-oggi-la-chiesa/
https://cooperatores-veritatis.org/magistero/san-pio-x-papa/

dogmi e dottrine a seconda dei casi, con una morale soggettiva privata del
senso comune del peccato, imponendo una obbedienza tossica verso la
gerarchia e con una disciplina mantenuta sui ricatti...

Per questo motivo san Pio X emano all'epoca, ma € sempre in vigore, una serie di
ordini racchiusi in brevi proposizioni, affinché i vescovi avrebbero potuto anche nel
tempo e piu facilmente estirpare la mala pianta modernista e rimuovere gli
ecclesiastici modernisti dai posti di comando nella Chiesa.

+

san Pio X
Sacrorum antistitum

Motu proprio
che stabilisce alcune norme per respingere il pericolo del modernismo

Nessuno tra i Vescovi ignora, riteniamo, che una genia perniciosissima di persone, i
modernisti, anche dopo che con I'Enciclica Pascendi dominici gregis [1] fu tolta loro la
maschera di cui si coprivano, non hanno abbandonato i loro piani di turbare la pace
della Chiesa. Difatti non hanno cessato di ricercare nuovi adepti raggruppandoli in una
societa segreta, e per mezzo di costoro inoculare il veleno delle loro opinioni nelle
vene della societa cristiana con la pubblicazione di libri e scritti anonimi o sotto falso
nome. Se, dopo aver riletto la detta Nostra Lettera Enciclica, si considera
attentamente tale culmine d’audacia che Ci ha causato tanto dolore, ci si convincera
facilmente che queste persone non sono diverse da come ivi Noi le abbiamo descritte,
avversari tanto pitu da temersi, quanto piu ci sono vicini; i quali abusano del loro
ministero per prendere all'amo con esca avvelenata gli incauti che abboccano,
spargendo attorno a sé un’apparenza di dottrina che contiene la somma di tutti gli
errori.

Poiché questa pestilenza va propagandosi considerevolmente per quella parte del
campo del Signore, da cui sarebbero stati da attendersi frutti migliori, € dovere dei
Vescovi lavorare alla difesa della fede cattolica e vegliare con somma diligenza
affinché l'integrita del divino deposito non soffra un qualche detrimento, mentre a Noi
compete massimamente di eseguire l'ordine di Cristo Salvatore che disse a Pietro, dal
guale abbiamo ereditato, sebbene indegnamente, il principato: Conferma i tuoi fratelli.
Proprio per questo motivo, cioé per rafforzare I'animo dei buoni nella presente lotta,
abbiamo ritenuto utile ricordare i seguenti insegnamenti e prescrizioni del succitato
documento:

«Preghiamo percid e scongiuriamo voi che, in negozio di tanto rilievo, non Ci lasciate
minimamente desiderare la vostra vigilanza e diligenza e fortezza. E quel che
chiediamo ed aspettiamo da voi, lo chiediamo altresi e lo aspettiamo dagli altri pastori
delle anime, dagli educatori e maestri del giovine clero, e specialmente dai Superiori
generali degli Ordini religiosi.



«I. Per cio che spetta agli studi, vogliamo e decisamente ordiniamo che a fondamento
degli studi sacri si ponga la filosofia scolastica.

- Bene inteso che, “se dai Dottori scolastici furono agitate questioni troppo sottili o fu
alcunché trattato con poca considerazione; se fu detta cosa che mal si affaccia con
dottrine accertate dei secoli seguenti, ovvero in qualsivoglia modo non ammissibile;
non e nostra intenzione che tutto cido debba servir d’esempio da imitare anche ai di
nostri” [2].

- Cio che conta anzi tutto € che la filosofia scolastica, che Noi ordiniamo di seguire, si
debba precipuamente intendere quella di San Tommaso di Aquino: intorno alla quale
tutto cio che il Nostro Predecessore stabili, intendiamo che rimanga in pieno vigore, e
se e bisogno, lo rinnoviamo e confermiamo e severamente ordiniamo che sia da tutti
osservato. Se nei Seminari si sia ci0 trascurato, tocchera ai Vescovi insistere ed
esigere che in avvenire si osservi. Lo stesso comandiamo ai Superiori degli Ordini
religiosi. Ammoniamo poi quelli che insegnano, di ben persuadersi, che il discostarsi
dall'Aquinate, specialmente in cose metafisiche, non avviene senza grave danno. Un
piccolo errore nei principi, per dirla con lo stesso Aquinate, diviene un grande errore
nelle sue ultime conseguenze [3].

«Posto cosi il fondamento della filosofia, si innalzi con somma diligenza [|'edificio
teologico.

- Venerabili Fratelli, promovete con ogni industria possibile lo studio della teologia,
talché i chierici, uscendo dai Seminari, ne portino seco un’alta stima ed un grande
amore e |I'abbiano sempre carissimo. Imperocché “nella grande e molteplice copia di
discipline che si porgono alla mente cupida di verita, a tutti € noto che alla sacra
Teologia appartiene talmente il primo luogo, che fu antico detto dei sapienti essere
dovere delle altre scienze ed arti di servirla e prestarle mano siccome ancelle” [4].

- Aggiungiamo qui, sembrarCi altresi degni di lode coloro, che, salvo il rispetto alla
Tradizione, ai Padri, al Magistero ecclesiastico, con saggio criterio e con norme
cattoliche (cid0 che non sempre da tutti si osserva) cercano di illustrare la teologia
positiva, attingendo lume dalla storia di vero nome. Certamente che alla teologia
positiva deve ora darsi piu larga parte che pel passato: cid nondimeno deve farsi in
guisa, che nulla ne venga a perdere la teologia scolastica, e si disapprovino quali
fautori del modernismo coloro che tanto innalzino la teologia positiva da sembrar
quasi spregiare la Scolastica.

«In quanto alle discipline profane basti richiamare quel che il Nostro Predecessore
disse con molta sapienza: “"Adoperatevi strenuamente nello studio delle cose naturali:
nel qual genere gl'ingegnosi ritrovati e gli utili ardimenti dei nostri tempi, come di
ragione sono ammirati dai presenti, cosi dai posteri avranno perpetua lode ed
encomio” [5]. Questo perd senza danno degli studi sacri: il che ammoniva lo stesso
Nostro Predecessore con queste altre gravissime parole: “La causa di siffatti errori, chi
la ricerchi diligentemente, sta principalmente in cid che di questi nostri tempi, quanto
piu fervono gli studi delle scienze naturali, tanto piu son venute meno le discipline piu
severe e piu alte: alcune di queste infatti sono quasi poste in dimenticanza; alcune
sono trattate stancamente e con leggerezza, e, cid che € indegno, perduto lo
splendore della primitiva dignita, sono deturpate da prave sentenze e da enormi
errori” [6]. Con questa legge ordiniamo che si regolino nei Seminari gli studi delle
scienze naturali.

«II. A questi ordinamenti tanto Nostri che del Nostro Antecessore fa mestieri volgere
I'attenzione ognora che si tratti di scegliere i moderatori e maestri cosi dei Seminari
come delle Universita cattoliche. Chiunque in alcun modo sia infetto di modernismo,
senza riguardi di sorta si tenga lontano dall’ufficio cosi di reggere e cosi d’insegnare:



se gia si trovi con tale incarico, ne sia rimosso. Parimente si faccia con chiunque o in
segreto o0 apertamente favorisce il modernismo, sia lodando modernisti, sia
attenuando la loro colpa, sia criticando la Scolastica, i Padri, il Magistero ecclesiastico,
sia ricusando obbedienza alla potesta ecclesiastica, da qualunque persona essa si
eserciti; e similmente con chi in materia storica, archeologica e biblica si mostri
amante di novita; e finalmente, con quelli altresi che non si curano degli studi sacri o
paiono a questi anteporre i profani. - In questa parte, o Venerabili Fratelli, e
specialmente nella scelta dei maestri, non sara mai eccessiva la vostra attenzione e
fermezza; essendoché sull’esempio dei maestri si formano per lo piu i discepoli.
Poggiati adunque sul dovere di coscienza, procedete in questa materia con prudenza
si ma con fortezza.

«Con non minore vigilanza e severita dovrete esaminare e scegliere chi debba essere
ammesso al sacerdozio. Lungi, lungi dal clero I'amore di novita: Dio non vede di buon
occhio gli animi superbi e contumaci!

- A niuno in avvenire si conceda la laurea di teologia o di diritto canonico, che non
abbia prima compito per intero il corso stabilito di filosofia scolastica. Se tale laurea
cio non ostante venisse concessa, sia nulla.

- Le ordinazioni che la Sacra Congregazione dei Vescovi e Regolari emano nell'anno
1896 pei chierici d'Italia dell'uno e dell’altro clero circa il frequentare le Universita,
stabiliamo che d’ora innanzi rimangano estese a tutte le nazioni.

- I chierici e sacerdoti iscritti ad un Istituto o ad una Universita cattolica non potranno
seguire nelle Universita civili quei corsi, di cui vi siano cattedre negli Istituti cattolici ai
quali essi appartengono. Se in alcun luogo si € cido permesso per il passato, ordiniamo
che piu non si conceda nell’avvenire.

- I Vescovi che formano il Consiglio direttivo di siffatti cattolici Istituti o cattoliche
Universita veglino con ogni cura perché questi Nostri comandi vi si osservino
costantemente.

«III. E parimente officio dei Vescovi impedire che gli scritti infetti di modernismo o ad
esso favorevoli si leggano se sono gia pubblicati, o, se non sono, proibire che si
pubblichino.

- Qualsivoglia libro o giornale o periodico di tal genere non si dovra mai permettere o
agli alunni dei Seminari o agli uditori delle Universita cattoliche: il danno che ne
proverrebbe non sarebbe minore di quello delle letture immorali; sarebbe anzi
peggiore, perché ne andrebbe viziata la radice stessa del vivere cristiano.

- Né altrimenti si dovra giudicare degli scritti di taluni cattolici, uomini del resto di non
malvagie intenzioni, ma che digiuni di studi teologici e imbevuti di filosofia moderna,
cercano di accordare questa con la fede e di farla servire, come essi dicono, ai
vantaggi della fede stessa. Il home e la buona fama degli autori fa si che tali libri
sieno letti senza verun timore e sono quindi piu pericolosi per trarre a poco a poco al
modernismo.

«Per dar poi, o Venerabili Fratelli, disposizioni piu generali in si grave materia, se nelle
vostre diocesi corrono libri perniciosi, adoperatevi con fortezza a sbandirli, facendo
anche uso di solenni condanne. Benché questa Sede Apostolica ponga ogni opera nel
togliere di mezzo siffatti scritti, tanto oggimai ne e cresciuto il numero, che a
condannarli tutti non bastano le forze. Quindi accade che la medicina giunga talora
troppo tardi, quando cioe pel troppo attendere il male ha gia preso piede. Vogliamo
adunque che i Vescovi, deposto ogni timore, messa da parte la prudenza della carne,
disprezzando il gridio dei malvagi, soavemente, si, ma con costanza, adempiano
ciascuno le sue parti; memori di quanto prescriveva Leone XIII nella Costituzione
Apostolica “Officiorum ac munerum” [7]: “Gli Ordinari, anche come Delegati della



Sede Apostolica, si adoperino di proscrivere e di togliere dalle mani dei fedeli i libri o
altri scritti nocivi stampati o diffusi nelle proprie diocesi”. Con queste parole si
concede, & vero, un diritto: ma s‘impone in pari tempo un dovere. Né stimi veruno di
avere adempiuto cotal dovere, se deferisca a Noi I'uno o l'altro libro mentre altri
moltissimi si lasciano divulgare e diffondere.

- Né in cid vi deve rattenere il sapere che l'autore di qualche libro abbia altrove
ottenuto I'Imprimatur; si perché tal concessione puo essere simulata, si perché puo
essere stata fatta per trascuratezza o per troppa benignita e per troppa fiducia
nell’autore, il quale ultimo caso puo talora avverarsi negli Ordini religiosi. Aggiungasi
che, come non ogni cibo si confa a tutti equalmente, cosi un libro che in un luogo sara
indifferente, in un altro, per le circostanze, puo tornare nocivo. Se pertanto il Vescovo,
udito il parere di persone prudenti, stimera di dover condannare nella sua diocesi
anche qualcuno di siffatti libri, gliene diamo ampia facolta, anzi glielo rechiamo a
dovere. Intendiamo bensi che si serbino in tal fatto i riguardi convenienti, bastando
forse che la proibizione si restringa talora soltanto al clero; ma eziandio in tal caso
sara obbligo dei librai cattolici di non porre in vendita i libri condannati dal Vescovo.

«E poiché Ci cade il discorso, vigilino i Vescovi che i librai per bramosia di lucro non
spaccino merce malsana: il certo & che nei cataloghi di taluni di costoro si annunziano
di frequente e con lode non piccola i libri dei modernisti. Se essi ricusano di obbedire,
non dubitino i Vescovi di privarli del titolo di librai cattolici; similmente e con piu
ragione, se avranno quello di vescovili; che se avessero titolo di pontifici, si
deferiscano alla Sede Apostolica.

- A tutti finalmente ricordiamo l'articolo XXVI della mentovata Costituzione Apostolica
“Officiorum”: “Tutti coloro che abbiano ottenuta facolta apostolica di leggere e ritenere
libri proibiti, non sono percid autorizzati a leggere libri o giornali proscritti dagli
Ordinari locali, se pure nell’indulto apostolico non sia data espressa facolta di leggere
e ritenere libri condannati da chicchessia”.

«IV. Ma non basta impedire la lettura o la vendita dei libri cattivi; fa d’'uopo impedirne
altresi la stampa. Quindi i Vescovi non concedano la facolta di stampa se non con la
massima severita.

- E poiché €& grande il numero delle pubblicazioni, che, a seconda della Costituzione
“Officiorum”, esigono l'autorizzazione dell'Ordinario, in talune diocesi si sogliono
determinare in numero conveniente censori di officio per I'esame degli scritti. Somma
lode noi diamo a siffatta istituzione di censura; e non solo esortiamo, ma ordiniamo
che si estenda a tutte le diocesi. In tutte adunque le Curie episcopali si stabiliscano
Censori per la revisione degli scritti da pubblicarsi; si scelgano questi dall'uno e
dall’altro clero, uomini di eta, di scienza e di prudenza e che nel giudicare sappiano
tenere il giusto mezzo. Spettera ad essi I'esame di tutto quello che, secondo gli articoli
XLI e XLII della detta Costituzione, ha bisogno di permesso per essere pubblicato. Il
Censore dara per iscritto la sua sentenza. Se sara favorevole, il Vescovo concedera la
facolta di stampa colla parola Imprimatur, la quale perd sara preceduta dal Nihil
obstat e dal nome del Censore.

- Anche nella Curia romana non altrimenti che nelle altre, si stabiliranno censori di
ufficio. L'elezione dei medesimi, dopo interpellato il Cardinale Vicario e coll'annuenza
ed approvazione dello stesso Sommo Pontefice, spettera al Maestro del sacro Palazzo
Apostolico. A questo pure tocchera determinare per ogni singolo scritto il Censore che
lo esamini. La facolta di stampa sara concessa dallo stesso Maestro ed insieme dal
Cardinale Vicario o dal suo Vicegerente, premesso pero, come sopra si disse, il Nulla
osta col nome del Censore.

- Solo in circostanze straordinarie e rarissimamente si potra, a prudente arbitrio del
Vescovo, omettere la menzione del Censore.



- Agli autori non si fara mai conoscere il nome del Censore, prima che questi abbia
dato giudizio favorevole: affinché il Censore stesso non abbia a patir molestia o
mentre esamina lo scritto o in caso che ne disapprovi la stampa.

- Mai non si sceglieranno Censori dagli Ordini religiosi, senza prima averne
segretamente il parere del Superiore provinciale: questi poi dovranno secondo
coscienza attestare dei costumi, della scienza e della integrita della dottrina
dell’eligendo.

- Ammoniamo i Superiori religiosi del gravissimo dovere che essi hanno di mai non
permettere che alcun che si pubblici dai loro sudditi senza la previa facolta loro e
dell'Ordinario diocesano.

- Per ultimo affermiamo e dichiariamo che il titolo di Censore, di cui taluno sia
insignito, non ha verun valore né mai si potra arrecare come argomento per dar
credito alle private opinioni del medesimo.

«Detto cio generalmente, nominatamente ordiniamo una osservanza piu diligente di
quanto si prescrive nell’articolo XLII della citata Costituzione “Officiorum”, cioe: “E
vietato ai sacerdoti secolari, senza previo permesso dell’'Ordinario, prendere la
direzione di giornali o di periodici”. Del quale permesso, dopo ammonitone, sara
privato chiunque ne facesse mal uso.

- Circa quei sacerdoti, che hanno titoli di corrispondenti o collaboratori, poiché avviene
non raramente che pubblichino, nei giornali o periodici, scritti infetti di modernismo,
vedano i Vescovi che cid non avvenga, e se avvenisse, ammoniscano e diano
proibizione di scrivere. Lo stesso con ogni autorita ammoniamo che facciano i
Superiori degli Ordini religiosi: i quali se si mostrassero in cid trascurati, provvedano i
Vescovi, con autorita delegata dal Sommo Pontefice.

- I giornali e periodici pubblicati dai cattolici abbiano, per quanto sia possibile, un
Censore determinato. Sara obbligo di questo leggere opportunamente i singoli fogli o
fascicoli, dopo gia pubblicati: se cosa alcuna trovera di pericoloso, ordinera che sia
corretto quanto prima. Lo stesso diritto avra il Vescovo, anche in caso che il Censore
non abbia reclamato.

«V. Ricordammo gia sopra i congressi e i pubblici convegni come quelli nei quali i
modernisti si adoprano di propalare e propagare le loro opinioni.

- T Vescovi non permetteranno piu in avvenire, se non in casi rarissimi, i congressi di
sacerdoti. Se avverra che li permettano, lo faranno solo a questa condizione: che non
vi si trattino cose di pertinenza dei Vescovi o della Sede Apostolica, non vi si facciano
proposte o postulati che implichino usurpazione della sacra potesta, non vi si faccia
affatto menzione di quanto sa di modernismo, di presbiterianismo, di laicismo. - A tali
convegni, che dovranno solo permettersi volta per volta e per iscritto o in tempo
opportuno, non potra intervenire sacerdote alcuno di altra diocesi, se non porti
commendatizie del proprio Vescovo.- A tutti i sacerdoti poi non passi mai di mente cio
che Leone XIII raccomandava con parole gravissime: "“Sia intangibile presso i
sacerdoti I'autorita dei propri Vescovi; si persuadano che il ministero sacerdotale, se
non si eserciti sotto la direzione del Vescovo, non sara né santo, né molto utile, né
rispettabile” [8].

«VI. Ma che gioveranno, o Venerabili Fratelli, i Nostri comandi e le Nostre prescrizioni,
se non si osservino a dovere e con fermezza? Ci € parso espediente estendere a tutte
le diocesi cio che i Vescovi dell'Umbria [9], molti anni or sono, con savissimo consiglio
stabilirono per le loro: “Ad estirpare - cosi essi - gli errori gia diffusi e ad impedire che
piu oltre si diffondano o che esistano tuttavia maestri di empieta, pei quali si
perpetuino i perniciosi effetti originati da tale diffusione, il sacro Congresso, seguendo
gli esempi di San Carlo Borromeo, stabilisce che in ogni diocesi si istituisca un



Consiglio di uomini commendevoli dei due cleri, a cui spetti il vigilare se e con quali
arti i nuovi errori si dilatino o si propaghino, e farne avvertito il Vescovo perché di
concorde avviso prenda rimedi con cui il male si estingua fin dal principio e non si
spanda di vantaggio a rovina delle anime, e, cio che & peggio, si afforzi e cresca”.

- Stabiliamo adunque che un siffatto Consiglio, che si chiamera di vigilanza, si
istituisca quanto prima in tutte le diocesi. I membri di esso si sceglieranno colle stesse
norme gia prescritte pei Censori dei libri. Ogni due mesi, in un giorno determinato, si
raccogliera in presenza del Vescovo: le cose trattate o stabilite saranno sottoposte a
legge di secreto. I doveri degli appartenenti al Consiglio saranno i seguenti: Scrutino
con attenzione gl’indizi di modernismo tanto nei libri che nell'insegnamento; con
prudenza, prontezza ed efficacia stabiliscano quanto € d’uopo per la incolumita del
clero e della gioventu.

- Combattano le novita di parole, e rammentino gli ammonimenti di Leone XIII: “Non
si potrebbe approvare nelle pubblicazioni cattoliche un linguaggio che ispirandosi a
malsana novita sembrasse deridere la pieta dei fedeli ed accennasse a nuovi
orientamenti della vita cristiana, a nuove direzioni della Chiesa, a nuove ispirazioni
dell’anima moderna, a nuova vocazione del clero, a nuova civilta cristiana”[10]. Non
tollerino tali cose né nelle pubblicazioni né nei corsi dei professori.

- Non trascurino i libri nei quali si tratti o delle pie tradizioni di ciascun luogo o delle
sacre Reliquie. Non permettano che tali questioni si agitino nei giornali o in periodici
destinati a fomentare la pieta, né con espressioni che sappiano di ludibrio o di
disprezzo né con affermazioni risolute specialmente, come il piu delle volte accade,
quando cio che si afferma o non passa i termini della probabilita o si basa su
pregiudicate opinioni.

- Circa le sacre Reliquie si abbiano queste norme. Se i Vescovi i quali sono soli giudici
in questa materia, conoscano con certezza che una reliquia sia falsa, la toglieranno
senz’altro dal culto dei fedeli... Se le autentiche di una Reliquia qualsiasi, o pei civili
rivolgimenti o in altra guisa siensi smarrite, non si esponga alla pubblica venerazione,
se prima il Vescovo non ne abbia fatta ricognizione. L'argomento di prescrizione o di
fondata presunzione allora solo avra valore quando il culto sia commendevole per
antichita: il che risponde al decreto emanato nel 1896 dalla Congregazione delle
Indulgenze e sacre Reliquie, in questi termini: “Le Reliquie antiche sono da
conservarsi nella venerazione che finora ebbero, se pure in casi particolari non si
abbiano argomenti certi che sono false o supposte”.

- Nel portar poi giudizio delle pie tradizioni si tenga sempre presente, che la Chiesa in
guesta materia fa uso di tanta prudenza, da non permettere che tali tradizioni si
raccontino nei libri, se non con grandi cautele e premessa la dichiarazione prescritta
da Urbano VIII; ed il che pure adempiuto, non percio ammette la verita del fatto, ma
solo non proibisce che si creda, ove a farlo non manchino argomenti umani. Cosi
appunto la sacra Congregazione dei Riti dichiarava fin da trent’anni addietro: "“Siffatte
apparizioni o rivelazioni non furono né approvate né condannate dalla Sede
Apostolica, ma solo passate come da piamente credersi con sola fede umana,
conforme alla tradizione di cui godono, confermata pure da idonei testimoni e
documenti” [11]. Niun timore pu0 ammettere chi a questa regola si tenga.
Imperocché il culto di qualsivoglia apparizione, in quanto riguarda il fatto stesso e
dicesi relativo, ha sempre implicita la condizione della verita del fatto: in quanto poi &
assoluto, si fonda sempre nella verita, giacché si dirige alle persone stesse dei santi
che si onorano. Lo stesso vale delle Reliquie.

- Commettiamo infine al Consiglio di vigilanza, di tener d’occhio assiduamente e
diligentemente gl'istituti sociali come pure gli scritti di questioni sociali affinché nulla
vi si celi di modernismo, ma ottemperino alle prescrizioni dei Romani Pontefici.



«VII. Le cose fin qui stabilite affinché non vadano in dimenticanza, vogliamo ed
ordiniamo che i Vescovi di ciascuna diocesi, trascorso un anno dalla pubblicazione
delle presenti Lettere, e poscia ogni triennio, con diligente e giurata esposizione
riferiscano alla Sede Apostolica intorno a quanto si prescrive in esse, e sulle dottrine
che corrono in mezzo al clero e soprattutto nei Seminari ed altri istituti cattolici, non
eccettuati quelli che pur sono esenti dall’autorita dell’Ordinario. Lo stesso imponiamo
ai Superiori generali degli Ordini religiosi a riguardo dei loro dipendenti.»

A queste prescrizioni che Noi confermiamo pienamente nella loro integrita, con
I'intenzione di obbligare in coscienza coloro che le infrangessero, aggiungiamo qualche
misura speciale per i seminaristi ed i novizi degli istituti religiosi.

- Per formare un sacerdote che sia degno di questo nome €& necessario che nei
Seminari tutti gli insegnamenti convergano; non € lecito ritenere che tali strutture
siano aperte per i soli studii oppure per la sola pieta. La formazione completa
comporta entrambi questi elementi, ed i Seminari sono come palestre in cui si prepara
lungamente la milizia sacra di Cristo. Perché dunque ne esca un’armata perfettamente
formata, due cose sono assolutamente necessarie: la dottrina per la formazione dello
spirito, la virtu per la perfezione dell'anima. L'una richiede che i giovani alunni
seminaristi siano anzitutto istruiti nelle scienze piu strettamente legate con gli studii
teologici, l'altra esige che essi eccellano particolarmente per costanza e per virtu.
Coloro che sono incaricati della disciplina e della pieta osservino quali speranze offra
ogni allievo, esaminino il carattere di ciascuno chiedendosi se assecondi le proprie
inclinazioni piu corrette, o sembri accessibile ai sentimenti profani, se sia pronto
all'obbedienza, incline alla pieta, se non abbia troppa stima di se stesso, se sia
indisciplinato, se si avvii alla dignita sacerdotale proponendosi un retto fine o se sia
mosso da motivi umani, se infine si distingua per la santita e la dottrina che
convengono a questa vita o almeno se, in mancanza dell’'una o dell’altra di queste
qualita, si sforzi con sincera e pronta volonta di acquisirla. Tale ricerca non presenta
un’eccessiva difficolta: infatti I'assenza delle virtu di cui abbiamo detto si tradisce ben
presto per il fatto che gli esercizi di pieta sono compiuti senza sincerita e che la
disciplina & osservata per timore e non per obbedire alla voce della coscienza. Colui
che si mantiene nella disciplina per timore servile, o che l'infrange per leggerezza di
spirito o disprezzo, & assai lontano dall'offrire speranza di un sacerdozio esercitato
santamente. E di fatto poco probabile che uno spregiatore della disciplina domestica
non venga meno, piu avanti, alle regole pubbliche della Chiesa. Se un superiore
incaricato dei giovani chierici individuasse una tale disposizione di spirito in un allievo
e se, dopo parecchi ammonimenti ed un anno di prova, si rendesse conto che il
chierico non modifica per nulla la propria condotta, lo espella, in maniera che non
possa piu esser ricevuto né da lui né da qualunque altro Vescovo.

Due condizioni sono necessariamente richieste per la promozione dei chierici:
Iinnocenza della vita unita alla sana dottrina. E non bisogna dimenticare che le
prescrizioni e gli avvertimenti che il Vescovo da ai nuovi ordinandi s’indirizzano anche
ai candidati, poiché & detto: «Si provveda acciocché coloro che sono scelti per questo
ministero siano illustri per sapienza celeste, per costumi integerrimi e per la costante
osservanza della giustizia... Siano onesti e maturi sia nella scienza che nelle opere...
Splenda in essi la giustizia in tutti i suoi aspetti.»

E per quanto riguarda l'onesta della vita, ne avremmo parlato gia a sufficienza, se si
potesse separarla dalla dottrina e dalle opinioni che ciascuno fa sue e difende. Ma,
come si legge nel libro dei Proverbi: Colla sua dottrina si fara conoscere 'uomo [12],
e come insegna I’Apostolo: Chi non persevera nella dottrina di Cristo non possiede Dio
[13]. Quanto invero debba essere l'impegno da impiegare nell’acquisire conoscenze



numerose e varie, anche la situazione stessa dei nostri tempi ce lo rivela: nulla vi &
esaltato quanto la luce del progresso dell'umanita. Cosi dunque tutti i chierici che
vogliono esercitare le loro funzioni come conviene ai nostri tempi, che vogliono
esortare fruttuosamente nella sana dottrina e rimproverare i suoi detrattori [14] e che
hanno a cuore di consacrare al bene della Chiesa le risorse del loro spirito, costoro
dovranno acquisire conoscenze superiori a quelle del comune degli uomini ed aspirare
piu degli altri all’eccellenza della dottrina. Dobbiamo in effetti lottare contro abili
nemici che uniscono un alto livello di studii ad una scienza spesso artificiosa, le cui
frasi speciose e vibranti sono proposte con grande flusso e fracasso di parole da cui
pare zampillare qualcosa d’esotico. Percido le armi devono essere opportunamente
predisposte, si deve cioé preparare un‘abbondante messe di dottrina per tutti coloro
che, nella calma di una vita nascosta, si preparano ad esercitare santissime e
difficilissime funzioni.

Tuttavia, poiché la vita umana € limitata da tali confini, che dalla ricchissima fonte di
conoscenze che ci si offrono a mala pena ci € concesso di coglierne qualcuna, &
necessario moderare l'ardore nell’apprendimento e ricordarsi di queste parole di san
Paolo: non occorre sapere piu di cio che conviene, ma sapere con moderazione [15].
Percid, siccome i chierici sono gia sottoposti a numerosi e gravi studii, siano essi in
relazione alle Sacre Lettere, ai dogmi della Fede, alla morale, alla scienza della pieta e
del culto detta ascetica, o ancora alla storia della Chiesa, al diritto canonico,
all’eloquenza sacra; € importante che i giovani non sprechino il loro tempo in altre
guestioni e non siano distratti dai loro studii principali, Noi proibiamo loro la lettura di
tutti i periodici o riviste, per quanto possano essere eccellenti, obbligando in coscienza
i superiori che non avranno vegliato con cura scrupolosa ad impedirlo.

Ed al fine di togliere al modernismo ogni possibilita di introdursi dissimulatamente,
non solo Noi vogliamo che sia osservato cid che e stato prescritto piu sopra al numero
II, ma ordiniamo anche che tutti i professori, prima di iniziare i loro singoli insegnanti,
all'inizio dell’anno accademico, presentino ai loro superiori il testo che si propongono
d’insegnare o le questioni e le tesi che si propongono di trattare; inoltre vogliamo che,
nel corso dell'anno, il loro metodo d’insegnamento sia esaminato: e se pare
allontanarsi dalla sana dottrina, sara il caso di rimuovere immediatamente
quell’insegnante. Infine ordiniamo che oltre alla professione di fede, ogni insegnante
presti giuramento tra le mani del proprio Vescovo, secondo la formula allegata piu
oltre, e che vi apponga la propria firma.

Questo giuramento, dopo la professione di fede secondo la formula prescritta da Pio
IV, Nostro Predecessore di santa memoria, con l'aggiunta delle definizioni del Concilio
Vaticano, lo presteranno inoltre al proprio Vescovo:

I. I chierici che stanno per essere promossi agli ordini maggiori; si dovra consegnar
loro in precedenza una copia tanto della professione di fede quanto della formula del
giuramento da pronunciare, affinché ne siano accuratamente informati, compresa la
sanzione prevista in caso d’infrazione, come sara detto piu avanti.

IT. I sacerdoti destinati ad udire le confessioni ed i sacri predicatori prima che sia loro
accordata la facolta di esercitare tali funzioni.

ITI. I Parroci, i Canonici, i Beneficiari prima di prendere possesso del loro beneficio.

IV. Gli ufficiali delle Curie episcopali e dei Tribunali ecclesiastici, ivi compresi il Vicario
generale ed i giudici.

V. I predicatori della Quaresima.

VI. Tutti gli ufficiali delle Congregazioni romane e dei Tribunali ecclesiastici di Roma, in
presenza del Cardinal Prefetto o del Segretario della Congregazione o del Tribunale.



VII. I superiori ed i docenti delle famiglie e delle Congregazioni religiose prima di
assumere l'incarico.

Gli atti autentici delle dette professioni di fede e dei giuramenti prestati saranno
conservati in registri appositi nelle Curie episcopali e negli uffici delle Congregazioni
romane. Se qualcuno, Dio non voglia, osasse violare tale giuramento, sia deferito
immediatamente al tribunale del Santo Uffizio.

FORMULA DEL GIURAMENTO

«Io, .iis , accetto e credo fermamente tutte e ciascuna le verita che la Chiesa, col
suo magistero infallibile, ha definito, affermato e dichiarato, principalmente quei capi
di dottrina che si oppongono direttamente agli errori del nostro tempo.

E per primo credo che Dio, principio e fine di tutte le cose, pu0 essere conosciuto
con certezza e percio anche dimostrato col lume naturale della ragione per mezzo
delle opere da Lui compiute (cfr. Rm. 1, 20), cioe per mezzo delle opere visibili della
creazione, come la causa per mezzo dell’effetto.

Secondo: ammetto e riconosco le prove esteriori della rivelazione, cioé gli interventi
divini, e soprattutto i miracoli e le profezie, come segni certissimi dell’origine divina
della Religione cristiana; e questi stessi argomenti io li ritengo perfettamente
proporzionati all'intelligenza di tutti i tempi e di tutti gli uomini, anche del tempo
presente.

Terzo: credo anche con fede ferma che la Chiesa, custode e maestra della parola
rivelata, & stata istituita immediatamente e direttamente da Cristo stesso, vero e
storico, durante la sua vita tra noi, e che e fondata su Pietro capo della gerarchia
apostolica, e sui suoi successori attraverso i secoli.

Quarto: accolgo sinceramente la dottrina della Fede trasmessa fino a noi dagli
Apostoli per mezzo dei Padri ortodossi, sempre nello stesso senso e nella stessa
sentenza, e rigetto assolutamente la supposizione eretica dell’evoluzione dei dogmi da
un significato all’altro, differente da quello che la Chiesa ha tenuto dall’inizio; e
similmente condanno ogni errore che pretende di sostituire al deposito divino, affidato
da Cristo alla Sposa perché fedelmente lo custodisse, un ritrovato filosofico o una
creazione della coscienza umana, formatasi lentamente con sforzo umano e
perfezionantesi nell’avvenire con progresso indefinito.

Quinto: ritengo in tutta certezza e professo sinceramente che la Fede non €& un
sentimento religioso cieco che erompe dalle latebre della subcoscienza per impulso del
cuore ed inclinazione della volonta moralmente informata, ma un vero assenso
dell'intelletto alla verita acquisita estrinsecamente con la predicazione; assenso per il
quale noi crediamo vero, a causa dell’autorita di Dio la cui veracita & assoluta, tutto
cio che é stato detto, attestato e rivelato dal Dio personale, creatore e Signore nostro.
Mi sottometto anche, con tutto il dovuto rispetto ed aderisco di tutto il cuore a tutte
le condanne, dichiarazioni e prescrizioni contenute nell’Enciclica Pascendi e nel
Decreto Lamentabili, specialmente per cid che concerne la cosiddetta storia dei dogmi.
- Cosi pure riprovo l'errore di coloro che pretendono che la fede proposta dalla Chiesa
possa essere in contraddizione con la storia, e che i dogmi cattolici, nel senso in cui
oggi sono intesi, siano incompatibili con le origini piu autentiche della religione
cristiana.

- Condanno pure e rigetto I'opinione di coloro che affermano che il cristiano erudito si
rivesta di una duplice personalita, del credente e dello storico, come se allo storico
fosse lecito sostenere cido che contraddice la fede del credente, o porre delle premesse
da cui conseguisse che i dogmi sono falsi o dubbi, cosi che essi non siano negati
direttamente.



- Riprovo allo stesso modo quel metodo per giudicare e interpretare la Sacra Scrittura
che, mettendo da parte la tradizione della Chiesa, l'analogia della Fede e le regole
della Sede apostolica, ricorre ai metodi dei razionalisti e, con non minore audacia
quanta temerita, accetta come suprema ed unica regola solo la critica testuale.

- Inoltre rigetto I'opinione di coloro i quali ritengono che gli insegnhanti delle discipline
storiche e teologiche, o coloro che ne trattano per iscritto, debbano anzitutto
sbarazzarsi di ogni idea preconcetta sia sull’origine soprannaturale della tradizione
cattolica sia sull’assistenza divinamente promessa per la perenne salvaguardia dei
singoli punti della verita rivelata, per interpretare poi gli scritti di ciascuno dei Padri, al
di fuori di ogni autorita sacra, solo con i principii della scienza e con quella liberta di
giudizio ammessa per I'esame di un qualunque documento profano.

- Mi dichiaro infine del tutto estraneo a quell’errore dei modernisti che pretende che
non vi sia, nella sacra tradizione, nulla di divino o, cid che & ben peggio, che ammette
cio che vi & di divino in senso panteista; cosi che non rimane nulla di piu del fatto puro
e semplice, assimilabile ai fatti ordinarii della storia: e cioé che degli uomini, col loro
lavoro, la loro abilita, il loro talento, continuino nelle eta posteriori la scuola
inaugurata da Cristo ed i Suoi Apostoli.

- Mantengo pertanto fermissimamente e manterro fino al mio ultimo respiro, la fede
dei Padri nel carisma certo di verita che ¢, & stato e sara sempre nell’episcopato
trasmesso con la successione Apostolica [16]: non in modo che sia mantenuto quello
che puo sembrare migliore e piu adatto al grado di cultura proprio di ciascuna epoca,
ma in modo che la verita assoluta ed immutabile, predicata in origine dagli Apostoli,
né mai sia creduta, né mai sia intesa in un altro senso [17].

- Mi impegno ad osservare tutte queste cose fedelmente, integralmente e
sinceramente, a custodirle inviolabilmente e a non allontanarmene sia
nell'insegnamento sia in una qualunque maniera con le mie parole ed i miei
scritti. Cosi prometto, cosi giuro, cosi mi aiutino Dio e questi santi Vangeli di
Dio.»

DELLA SACRA PREDICAZIONE

Poiché inoltre per una lunga esperienza ci € noto, che alla cura impiegata dai Vescovi
perché sia annunziata la parola di Dio non corrispondono adeguati risultati, e cid non
tanto a causa dell'inerzia degli uditori quanto della vanagloria dei predicatori, che
fanno udire piuttosto la parola dell'uomo che quella di Dio; cosi abbiamo ritenuto
opportuno di far tradurre in latino, di diffondere e di raccomandare agli Ordinari il
documento indirizzato, per ordine di Leone XIII, Nostro predecessore di felice
memoria, dalla Congregazione dei Vescovi e dei Regolari il 31 luglio 1894 agli Ordinari
d'Italia ed ai superiori delle famiglie e delle Congregazioni religiose.

1. «<E primamente, per cid che attiene alle virtu che devono possedere in maniera
eminente i sacri predicatori, avvertano gli stessi Ordinari e Superiori delle famiglie
religiose, di mai affidare un cosi santo e salutare ministero della parola divina a chi
credono non sia fornito di vera pieta e di grande amore per Dio e per Gesu Cristo Suo
Figlio Nostro Signore, e che di tali pieta e amore non sovrabbondino. Che se tali doti
mancassero ai predicatori della dottrina cattolica, essi non sarebbero altro che bronzo
che risuona e cembalo che tintinna [18]; né mai potrebbero avere quel vero zelo per
la gloria di Dio e la salute delle anime, da cui proviene la forza e l'efficacia
dell’evangelica predicazione. E questa pieta cristiana, si necessaria ai sacri predicatori,
uopo € che risplenda anche nella loro condotta esteriore, ché non accada che la
condotta di coloro che predicano sia in contraddizione con cido che raccomandano sui
precetti e i costumi cristiani, cosi che non distruggano con le opere cid che edificano
con la parola. Né questa pieta deve risentire di alcunché di profano: ma dev’essere



adornata di gravita, perché si veda veramente che essi sono ministri di Cristo e
amministratori dei misteri di Dio [19]; diversamente, come osserva il Dottore
Angelico: se la dottrina € buona e il predicatore cattivo, questo & occasione di
blasfemia della dottrina di Dio [20].

«- Ma alla pieta e alle altre virtu cristiane non dovrebbe mancare la conoscenza,
essendo manifesto, e l'esperienza lo conferma, che una predicazione veramente
saggia, con rigore sistematico e con frutto, &€ vano aspettarsela da coloro che non
sono nutriti di abbondante dottrina, principalmente sacra; i quali, fidenti in certa loro
naturale loquela, temerariamente salgono il pulpito con poca o0 nessuna preparazione.
Costoro, per ordinario, non fanno altro che batter l'aria, e alla divina parola, senza
avvedersene, accattano dispregio e derisione, tanto che ad essi deve applicarsi la
sentenza divina: Poiché tu rifiuti la conoscenza,it rifiuterd te come mio sacerdote
[21]».

2. - «Di conseguenza, i Vescovi e gli Ordinari delle famiglie religiose, non affideranno il
ministero della parola divina ad alcun sacerdote, senza aver prima accertato che
possieda una notevole quantita di pieta e dottrina; vigilando attentamente che
fedelmente si attenga a quelle materie che sono veramente proprie della sacra
predicazione. E invero tali materie sono indicate dallo stesso Cristo Signore la dove
dice: Predicate il vangelo [22].... Insegnando loro ad osservare tutto cido che vi ho
comandato [23]. Riguardo alle quali San Tommaso dice: I predicatori devono far luce
su cosa credere, guidare in cosa fare, dire cosa evitare, e sollecitando ed esortando
predicare agli uomini [24]; e il sacrosanto Concilio Tridentino afferma: Mettendo loro
in chiaro i vizii che devono abbandonare e le virtu che conviene loro acquisire, perché
possano evitare la pena eterna e conseguire la gloria celeste [25]. Ma piu ampiamente
ancora cio fu spiegato dal Sommo Pontefice Pio IX di santa memoria colle seguenti
parole: non predicando se stessi, ma Cristo Crocifisso, apertamente e chiaramente
con grave e limpido linguaggio, secondo la dottrina della Chiesa cattolica e dei Padri
annunzino ai popoli i dogmi ed i precetti della nostra santissima Religione, spieghino
accuratamente i particolari doveri di ciascuno, ispirino in tutti I'orrore della colpa,
inflammino alla pieta, affinché i fedeli, salutevolmente ristorati con la parola di Dio,
evitino i vizi, seguano le virtu, fuggano le pene eterne, e siano fatti capaci di
conseguire la gloria celeste [26]. Donde chiaramente apparisce che il simbolo degli
Apostoli, il divino decalogo, i precetti della Chiesa, i Sacramenti, le virtu e i vizii, i
doveri del proprio stato, i novissimi dell'uomo ed altre simili verita eterne, debbono
costituire la materia propria della predicazione».

3 - «Ma non & raro per i ministri della parola divina si curino poco di questa
ricchissima e importantissima quantita di cose; cosi le tralasciano come se fossero
qualcosa di insolito e inutile e quasi le respingono. Essi hanno capito che queste cose
che abbiamo citato non sono esattamente le piu appropriate per acquisire quella
popolarita cui bramano; cercano le cose proprie, non le cose di Gesu Cristo (27), e
guesto lo fanno anche durante i giorni di Quaresima e di altri tempi solenni dell’anno.
Non solo cambiano nome a tutto, ma ora sostituiscono i sermoni di sempre con una
specie di discorsi inadatti a rivolgersi alle menti, che essi chiamano CONFERENZE, le
quali si prestano piu a speculazioni che a muovere le volonta e a stimolare i buoni
costumi. E non capiscono costoro che le prediche morali giovano a tutti, mentre le
conferenze sono a mala pena vantaggiose per pochi; i quali, se con la predicazione
fossero meglio indotti alla castita, all’'umilta, alla sottomissione all’autorita della
Chiesa, con cido solo avrebbero la mente sgombrata dai pregiudizii contro la fede e
pronta ad accogliere la luce della verita con una migliore disposizione d’animo. Infatti,
le false opinioni sulla religione che molti tengono, soprattutto tra gli stessi cattolici,
sono da attribuire piu alle cattive inclinazioni della concupiscenza che alle aberrazioni



dell'intelligenza, come afferma la parola divina: Dal cuore provengono i propositi
malvagi... le bestemmmie [28]. Tale che Agostino, riferendosi alle parole del Salmista:
Dice l'insensato in cuor suo: Dio non esiste [29], cosi commenta: nel suo cuore, non
nella sua mente.»

4. Questo tuttavia non dev’essere inteso come se queste conferenze siano in sé
riprovevoli, perché invece, se ben condotte, possono essere grandemente utili e anche
necessarie per combattere gli errori con cui si attacca la religione. Solo che si debbono
assolutamente bandire dal pulpito quei modi pomposi di parlare che non fanno altro
che rivoltare le cose, piuttosto che muovere alla buona condotta; che si riferiscono a
cio che € piu proprio della societa civile che della religione; che mirano piu all’eleganza
del parlare che al conseguimento di frutti. Tutte queste cose sono piu tipiche dei saggi
letterari e dei discorsi accademici, ma non si accordano affatto con la dignita e lo
status della casa di Dio. Quanto poi alle prediche o conferenze volte a difendere la
religione dagli attacchi dei nemici, quantunque a volte siano necessarie, non sono
cose alla portata di tutti, ma si dev’essere veramente in grado di farlo. E anche questi
validi oratori devono muoversi con grane cautela, ché tali difese della religione
convengono solo se lo consentono le circostanze di luogo e di tempo e il genere di
uditori, e quando si valuti che siano fruttuose: € chiaro che il giudizio sulla opportunita
0 meno spetta legittimamente agli Ordinarii.

Inoltre in questo genere di discorsi ci si affidi alla forza della sacra dottrina piu che
alle parole della sapienza umana, I'esposizione sia solida e chiara, ché non accada che
nella mente degli uditori rimangano impresse piu particolarmente le false teorie
piuttosto che le verita che vi si oppongono e risaltino piu le obiezioni che le risposte.
In particolare non si dovra abusare di questi discorsi, sostituendoli alle prediche, come
se queste fossero di valore inferiore e meno efficaci, da lasciare di conseguenza ai
predicatori e agli uditori volgari, mentre il vero € che alla gran massa dei fedeli le
prediche sui buoni costumi sono altamente necessarie; questo non vuol dire che
debbano avere meno valore dei discorsi apologetici, di modo che esse devono essere
predicate da oratori di gran prestigio, senza tenere conto se gli uditori sono o piu
ricercati o piu ordinarii, e almeno di tanto in tanto devono essere organizzate con
particolare cura; non facendolo, la maggioranza dei fedeli sentira sempre parlare degli
errori che quasi tutti loro evitano e non dei vizii e dei peccati che minacciano e
macchiano loro e tutti noi.»

5. «Anche quando il tema scelto per le prediche & esente da difetti, vi sono altre cose
ancor piu gravi da lamentarsi circa lo stile e la forma del discorso, su cui si spiega
egregiamente I’Aquinate dicendo che per essere veramente luce del mondo, il
predicatore della parola divina deve avere tre requisiti: primo, la solidita della
dottrina, perché non devii dalla verita; secondo, la chiarezza espositiva, perché non
insegni oscuramente; terzo, l'efficacia, perché cerchi la lode a Dio e non la sua [30].
Ma in verita, il piu delle volte la forma delle prediche odierne, non solo € lontana da
quella chiarezza e semplicita evangeliche che dovrebbero caratterizzarla, ma & tutta
intrisa di intrecci oratorii e di temi astratti, che superano la capacita di comprensione
della gente comune. Cosa da lamentare con le parole del profeta: I bambini
chiedevano il paneit: e non c’era chi lo spezzasse loro [31]. Ed & anche molto triste
che in queste prediche dal contenuto religioso spesso manchi quel soffio di pieta
cristiana, quella forza divina e quella virtu dello Spirito Santo che muovono le anime e
le inducono a fare il bene; sul che i sacri predicatori devono sempre tenere presenti le
parole dell’Apostolo: La mia parola e il mio messaggio non si basarono su discorsi
persuasivi di sapienza, ma sulla manifestazione dello Spirito e della sua potenza [32].
Costoro, invece, basandosi su discorsi persuasivi di sapienza, tengono in conto poco o
niente la parola divina e le Sacre Scritture, che costituiscono la fonte piu vigorosa e



abbondante per la sacra predicazione, come insegnava recentemente Leone XIII con
queste importanti parole:

«E questa virtu propria e singolare delle Scritture, che viene dalla divina ispirazione
dello Spirito Santo, & quella che conferisce autorita all’oratore sacro, offre |'apostolica
liberta di parole, dona vigorosa e vittoriosa eloquenza. Chi, infatti, nel predicare
comunica lo spirito e la forza del Verbo divino, ‘non predica soltanto a parole, ma
anche nella virtu e nello Spirito Santo e in molta pienezza’ [33]. Si pud dunque
affermare che agiscono senza ordine e improvvidamente coloro che tengono prediche
sulla religione ed enunciano precetti divini servendosi quasi esclusivamente di parole
di scienza e di prudenza umana, appoggiandosi piu su argomenti propri che non su
quelli divini. Di conseguenza tali prediche, per quanto appoggiate sullo splendore dello
stile, riescono fiacche e fredde, perché mancanti del fuoco della parola di Dio: ben
lontane quindi da quella forza di cui essa é ricca: ‘La parola di Dio, infatti, & viva ed
efficace e piu affilata di qualunque spada a doppio taglio e penetra fino alla divisione
dell'anima e dello spirito’ [34]. Quantungque anche i piu saggi debbano ammettere che
si trova nelle sacre Scritture una mirabile, varia e copiosa eloquenza degna di cose
grandi - cosa che sant’Agostino vide chiaramente e dimostro eloquentemente [35] -,
tuttavia cio & confermato anche dall’esperienza stessa dei piu eccellenti oratori sacri, i
quali, grati a Dio, ebbero ad affermare di dover la loro fama soprattutto all’assiduo
uso e pia meditazione della Bibbia.» [36].

«Ecco dunque la fonte principale e piu conveniente della sacra eloquenza, la Bibbia.
Ma coloro che si fanno araldi delle novita, non alimentano il bagaglio dei loro discorsi
alla fonte dell'acqua viva, ma sbagliando insensatamente si affidano alle cisterne
screpolate della sapienza umana; e mettendo da parte la dottrina ispirata da Dio o
qguella dei Padri della Chiesa e dei Concilii, si danno interamente a dar spazio ai nomi e
alle idee di scrittori profani e recenti, perfino viventi: idee che sovente danno luogo a
interpretazioni ambigue e molto pericolose.

- «Altro modo per far danno & che costoro parlano delle cose della religione come se
dovessero essere valutate secondo i canoni e le convenienze di questa vita che passa,
ponendo nell’'oblio la vita eterna futura: parlano brillantemente dei benefici che la
religione cristiana ha apportato all'umanita, ma tacciono sugli obblighi che essa
impone; sbandierano la carita di Gesu Cristo nostro Salvatore, ma non parlano della
giustizia. Il frutto di questa predicazione € esiguo, giacché, dopo averla ascoltata,
qualunque profano finisce col persuadersi che, senza bisogno di cambiare vita, € un
buon cristiano solo dicendo: credo in Gesu Cristo [37].»

- In verita: quale frutto vogliono ottenere questi predicatori? Di certo non hanno altro
proposito che cercare con ogni mezzo di guadagnarsi dei consensi, prurientes auribus:
pur che veggano le chiese strapiene, non importa loro che le anime restino vuote. E’
per questo che non parlano del peccato, dei novissimi, di alcun’altra cosa importante,
ma si attengono solo all'uso di parole compiacenti, con un’eloquenza piu tribunizia e
profana che apostolica e sacra, per ottenere clamore e applausi; ed & contro questi
che Gerolamo diceva: Tu che insegni nella Chiesa, non gli applausi del popolo devi
suscitare, ma i suoi gemiti: le lacrime dell’'uditorio siano le lodi per te [38]. Cosi
accade che questi discorsi, che siano fatti in Chiesa o fuori, si circondino di un certo
apparato teatrale, prescindendo da ogni aura di santita e da ogni efficacia spirituale.
Da qui, dunque, non giungono alle orecchie del popolo, e anche di molti del clero, le
delizie che scaturiscono dalla parola divina; da qui il disprezzo per le cose buone; da
qui il poco o nessun giovamento per coloro che vivono nel peccato; perché
quantunque accorrano compiaciuti ad ascoltare tali parole compiacenti, soprattutto se
si tratta di quei temi cento volte seduttori come il progresso dell’'umanita, la patria, le
piu recenti scoperte della scienza, una volta applaudito I'esperto di turno, lasciano la
chiesa tali e quali vi erano entrati: ammirati ma non convertiti [39]



«Essendo, poi, desiderio di questa Sacra Congregazione, per mandato del nostro
Santissimo Signore il Papa, porre fine a cosi tanti e tali abusi, esorta i Vescovi e i
Superiori delle Famiglie Religiose a ché con tutta la loro autorita apostolica si
oppongano a costoro e curino di estirparli con tutto il loro impegno. Memori di cio che
ha prescritto il Sacrosanto Concilio Tridentino [40]: - si ha l'obbligo di assumere
uomini idonei per il compito di predicatori - usando a questo scopo la massima
diligenza e cautela. Se si trattasse di sacerdoti della loro diocesi, curino gli Ordinarii di
non autorizzare per la predicazione alcuno la cui vita, la cui scienza e i cui costumi non
siano stati prima verificati [41], cioé se non li si e riscontrati idonei per mezzo di un
esame o in qualche altro modo. Se si trattasse di sacerdoti di altre diocesi, non
permettano che accedano al pulpito, soprattutto nelle festivita solenni, se prima non
presentino per iscritto I'autorizzazione del proprio Ordinario, che testimonii dei suoi
buoni costumi e della sua idoneita a tale ufficio. I Superiori degli Ordini, delle Societa
o Congregazioni Religiose, non autorizzino alla predica alcuno dei loro sudditi, e ancor
meno li muniscano di lettere testimoniali per gli Ordinarii dei luoghi, se prima non
siano convinti della loro onesta di vita e della loro attitudine a predicare. Se dopo aver
autorizzato, per queste lettere testimoniali, un oratore a predicare, gli Ordinarii
accertassero che egli devia dalle norme stabilite in questa Lettera, dovranno
obbligarlo ad obbedire e se non lo facesse dovranno proibirgli di predicare, perfino, se
fosse necessario, con le pene canoniche che sembreranno opportune.»

Abbiamo ritenuto conveniente prescrivere e ricordare tutto questo, comandando che si
osservi religiosamente, mossi dalla gravita del male che aumenta di giorno in giorno,
ed al quale non si pu0 piu tardare ad opporsi senza il piu grande pericolo. Ormai & un
fatto che non dobbiamo piu affrontare, come all'inizio, degli avversarii travestiti con
vesti d’agnello, ma con nemici dichiarati e feroci, entro la stessa casa, i quali, avendo
fatto un patto coi peggiori nemici della Chiesa, si propongono di distruggere la Fede.
Si tratta di uomini la cui arroganza contro la sapienza che ci viene dal Cielo si rinnova
ogni giorno, che si arrogano il diritto di riformarla come se si stesse corrompendo; che
vogliono rinnovarla come se la vecchiezza l'avesse consumata; che vogliono darle
nuovo impulso e adattarla ai voleri del mondo, al progresso, ai comodi del secolo,
come se essa si opponesse non alla leggerezza di alcuni, ma al bene stesso della
societa.

A fronte di questi oltraggi contro la dottrina evangelica e contro le tradizioni
ecclesiastiche, non sara mai troppa la vigilanza e la fermezza di coloro a cui & stato
affidato di custodire fedelmente il sacro deposito.

Cosi che i moniti e i salutari mandati che con questo Motu proprio con scienza certa
abbiamo ratificati e prescritti con la Nostra autorita, Noi vogliamo che siano
religiosissimamente osservati da tutti gli Ordinari e Superiori Generali degli Ordini
regolari e degli Istituti ecclesiastici di tutto il mondo cattolico, nonostante qualsiasi
disposizione contraria.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 1° settembre 1910, anno ottavo del nostro
pontificato.
Pio X Papa

NOTE

[1] Dato a Roma I'8 settembre 1907.

[2] Leone XIII, Enciclica Aeterni Patris, 8 agosto 1879.

[3] De Ente et Essentia, Proemio.

[4] Leone XIII, Lettera Apostolica In magna, 10 dicembre 1889



[5] Allocuzione, Pergratus Nobis, agli studiosi cattolici, 7 marzo 1880.

[6] Ibidem.

[7] 25 genn. 1897.

[8] Lettera Enciclica Nobilissima Gallorum, 8 febbraio 1884.

[9] Atti del Congresso dei Vescovi dell’'Umbria, novembre 1849, tit. II, art. 6.
[10] Congregazione degli Affari Straordinarii — Istruzione Nessuno ignora, 27 gennaio
1902.

[11] Decreto del 2 maggio 1877.

[12] Prov. XII, 8.

[13]II Gv., 9.

[14] Tito. I, 9.

[15] Rom. XII, 3.

[16] Ireneo, Adversus haereses, 4, 26, 2.

[17] Tertulliano, De praescriptione haereticorum, c. 28.

[18] I Cor. XIII, 1.

[19] I Cor. 1V, 1.

[20] Commento. in Matth. V.

[21] Os. 1V, 6.

[22] Mc. XVI, 15.

[23] Mt. XXVIII, 20.

[24] Commento in Matth. V

[25] Sess. V, cap. 2, Sulla predicazione.

[26] Enciclica Qui pluribus, 9 novembre 1846.

[27] Fil. 1I, 21.

[28] Mt. XV, 19.

[29] Sal. XIII [XIV], 1.

[30] Commento in Matth. V

[31] Lam. 1V, 4.

[32] I Cor. 1II, 4.

[33]ITs. 1, 5.

[34] Eb. 1V, 12.

[35] De doctrina christiana. 1V, 6, 7.

[36] Enciclica sullo studio delle Sacre Scritture, Providentissimus Deus, 18 novembre
1893.

[37] Cardinale Agostino Bausa, Arcivescovo di Firenze, discorso al giovane clero del
seminario, 15 novembre 1892.

[38] San Gerolamo, Epistola LII, Ad Nepotian.

[39] Da: Sant’Agostino, in Matth, XIX, 25.

[40] Conc. Trid., Sess. V, c. 2, Sulla predicazione.

[41] Conc. Trid., Sess. V, c. 2, Sulla predicazione.

CANALE TELEGRAM CV - https://t.me/cooperatoresveritatis

CANALE TELEGRAM - https://t.me/pietropaolotrinita

per whatsApp Apostoli di Maria (AdM) Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288
Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinita su Youtube:
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita

Parrocchia Virtuale PPT pagina ufficiale di Facebook

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/

su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos



https://t.me/cooperatoresveritatis
https://t.me/pietropaolotrinita
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://www.facebook.com/profile.php?id=100093378971850
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos

