
Il 1° settembre 1910 san Pio X con il Motu Proprio "Sacrorum antistitum" ribadisce la 

condanna del Modernismo e dei loro diffusori definendoli: "una genia 

perniciosissima di persone" e, ricordando i punti fondamentali della Pascendi 
Dominici gregis - CLICCA QUI - sottolinea i mezzi per estirpare le loro eresie. In 

questo MP vi unisce l'obbligo, allegando il documento, del "Giuramento 

Antimodernista" (poi abolito da Paolo VI nel 1966). 
La storia della Chiesa ci insegna che non pochi vescovi, durante il pontificato di papa 

Sarto, hanno ingenuamente sottovalutato la gravità del pericolo modernista e ne 

hanno permesso la sopravvivenza. 

Esso, così, ha continuato a serpeggiare segretamente; poi cautamente è rinato pian 
piano sotto forma di nouvelle théologie o neomodernismo negli anni Trenta/Quaranta 

ed è stato condannato energicamente nel 1950 da Pio XII (Enciclica Humani generis); 

ma, dopo la morte di papa Pacelli, “il modernismo redivivo” ha sfondato senza remore 
ogni argine con “l’aggiornamento” di Giovanni XXIII e il “suo” Concilio Vaticano II, 

usato come un Cavallo di Troia, insieme al suo successore Paolo VI. 

Infine ha raggiunto, in maniera ostentata, il vertice dell’ultra modernismo con questo 
pontificato, con il quale ci si trova praticamente già nello spirito del “Vaticano III” 

mascherato dal Sinodo sulla sinodalità, ossia una Chiesa sinodale 

permanentemente in discussione, ben auspicato da Rahner, Küng e Schillebeeckx, 

secondo i quali il Vaticano II si sarebbe fermato a metà strada nella “rivoluzione” della 
Chiesa.... 

Perciò, nonostante siano stati smascherati nel 1907 con l’Enciclica Pascendi dalle 

sembianze di una presunta scienza ecclesiastica moderna, i modernisti sono rimasti 
nella Chiesa per sovvertirla dall’interno (come affermava il Buonaiuti – CLICCA 

QUI) sin dalle sue fondamenta, e perciò Pio X si augura che “nessun vescovo ignori 

che [...] non hanno abbandonato i loro propositi di turbare la pace della Chiesa”.... 
Papa Sarto sottolinea che essi sono “avversari tanto più temibili in quanto più vicini” 

ribadendo ancora una volta il pericolo tipico del modernismo: il voler restare dentro la 

Chiesa per corroderne la sostanza lasciando solo l’apparenza così come un tarlo rode il 

mobile nel quale si annida.... 
Leggendo i Documenti di San Pio X ci si accorge che il Papa, davvero profeta, insiste 

molto sul pericolo dei “falsi fratelli” (2Cor.11,26), il quale è una delle insidie più 

perniciose poiché li si reputa fratelli e invece sono nemici e lottano contro la Chiesa e i 
veri fedeli colpendoli alle spalle.  

A questo punto San Pio X affronta il problema dei modernisti ecclesiastici, i quali, data 

la loro posizione di comando nella Chiesa, sono i più temibili.  

Costoro, sottolinea gravemente: “abusando del loro ministero, inseriscono negli animi 
un’esca avvelenata per sorprendere gli incauti, diffondendo una parvenza di dottrina 

in cui si racchiude la somma degli errori”. 

 
È triste, ma è la realtà: i modernisti ecclesiastici (fino al vertice della Gerarchia) 

approfittano del loro stato (legittimo e che nessuno può delegittimare) e invece di 

servire la Chiesa se ne servono per avvelenare le anime dei fedeli incauti e ingenui 
mediante una dottrina apparentemente cattolica ma sostanzialmente erronea, anzi il 

sistema modernista riunisce in se stesso tutti gli errori teologici, essendo il 

modernismo “la cloaca di tutte le eresie”.  

“Questa peste si diffonde in una parte del campo del Signore da cui sarebbero da 
aspettarsi i frutti più consolanti”, deplora San Pio X.  

Ed infatti il modernismo è penetrato massimamente nelle fila del giovane clero e 

anche nell’animo di alcuni ecclesiastici (come anche tra i diaconi e catechisti, nessuno 
è stato risparmiato), che avrebbero dovuto lavorare all’edificazione della Chiesa e 

invece hanno lavorato, ed oggi operano, per mutare il Cristianesimo in una vaga 

forma di esperienza religiosa sentimentalistica e soggettiva, aggiornando 

https://cooperatores-veritatis.org/2018/09/18/lettura-della-pascendi-dominici-gregis/
https://cooperatores-veritatis.org/magistero/venerabile-papa-pio-xii/
https://cooperatores-veritatis.org/2023/08/25/processo-sinodale-un-vaso-di-pandora-attraverso-una-serie-di-100-domande-e-risposte/
https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/06/bisogna-riformare-roma-con-roma-quel-modernismo-che-governa-oggi-la-chiesa/
https://cooperatores-veritatis.org/2019/05/06/bisogna-riformare-roma-con-roma-quel-modernismo-che-governa-oggi-la-chiesa/
https://cooperatores-veritatis.org/magistero/san-pio-x-papa/


dogmi e dottrine a seconda dei casi, con una morale soggettiva privata del 

senso comune del peccato, imponendo una obbedienza tossica verso la 

gerarchia e con una disciplina mantenuta sui ricatti... 
Per questo motivo san Pio X emanò all'epoca, ma è sempre in vigore, una serie di 

ordini racchiusi in brevi proposizioni, affinché i vescovi avrebbero potuto anche nel 

tempo e più facilmente estirpare la mala pianta modernista e rimuovere gli 
ecclesiastici modernisti dai posti di comando nella Chiesa. 

 

 

---------------------------- 
 

+ 
san Pio X 

Sacrorum antistitum 

Motu proprio 
che stabilisce alcune norme per respingere il pericolo del modernismo 

 

 

Nessuno tra i Vescovi ignora, riteniamo, che una genia perniciosissima di persone, i 
modernisti, anche dopo che con l’Enciclica Pascendi dominici gregis [1] fu tolta loro la 

maschera di cui si coprivano, non hanno abbandonato i loro piani di turbare la pace 

della Chiesa. Difatti non hanno cessato di ricercare nuovi adepti raggruppandoli in una 
società segreta, e per mezzo di costoro inoculare il veleno delle loro opinioni nelle 

vene della società cristiana con la pubblicazione di libri e scritti anonimi o sotto falso 

nome. Se, dopo aver riletto la detta Nostra Lettera Enciclica, si considera 
attentamente tale culmine d’audacia che Ci ha causato tanto dolore, ci si convincerà 

facilmente che queste persone non sono diverse da come ivi Noi le abbiamo descritte, 

avversari tanto più da temersi, quanto più ci sono vicini; i quali abusano del loro 

ministero per prendere all’amo con esca avvelenata gli incauti che abboccano, 
spargendo attorno a sé un’apparenza di dottrina che contiene la somma di tutti gli 

errori. 

 
Poiché questa pestilenza va propagandosi considerevolmente per quella parte del 

campo del Signore, da cui sarebbero stati da attendersi frutti migliori, è dovere dei 

Vescovi lavorare alla difesa della fede cattolica e vegliare con somma diligenza 
affinché l’integrità del divino deposito non soffra un qualche detrimento, mentre a Noi 

compete massimamente di eseguire l’ordine di Cristo Salvatore che disse a Pietro, dal 

quale abbiamo ereditato, sebbene indegnamente, il principato: Conferma i tuoi fratelli. 

Proprio per questo motivo, cioè per rafforzare l’animo dei buoni nella presente lotta, 
abbiamo ritenuto utile ricordare i seguenti insegnamenti e prescrizioni del succitato 

documento: 

 
«Preghiamo perciò e scongiuriamo voi che, in negozio di tanto rilievo, non Ci lasciate 

minimamente desiderare la vostra vigilanza e diligenza e fortezza. E quel che 

chiediamo ed aspettiamo da voi, lo chiediamo altresì e lo aspettiamo dagli altri pastori 

delle anime, dagli educatori e maestri del giovine clero, e specialmente dai Superiori 
generali degli Ordini religiosi. 

 



«I. Per ciò che spetta agli studi, vogliamo e decisamente ordiniamo che a fondamento 

degli studi sacri si ponga la filosofia scolastica. 

- Bene inteso che, “se dai Dottori scolastici furono agitate questioni troppo sottili o fu 
alcunché trattato con poca considerazione; se fu detta cosa che mal si affaccia con 

dottrine accertate dei secoli seguenti, ovvero in qualsivoglia modo non ammissibile; 

non è nostra intenzione che tutto ciò debba servir d’esempio da imitare anche ai dì 
nostri” [2]. 

- Ciò che conta anzi tutto è che la filosofia scolastica, che Noi ordiniamo di seguire, si 

debba precipuamente intendere quella di San Tommaso di Aquino: intorno alla quale 

tutto ciò che il Nostro Predecessore stabilì, intendiamo che rimanga in pieno vigore, e 
se è bisogno, lo rinnoviamo e confermiamo e severamente ordiniamo che sia da tutti 

osservato. Se nei Seminari si sia ciò trascurato, toccherà ai Vescovi insistere ed 

esigere che in avvenire si osservi. Lo stesso comandiamo ai Superiori degli Ordini 
religiosi. Ammoniamo poi quelli che insegnano, di ben persuadersi, che il discostarsi 

dall'Aquinate, specialmente in cose metafisiche, non avviene senza grave danno. Un 

piccolo errore nei principî, per dirla con lo stesso Aquinate, diviene un grande errore 
nelle sue ultime conseguenze [3]. 

 

«Posto così il fondamento della filosofia, si innalzi con somma diligenza l’edificio 

teologico. 
- Venerabili Fratelli, promovete con ogni industria possibile lo studio della teologia, 

talché i chierici, uscendo dai Seminari, ne portino seco un’alta stima ed un grande 

amore e l’abbiano sempre carissimo. Imperocché “nella grande e molteplice copia di 
discipline che si porgono alla mente cupida di verità, a tutti è noto che alla sacra 

Teologia appartiene talmente il primo luogo, che fu antico detto dei sapienti essere 

dovere delle altre scienze ed arti di servirla e prestarle mano siccome ancelle” [4]. 
- Aggiungiamo qui, sembrarCi altresì degni di lode coloro, che, salvo il rispetto alla 

Tradizione, ai Padri, al Magistero ecclesiastico, con saggio criterio e con norme 

cattoliche (ciò che non sempre da tutti si osserva) cercano di illustrare la teologia 

positiva, attingendo lume dalla storia di vero nome. Certamente che alla teologia 
positiva deve ora darsi più larga parte che pel passato: ciò nondimeno deve farsi in 

guisa, che nulla ne venga a perdere la teologia scolastica, e si disapprovino quali 

fautori del modernismo coloro che tanto innalzino la teologia positiva da sembrar 
quasi spregiare la Scolastica. 

 

«In quanto alle discipline profane basti richiamare quel che il Nostro Predecessore 

disse con molta sapienza: “Adoperatevi strenuamente nello studio delle cose naturali: 
nel qual genere gl’ingegnosi ritrovati e gli utili ardimenti dei nostri tempi, come di 

ragione sono ammirati dai presenti, cosi dai posteri avranno perpetua lode ed 

encomio” [5]. Questo però senza danno degli studi sacri: il che ammoniva lo stesso 
Nostro Predecessore con queste altre gravissime parole: “La causa di siffatti errori, chi 

la ricerchi diligentemente, sta principalmente in ciò che di questi nostri tempi, quanto 

più fervono gli studi delle scienze naturali, tanto più son venute meno le discipline più 
severe e più alte: alcune di queste infatti sono quasi poste in dimenticanza; alcune 

sono trattate stancamente e con leggerezza, e, ciò che è indegno, perduto lo 

splendore della primitiva dignità, sono deturpate da prave sentenze e da enormi 

errori” [6]. Con questa legge ordiniamo che si regolino nei Seminari gli studi delle 
scienze naturali. 

 

«II. A questi ordinamenti tanto Nostri che del Nostro Antecessore fa mestieri volgere 
l’attenzione ognora che si tratti di scegliere i moderatori e maestri così dei Seminari 

come delle Università cattoliche. Chiunque in alcun modo sia infetto di modernismo, 

senza riguardi di sorta si tenga lontano dall’ufficio cosi di reggere e cosi d’insegnare: 



se già si trovi con tale incarico, ne sia rimosso. Parimente si faccia con chiunque o in 

segreto o apertamente favorisce il modernismo, sia lodando modernisti, sia 

attenuando la loro colpa, sia criticando la Scolastica, i Padri, il Magistero ecclesiastico, 
sia ricusando obbedienza alla potestà ecclesiastica, da qualunque persona essa si 

eserciti; e similmente con chi in materia storica, archeologica e biblica si mostri 

amante di novità; e finalmente, con quelli altresì che non si curano degli studi sacri o 
paiono a questi anteporre i profani. - In questa parte, o Venerabili Fratelli, e 

specialmente nella scelta dei maestri, non sarà mai eccessiva la vostra attenzione e 

fermezza; essendoché sull’esempio dei maestri si formano per lo più i discepoli. 

Poggiati adunque sul dovere di coscienza, procedete in questa materia con prudenza 
sì ma con fortezza. 

 

«Con non minore vigilanza e severità dovrete esaminare e scegliere chi debba essere 
ammesso al sacerdozio. Lungi, lungi dal clero l’amore di novità: Dio non vede di buon 

occhio gli animi superbi e contumaci! 

- A niuno in avvenire si conceda la laurea di teologia o di diritto canonico, che non 
abbia prima compito per intero il corso stabilito di filosofia scolastica. Se tale laurea 

ciò non ostante venisse concessa, sia nulla. 

- Le ordinazioni che la Sacra Congregazione dei Vescovi e Regolari emanò nell’anno 

1896 pei chierici d’Italia dell’uno e dell’altro clero circa il frequentare le Università, 
stabiliamo che d’ora innanzi rimangano estese a tutte le nazioni. 

- I chierici e sacerdoti iscritti ad un Istituto o ad una Università cattolica non potranno 

seguire nelle Università civili quei corsi, di cui vi siano cattedre negli Istituti cattolici ai 
quali essi appartengono. Se in alcun luogo si è ciò permesso per il passato, ordiniamo 

che più non si conceda nell’avvenire. 

- I Vescovi che formano il Consiglio direttivo di siffatti cattolici Istituti o cattoliche 
Università veglino con ogni cura perché questi Nostri comandi vi si osservino 

costantemente. 

 

«III.  È parimente officio dei Vescovi impedire che gli scritti infetti di modernismo o ad 
esso favorevoli si leggano se sono già pubblicati, o, se non sono, proibire che si 

pubblichino. 

- Qualsivoglia libro o giornale o periodico di tal genere non si dovrà mai permettere o 
agli alunni dei Seminari o agli uditori delle Università cattoliche: il danno che ne 

proverrebbe non sarebbe minore di quello delle letture immorali; sarebbe anzi 

peggiore, perché ne andrebbe viziata la radice stessa del vivere cristiano. 

- Né altrimenti si dovrà giudicare degli scritti di taluni cattolici, uomini del resto di non 
malvagie intenzioni, ma che digiuni di studi teologici e imbevuti di filosofia moderna, 

cercano di accordare questa con la fede e di farla servire, come essi dicono, ai 

vantaggi della fede stessa. Il nome e la buona fama degli autori fa si che tali libri 
sieno letti senza verun timore e sono quindi più pericolosi per trarre a poco a poco al 

modernismo. 

 
«Per dar poi, o Venerabili Fratelli, disposizioni più generali in sì grave materia, se nelle 

vostre diocesi corrono libri perniciosi, adoperatevi con fortezza a sbandirli, facendo 

anche uso di solenni condanne. Benché questa Sede Apostolica ponga ogni opera nel 

togliere di mezzo siffatti scritti, tanto oggimai ne è cresciuto il numero, che a 
condannarli tutti non bastano le forze. Quindi accade che la medicina giunga talora 

troppo tardi, quando cioè pel troppo attendere il male ha già preso piede. Vogliamo 

adunque che i Vescovi, deposto ogni timore, messa da parte la prudenza della carne, 
disprezzando il gridío dei malvagi, soavemente, sì, ma con costanza, adempiano 

ciascuno le sue parti; memori di quanto prescriveva Leone XIII nella Costituzione 

Apostolica “Officiorum ac munerum” [7]: “Gli Ordinari, anche come Delegati della 



Sede Apostolica, si adoperino di proscrivere e di togliere dalle mani dei fedeli i libri o 

altri scritti nocivi stampati o diffusi nelle proprie diocesi”. Con queste parole si 

concede, è vero, un diritto: ma s’impone in pari tempo un dovere. Né stimi veruno di 
avere adempiuto cotal dovere, se deferisca a Noi l’uno o l’altro libro mentre altri 

moltissimi si lasciano divulgare e diffondere. 

- Né in ciò vi deve rattenere il sapere che l’autore di qualche libro abbia altrove 
ottenuto l’Imprimatur; sì perché tal concessione può essere simulata, sì perché può 

essere stata fatta per trascuratezza o per troppa benignità e per troppa fiducia 

nell’autore, il quale ultimo caso può talora avverarsi negli Ordini religiosi. Aggiungasi 

che, come non ogni cibo si confà a tutti egualmente, cosi un libro che in un luogo sarà 
indifferente, in un altro, per le circostanze, può tornare nocivo. Se pertanto il Vescovo, 

udito il parere di persone prudenti, stimerà di dover condannare nella sua diocesi 

anche qualcuno di siffatti libri, gliene diamo ampia facoltà, anzi glielo rechiamo a 
dovere. Intendiamo bensì che si serbino in tal fatto i riguardi convenienti, bastando 

forse che la proibizione si restringa talora soltanto al clero; ma eziandio in tal caso 

sarà obbligo dei librai cattolici di non porre in vendita i libri condannati dal Vescovo. 
 

«E poiché Ci cade il discorso, vigilino i Vescovi che i librai per bramosia di lucro non 

spaccino merce malsana: il certo è che nei cataloghi di taluni di costoro si annunziano 

di frequente e con lode non piccola i libri dei modernisti. Se essi ricusano di obbedire, 
non dubitino i Vescovi di privarli del titolo di librai cattolici; similmente e con più 

ragione, se avranno quello di vescovili; che se avessero titolo di pontifici, si 

deferiscano alla Sede Apostolica. 
- A tutti finalmente ricordiamo l’articolo XXVI della mentovata Costituzione Apostolica 

“Officiorum”: “Tutti coloro che abbiano ottenuta facoltà apostolica di leggere e ritenere 

libri proibiti, non sono perciò autorizzati a leggere libri o giornali proscritti dagli 
Ordinari locali, se pure nell’indulto apostolico non sia data espressa facoltà di leggere 

e ritenere libri condannati da chicchessia”. 

 

«IV. Ma non basta impedire la lettura o la vendita dei libri cattivi; fa d’uopo impedirne 
altresì la stampa. Quindi i Vescovi non concedano la facoltà di stampa se non con la 

massima severità. 

- E poiché è grande il numero delle pubblicazioni, che, a seconda della Costituzione 
“Officiorum”, esigono l’autorizzazione dell’Ordinario, in talune diocesi si sogliono 

determinare in numero conveniente censori di officio per l’esame degli scritti. Somma 

lode noi diamo a siffatta istituzione di censura; e non solo esortiamo, ma ordiniamo 

che si estenda a tutte le diocesi. In tutte adunque le Curie episcopali si stabiliscano 
Censori per la revisione degli scritti da pubblicarsi; si scelgano questi dall’uno e 

dall’altro clero, uomini di età, di scienza e di prudenza e che nel giudicare sappiano 

tenere il giusto mezzo. Spetterà ad essi l’esame di tutto quello che, secondo gli articoli 
XLI e XLII della detta Costituzione, ha bisogno di permesso per essere pubblicato. Il 

Censore darà per iscritto la sua sentenza. Se sarà favorevole, il Vescovo concederà la 

facoltà di stampa colla parola Imprimatur, la quale però sarà preceduta dal Nihil 
obstat e dal nome del Censore. 

- Anche nella Curia romana non altrimenti che nelle altre, si stabiliranno censori di 

ufficio. L’elezione dei medesimi, dopo interpellato il Cardinale Vicario e coll’annuenza 

ed approvazione dello stesso Sommo Pontefice, spetterà al Maestro del sacro Palazzo 
Apostolico. A questo pure toccherà determinare per ogni singolo scritto il Censore che 

lo esamini. La facoltà di stampa sarà concessa dallo stesso Maestro ed insieme dal 

Cardinale Vicario o dal suo Vicegerente, premesso però, come sopra si disse, il Nulla 
osta col nome del Censore. 

- Solo in circostanze straordinarie e rarissimamente si potrà, a prudente arbitrio del 

Vescovo, omettere la menzione del Censore. 



- Agli autori non si farà mai conoscere il nome del Censore, prima che questi abbia 

dato giudizio favorevole: affinché il Censore stesso non abbia a patir molestia o 

mentre esamina lo scritto o in caso che ne disapprovi la stampa. 
- Mai non si sceglieranno Censori dagli Ordini religiosi, senza prima averne 

segretamente il parere del Superiore provinciale: questi poi dovranno secondo 

coscienza attestare dei costumi, della scienza e della integrità della dottrina 
dell’eligendo. 

- Ammoniamo i Superiori religiosi del gravissimo dovere che essi hanno di mai non 

permettere che alcun che si pubblici dai loro sudditi senza la previa facoltà loro e 

dell’Ordinario diocesano. 
- Per ultimo affermiamo e dichiariamo che il titolo di Censore, di cui taluno sia 

insignito, non ha verun valore né mai si potrà arrecare come argomento per dar 

credito alle private opinioni del medesimo. 
 

«Detto ciò generalmente, nominatamente ordiniamo una osservanza più diligente di 

quanto si prescrive nell’articolo XLII della citata Costituzione “Officiorum”, cioè: “È 
vietato ai sacerdoti secolari, senza previo permesso dell’Ordinario, prendere la 

direzione di giornali o di periodici”. Del quale permesso, dopo ammonitone, sarà 

privato chiunque ne facesse mal uso. 

- Circa quei sacerdoti, che hanno titoli di corrispondenti o collaboratori, poiché avviene 
non raramente che pubblichino, nei giornali o periodici, scritti infetti di modernismo, 

vedano i Vescovi che ciò non avvenga; e se avvenisse, ammoniscano e diano 

proibizione di scrivere. Lo stesso con ogni autorità ammoniamo che facciano i 
Superiori degli Ordini religiosi: i quali se si mostrassero in ciò trascurati, provvedano i 

Vescovi, con autorità delegata dal Sommo Pontefice. 

- I giornali e periodici pubblicati dai cattolici abbiano, per quanto sia possibile, un 
Censore determinato. Sara obbligo di questo leggere opportunamente i singoli fogli o 

fascicoli, dopo già pubblicati: se cosa alcuna troverà di pericoloso, ordinerà che sia 

corretto quanto prima. Lo stesso diritto avrà il Vescovo, anche in caso che il Censore 

non abbia reclamato. 
 

«V. Ricordammo già sopra i congressi e i pubblici convegni come quelli nei quali i 

modernisti si adoprano di propalare e propagare le loro opinioni. 
- I Vescovi non permetteranno più in avvenire, se non in casi rarissimi, i congressi di 

sacerdoti. Se avverrà che li permettano, lo faranno solo a questa condizione: che non 

vi si trattino cose di pertinenza dei Vescovi o della Sede Apostolica, non vi si facciano 

proposte o postulati che implichino usurpazione della sacra potestà, non vi si faccia 
affatto menzione di quanto sa di modernismo, di presbiterianismo, di laicismo. - A tali 

convegni, che dovranno solo permettersi volta per volta e per iscritto o in tempo 

opportuno, non potrà intervenire sacerdote alcuno di altra diocesi, se non porti 
commendatizie del proprio Vescovo.- A tutti i sacerdoti poi non passi mai di mente ciò 

che Leone XIII raccomandava con parole gravissime: “Sia intangibile presso i 

sacerdoti l’autorità dei propri Vescovi; si persuadano che il ministero sacerdotale, se 
non si eserciti sotto la direzione del Vescovo, non sarà né santo, né molto utile, né 

rispettabile” [8]. 

 

«VI. Ma che gioveranno, o Venerabili Fratelli, i Nostri comandi e le Nostre prescrizioni, 
se non si osservino a dovere e con fermezza? Ci è parso espediente estendere a tutte 

le diocesi ciò che i Vescovi dell’Umbria [9], molti anni or sono, con savissimo consiglio 

stabilirono per le loro: “Ad estirpare - così essi - gli errori già diffusi e ad impedire che 
più oltre si diffondano o che esistano tuttavia maestri di empietà, pei quali si 

perpetuino i perniciosi effetti originati da tale diffusione, il sacro Congresso, seguendo 

gli esempi di San Carlo Borromeo, stabilisce che in ogni diocesi si istituisca un 



Consiglio di uomini commendevoli dei due cleri, a cui spetti il vigilare se e con quali 

arti i nuovi errori si dilatino o si propaghino, e farne avvertito il Vescovo perché di 

concorde avviso prenda rimedi con cui il male si estingua fin dal principio e non si 
spanda di vantaggio a rovina delle anime, e, ciò che è peggio, si afforzi e cresca”. 

- Stabiliamo adunque che un siffatto Consiglio, che si chiamerà di vigilanza, si 

istituisca quanto prima in tutte le diocesi. I membri di esso si sceglieranno colle stesse 
norme già prescritte pei Censori dei libri. Ogni due mesi, in un giorno determinato, si 

raccoglierà in presenza del Vescovo: le cose trattate o stabilite saranno sottoposte a 

legge di secreto. I doveri degli appartenenti al Consiglio saranno i seguenti: Scrutino 

con attenzione gl’indizi di modernismo tanto nei libri che nell’insegnamento; con 
prudenza, prontezza ed efficacia stabiliscano quanto è d’uopo per la incolumità del 

clero e della gioventù. 

 
- Combattano le novità di parole, e rammentino gli ammonimenti di Leone XIII: “Non 

si potrebbe approvare nelle pubblicazioni cattoliche un linguaggio che ispirandosi a 

malsana novità sembrasse deridere la pietà dei fedeli ed accennasse a nuovi 
orientamenti della vita cristiana, a nuove direzioni della Chiesa, a nuove ispirazioni 

dell’anima moderna, a nuova vocazione del clero, a nuova civiltà cristiana”[10]. Non 

tollerino tali cose né nelle pubblicazioni né nei corsi dei professori. 

- Non trascurino i libri nei quali si tratti o delle pie tradizioni di ciascun luogo o delle 
sacre Reliquie. Non permettano che tali questioni si agitino nei giornali o in periodici 

destinati a fomentare la pietà, né con espressioni che sappiano di ludibrio o di 

disprezzo né con affermazioni risolute specialmente, come il più delle volte accade, 
quando ciò che si afferma o non passa i termini della probabilità o si basa su 

pregiudicate opinioni. 

- Circa le sacre Reliquie si abbiano queste norme. Se i Vescovi i quali sono soli giudici 
in questa materia, conoscano con certezza che una reliquia sia falsa, la toglieranno 

senz’altro dal culto dei fedeli... Se le autentiche di una Reliquia qualsiasi, o pei civili 

rivolgimenti o in altra guisa siensi smarrite, non si esponga alla pubblica venerazione, 

se prima il Vescovo non ne abbia fatta ricognizione. L’argomento di prescrizione o di 
fondata presunzione allora solo avrà valore quando il culto sia commendevole per 

antichità: il che risponde al decreto emanato nel 1896 dalla Congregazione delle 

Indulgenze e sacre Reliquie, in questi termini: “Le Reliquie antiche sono da 
conservarsi nella venerazione che finora ebbero, se pure in casi particolari non si 

abbiano argomenti certi che sono false o supposte”. 

- Nel portar poi giudizio delle pie tradizioni si tenga sempre presente, che la Chiesa in 

questa materia fa uso di tanta prudenza, da non permettere che tali tradizioni si 
raccontino nei libri, se non con grandi cautele e premessa la dichiarazione prescritta 

da Urbano VIII; ed il che pure adempiuto, non perciò ammette la verità del fatto, ma 

solo non proibisce che si creda, ove a farlo non manchino argomenti umani. Così 
appunto la sacra Congregazione dei Riti dichiarava fin da trent’anni addietro: “Siffatte 

apparizioni o rivelazioni non furono né approvate né condannate dalla Sede 

Apostolica, ma solo passate come da piamente credersi con sola fede umana, 
conforme alla tradizione di cui godono, confermata pure da idonei testimoni e 

documenti” [11]. Niun timore può ammettere chi a questa regola si tenga. 

Imperocché il culto di qualsivoglia apparizione, in quanto riguarda il fatto stesso e 

dicesi relativo, ha sempre implicita la condizione della verità del fatto: in quanto poi è 
assoluto, si fonda sempre nella verità, giacché si dirige alle persone stesse dei santi 

che si onorano. Lo stesso vale delle Reliquie. 

- Commettiamo infine al Consiglio di vigilanza, di tener d’occhio assiduamente e 
diligentemente gl’istituti sociali come pure gli scritti di questioni sociali affinché nulla 

vi si celi di modernismo, ma ottemperino alle prescrizioni dei Romani Pontefici. 

 



«VII. Le cose fin qui stabilite affinché non vadano in dimenticanza, vogliamo ed 

ordiniamo che i Vescovi di ciascuna diocesi, trascorso un anno dalla pubblicazione 

delle presenti Lettere, e poscia ogni triennio, con diligente e giurata esposizione 
riferiscano alla Sede Apostolica intorno a quanto si prescrive in esse, e sulle dottrine 

che corrono in mezzo al clero e soprattutto nei Seminari ed altri istituti cattolici, non 

eccettuati quelli che pur sono esenti dall’autorità dell’Ordinario. Lo stesso imponiamo 
ai Superiori generali degli Ordini religiosi a riguardo dei loro dipendenti.» 

 

A queste prescrizioni che Noi confermiamo pienamente nella loro integrità, con 

l’intenzione di obbligare in coscienza coloro che le infrangessero, aggiungiamo qualche 
misura speciale per i seminaristi ed i novizi degli istituti religiosi. 

- Per formare un sacerdote che sia degno di questo nome è necessario che nei 

Seminari tutti gli insegnamenti convergano; non è lecito ritenere che tali strutture 
siano aperte per i soli studii oppure per la sola pietà. La formazione completa 

comporta entrambi questi elementi, ed i Seminari sono come palestre in cui si prepara 

lungamente la milizia sacra di Cristo. Perché dunque ne esca un’armata perfettamente 
formata, due cose sono assolutamente necessarie: la dottrina per la formazione dello 

spirito, la virtù per la perfezione dell’anima. L’una richiede che i giovani alunni 

seminaristi siano anzitutto istruiti nelle scienze più strettamente legate con gli studii 

teologici, l’altra esige che essi eccellano particolarmente per costanza e per virtù. 
Coloro che sono incaricati della disciplina e della pietà osservino quali speranze offra 

ogni allievo, esaminino il carattere di ciascuno chiedendosi se assecondi le proprie 

inclinazioni più corrette, o sembri accessibile ai sentimenti profani, se sia pronto 
all’obbedienza, incline alla pietà, se non abbia troppa stima di se stesso, se sia 

indisciplinato, se si avvii alla dignità sacerdotale proponendosi un retto fine o se sia 

mosso da motivi umani, se infine si distingua per la santità e la dottrina che 
convengono a questa vita o almeno se, in mancanza dell’una o dell’altra di queste 

qualità, si sforzi con sincera e pronta volontà di acquisirla. Tale ricerca non presenta 

un’eccessiva difficoltà: infatti l’assenza delle virtù di cui abbiamo detto si tradisce ben 

presto per il fatto che gli esercizi di pietà sono compiuti senza sincerità e che la 
disciplina è osservata per timore e non per obbedire alla voce della coscienza. Colui 

che si mantiene nella disciplina per timore servile, o che l’infrange per leggerezza di 

spirito o disprezzo, è assai lontano dall’offrire speranza di un sacerdozio esercitato 
santamente. È di fatto poco probabile che uno spregiatore della disciplina domestica 

non venga meno, più avanti, alle regole pubbliche della Chiesa. Se un superiore 

incaricato dei giovani chierici individuasse una tale disposizione di spirito in un allievo 

e se, dopo parecchi ammonimenti ed un anno di prova, si rendesse conto che il 
chierico non modifica per nulla la propria condotta, lo espella, in maniera che non 

possa più esser ricevuto né da lui né da qualunque altro Vescovo. 

 
Due condizioni sono necessariamente richieste per la promozione dei chierici: 

l’innocenza della vita unita alla sana dottrina. E non bisogna dimenticare che le 

prescrizioni e gli avvertimenti che il Vescovo dà ai nuovi ordinandi s’indirizzano anche 
ai candidati, poiché è detto: «Si provveda acciocché coloro che sono scelti per questo 

ministero siano illustri per sapienza celeste, per costumi integerrimi e per la costante 

osservanza della giustizia... Siano onesti e maturi sia nella scienza che nelle opere... 

Splenda in essi la giustizia in tutti i suoi aspetti.» 
 

E per quanto riguarda l’onestà della vita, ne avremmo parlato già a sufficienza, se si 

potesse separarla dalla dottrina e dalle opinioni che ciascuno fa sue e difende. Ma, 
come si legge nel libro dei Proverbi: Colla sua dottrina si farà conoscere l’uomo  [12], 

e come insegna l’Apostolo: Chi non persevera nella dottrina di Cristo non possiede Dio 

[13]. Quanto invero debba essere l’impegno da impiegare nell’acquisire conoscenze 



numerose e varie, anche la situazione stessa dei nostri tempi ce lo rivela: nulla vi è 

esaltato quanto la luce del progresso dell’umanità. Così dunque tutti i chierici che 

vogliono esercitare le loro funzioni come conviene ai nostri tempi, che vogliono 
esortare fruttuosamente nella sana dottrina e rimproverare i suoi detrattori [14] e che 

hanno a cuore di consacrare al bene della Chiesa le risorse del loro spirito, costoro 

dovranno acquisire conoscenze superiori a quelle del comune degli uomini ed aspirare 
più degli altri all’eccellenza della dottrina. Dobbiamo in effetti lottare contro abili 

nemici che uniscono un alto livello di studii ad una scienza spesso artificiosa, le cui 

frasi speciose e vibranti sono proposte con grande flusso e fracasso di parole da cui 

pare zampillare qualcosa d’esotico. Perciò le armi devono essere opportunamente 
predisposte, si deve cioè preparare un’abbondante messe di dottrina per tutti coloro 

che, nella calma di una vita nascosta, si preparano ad esercitare santissime e 

difficilissime funzioni. 
 

Tuttavia, poiché la vita umana è limitata da tali confini, che dalla ricchissima fonte di 

conoscenze che ci si offrono a mala pena ci è concesso di coglierne qualcuna, è 
necessario moderare l’ardore nell’apprendimento e ricordarsi di queste parole di san 

Paolo: non occorre sapere più di ciò che conviene, ma sapere con moderazione [15]. 

Perciò, siccome i chierici sono già sottoposti a numerosi e gravi studii, siano essi in 

relazione alle Sacre Lettere, ai dogmi della Fede, alla morale, alla scienza della pietà e 
del culto detta ascetica, o ancora alla storia della Chiesa, al diritto canonico, 

all’eloquenza sacra; è importante che i giovani non sprechino il loro tempo in altre 

questioni e non siano distratti dai loro studii principali, Noi proibiamo loro la lettura di 
tutti i periodici o riviste, per quanto possano essere eccellenti, obbligando in coscienza 

i superiori che non avranno vegliato con cura scrupolosa ad impedirlo. 

 
Ed al fine di togliere al modernismo ogni possibilità di introdursi dissimulatamente, 

non solo Noi vogliamo che sia osservato ciò che è stato prescritto più sopra al numero 

II, ma ordiniamo anche che tutti i professori, prima di iniziare i loro singoli insegnanti, 

all’inizio dell’anno accademico, presentino ai loro superiori il testo che si propongono 
d’insegnare o le questioni e le tesi che si propongono di trattare; inoltre vogliamo che, 

nel corso dell’anno, il loro metodo d’insegnamento sia esaminato: e se pare 

allontanarsi dalla sana dottrina, sarà il caso di rimuovere immediatamente 
quell’insegnante. Infine ordiniamo che oltre alla professione di fede, ogni insegnante 

presti giuramento tra le mani del proprio Vescovo, secondo la formula allegata più 

oltre, e che vi apponga la propria firma. 

 
Questo giuramento, dopo la professione di fede secondo la formula prescritta da Pio 

IV, Nostro Predecessore di santa memoria, con l’aggiunta delle definizioni del Concilio 

Vaticano, lo presteranno inoltre al proprio Vescovo: 
 

I. I chierici che stanno per essere promossi agli ordini maggiori; si dovrà consegnar 

loro in precedenza una copia tanto della professione di fede quanto della formula del 
giuramento da pronunciare, affinché ne siano accuratamente informati, compresa la 

sanzione prevista in caso d’infrazione, come sarà detto più avanti. 

II. I sacerdoti destinati ad udire le confessioni ed i sacri predicatori prima che sia loro 

accordata la facoltà di esercitare tali funzioni. 
III. I Parroci, i Canonici, i Beneficiari prima di prendere possesso del loro beneficio. 

IV. Gli ufficiali delle Curie episcopali e dei Tribunali ecclesiastici, ivi compresi il Vicario 

generale ed i giudici. 
V. I predicatori della Quaresima. 

VI. Tutti gli ufficiali delle Congregazioni romane e dei Tribunali ecclesiastici di Roma, in 

presenza del Cardinal Prefetto o del Segretario della Congregazione o del Tribunale. 



VII. I superiori ed i docenti delle famiglie e delle Congregazioni religiose prima di 

assumere l’incarico. 

 
Gli atti autentici delle dette professioni di fede e dei giuramenti prestati saranno 

conservati in registri appositi nelle Curie episcopali e negli uffici delle Congregazioni 

romane. Se qualcuno, Dio non voglia, osasse violare tale giuramento, sia deferito 
immediatamente al tribunale del Santo Uffizio. 

 

FORMULA DEL GIURAMENTO 

 
«Io, ……..., accetto e credo fermamente tutte e ciascuna le verità che la Chiesa, col 

suo magistero infallibile, ha definito, affermato e dichiarato, principalmente quei capi 

di dottrina che si oppongono direttamente agli errori del nostro tempo. 
E per primo credo che Dio, principio e fine di tutte le cose, può essere conosciuto 

con certezza e perciò anche dimostrato col lume naturale della ragione per mezzo 

delle opere da Lui compiute (cfr. Rm. 1, 20), cioè per mezzo delle opere visibili della 
creazione, come la causa per mezzo dell’effetto. 

Secondo: ammetto e riconosco le prove esteriori della rivelazione, cioè gli interventi 

divini, e soprattutto i miracoli e le profezie, come segni certissimi dell’origine divina 

della Religione cristiana; e questi stessi argomenti io li ritengo perfettamente 
proporzionati all’intelligenza di tutti i tempi e di tutti gli uomini, anche del tempo 

presente. 

Terzo: credo anche con fede ferma che la Chiesa, custode e maestra della parola 
rivelata, è stata istituita immediatamente e direttamente da Cristo stesso, vero e 

storico, durante la sua vita tra noi, e che è fondata su Pietro capo della gerarchia 

apostolica, e sui suoi successori attraverso i secoli. 
Quarto: accolgo sinceramente la dottrina della Fede trasmessa fino a noi dagli 

Apostoli per mezzo dei Padri ortodossi, sempre nello stesso senso e nella stessa 

sentenza, e rigetto assolutamente la supposizione eretica dell’evoluzione dei dogmi da 

un significato all’altro, differente da quello che la Chiesa ha tenuto dall’inizio; e 
similmente condanno ogni errore che pretende di sostituire al deposito divino, affidato 

da Cristo alla Sposa perché fedelmente lo custodisse, un ritrovato filosofico o una 

creazione della coscienza umana, formatasi lentamente con sforzo umano e 
perfezionantesi nell’avvenire con progresso indefinito. 

Quinto: ritengo in tutta certezza e professo sinceramente che la Fede non è un 

sentimento religioso cieco che erompe dalle latebre della subcoscienza per impulso del 

cuore ed inclinazione della volontà moralmente informata, ma un vero assenso 
dell’intelletto alla verità acquisita estrinsecamente con la predicazione; assenso per il 

quale noi crediamo vero, a causa dell’autorità di Dio la cui veracità è assoluta, tutto 

ciò che è stato detto, attestato e rivelato dal Dio personale, creatore e Signore nostro. 
Mi sottometto anche, con tutto il dovuto rispetto ed aderisco di tutto il cuore a tutte 

le condanne, dichiarazioni e prescrizioni contenute nell’Enciclica Pascendi e nel 

Decreto Lamentabili, specialmente per ciò che concerne la cosiddetta storia dei dogmi. 
- Così pure riprovo l’errore di coloro che pretendono che la fede proposta dalla Chiesa 

possa essere in contraddizione con la storia, e che i dogmi cattolici, nel senso in cui 

oggi sono intesi, siano incompatibili con le origini più autentiche della religione 

cristiana. 
- Condanno pure e rigetto l’opinione di coloro che affermano che il cristiano erudito si 

rivesta di una duplice personalità, del credente e dello storico, come se allo storico 

fosse lecito sostenere ciò che contraddice la fede del credente, o porre delle premesse 
da cui conseguisse che i dogmi sono falsi o dubbi, così che essi non siano negati 

direttamente. 



- Riprovo allo stesso modo quel metodo per giudicare e interpretare la Sacra Scrittura 

che, mettendo da parte la tradizione della Chiesa, l’analogia della Fede e le regole 

della Sede apostolica, ricorre ai metodi dei razionalisti e, con non minore audacia 
quanta temerità, accetta come suprema ed unica regola solo la critica testuale. 

- Inoltre rigetto l’opinione di coloro i quali ritengono che gli insegnanti delle discipline 

storiche e teologiche, o coloro che ne trattano per iscritto, debbano anzitutto 
sbarazzarsi di ogni idea preconcetta sia sull’origine soprannaturale della tradizione 

cattolica sia sull’assistenza divinamente promessa per la perenne salvaguardia dei 

singoli punti della verità rivelata, per interpretare poi gli scritti di ciascuno dei Padri, al 

di fuori di ogni autorità sacra, solo con i principii della scienza e con quella libertà di 
giudizio ammessa per l’esame di un qualunque documento profano. 

- Mi dichiaro infine del tutto estraneo a quell’errore dei modernisti che pretende che 

non vi sia, nella sacra tradizione, nulla di divino o, ciò che è ben peggio, che ammette 
ciò che vi è di divino in senso panteista; così che non rimane nulla di più del fatto puro 

e semplice, assimilabile ai fatti ordinarii della storia: e cioè che degli uomini, col loro 

lavoro, la loro abilità, il loro talento, continuino nelle età posteriori la scuola 
inaugurata da Cristo ed i Suoi Apostoli. 

- Mantengo pertanto fermissimamente e manterrò fino al mio ultimo respiro, la fede 

dei Padri nel carisma certo di verità che è, è stato e sarà sempre nell’episcopato 

trasmesso con la successione Apostolica [16]: non in modo che sia mantenuto quello 
che può sembrare migliore e più adatto al grado di cultura proprio di ciascuna epoca, 

ma in modo che la verità assoluta ed immutabile, predicata in origine dagli Apostoli, 

né mai sia creduta, né mai sia intesa in un altro senso [17]. 
- Mi impegno ad osservare tutte queste cose fedelmente, integralmente e 

sinceramente, a custodirle inviolabilmente e a non allontanarmene sia 

nell’insegnamento sia in una qualunque maniera con le mie parole ed i miei 
scritti. Così prometto, così giuro, così mi aiutino Dio e questi santi Vangeli di 

Dio.» 

 

DELLA SACRA PREDICAZIONE 
 

Poiché inoltre per una lunga esperienza ci è noto, che alla cura impiegata dai Vescovi 

perché sia annunziata la parola di Dio non corrispondono adeguati risultati, e ciò non 
tanto a causa dell’inerzia degli uditori quanto della vanagloria dei predicatori, che 

fanno udire piuttosto la parola dell’uomo che quella di Dio; così abbiamo ritenuto 

opportuno di far tradurre in latino, di diffondere e di raccomandare agli Ordinari il 

documento indirizzato, per ordine di Leone XIII, Nostro predecessore di felice 
memoria, dalla Congregazione dei Vescovi e dei Regolari il 31 luglio 1894 agli Ordinari 

d’Italia ed ai superiori delle famiglie e delle Congregazioni religiose. 

 
1. «E primamente, per ciò che attiene alle virtù che devono possedere in maniera 

eminente i sacri predicatori, avvertano gli stessi Ordinari e Superiori delle famiglie 

religiose, di mai affidare un così santo e salutare ministero della parola divina a chi 
credono non sia fornito di vera pietà e di grande amore per Dio e per Gesù Cristo Suo 

Figlio Nostro Signore, e che di tali pietà e amore non sovrabbondino. Che se tali doti 

mancassero ai predicatori della dottrina cattolica, essi non sarebbero altro che bronzo 

che risuona e cembalo che tintinna [18]; né mai potrebbero avere quel vero zelo per 
la gloria di Dio e la salute delle anime, da cui proviene la forza e l’efficacia 

dell’evangelica predicazione. E questa pietà cristiana, sì necessaria ai sacri predicatori, 

uopo è che risplenda anche nella loro condotta esteriore, ché non accada  che la 
condotta di coloro che predicano sia in contraddizione con ciò che raccomandano sui 

precetti e i costumi cristiani, così che non distruggano con le opere ciò che edificano 

con la parola. Né questa pietà deve risentire di alcunché di profano: ma dev’essere 



adornata di gravità, perché si veda veramente che essi sono ministri di Cristo e 

amministratori dei misteri di Dio [19]; diversamente, come osserva il Dottore 

Angelico: se la dottrina è buona e il predicatore cattivo, questo è occasione di 
blasfemia della dottrina di Dio [20]. 

«- Ma alla pietà e alle altre virtù cristiane non dovrebbe mancare la conoscenza, 

essendo manifesto, e l’esperienza lo conferma, che una predicazione veramente 
saggia, con rigore sistematico e con frutto, è vano aspettarsela da coloro che non 

sono nutriti di abbondante dottrina, principalmente sacra; i quali, fidenti in certa loro 

naturale loquela, temerariamente salgono il pulpito con poca o nessuna preparazione. 

Costoro, per ordinario, non fanno altro che batter l’aria, e alla divina parola, senza 
avvedersene, accattano dispregio e derisione, tanto che ad essi deve applicarsi la 
sentenza divina: Poiché tu rifiuti la conoscenza,  rifiuterò te come mio sacerdote 

[21]». 
 

2. - «Di conseguenza, i Vescovi e gli Ordinari delle famiglie religiose, non affideranno il 

ministero della parola divina ad alcun sacerdote, senza aver prima accertato che 
possieda una notevole quantità di pietà e dottrina; vigilando attentamente che 

fedelmente si attenga a quelle materie che sono veramente proprie della sacra 

predicazione. E invero tali materie sono indicate dallo stesso Cristo Signore là dove 

dice: Predicate il vangelo [22].... Insegnando loro ad osservare tutto ciò che vi ho 
comandato [23]. Riguardo alle quali San Tommaso dice: I predicatori devono far luce 

su cosa credere, guidare in cosa fare, dire cosa evitare, e sollecitando ed esortando 

predicare agli uomini [24]; e il sacrosanto Concilio Tridentino afferma: Mettendo loro 
in chiaro i vizii che devono abbandonare e le virtù che conviene loro acquisire, perché 

possano evitare la pena eterna e conseguire la gloria celeste [25]. Ma più ampiamente 

ancora ciò fu spiegato dal Sommo Pontefice Pio IX di santa memoria colle seguenti 
parole: non predicando se stessi, ma Cristo Crocifisso, apertamente e chiaramente 

con grave e limpido linguaggio, secondo la dottrina della Chiesa cattolica e dei Padri 

annunzino ai popoli i dogmi ed i precetti della nostra santissima Religione, spieghino 

accuratamente i particolari doveri di ciascuno, ispirino in tutti l’orrore della colpa, 
infiammino alla pietà, affinché i fedeli, salutevolmente ristorati con la parola di Dio, 

evitino i vizi, seguano le virtù, fuggano le pene eterne, e siano fatti capaci di 

conseguire la gloria celeste [26]. Donde chiaramente apparisce che il simbolo degli 
Apostoli, il divino decalogo, i precetti della Chiesa, i Sacramenti, le virtù e i vizii, i 

doveri del proprio stato, i novissimi dell’uomo ed altre simili verità eterne, debbono 

costituire la materia propria della predicazione». 

 
3 - «Ma non è raro per i ministri della parola divina si curino poco di questa 

ricchissima e importantissima quantità di cose; così le tralasciano come se fossero 

qualcosa di insolito e inutile e quasi le respingono. Essi hanno capito che queste cose 
che abbiamo citato non sono esattamente le più appropriate per acquisire quella 

popolarità cui bramano; cercano le cose proprie, non le cose di Gesù Cristo (27), e 

questo lo fanno anche durante i giorni di Quaresima e di altri tempi solenni dell’anno. 
Non solo cambiano nome a tutto, ma ora sostituiscono i sermoni di sempre con una 

specie di discorsi inadatti a rivolgersi alle menti, che essi chiamano CONFERENZE, le 

quali si prestano più a speculazioni che a muovere le volontà e a stimolare i buoni 

costumi. E non capiscono costoro che  le prediche morali giovano a tutti, mentre le 
conferenze sono a mala pena vantaggiose per pochi; i quali, se con la predicazione 

fossero meglio indotti alla castità, all’umiltà, alla sottomissione all’autorità della 

Chiesa, con ciò solo avrebbero la mente sgombrata dai pregiudizii contro la fede e 
pronta ad accogliere la luce della verità con una migliore disposizione d’animo. Infatti, 

le false opinioni sulla religione che molti tengono, soprattutto tra gli stessi cattolici, 

sono da attribuire più alle cattive inclinazioni della concupiscenza che alle aberrazioni 



dell’intelligenza, come afferma la parola divina: Dal cuore provengono i propositi 

malvagi… le bestemmie [28]. Tale che Agostino, riferendosi alle parole del Salmista: 

Dice l’insensato in cuor suo: Dio non esiste [29], così commenta: nel suo cuore, non 
nella sua mente.» 

 

4. Questo tuttavia non dev’essere inteso come se queste conferenze siano in sé 
riprovevoli, perché invece, se ben condotte, possono essere grandemente utili e anche 

necessarie per combattere gli errori con cui si attacca la religione. Solo che si debbono 

assolutamente bandire dal pulpito quei modi pomposi di parlare che non fanno altro 

che rivoltare le cose, piuttosto che muovere alla buona condotta; che si riferiscono a 
ciò che è più proprio della società civile che della religione; che mirano più all’eleganza 

del parlare che al conseguimento di frutti. Tutte queste cose sono più tipiche dei saggi 

letterari e dei discorsi accademici, ma non si accordano affatto con la dignità e lo 
status della casa di Dio. Quanto poi alle prediche o conferenze volte a difendere la 

religione dagli attacchi dei nemici, quantunque a volte siano necessarie, non sono 

cose alla portata di tutti, ma si dev’essere veramente in grado di farlo. E anche questi 
validi oratori devono muoversi con grane cautela, ché tali difese della religione 

convengono solo se lo consentono le circostanze di luogo e di tempo e il genere di 

uditori, e quando si valuti che siano fruttuose: è chiaro che il giudizio sulla opportunità 

o meno spetta legittimamente agli Ordinarii.  
Inoltre in questo genere di  discorsi ci si affidi alla forza della sacra dottrina più che 

alle parole della sapienza umana, l’esposizione sia solida e chiara, ché non accada che 

nella mente degli uditori rimangano impresse più particolarmente le false teorie 
piuttosto che le verità che vi si oppongono e risaltino più le obiezioni che le risposte. 

In particolare non si dovrà abusare di questi discorsi, sostituendoli alle prediche, come 

se queste fossero di valore inferiore e meno efficaci, da lasciare di conseguenza ai 
predicatori e agli uditori volgari, mentre il vero è che alla gran massa dei fedeli le 

prediche sui buoni costumi sono altamente necessarie; questo non vuol dire che 

debbano avere meno valore dei discorsi apologetici, di modo che esse devono essere 

predicate da oratori di gran prestigio, senza tenere conto se gli uditori sono o più 
ricercati o più ordinarii, e almeno di tanto in tanto devono essere organizzate con 

particolare cura; non facendolo, la maggioranza dei fedeli sentirà sempre parlare degli 

errori che quasi tutti loro evitano e non dei vizii e dei peccati che minacciano e 
macchiano loro e tutti noi.» 

  

5. «Anche quando il tema scelto per le prediche è esente da difetti, vi sono altre cose 

ancor più gravi da lamentarsi circa lo stile e la forma del discorso, su cui si spiega 
egregiamente l’Aquinate dicendo che per essere veramente luce del mondo, il 

predicatore della parola divina deve avere tre requisiti: primo, la solidità della 

dottrina, perché non devii dalla verità; secondo, la chiarezza espositiva, perché non 
insegni oscuramente; terzo, l’efficacia, perché cerchi la lode a Dio e non la sua [30]. 

Ma in verità, il più delle volte la forma delle prediche odierne, non solo è lontana da 

quella chiarezza e semplicità evangeliche che dovrebbero caratterizzarla, ma è tutta 
intrisa di intrecci oratorii e di temi astratti, che superano la capacità di comprensione 

della gente comune. Cosa da lamentare con le parole del profeta: I bambini 
chiedevano il pane  e non c’era chi lo spezzasse loro [31]. Ed è anche molto triste 

che in queste prediche dal contenuto religioso spesso manchi quel soffio di pietà 
cristiana, quella forza divina e quella virtù dello Spirito Santo che muovono le anime e 

le inducono a fare il bene; sul che i sacri predicatori devono sempre tenere presenti le 

parole dell’Apostolo: La mia parola e il mio messaggio non si basarono su discorsi 
persuasivi di sapienza, ma sulla manifestazione dello Spirito e della sua potenza [32]. 

Costoro, invece, basandosi su discorsi persuasivi di sapienza, tengono in conto poco o 

niente la parola divina e le Sacre Scritture, che costituiscono la fonte più vigorosa e 



abbondante per la sacra predicazione, come insegnava recentemente Leone XIII con 

queste importanti parole:  

«E questa virtù propria e singolare delle Scritture, che viene dalla divina ispirazione 
dello Spirito Santo, è quella che conferisce autorità all’oratore sacro, offre l’apostolica 

libertà di parole, dona vigorosa e vittoriosa eloquenza. Chi, infatti, nel predicare 

comunica lo spirito e la forza del Verbo divino, ‘non predica soltanto a parole, ma 
anche nella virtù e nello Spirito Santo e in molta pienezza’ [33]. Si può dunque 

affermare che agiscono senza ordine e improvvidamente coloro che tengono prediche 

sulla religione ed enunciano precetti divini servendosi quasi esclusivamente di parole 

di scienza e di prudenza umana, appoggiandosi più su argomenti propri che non su 
quelli divini. Di conseguenza tali prediche, per quanto appoggiate sullo splendore dello 

stile, riescono fiacche e fredde, perché mancanti del fuoco della parola di Dio: ben 

lontane quindi da quella forza di cui essa è ricca: ‘La parola di Dio, infatti, è viva ed 
efficace e più affilata di qualunque spada a doppio taglio e penetra fino alla divisione 

dell'anima e dello spirito’ [34]. Quantunque anche i più saggi debbano ammettere che 

si trova nelle sacre Scritture una mirabile, varia e copiosa eloquenza degna di cose 
grandi - cosa che sant’Agostino vide chiaramente e dimostrò eloquentemente [35] -, 

tuttavia ciò è confermato anche dall’esperienza stessa dei più eccellenti oratori sacri, i 

quali, grati a Dio, ebbero ad affermare di dover la loro fama soprattutto all’assiduo 

uso e pia meditazione della Bibbia.» [36]. 
 

«Ecco dunque la fonte principale e più conveniente della sacra eloquenza, la Bibbia. 

Ma coloro che si fanno araldi delle novità, non alimentano il bagaglio dei loro discorsi 
alla fonte dell’acqua viva, ma sbagliando insensatamente si affidano alle cisterne 

screpolate della sapienza umana; e mettendo da parte la dottrina ispirata da Dio o 

quella dei Padri della Chiesa e dei Concilii, si danno interamente a dar spazio ai nomi e 
alle idee di scrittori profani e recenti, perfino viventi: idee che sovente danno luogo a 

interpretazioni ambigue e molto pericolose. 

- «Altro modo per far danno è che costoro parlano delle cose della religione come se 

dovessero essere valutate secondo i canoni e le convenienze di questa vita che passa, 
ponendo nell’oblio la vita eterna futura: parlano brillantemente dei benefici che la 

religione cristiana ha apportato all’umanità, ma tacciono sugli obblighi che essa 

impone; sbandierano la carità di Gesù Cristo nostro Salvatore, ma non parlano della 
giustizia. Il frutto di questa predicazione è esiguo, giacché, dopo averla ascoltata, 

qualunque profano finisce col persuadersi che, senza bisogno di cambiare vita, è un 

buon cristiano solo dicendo: credo in Gesù Cristo [37].» 

- In verità: quale frutto vogliono ottenere questi predicatori? Di certo non hanno altro 
proposito che cercare con ogni mezzo di guadagnarsi dei consensi, prurientes auribus: 

pur che veggano le chiese strapiene, non importa loro che le anime restino vuote. E’ 

per questo che non parlano del peccato, dei novissimi, di alcun’altra cosa importante, 
ma si attengono solo all’uso di parole compiacenti, con un’eloquenza più tribunizia e 

profana che apostolica e sacra, per ottenere clamore e applausi; ed è contro questi 

che Gerolamo diceva: Tu che insegni nella Chiesa, non gli applausi del popolo devi 
suscitare, ma i suoi gemiti: le lacrime dell’uditorio siano le lodi per te [38]. Così 

accade che questi discorsi,  che siano fatti in Chiesa o fuori, si circondino di un certo 

apparato teatrale, prescindendo da ogni aura di santità e da ogni efficacia spirituale. 

Da qui, dunque, non giungono alle orecchie del popolo, e anche di molti del clero, le 
delizie che scaturiscono dalla parola divina; da qui il disprezzo per le cose buone; da 

qui il poco o nessun giovamento per coloro che vivono nel peccato; perché 

quantunque accorrano compiaciuti ad ascoltare tali parole compiacenti, soprattutto se 
si tratta di quei temi cento volte seduttori come il progresso dell’umanità, la patria, le 

più recenti scoperte della scienza, una volta applaudito l’esperto di turno, lasciano la 

chiesa tali e quali vi erano entrati: ammirati ma non convertiti [39] 



 

«Essendo, poi, desiderio di questa Sacra Congregazione, per mandato del nostro 

Santissimo Signore il Papa, porre fine a così tanti e tali abusi, esorta i Vescovi e i 
Superiori delle Famiglie Religiose a ché con tutta la loro autorità apostolica si 

oppongano a costoro e curino di estirparli con tutto il loro impegno. Memori di ciò che 

ha prescritto il Sacrosanto Concilio Tridentino [40]: -  si ha l’obbligo di assumere 
uomini idonei per il compito di predicatori  - usando a questo scopo la massima 

diligenza e cautela. Se si trattasse di sacerdoti della loro diocesi, curino gli Ordinarii di 

non autorizzare per la predicazione alcuno la cui vita, la cui scienza e i cui costumi non 

siano stati prima verificati [41], cioè se non li si è riscontrati idonei per mezzo di un 
esame o in qualche altro modo. Se si trattasse di sacerdoti di altre diocesi, non 

permettano che accedano al pulpito, soprattutto nelle festività solenni, se prima non 

presentino per iscritto l’autorizzazione del proprio Ordinario, che testimonii dei suoi 
buoni costumi e della sua idoneità a tale ufficio. I Superiori degli Ordini, delle Società 

o Congregazioni Religiose, non autorizzino alla predica alcuno dei loro sudditi, e ancor 

meno li muniscano di lettere testimoniali per gli Ordinarii dei luoghi, se prima non 
siano convinti della loro onestà di vita e della loro attitudine a predicare. Se dopo aver 

autorizzato, per queste lettere testimoniali, un oratore a predicare, gli Ordinarii  

accertassero che egli devia dalle norme stabilite in questa Lettera, dovranno 

obbligarlo ad obbedire e se non lo facesse dovranno proibirgli di predicare, perfino, se 
fosse necessario, con le pene canoniche che sembreranno opportune.» 

 

Abbiamo ritenuto conveniente prescrivere e ricordare tutto questo, comandando che si 
osservi religiosamente, mossi dalla gravità del male che aumenta di giorno in giorno, 

ed al quale non si può più tardare ad opporsi senza il più grande pericolo. Ormai è un 

fatto che non dobbiamo più affrontare, come all’inizio, degli avversarii travestiti con 
vesti d’agnello, ma con nemici dichiarati e feroci, entro la stessa casa, i quali, avendo 

fatto un patto coi peggiori nemici della Chiesa, si propongono di distruggere la Fede. 

Si tratta di uomini la cui arroganza contro la sapienza che ci viene dal Cielo si rinnova 

ogni giorno, che si arrogano il diritto di riformarla come se si stesse corrompendo; che 
vogliono rinnovarla come se la vecchiezza l’avesse consumata; che vogliono darle 

nuovo impulso e adattarla ai voleri del mondo, al progresso, ai comodi del secolo, 

come se essa si opponesse non alla leggerezza di alcuni, ma al bene stesso della 
società. 

 

A fronte di questi oltraggi contro la dottrina evangelica e contro le tradizioni 

ecclesiastiche, non sarà mai troppa la vigilanza e la fermezza di coloro a cui è stato 
affidato di custodire fedelmente il sacro deposito. 

Così che i moniti e i salutari mandati che con questo Motu proprio con scienza certa 

abbiamo ratificati e prescritti con la Nostra autorità, Noi vogliamo che siano 
religiosissimamente osservati da tutti gli Ordinari e Superiori Generali degli Ordini 

regolari e degli Istituti ecclesiastici di tutto il mondo cattolico, nonostante qualsiasi 

disposizione contraria. 
 

Dato a Roma, presso San Pietro, il 1° settembre 1910, anno ottavo del nostro 

pontificato. 

Pio X Papa 
 

NOTE 

[1] Dato a Roma l'8 settembre 1907. 
[2] Leone XIII, Enciclica Aeterni Patris, 8 agosto 1879. 

[3] De Ente et Essentia, Proemio. 

[4] Leone XIII, Lettera Apostolica In magna, 10 dicembre 1889 



[5] Allocuzione, Pergratus Nobis, agli studiosi cattolici, 7 marzo 1880. 

[6] Ibidem. 

[7] 25 genn. 1897. 
[8] Lettera Enciclica Nobilissima Gallorum, 8 febbraio 1884. 

[9] Atti del Congresso dei Vescovi dell’Umbria, novembre 1849, tit. II, art. 6. 

[10] Congregazione degli Affari Straordinarii – Istruzione Nessuno ignora, 27 gennaio 
1902. 

[11] Decreto del 2 maggio 1877. 

[12] Prov. XII, 8. 

[13] II Gv., 9. 
[14] Tito. I, 9. 

[15] Rom. XII, 3. 

[16] Ireneo, Adversus haereses, 4, 26, 2. 
[17] Tertulliano, De praescriptione haereticorum, c. 28. 

[18] I Cor. XIII, 1. 

[19] I Cor. IV, 1. 
[20] Commento. in Matth. V. 

[21] Os. IV, 6. 

[22] Mc. XVI, 15. 

[23] Mt. XXVIII, 20. 
[24] Commento in Matth. V 

[25] Sess. V, cap. 2, Sulla predicazione. 

[26] Enciclica Qui pluribus, 9 novembre 1846. 
[27] Fil. II, 21. 

[28] Mt. XV, 19. 

[29] Sal. XIII [XIV], 1. 
[30] Commento in Matth. V 

[31] Lam. IV, 4. 

[32] I Cor. II, 4. 

[33] I Ts. I, 5. 
[34] Eb. IV, 12. 

[35] De doctrina christiana. IV, 6, 7. 

[36] Enciclica sullo studio delle Sacre Scritture, Providentissimus Deus, 18 novembre 
1893. 

[37] Cardinale Agostino Bausa, Arcivescovo di Firenze, discorso al giovane clero del 

seminario, 15 novembre 1892. 

[38] San Gerolamo, Epistola LII, Ad Nepotian. 
[39] Da: Sant’Agostino, in Matth, XIX, 25. 

[40] Conc. Trid., Sess. V, c. 2, Sulla predicazione. 

[41] Conc. Trid., Sess. V, c. 2, Sulla predicazione. 
 

 

 
CANALE TELEGRAM CV - https://t.me/cooperatoresveritatis   
CANALE TELEGRAM - https://t.me/pietropaolotrinita   
per whatsApp Apostoli di Maria (AdM) Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288 
Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinità su Youtube: 
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita  
Parrocchia Virtuale PPT pagina ufficiale di Facebook  
Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/   
su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos 
 

https://t.me/cooperatoresveritatis
https://t.me/pietropaolotrinita
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://www.facebook.com/profile.php?id=100093378971850
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos

