Apparecchio alla Morte - o

Di Sant’Alfonso Maria de Liguori

"Scopo dell'opera" la spiega il Santo stesso: «In tale prospettiva, ho provveduto di
raccogliere da molti autori i sentimenti piu vivi che mi sono parsi a maggiormente
adatti a scuotere I'animo. E nell'opera ne ho inseriti parecchi, affinché il lettore possa
scegliere quelli che gli sono piu graditi e svilupparli poi a suo piacimento. Tutto a
gloria di Dio». L'autore sottolinea il tema centrale della predicazione dei quattro
novissimi con la meta di istruire i fedeli all'abbandono del peccato e che € necessario
la pratica costante della preghiera come mezzo efficace per «ottenere la salvezza
eterna»

Il Redentore ci ammoni a guardarci non tanto dai demoni, quanto dagli uomini:
«Guardatevi dagli uomini» (Cavete autem ab hominibus - Mt 10, 17). Gli uomini
spesso sono peggiori dei demoni, perché i demoni fuggono quando si prega o si
invocano i nomi santissimi di Gesu e Maria. Ma se qualcuno da una risposta di tipo
spirituale ai cattivi compagni che lo tentano al peccato, essi anziché fuggire,
aumentano la tentazione e lo deridono, definendolo essere spregevole, maleducato,
persona di nessun valore. E nel caso non possano dire altro, lo chiamano ipocrita che
si finge santo. Per non sentire questi rimproveri o derisioni, certe anime deboli si
accodano sciaguratamente a tali ministri di Lucifero e tornano al vomito.

Fratello mio, persuaditi che se vuoi vivere santamente, senza dubbio dovrai venir
preso in giro e disprezzato dai malvagi: «Gli uomini retti sono in abominio ai malvagi»
(Abominantur impii eos, qui in recta via sunt - Pr 29, 27)

[...] Non esiste alternativa a questo, perché le massime del mondo sono
diametralmente opposte a quelle di Gesu. Cio che e stimato dal mondo, € chiamato da
GesU stoltezza: «Perché la sapienza di questo mondo € stoltezza davanti a Dio»
(Sapientia enim huius mundi stultitia est apud Deum - 1 Cor 3, 19). Al contrario, il
mondo chiama stoltezza cid che & stimato da Gesu, come le croci, i dolori, il
disprezzo: «La parola della croce infatti & stoltezza per quelli che vanno in perdizione»
(Verbum enim crucis pereuntibus quidem stultitia est - 1 Cor 1, 18).

Ma consoliamoci: se i cattivi ci maledicono e ci biasimano, Iddio ci benedice e ci loda:
«Maledicano essi, ma tu benedicimi» (Maledicent illi, et tu benedices - Sal 108, 28).
Non ci basta forse essere lodati da Dio, da Maria Santissima, da tutti gli angeli e i
santi e dagli uomini onesti? Lasciamo dunque che i peccatori dicano quello che
vogliono. Noi continuiamo a far piacere a Dio, che e cosi grato e fedele verso chi lo
serve.

[...] Non vergogniamoci di apparire cristiani, perché se noi ci vergogniamo di Gesu,
anch’Egli ha dichiarato che si vergognera di noi e di metterci alla sua destra nel giorno
del giudizio: «Chi si vergonera di me e delle mie parole, di lui si vergognera il Figlio


https://cooperatores-veritatis.org/download/

dell'uomo, quando verra nella sua gloria» (Qui me erubuerit, et sermonem meum,
hunc Filius hominis erubescet, cum venerit in maiestate sua - Lc 9, 26)

Se vogliamo salvarci, bisogna che ci decidiamo a soffrire e a farci forza, anzi violenza:
«Angusta € la via che conduce alla vita» (Arta est via, quae ducit ad vitam - Mt 7,14);
«Il regno dei cieli soffre violenza e i violenti se ne impadroniscono» (Regnum
coelorum vim patitur, et violenti rapiunt illud - Mt 11,12). Chi non si fa forza non si
salva. Non c’é altra soluzione, perché dobbiamo contrastare la nostra natura ribelle,
se vogliamo compiere il bene. Specialmente all'inizio dobbiamo farci forza, per
estirpare le cattive inclinazioni e acquisirne di buone: infatti, possedendo I'abitudine al
bene, diventa facile, anzi dolce, osservare la legge di Dio.

Il Signore riveld a Santa Brigida che chi soffre le punture delle spine prima, mentre
pratica la virtu con pazienza e coraggio, vedra poi le spine trasformarsi in rose. Mio
caro cristiano, sta’ dunque attento. Gesu ora ti rivolge le stesse parole che disse al
paralitico: «Ecco che sei guarito: non peccare pil, perché non ti abbia ad accadere
qualcosa di peggio» (Ecce sanus factus es: iam noli peccare, ne deterius tibi contingat
- Gv 5,14)

Cerca di capire, afferma ancora San Bernardo, che se per disgrazia ricadi, la tua
rovina sara peggiore di tutte le tue precedenti cadute nel peccato (Audis, recidere
quam incidere esse deterius - Bernardo, In Cantica, sermone 54). Guai a quanti
imboccano la via di Dio, dice il Signore, e poi la lasciano: «Guai a voi, figli ribelli»
(Vae, filii desertores - Is 30,1). Tutti costoro sono puniti, perché «furono ribelli alla
luce» (Ipsi fuerunt rebelles lumini - Gb 24, 13).

Il castigo di questi ribelli i quali, dopo essere stati favoriti da Dio con il dono della luce,
gli sono poi infedeli, € rimanere nella cecita. E cosi finiscono la vita nei loro peccati:
«Ma se il giusto si allontana dalla giustizia (...), potra vivere? Tutte le opere giuste da
lui fatte, saranno dimenticate (...): nel peccato egli morira (Si autem averterit se
iustus a iustitia sua (...), numquid vivet? Omnes iustitiae eius, quas fecerat, non
recordabuntur (...): in peccato morietur - Ez 18,24).

+ INDICE

Ritratto d'un uomo passato all'altra vita
Colla morte finisce tutto
Brevita della vita

Certezza della morte
Incertezza dell'ora della morte
Morte del peccatore
Sentimenti d'un moribondo
Morte dei giusti

Pace di un giusto che muore
Mezzi per prepararsi alla morte
Valore del tempo

Importanza della salvezza
Vanita del mondo

La vita € viaggio all'eternita

La malizia del peccato mortale
La misericordia di Dio

Abuso della divina misericordia



Il numero dei peccati

La grazia e la disgrazia di Dio

Pazzia del peccatore

Vita infelice e vita felice

Il mal abito

Inganni del demonio

Il giudizio particolare

Il giudizio universale

Le pene dell'inferno

L'eternita dell'inferno

Rimorsi del dannato

Il paradiso

La preghiera

La perseveranza

La confidenza nel patrocinio di Maria SS.
L'amore di Dio

La santa Comunione

La dimora di Gesu nel SS. Sacramento
L'uniformita alla volonta di Dio

%k >k >k

#+ RITRATTO D'UN UOMO DA POCO TEMPO PASSATO ALL'ALTRA VITA
Pulvis es, et in pulverem reverteris (Gen 3,19)

PUNTO I

Considera che sei terra, ed in terra hai da ritornare. Ha da venire un giorno che hai da
morire e da trovarti a marcire in una fossa, dove sarai coverto da' vermi.
"Operimentum tuum erunt vermes" (Is 14,11). A tutti ha da toccare la stessa sorte, a
nobili ed a plebei, a principi ed a vassalli. Uscita che sara I'anima dal corpo con
quell'ultima aperta di bocca, I'anima andera alla sua eternita, e 'l corpo ha da ridursi
in polvere. "Auferes spiritum eorum, et in pulverem revertentur" (Ps 103,29).

Immaginati di veder una persona, da cui poco fa sia spirata I'anima. Mira in quel
cadavere, che ancora sta sul letto, il capo caduto sul petto: i capelli scarmigliati ed
ancor bagnati dal sudor della morte: gli occhi incavati, le guance smunte, la faccia in
color di cenere, la lingua e le labbra in color di ferro, il corpo freddo e pesante. Chi lo
vede s'impallidisce e trema. Quanti alla vista di un parente o amico defunto hanno
mutato vita e lasciato il mondo!

Maggior orrore da poi il cadavere, quando principia a marcire. Non saranno passate
ancora 24 ore ch'é morto quel giovine, e la puzza si fa sentire. Bisogna aprir le
finestre e bruciar molto incenso, anzi procurare che presto si mandi alla chiesa, e si
metta sotto terra, acciocché non ammorbi tutta la casa. E I'essere stato quel corpo
d'un nobile, o d'un ricco non servira che per mandare un fetore piu intollerabile.
"Gravius foetent divitum corpora", dice un autore.

Ecco dove e arrivato quel superbo, quel disonesto! Prima accolto e desiderato nelle
conversazioni, ora diventato I'orrore e |'abbominio di chi lo vede. Ond'é che



s'affrettano i parenti a farlo cacciar di casa, e si pagano i facchini, acciocché chiuso in
una cassa lo portino a buttarlo in una sepoltura. Prima volava la fama del suo spirito,
della sua garbatezza, delle sue belle maniere e delle sue lepidezze; ma tra poco ch'e
morto, se ne perde la memoria. "Periit memoria eorum cum sonitu" (Ps 9,7).

Al sentir la nuova della sua morte altri dice: Costui si facea onore; altri: Ha lasciata
bene accomodata la casa; altri se ne rammaricano, perché il defunto recava loro
qualche utile; altri se ne rallegrano, perché la sua morte loro giova. Del resto, tra
poco tempo da niuno piu se ne parlera. E sin dal principio i parenti piu stretti non
vogliono sentirne piu parlare, affinché non si rinnovi loro la passione. Nelle visite di
condoglienze si parla d'altro; e se taluno esce a parlar del defunto, dice il parente: Per
carita non me lo nominate piu.

Pensate che siccome voi avete fatto nella morte de' vostri amici e congiunti, cosi gli
altri faranno di voi. Entrano i vivi a far comparsa nella scena e ad occupare i beni e i
posti de' morti; e de' morti niente o poco si fa piu stima o menzione. I parenti a
principio resteranno afflitti per qualche giorno, ma tra poco si consoleranno con quella
porzione di robe, che sara loro toccata; sicché tra poco piu presto si rallegreranno
della vostra morte; e in quella medesima stanza, dove voi avrete spirata I'anima, e
sarete stato giudicato da Gesu Cristo, si ballera, si mangera, si giuochera e ridera
come prima; e I'anima vostra dove allora stara?

PUNTO II

Ma per meglio vedere quel che sei, cristiano mio, dice S. Gio. Grisostomo: "Perge ad
sepulcrum, contemplare pulverem, cineres, vermes, et suspira". Mira come quel
cadavere prima diventa giallo e poi nero. Dopo si fa vedere su tutto il corpo una
lanugine bianca e schifosa. Indi scaturisce un marciume viscoso e puzzolente, che cola
per terra. In quella marcia si genera poi una gran turba di vermi, che si nutriscono
delle stesse carni. S'aggiungono i topi a far pasto su quel corpo, altri girando da fuori,
altri entrando nella bocca e nelle viscere. Cadono a pezzi le guance, le labbra e i
capelli; le coste son le prime a spolparsi, poi le braccia e le gambe. I vermi dopo
aversi consumato tutte le carni, si consumano da loro stessi; e finalmente di quel
corpo non resta che un fetente scheletro, che col tempo si divide, separandosi l'ossa,
e cadendo il capo dal busto. "Redacta quasi in favillam aestivae areae, quae rapta
sunt vento" (Dan 2,35). Ecco che cosa € I'uomo, € un poco di polvere, che in un'aia &
portata dal vento.

Ecco quel cavaliere, ch'era chiamato lo spasso, I'anima della conversazione, dov'e?
Entrate nella sua stanza, non v'e piu. Se ricercate il suo letto, si & dato ad altri; se le
sue vesti, le sue armi, altri gia se I'han prese e divise. Se volete vederlo, affacciatevi a
quella fossa, dov'e mutato in succidume ed ossa spolpate. Oh Dio quel corpo nutrito
con tante delizie, vestito con tanta pompa, corteggiato da tanti servi, a questo si e
ridotto? O santi, voi l'intendeste, che per amore di quel Dio che solo amaste in questa
terra, sapeste mortificare i vostri corpi, ed ora le vostre ossa son tenute e pregiate
come reliquie sacre tra gli ori, e le vostre belle anime godono Dio, aspettando il giorno
finale, in cui verranno anche i vostri corpi per esser compagni della gloria, come sono

4



stati della croce in questa vita. Questo € il vero amore al corpo, caricarlo qui di strazi,
acciocché in eterno sia felice; e negargli quei piaceri, che lo renderanno infelice in
eterno.

PUNTO III

Fratello mio, in questo ritratto della morte vedi te stesso, e quello che hai da
diventare. "Memento, quia pulvis es, et in pulverem reverteris". Pensa che tra pochi
anni, e forse tra mesi o giorni diventerai putredine e vermi. Giobbe con questo
pensiero si fece santo: "Putredini dixi, pater meus es tu, mater mea et soror mea
vermibus" (Iob 17,14).

Tutto ha da finire; e se I'anima tua in morte si perdera, tutto sara perduto per te.
"Considera te iam mortuum", dice S. Lorenzo Giustiniani, "quem scis de necessitate
moriturum". Se tu fossi gia morto, che non desidereresti di aver fatto per Dio? Ora
che sei vivo, pensa che un giorno hai da trovarti morto. Dice S. Bonaventura che il
nocchiero per ben governar la nave, si mette alla coda di quella; cosi I'uomo per
menar buona vita, dee immaginarsi sempre come stesse in morte. Di la, dice S.
Bernardo: "Vide prima et erubesce", guarda i peccati della gioventu, ed abbine
rossore: "Vide media, et ingemisce", guarda i peccati della virilita, e piangi: "Vide
novissima, et contremisce", guarda gli ultimi presenti sconcerti della tua vita, e trema,
e presto rimedia.

S. Camillo de Lellis, quando si affacciava sulle fosse de' morti, dicea tra sé: Se questi
tornassero a vivere, che non farebbero per la vita eterna? ed io che ho tempo, che fo
per I'anima? Ma cio lo dicea questo Santo per umilta. Ma voi, fratello mio, forse con
ragione potete temere d'essere quel fico senza frutto, di cui diceva il Signore: "Ecce
anni tres sunt, ex quo venio quaerens fructum in ficulnea hac, et non invenio" (Luc
13,7). Voi piu che da tre anni state nel mondo, che frutto avete dato? Vedete, dice S.
Bernardo, che il Signore non solo cerca fiori, ma vuole anche frutti, cioe non solo
buoni desideri e propositi, ma vuole anche opere sante. Sappiate dunque avvalervi di
questo tempo, che Dio vi da per sua misericordia; non aspettate a desiderare il tempo
di far bene, quando non sara piu tempo, e vi sara detto: "Tempus non erit amplius:
Proficiscere", presto, ora e tempo di partire da questo mondo, presto, quel ch'e fatto &
fatto.

4+ COLLA MORTE FINISCE TUTTO
Finis venit, venit finis (Ezech 2,7)

PUNTO I
Da' mondani sono stimati fortunati solamente quei, che godono de' beni di questo
mondo, de' piaceri, delle ricchezze e delle pompe; ma la morte mettera fine a tutte
queste fortune di terra. "Quae est vita vestra? vapor est, ad modicum parens" (Iac
4,15). I vapori ch'esalano dalla terra, talvolta alzati in aria, e investiti dalla luce del
sole fanno una bella comparsa; ma questa comparsa quanto dura? ad un poco di
vento sparisce tutto. Ecco quel grande oggi corteggiato, temuto e quasi adorato;
domani che sara morto, sara disprezzato, maledetto e calpestato. Colla morte tutto si
5



ha da lasciare. Il fratello di quel gran servo di Dio Tommaso de Kempis si pregiava
d'aversi fatta una bella casa, ma gli disse un amico che vi era un gran difetto. Quale?
egli domando. Il difetto, quegli rispose, e che vi avete fatta la porta. Come? ripiglio, e
difetto la porta? Si, rispose I'amico, perché un giorno per questa porta dovrete uscirne
morto, e cosi lasciar la casa e tutto.

La morte in somma spoglia I'uomo di tutti i beni di questo mondo. Che spettacolo &
vedere cacciar fuori quel principe dal suo palagio per non rientrarvi piu, e prendere
altri il possesso de' suoi mobili, de' suoi danari e di tutti gli altri suoi beni! I servi lo
lasciano nella sepoltura coverto appena con una veste che basta a coprirgli le carni;
non v'é piu chi lo stima, né chi I'adula; né si fa piu conto de' suoi comandi lasciati.
Saladino, che acquistd molti regni nell'Asia, morendo lascio detto che quando
portavasi il suo cadavere a seppellirsi, uno gli andasse avanti colla sua camicia appesa
ad un'asta, gridando: Questo € tutto quel che si porta Saladino alla sepoltura.

Posto ch'é nella fossa il cadavere di quel principe, se ne cadono le carni, ed ecco che il
suo scheletro piu non si distingue dagli altri. "Contemplare sepulcra"”, dice S. Basilio,
"vide num poteris discernere, quis servus, quis dominus fuerit". Diogene un giorno
facea vedersi da Alessandro Magno tutto affannato in ricercare qualche cosa fra certi
teschi di morti. Che cerchi? curioso disse Alessandro. Vado cercando, rispose, il
teschio del re Filippo tuo padre, e nol so distinguere; se tu lo puoi trovare, fammelo
vedere: "Si tu potes, ostende".

In questa terra gli uomini disugualmente nascono, ma dopo la morte tutti si trovano
eguali: "Impares nascimur, pares morimur", dice Seneca. Ed Orazio disse che la morte
eguaglia gli scettri alle zappe: "Sceptra ligonibus aequat". In somma quando viene la
morte, "finis venit", tutto finisce e tutto si lascia, e di tutte le cose di questo mondo
niente si porta alla fossa.

PUNTO II

Filippo II re di Spagna, stando vicino a morte, si chiamo il figlio, e buttando la veste
regale che lo copriva, gli fe' vedere il petto roso da' vermi, e poi gli disse: Principe,
vedi come si muore, e come finiscono tutte le grandezze di questo mondo! Ben disse
Teodoreto: "Nec divitias mors metuit, nec satellites, nec purpuram"; e che cosi da'
vassalli come da' principi, "putredo sequitur, et sanies defluit". Sicché ognuno che
muore, ancorché principe, niente conduce seco alla sepoltura; tutta la gloria resta sul
letto, dove spira. "Cum interierit, non sumet omnia, neque descendet cum eo gloria
eius" (Ps 48,18).

Narra S. Antonino che morto che fu Alessandro Magno, un certo filosofo esclamando
disse: "Ecco quegli che ieri conculcava la terra, ora dalla terra € oppresso. Ieri tutta la
terra non gli bastava, ora gli bastan sette palmi. Ieri conduceva per la terra eserciti,
ed ora e condotto da pochi facchini sotto terra". Ma meglio sentiamo quel che dice
Dio: "Quid superbis, terra et cinis?" (Eccli 10,9). Uomo, non vedi che sei polvere e
cenere, a che t'insuperbisci? a che spendi i tuoi pensieri e gli anni tuoi per farti grande



in questo mondo? Verra la morte, ed allora finiranno tutte le tue grandezze e tutt'i
tuoi disegni: "In illa die peribunt cogitationes eorum" (Ps 55,6).

Oh quanto fu piu felice la morte di S. Paolo eremita, il quale visse 60 anni chiuso in
una grotta, che la morte di Nerone, che visse imperadore in Roma! Quanto piu
fortunata la morte di S. Felice laico cappuccino, che la morte di Errico VIII vivuto tra
le grandezze regali, ma nemico di Dio! Ma bisogna riflettere che i Santi per ottenere
una tal morte hanno lasciato tutto, le patrie, le delizie, le speranze che il mondo loro
offeriva, ed hanno abbracciata una vita povera e disprezzata. Si son seppelliti vivi in
questa terra, per non esser seppelliti morti nell'inferno. Ma i mondani, come mai
vivendo tra' peccati, tra' piaceri terreni, e tra occasioni pericolose possono sperare
una felice morte? Dio minaccia a' peccatori che in morte lo cercheranno e non lo
troveranno: "Quaeretis me, et non invenietis" (Ier 13). Dice che allora sara tempo non
di misericordia, ma di vendetta. "Ego retribuam in tempore" (Deuter 32,35).

La ragione ci persuade lo stesso, mentre allora un uomo di mondo, in morte si trovera
debole di mente, ottenebrato e indurito di cuore per |li mali abiti fatti: le tentazioni
saranno piu forti: chi in vita ha soluto quasi sempre cedere e farsi vincere, come
resistera in morte? Vi bisognerebbe allora una grazia divina piu potente, che gli
mutasse il cuore; ma questa grazia forse Iddio € obbligato a darcela? Forse colui se
I'na meritata colla vita sconcertata che ha fatta? E pure si tratta allora della sua
fortuna o della sua ruina eterna. Com'e possibile che pensando a cio, chi crede alle
verita della fede, non lasci tutto per darsi tutto a Dio, il quale secondo le nostre opere
ci giudichera?

PUNTO III

Chiamo Davide la felicita della vita presente un sogno di chi si sveglia: "Velut
somnium surgentium" (Ps 72,20). Commenta un autore: "Somnium, quia sopitis
sensibus res magnae apparent, et non sunt, et cito avolant". I beni di questo mondo
compariscono grandi, ma poi son niente e poco durano, come poco dura il sogno, e
poi tutto svanisce. Questo pensiero che colla morte finisce tutto, fe' risolvere S.
Francesco Borgia di darsi tutto a Dio. Toccd al Santo accompagnare in Granata il
cadavere dell'imperadrice Isabella: quando si apri la cassa, all'orrore, alla puzza tutti
fuggirono; ma S. Francesco scorto dalla luce divina si fermo a contemplare in quel
cadavere la vanita del mondo, e rimirandolo disse: "Voi dunque siete la mia
imperadrice? Voi quella, a cui tanti grandi s'inginocchiavano per riverenza? O Donna
Isabella dov'e andata la vostra maesta, la vostra bellezza? "Cosi dunque (tra sé
concluse) finiscono le grandezze e le corone di questa terra! Voglio dunque servire da
oggi avanti (disse) ad un Padrone, che non mi possa piu morire. E cosi da allora si
dedico tutto all'amore del Crocefisso: ed allora anche fe' voto di farsi religioso, se
moriva la moglie; come in fatti poi I'esegui, entrando nella Compagnia di Gesu.

Ben dunque scrisse un uomo disingannato su d'un cranio di un morto queste parole:
"Cogitanti vilescunt omnia". Chi pensa alla morte, non pud amare la terra. E perché
mai vi sono tanti infelici amanti di questo mondo? perché non pensano alla morte.
"Filii hominum, usquequo gravi corde? ut quid diligitis vanitatem, et quaeritis

7



mendacium?" (Ps 4,3). Miseri figli di Adamo, ci avverte lo Spirito Santo, perché non
discacciate dal cuore tanti affetti alla terra, che vi fanno amare la vanita e la bugia?
Cio ch'e succeduto a' vostri antenati, ha da succedere anche a voi; essi in questo
vostro palagio anche hanno abitato, in questo medesimo letto han dormito, ed ora
non vi sono piu: lo stesso ha da esser per voi.

Dunque, fratello mio, presto datti a Dio, prima che venga la morte. "Quodcunque
potest facere manus tua, instanter operare" (Eccl 9,10). Quel che puoi far oggi, non
aspettare a farlo domani, perché quest'oggi passa e non torna piu, e domani puo
venirti la morte, la quale non ti permettera di fare piu niente. Presto distaccati da cio
che ti allontana, o puo allontanarti da Dio. Lasciamo presto coll'affetto questi beni di
terra, prima che la morte ce ne spogli a forza: "Beati mortui qui in Domino moriuntur"
(Apoc 14,13). Beati quelli, che morendo si trovano gia morti agli affetti di questo
mondo! La morte da costoro non si teme, ma si desidera e si abbraccia con
allegrezza: giacch'ella allora, in vece di separarli da' beni che amano, I'unisce col
sommo bene, che solamente & da essi amato, e che li rendera eternamente beati.

+ BREVITA DELLA VITA
Quae est vita vestra? vapor est ad modicum parens (Iac 4,15)

PUNTO I

Che cosa ¢ la nostra vita? € simile ad un vapore, che ad un poco di vento sparisce, e
non v'e piu. Tutti sanno che han da morire; ma l'inganno di molti si & che si figurano
la morte cosi lontana, come non avesse mai da venire. Ma no, ci avvisa Giobbe, che la
vita dell'uomo & breve: "Homo brevi vivens tempore, quasi flos egreditur, et
conteritur" (Iob 14). Questo stesso comando il Signore ad Isaia di predicare: "Clama
(gli disse), omnis caro foenum... vere foenum est populus, exsiccatum est foenum, et
cecidit flos" (Is 40). La vita dell'uomo € come la vita d'una pianta di fieno: viene la
morte, seccasi il fieno, ed ecco che finisce la vita, e cade il fiore d'ogni grandezza e
d'ogni bene mondano.

"Dies mei velociores cursore" (Iob 9). La morte ci corre all'incontro piu presto d'un
cursore, e noi in ogni momento corriamo alla morte. In ogni passo, in ogni respiro alla
morte ci accostiamo. "Quod scribo (dice S. Girolamo) de mea vita tollitur". Per questo
tempo in cui scrivo, pit m'accosto alla morte. "Omnes morimur, et quasi aquae
dilabimur in terram, quae non revertuntur" (Reg 14,14). Vedi la, come corre quel
ruscello al mare, e quelle acque che scorrono, non ritornano piu indietro; cosi, fratello
mio, passano i tuoi giorni, e ti avvicini alla morte; passano i piaceri, passano gli
spassi, passano le pompe, le lodi, le acclamazioni, e che resta? "Et solum mihi
superest sepulcrum" (Iob 17,1). Sarem buttati in una fossa, ed ivi avremo da restare
a marcire spogliati di tutto. In punto di morte la rimembranza di tutti i diletti goduti in
vita, di tutti gli onori acquistati non ci serviranno che per accrescerci la pena e la
sconfidenza di ottenere la salute eterna. Dunque (dira allora il misero mondano) la
mia casa, i miei giardini, quei mobili di buon gusto, quelle pitture, quelle vesti tra poco
non saranno piu miei? "Et solum mihi superest sepulcrum".



Ah che allora niun bene di questa terra si guarda se non con pena da chi I'ha amato
con attacco; e questa pena non gli servira ad altro che a mettere in maggior pericolo
la salute dell'anima; vedendosi colla sperienza che tali persone attaccate al mondo in
morte non vogliono sentir parlare d'altro che della loro infermita, di medici che posson
chiamarsi e di rimedi che posson giovare: e quando si discorre loro dell'anima, subito
si tediano, e vi dicono che li lasciate riposare, perché loro duole il capo, € non possono
sentir parlare. E se talvolta rispondono, si confondono, né sanno che dirsi. E spesso
da' confessori si da loro I'assoluzione, non perché si conoscono disposte, ma perché
non vi & tempo d'aspettare. Cosi muoiono quei che poco pensano alla morte.

PUNTO II

Piangeva il re Ezechia: "Praecisa est velut a texente vita mea, dum adhuc ordirer,
succidit me" (Is 38). Oh a quanti al meglio che stan tessendo la tela, cioé ordinando
ed eseguendo i loro disegni mondani, presi con tante misure, viene la morte e taglia
tutto. Alla luce di quell'ultima candela svanisce ogni cosa di questo mondo, applausi,
divertimenti, pompe e grandezze. Gran segreto della morte! ella ci fa vedere quel che
non vedono gli amanti del mondo. Le fortune piu invidiate, i posti piu grandi, i trionfi
piu superbi perdono tutto lo splendore, quando si ravvisano dal letto della morte.
L'idee di certe false felicita, che noi ci abbiam formate, si cambiano allora in isdegno
contro la propria pazzia. L'ombra nera e funesta della morte covre ed oscura tutte le
dignita, anche regali.

Ora le passioni fanno apparire i beni di questa terra altro di quel che sono; la morte gli
scopre e fa vederli quali in verita sono, fumo, fango, vanita e miseria. Oh Dio! a che
servono le ricchezze, i feudi, i regni in morte, quando altro non tocca che una cassa di
legno, ed una semplice veste, che basta a coprir le carni? A che servono gli onori,
gquando altro non tocca che un funebre accompagnamento ed una pomposa esequie,
che niente giovera all'anima, se I'anima & perduta? A che serve la bellezza del corpo,
se altro non resta allora che vermi, puzza ed orrore, anche prima di morire, e poi un
poco di polvere puzzolente.

"Posuit me quasi in proverbium vulgi, et exemplum suum coram eis" (Iob 17). Muore
quel ricco, quel ministro, quel capitano, ed allora se ne parlera da per tutto; ma se
mai egli ha vivuto male, diventera la favola del popolo, "Proverbium vulgi, et
exemplum"; e come esempio della vanita del mondo ed anche della divina giustizia
servira per correzione degli altri. Nella sepoltura poi stara egli confuso tra gli altri
cadaveri de' poveri. "Parvus et magnus ibi sunt" (Iob 3). A che gli &€ valuta la bella
disposizione del corpo, se ora non & che un mucchio di vermi? A che l'autorita avuta,
se ora il suo corpo € buttato a marcire in una fossa, e I'anima é stata gittata ad ardere
nell'inferno? Oh che miseria il servire di soggetto agli altri per fare queste riflessioni, e
non averle fatte in proprio profitto! Persuadiamoci dunque che per rimediare a'
disordini della coscienza, non & tempo proprio il tempo della morte, ma della vita.
Affrettiamoci di far ora quel che non potremo allora fare: "Tempus breve est". Tutto
presto passa e finisce; percio facciamo che tutto ci serva per acquistarci la vita eterna.



PUNTO III

Che pazzia dunque, per li miseri e brevi diletti di questa cosi breve vita, mettersi a
rischio di fare una mala morte? e con quella cominciare un'eternita infelice? Oh quanto
pesa quell'ultimo momento, quell'ultima aperta di bocca, quell'ultima chiusa di scena!
Pesa un'eternita o di tutti i contenti o di tutti i tormenti. Pesa una vita o sempre felice
o sempre infelice. Pensiamo che Gesu Cristo volle morire con una morte si amara e
ignominiosa, per ottenere a noi una buona morte. A questo fine ci da tante chiamate,
ci dona tanti lumi, ci ammonisce con tante minacce, affinché accertiamo di finire
quell'ultimo momento in grazia di Dio.

Anche un gentile (Antistene) dimandato qual fosse in questo mondo la miglior
fortuna? rispose: "Una buona morte". E che dira un cristiano, il quale sa per fede che
da quel momento principia I'eternita: sicché in quel momento si afferra una delle due
ruote, che seco tira o un eterno godere o un eterno patire. Se in una borsa vi fossero
due cartelle, in una delle quali vi stesse scritto l'inferno e nell'altra il paradiso, che
avesse a toccarti; qual diligenza non faresti per indovinare a prendere quella del
paradiso? Quei miseri che son condannati a giocarsi la vita, oh Dio, come tremano in
istender la mano a buttare i dadi, dalla cui sorte dipende la lor vita o morte!

Quale spavento sara, quando ti troverai vicino a quell'ultimo momento, quando dirai:
Da questo punto, a cui sto vicino, dipende la mia vita o la mia morte eterna! Ora sta,
se dovro essere o beato per sempre o disperato per sempre. Narra S. Bernardino da
Siena di un certo principe, che morendo tutto atterrito diceva: Ecco ch'io ho tante
terre e tanti palagi in questo mondo; ma se muoio in questa notte, non so quale
stanza mi avra da toccare!

Fratello, se credi che si ha da morire e che vi € eternita, e che una volta sola si ha da
morire, sicché se allora la sgarri, l'avrai sgarrata per sempre, senza speranza di
rimedio, come non ti risolvi di cominciare da questo punto che leggi, a far quanto puoi
per assicurarti a fare una buona morte? Tremava un S. Andrea d'Avellino, dicendo:
Chi sa qual sorte mi tocchera nell'altra vita? se mi salverd o dannero? Tremava ancora
un S. Luigi Beltrando talmente che la notte non potea prendere sonno al pensiero che
gli dicea: E chi sa se ti danni? E tu che ti trovi con tanti peccati fatti, non tremi?
Presto, rimedia a tempo, risolvi di darti da vero a Dio; e comincia almeno da questo
tempo una vita, che non ti affligga, ma ti consoli in morte. Datti all'orazione,
frequenta i sagramenti, lascia le occasioni pericolose; e se bisogna, lascia ancor il
mondo, assicura la tua salute eterna; e intendi che per assicurare la salute eterna,
non vi € sicurta che basti.

+ CERTEZZA DELLA MORTE
Statutum est hominibus semel mori (Hebr 9,27)

PUNTO I

E scritta la sentenza della morte per tutti gli uomini: sei uomo, hai da morire. Dice S.

Agostino: "Cetera nostra bona et mala incerta sunt, sola mors certa est". E incerto se

guel bambino che nasce, dovra esser povero o ricco, se ha d'avere buona o cattiva
10



sanita, se avra da morire giovine o vecchio: tutto € incerto, ma e certo che ha da
morire. Ogni nobile, ogni regnante ha da essere reciso dalla morte. E quando giunge
la morte, non Vv'é forza che possa resistere: si resiste al fuoco, all'acqua, al ferro: si
resiste alla potenza de' principi, ma non puo0 resistersi alla morte. "Resistitur ignibus,
undis, ferro: resistitur regibus; venit mors, quis ei resistit?" (S. Agostino). Narra il
Belluacense che un certo re di Francia, giunto in fine della vita disse: "Ecco che io con
tutta la mia potenza non posso gia ottenere che la morte mi aspetti un'ora di piu".
Quando & venuto il termine della vita, neppure per un momento si differisce.
"Constituisti terminos eius, qui praeteriri non poterunt" (Iob 14,5).

Abbiate dunque a vivere, lettor mio, tutti gli anni che sperate, ha da venire un giorno,
e di quel giorno un'ora, che sara l'ultima per voi. Per me che ora scrivo, per voi che
leggete questo libretto, sta gia decretato il giorno e 'l punto, nel quale né io piu
scrivero, né voi piu leggerete: "Quis est homo, qui vivit et non videbit mortem?" (Psal
88,49). E fatta la condanna: non v'é stato mai uomo si pazzo, che siasi lusingato di
non avere a morire. Cio ch'é succeduto a' vostri antenati, ha da succedere anche a
voi. Di quanti nel principio del secolo passato viveano nella vostra patria, ecco che
niuno n'e vivo. Anche i principi, i monarchi della terra han mutato paese; di loro non
vi € altro qui rimasto che un mausoleo di marmo con una bella iscrizione, la quale oggi
serve a noi d'insegnamento, che de' grandi del mondo altro non resta che un poco di
polvere chiusa tra le pietre. Dimanda S. Bernardo: "Dic mihi, ubi sunt amatores
mundi?" e risponde: "Nihil ex eis remansit, nisi cineres et vermes".

Pertanto bisogna che ci procuriamo non quella fortuna che finisce, ma quella che sara
eterna, giacché eterne sono I'anime nostre. A che servirebbe I'esser felice (se mai puo
darsi vera felicita in un'anima che sta senza Dio), se poi dovreste esser infelice per
tutta l'eternita? Vi avete fatta gia quella casa con tanta vostra soddisfazione, ma
pensate che presto dovrete lasciarla e andare a marcire in una fossa. Avete ottenuta
quella dignita, che vi rende superiore agli altri; ma verra la morte, che vi rendera
simile a' villani piu vili della terra.

PUNTO II

"Statutum est". E certo dunque che tutti siamo condannati a morte. Tutti nasciamo,
dice S. Cipriano, col capestro alla gola; e quanti passi diamo, tanto ci avviciniamo alla
morte. Fratello mio, siccome voi siete stato scritto un giorno nel libro del battesimo,
cosi avrete un giorno da essere scritto nel libro de' morti. Siccome voi nominate ora i
vostri antenati, la buona memoria di mio padre, di mio zio, di mio fratello; cosi i
posteri avran da dire anche di voi. Siccome avete piu volte udito sonare a morto degli
altri, cosi gli altri avran da sentire sonare di voi.

Ma che direste voi, se vedeste un condannato a morte che andasse al patibolo
burlando, ridendo, girando gli occhi e pensando a commedie, festini e spassi? e voi
ora camminate gia alla morte, ed a che pensate? Guardate la in quella fossa quei
vostri amici e parenti, per cui gia si € eseguita la giustizia. Che spavento da a'
condannati il vedere sulla forca i compagni gia appesi e morti! Guardate dunque quei
cadaveri, ognun de' quali vi dice: "Mihi heri, et tibi hodie" (Eccli 38,23). Lo stesso vi

11



dicono ancora i ritratti de' vostri parenti defunti, i loro libri di memoria, le case, i letti,
le vesti da loro lasciate.

Qual pazzia maggior € dunque sapere che si ha da morire, e che dopo la morte ci ha
da toccare o un'eternita di gaudi o un'eternita di pene; pensare che da quel punto
dipende l'essere o eternamente felice o eternamente infelice, e poi non pensare ad
aggiustare i conti e prendere tutti i mezzi per fare una buona morte? Noi compatiamo
coloro che muoiono di subito, e non si trovano apparecchiati alla morte: e noi perché
poi nhon procuriamo di stare apparecchiati, potendo anche a noi accadere lo stesso?
Ma o presto o tardi, o con avviso o improvvisamente, o ci pensiamo 0 non ci
pensiamo, abbiamo da morire; ed in ogni ora, in ogni momento ci accostiamo alla
nostra forca, che sara appunto quell'ultima infermita, che ci ha da cacciare dal mondo.

In ogni secolo le case, le piazze e le citta si riempiono di gente nuova, ed i primi son
portati a chiudersi ne' sepolcri. Siccome per coloro son finiti i giorni della vita, cosi
verra il tempo, in cui né io, né voi, né alcuno di quanti al presente viviamo, viveremo
piu su questa terra. "Dies formabuntur, et nemo in eis" (Salm 138,16). Saremo allora
tutti nell'eternita, la quale sara per noi un eterno giorno di delizie o un'eterna notte di
tormenti. Non ci € via di mezzo; e certo, € di fede che I'una o l'altra sorte ci ha da
toccare.

PUNTO III

La morte & certa. Ma oh Dio che cid lo sanno gia i cristiani, lo credono, lo vedono; e
come poi tanti vivono talmente scordati della morte, come non avessero mai a morire!
Se non vi fosse dopo questa vita né inferno né paradiso, potrebbero pensarci meno di
quel che ora ci pensano? E percio fanno la mala vita che fanno.

Fratello mio, se volete viver bene, procurate di vivere in questi giorni che vi restano, a
vista della morte. "O mors, bonum est iudicium tuum" (Eccli 41,3). Oh come bene
giudica le cose e dirige le sue azioni, chi le giudica e dirige a vista della morte! La
memoria della morte fa perdere |'affetto a tutte le cose di questa terra. "Consideretur
vitae terminus, et non erit in hoc mundo quid ametur", dice S. Lorenzo Giustiniani.
"Omne quod in mundo est, concupiscentia carnis est, concupiscentia oculorum, et
superbia vitae" (1 Io 2,16). Tutti i beni del mondo si riducono a' piaceri di senso, a
robe e ad onori; ma ben disprezza tutto, chi pensa che tra poco ha da ridursi in
cenere e ad esser posto sotto terra per pascolo di vermi.

Ed in fatti a vista della morte i Santi han disprezzati tutti i beni di questa terra. Percio
S. Carlo Borromeo si tenea nel tavolino un teschio di morto, per mirarlo
continuamente. Il cardinal Baronio sull'anello teneasi scritto: "Memento mori". Il Ven.
P. Giovenale Ancina vescovo di Saluzzo tenea scritto sopra un altro teschio di morto il
motto: "Come tu sei, fui pur io: e com'io sono, sarai pur tu". Un altro santo Eremita
dimandato in morte, perché stesse con tanta allegrezza, rispose: Io ho tenuto spesso
avanti gli occhi la morte, e percio ora ch'e giunta, non vedo cosa nuova.

12



Che pazzia sarebbe d'un viandante, se viaggiando pensasse a farsi grande in quel
paese per dove passa, € non si curasse di ridursi poi a vivere miseramente in quello
dove ha da stare in tutta la sua vita? E non & pazzo chi pensa a farsi felice in questo
mondo, dove ha da stare pochi giorni, e si mette a rischio di farsi infelice nell'altro,
dove avra da vivere in eterno? Chi tiene una cosa aliena in prestito, poco ci pone
affetto pensando che tra poco I'ha da restituire: i beni di questa terra tutti ci sono dati
in prestito; & sciocchezza metterci affetto, dovendoli tra poco lasciare. La morte ci ha
da spogliare di tutto. Tutti gli acquisti, e fortune di questo mondo vanno a terminare
ad un'aperta di bocca, ad un funerale e ad una scesa in una fossa. La casa da voi
fabbricata tra poco dovrete cederla ad altri; il sepolcro sara I'abitazione del vostro
corpo sin al giorno del giudizio, e di la dovra poi passare al paradiso o all'inferno, dove
gia prima sara andata I'anima.

-+ INCERTEZZA DELL'ORA DELLA MORTE
Estote parati, quia qua hora non putatis, Filius hominis veniet (Luc 12,40)

PUNTO I

E certo che tutti abbiamo da morire, ma & incerto il quando. "Nihil certius morte (dice
I'Idiota), hora autem mortis nihil incertius". Fratello mio, gia sta determinato I'anno, il
mese, il giorno, lI'ora e 'l momento, nel quale io e voi abbiam da lasciar questa terra
ed entrare nell'eternita; ma questo tempo a noi & ignoto. Il Signore, acciocché noi ci
troviamo sempre apparecchiati, ora ci dice che la morte verra come un ladro di notte
e di nascosto: "Sicut fur in nocte, ita veniet" (1 Thess 5,2): ora ci dice che stiamo
vigilanti, perché quando meno ce l'immaginiamo, verra Egli a giudicarci: "Qua hora
non putatis, Filius hominis veniet". Dice S. Gregorio che Dio per nostro bene ci
nasconde l'ora della morte, acciocché ci troviamo sempre apparecchiati: "De morte
incerti sumus, ut ad mortem semper parati inveniamur". Giacché dunque la morte in
ogni tempo, ed in ogni luogo puo toglierci la vita, se vogliamo morir bene e salvarci,
bisogna (dice S. Bernardo) che in ogni tempo ed in ogni luogo la stiamo aspettando:
"Mors ubique te exspectat; tu ubique eam exspectabis".

Ognuno sa che ha da morire, ma il male € che molti ravvisano la morte in tanta
lontananza che la perdono di vista. Anche i vecchi piu decrepiti e le persone piu
infermicce pure si lusingano di avere a vivere per tre o quattro altri anni di piu. Ma
all'incontro, io dico, quanti ne sappiamo noi anche a' giorni nostri morti di subito! chi
sedendo, chi camminando, chi dormendo nel suo letto! E certo che niun di costoro
credea di avere a morir cosi improvvisamente ed in quel giorno ch'é morto. Dico in
oltre di quanti in quest'anno son passati all'altra vita, morendo nel loro letto, niuno
s'immaginava di dovere in quest'anno finire i suoi giorni. Poche sono le morti, che non
riescono improvvise.
Dunque, cristiano mio, quando il demonio vi tenta a peccare con dirvi che domani poi
vi confesserete, rispondetegli: E che so io, se oggi € l'ultimo giorno di mia vita? se
quest'ora, questo momento, in cui voltassi le spalle a Dio, fosse l'ultimo per me,
sicché per me poi non vi fosse piu tempo di rimediare, che ne sarebbe di me in
eterno? A quanti poveri peccatori € succeduto che nello stesso punto che cibavansi di
13



qualch'esca avvelenata, sono stati colti dalla morte e mandati all'inferno? "Sicut pisces
capiuntur hamo, sic capiuntur homines in tempore malo" (Eccli 9,12). Il tempo malo &
propriamente quello, in cui attualmente il peccatore offende Dio. Dice il demonio che
questa disgrazia non vi succedera; ma voi dovete dire: E se mi succede, che ne sara
di me per tutta I'eternita?

PUNTO II

Il Signore non ci vuol vedere perduti, e percid non lascia d'avvertirci a mutar vita colla
minaccia del castigo. "Nisi conversi fueritis, gladium suum vibrabit " (Ps 7,13). Mirate
(dice in altro luogo) quanti, perché non I'nan voluta finire, quando meno se
I'immaginavano, e vivean in pace sicuri di aver a vivere per molti anni,
repentinamente € giunta loro la morte: "Cum dixerint pax, et securitas, tunc
repentinus eis superveniet interitus" (Prov 29,1). In un altro luogo dice: "Nisi
poenitentiam egeritis, omnes similiter peribitis". Perché tanti avvisi del castigo, prima
di mandarcelo? se non perché Egli vuole che noi ci emendiamo, e cosi evitiamo la
mala morte. Chi dice, guardati, non ha voglia di ucciderti, dice S. Agostino: "Non vult
ferire, qui clamat tibi: Observa".

E necessario dunque apparecchiare i conti, prima che arrivi il giorno de' conti.
Cristiano mio, se prima di notte in questo giorno doveste morire, e avesse da
decidersi la causa della vostra vita eterna, che dite, vi trovereste i conti apparecchiati?
0 pure quanto paghereste per ottener da Dio un altro anno, un mese, almeno un altro
giorno di tempo? E perché ora che Dio gia vi da questo tempo, non aggiustate la
coscienza? Forse non puo essere che questo giorno sia l'ultimo per voi? "Non tardes
converti ad Dominum, et non differas de die in diem; subito enim veniet ira illius, et in
tempore vindictae disperdet te" (Eccli 5,9). Per salvarti, fratello mio, bisogna lasciare
il peccato; se dunque hai da lasciarlo una volta, perché non lo lasci ora? "Si aliquando,
cur non modo?" (S. Agostino). Aspetti forse che giunga la morte? ma il tempo della
morte non e tempo di perdono, ma di vendetta. "In tempore vindictae disperdet te".

Se alcuno vi dee una gran somma, voi presto vi cautelate con farvi fare I'obbligo
scritto, dicendo: Chi sa che puo succedere? E perché non usate poi la stessa cautela
per I'anima vostra, che importa assai piu di quella somma? perché non dite lo stesso:
Chi sa che puo succedere? Se perdete quella somma, non perdete tutto; e benché
perdendo quella perdessivo tutto il vostro patrimonio, pure vi resterebbe la speranza
di riacquistarlo; ma se in morte perdete l'anima, allora veramente avrete perduto
tutto, e non vi sara piu per voi speranza di ricuperarlo. Voi siete cosi diligente in
notare le memorie de' beni che possedete, per timore che non si perdano, se mai
v'accadesse una morte improvvisa; e se per caso vi accade questa morte improvvisa,
e vi trovate in disgrazia di Dio, che sara dell'anima vostra per tutta |'eternita?

PUNTO III

"Estote parati". Non dice il Signore che ci apparecchiamo, quando ci arriva la morte,

ma che ci troviamo apparecchiati. Quando viene la morte, allora in quella tempesta e

confusione sara quasi impossibile aggiustare una coscienza imbrogliata. Cosi dice la

ragione. Cosi minaccia Dio, dicendo che allora Egli non verra a perdonare, ma a
14



vendicarsi del disprezzo fatto delle sue grazie. "Mihi vindicta, et ego retribuam in
tempore". (Rom 12,19). Giusto castigo, dice S. Agostino, sara questo per colui che
potendo non ha voluto salvarsi, di non potere quando vorra: "Iusta poena est, ut qui
recta facere cum posset noluit, amittat posse cum velit". Ma dira alcuno: Chi sa, puo
essere ancora che allora mi converta, e mi salvi. Ma vi gittereste voi in un pozzo con
dire: Chi sa, puo essere che gittandomi resto vivo e non muoio? Oh Dio, che cosa &
questa? Come il peccato accieca la mente, che fa perdere anche la ragione! Gli
uomini, quando si tratta del corpo, parlano da savi; quando poi si tratta d'anima,
parlano da pazzi.

Fratello mio, chi sa se questo punto che leggete, € I'ultimo avviso che Dio vi manda?
Presto apparecchiamoci alla morte, acciocché non ci colga improvvisamente. Dice S.
Agostino che 'l Signore ci nasconde l'ultimo giorno di nostra vita, affinché in tutt'i
giorni stiamo apparecchiati a morire: "Latet ultimus dies, ut observentur omnes dies".
Ci avvisa S. Paolo che bisogna attendere a salvarci non solo temendo, ma anche
tremando: "Cum metu et tremore vestram salutem operamini". (Philipp 2,12). Narra
S. Antonino che un certo re della Sicilia per far intendere ad un privato il timore, col
quale egli sedea nel trono, lo fece sedere a mensa con una spada pendente da un
picciolo filo sulla testa, sicché quegli stando cosi, appena poté prendere qualche poco
di cibo. Tutti noi stiamo collo stesso pericolo, mentre in ogni momento puo caderci
sopra la spada della morte, da cui dipende la nostra salute eterna.

Si tratta di eternita. "Si ceciderit lignum ad austrum, aut ad aquilonem, in quocunque
loco ceciderit, ibi erit" (Eccl 11,3). Se venendo la morte ci troviamo in grazia di Dio,
oh che allegrezza sara dell'anima, potendo allora dire: Ho assicurato tutto, non posso
perdere piu Dio, saro felice per sempre. Ma se la morte trovera I'anima in peccato,
qual disperazione sara il dire: "Ergo erravimus". Dunque ho errato ed al mio errore
non ci sara rimedio per tutta l'eternita? Questo timore fece dire al Ven. P. M. Avila,
apostolo delle Spagne, quando gli fu portata la nuova della morte: "Oh avessi un altro
poco di tempo, per apparecchiarmi a morire!". Questo facea dire all'Abbate Agatone,
con tutto che moriva dopo tanti anni di penitenza: "Che ne sara di me! I giudizi di Dio
chi li sa!". S. Arsenio anche tremava in morte, e dimandato da' discepoli, perché cosi
temesse: "Figli, rispose, questo timore non mi € nuovo; io I'ho avuto sempre in tutta
la mia vita". Sopra tutti tremava il santo Giobbe, dicendo: "Quid faciam, cum
surrexerit ad iudicandum Deus? et cum quaesierit, quid respondebo illi?".

4+ MORTE DEL PECCATORE
Angustia superveniente, pacem requirent, et non erit; conturbatio super
conturbationem veniet (Ezech 7,25)

PUNTO I

Al presente i peccatori discacciano la memoria e 'l pensiero della morte, e cosi cercano

di trovar pace (benché non la trovino mai) nel vivere che fanno in peccato; ma

quando si troveranno nell'angustie della morte, prossimi ad entrare nell'eternita:

"Angustia superveniente, pacem requirent, et non erit"; allora non possono sfuggire il
15



tormento della loro mala coscienza; cercheranno la pace, ma che pace puo trovare
un'anima, ritrovandosi aggravata di colpe, che come tante vipere la mordono? che
pace, pensando di dover comparire tra pochi momenti avanti di Gesu Cristo giudice,
del quale sino ad allora ha disprezzata la legge e l'amicizia? "Conturbatio super
conturbationem veniet". La nuova gia ricevuta della morte, il pensiero di doversi
licenziare da tutte le cose del mondo, i rimorsi della coscienza, il tempo perduto, il
tempo che manca, il rigore del divino giudizio, I'eternita infelice che si aspetta a'
peccatori: tutte queste cose componeranno una tempesta orrenda, che confondera la
mente ed accrescera la diffidenza; e cosi confuso e sconfidato il moribondo passera
all'altra vita.

Abramo con gran merito spero in Dio contro la speranza umana, credendo alla divina
promessa: "Contra spem in spem credidit" (Rom 4,18). Ma i peccatori con gran
demerito e falsamente per loro ruina sperano, non solo contro la speranza, ma ancora
contro la fede, mentre disprezzano anche le minacce, che Dio fa agli ostinati. Temono
essi la mala morte, ma non temono di fare una mala vita. Ma chi gli assicura di non
morire di subito con un fulmine, con una goccia, con un butto di sangue? ed ancorché
avessero tempo in morte da convertirsi, chi gli assicura che da vero si convertiranno?
S. Agostino ebbe da combattere dodici anni per superare i suoi mali abiti; come potra
un moribondo, che sempre € stato colla coscienza imbrattata, in mezzo a i dolori, agli
stordimenti della testa e nella confusione della morte fare facilmente una vera
conversione? Dico "vera", perché allora non basta il dire e promettere; ma bisogna
dire e promettere col cuore. Oh Dio, e da quale spavento restera preso e confuso
allora il misero infermo, ch'é stato di coscienza trascurata, in vedersi oppresso da'
peccati e da' timori del giudizio, dell'inferno e dell'eternita! In quale confusione lo
metteranno questi pensieri, quando si trovera svanito di testa, oscurato di mente e
assalito da' dolori della morte gia vicina! Si confessera, promettera, piangera,
cerchera pieta a Dio, ma senza sapere quel che si faccia; ed in questa tempesta di
agitazioni, di rimorsi, d'affanni e di spaventi passera all'altra vita. "Turbabuntur populi,
et pertransibunt" (Iob 34,20).

Ben dice un autore che le preghiere, i pianti e le promesse del peccator moribondo
sono appunto come i pianti e le promesse di taluno, che si vede assalito dal suo
nemico, il quale gli tiene posto il pugnale alla gola per torgli allora la vita. Misero chi si
mette a letto in disgrazia di Dio, e di la se ne passa all'eternita!

PUNTO II
Non una, ma piu e molte saranno le angustie del povero peccator moribondo. Da una
parte lo tormenteranno i demoni. In morte questi orrendi nemici mettono tutta la
forza per far perdere quell'anima, che sta per uscire di questa vita, intendendo che
poco tempo lor resta da guadagnarla, e che se la perdono allora, I'avran perduta per
sempre. "Descendit diabolus ad vos habens iram magnham, sciens quod modicum
tempus habet" (Apoc 12,12). E non uno sara il demonio, che allora tentera, ma
innumerabili che assisteranno al moribondo per farlo perdere. "Replebuntur domus
eorum draconibus" (Is 13,21). Uno gli dira: Non temere che sanerai. Un altro dira: E
come? tu per tanti anni sei stato sordo alle voci di Dio, ed ora esso vorra usarti pieta?
16



Un altro: Come ora puoi rimediare a quelli danni fatti? a quelle fame tolte? Un altro:
Non vedi che le tue confessioni sono state tutte nulle, senza vero dolore, senza
proposito? come puoi ora piu rifarle?

Dall'altra parte si vedra il moribondo circondato da' suoi peccati. "Virum iniustum mala
capient in interitu" (Ps 139,12). Questi peccati come tanti satelliti, dice S. Bernardo, lo
terranno afferrato e gli diranno: "Opera tua sumus, non te deseremus". Noi siamo tuoi
parti, non vogliamo lasciarti; ti accompagneremo all'altra vita, e teco ci presenteremo
all'eterno giudice. Vorra allora il moribondo sbrigarsi da tali nemici, ma per
isbrigarsene bisognerebbe odiarli, bisognerebbe convertirsi di cuore a Dio; ma la
mente € ottenebrata, e 'l cuore € indurito. "Cor durum habebit male in novissimo: et
qui amat periculum, peribit in illo" (Eccli 3,27).

Dice S. Bernardo che il cuore, ch'e stato ostinato nel male in vita, fara i suoi sforzi per
uscire dallo stato di dannazione, ma non giungera a liberarsene, ed oppresso dalla sua
malizia nel medesimo stato finira la vita. Egli avendo sino ad allora amato il peccato,
ha insieme amato il pericolo della sua dannazione; giustamente percid permettera il
Signore che allora perisca in quel pericolo, nel quale ha voluto vivere sino alla morte.
Dice S. Agostino che chi & lasciato dal peccato, prima ch'egli lo lasci, in morte
difficilmente lo detestera come dee; perché allora quel che fara, lo fara a forza: "Qui
prius a peccato relinquitur, quam ipse relinquat, non libere, sed quasi ex necessitate
condemnat".

Misero dunque quel peccatore ch'é duro, e resiste alle divine chiamate! "Cor eius
indurabitur quasi lapis, et stringetur quasi malleatoris incus" (Iob 41,15). Egli lI'ingrato
in vece di rendersi ed ammollirsi alle voci di Dio, si € indurito come piu s'indurisce
I'incudine a' colpi del martello. In pena di cid tal ancora si ritrovera in morte, benché si
ritrovi in punto di passare all'eternita. "Cor durum habebit male in novissimo". I
peccatori, dice il Signore, mi han voltate le spalle per amore delle creature: "Verterunt
ad me tergum, et non faciem, et in tempore afflictionis suae dicent: Surge, et libera
nos. Ubi sunt dii tui, quos fecisti tibi? surgant, et liberent te" (Ier 2,27). I miseri in
morte ricorreranno a Dio, e Dio loro dira: Ora a me ricorrete? chiamate le creature che
vi aiutino; giacché quelle sono state i vostri dei. Dira cosi il Signore, perché essi
ricorreranno, ma senz'animo vero di convertirsi. Dice S. Girolamo tener egli quasi per
certo ed averlo appreso coll'esperienza che non fara mai buon fine, chi ha fatta mala
vita sino alla fine: "Hoc teneo, hoc multiplici experientia didici, quod ei non bonus est
finis, cui mala semper vita fuit".

PUNTO III
Gran cosa! Dio non fa altro che minacciare una mala morte a' peccatori: "Tunc
invocabunt me, et non exaudiam" (Prov 1,18). "Nunquid Deus exaudiet clamorem
eius, cum venerit super eum angustia" (Iob 27,9). "In interitu vestro ridebo, et
subsannabo" (Prov 1,26). ("Ridere Dei est nolle misereri", S. Gregor.). "Mea est ultio,
et ego retribuam eis in tempore, ut labatur pes eorum" (Deuter 32,35). Ed in tanti
altri luoghi minaccia lo stesso; ed i peccatori vivono in pace, sicuri come Dio avesse
certamente promesso loro in morte il perdono e 'l paradiso. E vero che in qualunque
17



ora si converte il peccatore, Dio ha promesso di perdonarlo; ma non ha detto che il
peccatore in morte si convertira; anzi piu volte si € protestato che chi vive in peccato,
in peccato morira: "In peccato vestro moriemini" (Io 8,21). "Moriemini in peccatis
vestris" (Io 8,24). Ha detto che chi lo cerchera in morte, non lo trovera: "Quaeretis
me, et non invenietis (Io 7,34). Dunque bisogna cercare Dio, quando si pu0 trovare:
"Quaerite Dominum, dum inveniri potest" (Is 55,6). Si, perché vi sara un tempo che
non potra piu trovarsi. Poveri peccatori! poveri ciechi, che si riducono a convertirsi
all'ora della morte, in cui non sara piu tempo di convertirsi! Dice I'Oleastro: "Impii
nusquam didicerunt benefacere, nisi cum non est tempus benefaciendi". Dio vuol salvi
tutti, ma castiga gli ostinati.

Se mai alcun miserabile ritrovandosi in peccato, fosse colto dalla goccia, e stesse
destituto di sensi, qual compassione farebbe a tutti il vederlo morire senza sagramenti
e senza segno di penitenza? qual contento poi avrebbe ognuno, se costui ritornasse in
sé e cercasse l'assoluzione, e facesse atti di pentimento? Ma non & pazzo poi chi
avendo tempo di far cio, sieque a stare in peccato? o pure torna a peccare e si mette
in pericolo che lo colga la morte, nel tempo della quale forse lo fara, e forse no?
Spaventa il veder morire alcuno all'improvviso, e poi tanti volontariamente si mettono
al pericolo di morire cosi, e morire in peccato!

"Pondus et statera iudicia Domini sunt" (Prov 16,21). Noi non teniamo conto delle
grazie, che ci fa il Signore; ma ben ne tiene conto il Signhore e le misura; e quando le
vede disprezzate sino a certi termini, lascia il peccatore nel suo peccato, e cosi lo fa
morire. Misero chi si riduce a far penitenza in morte. "Poenitentia, quae ab infirmo
petitur, infirma est", dice S. Agostino. S. Geronimo dice che di centomila peccatori che
si riducono sino alla morte a stare in peccato, appena uno in morte si salvera: "Vix de
centum millibus, quorum mala vita fuit, meretur in morte a Deo indulgentiam unus".
Dice S. Vincenzo Ferrerio che sarebbe piu miracolo che uno di questi tali si salvasse,
che far risorgere un morto. "Maius miraculum est, quod male viventes faciant bonum
finem, quam suscitare mortuos". Che dolore, che pentimento vuol concepirsi in morte
da chi sino ad allora ha amato il peccato?

Narra il Bellarmino ch'essendo egli andato ad assistere ad un certo moribondo ed
avendolo esortato a fare un atto di contrizione, quegli rispose che non sapea cio che si
fosse contrizione. Bellarmino procurd di spiegarcelo, ma l'infermo disse: "Padre, io
non V'intendo, io non son capace di queste cose". E cosi se ne mori. "Signa
damnationis suae satis aperte relinquens", come il Bellarmino lascid scritto. Giusto
castigo, dice S. Agostino, sara del peccatore, che si dimentichi di sé in morte, chi in
vita si e scordato di Dio: "Aequissime percutitur peccator, ut moriens obliviscatur sui
qui vivens oblitus est Dei ".

"Nolite errare (intanto ci avverte [|'Apostolo), Deus non irridetur: quae enim
seminaverit homo, haec et metet; qui seminat in carne sua, de carne et metet
corruptionem" (Galat 6,7) Sarebbe un burlare Dio vivere disprezzando le sue leggi, e
poi raccoglierne premio e gloria eterna; ma "Deus non irridetur". Quel che si semina in

18



questa vita, si raccoglie nell'altra. A chi semina piaceri vietati di carne, altro non tocca
che corruzione, miseria e morte eterna.

Cristiano mio, quel che si dice per gli altri, si dice anche per voi. Ditemi se vi trovaste
gia in punto di morte, disperato da' medici, destituto di sentimenti e ridotto gia in
agonia, quanto preghereste Dio che vi concedesse un altro mese, un'altra settimana di
tempo allora, per aggiustare i conti della vostra coscienza? E Dio gia vi da questo
tempo. Ringraziatelo e presto rimediate al mal fatto, e prendete tutti i mezzi per
ritrovarvi in istato di grazia, quando verra la morte, perché allora non sara piu tempo
di rimediare.

-+ SENTIMENTI D'UN MORIBONDO TRASCURATO, CHE POCO HA PENSATO
ALLA MORTE
Dispone domui tuae, quia morieris, et non vives (Isa 38,1)

PUNTO I

Figuratevi di trovarvi presente ad un infermo, a cui non restano che poche ore di vita.
Povero infermo, mirate come sta oppresso da' dolori, dagli svenimenti, suffogazioni di
petto, mancanza di respiro, sudor freddo, colla testa svanita a tal segno che poco
sente, poco capisce e poco puo parlare. Tra le sue miserie la maggiore € quella ch'egli
gia sta vicino a morire, ed in vece di pensare all'anima e ad apparecchiar i conti per
I'eternita, non pensa che a' medici, a' rimedi, per liberarsi dall'infermita e da' dolori
che lo vanno uccidendo. "Nihil aliud quam de se cogitare sufficiunt", dice S. Lorenzo
Giustiniani, parlando di tali moribondi. Almeno i parenti, gli amici I'avvertissero dello
stato pericoloso in cui si trova; no, non v'ha fra tutt'i suoi parenti ed amici chi abbia
I'animo di dargli la nuova della morte e di avvisargli che prenda i Sagramenti; ognuno
ricusa di dircelo per non dargli disgusto.

(O mio Dio, da ora io vi ringrazio che in morte mi farete assistere da' miei cari Fratelli
della mia Congregazione, i quali non avranno altro interesse allora che della mia
eterna salute, e tutti mi aiuteranno a ben morire).

Ma frattanto, benché non si da l'avviso della morte, nulladimeno l'infermo vedendo la
famiglia in rivolta, i collegi de' medici che si replicano, i rimedi moltiplicati, spessi e
violenti che si adoprano; il povero moribondo sta in confusione e spavento tra gli
assalti de' timori, de' rimorsi e delle diffidenze, dicendo tra sé: Oimé chi sa, se gia &
arrivata la fine degli anni miei? Or quale sara poi il sentimento dell'infermo, quando
gia riceve la nuova della sua morte? "Dispone domui tuae, quia morieris, et non
vives". Che pena avra in sentirsi dire: Signor tale, la vostra infermita € mortale,
bisogna che prendiate i Sagramenti, vi uniate con Dio e vi andiate licenziando dal
mondo. Licenziando dal mondo? Come? si ha da licenziar da tutto? da quella casa, da
quella villa, da quei parenti, amici, conversazioni, giuochi, spassi? Si, da tutto. Gia &
venuto il notaio e scrive questa licenziata: "Lascio, lascio". E con sé che si porta? non
altro che un misero straccio, che tra poco dovra infracidarsi insieme con lui dentro la
fossa.

19



Oh che malinconia e turbamento apportera al moribondo allora il veder le lagrime de'
domestici e 'l silenzio degli amici, che in sua presenza tacciono e non hanno animo di
parlare! Ma le maggiori pene saran per lui i rimorsi della coscienza, che in quella
tempesta si faran piu sentire, per la vita disordinata fatta sino ad allora, dopo tante
chiamate e lumi divini, dopo tanti avvisi de' padri spirituali, e dopo tante risoluzioni
fatte, ma o non eseguite mai, o appresso trascurate. Dira egli allora: Oh povero me,
ho avuto tanti lumi da Dio, tanto tempo da aggiustare la mia coscienza, e non I'ho
fatto; ed ecco che ora gia sono arrivato alla morte! Che mi costava il fuggir
quell'occasione, lo staccarmi da quell'amicizia, il confessarmi ogni settimana? E
benché avesse avuta a costarmi assai, io dovea far tutto per salvarmi I'anima, che
importava tutto. Oh se avessi posta in esecuzione quella buona risoluzione da me
fatta; se avessi seguitato, come allora cominciai, ora quanto me ne troverei contento?
ma non I'ho fatto, ed ora non v'é piu tempo di farlo. I sentimenti di tali moribondi, che
sono stati in vita trascurati di coscienza, son simili a quelli de' dannati, che nell'inferno
anche si dolgono de' loro peccati, come causa della loro pena, ma senza frutto e senza
rimedio.

PUNTO II

Oh come in punto di morte si fan conoscere le verita della fede, ma per maggior
tormento di quel moribondo, ch'é vivuto male; e specialmente s'era persona
consagrata a Dio, si che abbia ella avuto pit comodo di servirlo, pit tempo, piu
esempi e piu ispirazioni. Oh Dio che pena avra in pensare e dire: Io ho ammoniti gli
altri, e poi ho fatto peggio di loro! Ho lasciato il mondo, e poi son vivuto attaccato ai
diletti, alle vanita ed agli amori del mondo! Qual rimorso le sara il pensare che coi
lumi, ch'ella ha ricevuti da Dio, si sarebbe fatto santo anche un pagano! Qual pena
avra in ricordarsi di aver disprezzate in altri le pratiche di pieta, come debolezze di
spirito, e di aver lodato certe massime di mondo, di stima propria, o d'amor proprio,
cioeé di non farsi mettere il piede avanti, di non farsi patire, e di prendersi tutti gli
spassi che si presentano!

"Desiderium peccatorum peribit" (Ps 111,10). In morte quanto sara desiderato quel
tempo, che ora si perde! Narra S. Gregorio ne' suoi Dialoghi che vi fu un certo
Crisanzio, uomo ricco, ma di mali costumi, il quale ridotto in morte gridava contro i
demonii, che visibilmente gli apparvero per prenderselo: "Datemi tempo, datemi
tempo sino a domani". E quelli rispondevano: O pazzo, ora cerchi tempo? tu ne hai
avuto tanto e I'hai perduto, e I'hai speso a peccare; ed ora cerchi tempo? Ora non ci &
piu tempo. Il misero seguiva a gridare ed a cercare aiuto. Si ritrovava ivi un suo figlio
monaco, chiamato Massimo, e 'l moribondo al figlio diceva: "Figlio mio, aiutami;
Massimo mio, aiutami". E frattanto colla faccia fatta di fuoco si sbalzava furiosamente
dall'una e dall'altra parte del letto, e cosi agitandosi e gridando da disperato spiro
infelicemente I'anima.

Oimé che questi pazzi amano in vita la loro pazzia, ma in morte poi aprono gli occhi e
confessano di essere stati pazzi, ma allora cid non serve che ad accrescere la
diffidenza di rimediare al mal fatto; e morendo cosi, lasciano molta incertezza della
loro salute.

20



Fratello mio, or che leggete questo punto, penso che voi anche dite: Cosi €. Ma se cosi
€, sarebbe assai piu grande la vostra pazzia e disgrazia, se conoscendo gia queste
verita in vita, non vi rimediaste a tempo. Questo stesso, che avete letto, sarebbe una
spada di dolore per voi in morte.

Via su dunque, giacché siete a tempo di evitare una morte cosi spaventosa, rimediate
presto; non aspettate quel tempo, che non sara piu tempo opportuno a rimediare.
Non aspettate né I'altro mese, né I'altra settimana. Chi sa, se questa luce, che ora Dio
vi da per sua misericordia, sia l'ultima luce e I'ultima chiamata per voi. E sciocchezza il
non voler pensare alla morte, la quale & certa, e da cui dipende l'eternita; ma e
maggiore sciocchezza il pensarvi e non apparecchiarsi alla morte. Fate ora quelle
riflessioni e risoluzioni che fareste allora: ora con frutto, allora senza frutto: ora con
confidenza di salvarvi, allora con gran diffidenza della vostra salute. Licenziandosi un
gentiluomo dalla corte di Carlo V per vivere solamente a Dio, gli domando l'imperatore
perché lasciava la corte? Rispose: E necessario per salvarsi che tra la vita disordinata
e la morte v'interceda qualche spazio di penitenza.

PUNTO III

Al moribondo che in vita e stato trascurato circa il bene dell'anima sua, tutte le cose
che gli si presenteranno, gli saranno spine: spina la memoria degli spassi presi, de'
puntigli superati e delle pompe fatte: spine gli amici che verranno a visitarlo con ogni
cosa che gli ricorderanno: spine i padri spirituali, che a vicenda gli assisteranno: spine
i Sagramenti che dovra prendere della confessione, della comunione ed estrema
unzione: spina gli diventera anche il Crocifisso, che gli sara posto accanto, leggendo in
guella immagine la mala corrispondenza usata all'amore di un Dio morto per salvarlo.

Oh pazzo che sono stato, dira allora il povero infermo! Poteva farmi santo con tanti
lumi e comodita che Dio m'ha date; potea fare una vita felice in grazia di Dio, ed ora
che mi trovo in tanti anni che ho avuti, se non tormenti, diffidenze, timori, rimorsi di
coscienza e conti da rendere a Dio? e difficilmente mi salvero. E quando cio lo dira?
quando gia sta per finire I'olio alla lampa, e chiudersi per lui la scena di questo mondo,
ed egli si trova gia a vista delle due eternita, felice ed infelice; e gia s'accosta a
quell'ultima aperta di bocca, da cui dipende l'esser beato o disperato per sempre,
mentre Dio sara Dio. Quanto egli pagherebbe allora per avere un altro anno o mese o
almeno un'altra settimana di tempo, colla testa sana; perché stando allora con quello
stordimento di capo, affanno di petto e mancanza di respiro, non puo far niente, non
puo riflettere, non puo attuar la mente a far un atto buono: si ritrova come chiuso in
una fossa oscura di confusione, dove non concepisce altro che una gran rovina che gli
sovrasta, a cui si vede inabile di rimediare. Onde vorrebbe tempo, ma gli sara detto:
"Proficiscere"; presto, aggiusta i conti fra questo breve spazio, come meglio puoi, e
parti; non lo sai che la morte non aspetta, né porta rispetto ad alcuno?

Oh che spavento gli sara allora il pensare e dire: Stamattina son vivo, stasera
facilmente sard0 morto! oggi sto in questa camera, domani star0 in una fossa! e
I'anima mia dove stara? Che spavento, quando vedra apparecchiarsi la candela!
guando vedra comparire il sudor freddo della morte! quando udira ordinarsi a' parenti

21



che si partano dalla stanza e non v'entrino piu! quando comincera a perder la vista,
oscurandosi gli occhi! Che spavento finalmente, quando gia s'allumera la candela,
perché la morte € gia vicina! O candela, candela, quante verita che allora scoprirai! o
come farai allora vedere le cose differenti da quelle che ora compariscono! come farai
conoscere che tutt'i beni di questo mondo son vanita, pazzie ed inganni! Ma che
servira intendere queste verita, quand'e finito il tempo di potervi rimediare?

4+ MORTE DEI GIUSTI
Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum eius (Ps 115,15)

PUNTO I

La morte mirata secondo il senso spaventa, e si fa temere; ma secondo la fede
consola, e si fa desiderare. Ella comparisce terribile a' peccatori, ma si dimostra
amabile e preziosa a' Santi: "Pretiosa, dice S. Bernardo, tanquam finis laborum,
victoriae consummatio, vitae ianua". "Finis laborum", si, la morte & termine delle
fatiche e de' travagli. "Homo natus de muliere, brevi vivens tempore, repletur multis
miseriis" (Iob 14,1). Ecco qual'e la nostra vita, &€ breve ed € tutta piena di miserie,
d'infermita, di timori e di passioni. I mondani che desiderano lunga vita, che altro
cercano (dice Seneca) che un piu lungo tormento? "Tanquam vita petitur supplicii
mora".

Che cosa ¢ il seguitare a vivere, se non il seguitare a patire? dice S. Agostino: "Quid
est diu vivere, nisi diu torqueri?". Si, perché (secondo ci avverte S. Ambrogio) la vita
presente non ci € data per riposare, ma per faticare e colle fatiche meritarci la vita
eterna: "Haec vita homini non ad quietem data est, sed ad laborem". Onde ben dice
Tertulliano che quando Dio ad alcuno gli abbrevia la vita, gli abbrevia il tormento:
"Longum Deus adimit tormentum, cum vitam concedit brevem". Quindi € che sebbene
la morte & data all'uomo in pena del peccato, non perd son tante le miserie di questa
vita, che la morte (come dice S. Ambrogio) par che siaci data per sollievo, non per
castigo: "Ut mors remedium videatur esse, non poena". Dio chiama beati quei che
muoiono nella sua grazia, perché finiscono le fatiche e vanno al riposo. "Beati mortui
qui in Domino moriuntur... Amodo iam dicit Spiritus, ut requiescant a laboribus suis"
(Apoc 14,13).

I tormenti che in morte affliggono i peccatori, non affliggono i Santi. "Iustorum
animae in manu Dei sunt, non tanget illos tormentum mortis" (Sap 3,1). I Santi,
questi non gia si accorano con quel "Proficiscere", che tanto spaventa i mondani. I
Santi non si affliggono in dover lasciare i beni di questa terra, poiché ne han tenuto
staccato il cuore. "Deus cordis mei" (sempre essi cosi sono andati dicendo), "et pars
mea, Deus, in aeternum". Beati voi, scrisse I'Apostolo a' suoi discepoli, ch'erano stati
per Gesu Cristo spogliati de' loro beni: "Rapinam bonorum vestrorum cum gaudio
suscepistis, cognoscentes vos meliorem et manentem substantiam" (Hebr 10). Non si
affliggono in lasciare gli onori, poiché piu presto gli hanno abbominati e tenuti (quali
sono) per fumo e vanita; solo hanno stimato I'onore di amare e d'essere amati da Dio.
Non si affliggono in lasciare i parenti, perché costoro solo in Dio I'hanno amati;
morendo gli lasciano raccomandati a quel Padre Celeste, che I'ama piu di loro; e

22



sperando di salvarsi, pensano che meglio dal paradiso, che da questa terra potranno
aiutargli. In somma quel che sempre han detto in vita: "Deus meus, et omnia", con
maggior consolazione e tenerezza lo van replicando in morte.

Chi muore poi amando Dio, non s'inquieta gia per li dolori che porta seco la morte; ma
piu presto si compiace di loro, pensando che gia finisce la vita, e non gli resta piu
tempo di patire per Dio e di offerirgli altri segni del suo amore, onde con affetto e
pace gli offerisce quelle ultime reliquie della sua vita; e si consola in unire il sacrificio
della sua morte col sacrificio, che Gesu Cristo offeri per lui un giorno sulla croce
all'Eterno suo Padre. E cosi felicemente muore dicendo: "In pace in idipsum dormiam,
et requiescam". Oh che pace ¢ il morire abbandonato, e riposando nelle braccia di
Gesu Cristo, che ci ha amati sino alla morte, ed ha voluto far egli una morte amara,
per ottenere a noi una morte dolce e consolata!

PUNTO II

"Absterget Deus omnem lacrimam ab oculis eorum, et mors ultra non erit" (Apoc
21,4). Asciughera dunque in morte il Signore dagli occhi de' suoi servi le lagrime, che
hanno sparse in questa vita, vivendo in pene, in timori, pericoli e combattimenti
coll'inferno. Cio sara quel che piu consolera un'anima, che ha amato Dio, in udir la
nuova della morte, il pensare che presto sara liberata da tanti pericoli, che vi sono in
questa vita di offender Dio, da tante angustie di coscienza e da tante tentazioni del
demonio. La vita presente € una continua guerra coll'inferno, nella quale siamo in
continuo rischio di perdere I'anima e Dio. Dice S. Ambrogio che in questa terra "inter
lagueos ambulamus": camminiamo sempre tra' lacci de' nemici, che c'insidiano la vita
della grazia. Questo pericolo era quello, che facea dire a S. Pietro d'Alcantara, mentre
stava morendo: Fratello, scostati (era quello un Religioso, che in aiutarlo lo toccava);
scostati, perché ancora sto in vita, e sono in rischio di dannarmi. Questo pericolo
ancora facea consolare S. Teresa, ogni volta che sentiva sonar |'orologio, rallegrandosi
che fosse passata un'altr'ora di combattimento; poiché diceva: In ogni momento di
vita io posso peccare, e perdere Dio. Ond'é che i Santi alla nuova della morte tutti si
consolano, pensando che presto finiscono le battaglie e i pericoli, e stan vicini ad
assicurarsi della felice sorte di non poter piu perdere Dio.

Si narra nelle vite de' Padri che un Padre vecchio, morendo nella Scizia, mentre gli
altri piangevano, esso ridea; domandato, perché ridesse? rispose: E voi perché
piangete, vedendo ch'io vado al riposo? "Ex labore ad requiem vado, et vos ploratis?".
Parimente S. Caterina da Siena morendo disse: Consolatevi meco, che lascio questa
terra di pene, e vado al luogo della pace. Se taluno abitasse (dice S. Cipriano) in una
casa, dove le mura son cadenti, e 'l pavimento e i tetti tremano, sicché tutto minaccia
ruina, quanto dovrebbe costui desiderare di poterne uscire? In questa vita tutto
minaccia ruina all'anima, il mondo, l'inferno, le passioni, i sensi ribelli: tutti ci tirano al
peccato ed alla morte eterna. "Quis me liberabit (esclamava I'Apostolo) de corpore
mortis huius?" (Rom 7,24). Oh che allegrezza sentira I'anima nel sentirsi dire: "Veni
de Libano, sponsa mea, veni de cubilibus leonum" (Cant 4,8). Vieni, sposa, esci dal
luogo de' pianti, e da' covili de' leoni, che cercano di divorarti, e farti perdere la divina
grazia. Onde S. Paolo, desiderando la morte, dicea che Gesu Cristo era l'unica sua

23



vita; e percid stimava egli il suo morire il maggior guadagno che potesse fare, in
acquistar colla morte quella vita, che non ha piu fine: "Mihi vivere Christus est, et
mori lucrum" (Phil 1,21).

E un gran favore che Dio fa ad un'anima, quand'ella sta in grazia, il torla dalla terra,
dove pud mutarsi e perdere la di lui amicizia: "Raptus est, ne malitia mutaret
intellectum eius" (Sap 4,11). Felice in questa vita € chi vive unito con Dio; ma
siccome il navigante non pud chiamarsi sicuro, se non quando € gia arrivato al porto
ed e uscito dalla tempesta: cosi non pud chiamarsi appieno felice un'anima, se non
quando esce di vita in grazia di Dio. "Lauda navigantis felicitatem, sed cum pervenit
ad portum", dice S. Ambrogio. Or se ha allegrezza il navigante, allorché dopo tanti
pericoli sta prossimo ad afferrare il porto; quando piu si rallegrera colui, che sta vicino
ad assicurarsi della salute eterna?

In oltre, in questa vita non si puo vivere senza colpe almeno leggiere. "Septies enim
cadet iustus" (Prov 24,16). Chi esce di vita finisce di dar disgusto a Dio. "Quid est
mors (dicea S. Ambrogio) nisi sepultura vitiorum?". Cio ancora e quel che fa molto
desiderar la morte agli amanti di Dio. Con cio tutto si consolava morendo il Ven. P.
Vincenzo Caraffa, mentre diceva: Terminando la vita, io termino d'offendere Dio. E '|
nominato S. Ambrogio dicea: "Quid vitam istam desideramus, in qua quanto diutius
quis fuerit, tanto maiore oneratur sarcina peccatorum?". Chi muore in grazia di Dio, si
mette in istato di non potere, né saper piu offenderlo. "Mortuus nescit peccare", dicea
lo stesso Santo. Percio il Signore loda piu i morti, che qualunque uomo, che vive,
ancorché santo: "Laudavi magis mortuos, quam viventes" (Eccl 4,2). Un certo uomo
da bene ordind che nella sua morte chi gliene avesse portato l'avviso, gli avesse
detto: Consolati, perché giunto e il tempo che non offenderai piu Dio.

PUNTO III

La morte non solo & fine de' travagli, ma ancora € porta della vita. "Finis laborum,
vitae ianua", come dice S. Bernardo. Necessariamente dee passare per questa porta,
chi vuol entrare a veder Dio. "Ecce porta Domini, iusti intrabunt in eam" (Ps 117,20).
S. Girolamo pregava la morte, e le diceva: "Aperi mihi, soror mea". Morte, sorella
mia, se tu non mi apri la porta, io non posso andare a godere il mio Signore. S. Carlo
Borromeo, vedendo un quadro in sua casa, dove stava dipinto uno scheletro di morto
colla falce in mano; chiamo il pittore e gli ordind che cancellasse quella falce e vi
dipingesse una chiave d'oro, volendo con cido sempre piu accendersi al desiderio della
morte, perché la morte € quella che ci ha d'aprire il paradiso a vedere Dio.

Dice S. Gio. Grisostomo se 'l re avesse apparecchiata ad alcuno l'abitazione nella sua
reggia, ma al presente lo tenesse ad abitare in una mandra, quanto dovrebbe colui
desiderar di uscir dalla mandra, per passare alla reggia? In questa vita I'anima stando
nel corpo, sta come in un carcere, per di la uscire ed andare alla reggia del cielo;
percid pregava Davide: "Educ de custodia animam meam" (Ps 141,8). E 'l santo
vecchio Simeone, quando ebbe tra le braccia Gesu Bambino, non seppe altra grazia
cercargli che la morte, per esser liberato dal carcere della presente vita: "Nunc
dimittis servum tuum, Domine". Dice S. Ambrogio: "Quasi necessitate teneretur,

24



dimitti petit". La stessa grazia desidero I'Apostolo, quando disse: "Cupio dissolvi, et
esse cum Christo" (Phil 1,23).

Quale allegrezza ebbe il coppiere di Faraone, quando intese da Giuseppe che tra breve
doveva uscire dalla prigione e ritornare al suo posto! Ed un'anima che ama Dio, non si
rallegrera in sentire che tra breve dee essere scarcerata da questa terra, ed andare a
godere Dio? "Dum sumus in corpore, peregrinamur a Domino" (2 Cor 5,6). Mentre
siamo uniti col corpo, siamo lontani dalla vista di Dio, come in terra aliena, e fuori
della nostra patria; e percid dice S. Brunone che la nostra morte non dee chiamarsi
morte ma vita: "Mors dicenda non est, sed vitae principium". Quindi la morte de' Santi
si nomina il lor natale; si perché nella loro morte nascono a quella vita beata, che non
avra piu fine. "Non est iustis mors, sed translatio”, S. Attanagio. A' giusti la morte non
e altro, che un passaggio alla vita eterna. O morte amabile, dicea S. Agostino, e chi
sara colui che non ti desidera, giacché tu sei il termine de' travagli, il fine della fatica e
'| principio del riposo eterno? "O mors desiderabilis, malorum finis, laboris clausula,
quietis principium!". Pertanto con ansia pregava il Santo: "Eia moriar, Domine, ut Te
videam".

Ben dee temere la morte, dice S. Cipriano, il peccatore, che dalla sua morte temporale
ha da passare alla morte eterna: "Mori timeat, qui ad secundam mortem de hac morte
transibit". Ma non gia chi stando in grazia di Dio, dalla morte spera di passare alla
vita. Nella Vita di S. Giovanni Limosinario si narra che un cert'uomo ricco raccomando
al Santo I'unico figlio che aveva, e gli die molte limosine, affinché gli ottenesse da Dio
lunga vita; ma il figlio poco tempo dopo se ne mori. Lagnandosi poi il padre della
morte del figlio, Dio gli mando un Angelo che gli disse: Tu hai cercata lunga vita al tuo
figlio, sappi che questa eternamente egli gia gode in cielo. Questa € la grazia, che ci
ottenne Gesu Cristo, come ci fu promesso per Osea: "Ero mors tua, o mors" (Os
13,41). Gesu morendo per noi fe' che la nostra morte diventasse vita. S. Pionio
Martire, mentr'era portato al patibolo, fu dimandato da coloro che lo conducevano,
come potesse andare cosi allegro alla morte? Rispose il Santo: "Erratis, non ad
mortem, sed ad vitam contendo". Cosi ancora fu rincorato il giovinetto S. Sinforiano
dalla sua madre, mentre stava prossimo al martirio: "Nate, tibi vita non eripitur, sed
mutatur in melius".

4+ PACE DI UN GIUSTO CHE MUORE
Iustorum animae in manu Dei sunt, non tanget illos tormentum malitiae; visi
sunt oculis insipientium mori; illi autem sunt in pace (Sap 3,3)

PUNTO I
"Iustorum animae in manu Dei sunt". Se Dio tiene strette nelle sue mani l'anime de'
giusti, chi mai potra strapparle dalle sue mani? E vero che l'inferno non lascia di
tentare e d'insultare anche i Santi nella loro morte, ma Dio non lascia di assisterli e di
accrescere gli aiuti a' servi suoi fedeli, dove cresce il loro pericolo: "Ibi plus auxilii, ubi
plus periculi; quia Deus adiutor est in opportunitatibus", dice S. Ambrogio. Quando il
servo d'Eliseo vide la citta circondata da' nemici, restd atterrito; ma il Santo gli fece
animo dicendo: "Noli timere, plures enim nobiscum sunt, quam cum illis" (4 Reg
25



6,16). E poi gli fe' vedere un esercito d'Angeli mandati da Dio in difesa. Verra si bene
il demonio a tentare, ma verra anche I'Angelo Custode a confortare il moribondo:
verranno i SS. Avvocati: verra S. Michele, ch'é destinato da Dio a difendere i servi
fedeli nell'ultimo contrasto coll'inferno; verra la divina Madre a discacciare i nemici,
con ponere il suo divoto sotto il suo manto: verra sopra tutti Gesu Cristo a custodire
dalle tentazioni quella sua pecorella innocente, o penitente, per cui salvare ha data la
vita: Egli le dara la confidenza e la forza, che in tal combattimento le bisognano,
ond'ella tutta coraggio dira: "Dominus factus est adiutor meus" (Ps 29,11). "Dominus
illuminatio mea, et salus mea, quem timebo?" (Ps 26,1). Preme piu a Dio, dice
Origene, la nostra salvezza, che non preme al demonio la nostra perdizione; perché
assai piu ci ama Dio, che non ci odia il demonio: "Maior illi cura est, ut nos ad salutem
pertrahat, quam diabolo, ut nos ad damnationem impellat".

Dio & fedele, dice I'Apostolo, non permette che noi siamo tentati oltre le nostre forze:
"Fidelis Deus non patietur vos tentari supra id quod potestis" (1 Cor 10,13). Ma
direte: Molti Santi son morti con gran timore della loro salute. Rispondo: pochi sono
gli esempi, che si leggono di questi tali, che han menata buona vita e poi son morti
con questo timore. Dice il Belluacense che il Signore cid lo permette in alcuni, per
purgarli in morte di qualche loro difetto: "Iusti quandoque dure moriendo purgantur in
hoc mundo". Del resto di quasi tutt'i Servi di Dio leggesi che son morti col riso in
bocca. A tutti da timore in morte il divino giudizio, ma dove i peccatori dal timore
passano alla disperazione, i Santi dal timore passano alla confidenza. Temea S.
Bernardo stando infermo, come narra S. Antonino, ed era tentato di diffidenza; ma
pensando a i meriti di Gesu Cristo, discacciava ogni timore dicendo: "Vulnera tua,
merita mea". Temea S. Ilarione, ma lieto poi disse: "Egredere, anima mea, quid
times? Septuaginta prope annis servisti Christo, et mortem times?". E voleva dire:
Anima mia, che temi, avendo servito ad un Dio, ch'e fedele, e non sa abbandonare chi
gli € stato fedele in vita? Il P. Giuseppe Scamacca della Compagnia di Gesu,
dimandato se moriva con confidenza, rispose: E che ho servito a Maometto, ch'io
abbia ora a dubitare della bonta del mio Dio, che non mi voglia salvare?

Se mai in morte ci tormentera il pensiero di aver offeso Dio in qualche tempo,
sappiamo che il Signore si e protestato di scordarsi de' peccati de' penitenti: "Si
impius egerit poenitentiam, omnium iniquitatum eius non recordabor" (Ezech 18). Ma,
dira taluno, come possiamo star sicuri che Dio ci abbia perdonati? Cio dimanda anche
S. Basilio: "Quomodo certo persuasus esse quis potest, quod Deus ei peccata
dimiserit?". E risponde: "Nimirum si dicat: iniquitatem odio habui, et abominatus
sum". Chi odia il peccato, pud star sicuro che Dio I'na gia perdonato. Il cuore
dell'uomo non pud star senz'amare: o ama le creature o ama Dio; se non ama le
creature, dunque ama Dio. E ama Dio, chi osserva i precetti: "Qui habet praecepta
mea, et servat ea, ille est qui diligit me" (Io 14). Chi muore dunque nell'osservanza
de' precetti, muore amando Dio; e chi ama Dio, non teme: "Caritas mittit foras
timorem" (1 Io 4,18).

26



PUNTO II

"Iustorum animae in manu Dei sunt, non tanget illos tormentum malitiae, visi sunt
oculis insipientium mori... illi autem sunt in pace" (Sap 3,3). Sembra agli occhi degli
stolti che i Servi di Dio muoiano afflitti e contro voglia, come muoiono i mondani; ma
no, che Dio sa ben consolare i figli suoi nella loro morte; ed anche tra i dolori della
morte fa loro sentire certe grandi dolcezze, come saggi del paradiso che tra poco vuol
loro dare. Siccome quei che muoiono in peccato, cominciano sin da sopra quel letto a
sentire certi saggi d'inferno, di rimorsi, di spaventi e di disperazione; cosi all'incontro i
Santi cogli atti d'amore che allora fanno piu spesso verso Dio, col desiderio e colla
speranza che tengono di presto goderlo, gia prima di morire cominciano a sentire
quella pace, che pienamente poi goderanno in cielo. La morte a' Santi non e castigo,
ma premio: "Cum dederit dilectis suis somnum, ecce hereditas Domini" (Ps 126,2). La
morte di chi ama Dio, non si chiama morte, ma sonno, sicché ben egli potra dire: "In
pace in idipsum dormiam, et requiescam" (Ps 4,9).

Il P. Suarez mori con tanta pace, che morendo giunse a dire: "Non putabam tam dulce
esse mori": non potea mai immaginarmi, che la morte mi dovesse riuscire cosi soave.
Il Cardinal Baronio ammonito dal medico a non pensar tanto alla morte, rispose: e
perché? che forse io la temo? io non la temo, ma I'amo. Il Cardinal Ruffense, come
narra il Santero, quando ando a morir per la fede, procuro di porsi le migliori vesti che
avea, dicendo che andava alle nozze. Quando fu poi a vista del patibolo, butto il suo
bastoncello, e disse: "Ite, pedes, parum a paradiso distamus": via su piedi miei,
presto camminate, poco ci e lontano il paradiso. E prima di morire intono il "Te
Deum", in ringraziamento a Dio, che lo facea morire martire per la santa fede; e cosi
tutto allegro pose la testa sotto la mannaia. S. Francesco d'Assisi cantava morendo,
ed invitava gli altri al canto. Padre, gli disse Fra Elia, morendo bisogna piangere, non
cantare. Ma io non posso (rispose il Santo) fare a meno di cantare, vedendo che tra
breve ho d'andare a godere Dio. Una religiosa teresiana, morendo giovinetta, e stando
I'altre monache a piangere d'intorno, loro disse: Oh Dio perché piangere? io vado a
ritrovare Gesu Cristo mio; rallegratevi meco, se m'amate.

Narra il P. Granata che un certo cacciatore trovo un Solitario lebbroso, che stava
morendo, e cantava. Come, disse quegli, stando cosi puoi cantare? Rispose il romito:
Fratello, tra me e Dio non si frappone che il muro di questo mio corpo; ora io vedo
caderlo a pezzi, e che si sfabbrica la carcere, e vado a vedere Dio; e percido mi
consolo, e canto. Questo desiderio di veder Dio facea dire a S. Ignazio Martire che se
le fiere non fossero venute a torgli la vita, egli le avrebbe irritate a divorarlo: "Ego vim
faciam, ut devorer". S. Caterina da Genova non potea soffrire che taluni tenessero la
morte per disgrazia, e diceva: O morte amata, quanto sei malveduta! e perché non
vieni a me, che giorno e notte ti chiamo? E S. Teresa desiderava tanto la morte che
stimava sua morte il non morire; e con tal sentimento compose quella sua celebre
canzone: "Muoio, perché non muoio". Tale riesce la morte a' Santi.

PUNTO III

E come mai puo temere la morte chi spera dopo la morte d'esser coronato re del

paradiso? "Non vereamur occidi" (dicea S. Cipriano), "quos constat quando occidimur
27



coronari". Come pud temere di morire chi sa che morendo in grazia, il suo corpo
diventera immortale? "Oportet mortale hoc induere immortalitatem" (1 Cor 15,53).
Chi ama Dio e desidera di vederlo, stima pena la vita e gaudio la morte. "Patienter
vivit, delectabiliter moritur"”, dice S. Agostino. E S. Tommaso da Villanova dice che la
morte, se trova lI'uomo dormendo, ella viene come ladro, lo spoglia, l'uccide e lo butta
nel pozzo dell'inferno; ma se lo trova vigilante, ella come ambasciatore di Dio lo saluta
e gli dice: Il Signore ti aspetta alle nozze, vieni ch'io ti condurro al regno beato, che
desideri: "Te Dominus ad nuptias vocat, veni, ducam te quo desideras".

Oh con quanta allegrezza sta aspettando la morte chi si ritrova in grazia di Dio,
sperando di veder presto Gesu Cristo, e di sentirsi dire: "Euge serve bone et fidelis,
quia in pauca fuisti fidelis super multa te constituam" (Matth 25,21). Oh come allora
consoleranno le penitenze, le orazioni, il distacco da' beni terreni e tutto cid che si
fatto per Dio! "Dicite iusto, quoniam bene, quoniam fructum adinventionum suarum
comedet" (Is 3,10). Allora chi ha amato Dio, gustera il frutto di tutte le sue opere
sante. Percio il P. Ippolito Durazzo della Compagnia di Gesu, quando moriva un
religioso suo amico con segni di salvezza, non piangeva, ma tutto si rallegrava. Ma
quale assurdo sarebbe, dicea S. Gio. Grisostomo, credere un paradiso eterno e poi
compatire chi ci va? "Fateri coelum, et eos, qui hinc eo commearunt, luctu prosequi?".
Qual consolazione specialmente sara allora ricordarsi degli ossequi fatti alla Madre di
Dio, di quei Rosari, di quelle visite, di quei digiuni nel sabato, di aver frequentata la di
lei Congregazione! "Virgo fidelis", si chiama Maria; oh com'Ella e fedele in consolare in
morte i suoi fedeli servi! Un certo divoto della S. Vergine disse morendo al P. Binetti:
"Padre, non potete credere la consolazione, che apporta in morte il pensiero di aver
servito alla Madonna! Oh padre mio, se sapeste qual contento io sento, per aver
servito a questa Madre mia! io non so spiegarlo". Qual gaudio poi apportera a chi ha
amato Gesu Cristo, e che spesso I'ha visitato nel SS. Sagramento, e spesso I'ha
ricevuto nella santa Comunione, il vedersi entrare nella stanza il suo Signore col SS.
Viatico, che viene ad accompagnarlo nel passaggio dell'altra vita! O felice chi potra
allora dirgli con S. Filippo Neri: "Ecco I'amor mio, ecco il mio amore; datemi il mio
amore!",

Ma chi sa (dira qualcuno) qual sorte mi tocchera? chi sa, se infine fard una mala
morte? Ma a te, che parli cosi, io domando: Che cosa mala rende la morte? solo il
peccato; solo dunque il peccato dobbiam temere, non gia la morte. "Liquet (dice S.
Ambrogio) acerbitatem non mortis esse, sed culpae; non ad mortem metus
referendus, sed ad vitam". Vuoi dunque non temere la morte? vivi bene. "Timenti
Deum bene erit in extremis".

Il P. La-Colombier tenea per moralmente impossibile che faccia una mala morte, chi e
stato fedele a Dio nella vita. E prima lo disse S. Agostino: "Non potest male mori, qui
bene vixerit". Chi sta apparecchiato a morire, non teme qualunque morte, benché
improvvisa. "Iustus quacunque morte praeoccupatus fuerit, in refrigerio erit" (Sap
7,7). E giacché non possiamo andare a godere Dio, se non per mezzo della morte, ci
esorta S. Gio. Grisostomo: "Offeramus Deo, quod tenemur reddere". Ed intendiamo
che chi offerisce a Dio la sua morte, fa un atto d'amore il piu perfetto che puo fare

28



verso Dio; poiché abbracciando di buona voglia quella morte che piace a Dio, ed in
guel tempo e modo che vuole Dio, egli si rende simile a' santi Martiri. Chi ama Dio,
bisogna che desideri e sospiri la morte; perché la morte ci unisce eternamente con
Dio, e ci libera dal pericolo di perderlo. E segno di poco amore a Dio il non aver
desiderio di andar presto a vederlo, con assicurarsi di non poterlo piu perdere.
Frattanto in questa vita amiamolo quanto piu possiamo. A questo solo dee servirci la
vita, per crescere nell'amore; la misura del nostro amore, con cui ci trovera la morte,
sara la misura dell'amar che faremo Dio nella beata eternita.

-+ MEZZI PER APPARECCHIARSI ALLA MORTE
Memorare novissima tua, et in aeternum non peccabis (Eccli 7,40)

PUNTO I

Tutti confessano che si ha da morire, e morire una sola volta; e che non vi € cosa di
maggiore conseguenza di questa, poiché dal punto della morte dipende I'esser beato,
o disperato per sempre. Tutti sanno poi che dal viver bene o male dipende il fare una
buona o mala morte. E poi come va che dalla maggior parte de' cristiani si vive, come
non si avesse mai a morire, o come poco importasse il morir bene o male? Si vive
male, perché non si pensa alla morte: "Memorare novissima tua, et in aeternum non
peccabis". Bisogna persuaderci che 'l tempo della morte non & proprio per aggiustare i
conti, affin di assicurare il gran negozio dell'eterna salute. I prudenti del mondo negli
affari di terra prendono a tempo opportuno tutte le misure per ottenere quel
guadagno, quel posto, quel matrimonio; per la sanita del corpo non differiscono punto
i rimedi necessari. Che diresti di taluno, che dovesse andare a qualche duello o
concorso di cattedra, se volesse attendere ad istruirsi, quando & gia arrivato il tempo?
Non sarebbe pazzo quel capitano, che in tempo dell'assedio si riserbasse a far la
provvisione de' viveri e dell'armi? Non pazzo quel nocchiero, che trascurasse a
provvedersi d'ancore e di gomene sino al tempo della tempesta? Tale appunto & quel
cristiano, che si riduce ad aggiustar la coscienza, quando e arrivata la morte. "Cum
interitus quasi tempestas ingruerit... tunc invocabunt me, et non exaudiam; comedent
fructus vitae suae" (Prov 1,27). Il tempo della morte € tempo di tempesta, di
confusione; allora i peccatori chiamano Dio in aiuto, ma per solo timore dell'inferno, a
cui si vedon vicini, senza vera conversione, e percio Dio non gli esaudisce. E percio
anche giustamente non assaggeranno allora, che i soli frutti della loro mala vita.
"Quae seminaverit homo, haec et metet". Eh che non basta allora prendere i
sagramenti; bisogha morire odiando il peccato e amando Dio sopra oghi cosa; ma
come odiera i piaceri illeciti, chi sino ad allora li avra amati? come amera Dio allora
sopra ogni cosa, chi sino a quel punto avra amate le creature piu di Dio?

Il Signore chiama stolte quelle vergini (perché tali erano) che voleano apparecchiar le
lampane, quando gia veniva lo sposo. Tutti temono la morte subitanea, perché allora
non vi & tempo di aggiustare i conti. Tutti confessano che i Santi sono stati i veri savi,
perché si sono preparati alla morte, prima che giungesse la morte. E noi che
facciamo? vogliamo aspettare ad apparecchiarci a morir bene, quando la morte sara
gia vicina? Bisogna dunque fare al presente quel che vorremo aver fatto in morte. Oh
che pena da allora la memoria del tempo malamente speso! tempo dato da Dio per

29



meritare, ma tempo ch'é passato e non torna piu. Che affanno dara allora il sentirsi
dire: "Iam non poteris amplius villicare". Non ci € piu tempo di far penitenza, di
frequentar sagramenti, di sentir prediche, di visitare Gesu Cristo nelle chiese, di fare
orazione; quel ch'e fatto, & fatto. Vi bisognerebbe allora una mente piu sana, un
tempo piu quieto per far la confessione, come va fatta, per risolvere diversi punti di
scrupoli gravi, e cosi quietar la coscienza; ma "tempus non erit amplius".

PUNTO II

Presto dunque, fratello mio, giacché & certo che avete da morire, mettetevi a' piedi del
Crocifisso, ringraziatelo del tempo, che vi da per sua misericordia di poter aggiustare
la vostra coscienza; e poi date una rivista a tutti gli sconcerti della vita passata,
specialmente a quelli della gioventu. Date un'occhiata a i divini precetti, esaminate
gl'impieghi esercitati, le conversazioni, che avete frequentate, e notatevi in iscritto le
vostre mancanze, e fatevi una confession generale di tutta la vostra vita, se non
I'avete fatta ancora. Oh quanto giova la confessione generale per mettere in buon
sistema la vita d'un cristiano! Pensate che son conti per I'eternita, e percio fateli come
ora stessivo in punto di dovergli rendere a Gesu Cristo giudice. Discacciate dal cuore
ogni affetto malvagio, ogni rancore: toglietevi ora ogni scrupolo di roba d'altri, di fama
tolta, di scandali dati, e risolvete di fuggir quelle occasioni, in cui potete perdere Dio.
Pensate che quel che ora vi pare difficile, in punto di morte vi parera impossibile.

Cio che importa, risolvete di mettere in pratica i mezzi per conservarvi in grazia di
Dio. I mezzi sono la Messa ogni giorno, la meditazione delle verita eterne, la
frequenza della confessione e Comunione almeno ogn'otto giorni, la visita ogni giorno
al SS. Sagramento e alla divina Madre, la congregazione, la lezione spirituale, I'esame
di coscienza ogni sera, qualche divozione speciale a Maria SS. con fare il digiuno nel
sabato; e sopra tutto proponete di spesso raccomandarvi a Dio ed alla B. Vergine con
invocare spesso, e specialmente in tempo di tentazioni, i nomi sagrosanti di Gesu e di
Maria. Questi sono i mezzi, che possono ottenervi una buona morte e la salute eterna.

Il far cid sara un gran segno per voi della vostra predestinazione. Ed in quanto poi al
passato, confidate al sangue di Gesu Cristo, il quale vi dona ora questi lumi, perché vi
vuol salvo, e confidate all'intercessione di Maria che questi lumi v'impetra. Con tal
registro di vita e confidenza in Gesu e Maria, oh come Dio aiuta, e che forza acquista
I'anima! Presto dunque, lettor mio, datevi tutto a Dio che vi chiama; e cominciate a
goder quella pace, di cui sinora per vostra colpa siete stato privo. E quale pace
maggiore puo sentire un'anima che 'l poter dire in porsi a letto la sera: Se stanotte
viene la morte, spero di morire in grazia di Dio! Quale consolazione ¢ |'udire lo strepito
de' tuoni, vedere tremar la terra e star aspettando con rassegnazione la morte, se Dio
cosi dispone!

PUNTO III

In oltre, bisogna procurare di ritrovarci in ogni ora quali desideriamo di ritrovarci in

morte. "Beati mortui, qui in Domino moriuntur" (Apoc 14). Dice S. Ambrogio che quelli

muoiono bene, che al tempo della morte si trovano gia morti al mondo, cioé distaccati

da quei beni, da cui la morte allora a forza avra da separarci. Sicché bisogna che da

ora accettiamo lo spoglio delle robe, la separazione da' parenti e da tutte le cose di
30



questa terra. Se cid non lo facciamo volontariamente in vita, l'avremo a fare
necessariamente in morte, ma allora con estremo dolore e con pericolo della salute
eterna. E con cio avverte S. Agostino che giova molto per morir quieto I'aggiustare in
vita gl'interessi temporali, facendo da ora la disposizione de' beni che si han da
lasciare, acciocché in morte la persona s'occupi solo a stringersi con Dio. Allora & bene
discorrere solamente di Dio e del paradiso. Son troppo preziosi quegli ultimi momenti,
per non dissiparli in pensieri di terra. In morte si compisce la corona degli eletti,
poiché allora si fa forse la migliore raccolta di meriti in abbracciare quei dolori e quella
morte con rassegnazione ed amore.

Ma non potra avere questi buoni sentimenti in morte, chi non gli ha esercitati in vita.
A tal fine alcuni divoti con molto loro profitto praticano di rinnovare in ogni mese la
Protesta della morte cogli atti cristiani, dopo essersi confessati e comunicati
figurandosi di trovarsi gia moribondi vicini ad uscire di vita. ("Nel nostro libretto della
Visita al SS. Sagramento, vi € questa Protesta cogli atti, che pud leggersi in poco
tempo, perché & breve"). Cio che non si fa in vita, € molto difficile farlo in morte. La
gran serva di Dio suor Catarina di S. Alberto Teresiana morendo sospirava e dicea:
Sorelle, io non sospiro per timor della morte, perché da 25 anni la sto aspettando,
sospiro in vedere tanti ingannati, che menano la vita in peccato e si riducono a far
pace con Dio in morte, quand'io appena posso pronunziare Gesu.

Esaminate dunque, fratello mio, se ora tenete attaccato il cuore a qualche cosa di
terra, a quella persona, a quell'onore, a quella casa, a quei danari, a quella
conversazione, a quegli spassi; pensate che non siete eterno. L'avete da lasciare un
giorno, e forse presto; e perché volete starvi attaccato, con porvi a rischio di fare una
morte inquieta? Offerite da ora tutto a Dio, pronto a privarvene, quando a Lui piace.
Se volete morir rassegnato, bisogha che da ora vi rassegniate in tutti gli accidenti
contrari, che vi possono accadere, e vi spogliate degli affetti alle cose della terra.
Mettetevi innanzi il punto della morte e disprezzerete tutto. "Facile contemnit omnia
(dice S. Geronimo) qui semper se cogitat moriturum".

Se non avete eletto ancora lo stato di vostra vita, eleggetevi quello stato che vorreste
aver eletto, quando sarete in morte, e che vi fara fare una morte piu contenta. Se poi
gia l'avete eletto, fate quel che vorreste aver fatto allora nel vostro stato. Fate come
ogni giorno fosse l'ultimo di vostra vita, ed ogni azione l'ultima che fate, l'ultima
orazione, l'ultima confessione, I'ultima comunione. Immaginatevi come in ogni ora vi
trovaste moribondo, steso in un letto, e vi sentiste intimare quel "Proficiscere de hoc
mundo". Questo pensiero oh quanto vi giovera per ben camminare e distaccarvi dal
mondo: "Beatus ille servus, quem, cum venerit Dominus eius, inveniet sic facientem"
(Matth 24,46). Chi aspetta la morte ad ogni ora, ancorché morisse all'improvviso, non
lascera di morir bene.

31



4+ PREZZO DEL TEMPO
Fili, conserva tempus (Eccli 4,23)

PUNTO I

Figlio, dice lo Spirito Santo, sta attento a conservare il tempo ch'e la cosa piu preziosa
e 'l dono piu grande che pud dare Dio ad un uomo che vive. Anche i gentili
conoscevano quanto vale il tempo. Seneca diceva non esservi prezzo ch'uguagli il
valore del tempo. "Nullum temporis pretium". Ma con miglior lume hanno conosciuto i
Santi il valore del tempo. Disse S. Bernardino da Siena che tanto vale un momento di
tempo, quanto vale Dio: perché in ogni momento puo l'uomo con un atto di
contrizione o d'amor acquistarsi la divina grazia e la gloria eterna: "Modico tempore
potest homo lucrari gratiam, et gloriam. Tempus tantum valet, quantum Deus, quippe
in tempore bene consumto comparatur Deus".

Il tempo €& un tesoro, che solamente in vita si trova; non si trova nell'altra, né
nell'inferno, né in cielo. Nell'inferno questo e il pianto de' dannati: "O si daretur
hora!". Pagherebbero ad ogni costo un'ora di tempo, in cui potessero rimediare alla
loro ruina; ma quest'ora non l'avranno mai. Nel cielo poi non si piange, ma se
potessero piangere i beati, questo sarebbe il loro solo pianto, I'aver perduto il tempo
in questa vita, in cui poteano acquistarsi maggior gloria, e che questo tempo non
possono piu averlo. Una Religiosa Benedettina defunta comparve gloriosa ad una
persona e le disse ch'ella stava appieno contenta; ma se avesse potuto mai desiderare
qualche cosa, era solo di ritornare in vita e di patire per meritare piu gloria; e disse
che si sarebbe contentata di soffrire la sua dolorosa infermita, che avea patita in
morte, sino al giorno del giudizio, per acquistare la gloria che corrisponde al merito
d'una sola "Ave Maria".

E voi, fratello mio, a che spendete il tempo? perché quel che potete far oggi, sempre
lo trasportate al domani? Pensate che il tempo passato gia scorso non € piu vostro; il
futuro non ista in vostro potere: solo il tempo presente avete per far bene. "Quid de
futuro miser praesumis (ne avverte S. Bernardo), tanquam Pater tempora in tua
posuerit potestate?". E S. Agostino dice: "Diem tenes, qui horam non tenes?". Come
puoi prometterti il giorno di domani, se non sai se ti tocca neppure un'altra ora di
vita? Dunque conclude S. Teresa e dice: Se oggi non istai pronto a morire, temi di
morir male.

PUNTO II
Non vi € cosa piu preziosa del tempo, ma non vi € cosa meno stimata e piu
disprezzata dagli uomini del mondo. Questo e quel che piange S. Bernardo: "Nihil
pretiosius tempore, sed nihil vilius aestimatur". E poi seguita a dire: "Transeunt dies
salutis, et nemo recogitat sibi perire diem, et nunquam rediturum". Vedrai quel
giuocatore stare i giorni e le notti a perdere il tempo ne' giuochi; se gli dimandi, che
fai? risponde: Passiamo il tempo. Vedrai quell'altro vagabondo trattenersi per ore
intere in mezzo ad una strada a guardare chi passa, o a parlare osceno o di cose
inutili; se gli dimandi, che fai? risponde: Ne fo passare il tempo. Poveri ciechi, che
perdono tanti giorni, ma giorni che non tornano piu!

32



O tempo disprezzato, tu sarai la cosa piu desiderata da' mondani nel tempo della
morte! Desidereranno allora un altro anno, un altro mese, un altro giorno, ma non
I'avranno; sentiranno allora dirsi: "Tempus non erit amplius". Ognun di costoro quanto
pagherebbe allora un'altra settimana, un altro giorno di tempo, per meglio aggiustare
i conti della coscienza? Anche per ottenere una sola ora di tempo, dice S. Lorenzo
Giustiniani, costui darebbe tutt'i suoi beni: "Erogaret opes, honores, delicias pro una
horula". Ma quest'ora non gli sara data: presto, gli dira il Sacerdote assistente, presto
partitevi da questa terra, non v'é piu tempo: "Proficiscere, anima christiana, de hoc
mundo".

Pertanto ci esorta il profeta a ricordarci di Dio e a procurarci la sua grazia, prima che
manchi la luce: "Memento creatoris tui, antequam tenebrescat sol, et lumen" (Eccl
12,1). Qual pena & ad un pellegrino, che s'avvede di avere errata la via, quando &
fatta gia notte, e non v'e piu tempo di rimediare? Questa sara la pena in morte di chi
e vivuto molti anni nel mondo, ma non gli ha spesi per Dio: "Venit nox, in qua nemo
potest operari" (Io 9,4). Allora la morte sara per lui tempo di notte, in cui non potra
fare piu niente. "Vocavit adversum me tempus" (Thren 1,15). La coscienza allora gli
ricordera quanto tempo ha avuto, e I'ha speso in danno dell'anima; quante chiamate,
guante grazie ha ricevute da Dio per farsi santo, e non ha voluto avvalersene, e poi si
vedra chiusa la via di fare alcun bene. Onde dira piangendo: Oh pazzo che sono stato!
Oh tempo perduto! Oh vita mia perduta! Oh anni perduti, in cui potea farmi santo; ma
non I'ho fatto, ed ora non ci € piu tempo di farlo. Ma a che serviranno questi lamenti e
sospiri, allora che sta per finire la scena, la lampana sta vicina a smorzarsi, e 'l
moribondo sta prossimo a quel gran momento da cui dipende I'eternita?

PUNTO III
"Ambulate dum lucem habetis" (Io 12,35). Bisogna che camminiamo nella via del
Signore in vita, or che abbiamo la luce; perché poi questa si perde in morte. Allora
non € tempo di apparecchiarsi, ma di trovarsi apparecchiato. "Estote parati". In morte
non si puo far niente; allora quel ch'e fatto e fatto. Oh Dio, se taluno avesse la nuova
che tra breve ha da trattarsi la causa della sua vita, o di tutto il suo avere, come
s'affretterebbe per ottenere un buon avvocato, per far intesi i ministri delle sue
ragioni, e per trovar mezzi da procurarsi il lor favore? E noi che facciamo? Sappiamo
certo che tra breve (e pud essere ad ogni ora) si ha da trattar la causa del maggior
negozio che abbiamo, ch'e il negozio della salute eterna, e perdiamo tempo?
Dira taluno: Ma io son giovane, appresso mi daro a Dio. Ma sappiate (rispondo) che il
Signore maledisse quel fico, che trovo senza frutto, ancorché non fosse tempo di
frutti, come nota il Vangelo: "Non enim erat tempus ficorum" (Marc 11,13). Con cio
volle Gesu Cristo significarci che I'uomo in ogni tempo anche nella gioventu dee
render frutto di buone opere, altrimenti sara maledetto e non fara piu frutto in
avvenire. "Ilam non amplius in aeternum ex te fructum quispiam manducet". Cosi
disse il Redentore a quell'albero, e cosi maledice chi da lui &€ chiamato e resiste. Gran
cosa! il demonio stima poco tempo tutto il tempo della nostra vita, e percido non perde
momento in tentarci: "Descendit diabolus ad vos habens iram magnam, sciens quod
modicum tempus habet" (Apoc 12,12). Dunque il nemico non perde tempo per farci
perdere, e noi perderemo il tempo, trattandosi di salvarci?

33



Dira quell'altro: "Ma io che male fo?". Oh Dio, e non € male perdere il tempo in
giuochi, in conversazioni inutili, che niente giovano all'anima? Iddio forse a ci0 vi da
questo tempo, affinché lo perdiate? No, dice lo Spirito Santo: "Non te praetereat
particula boni diei" (Eccli 4). Quelli operari, di cui scrive S. Matteo, non faceano male,
ma solamente perdevano il tempo: e di cid furono ripresi dal padron della vigna: "Quid
hic statis tota die otiosi?" (Matth 20). Nel giorno del giudizio Gesu Cristo ci chiedera
conto d'ogni parola oziosa. Ogni tempo, che non e speso per Dio, &€ tempo perduto.
"Omne tempus, quo de Deo non cogitasti, cogita te perdidisse" (S. Bernardo). Quindi
Ci esorta il Signore: "Quodcunque facere potest manus tua, instanter operare, quia
nec opus, nec ratio erunt apud inferos, quo tu properas" (Eccl 9,10). Dicea la Ven. M.
suor Giovanna della SS. Trinita teresiana che nella vita de' Santi non v'e il domani: il
domani & nella vita de' peccatori, che sempre dicono, appresso, appresso; e cosi Si
riducono alla morte. "Ecce nunc tempus acceptabile" (2 Cor 6,2). "Hodie si vocem eius
audieritis, nolite obdurare corda vestra" (Ps 94,8). Oggi Dio ti chiama a far il bene,
oggi fallo; perché domani puo essere, o che non vi sia piu tempo, o che Dio non ti
chiami piu.

E se per lo passato per tua disgrazia hai speso il tempo in offendere Dio, procura di
piangerlo nella vita che ti resta, come propose di fare il re Ezechia: "Recogitabo tibi
omnes annos meos in amaritudine animae meae" (Is 38,15). Dio ti da la vita,
acciocché ora rimedi al tempo perduto. "Redimentes tempus, quoniam dies mali sunt"
(Ephes 5,16). Commenta S. Anselmo: "Tempus redimes, si quae facere neglexisti,
facias". Di S. Paolo dice S. Geronimo ch'egli sebbene fu l'ultimo degli Apostoli, fu il
primo ne' meriti per quel che fece dopo che fu chiamato: "Paulus novissimus in ordine,
prior in meritis, quia plus in omnibus laboravit". Se altro non fosse, pensiamo che in
ogni momento possiamo fare maggiori acquisti de' beni eterni. Se ti fosse concesso di
acquistare tanto terreno, quanto potessi girar camminando per un giorno, o tanti
danari, quanti potessi in un giorno numerare, qual fretta non ti daresti? E tu puoi
acquistare in ogni momento tesori eterni, e vuoi perder tempo? Quel che puoi far
0ggi, non dire che puoi farlo domani, perché quest'oggi sara perduto per te, e piu non
tornera. S. Francesco Borgia, quando altri parlavano di mondo, volgevasi a Dio con
santi affetti, si che richiesto poi del suo sentimento, non sapeva rispondere; di cio fu
corretto: ma egli disse: "Malo rudis vocari, quam temporis iacturam pati". Mi contento
piu presto d'essere stimato rozzo d'ingegno, che perdere il tempo.

4+ IMPORTANZA DELLA SALVEZZA
Rogamus autem fratres, ut negotium vestrum agatis (Thess 4,10)

PUNTO I
Il negozio dell'eterna salute € certamente I'affare, che a noi importa piu di tutti gli
altri; ma questo e il piu trascurato da' cristiani. Non si lascia diligenza, né si perde
tempo per arrivare a quel posto, per vincer quella lite, per concludere quel
matrimonio; quanti consigli, quante misure si prendono; non si mangia, non si dorme!
E poi per accertare la salute eterna, che si fa? come si vive? Non si fa niente, anzi si fa
tutto per perderla; e si vive dalla maggior parte de' cristiani, come la morte, il
giudizio, l'inferno, il paradiso e l'eternita non fossero verita di fede, ma favole
34



inventate da' poeti. Se si perde una lite, una raccolta, che pena non si sente? e che
studio non si mette per riparare il danno avuto? Se si perde un cavallo, un cane, che
diligenza non si fa per ritrovarlo? Si perde la grazia di Dio, e si dorme, e si burla, e si
ride. Gran cosa! Ognuno si vergogna d'esser chiamato negligente ne' negozi del
mondo; e poi tanti non si vergognano di trascurare il negozio dell'eternita, che
importa tutto! Chiamano essi savi li santi, che hanno atteso solamente a salvarsi, e
poi essi attendono a tutte l'altre cose del mondo e niente all'anima! Ma voi (dice S.
Paolo), voi, fratelli miei, attendete solo al gran negozio che avete della vostra salute
eterna, che questo e l'affare che a voi piu importa. "Rogamus vos, ut vestrum
negotium agatis". Persuadiamoci dunque che la salute eterna & per noi il negozio piu
"importante", il negozio "unico", ed & un negozio "irreparabile", se mai si sgarra.

E il negozio il piu "importante". Si, perch'e¢ l'affare di maggior conseguenza,
trattandosi dell'anima, che perdendosi € perduto tutto. L'anima dee stimarsi da noi la
cosa piu preziosa, che tutti i beni del mondo."Anima est toto mundo pretiosior", dice
S. Gio. Grisostomo. Per intendere cio, basta sapere che lo stesso Dio ha dato il Figlio
alla morte, per salvare I'anime nostre! "Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum
unigenitum daret" (Io 3,16). E 'l Verbo eterno non ha ricusato di comprarle col suo
medesimo sangue. "Emti enim estis pretio magno" (1 Cor 19,10). Talmente che (dice
un santo Padre) par che l'uomo vaglia, quanto vale Dio: "Tam pretioso munere
humana redemtio agitur, ut homo Deum valere videtur". Quindi disse Gesu Cristo:
"Quam dabit homo commutationem pro anima sua?" (Matth 16,26). Se l'anima
dunque tanto vale, per qual bene mai del mondo un uomo la cambiera perdendola?

Avea ragione S. Filippo Neri di chiamar pazzo chi non attende a salvarsi I'anima. Se
mai nella terra vi fossero uomini mortali ed uomini immortali, ed i mortali vedessero
gl'immortali tutti applicati alle cose del mondo, ad acquistare onori, beni e spassi di
terra, direbbero certamente loro: Oh pazzi che siete! voi potete acquistarvi beni eterni
e pensate a queste cose miserabili e passaggiere? e per queste vi condannate voi
stessi a pene eterne nell'altra vita? Lasciate che a questi beni terreni ci pensiamo
solamente noi sventurati, per cui nella morte finira tutto per noi. Ma no, che siamo
tutti immortali; e come va poi, che tanti per |i miseri piaceri di questa terra perdono
I'anima? Come va, dice Salviano, che i cristiani credono esservi giudizio, inferno,
eternita, e poi vivono senza temerli? "Quid causae est, quod christianus, si futura
credit, futura non timeat?".

PUNTO II
Il negozio dell'eterna salute non solo ¢ il pit importante, ma € "lI'unico" negozio che
abbiamo in questa vita. "Porro unum est necessarium". Piange S. Bernardo la
sciocchezza de' cristiani, che chiamano pazzia le pazzie de' fanciulli, e poi chiamano
negozi i loro affari terreni. "Nugae puerorum, nugae vocantur, nugae maiorum,
negotia vocantur?". Queste pazzie de' grandi sono pazzie piu grandi. Ed a che serve
(dice il Signore) guadagnarti tutto il mondo, e perdere I'anima? "Quid prodest homini,
si mundum universum lucretur, animae vero suae detrimentum patiatur?" (Matth
16,26). Se ti salvi, fratello mio, non importa che in questa terra sii stato povero,
afflitto e disprezzato: salvandoti, non avrai piu guai, e sarai felice per tutta I'eternita.
Ma se la sgarri e ti danni, che ti servira nell'inferno l'averti presi tutti gli spassi del
35



mondo, e l'essere stato ricco ed onorato? Perduta I'anima, si perdono gli spassi, gli
onori, le ricchezze; si perde tutto.

Che risponderai a Gesu Cristo nel giorno de' conti? Se il re mandasse un suo
ambasciadore a trattare qualche gran negozio in una citta, e quegli in vece di
attendere ivi all'affare commessogli, attendesse solamente a far banchetti, commedie
e festini: e con cid mandasse a male il negozio, qual conto ne darebbe al re nel suo
ritorno? Ma oh Dio! che maggior conto dara al Signore nel giudizio colui, che posto
sulla terra, non per divertirsi, non per farsi ricco, non per acquistare onori ma per
salvarsi I'anima, ad ogni cosa avra atteso, fuorché all'anima? Si pensa da' mondani
solamente al presente, non al futuro. S. Filippo Neri parlando una volta in Roma ad un
giovane di talento, chiamato Francesco Zazzera, che stava applicato al mondo, gli
disse cosi: Figlio mio, tu farai gran fortuna, sarai buono avvocato, poi sarai prelato,
poi forse anche cardinale, e chi sa, forse anche Papa. E poi? e poi? Va (gli disse in
fine), pensa a queste due ultime parole. Se ne ando Francesco alla casa, e pensando a
quelle due parole, "e poi? e poi?" lascio le sue applicazioni mondane, lascio anche il
mondo, ed entro nella stessa Congregazione di S. Filippo, € comincio ad attendere
solo a Dio.

"Unico" negozio, perché un'anima abbiamo. Benedetto XII fu richiesto da un principe
d'una grazia, che non potea concedersi senza peccato; il Papa rispose
all'ambasciadore: Dite al vostro principe, che se io avessi due anime, potrei una
perderla per Iui e l'altra riservarla per me; ma perché ne ho una sola, non posso né
voglio perderla. Dicea S. Francesco Saverio che un solo bene vi &€ nel mondo, e un
solo male; I'unico bene ¢ il salvarsi, I'unico male ¢ il dannarsi. Cio replicava ancora S.
Teresa alle sue monache dicendo: "Sorelle mie, un'anima, un'eternita". Volendo dire:
"Un'anima", perduta questa, € perduto tutto: "Una eternita", perduta l'anima una
volta, € perduta per sempre. Percio pregava Davide: "Unam petii, et hanc requiram,
ut inhabitem in domo Domini" (Ps 22,6). Signore, una cosa vi chiedo, salvatemi
I'anima, e non altro.

"Cum metu, et tremore, vestram salutem operamini" (Phil 2,12). Chi non teme e non
trema di perdersi, non si salvera; ond'e che per salvarsi, bisogna faticare e farsi
violenza. "Regnum coelorum vim patitur, et violenti rapiunt illud" (Matth 11). Per
conseguir la salute & necessario che in morte la nostra vita si trovi simile a quella di
Gesu Cristo. "Praedestinavit uniformes fieri imaginis Filii sui" (Rom 8,29). E percio
dobbiam faticare in fuggir le occasioni da una parte, e dall'altra in avvalerci de' mezzi
necessari a conseguir la salute. "Regnum non dabitur vagantibus (dice S. Bernardo),
sed pro servitio Deo digne laborantibus". Tutti vorrebbero salvarsi senza incomodo.
Gran cosa! dice S. Agostino, il demonio fa tanta fatica, e non dorme per farci perdere;
e tu, trattandosi del tuo bene, o male eterno, sei cosi trascurato? "Vigilat hostis,
dormis tu"?

PUNTO III

Negozio "importante", negozio "unico", negozio "irreparabile". "Sane supra omnem

errorem est", dice S. Eucherio, "dissimulare negotium aeternae salutis". Non v'e
36



errore simile all'errore di trascurare la salute eterna. A tutti gli altri errori vi € rimedio:
se uno perde una roba, pud acquistarla per altra via: se perde un posto, puo esservi il
rimedio a ricuperarlo: ancorché taluno perdesse la vita, se si salva, € rimediato a
tutto. Ma per chi si danna, non vi & piu rimedio. Una volta si muore; perduta I'anima
una volta, € perduta per sempre. "Periisse semel, aeternum est". Altro non resta, che
piangere eternamente cogli altri miseri pazzi nell'inferno: dove questa e la maggior
pena, che li tormenta, il pensare che per essi € finito il tempo di rimediare alla loro
miseria. "Finita est aestas, et nos salvati non sumus" (Ier 8,20). Dimandate a que'
savi del mondo, che ora stanno in quella fossa di fuoco, dimandate quali sentimenti
ora tengono? e se si trovan contenti di aver fatte le loro fortune in questa terra, ora
che son dannati a quel carcere eterno? Udite come piangono e dicono: "Ergo
erravimus!". Ma che serve loro conoscer l'errore fatto, ora che non v'e piu rimedio alla
loro eterna dannazione? Qual pena non sentirebbe taluno in questa terra, se avendo
potuto rimediare con poca spesa alla rovina d'un suo palagio, un giorno poi lo trovasse
caduto, e considerasse la sua trascuraggine, quando non puo piu rimediarvi?

Questa e la maggior pena de' dannati il pensare che han perduta I'anima, e si son
dannati per colpa loro. "Perditio tua, Israel, tantummodo in me auxilium tuum" (Os
13,9). Dice S. Teresa che se uno perde per colpa sua una veste, un anello, anche una
bagattella, non trova pace, non mangia, non dorme. Oh Dio qual pena sara al dannato
in quel punto ch'entrera nell'inferno, allorché vedendosi gia chiuso in quella prigione di
tormenti, andera pensando alla sua disgrazia, e vedra che per tutta I'eternita non vi
sara mai piu riparo! Dunque dira: Io ho perduta I'anima, il paradiso e Dio: ho perduto
tutto per sempre, e perché? per colpa mia.

Ma dira taluno: Se io fo questo peccato, perché m'ho da dannare? puo essere che
ancora mi salvi. Io ripiglio: Ma puo essere che ancora ti danni. Anzi ti dico esser piu
facile che ti danni, poiché le Scritture minacciano la dannazione a' traditori ostinati,
come in questo punto sei tu: "Vae filii desertores, dicit Dominus" (Is 30,1) "Vae eis,
guoniam recesserunt" (Os 7,13). Almeno con questo peccato, che fai, non metti in
gran pericolo e dubbio la tua salute eterna? Ed € negozio questo da metterlo in
pericolo? Non si tratta d'una casa, d'una villa, d'un posto, si tratta, dice S. Gio.
Grisostomo, di subissare in un'eternita di tormenti e di perdere un paradiso eterno:
"De immortalibus suppliciis, de coelestis regni amissione res agitur". E questo negozio
che importa il tutto per te, vuoi arrischiarlo ad un "puo essere?".

Dici: Forse chi sa, non mi dannero: spero che appresso Dio mi perdonera. Ma
frattanto? frattanto gia da te stesso ti condanni all'inferno. Dimmi, ti butteresti in un
pozzo con dire, forse chi sa, non morird? No. E come poi puoi appoggiare la tua salute
eterna ad una speranza cosi debole? ad un "chi sa?". Oh quanti con questa maledetta
speranza si son dannati! Non sai che la speranza degli ostinati a voler peccare, non e
speranza, ma inganno e presunzione, che muove Dio non a misericordia, ma a
maggiore sdegno? Se ora dici che non ti fidi di resistere alla tentazione ed alla
passione che ti domina, come resisterai appresso, quando non ti si aumenteranno, ma
ti mancheranno le forze col commettere il peccato? poiché da una parte allora I'anima
restera piu accecata, ed indurita dalla sua malizia, e dall'altra mancheranno gli aiuti

37



divini. Forse speri che Dio abbia ad accrescere a te i lumi e le grazie, dopo che tu
avrai accresciuti i peccati?

*+ VANITA DEL MONDO
Quid prodest homini, si mundum universum lucretur, animae vero suae
detrimentum patiatur? (Matth 16,26)

PUNTO I

Fuvvi un certo antico filosofo, chiamato Aristippo, che viaggiando una volta per mare,
naufrago colla nave, ed egli perdé tutte le sue robe; ma giunto al lido, essendo esso
molto rinomato per la sua scienza, fu da' paesani di quel luogo provveduto di tutto cio
che avea perduto. Ond'egli scrisse poi a' suoi amici nella patria che dal suo esempio
attendessero a provvedersi solamente di quei beni, che neppur col naufragio si
perdono. Or questo appunto ci mandano a dire dall'altra vita i nostri parenti ed amici
che stanno all'eternita, che attendiamo a provvederci qui in vita solamente di quei
beni, che neppure colla morte si perdono. Il giorno della morte si chiama, "Dies
perditionis (Iuxta est dies perditionis. Deut 29,21)". Giorno di perdita, perché in tal
giorno i beni di questa terra, gli onori, le ricchezze, i piaceri tutti si han da perdere.
Onde dice S. Ambrogio che questi non possiamo chiamarli beni nostri, mentre non
possiamo portarli con noi all'altro mondo; ma le sole virtu ci accompagnano all'altra
vita: "Non nostra sunt, quae non possumus auferre nobiscum; sola virtus nos
comitatur".

Che serve dunque, dice Gesu Cristo, guadagnarsi tutto il mondo, se in morte
perdendo l'anima perderemo tutto? "Quid prodest homini, si mundum universum
lucretur?". Ah questa gran massima quanti giovani ne ha mandati a chiudersi ne'
chiostri, quanti anacoreti a vivere ne' deserti, quanti martiri a dar la vita per Gesu
Cristo! Con questa massima S. Ignazio di Loiola tird molte anime a Dio; e
specialmente la bell'anima di S. Francesco Saverio, il quale stava in Parigi, applicato
ivi @' pensieri di mondo. Francesco (gli disse un giorno il santo) pensa che il mondo e
un traditore, che promette e non attende. Ma ancorché ti attendesse quel che ti
promette il mondo, egli non potra mai contentare il tuo cuore. Ma facciamo che ti
contentasse, quando durera questa tua felicita? pud durare piu che la tua vita? ed in
fine che te ne porterai all'eternita? Vi e forse ivi alcun ricco, che si ha portata una
moneta, o un servo per suo comodo? Vi € alcun re, che si ha portato un filo di porpora
per suo onore? A queste parole S. Francesco lascio il mondo, seguitd S. Ignazio e si
fece santo. "Vanitas vanitatum", cosi chiamd Salomone tutti i beni di questo mondo,
dopo ch'egli non si nego alcun piacere di tutti quelli che stanno sulla terra, com'egli
stesso confesso: "Omnia quae desideraverunt oculi mei, non negavi eis" (Eccl 2,10).
Dicea suor Margherita di S. Anna carmelitana Scalza, figlia dell'imperator Ridolfo II: "A
che servono i regni nell'ora della morte?". Gran cosa! tremano i santi in pensare al
punto della loro salute eterna; tremava il P. Paolo Segneri, il quale tutto spaventato
dimandava al suo confessore: Che dici, padre, mi salverd? Tremava S. Andrea
d'Avellino, e piangeva dirottamente dicendo: Chi sa, se mi salvo! Da questo pensiero
ancora era cosi tormentato S. Luigi Beltrando, che per lo spavento la notte sbalzava di

38



letto dicendo: E chi sa, se mi danno! E i peccatori vivono dannati, e dormono, e
burlano, e ridono!

PUNTO II

"Statera dolosa in manu eius" (Os 12). Bisogna pesare i beni nelle bilance di Dio, non
in quelle del mondo, le quali ingannano. I beni del mondo son beni troppo miseri, che
non contentano l'anima, e presto finiscono. "Dies mei velociores fuerunt cursore,
pertransierunt quasi naves poma portantes" (Iob 9,25). Passano e fuggono i giorni
della nostra vita e de' piaceri di questa terra, e finalmente che resta? "Pertransierunt
quasi naves". Le navi non lasciano neppure il segno per dove son passate. "Tanquam
navis, quae pertransit fluctuantem aquam, cuius, cum praeterierit, non est vestigium
invenire" (Sap 5,10). Domandiamo a tanti ricchi, letterati, principi, imperadori, che or
sono all'eternita, che si trovano delle loro pompe, delizie e grandezze godute in questa
terra? Tutti rispondono: Niente, niente. Uomo, dice S. Agostino: "Quid hic habebat,
attendis, quid secum fert, attende". Tu guardi (dice il santo) solamente i beni, che
possedea quel grande; ma osserva che cosa si porta seco, or che muore, se non un
cadavere puzzolente ed uno straccio di veste per seco infracidirsi? De i grandi del
mondo che muoiono, appena per poco tempo si sente parlare, e poi se ne perde anche
la memoria. "Periit memoria eorum cum sonitu" (Ps 9,7). E se i miseri vanno poi
all'inferno, ivi che fanno, che dicono? Piangono e dicono: "Quid profuit nobis superbia,
aut divitiarum iactantia?... transierunt omnia illa, tanquam umbra" (Sap 5,8). Che ci
han giovate le nostre pompe e le ricchezze, se ora tutto € passato come un'ombra, ed
altro non c'é rimasto che pena, pianto e disperazione eterna?

"Filii huius saeculi prudentiores filiis lucis sunt" (Luc 16,8). Gran cosa! come sono
prudenti i mondani per le cose della terra! Quali fatiche non fanno, per guadagnarsi
quel posto, quella roba! Che diligenza non mettono, per conservarsi la sanita del
corpo! Scelgono i mezzi piu sicuri, il miglior medico, i migliori rimedi, la miglior aria. E
per I'anima poi sono cosi trascurati! Ed & certo che la sanita, i posti, le robe un giorno
han da finire; ma I'anima, l'eternita non finiscono mai. "Intueamur (dice S. Agostino)
guanta homines sustineant pro rebus, quas vitiose diligunt". Che non soffre quel
vendicativo, quel ladro, quel disonesto per giungere al suo pravo intento? E poi per
I'anima non vogliono soffrir niente? Oh Dio, che alla luce di quella candela, che si
accende nella morte, allora in quel tempo di verita si conosce e si confessa da'
mondani la loro pazzia. Allora ognuno dice: Oh avessi lasciato tutto, e mi fossi fatto
santo! Il Pontefice Leone XI diceva in morte: Meglio fossi stato portinaio del mio
monastero, che Papa. Onorio III similmente Papa, anche dicea morendo: Meglio fossi
restato nella cucina del mio convento a lavare i piatti. Filippo II re di Spagha morendo
si chiamo il figlio, e gittando la veste regale, gli fe' vedere il petto roso da' vermi, e poi
gli disse: Principe, vedi come si muore, e come finiscono le grandezze del mondo. E
poi esclamo: Oh fossi stato laico di qualche religione e non monarca. Nello stesso
tempo si fe' ligare al collo una fune con una croce di legno, e dispose le cose per la
sua morte, e disse al figlio: Ho voluto, figlio mio, che voi vi foste trovato presente a
guest'atto, acciocché miriate come il mondo in fine tratta anche i monarchi. Sicché la
loro morte & uguale a quella de' piu poveri del mondo. In somma chi meglio vive ha
miglior luogo con Dio. Questo medesimo figlio poi (che fu Filippo III) morendo giovine

39



di 42 anni, disse: Sudditi miei, nel sermone de' miei funerali, non predicate altro se
non questo spettacolo che vedete. Dite che non serve in morte l'esser re, che per
sentire maggior tormento d'esserlo stato. E poi esclamo6: Oh non fossi stato re, e fossi
vivuto in un deserto a servire Dio, perché ora anderei con maggior confidenza a
presentarmi nel suo tribunale, e non mi troverei a tanto rischio di dannarmi! Ma che
servono questi desideri in punto di morte, se non per maggior pena e disperazione a
chi in vita non ha amato Dio? Dicea dunque S. Teresa: "Non ha da farsi conto di cio,
che finisce colla vita; la vera vita & vivere in modo, che non si tema la morte". Percio
se vogliamo vedere, che cosa sono li beni di questa terra, miriamoli dal letto della
morte; e poi diciamo: Quegli onori, quegli spassi, quelle rendite un giorno finiranno:
dunque bisogna attendere a farci santi e ricchi di quei soli beni che verranno con noi,
e ci renderanno contenti per tutta I'eternita.

PUNTO III

"Tempus breve est... qui utuntur hoc mundo, tanquam non utantur, praeterit enim
figura huius mundi" (1 Cor 7,31). Che altro e la nostra vita su questo mondo, se non
una scena che passa e presto finisce? "Praeterit figura huius mundi"; figura cioé
scena, commedia. "Mundus est instar scenae (dice Cornelio a Lapide), generatio
praeterit, generatio advenit. Qui regem agit, non auferet secum purpuram. Dic mihi, o
villa, o domus, quot dominos habuisti?". Quando finisce la commedia, chi ha fatta la
parte del re, non & piu re; il padrone, non €& piu padrone. Ora possiedi quella villa,
quel palagio; ma verra la morte, € ne saran padroni gli altri.

"Malitia horae oblivionem facit luxuriae magnae" (Eccli 11,29). L'ora funesta della
morte fa scordare e finire tutte le grandezze, le nobilta ed i fasti del mondo. Casimiro
re di Polonia un giorno, mentre stava a mensa co' grandi del suo regno, accostando la
bocca ad una tazza per bere, mori, e fini per lui la scena. Celso imperadore, in capo a
sette giorni ch'era stato eletto, fu ucciso, e fini la scena per Celso. Ladislao re di
Boemia, giovine di 18 anni, mentre aspettava la sposa, figlia del re di Francia, e si
apparecchiavano gran feste, ecco in una mattina preso da un dolore se ne muore;
onde si spediscono subito i corrieri ad avvisare la sposa, che se ne torni in Francia,
poiché per Ladislao era finita la scena. Questo pensiero della vanita del mondo fe'
santo S. Francesco Borgia, il quale come di sopra si considero a vista dell'imperadrice
Isabella, morta in mezzo alle grandezze e nel fiore di sua gioventu, risolse di darsi
tutto a Dio, dicendo: "Cosi dunque finiscono le grandezze e le corone di questo
mondo? Voglio dunque da ogg'innanzi servire ad un padrone, che non mi possa
morire".
Procuriamo di vivere in modo, che non ci sia detto in morte, come fu detto a quel
pazzo del Vangelo: "Stulte, hac nocte animam tuam repetent a te, et quae parasti
cuius erunt?" (Luc 12,20). Onde conclude S. Luca: "Sic est qui sibi thesaurizat, et non
est in Deum dives". E poi dice: Procurate di farvi ricchi, non gia nel mondo di robe, ma
in Dio di virtu e di meriti, che son beni che saranno eterni con voi in cielo:
"Thesaurizate vobis thesauros in coelo, ubi neque aerugo neque tinea demolitur". E
percio attendiamo ad acquistarci il gran tesoro del divino amore. "Quid habet dives, si
caritatem non habet? Pauper si caritatem habet, quid non habet?" dice S. Agostino. Se
uno ha tutte le ricchezze e non ha Dio, egli & il piu povero del mondo. Ma il povero che
40



ha Dio, ha tutto. E chi ha Dio? chi I'ama: "Qui manet in caritate, in Deo manet, et
Deus in e0" (1 Io 4,16).

4+ LA PRESENTE VITA E VIAGGIO ALL'ETERNITA
Ibit homo in domum aeternitatis suae (Eccl 12,5)

PUNTO I

Dal vedere che in questa terra tanti malviventi vivono tra le prosperita, e tanti giusti
all'incontro vivon tribulati, anche i gentili col solo lume naturale han conosciuta questa
verita che essendovi Dio, ed essendo questo Dio giusto, debba esservi un'altra vita, in
cui siano puniti gli empi e premiati i buoni. Or quello che han detto i gentili col solo
lume della ragione, noi cristiani lo confessiamo per fede. "Non habemus hic manentem
civitatem, sed futuram inquirimus" (Hebr 13,14). Questa terra non € gia la nostra
patria, ella per noi & luogo di passaggio, per dove dobbiamo passare tra breve alla
casa dell'eternita. "Ibit homo in domum aeternitatis suae". Dunque, lettor mio, la casa
dove abiti, non & casa tua, € ospizio, dal quale, tra breve, e quando meno te
I'immagini, dovrai sloggiare. Sappi che giunto che sara il tempo di tua morte, i tuoi piu
cari saranno i primi a cacciartene. E quale sara la tua vera casa? una fossa sara la
casa del tuo corpo sino al giorno del giudizio, e I'anima tua dovra andare alla casa
dell'eternita, o al paradiso, o all'inferno. Percio ti avvisa S. Agostino: "Hospes es,
transis et vides". Sarebbe pazzo quel pellegrino, che passando per un paese volesse
ivi impiegare tutto il suo patrimonio, per comprarsi ivi una villa o una casa, che tra
pochi giorni avesse poi da lasciare. Pensa pertanto, dice il santo, che in questo mondo
stai di passaggio; non mettere affetto a quel che vedi; vedi e passa; e procurati una
buona casa, dove avrai da stare per sempre.

Se ti salvi, beato te, oh che bella casa ¢ il paradiso! Tutte le reggie piu ricche de'
monarchi sono stalle a rispetto della citta del paradiso, che sola puo chiamarsi:
"Civitas perfecti decoris" (Ez 23,3). Cola non avrai piu che desiderare, stando in
compagnia de' santi, della divina Madre e di Gesu Cristo, senza timore piu d'alcun
male; in somma viverai in un mar di contenti ed in un continuo gaudio che sempre
durera. "Laetitia sempiterna super capita eorum" (Is 35,10). E questo gaudio sara cosi
grande, che per tutta l'eternita, in ogni momento, sembrera sempre nuovo.
All'incontro, se ti danni, povero te! Sarai confinato in un mare di fuoco e di tormenti,
disperato, abbandonato da tutti e senza Dio. E per quanto tempo? Passati forse che
saranno cento e mille anni, sara finita la tua pena? Che finire! Passeranno cento e
mille milioni d'anni e di secoli; e l'inferno tuo sempre sara da capo. Che sono mille
anni a rispetto dell'eternita? meno d'un giorno che passa. "Mille anni ante oculos tuos,
tanquam dies hesterna quae praeteriit" (Ps 89,4). Vorresti or sapere quale sara la tua
casa, che ti tocchera nell'eternita? Sara quella che tu ti meriti, e ti scegli tu stesso
colle tue opere.

PUNTO II

"Si lighum ceciderit ad austrum, aut ad aquilonem, in quocunque loco ceciderit, ibi

erit" (Eccl 11,3). Dove cadera in morte l'albero dell'anima tua, ivi avrai da restare in

eterno. E non vi € via di mezzo, o sempre re nel cielo, o sempre schiavo nell'inferno.
41



O sempre beato in un mare di delizie, o sempre disperato in una fossa di tormenti. S.
Gio. Grisostomo considerando l'epulone, che fu stimato felice, ma poi era stato
confinato all'inferno, e Lazzaro all'incontro, che fu stimato misero, perché povero, ma
poi era felice nel paradiso, esclama: "O infelix felicitas, quae divitem ad aeternam
infelicitatem traxit! O felix infelicitas, quae pauperem ad aeternitatis felicitatem
perduxit!".

Che serve angustiarsi, come fa taluno dicendo: Chi sa se son prescito, o predestinato!
L'albero allorché si taglia, dove cade? cade dove pende. Dove pendete voi, fratello
mio? che vita fate? Procurate di pender sempre dalla parte dell'austro, conservatevi in
grazia di Dio, fuggite il peccato; e cosi vi salverete e sarete predestinato. E per fuggire
il peccato, abbiate sempre avanti gli occhi il gran pensiero dell'eternita, chiamato
appunto da S. Agostino: "Magna cogitatio". Questo pensiero ha condotti tanti giovani
a lasciare il mondo, ed a vivere ne' deserti, per attendere solo all'anima; e I'hanno
accertata. Ora che son salvi, se ne trovan certamente contenti, e se ne troveran
contenti per tutta I'eternita.

Una certa dama, che vivea lontana da Dio, fu convertita dal P. M. Avila con dirle
solamente: Signora, pensate a queste due parole: "Sempre e Mai". Il P. Paolo Segneri
ad un pensiero ch'ebbe di eternita in un giorno, non poté prender sonno per piu notti,
e d'indi in poi si diede ad una vita piu rigorosa. Narra Dresselio che un certo vescovo
con questo pensiero dell'eternita menava una vita santa, replicando sempre tra sé:
"Omni momento ad ostium aeternitatis sto". Un certo monaco si chiuse in una fossa
ed ivi non faceva altro che esclamare: "O eternita, o eternita!". Chi crede all'eternita,
e non si fa santo, diceva il medesimo P. Avila, dovrebbe chiudersi nella carcere de'
pazzi.

PUNTO III

"Ibit homo in domum aeternitatis suae": dice il profeta, "ibit", per dinotare che
ciascuno andera a quella casa, dove vuole andare; non vi sara portato, ma esso vi
andera di propria volonta. E certo che Dio vuol tutti salvi, ma non ci vuole salvi per
forza. "Ante hominem vita, et mors". Ha posta avanti ad ognuno di noi la vita e la
morte, quella ch'eleggeremo, ci sara data: "Quod placuerit ei, dabitur illi" (Eccli
15,18). Dice finalmente Geremia che il Sighore ci ha date due vie da camminare, una
del paradiso e l'altra dell'inferno: "Ego do coram vobis viam vitae, et mortis" (Ier
21,8). A noi sta di scegliere. Ma chi vuol camminare per la via dell'inferno, come mai
potra ritrovarsi poi giunto al paradiso? Gran cosa! tutti i peccatori si voglion salvare, e
frattanto si condannano da se stessi all'inferno con dire, spero di salvarmi. Ma chi mai,
dice S. Agostino, trovasi cosi pazzo, che voglia prendersi il veleno colla speranza di
guarirsi? "Nemo vult aegrotare sub spe salutis". E poi tanti cristiani, tanti pazzi, si
danno la morte peccando con dire: Appresso pensero al rimedio! O inganno che ne ha
mandati tanti all'inferno!

Non siamo noi cosi pazzi come questi; pensiamo che si tratta d'eternita. Quante
fatiche fanno gli uomini per farsi una casa comoda, ariosa e in buon'aria, pensando
che vi han da abitare per tutta la loro vita? E perché poi sono cosi trascurati, trattando

42



di quella casa, che loro tocchera in eterno? "Negotium pro quo contendimus,
aeternitas est", dice S. Eucherio; non si tratta d'una casa pil o meno comoda, piu o
meno ariosa, si tratta di stare o in un luogo di tutte le delizie tra gli amici di Dio, o in
una fossa di tutti i tormenti tra la ciurma infame di tanti scelerati, eretici, idolatri. E
per quanto tempo? non per venti, o per quarant'anni, ma per tutta I'eternitd. E un
gran punto. Non & questo negozio di poco momento, € un negozio che importa tutto.
Quando Tommaso Moro fu condannato a morte da Arrigo VIII, Luisa sua moglie ando
a tentarlo di consentire al volere di Arrigo; egli le disse allora: Dimmi, Luisa, gia vedi
ch'io son vecchio, quanti anni potrei aver di vita? Rispose la moglie: Voi potreste
vivere venti altri anni. O sciocca mercantessa, ripiglio allora Tommaso, e per venti
altri anni di vita su questa terra vuoi che perda un'eternita felice, e mi condanni ad
una eternita di pene?

O Dio, dacci lume. Se il punto dell'eternita fosse una cosa dubbia, fosse un'opinione
solamente probabile, pure dovressimo metter tutto lo studio per viver bene, acciocché
non ci ponessimo al pericolo di essere eternamente infelici, se mai quest'opinione si
trovasse vera; ma no, che questo punto non e dubbio, ma certo; non € opinione, ma
verita di fede: "Ibit homo in domum aeternitatis suae". Oimé che la mancanza di fede,
dice S. Teresa, € quella che e causa di tanti peccati e della dannazione di tanti
cristiani. Ravviviamo dunque sempre la fede, dicendo: "Credo vitam aeternam". Credo
che dopo questa vita vi € un'altra vita, che non finisce mai; con questo pensiero
sempre avanti gli occhi prendiamo i mezzi per assicurare la nostra salute eterna.
Frequentiamo i sagramenti, facciamo la meditazione ogni giorno e pensiamo alla vita
eterna; fuggiamo le occasioni pericolose. E se bisogna lasciare il mondo, lasciamolo,
perché non vi e sicurta che basta per assicurare questo gran punto dell'eterna salute.
"Nulla nimia securitas, ubi periclitatur aeternitas" (S. Bernardo).

4+ LA MALIZIA DEL PECCATO MORTALE
Filios enutrivi, et exaltavi, ipsi autem spreverunt me (Isa 1,2)

PUNTO I
Che fa chi commette un peccato mortale? Ingiuria Dio, lo disonora, I'amareggia. Per
prima il peccato mortale € un'ingiuria, che si fa a Dio. La malizia di un'ingiuria, come
dice S. Tommaso, si misura dalla persona, che la riceve, e dalla persona che la fa.
Un'ingiuria che si fa ad un villano, € male, ma & maggior delitto, se si fa ad un nobile;
maggiore poi, se si fa ad un monarca. Chi € Dio? e il Re de' Regi. "Dominus
Dominantium est, et Rex Regum" (Apoc 17,14). Dio € una maesta infinita, a rispetto
di cui tutt'i principi della terra e tutt'i santi e gli angeli del cielo son meno d'un acino
d'arena. "Quasi stilla situlae, pulvis exiguus" (Is 40,15). Anzi dice Osea che a fronte
della grandezza di Dio tutte le creature son tanto minime, come se non vi fossero:
"Omnes gentes quasi non sint, sic sunt coram Eo" (Os 5). Questo € Dio. E chi e
'uomo? S. Bernardo: "Saccus vermium, cibus vermium". Sacco di vermi e cibo di
vermi, che tra breve I'han da divorare. "Miser, et pauper, et caecus, et nudus" (Apoc
3,17). L'uomo € un verme misero che non puo niente, cieco che non sa veder niente,
e povero e nudo che niente ha. E questo verme miserabile vuole ingiuriare un Dio!
"Tam terribilem maiestatem audet vilis pulvisculus irritare!" dice lo stesso S.
43



Bernardo. Ha ragione dunque I'Angelico in dire che 'l peccato delll'uomo contiene una
malizia quasi infinita. "Peccatum habet quandam infinitatem malitiae ex infinitate
divinae maiestatis". Anzi S. Agostino chiama il peccato assolutamente "infinitum
malum". Ond'é che se tutti gli uomini e gli angeli si offerissero a morire, e anche
annichilarsi, non potrebbero soddisfare per un solo peccato. Dio castiga il peccato
mortale colla gran pena dell'inferno, ma per quanto lo castighi, dicono tutt'i teologi
che sempre lo castiga "citra condignum", cioeé meno di quel che dovrebbe esser
punito.

E qual pena mai puo giungere a punir come merita un verme, che se la piglia col suo
Signore? Dio ¢ il Signore del tutto, perché egli ha creato il tutto. "In ditione tua cuncta
sunt posita, tu enim creasti omnia" (Esther 13,9). Ed in fatti tutte le creature
ubbidiscono a Dio: "Venti et mare obediunt ei" (Matth 8,27). "Ignis, grando, nix,
glacies faciunt verbum eius" (Ps 148,8). Ma I'uomo quando pecca, che fa? dice a Dio:
Signore, io non ti voglio servire. "Confregisti iugum meum; dixisti, non serviam" (Iler
2,20). Il Signore gli dice, non ti vendicare: e I'uomo risponde, ed io voglio vendicarmi;
non prendere la roba d'altri; ed io me la voglio pigliare; privati di quel gusto
disonesto; ed io non me ne voglio privare. Il peccatore dice a Dio, come disse
Faraone, allorché Mosée gli porto I'ordine di Dio che lasciasse in liberta il suo popolo,
rispose il temerario: "Quis est Dominus, ut audiam vocem eius? nescio Dominum"
(Exod 5,2). Lo stesso dice il peccatore: Signhore, io non ti conosco, voglio fare quel che
piace a me. In somma gli perde il rispetto in faccia e gli volta le spalle; questo
propriamente € il peccato mortale, una voltata di spalle che si fa a Dio: "Aversio ab
incommutabili bono". Di cio si lamenta il Signore: "Tu reliquisti me, dicit Dominus;
retrorsum abiisti" (Ier 15,6): Tu sei stato l'ingrato, dice Dio, che hai lasciato me,
poiché io non ti avrei mai lasciato: "retrorsum abiisti", tu mi hai voltato le spalle.

Iddio s'e dichiarato che odia il peccato; onde non puo far di meno di odiare poi chi lo
commette. "Similiter autem odio sunt Deo impius, et impietas eius" (Sap 14,9). E
I'uomo quando pecca, ardisce di dichiararsi nemico di Dio, e se la piglia da tu a tu con
Dio: "Contra Omnipotentem roboratus est" (Iob 15,25). Che direste, se vedeste una
formica volersela pigliare con un soldato? Dio € quel potente, che dal niente con un
cenno ha creato il cielo e la terra. "Ex nihilo fecit illa Deus" (2 Mach 7,28). E se vuole,
con un altro cenno puo distruggere il tutto: "Potest universum mundum uno nutu
delere" (2 Mach 8,18). E 'l peccatore allorché consente al peccato, stende la mano
contra Dio: "Tetendit adversus Deum manum suam; cucurrit adversus eum erecto
collo, pingui cervice armatus est". Alza il collo, cioé la superbia e corre ad ingiuriare
Dio: e s'arma d'una testa grassa, cioé d'ignoranza (il grasso € simbolo dell'ignoranza),
con dire: "Quid feci?". E che gran male € quel peccato che ho fatto? Dio & di
misericordia, perdona i peccatori. Che ingiuria! che temerita! che cecita!

PUNTO II

Il peccatore non solo ingiuria Dio, ma lo disonora. "Per praevaricationem legis Deum

inhonoras" (Rom 2,23). Si, perché rinunzia alla sua grazia, e per un gusto miserabile

si mette sotto i piedi I'amicizia di Dio. Se l'uomo perdesse la divina amicizia, per

guadagnarsi un regno, anche tutto il mondo, pure sarebbe un gran male, perché
44



I'amicizia di Dio vale piu che il mondo e mille mondi. Ma perché taluno offende Dio?
"Propter quid irritavit impius Deum?" (Psal 10,13). Per un poco di terra, per uno sfogo
d'ira, per un gusto di bestia, per un fumo, per un capriccio. "Violabant me propter
pugillum hordei, et fragmen panis" (Ez 13,19). Allorché il peccatore si mette a
deliberare di dare o no il consenso al peccato, allora (per cosi dire) prende in mano la
bilancia, e si mette a vedere che cosa pesa piu, se la grazia di Dio, o quello sfogo,
quel fumo, quel gusto; e quando poi da il consenso, allora dichiara in quanto a sé che
vale piu quello sfogo, quel gusto, che non vale la divina amicizia. Ecco Dio
svergognato dal peccatore. Davide considerando la grandezza e la maesta di Dio
dicea: "Domine, quis similis tibi"? (Psal 34,10). Ma Dio all'incontro, quando si vede da'
peccatori posto a confronto e posposto ad una soddisfazione miserabile, loro dice:
"Cui assimilastis me, et adaequastis me, dicit Sanctus?" (Is 40,25). Dunque (dice il
Signore) valeva piu quel gusto vile, che la grazia mia? "Proiecisti me post corpus
tuum" (Ez 23,35). Non avresti fatto quel peccato, se avessi avuto a perdere una
mano, se dieci ducati, e forse molto meno. Dunque solo Dio, dice Salviano, € cosi vile
agli occhi tuoi, che merita d'esser posposto ad uno sfogo, ad una misera
soddisfazione: "Deus solus in comparatione omnium tibi vilis fuit". In oltre, quando il
peccatore per qualche suo gusto offende Dio, allora fa che quel gusto diventi il suo
Dio, facendolo diventare suo ultimo fine. Dice S. Girolamo: "Unusquisque quod cupit,
si veneratur, hoc illi Deus est. Vitium in corde, est idolum in altari". Onde dice S.
Tommaso: "Si amas delicias, deliciae dicuntur Deus tuus". E S. Cipriano: "Quidquid
homo Deo anteponit, Deum sibi facit". Geroboamo quando si ribello da Dio, procuro di
tirarsi seco anche il popolo ad idolatrare, e percid gli presentd gl'idoli suoi e gli disse:
"Ecce dii tui, Israel" (3 Reg 12,28). Cosi fa il demonio, presenta al peccatore quella
soddisfazione e dice: Che ne vuoi fare di Dio? ecco lo Dio tuo, questo gusto, questo
sfogo, prenditi questo e lascia Dio. Ed il peccatore, quando acconsente, cosi fa, adora
per Dio nel suo cuore quella soddisfazione. "Vitium in corde est idolum in altari".

Almeno, se il peccatore disonora Dio, non lo disonorasse in sua presenza; no,
I'ingiuria, e lo disonora in faccia di lui, perché Dio € presente in ogni luogo. "Coelum et
terram ego impleo" (Ier 23,24). E questo lo sa gia il peccatore, e con tutto cido non si
arresta di provocare Dio avanti gli occhi suoi. "Ad iracundiam provocant me ante
faciem meam" (Is 65,3).

PUNTO III
Il peccato ingiuria Dio, lo disonora e con cid0 sommamente l'amareggia. Non vi &
amarezza piu sensibile, che il vedersi pagato d'ingratitudine da una persona amata e
beneficata. Con chi se la piglia il peccatore? ingiuria un Dio che I'ha creato e I'ha
amato tanto, ch'e giunto a dare il sangue e la vita per suo amore; ed egli
commettendo un peccato mortale lo discaccia dal suo cuore. In un'anima che ama
Dio, viene Dio ad abitarvi. "Si quis diligit me, Pater meus diliget eum et ad eum
veniemus, et mansionem apud eum faciemus" (Io 14,23). Notisi: "Mansionem
faciemus", Dio viene nell'anima per istarvi sempre, sicché non la lascia, se I'anima non
lo discaccia: "Non deserit, nisi deseratur", come si dice nel Tridentino. Ma, Signore,
Voi gia sapete che quell'ingrato fra un altro momento gia vi caccera, perché non vi
partite ora? che volete aspettare ch'egli proprio vi discacci? lasciatelo, partitevi, prima
45



ch'egli vi faccia questa grande ingiuria. No, dice Dio, Io non voglio partirmi, sino che
proprio esso non mi discaccia.

Dunque, allorché I'anima consente al peccato, dice a Dio: Signore partitevi da me:
"Impii dixerunt Deo, recede a nobis" (Iob 21,14). Non lo dice colla bocca, ma col
fatto: "Recede, non verbis, sed moribus", dice S. Gregorio. Gia sa il peccatore che Dio
non puod stare col peccato; vede gia che peccando dee partirsi Dio; onde gli dice:
Giacché Voi non potete starvi col mio peccato, e Voi partitevi, buon viaggio. E
cacciando Dio dall'anima sua, fa ch'entri immediatamente il demonio, a prenderne il
possesso. Per quella stessa porta, per cui esce Dio, entra il nemico: "Tunc vadit, et
assumit septem alios spiritus secum nequiores se, et intrantes habitant ibi" (Matth
12,45). Quando un bambino si battezza, il sacerdote intima al demonio: "Exi ab eo,
immunde spiritus, et da locum Spiritui Sancto". Si, perché quell'anima, ricevendo la
grazia, diventa tempio di Dio. "Nescitis, quia templum Dei estis?" (1 Cor 3,16). Ma
qgquando l'uomo consente al peccato, fa tutto I'opposto: dice a Dio che sta nell'anima
sua: "Exi a me, Domine, da locum diabolo". Di cido appunto si lamento il Signore con
santa Brigida, dicendo ch'egli dal peccatore € come un re discacciato dal proprio
trono: "Sum tanquam rex a proprio regho expulsus, et loco mei latro pessimus electus
est".

Qual pena avreste voi, se riceveste un'ingiuria grave da taluno che aveste molto
beneficato? Questa e la pena che avete data al vostro Dio, ch'e giunto a dar la vita per
salvarvi. Il Signore chiama il cielo e la terra quasi a compatirlo, per l'ingratitudine che
gli usano i peccatori. "Audite coeli desuper, auribus percipe terra; filios enutrivi, et
exaltavi, ipsi autem spreverunt me" (Is 1,2). In somma i peccatori coi loro peccati
affliggono il cuore di Dio: "Ipsi autem ad iracundiam provocaverunt, et afflixerunt
spiritum sanctum eius" (Is 63,10). Dio non & capace di dolore, ma se mai ne fosse
capace, un peccato mortale basterebbe a farlo morire di pura mestizia, come dice il P.
Medina: "Peccatum mortale, si possibile esset, destrueret ipsum Deum, eo quod causa
esset tristitiae in Deo infinitae". Sicché, come dice S. Bernardo, "peccatum quantum in
se est, Deum perimit". Dunque il peccatore, allorché commette un peccato mortale,
da per cosi dire il veleno a Dio; non manca per lui di torgli la vita. "Exacerbavit
Dominum peccator" (Hebr 10,4). E secondo dice S. Paolo, si mette sotto i piedi il Figlio
di Dio: "Qui Filium Dei conculcaverit" (Hebr 10,29). Mentre disprezza tutto cid che ha
fatto e patito Gesu Cristo per togliere il peccato dal mondo.

+ LA MISERICORDIA DI DIO
Superexaltat autem misericordia iudicium (Iac 2,13)

PUNTO I
La bonta e diffusiva di sua natura, cioe inclinata a comunicare i suoi beni anche agli
altri. Or Iddio che per natura € bonta infinita ("Deus cuius natura bonitas", S. Leone),
ha un sommo desiderio di comunicare a noi la sua felicita; e percio il suo genio non &
di castigare, ma d'usar misericordia a tutti. Il castigare, dice Isaia, € un'opera aliena
dall'inclinazione di Dio: "Irascetur, ut faciat opus suum, alienum opus eius...
peregrinum est opus eius ab eo" (Is 28,21). E quando il Sighore castiga in questa vita,
46



castiga per usar misericordia nell'altra. "Deus iratus est, et misertus est nobis" (Ps
59,3). Si dimostra irato, acciocché noi ci ravvediamo e detestiamo i peccati:
"Ostendisti populo tuo dura, potasti nos vino compunctionis" (Ps 59,5). E se ci manda
qualche castigo, lo fa perché ci ama, per liberarci dal castigo eterno: "Dedisti
metuentibus te significationem, ut fugiant a facie arcus, ut liberentur dilecti tui" (Ps
59,6). E chi mai pudo ammirare e lodare abbastanza la misericordia ch'usa Dio co'
peccatori in aspettarli, in chiamarli ed in accoglierli, allorché ritornano? E per prima,
oh la gran pazienza, che ha Dio in aspettarti a penitenza! Fratello mio, quando tu
offendevi Dio, poteva egli farti morire? E Dio t'aspettava; e in vece di castigarti, ti
faceva bene, ti conservava la vita e ti provvedeva. Fingea di non vedere i tuoi peccati,
acciocché tu ti ravvedessi. "Dissimulans peccata hominum propter poenitentiam" (Sap
11,24). Ma come, Signore, Voi non potete vedere un sol peccato, e poi ne vedete tanti
e tacete? "Respicere ad iniquitatem non poteris; quare respicis super iniquitates, et
taces?" (Abac 1,11). Voi mirate quel disonesto, quel vendicativo, quel bestemmiatore,
che da giorno in giorno vi accresce l'offese, e non lo castigate? e perché tanta
pazienza? "Propterea exspectat Dominus, ut misereatur vestri" (Is 30,18). Dio aspetta
il peccatore, acciocché si emendi, e cosi possa perdonarlo e salvarlo.

Dice S. Tommaso che tutte le creature, il fuoco, la terra, l'aria, l'acqua per loro
naturale istinto vorrebbero punire il peccatore, per vendicare l'ingiurie fatte al lor
Creatore: "Omnis creatura, tibi factori deserviens, excandescit adversus iniustos". Ma
Dio le trattiene per la sua pieta. Ma, Signore, Voi aspettate questi empi, acciocché si
ravvedano, e non vedete che l'ingrati si servono della vostra misericordia per piu
offendervi? "Indulsisti, Domine, indulsisti genti, nunquid glorificatus es?" (Is 26,15). E
perché tanta pazienza? perché Dio non vuol la morte del peccatore, ma che si
converta e si salvi. "Nolo mortem impii, sed ut convertatur, et vivat" (Ez 33,11). Oh
pazienza di Dio! Giunge a dir S. Agostino che se Iddio non fosse Dio, sarebbe ingiusto,
a riguardo della troppa pazienza che usa co' peccatori: "Deus, Deus meus, pace tua
dicam, nisi quia Deus esses, iniustus esses". Aspettare chi si serve della pazienza per
piu insolentire, par che sia un'ingiustizia all'onore divino. "Nos peccamus", siegue a
dire il santo, "inhaeremus peccato (taluni fan pace col peccato, dormono in peccato i
mesi e gli anni), gaudemus de peccato (altri arrivano a vantarsi delle loro
scelleraggini): et tu placatus es! Te nos provocamus ad iram, tu nos ad
misericordiam"; sembra che facciamo a gara con Dio, noi ad irritarlo a castigarci, ed
Egli ad invitarci al perdono.

PUNTO II

Considera in oltre la misericordia che usa Dio in chiamare il peccatore a penitenza.
Quando Adamo si ribelld dal Signore, e poi si nascondea dalla sua faccia, ecco Dio che
avendo perduto Adamo, lo va cercando e quasi piangendo lo chiama: "Adam, ubi es?"
(Gen 3,9). "Sunt verba Patris (commenta il P. Pereira) quaerentis filium suum
perditum". Lo stesso ha fatto Dio tante volte con te, fratello mio. Tu fuggivi da Dio, e
Dio t'andava chiamando, ora con ispirazioni, ora con rimorsi di coscienza, ora con
prediche, ora con tribolazioni, ora colla morte de' tuoi amici. Par che dica Gesu Cristo,
parlando di te: "Laboravi clamans, raucae factae sunt fauces meae" (Ps 68,4). Figlio,

47



quasi ho perduta la voce in chiamarti. Avvertite, o peccatori, dice S. Teresa, che vi sta
chiamando quel Sighore, che un giorno vi ha da giudicare.

Cristiano mio, quante volte hai fatto il sordo con Dio, che ti chiamava? Meritavi ch'egli
non ti chiamasse piu. Ma no, il tuo Dio non ha lasciato di seguire a chiamarti, perché
volea far pace con te e salvarti. Oh Dio, chi era quegli che ti chiamava? un Dio
d'infinita maesta. E tu chi eri, se non un verme miserabile e puzzolente? E perché ti
chiamava? non per altro che per restituirti la vita della grazia, che tu avevi perduta:
"Revertimini, et vivite" (Ez 18,32). Acciocché taluno potesse acquistare la divina
grazia, poco sarebbe, se vivesse in un deserto per tutta la sua vita; ma Dio ti esortava
a ricever la sua grazia in un momento, se volevi con un atto di pentimento: e tu la
rifiutavi. E Dio con tutto cid non ti ha abbandonato; ti € andato quasi piangendo
appresso e dicendo: Figlio, e perché ti vuoi dannare? "Et quare moriemini, domus
Israel?" (Ez 18,31).

Allorché I'uomo commette un peccato mortale, egli discaccia Dio dall'anima sua. "Impii
dicebant Deo: Recede a nobis" (Iob 21,14). Ma Dio che fa? si pone alla porta di quel
cuore ingrato: "Ecce sto ad ostium, et pulso" (Apoc 3,20). E par che preghi I'anima a
dargli I'entrata: "Aperi mihi, soror mea" (Cant 5,2). E si affatica a pregare: "Laboravi
rogans" (Ier 15,6). Si, dice S. Dionisio Areopagita, Dio va appresso a' peccatori come
un amante disprezzato, pregandoli che non si perdano: "Deus etiam a se aversos
amatorie sequitur, et deprecatur ne pereant". E cido appunto significo S. Paolo, quando
scrisse a' discepoli: "Obsecramus pro Christo, reconciliamini Deo" (2 Cor 5,20). E bella
la riflessione, che fa S. Gio. Grisostomo commentando questo passo: "Ipse Christus
vos obsecrat. Quid autem obsecrat? reconciliamini Deo; non enim Ipse inimicus gerit,
sed vos". E vuol dire il santo che non gia il peccatore ha da stentare per muovere Dio
a far pace con esso, ma esso ha da risolversi a voler far pace con Dio; mentr'egli, non
gia Iddio, fugge la pace.

Ah che questo buon Signore va tutto giorno appresso a tanti peccatori, e va loro
dicendo: Ingrati, non fuggite piu da me, ditemi perché fuggite? Io amo il vostro bene,
ed altro non desidero che di rendervi felici, perché volete perdervi? Ma, Signore, Voi
che fate? Perché tanta pazienza e tanto amore a questi ribelli? che bene Voi ne
sperate? E poco vostro onore il farvi vedere cosi appassionato verso di questi miseri
vermi che vi fuggono. "Quid est homo, quia magnificas eum? Aut quid apponis erga
eum cor tuum?" (Iob 7,17).

PUNTO III
I principi della terra sdegnano anche di riguardare i sudditi ribelli, che vanno a cercar
loro perdono; ma Dio non fa cosi con noi. "Non avertet faciem suam a vobis, si reversi
fueritis ad eum" (2 Par 30,9). Iddio non sa voltar la faccia a chi ritorna a' piedi suoi;
no, poiché Egli stesso l'invita e gli promette di riceverlo subito che viene: "Revertere
ad me, et suscipiam te" (Ier 3,1). "Convertimini ad me, convertar ad vos, ait
Dominus" (Zach 1,3). Oh I'amore e la tenerezza con cui abbraccia Dio un peccatore
che a Lui ritorna! Cido appunto volle darci ad intendere Gesu Cristo colla parabola della
pecorella, che avendola trovata il pastore, se la stringe sulle spalle: "Imponit in
48



humeros suos gaudens" (Luc 15,5). E chiama gli amici a seco rallegrarsene:
"Congratulamini mihi, quia inveni ovemm meam, quae perierat" (Luc 15,6). E poi
soggiunge S. Luca: "Gaudium erit in coelo super uno peccatore poenitentiam agente".
Cio maggiormente significo il Redentore colla parabola del figlio prodigo, dicendo
ch'egli € quel Padre, che vedendo ritornare il figlio perduto, gli corre all'incontro; e
prima che quegli parli, I'abbraccia e lo bacia, ed in abbracciarlo, quasi vien meno di
tenerezza per la consolazione che sente: "Accurrens cecidit super collum eius, et
osculatus est eum" (Luc 15,20).

Giunge il Signore a dire che se il peccatore si pente, egli vuole scordarsi de' suoi
peccati, come se quegli non I'avesse mai offeso: "Si impius egerit poenitentiam... vita
vivet; omnium iniquitatum eius non recordabor" (Ez 18,21). Giunge anche a dire:
"Venite, et arguite me (dicit Dominus), si fuerint peccata vestra ut coccinum, quasi nix
dealbabuntur" (Is 1,18). Come dicesse, venite peccatori (venite, et arguite me), e s'io
non vi perdono, riprendetemi, e trattatemi da infedele. Ma no, che Dio non sa
disprezzare un cuore che si umilia e si pente. "Cor contritum et humiliatum, Deus, non
despicies" (Psal 50).

Si gloria il Signore di usar pieta e di perdonare i peccatori. "Exaltabitur parcens vobis"
(Is 30,18). E quanto sta egli a perdonare? subito. "Plorans nequaquam plorabis,
miserans miserabitur tui" (Is 30,19). Peccatore, dice il profeta, non hai molto da
piangere; alla prima lagrima il Signore si muovera a pieta di te. "Ad vocem clamoris
tui, statim ut audierit, respondebit tibi" (Is 30,19). Non fa Dio con noi, come noi
facciamo con Dio; Dio ci chiama, e noi facciamo i sordi; Dio no, "statim ut audierit
respondebit tibi": subito che tu ti penti, e gli domandi il perdono, subito Dio risponde e
ti perdona.

4+ ABUSO DELLA DIVINA MISERICORDIA
Ignoras, quoniam benignitas Dei ad poenitentiam te adducit? (Rom 2,4)

PUNTO I
Si ha nella parabola della zizania in S. Matteo (Matth 13) che essendo cresciuta in un
campo la zizania insieme col grano, volevano i servi andare ad estirparla: "Vis, imus,
et colligimus ea?". Ma il padrone rispose: No, lasciatela crescere, e poi si raccogliera e
si mandera al fuoco: "In tempore messis dicam messoribus, colligite primum zizania,
et alligate ea in fasciculos ad comburendum". Da questa parabola si ricava per una
parte la pazienza che il Signore usa co' peccatori; e per l'altra il rigore che usa cogli
ostinati. Dice S. Agostino che in due modi il demonio inganna gli uomini:
"Desperando, et sperando". Dopo che il peccatore ha peccato, lo tenta a disperarsi col
terrore della divina giustizia; ma prima di peccare, I'anima al peccato colla speranza
della divina misericordia. Percio il santo avverte ad ognuno: "Post peccatum spera
misericordiam; ante peccatum pertimesce iustitiam". Si, perché non merita
misericordia chi si serve della misericordia di Dio per offenderlo. La misericordia si usa
con chi teme Dio, non con chi si avvale di quella per non temerlo. Chi offende la
giustizia, dice I'Abulense, pud ricorrere alla misericordia, ma chi offende la stessa
misericordia, a chi ricorrera?

49



Difficilmente si trova peccatore si disperato, che voglia proprio dannarsi. I peccatori
voglion peccare, senza perdere la speranza di salvarsi. Peccano e dicono: Dio & di
misericordia; fard questo peccato, e poi me lo confesserd. "Bonus est Deus, faciam
quod mihi placet", ecco come parlano i peccatori, scrive S. Agostino. Ma oh Dio cosi
ancora dicevano tanti, che ora sono gia dannati.

Non dire, dice il Signore: Son grandi le misericordie che usa Dio; per quanti peccati
faro, con un atto di dolore sard perdonato. "Et ne dicas: miseratio Domini magna est,
multitudinis peccatorum meorum miserebitur" (Eccli 5,6). Nol dire, dice Dio; e perché?
"Misericordia enim, et ira ab illo cito proximant, et in peccatores respicit ira illius"
(Eccli 5,7). La misericordia di Dio € infinita, ma gli atti di questa misericordia (che son
le miserazioni) son finiti. Dio € misericordioso ma & ancora giusto. "Ego sum iustus, et
misericors", disse il Signore un giorno a S. Brigida; "peccatores tantum misericordem
me existimant". I peccatori, scrive S. Basilio, voglion considerare Dio solo per meta:
"Bonus est Dominus, sed etiam iustus; nolite Deum ex dimidia parte cogitare". Il
sopportare chi si serve della misericordia di Dio per piu offenderlo, diceva il P. M. Avila
che non sarebbe misericordia, ma mancamento di giustizia. La misericordia sta
promessa a chi teme Dio, non gia a chi se ne abusa. "Et misericordia eius timentibus
eum", come canto la divina Madre. Agli ostinati sta minacciata la giustizia; e siccome
(dice S. Agostino) Dio non mentisce nelle promesse; cosi non mentisce ancora nelle
minacce: "Qui verus est in promittendo, verus est in minando".

Guardati, dice S. Gio. Grisostomo, quando il demonio (ma non Dio) ti promette la
divina misericordia, affinché pecchi; "Cave ne unquam canem illum suscipias, qui
misericordiam Dei pollicetur". Guai, soggiunge S. Agostino, a chi spera per peccare:
"Sperat, ut peccet; vae a perversa spe". Oh quanti ne ha ingannati e fatti perdere,
dice il santo, questa vana speranza. "Dinumerari non possunt, quantos haec inanis
spei umbra deceperit". Povero chi s'abusa della pieta di Dio, per piu oltraggiarlo! Dice
S. Bernardo che Lucifero percid fu cosi presto castigato da Dio, perché si ribelld
sperando di non riceverne castigo. Il re Manasse fu peccatore, poi si converti, e Dio lo
perdono; Ammone suo figlio, vedendo il padre cosi facilmente perdonato, si diede alla
mala vita colla speranza del perdono; ma per Ammone non vi fu misericordia. Percio
ancora dice S. Gio. Grisostomo che Giuda si perdé, perché pecco fidato alla benignita
di Gesu Cristo: "Fidit in lenitate magistri". In somma Dio, se sopporta, non sopporta
sempre. Se fosse che Dio sempre sopportasse, niuno si dannerebbe; ma la sentenza
piu comune & che la maggior parte anche de' cristiani (parlando degli adulti) si danna:
"Lata porta et spatiosa via est, quae ducit ad perditionem, et multi intrant per eam"
(Matth 7,13).

Chi offende Dio colla speranza del perdono, "irrisor est non poenitens", dice S.
Agostino. Ma all'incontro dice S. Paolo che Dio non si fa burlare: "Deus non irridetur"
(Galat 6,7). Sarebbe un burlare Dio seguire ad offenderlo, sempre che si vuole, e poi
andare al paradiso. "Quae enim seminaverit homo, haec et metet" (Galat 6,7). Chi
semina peccati, non ha ragione di sperare altro che castigo ed inferno. La rete con cui
il demonio strascina all'inferno quasi tutti quei cristiani che si dannano, &
guest'inganno, col quale loro dice: Peccate liberamente, perché con tutt'i peccati vi

50



salverete. Ma Dio maledice chi pecca colla speranza del perdono. "Maledictus homo
qui peccat in spe". La speranza del peccatore dopo il peccato, quando vi € pentimento,
€ cara a Dio, ma la speranza degli ostinati & I'abbominio di Dio: "Et spes illorum
abominatio" (Iob 11,20). Una tale speranza irrita Dio a castigare, siccome irriterebbe
il padrone quel servo che I'offendesse, perché il padrone € buono.

PUNTO II

Dira taluno, Dio m'ha usate tante misericordie per lo passato, cosi spero che me
l'usera per l'avvenire. Ma io rispondo: E perché t'ha usate tante misericordie, per
questo lo vuoi tornare ad offendere? Dunque (ti dice S. Paolo) cosi tu disprezzi la
bonta e la pazienza di Dio? Nol sai che 'l Signore ti ha sopportato sinora; non gia a
fine che tu lo segui ad offendere, ma acciocché piangi il mal fatto? "An divitias
bonitatis eius, et patientiae contemnis? Ignoras, quoniam benignitas Dei ad
poenitentiam te adducit?" (Rom 2,4). Quando tu fidato alla divina misericordia non
vuoi finirla, la finira il Signore. "Nisi conversi fueritis, arcum suum vibrabit" (Ps 7).
"Mea est ultio et ego retribuam in tempore" (Deut 32,35). Dio aspetta ma quando
giunge il tempo della vendetta, non aspetta piu e castiga.

"Propterea exspectat Dominus, ut misereatur vestri" (Is 30,18). Dio aspetta il
peccatore, acciocché si emendi: ma quando vede che quegli del tempo, che gli € dato
per piangere i peccati, se ne serve per accrescerli, allora chiama lo stesso tempo a
giudicarlo. "Vocavit adversum me tempus" (Thren 1,15). S. Gregorio: "Ipsum tempus
ad iudicandum vertit". Sicché lo stesso tempo dato, le stesse misericordie usate
serviranno per farlo castigare con piu rigore e piu presto abbandonare. "Curavimus
Babylonem, et non est sanata, derelinquamus eam" (Ier 51,9). E come Dio
I'abbandona? O gli manda la morte, e lo fa morire in peccato; o pure lo priva delle
grazie abbondanti, e lo lascia colla sola grazia sufficiente, colla quale il peccatore
potrebbe si bene salvarsi ma non si salvera. La mente accecata, il cuore indurito, il
mal abito fatto renderanno la sua salvazione moralmente impossibile; e cosi restera,
se non assolutamente, almeno moralmente abbandonato. "Auferam sepem eius, et
erit in direptionem" (Is 5,5). Oh che castigo! Che segno &, quando il padrone scassa la
siepe, e permette che nella vigna v'entri chi vuole, uomini e bestie? & segno che
I'abbandona. Cosi fa Dio, quando abbandona un'anima, le toglie la siepe del timore,
del rimorso di coscienza, e la lascia nelle tenebre; ed allora entreranno in quell'anima
tutti i mostri de' vizi. "Posuisti tenebras, et facta est nox, in ipsa pertransibunt omnes
bestiae silvae" (Ps 103,20). E 'l peccatore abbandonato che sara in quell'oscurita,
disprezzera tutto, grazia di Dio, paradiso, ammonizioni, scomuniche; si burlera della
stessa sua dannazione. "Impius, cum in profundum peccatorum venerit, contemnit"
(Prov 18,3).

Dio lo lascera in questa vita senza castigarlo, ma il non castigarlo sara il suo maggior
castigo. "Misereamur impio, et non discet iustitiam" (Is 26,10). Dice S. Bernardo su
questo testo: "Misericordiam hanc ego nolo; super omnem iram miseratio ista". Oh
qgual castigo € quando Dio lascia il peccatore in mano del suo peccato, e par che non
gliene domandi piu conto! "Secundum multitudinem irae suae non quaeret" (Ps 9). E
sembra che non sia con lui sdegnato. "Auferetur zelus meus a te, et quiescam, nec

51



irascar amplius" (Ez 16,42). E par che lo lasci a conseguir tutto cido che desidera in
questa terra. "Et dimisi eos secundum desideria cordis eorum" (Ps 80). Poveri
peccatori, che in questa vita son prosperati! E segno che Dio aspetta a renderli vittime
della sua giustizia nella vita eterna. Dimanda Geremia: "Quare via impiorum
prosperatur?" (Ier 12,1). E poi risponde: "Congregas eos quasi gregem ad victoriam".
Non v'é castigo maggiore, che quando Dio permette ad un peccatore che aggiunga
peccati a peccati, secondo quel che dice Davide: "Appone iniquitatem super
iniquitatem... deleantur de libro viventium" (Ps 66,28). Sul che dice il Bellarmino:
"Nulla poena maior, quam cum peccatum est poena peccati". Meglio sarebbe stato per
talun di quest'infelici, che il Signore l'avesse fatto morire dopo il primo peccato;
perché, morendo appresso, avra tanti inferni, quanti peccati ha commessi.

PUNTO III

Si narra nella vita del P. Luigi la Nusa che in Palermo v'erano due amici; andavano
questi un giorno passeggiando, uno di costoro chiamato Cesare ch'era commediante,
vedendo l'altro pensoso: Quanto va, gli disse, che tu sei andato a confessarti, e percio
ti sei inquietato? Senti (poi gli soggiunse), sappi che un giorno mi disse il Padre la
Nusa che Dio mi dava 12 anni di vita, e che se io non mi emendava tra questo tempo,
avrei fatta una mala morte. Io ho camminato per tante parti del mondo, ho avute
infermita, specialmente una che mi ridusse all'ultimo, ma in questo mese in cui si
compiscono i 12 anni mi sento meglio che in tutto il tempo della vita mia. Indi l'invito
di venire a sentire il sabato una nuova commedia da Iui composta. Or che avvenne?
nel sabato, che fu a' 24 di novembre del 1668, mentre stava egli per uscire in iscena,
gli venne una goccia, e mori di subito, spirando tra le braccia d'una donna anche
commediante, e cosi fini la commedia. Or veniamo a noi. Fratello mio, quando il
demonio vi tenta a peccare di nuovo, se volete dannarvi, sta in arbitrio vostro il
peccare, ma non dite allora, che volete salvarvi; mentre volete peccare, tenetevi per
dannato, e figuratevi che allora Dio scriva la vostra condanna, e vi dica: "Quid ultra
debui facere vineae meae, et non feci?" (Is 5,4). Ingrato, che piu io dovea fare per te,
e non ho fatto? Or via, giacché vuoi dannarti, sii dannato, € colpa tua.

Ma dirai: E la misericordia di Dio dov'e? Ahi misero, e non ti pare misericordia di Dio
I'averti sopportato per tanti anni con tanti peccati? Tu dovresti startene sempre colla
faccia a terra ringraziandolo e dicendo: "Misericordiae Domini, quia non sumus
consumti" (Thren 3). Tu facendo un solo peccato mortale, hai commesso un delitto piu
grande, che se ti avessi posto sotto i piedi il primo monarca della terra; tu n'hai
commessi tanti, che se l'ingiurie ch'hai fatte a Dio, l'avessi fatte ad un tuo fratello
carnale, neppure ti avrebbe sopportato; Dio non solo ti ha aspettato, ma ti ha
chiamato tante volte, e ti ha invitato al perdono. "Quid ultra debui facere?". Se Dio
avesse avuto bisogno di te, o se tu gli avessi fatto qualche gran favore, poteva egli
usarti maggior pieta? Posto cio, se tu di nuovo tornerai ad offenderlo, farai che tutta la
sua pieta si muti in furore e castigo.

Se quella pianta di fico trovata dal padrone senza frutto, dopo I'anno concesso a
coltivarla, neppure avesse renduto alcun frutto, chi mai avrebbe sperato che il Signore
I'avesse dato piu tempo e perdonato il taglio? Senti dunque cid che ti avverte S.

52



Agostino: "O arbor infructuosa, dilata est securis, noli esse secura, amputaberis". Il
castigo (dice il santo) ti e stato differito, ma non gia tolto, se piu ti abuserai della
divina misericordia, "amputaberis", finalmente ti tagliera. Che vuoi aspettare, che
proprio Dio ti mandi all'inferno? Ma se ti ci manda, gia lo sai che non vi sara poi piu
rimedio per te. Il Sighore tace, ma non tace sempre; quando giunge il tempo della
vendetta, non tace piu. "Haec fecisti, et tacui. Existimasti inique, quod ero tui similis?
Arguam te, et statuam contra faciem tuam" (Ps 49,21). Ti mettera avanti le
misericordie che ti ha usate, e fara ch'elle stesse ti giudichino e ti condannino.

4+ IL NUMERO DEI PECCATI
Quia non profertur cito contra malos sententia, ideo filii hominum perpetrant
mala (Eccl 8,11)

PUNTO I

Se Dio castigasse subito chi 'offende, non si vedrebbe certamente ingiuriato, come
ora si vede; ma perché il Signore non castiga subito ed aspetta, percio i peccatori
pigliano animo a piu offenderlo. Ma bisogna intendere che Dio aspetta e sopporta: ma
non aspetta e non sopporta sempre. E sentenza di molti santi Padri, di S. Basilio, di S.
Girolamo, di S. Ambrogio, di S. Cirillo Alessandrino, di S. Gio. Grisostomo, di S.
Agostino e d'altri che siccome Iddio tiene determinato il numero per ciascun uomo de'
giorni di vita, de' gradi di sanita, o di talento che vuol dargli: "Omnia in mensura, et
numero, et pondere disposuisti" (Sap 11,21), cosi ancora tiene a ciascuno
determinato il numero de' peccati, che vuol perdonargli; compito il quale non perdona
piu. "Illud sentire nos convenit (dice S. Agostino) tandiu unumquenque a Dei patientia
sustineri; quo consummato, nullam illi veniam reservari". Lo stesso dice Eusebio
Cesariense: "Deus exspectat usque ad certum numerum, et postea deserit". E lo
stesso dicono gli altri Padri nominati di sopra.

E questi Padri non han parlato a caso ma fondati sulle divine Scritture. In un luogo
disse il Signore che trattenea la rovina degli Amorrei, perché non era compito ancora
il numero delle loro colpe: "Nondum completae sunt iniquitates Amorrhaeorum" (Gen
15). In altro luogo disse: "Non addam ultra misereri Israel" (Is 19). In altro
"Tentaverunt me per decem vices, non videbunt terram" (Num 14,22). In altro dice
Giobbe: "Signasti quasi in sacculo delicta mea" (Iob 14,17). I peccatori non tengono
conto de' peccati, ma ben lo tiene Dio per dare il castigo, quando & maturata la
messe, cioé quando € compito il numero: "Mittite falces, quoniam maturavit messis"
(Ioel 3,13). In altro luogo dice Dio: "De propitiato peccato noli esse sine metu; neque
adiicias peccatum super peccatum" (Eccli 5,5). E vuol dire: Peccatore, bisogna che tu
paventi anche de' peccati che ti ho perdonati, perché, se ne aggiungi un altro, puod
essere che il peccato nuovo insieme coi perdonati compiscono il humero, ed allora non
vi sara piu misericordia per te. In altro luogo piu chiaramente dice la Scrittura:
"Exspectat Deus patienter, ut cum iudicii dies advenerit, eas (Nationes), in plenitudine
peccatorum puniat" (2 Macch 6,14). Sicché Dio aspetta sino al giorno, in cui si riempie
la misura de' peccati, e poi castiga.

53



Di tal castigo poi vi sono molti esempi nella Scrittura, e specialmente di Saulle, che
avendo l'ultima volta disubbidito a Dio, Dio I'abbandono, talmente ch'egli pregando
Samuele che avesse interceduto per lui: "Porta quaeso peccatum meum, et revertere
mecum, ut adorem Deum"; Samuele gli rispose: "Non revertar tecum, quia abiecisti
sermonem Domini, et abiecit te Dominus" (1 Reg 15,25). Vi e I'esempio di
Baltassarre, il quale stando a mensa profano i vasi del tempio, ed allora vide una
mano che scrisse sul muro: "Mane, Thecel, Phares". Venne Daniele, e spiegando
quelle parole, tra l'altro gli disse: "Appensus es in statera, et inventus es minus
habens" (Dan 5,27). Dandogli ad intendere che il peso de' suoi peccati gia avean fatto
calar la bilancia della divina giustizia, ed in fatti nella stessa notte fu ucciso: "Eadem
nocte interfectus est Baltassar rex Chaldaeus". Ed oh a quanti miserabili succede lo
stesso, che vivono molti anni ne' peccati, ma quando termina il loro humero son colti
dalla morte e mandati all'inferno! "Ducunt in bonis dies suos, et in puncto ad inferna
descendunt" (Iob 21,13). Taluni mettonsi ad indagare il numero delle stelle, il numero
degli angeli, o degli anni di vita che avra alcuno, ma chi mai pud mettersi ad indagare
il numero de' peccati, che Dio voglia a ciascun perdonare? E percio bisogna tremare.
Chi sa, fratello mio, che a quella prima soddisfazione indegna, a quel primo pensiero
acconsentito, a quel primo peccato che farete, Dio non vi perdoni piu?

PUNTO II

Dice quel peccatore: Ma Dio € di misericordia. Rispondo, e chi lo nega? La misericordia
di Dio € infinita, ma con tutta questa misericordia, quanti tutto di si dannano? "Veni ut
mederer contritis corde" (Is 61,1). Dio sana chi tiene buona volonta. Egli perdona i
peccati, ma non puo perdonare la volonta di peccare. Replichera: Ma io son giovine.
Sei giovine? ma Dio non conta gli anni, conta i peccati. E questa tassa de' peccati non
€ eguale per tutti; ad alcuni Dio perdona cento peccati, ad un altro mille, ad un altro
al secondo peccato lo mandera all'inferno. Quanti il Signore ce ne ha mandati al primo
peccato? Narra S. Gregorio che un fanciullo di cinque anni, in dire una bestemmia, fu
mandato all'inferno. Riveld la SS. Vergine a quella serva di Dio Benedetta di Fiorenza
che una fanciulla di 12 anni al primo peccato fu condannata. Un altro figliuolo di 8 anni
anche al primo peccato mori e si danno. Dicesi nel Vangelo di S. Matteo (Matth 21)
che 'l Signore la prima volta che trovo quell'albero di fico senza frutto, subito lo
maledisse, "nunquam ex te nascatur fructus", e quello secco. Un'altra volta disse:
"Super tribus sceleribus Damasci, et super quatuor non convertam eum" (Amos 1,3).
Forse alcun temerario vorra chiedere ragione a Dio, perché ad uno vuol perdonare tre
peccati, e quattro no? In cio bisogna adorare i divini giudizi, e dire coll'Apostolo: "O
altitudo divitiarum sapientiae et scientiae Dei; quam incomprehensibilia sunt iudicia
eius, et investigabiles viae eius!" (Rom 11,33). S. Agostino: "Novit ille cui parcat, et
cui non parcat. Quibus datur misericordia, gratis datur, quibus non datur, ex iustitia
non datur".

Replichera l'ostinato: Ma io tante volte ho offeso Dio, e Dio m'ha perdonato; e cosi
spero che mi perdoni quest'altro peccato. Ma io dico: E perché Dio non ti ha castigato
sinora, avra da essere sempre cosi? Si compira la misura, e verra il castigo. Sansone
seguitando a trescare con Dalila, pure sperava di liberarsi dalle mani de' Filistei, come
avea fatto prima: "Egrediar sicut ante feci, et me excutiam" (Iudic 16,20). Ma in

54



quell'ultima volta restd preso, e ci perdé la vita. "Ne dicas: peccavi, et quid accidit
mihi triste?". Non dire, dice il Signore, ho fatti tanti peccati, e Dio non mai m'ha
castigato. "Altissimus enim est patiens redditor" (Eccli 5,4). Viene a dire, che verra
una e paghera tutto. E quanto maggiore sara stata la misericordia, tanto piu grave
sara il castigo. Dice il Grisostomo che piu dee temersi, quando Dio sopporta I'ostinato,
che quando subito lo punisce: "Plus timendum est cum tolerat, quam cum festinanter
punit". Perché (come scrive S. Gregorio) coloro che Dio aspetta con piu pazienza, piu
rigorosamente poi punisce, se restano ingrati! "Quos diutius exspectat, durius
damnat". E spesso, soggiunge il santo, che quelli che molto tempo sono stati
sopportati, improvvisamente poi muoiono senz'aver tempo di convertirsi: "Saepe qui
diu tolerati sunt, subita morte rapiuntur, ut nec flere ante mortem licet". Specialmente
quando piu grande sara stata la luce che Dio ti ha data, tanto maggiore sara la tua
accecazione ed ostinazione nel peccato. "Melius enim erat illis" (disse S. Pietro) "non
coghoscere viam iustitiae quam post agnitionem retrorsum converti" (2 Petr 2,21). E
S. Paolo disse essere impossibile (moralmente parlando) che un'anima illuminata,
peccando di nuovo si converta: "Impossibile enim est eos, qui semel illuminati sunt, et
gustaverunt donum coeleste... et prolapsi sunt, rursus renovari ad poenitentiam"
(Hebr 6,4).

E terribile quel che dice il Signore contra i sordi alle sue chiamate: "Quia vocavi, et
renuistis... Ego quoque in interitu vestro ridebo, et subsannabo vos" (Prov 1,24). Si
notino quelle due parole "Ego quoque": significano che siccome quel peccatore ha
burlato Dio, confessandosi, promettendo e poi sempre tradendolo; cosi il Signore si
burlera di Iui nella sua morte. In oltre dice il Savio: "Sicut canis qui revertitur ad
vomitum suum, sic imprudens qui iterat stultitiam suam" (Prov 26,11). Spiega questo
testo Dionisio Cartusiano, e dice che come si rende abbominevole e schifoso quel
cane, che si ciba di cio che prima ha vomitato; cosi rendesi odioso a Dio, chi ritorna a
commettere i peccati che ha detestati nella confessione: "Sicut id quod per vomitum
est reiectum resumere, est valde abominabile ac turpe, sic peccata deleta reiterare".

PUNTO III

"Fili, peccasti? Non adiicias iterum, sed de pristinis deprecare, ut tibi dimittantur"
(Eccli 21,1). Ecco quel che ti avverte, cristiano mio, il tuo buon Signore, perché ti vuol
salvo: Figlio, non tornare ad offendermi, ma d'oggi innanzi attendi a chiedere |l
perdono de' peccati fatti. Fratello mio, quanto piu hai offeso Dio, tanto piu dei tremare
di non offenderlo piu, perché un altro peccato che commetterai, fara calar la bilancia
della divina giustizia, e sarai dannato. Io non dico assolutamente, che dopo un altro
peccato per te non vi sara piu perdono, perché questo nol so, ma dico che puo
succedere. Onde quando sarete tentato, dite: E chi sa se Dio non mi perdona piu, e
resto dannato? Ditemi di grazia, se fosse probabile che in un cibo vi fosse il veleno, lo
prendereste voi? Se probabilmente credeste che in quella via vi fossero i vostri nemici
per torvi la vita, vi passereste voi, avendo un'altra via sicura? E cosi qual sicurezza,
anzi qual probabilita avete voi che tornando a peccare, appresso ne avrete vero dolore
e non tornerete piu al vomito? e che peccando, Dio non vi faccia morire nello stesso
atto del peccato, o che dopo quello non vi abbandoni?

55



Oh Dio, se voi comprate una casa, voi fate gia tutta la diligenza per assicurar la
cautela e non buttare il vostro danaro. Se prendete una medicina, cercate di bene
assicurarvi che quella non vi possa nuocere. Se passate un torrente, cercate di
assicurarvi di non cadervi dentro. E poi per una misera soddisfazione, per un diletto di
bestia, volete arrischiare la salute eterna, con dire: Spero di confessarmelo? Ma io vi
domando: Quando ve lo confesserete? Domenica. E chi vi promette d'esser vivo sino a
Domenica? Domani. E chi vi promette questo domani? Dice S. Agostino: "Diem tenes,
qui horam non tenes?". Come potete promettervi di confessarvi domani, quando non
sapete di avere neppure un'altra ora di vita? "Qui poenitenti veniam spopondit,
(siegue a dire il santo), peccanti diem crastinum non promisit; fortasse dabit, fortasse
non dabit". Dio ha promesso il perdono a chi si pente, ma non ha promesso il domani
a chi l'offende. Se ora peccate, forse Dio vi dara tempo di penitenza, e forse no; e se
non ve lo da, che ne sara di voi per tutta I'eternita? Frattanto voi per un misero gusto
gia perdete I'anima e la mettete a rischio di restar perduta in eterno. Mettereste voi a
rischio mille docati per quella vil soddisfazione? Dico piu: fareste voi per quel breve
gusto un vada tutto, danari, casa, poderi, liberta e vita? No? e poi come per quel
misero piacere, volete in un punto far gia perdita di tutto, dell'anima, del paradiso e di
Dio? Ditemi: Son verita queste cose che insegna la fede, o son favole, che vi sia
paradiso, inferno, eternita? Credete voi che se vi coglie la morte in peccato, sarete
perduto per sempre? E che temerita, che pazzia condannarvi gia da voi stesso ad
un'eternita di pene, con dire: Spero appresso di rimediarvi? "Nemo sub spe salutis
vult aegrotare", dice S. Agostino. Non si trova pazzo, che si pigli il veleno con dire,
puo essere che poi con rimedi mi guarisca; e voi volete condannarvi ad una morte
eterna, con dire: Puo essere che appresso me ne liberi? Oh pazzia che n'ha portato e
ne porta tante anime all'inferno! Secondo gia la minaccia del Signore: "Fiduciam
habuisti in malitia tua, veniet super te malum, et nescies ortum eius" (Is 48,10). Hai
peccato fidando temerariamente alla divina misericordia, verra improvvisamente su di
te il castigo, senza saper donde viene.

4+ CHE GRAN BENE SIA LA GRAZIA DI DIO, E CHE MALE LA DISGRAZIA DI
DIO
Nescit homo pretium eius (Iob 28,13)

PUNTO I
Dice il Signore: "Si separaveris pretiosum a vili, quasi os meum eris" (Ier 15,19). Chi
sa segregare le cose preziose dalle vili, si rende simile a Dio, che sa riprovare il male
ed eleggere il bene. Vediamo che bene sia la grazia e che male sia la disgrazia di Dio.
Non intendono gli uomini il valore della divina grazia. "Nescit homo pretium eius". E
percido la cambiano per niente, per un fumo, per un poco di terra, per un diletto di
bestia; ma ella € un tesoro infinito, che ci rende degni dell'amicizia di Dio. "Infinitus
enim thesaurus est hominibus, quo qui usi sunt, participes facti sunt amicitiae Dei"
(Sap 7,14). Sicché un'anima in grazia ella € amica di Dio. I gentili ch'eran privi della
luce della fede, stimavano impossibile che la creatura potesse tenere amicizia con Dio;
e parlando secondo il lume naturale, giustamente il diceano, perché I'amicizia (come
dice S. Girolamo) rende gli amici eguali: "Amicitia pares aut accipit, aut facit". Ma
Iddio ci ha dichiarato in piu luoghi che noi per mezzo della sua grazia diventiamo suoi
56



amici per lI'osservanza della sua legge: "Vos amici mei estis, si feceritis quae praecipio
vobis" (Io 15,14). "Iam non dicam vos servos... vos autem dixi amicos" (Io 15,15).
Onde esclama S. Gregorio: O bonta di Dio! non meritiamo noi d'esser chiamati
neppure suoi servi, ed egli si degna di chiamarci amici: "Oh mira divinae bonitatis
dignatio! Servi non sumus digni nominari, et amici vocamur".

Come si stimerebbe fortunato chi avesse la sorte di aver per amico il suo re! Ma
questa sarebbe temerita d'un vassallo pretendere di fare amicizia col suo principe. Ma
non € temerita il pretendere un'anima di esser amica del suo Dio. Narra S. Agostino
che ritrovandosi due cortigiani in un monistero di solitari, prese uno a leggere ivi la
vita di S. Antonio Abate. "Legebat (scrive il santo) et exuebatur mundo cor eius".
Leggeva, e leggendo il suo cuore si andava staccando dagli affetti del mondo. Indi
rivolto al compagno gli parlo cosi: "Quid quaerimus? Maior ne esse potest spes nostra,
quam quod amici imperatoris simus? Et per quot pericula ad maius periculum
pervenitur? et quandiu hoc erit?". Amico, gli disse, pazzi che andiamo noi cercando?
possiamo noi sperare piu con servir I'imperadore, che di diventare suoi amici? e se a
tanto giungessimo, ci porressimo a maggior pericolo della salute eterna. Ma no, che
difficilmente arriveremo mai ad aver per amico Cesare. "Amicus autem Dei (cosi
concluse) si voluero, ecce nunc fio". Ma s'io voglio, disse, essere amico di Dio, ora
posso diventarlo.

Chi dunque sta in grazia di Dio, diventa amico di Dio. Di piu diventa figlio: "Ecce Dii
estis, et filii Excelsi omnes" (Ps 3,6). Questa € la gran sorte, che ci ha ottenuta I'amor
divino per mezzo di Gesu Cristo. "Videte qualem caritatem dedit nobis Pater, ut filii
Dei nominemur, et simus" (Io 3,1). Di piu I'anima in grazia diventa sposa di Dio:
"Sponsabo te mihi in fide" (Os 2,20). E percio il padre del figlio prodigo, ricevendolo
nella sua grazia, ordino che gli fosse dato I'anello in segno dello sposalizio: "Date
annulum in manum eius" (Luc 15,22). Dico di piu, diventa tempio dello Spirito Santo.
Suor Maria Dognes vide uscire un demonio da un bambino che ricevé il battesimo, ed
entrarvi lo Spirito Santo con una corona d'angeli.

PUNTO II

Dice S. Tommaso d'Aquino che il dono della grazia eccede ogni dono che puo ricevere
una creatura, mentre la grazia € una partecipazione della stessa natura di Dio.
"Donum gratiae excedit omnem facultatem naturae creatae, cum sit participatio
divinae naturae". E prima gia lo disse S. Pietro: "Ut per haec efficiamini divinae
consortes naturae" (2 Petr 1,4). Tanto ci ha meritato Gesu Cristo colla sua passione:
Egli ci ha comunicato lo stesso splendore che ha ricevuto da Dio. "Et ego claritatem,
quam dedisti mihi, dedi eis" (Io 17,22). In somma chi sta in grazia di Dio, si fa una
cosa con Dio: "Qui adhaeret Domino, unus spiritus est" (1 Cor 6,17). E disse il
Redentore che in un'anima che ama Dio, viene ad abitarvi tutta la SS. Trinita: "Si quis
diligit me, Pater meus diliget eum... et ad eum veniemus, et mansionem apud eum
faciemus" (Io 14,23).

E cosi bella agli occhi di Dio un'anima in grazia che Dio stesso la loda: "Quam pulchra
es, amica mea! quam pulchra es!" (Cant 4,1). Il Signore da un'anima che I'ama par
57



che non sappia partire gli occhi né I'orecchie per tutto cido che gli domanda. "Oculi
Domini super iustos, et aures eius in preces eorum" (Ps 33,16). Dicea S. Brigida che
non si potrebbe vedere da un uomo la bellezza d'un'anima in grazia di Dio, senza
morire per lo gaudio. E S. Caterina da Siena, vedendo gia un'anima in grazia, disse
ch'ella volentieri avrebbe data la vita, acciocché quell'anima non avesse perduta una
tanta bellezza; e percio la santa baciava la terra per dove passavano i sacerdoti,
pensando che per mezzo loro I'anime si rimettono in grazia di Dio.

Quanti acquisti poi di meriti puo fare un'anima in grazia! In ogni momento ella puo
acquistare una gloria eterna. Dice S. Tommaso che ogni atto d'amore fatto da
un'anima merita un paradiso a parte: "Quilibet actus caritatis meretur vitam
aeternam". Che stiamo dunque noi ad invidiare i grandi del mondo? se stiamo in
grazia di Dio, possiamo continuamente acquistare grandezze assai maggiori in cielo.
Un certo fratello coadiutore della Compagnia di Gesu, come scrive il P. Patrignani ne'
suoi Menologi, comparve dopo morte, e disse ch'egli era salvo insieme con Filippo II
re di Spagna; e che amendue godeano gia la gloria, ma che quanto minore egli era
stato in terra di Filippo, tanto maggiore era in paradiso. In oltre, solamente chi la
prova, puo intender la pace che gode anche in questa terra un'anima che sta in grazia
di Dio. "Gustate, et videte, quam suavis est Dominus" (Ps 33). Non possono venir
meno le parole del Signore: "Pax multa diligentibus legem tuam" (Ps 118,165). La
pace di chi sta unito con Dio avanza tutti i piaceri, che puo dare il senso e 'l mondo.
"Pax Dei, quae exsuperat omnem sensum" (Philipp 4,7).

PUNTO III

Vediamo ora la miseria d'un'anima, che sta in disgrazia di Dio. Ella € separata dal suo
sommo bene ch'é Dio. "Peccata vestra diviserunt inter vos, et Deum vestrum" (Is
59,2). Sicché ella non e piu di Dio, e Dio non & piu suo: "Vos non populus meus, et
ego non ero vester" (Ose 1,9). Non solamente non € piu suo, ma I'odia e la condanna
all'inferno. Non odia il Signore alcuna sua creatura, neppure le fiere, le vipere, i rospi:
"Diligis omnia quae fecisti, et nihil odisti eorum quae fecisti" (Sap 11,25). Ma non puo
lasciar Iddio di odiare i peccatori. "Odisti omnes qui operantur iniquitatem" (Ps 5,7).
Si, perché Dio non puo non odiare il peccato, ch'e quel nemico tutto contrario alla sua
volonta; e percio odiando il peccato dee necessariamente odiare anche il peccatore,
che sta unito col peccato. "Similiter autem odio sunt Deo impius, et impietas eius"
(Sap 14,9).

Oh Dio, se alcuno ha per nemico un principe della terra, non puod mai prender sonno
quieto, temendo giustamente ad ogni momento la morte. E chi ha per nemico Dio,
come pud aver pace? Puo taluno sfuggire l'ira del principe con nascondersi in una
selva, o con andar lontano in altro regno: ma chi puo sfuggire le mani di Dio? Signore
(dicea Davide), se io saliro in cielo, se mi nascondero nell'inferno, dovunque vado, la
vostra mano puo arrivarmi: "Si ascendero in coelum, tu illic es, si descendero in
infernum, ades. Etenim illuc manus tua deducet me" (Ps 138,8).

Poveri peccatori! essi son maledetti da Dio, maledetti dagli angeli, maledetti da' Santi,
maledetti anche in terra in ogni giorno da tutti i sacerdoti e religiosi, che ne
58



pubblicano la maledizione in recitare I'officio divino: "Maledicti qui declinant a
mandatis tuis". In oltre la disgrazia di Dio importa la perdita di tutti i meriti. Abbia
meritato un uomo quanto un S. Paolo Eremita che visse 98 anni in una grotta, quanto
un S. Francesco Saverio, che guadagnd a Dio dieci milioni d'anime; quanto un S.
Paolo apostolo, che guadagno piu meriti (come dice S. Girolamo), che tutti gli altri
apostoli, se costui commette un solo peccato mortale, perde tutto. "Omnes iustitiae
eius, quas fecerat, non recordabuntur" (Ez 18). Ed ecco la ruina che porta la disgrazia
di Dio, da figlio di Dio lo fa diventare schiavo di Lucifero, da amico diletto lo fa
diventare nemico sommamente odiato, da erede del paradiso lo fa diventare un
condannato dell'inferno. Dicea S. Francesco di Sales che se gli angeli potessero
piangere, in veder la miseria d'un'anima che commette un peccato mortale e perde la
divina grazia, gli angeli si metterebbero a piangere per compassione.

Ma la maggior miseria € che gli angeli piangerebbero, se fossero capaci di piangere, e
'I| peccatore non piange. Dice S. Agostino: Perde colui una bestiuola, una pecorella,
non mangia, non dorme e piange; perdera poi la grazia di Dio, e mangia, dorme e non
piange.

4+ PAZZIA DEL PECCATORE
Sapientia enim huius mundi stultitia est apud Deum (1 Cor 3,19)

PUNTO I

Il venerabile Giovanni d'Avila avrebbe voluto dividere il mondo in due carceri, una per
coloro che non ci credono e l'altra per coloro che ci credono, e vivono in peccato
lontano da Dio; a costoro dicea che toccava il carcere de' pazzi. Ma la maggior miseria
e disgrazia di questi miserabili si & ch'essi tengonsi per savi e prudenti, e sono i piu
sciocchi e stolti del mondo. E 'l peggio si € che il numero di costoro € innumerabile.
"Et stultorum infinitus est numerus" (Eccl 1,15). Chi impazzisce per gli onori, chi
impazzisce per gli piaceri, chi per le carogne di questa terra. E costoro poi ardiscono di
chiamar pazzi i santi, che disprezzano questi beni del mondo, per acquistarsi la salute
eterna e 'l vero bene ch'é Dio. Chiamano pazzia |'abbracciare i disprezzi e perdonare
I'ingiurie, pazzia il privarsi de' piaceri di senso e abbracciare le mortificazioni; pazzia
rinunziare gli onori e le ricchezze, I'amare la solitudine, e la vita umile e nascosta. Ma
non avvertono che la loro sapienza, € chiamata pazzia dal Signore: "Sapientia enim
huius mundi stultitia est apud Deum" (1 Cor 3,19).

Ah che un giorno ben confesseranno questa loro pazzia, ma quando? quando non vi
sara piu rimedio; e diranno disperati: "Nos insensati vitam illorum aestimabamus
insaniam, et finem illorum sine honore" (Sap 5,4). Ah miseri che siamo stati, noi
stimavamo pazzia la vita de' santi, ma ora conosciamo che noi siamo stati i pazzi.
"Ecce quomodo inter filios Dei computati sunt, et inter sanctos sors illorum est" (Sap
5,5). Ecco com'essi son gia collocati tra 'l numero felice de' figli di Dio, ed han fatta
tra' santi la loro fortuna, che sara fortuna eterna, e li rendera per sempre beati; e noi
siam restati nel numero degli schiavi del demonio, condannati ad ardere in questa
fossa di tormenti per tutta l'eternita. "Ergo erravimus (cosi concluderanno il loro
pianto) a via veritatis, et iustitiae lumen non luxit nobis" (Sap 5,6). Quindi I'abbiamo

59



sgarrata per aver voluto chiudere gli occhi alla divina luce, e quello che piu ci rendera
infelici &€ che al nostro errore non vi €, né vi sara piu rimedio, mentre Dio sara Dio.

Qual pazzia dunque per un vile interesse, per un poco di fumo, per un breve diletto
perdere la grazia di Dio! Che non fa un vassallo per guadagnarsi la grazia del suo
principe! Oh Dio per una misera soddisfazione perdere il sommo bene, ch'e Dio!
perdere il paradiso! perdere anche la pace in questa vita, facendo entrar nell'anima il
peccato, che co' suoi rimorsi sempre la tormentera! e condannarsi volontariamente ad
una miseria eterna! Ti prenderesti quel gusto illecito, se per quello ti toccasse poi ad
esserti bruciata una mano? o pure a star chiuso un anno dentro una sepoltura? Faresti
quel peccato, se dopo quello dovessi perdere cento scudi? E poi credi, e sai che
peccando perdi il paradiso e Dio, e sei per sempre condannato al fuoco, e pecchi?

PUNTO II

Poveri peccatori! faticano, stentano per acquistare le scienze mondane, o l'arte di
guadagnare i beni di questa vita, che tra breve han da finire; trascurano poi i beni di
quella vita, che non finisce mai! Perdono talmente il senno, che diventano non solo
pazzi ma bruti; poiché vivendo da bruti, non considerano cio ch'e bene e cid ch'e
male; ma solamente seguitano gl'istinti bestiali del senso, in abbracciare quel che al
presente piace alla carne, senza pensare a quel che perdono ed alla ruina eterna che
si tirano sopra. Ma questo non € operare da uomo, ma da bestia. Dice S. Gio.
Grisostomo: "Hominem illum dicimus, qui imaginem hominis salvam retinet; quae
autem est imago hominis? rationalem esse". L'esser uomo ¢ l'esser ragionevole, cioe
operare secondo la ragione, non secondo |'appetito del senso. Se Dio desse ad una
bestia I'uso di ragione, e quella secondo la ragione operasse, direbbesi che opera da
uomo; cosi all'incontro, quando I'uomo opera secondo il senso contro la ragione, dee
dirsi che I'uomo opera da bestia.

"Utinam saperent, et intelligerent, et novissima providerent" (Deut 32,29). Chi opera
da prudente secondo la ragione, prevede il futuro, cioe quello che dee succedergli nel
fine della vita, la morte, il giudizio, e dopo questo l'inferno o il paradiso. Oh quanto &
piu savio un villano che si salva, che un monarca, che si danna! "Melior est puer
pauper, et sapiens rege sene et stulto, nesciente praevidere in posterum" (Eccl 4,13).
Oh Dio non si stimerebbe da tutti pazzo chi per guadagnare al presente un giulio, si
mettesse a rischio di perdere tutt'i suoi beni? E chi per una breve soddisfazione perde
I'anima, o si mette a rischio di perderla per sempre, non avra da stimarsi pazzo?
Questa ¢ la ruina di tante anime, che si dannano, il badare solamente a' beni e mali
presenti, e non badare a' beni e mali eterni.

Dio non ci ha posti certamente in questa terra per farci ricchi, acquistarci onori, o per
contentare i nostri sensi, ma per guadagnarci la vita eterna. "Finem vero vitam
aeternam" (Rom 6,22). E 'l conseguir questo fine, solamente a noi dee importare.
"Porro unum est necessarium" (Luc 10,42). Ma questo fine € quel che piu disprezzano
i peccatori; pensano solo al presente, camminano alla morte, s'accostano ad entrare
nell'eternita, e non sanno dove vanno. Che diresti d'un nocchiero, dice S. Agostino,
che dimandato dove va, rispondesse che non lo sa? ognun direbbe che costui porta la
nave a perdersi: "Fac hominem perdidisse quo tendit, et dicatur ei: Quo is et dicat,

60



nescio. Nonne iste navem ad naufragium perducet? Talis est (poi conclude il santo)
qui currit praeter viam". Tali sono quei savi del mondo che san far guadagni,
prendersi gli spassi, conseguire i posti, ma non sanno salvarsi I'anima. Fu savio
I'epulone in farsi ricco, ma "mortuus est, et sepultus in inferno". Fu savio Alessandro
Magno in acquistar tanti regni, ma tra pochi anni mori e si danno in eterno. Fu savio
Arrigo VIII, in sapersi mantenere nel trono con ribellarsi dalla Chiesa, ma all'ultimo
egli stesso vedendo che gia perdea I'anima, confesso: "Perdidimus omnia". Quanti
miserabili ora piangono, e gridano nell'inferno: "Quid profuit nobis superbia, aut
divitiarum iactantia? transierunt omnia illa tanquam umbra" (Sap 5,9). Ecco, dicono,
che per noi tutti i beni del mondo son passati come un'ombra, ed altro non ci € restato
che un pianto ed una pena eterna.

"Ante hominem vita, et mors, quod placuerit ei, dabitur illi" (Eccli 15,18). Cristiano
mio, in questa vita ti € posta avanti la vita e la morte, cioé il privarti de' gusti vietati
con guadagnarti la vita eterna, o il prenderli colla morte eterna. Che dici? che scegli?
Scegli da uomo, e non da bestia. Scegli da cristiano, che ha fede e dice: "Quid prodest
homini, si mundum universum lucretur, animae vero suae detrimentum patiatur?".

PUNTO III

Intendiamo che i veri savi sono coloro, che sanno acquistarsi la divina grazia e 'l
paradiso. Preghiamo dunque sempre il Signhore che ci doni la scienza de' santi, ch'Egli
da a chi gliela cerca. "Dedit illis scientiam sanctorum" (Sap 6,10). Oh che bella scienza
e il sapere amare Dio e 'l salvarsi I'anima, che consiste nel sapere prender la via della
salute eterna ed i mezzi per conseguirla. Il trattato di salvarsi I'anima ¢ il trattato fra
tutti il piu necessario. Se sapremo tutto, e non sapremo salvarci, niente ci servira, e
saremo per sempre infelici; ma all'incontro saremo sempre beati, se sapremo amare
Dio, ancorché fossimo ignoranti di tutte I'altre cose. "Beatus qui te novit, etsi alia
nescit", dicea S. Agostino. Un giorno Fra Egidio disse a S. Bonaventura: Beato Voi, P.
Bonaventura, che sapete tante cose, ed io povero ignorante non so niente; voi potete
farvi piu santo di me. Senti, gli rispose allora il santo, se una vecchiarella ignorante sa
amar Dio piu di me, ella sara piu santa di me. Dal che Fra Egidio si pose poi a gridare:
O vecchiarella, vecchiarella, senti, senti; se tu ami Dio, puoi farti piu santa del P.
Bonaventura.

"Surgunt indocti, et rapiunt coelum", dicea S. Agostino. Quanti rozzi che non san
leggere, ma sanno amare Dio, si salvano; e quanti dotti del mondo si dannano! ma
quelli, non questi sono i veri savi. Oh che gran savi sono stati un S. Pasquale, un S.
Felice Cappuccino, un S. Giovanni di Dio, benché ignoranti delle scienze umane! Che
gran savi sono stati tanti, che lasciando il mondo sono andati a chiudersi ne' chiostri e
a vivere ne' deserti, come un S. Benedetto, un S. Francesco d'Assisi, un S. Luigi di
Tolosa, che rinuncido al regno. Che gran savi tanti martiri, tante verginelle, che
rinunciarono alle nozze de' grandi per andare a morire per Gesu Cristo! E questa
verita la conoscono anche i mondani, € non lasciano di dire di taluno che si &€ dato a
Dio: Beato lui che l'intende, e si salva I'anima. In somma quei che lasciano i beni del
mondo per darsi a Dio, si chiamano uomini disingannati. Dunque quei che lasciano Dio
per li beni del mondo, come debbono chiamarsi? Uomini ingannati.

61



Fratello mio, di qual compagnia di costoro volete esser voi? Per bene eleggere vi
consiglia S. Gio. Grisostomo a visitare i cimiteri. "Proficiscamur ad sepulchra". Belle
scuole sono le sepolture per conoscere la vanita de' beni di questo mondo e per
apprendere la scienza de' santi. Dimmi (dice il Grisostomo), sai discernere ivi chi sia
stato principe, chi nobile e chi letterato? Io per me, dice il santo: "Nihil video, nisi
putredinem, ossa et vermes. Omnia fabula, somnium, umbra". Tutte le cose di questo
mondo tra breve finiranno e svaniranno come una commedia, un sogno, un'ombra.
Ma, cristiano mio, se vuoi diventar savio, non basta conoscere l'importanza del tuo
fine, bisogna prendere i mezzi per conseguirlo. Tutti vorrebbero salvarsi e farsi santi;
ma perché poi non pigliano i mezzi, non si fanno santi e si dannano. Bisogna fuggir le
occasioni, frequentare i sagramenti, fare orazione, e prima di tutto bisogna stabilire
nel nostro cuore le massime del Vangelo: "Quid prodest homini, si mundum
universum lucretur? Qui amat animam suam, perdet eam" (Io 12,25). Il che viene a
dire, bisogna perdere anche la vita per salvare l'anima. "Qui vult venire post me,
abneget semetipsum" (Matth 16,24). Per seguire Gesu Cristo, bisogna negare all'amor
proprio le soddisfazioni che cerca: "Vita in voluntate eius" (Ps 39,6). La nostra salute
sta nel fare la divina volonta; queste ed altre simili massime.

4+ VITA INFELICE DEL PECCATORE E VITA FELICE DI CHI AMA DIO
Non est pax impiis, dicit Dominus (Is 48,22)
Pax multa diligentibus legem tuam (Ps 118,165)

PUNTO I

Tutti gli uomini in questa vita faticano per trovare la pace. Fatica quel mercante, quel
soldato, quel litigante, perché pensa con quel guadagno, con quel posto, o col vincer
quella lite di far la sua fortuna e cosi trovare la pace. Ma poveri mondani, che cercano
la pace nel mondo, il quale non puo darla! Dio solo puo dare a noi la pace: "Da servis
tuis (prega la santa Chiesa) illam, quam mundus dare non potest, pacem". No, non
puo il mondo con tutt'i suoi beni contentare il cuore dell'uomo, perché I'uomo non e
creato per questi beni, ma solo per Dio; ond'e che solo Dio pud contentarlo. Le bestie
che son create per li diletti de' sensi, queste trovano la pace ne' beni della terra; date
ad un giumento un fascio d'erba, date ad un cane un pezzo di carne, eccoli contenti,
niente piu desiderano. Ma l'anima, ch'e creata solo per amare e star unita con Dio,
con tutt'i piaceri sensuali non potra mai trovar la sua pace; solo Dio puo renderla
appieno contenta.

Quel ricco, che narra S. Luca (Luc 12,19), avendo fatta una buona raccolta da' suoi
campi, diceva a se stesso: "Anima, habes multa bona posita in annos plurimos,
requiesce, comede, bibe". Ma questo infelice ricco fu chiamato pazzo, "Stulte", e con
ragione, dice S. Basilio: "Nunquid animam porcinam habes?". Misero (gli dice il santo),
e che forse hai I'anima di qualche porco, di qualche bestia, che pretendi contentar
I'anima tua col mangiare, col bere, co' diletti del senso? "Requiesce, comede, bibe?".
L'uomo da' beni del mondo puod esser riempiuto, ma non gia saziato: "Inflari potest,
satiari non potest", dice S. Bernardo. E scrive il medesimo santo sul Vangelo: "Ecce
nos religuimus omnia", di aver veduti diversi pazzi con diverse pazzie. Dice che tutti
questi pativano una gran fame, ma altri si saziavano di terra, figura degli avari: altri

62



d'aria, figura di quei che ambiscono onori: altri d'intorno ad una fornace imboccavano
le faville, che da quella svolazzavano, figura dell'iracondi; altri finalmente d'intorno ad
un fetido lago beveano quell'acque fracide, figura de' disonesti. Quindi ad essi rivolto il
santo dice loro: O pazzi, non vedete che queste cose piu presto accrescono, che
tolgono la vostra fame? "Haec potius famem provocant, quam exstinguunt". I beni del
mondo son beni apparenti, e percid non possono saziare il cuore dell'uomo.
"Comedistis, et non estis satiati" (Aggaeus 1,6). E percio I'avaro quanto piu acquista,
tanto piu cerca d'acquistare. S. Agostino: "Maior pecunia avaritiae fauces non claudit,
sed extendit". Il disonesto quanto piu si rivolge tra le sordidezze, tanto piu resta
nauseato insieme e famelico; e come mai lo sterco e le sozzure sensuali possono
contentare il cuore? Lo stesso avviene all'ambizioso, che vuol saziarsi di fumo, poiché
I'ambizioso piu mira quel che gli manca, che quello che ha. Alessandro Magno, dopo
aver acquistati tanti regni, piangeva, perché gli mancava il dominio degli altri. Se i
beni di questa terra contentassero I'uomo, i ricchi, i monarchi sarebbero appieno felici,
ma la sperienza fa vedere l'opposto. Lo dice Salomone, il quale asserisce di non aver
negato niente a' suoi sensi: "Et omnia, quae desideraverunt oculi mei, non negavi eis"
(Eccl 2,10). Ma con tutto cid che dice? "Vanitas vanitatum, et omnia vanitas" (Eccl
1,2). E vuol dire: Tutto cido ch'e nel mondo, € mera vanita, mera bugia, mera pazzia.

PUNTO II

Ma non solo dice Salomone che i beni di questo mondo sono vanita, che non
contentano, ma sono pene che affliggono lo spirito: "Et ecce universa vanitas, et
afflictio spiritus" (Eccl 1,14). Poveri peccatori! pretendono di farsi felici co' loro
peccati, ma non trovano che amarezza e rimorso: "Contritio, et infelicitas in viis
eorum, et viam pacis non cognhoverunt" (Ps 13,3). Che pace! che pace! No, dice Dio:
"Non est pax impiis, dicit Dominus" (Is 48,22). Primieramente il peccato porta con sé
il terrore della divina vendetta. Se alcuno tiene un nemico potente, non mangia, né
dorme mai quieto; e chi ha per nemico Dio, pud stare in pace? "Pavor his qui
operantur malum" (Prov 10,29). Chi sta in peccato, se sente tremar la terra, se sente
tuonare, oh come trema! Ogni fronda che si muove, lo spaventa. "Sonitus terroris
semper in aure eius" (Iob 15,21). Fugge sempre, senza veder chi lo perseguita. "Fugit
impius, nemine persequente" (Prov 28,1). E chi lo perseguita? il medesimo suo
peccato. Caino dopo che uccise il fratello Abele dicea: "Omnis igitur, qui invenerit me,
occidet me" (Gen 4,14). E con tutto che il Signore l'assicurd che niuno l'avrebbe
offeso: "Dixitque ei Dominus: Nequaquam ita fiet"; pure dice la Scrittura che Caino
"habitavit profugus in terra" (Ibid.): andd sempre fuggendo da un luogo ad un altro.
Chi era il persecutore di Caino, se non il suo peccato?

In oltre il peccato porta seco il rimorso della coscienza, ch'e quel verme tiranno che
sempre rode. Va il misero peccatore alla commedia, al festino, al banchetto: ma tu
(gli dice la coscienza) stai in disgrazia di Dio; se muori, dove vai? Il rimorso della
coscienza € una pena si grande anche in questa vita, che taluni per liberarsene, son
giunti a darsi volontariamente la morte. Uno di costoro fu Giuda, come si sa, che per
disperazione da se stesso si appicco. Si narra d'un altro, che avendo ucciso un
fanciullo, per isfuggir la pena del rimorso ando a farsi religioso; ma neppure nella

63



religione trovando pace, ando a confessare il suo delitto al giudice, e si fe' condannare
a morte.

Che cosa e un'anima che sta senza Dio? Dice lo Spirito Santo ch'e un mare in
tempesta: "Impii autem quasi mare fervens, quod quiescere non potest" (Isa 57,20).
Dimando, se taluno fosse portato ad un festino di musica, di balli e rinfreschi, e stesse
ivi appeso co' piedi, colla testa in giu, potrebbe godere di questo spasso? Tal'e
quell'uomo che sta coll'anima sotto sopra, stando in mezzo a i beni di questo mondo,
ma senza Dio. Egli mangera, bevera, ballera: portera si bene quella ricca veste,
ricevera quegli onori, otterra quel posto, quella possessione, ma non avra mai pace.
"Non est pax impiis". La pace solo da Dio si ottiene, e Dio la da agli amici, non gia a'
nemici suoi.

I beni di questa terra, dice S. Vincenzo Ferreri, vanno da fuori non entrano gia nel
cuore: "Sunt aquae, quae non intrant illuc, ubi est sitis". Portera quel peccatore una
bella veste ricamata, terra un bel diamante al dito, si cibera a suo genio; ma il suo
povero cuore restera pieno di spine e di fiele, percio lo vedrai che con tutte le sue
ricchezze, delizie e spassi, sta sempre inquieto, e ad ogni cosa contraria s'infuria, e si
stizza, diventando come un cane arrabbiato. Chi ama Dio, nelle cose avverse si
rassegna alla divina volonta, e trova pace; ma cido non puo farlo chi vive nemico alla
volonta di Dio, e percido non ha via di quietarsi. Serve il misero al demonio, serve ad
un tiranno, che lo paga d'affanni e d'amarezze. E non possono venir meno le parole di
Dio che dice: "Eo quod non servieris Deo tuo in gaudio, servies inimico tuo in fame, et
siti, et nuditate, et omni penuria" (Deut 28,48). Che non patisce quel vendicativo,
dopo che si e vendicato! quel disonesto dopo ch'e giunto al suo intento!
qguell'ambizioso! quell'avaro! Oh quanti, se patissero per Dio quel che patiscono per
dannarsi, diventerebbero gran santi!

PUNTO III
Dunque tutt'i beni e diletti del mondo non possono contentare il cuore dell'uomo, e chi
puo contentarlo? Solo Dio. "Delectare in Domino et dabit tibi petitiones cordis tui" (Ps
36,4). Il cuore dell'uomo va sempre cercando quel bene che lo contenti. Ottiene le
ricchezze, i piaceri, gli onori, e non & contento; perché questi son beni finiti, ed egli e
creato per un bene infinito; trovi egli Dio, s'unisca con Dio; ed eccolo gia contento,
niente piu desidera. "Delectare in Domino, et dabit tibi petitiones cordis tui." S.
Agostino in tutta la sua vita menata fra' diletti del senso, non trovo mai pace. Quando
poi si diede a Dio, allora confessava e diceva al Signore: "Inquietum est cor nostrum,
donec requiescat in te". Dio mio, dicea, ora conosco che ogni cosa € vanita e pena, e
Voi solo siete la vera pace dell'anima. "Dura sunt omnia, et tu solus requies". Ond'egli
fatto poi maestro a sue spese, scrisse: "Quid quaeris homuncio, quaerendo bona?
quaere unum bonum, in quo sunt omnia bona". Davide essendo re, mentre stava in
peccato, andava alle cacce, ai giardini, alle mense, ed a tutte l'altre delizie regali, ma
gli diceano le mense, i giardini e tutte l'altre creature di cui godea: Davide, tu da noi
vuoi essere contentato? No, non possiamo noi contentarti: "Ubi est Deus tuus?" va,
trova lo Dio tuo, ch'egli solo pud contentarti; e percio Davide in mezzo a tutte le sue
delizie non faceva altro che piangere: "Lacrimae meae fuerunt panes die ac nocte,
dum dicitur mihi quotidie, ubi est Deus tuus?" (Ps 41,4).

64



Oh come all'incontro sa contentare Dio I'anime fedeli, che I'amano! S. Francesco
d'Assisi, avendo lasciato tutto per Dio, benché si trovasse scalzo, con uno straccio
sopra, morto di freddo e di fame, dicendo: "Deus meus et omnia”, provava un
paradiso. S. Francesco Borgia dopo che fu religioso, e gli toccava ne' viaggi a dormir
sulla paglia, era tanta la consolazione, che per quella non potea prender sonno. S.
Filippo Neri similmente, avendo lasciato tutto, quando andava a riposo, Iddio cosi lo
consolava, ch'egli giungeva a dire: Ma, Gesu Cristo mio, lasciatemi dormire. Il P. Carlo
di Lorena Gesuita, de' principi di Lorena, ritrovandosi nella sua povera cella, talvolta
per la contentezza si metteva a danzare. S. Francesco Saverio nelle campagne
dell'Indie si slacciava il petto, dicendo: "Sat est, Domine", basta Signore, non piu
consolazione, che 'l mio cuore non & capace di sostenerla. Dicea S. Teresa che da piu
contento una goccia di consolazione celeste, che tutt'i piaceri e spassi del mondo. Eh
che non possono mancare le promesse di Dio, di dare a chi lascia i beni del mondo per
suo amore, anche in questa vita il centuplo di pace e di contento. "Qui reliquerit
domum, vel fratres, etc. propter nomen meum, centuplum accipiet, et vitam
aeternam possidebit" (Matth 19,29).

Che andiamo dunque cercando? andiamo a Gesu Cristo che ci chiama e ci dice:
"Venite ad me omnes, qui laboratis, et onerati estis, et ego reficiam vos" (Matth
11,28). Eh che un'anima che ama Dio, trova quella pace che avanza tutti i piaceri e
soddisfazioni, che puo dare il senso ed il mondo. "Pax Dei quae exsuperat omnem
sensum" (Philip 4,7). E vero che in questa vita anche i santi patiscono, perché questa
terra € luogo di meriti, € non si pud meritare senza patire; ma dice S. Bonaventura
che I'amore divino & simile al mele, che rende dolci, ed amabili le cose piu amare. Chi
ama Dio, ama la di Lui volonta, e percio gode nello spirito anche nelle amarezze;
poiché abbracciandole sa che lo compiace, e gli da gusto. Oh Dio, i peccatori voglion
disprezzare la vita spirituale, ma senza provarla! "Vident crucem, sed non vident
unctionem", dice S. Bernardo; guardano solamente le mortificazioni che soffrono gli
amanti di Dio, e i piaceri di cui si privano; ma non vedono le delizie spirituali, con cui
I'accarezza il Signore. Oh se i peccatori assaggiassero la pace che gode un'anima che
non vuole altro che Dio! "Gustate, et videte" (dice Davide), "quam suavis est
Dominus" (Ps 33). Fratello mio, comincia a far la meditazione ogni giorno, a
comunicarti spesso, a trattenerti avanti il SS. Sagramento, comincia a lasciare il
mondo e a fartela con Dio, e vedrai che il Signore ti consolera piu Egli in quel poco di
tempo, in cui con esso ti tratterrai, che non ti ha consolato il mondo con tutti i suoi
divertimenti. "Gustate, et videte". Chi non lo gusta, non pud intendere, come sa
contentare Dio un'anima che I'ama.

+ IL MAL'ABITO
Impius cum in profundum venerit, contemnit (Prov 18,3)

PUNTO I

Uno de' maggiori danni, che a noi cagiono il peccato di Adamo, fu la mala inclinazione

al peccare. Cio facea piangere I'Apostolo, in vedersi spinto dalla concupiscenza verso

quegli stessi mali, ch'egli abborriva: "Video aliam legem in membris meis...

captivantem me in lege peccati" (Rom 7,23). E quindi riesce a noi, infettati da questa
65



concupiscenza, e con tanti nemici che ci spingono al male, si difficile il giungere senza
colpa alla patria beata. Or posta una tal fragilita che abbiamo, io dimando: Che direste
voi d'un viandante, che dovesse passare il mare in una gran tempesta, con una barca
mezza rotta, ed egli poi volesse caricarla di tal peso, che senza tempesta, e
quantunque la barca fosse forte, anche basterebbe ad affondare? Che prognostico
fareste della vita di costui? Or dite lo stesso d'un mal abituato che dovendo passare il
mare di questa vita (mare in tempesta, dove tanti si perdono) con una barca debole e
ruinata, qual'€ la nostra carne, a cui stiamo uniti, questi volesse poi aggravarla di
peccati abituati. Costui € molto difficile che si salvi, perché il mal'abito accieca la
mente, indurisce il cuore, e con cid facilmente lo rende ostinato sino alla morte.

Per prima il mal'abito "accieca". E perché mai i santi sempre cercano lume a Dio, e
tremano di diventare i peggiori peccatori del mondo? perché sanno che se in un punto
perdon la luce, possono commettere qualunque scelleragine. Come mai tanti cristiani
ostinatamente han voluto vivere in peccato, sino che finalmente si son dannati?
"Excaecavit eos malitia eorum" (Sap 2,21). Il peccato ha tolto loro la vista, e cosi si
son perduti. Ogni peccato porta seco la cecita; accrescendosi i peccati, si accresce
I'accecazione. Dio €& la nostra luce; quanto piu dunque I'anima si allontana da Dio,
tanto resta piu cieca. "Ossa eius implebuntur vitiis" (Iob 20,11). Siccome in un vaso,
ch'e pieno di terra, non puo entrarvi la luce del sole, cosi in un cuore pieno di vizi non
puo entrarvi la luce divina. E percio si vede poi che certi peccatori rilasciati perdono il
lume, e vanno di peccato in peccato, e neppure pensano pit ad emendarsi. "In circuitu
impii ambulant" (Psal 11,9). Caduti i miseri in quella fossa oscura, non sanno far altro
che peccati, non parlano che di peccati, non pensano se non a peccare, e quasi non
conoscono piu che sia male il peccato. "Ipsa consuetudo mali (dice S. Agostino) non
sinit peccatores videre malum, quod faciunt". Sicché vivono come non credessero piu
esservi Dio, paradiso, inferno, eternita.

Ed ecco, che quel peccato che prima faceva orrore, col mal'abito non fa piu orrore.
"Pone illos, ut rotam et sicut stipulam ante faciem venti" (Psal 82,14). Vedete, dice S.
Gregorio, con che facilita una pagliuccia € mossa da ogni vento anche leggiero; cosi
vedrete ancora taluno che prima (avanti che cadesse) resisteva almeno per qualche
tempo, e combatteva colla tentazione; fatto poi il mal'abito, subito cade ad ogni
tentazione, ad ogni occasione che gli vien di peccare. E perché? perché il mal'abito gli
ha tolta la luce. Dice S. Anselmo che 'l demonio fa con certi peccatori, come fa taluno
che tiene qualche uccello ligato col filo, lo lascia volare, ma quando vuole torna a farlo
cadere a terra; tali sono (come dice il santo) i mal abituati: "Pravo usu irretiti ab hoste
tenentur, volantes in eadem vitia deiiciuntur". Taluni, aggiunge S. Bernardino da
Siena, seguiranno a peccare anche senz'occasione. Dice il santo che i mal abituati si
fan simili @' molini a vento, i quali "rotantur omni vento", girano ad ogni aura di
vento; e di piu voltano, ancorché non vi stesse grano da macinare, e benché il
padrone non volesse che voltino. Vedrai un abituato che senz'occasione va facendo
mali pensieri, senza gusto, e quasi non volendo, tirato a forza dal mal'abito. S. Gio.
Grisostomo: "Dura res est consuetudo, quae nonnunquam nolentes committere cogit
illicita". Si, perché (come dice S. Agostino) il mal'abito diventa poi una certa
necessita: "Dum consuetudini non resistitur, facta est necessitas". E come aggiunge

66



S. Bernardino, "usus vertitur in naturam"; ond'é che siccome all'uomo & necessario il
respirare, cosi @' mal abituati, fatti schiavi del peccato, par che si renda necessario il
peccare. Ho detto "schiavi"; vi sono i servi, che servono a forza colla paga; gli schiavi
poi servono a forza senza paga; a questo giungono alcuni miserabili, giungono a
peccare senza gusto.

"Impius, cum in profundum venerit, contemnit" (Prov 18,3). Cio lo spiega il
Grisostomo appunto del mal abituato, il quale posto in quella fossa di tenebre,
disprezza correzioni, prediche, censure, inferno, Dio, disprezza tutto, diventa il misero
quale avoltoio, che per non lasciare il cadavere, su di quello piu presto si contenta di
farsi uccidere da' cacciatori. Narra il P. Recupito che un condannato a morte mentre
andava alla forca, alzo gli occhi, vide una giovane, ed acconsenti ad un mal pensiero.
Narra ancora il P. Gisolfo che un bestemmiatore, anche condannato a morte, mentre
fu buttato dalla scala proruppe in una bestemmia. Giunge a dire S. Bernardo che per li
mal'abituati non serve piu a pregare, ma bisogna piangerli per dannati. Ma come
vogliono uscire dal loro precipizio, se non ci vedono piu? ci vuole un miracolo della
grazia. Apriranno gli occhi i miserabili nell'inferno, quando non servira piu l'aprirli, se
non per piangere pit amaramente la loro pazzia.

PUNTO II

In oltre il mal'abito indurisce. "Cor durum efficit consuetudo peccandi", Cornelio a
Lapide. E Dio giustamente il permette in pena delle resistenze fatte alle sue chiamate.
Dice I'Apostolo che 'l Signore "cuius vult miseretur, et quem vult indurat" (Rom 9,18).
Spiega S. Agostino: "Obduratio Dei est nolle misereri". Non € gia che Iddio indurisce il
mal abituato, ma gli sottrae la grazia, in pena dell'ingratitudine usata alle sue grazie;
e cosi il di lui cuore resta duro e fatto come di pietra. "Cor eius indurabitur tanquam
lapis, et stringetur quasi malleatoris incus" (Iob 41,15). Quindi avverra che dove gli
altri s'inteneriscono e piangono in sentir predicar il rigore del divino giudizio, le pene
de' dannati, la passione di Gesu Cristo, il mal abituato niente ne restera commosso;
ne parlera e sentira parlare con indifferenza, come fossero cose che a Iui non
appartenessero; e a tali colpi egli diventera piu duro. "Et stringetur quasi malleatoris
incus".

Anche le morti improvvise, i tremuoti, i tuoni, i fulmini pitu non lo spaventeranno:
prima che svegliarlo e farlo ravvedere, piu presto gli concilieranno quel sonno di
morte, in cui dorme perduto. "Ab increpatione tua, Deus lacob, dormitaverunt" (Ps
75,7). Il mal'abito a poco a poco fa perdere anche il rimorso della coscienza. Al mal
abituato i peccati pit enormi gli sembrano niente. S. Agostino: "Peccata quanvis
horrenda, cum in consuetudinem veniunt, parva, aut nulla esse videntur". Il far male
porta seco naturalmente un certo rossore, ma dice S. Girolamo che i mal abituati
perdono anche il rossore peccando: "Qui ne pudorem quidem habent in delictis". S.
Pietro paragona il mal abituato al porco, che si rivolta nel letame: "Sus lota in
volutabro luti" (2 Petr 2,22). Siccome il porco, rivoltandosi nel loto, non ne sente egli
il fetore; cosi accade al mal abituato: quel fetore che si fa sentire da tutti gli altri, egli
solo non lo sente. E posto che il loto gli ha tolta anche la vista, che meraviglia, &, dice
S. Bernardino, che non si ravveda, neppure mentre Dio lo flagella? "Populus immergit

67



se in peccatis, sicut sus in volutabro luti; quid mirum si Dei flagellantis futura iudicia
non cognoscit?". Onde avviene che in vece di rattristarsi de' suoi peccati, se ne
rallegra, se ne ride e se ne vanta. "Laetantur, cum malefecerint" (Prov 2,14). "Quasi
per risum stultus operatur scelus" (Prov 10,23). Che segni sono questi di tal diabolica
durezza? Dice S. Tommaso di Villanova, sono segni tutti di dannazione: "Induratio,
damnationis indicium". Fratello mio, trema che non ti avvenga lo stesso. Se mai hai
qualche mal'abito, procura d'uscirne presto, ora che Dio ti chiama. E mentre ti morde
la coscienza, sta allegramente perché & segno che Dio non t'ha abbandonato ancora.
Ma emendati, ed esci presto; perché se no, la piaga si fara cancrena, e sarai perduto.

PUNTO III

Perduta che sara la luce, e indurito che sara il cuore, moralmente ne nascera che 'l
peccatore faccia mal fine, e muoia ostinato nel suo peccato. "Cor durum habebit male
in novissimo" (Eccli 3,27). I giusti siequono a camminare per la via dritta. "Rectus
callis iusti ad ambulandum" (Is 26,7). All'incontro i mal abituati van sempre in giro.
"In circuitu impii ambulant" (Ps 11,9). Lasciano il peccato per un poco, € poi Vi
tornano. A costoro S. Bernardo annunzia la dannazione: "Vae homini qui sequitur
hunc circuitum". Ma dira quel tale: Io voglio emendarmi prima della morte. Ma qui sta
la difficolta, che un mal abituato si emendi, ancorché giunga alla vecchiaia; dice lo
Spirito Santo: "Adolescens iuxta viam suam, etiam cum senuerit, non recedet ab ea"
(Prov 22,6). La ragione si €, come ci dice S. Tommaso da Villanova, perché la nostra
forza € molto debole. "Et erit fortitudo nostra ut favilla stupae" (Is 1,31). Dal che ne
nasce, secondo dice il santo che I'anima priva della grazia non puo stare senza nuovi
peccati: "Quo fit, ut anima a gratia destituta diu evadere ulteriora peccata non possit".
Ma oltre cio, che pazzia sarebbe di taluno, se volesse giuocare e perdere
volontariamente tutto il suo, sperando di rifarsi all'ultima partita? Questa € la pazzia di
chi siegue a vivere tra' peccati, e spera poi nell'ultimo giorno della vita di rimediare al
tutto. Puo I'Etiope, o il pardo mutare il color della sua pelle? e come potra far buona
vita, chi ha fatto un lungo abito al male? "Si mutare potest Aethiops pellem suam, aut
pardus varietates suas, et vos poteritis benefacere, cum didiceritis malum" (Ier
13,23). Quindi avviene che il male abituato in fine si abbandona alla disperazione, e
cosi finisce la vita. "Qui vero mentis est durae, corruet in malum" (Prov 28,14).

S. Gregorio su quel passo di Giobbe: "Concidit me vulnere super vulnus, irruit in me
quasi gigas" (Iob 16,15): dice il santo cosi: Se taluno € assalito dal nemico, alla prima
ferita che riceve resta forse anche abile a difendersi; ma quante piu ferite riceve,
tanto piu perde le forze, sino che finalmente resta ucciso. Cosi fa il peccato; alla
prima, alla seconda volta resta qualche forza al peccatore (s'intende sempre per
mezzo della grazia che gli assiste), ma se poi egli seguita a peccare, il peccato si fa
gigante, "irruit quasi gigas". All'incontro il peccatore, trovandosi piu debole e con
tante ferite, come potra evitare la morte? Il peccato, al dire di Geremia, € come una
gran pietra, che opprime I'anima: "Et posuerunt lapidem super me" (Thren 3,53). Or
dice S. Bernardo esser si difficile il risorgere ad un mal abituato, quando e difficile ad
uno che sia caduto sotto un gran sasso, e che non ha forza di rimuoverlo per
liberarsene: "Difficile surgit, quem moles malae consuetudinis premit".

68



Dunque, dira quel mal abituato, io son disperato? No, non sei disperato, se vuoi
rimediare. Ma ben dice un autore che ne' mali gravissimi vi bisoghano gravissimi
rimedi: "Praestat in magnis morbis a magnis auxiliis initium medendi sumere". Se ad
un infermo che sta in pericolo di morte e non vuol prender rimedi, perché non sa la
gravezza del suo male, gli dicesse il medico: Amico, sei morto, se non prendi la tal
medicina. Che risponderebbe l'infermo? Eccomi, direbbe, pronto a prender tutto; si
tratta di vita. Cristiano mio, lo stesso dico a te, se sei abituato in qualche peccato: stai
male, e sei di quell'infermi, che "raro sanantur" (come dice S. Tommaso da Villanova);
stai vicino a dannarti. Se non per0 vuoi guarirti, vi € il rimedio; ma non hai
d'aspettare un miracolo della grazia; hai da farti forza dal canto tuo a toglier le
occasioni, a fuggire i mali compagni, a resistere con raccomandarti a Dio, quando sei
tentato; hai da prendere i mezzi, con confessarti spesso, leggere ogni giorno un
libretto spirituale, prendere la divozione a Maria SS., pregandola continuamente che
t'impetri forza di non ricadere. Hai da farti forza, altrimenti ti cogliera la minaccia del
Signore contro gli ostinati: "In peccato vestro moriemini" (Io 8,21). E se non rimedi,
or che Dio ti da questa luce, difficilmente potrai rimediare appresso. Senti Dio che ti
chiama: "Lazare, exi foras". Povero peccatore gia morto, esci da questa oscura fossa
della tua mala vita. Presto rispondi; e datti a Dio; e trema che questa non sia l'ultima
chiamata per te.

4+ INGANNI CHE IL DEMONIO METTE IN MENTE AI PECCATORI

Benché molti sentimenti di quelli, che si pongono in questa considerazione, sieno
accennati nelle altre antecedenti, nondimeno giova qui metterli unitamente, per
vincere gl'inganni usuali, con cui suole il demonio indurre i peccatori a ricadere.

PUNTO I

Figuriamo che un giovine, caduto in peccati gravi, se ne sia gia confessato, ed abbia
gia ricuperata la divina grazia. Il demonio di nuovo lo tenta a ricadere: il giovine
resiste ancora: ma gia vacilla per gl'inganni, che gli suggerisce il nemico. Giovine, dico
io, dimmi che vuoi fare? vuoi perdere ora la grazia di Dio, che gia hai acquistata e che
vale piu di tutto il mondo, per questa tua misera soddisfazione? vuoi tu stesso
scriverti la sentenza di morte eterna, e condannarti ad ardere per sempre nell'inferno?
"No", tu mi dici, "non voglio dannarmi, voglio salvarmi; se fard0 questo peccato,
appresso me lo confesserd". Ecco il primo inganno del tentatore. Dunque mi dici che
appresso te lo confesserai; ma frattanto gia perdi I'anima. Dimmi se avessi in mano
una gioia, che valesse mille ducati, la butteresti tu in un fiume con dire: appresso faro
diligenza e spero di ritrovarla? Tu hai in mano questa bella gioia dell'anima tua che
Gesu Cristo I'na comprata col suo sangue, e tu la butti volontariamente nell'inferno
(poiché peccando secondo la presente giustizia gia resti dannato) e dici: Ma spero di
ricuperarla colla confessione? Ma se poi non la ricuperi? Per ricuperarla vi bisogna un
vero pentimento, il quale & dono di Dio; se Dio questo pentimento non te lo da? E se
viene la morte, e ti leva il tempo di confessarti?

Dici che non farai passare una settimana, e te lo confesserai. E chi ti promette questa
settimana di tempo? Dici che te lo confesserai domani, e chi ti promette questo
69



domani? Scrive S. Agostino: "Crastinum Deus non promisit, fortasse dabit, et fortasse
non dabit". Questo giorno di domani non te I'hna promesso Dio; forse te lo dara e forse
te lo neghera, come I'ha negato a tanti, i quali si son posti vivi a letto la sera, e la
mattina si son trovati morti di subito. Quanti nello stesso atto del peccato il Signore
I'na fatti morire, e I'ha mandati all'inferno? E se fa lo stesso con te, come potrai piu
rimediare alla tua ruina eterna? Sappi che con quest'inganno di dire, "poi me lo
confesso", il demonio ne ha portati migliaia e migliaia di cristiani all'inferno, poiché
difficilmente si trova un peccatore, si disperato, che voglia proprio dannarsi; tutti
allorché peccano, peccano colla speranza di confessarsi, ma cosi poi tanti miserabili si
son dannati, ed ora non possono piu rimediarvi.

Ma tu dici: "Ora non mi fido di resistere a questa tentazione". Ecco il secondo inganno
del demonio, il quale ti fa apparire che tu non hai forza di resistere alla passione
presente. Primieramente bisogna che sappi che Dio (come dice I'Apostolo) € fedele, e
non permette mai che noi siam tentati oltre le nostre forze: "Fidelis autem Deus est,
qui non patietur vos tentari supra id quod potestis" (1 Cor 10,13). Di piu io ti
dimando: Se ora non ti fidi di resistere, come ti fiderai appresso? Appresso il nemico
non lascera di tentarti ad altri peccati, ed allora egli sara fatto assai piu forte contra di
te, e tu piu debole. Se dunque non ti fidi ora di spegner questa fiamma, come ti
fiderai di spegnerla, dopo ch'ella sara fatta piu grande? Dici: Dio mi dara l'aiuto suo.
Ma Dio questo aiuto gia presentemente te lo da; perché tu con questo aiuto non vuoi
resistere? Speri forse che Dio abbia da accrescerti gli aiuti e le grazie, dopo che tu hai
accresciuti i peccati? E se vuoi al presente maggior aiuto e forza, perché non lo
domandi a Dio? Dubiti forse della fedelta di Dio, che ha promesso di dare tutto cido che
gli si cerca? "Petite et dabitur vobis" (Matth 7,7). Iddio non puo mancare, ricorri a Lui,
ed egli ti dara quella forza che ti bisogna per resistere. "Deus impossibilia non iubet",
parla il concilio di Trento, "sed iubendo monet et facere quod possis, et petere quod
non possis, et adiuvat ut possis". Dio non comanda cose impossibili, ma dando i
precetti, ci ammonisce a fare quel che possiamo coll'aiuto attuale che ci da; quando
quell'aiuto non ci bastasse a resistere, ci esorta a cercare maggior aiuto, e
chiedendolo allora ben Egli ce lo dara.

PUNTO II
Dice: "Dio € di misericordia". Ecco il terzo inganno comune de' peccatori, per cui
moltissimi si dannano. Scrive un dotto autore che ne manda piu all'inferno la
misericordia di Dio, che non ne manda la giustizia; perché questi miserabili, confidano
temerariamente alla misericordia, non lasciano di peccare, e cosi si perdono. Iddio & di
misericordia, chi lo nega; ma cid non ostante, quanti ogni giorno Dio ne manda
all'inferno! Egli &€ misericordioso, ma € ancora giusto, e percid & obbligato a castigare
chi I'offende. Egli usa misericordia, ma a chi? a chi lo teme. "Misericordia sua super
timentes se... Misertus est Dominus timentibus se" (Ps 102,11.13). Ma con chi lo
disprezza e si abusa della sua misericordia per piu disprezzarlo, Egli usa giustizia. E
con ragione; Dio perdona il peccato, ma non puod perdonare la volonta di peccare. Dice
S. Agostino che chi pecca col pensiero di pentirsene dopo d'aver peccato, egli non &
penitente, ma € uno schernitore di Dio: "Irrisor est, non poenitens". Ma all'incontro ci
fa sapere I'Apostolo che Dio non si fa burlare: "Nolite errare, Deus non irridetur" (Gal
70



6,7). Sarebbe un burlare Dio offenderlo come piace, e quanto piace, e poi pretendere
il paradiso.

"Ma siccome Dio m'ha usate tante misericordie per lo passato, e non m'ha castigato,
cosi spero che mi usera misericordia per I'avvenire". Ecco il quarto inganno. Dunque
perché Dio ha avuta compassione di te, per questo ti ha da usare sempre
misericordia, e non ti ha da castigare mai? Anzi no, quanto piu sono state le
misericordie, che Egli t'ha usate, tanto piu devi tremare, che non ti perdoni piu e ti
castighi, se di nuovo I'offendi. "Ne dicas: Peccavi, et quid accidit mihi triste? Altissimus
enim est patiens redditor" (Eccli 5,4). Non dire (avverte I'Ecclesiastico), ho peccato e
non ho avuto alcun castigo; perché Dio sopporta; ma non sopporta sempre. Quando
giunge il termine da Lui stabilito delle misericordie, che vuol usare ad un peccatore,
allora gli da il castigo tutto insieme de' suoi peccati. E quanto piu I'ha aspettato a
penitenza, tanto piu lo punisce, come dice S. Gregorio: "Quos diutius exspectat,
durius damnat".

Se dunque tu vedi, fratello mio, che molte volte hai offeso Dio, e Dio non t'ha
mandato all'inferno, dei dire: "Misericordiae Domini, quia non sumus consumti" (Thren
3,22). Signore, ti ringrazio, che non m'hai mandato all'inferno, com'io meritava.
Pensa, quanti per meno peccati de' tuoi si son dannati. E con questo pensiero cerca di
compensare |'offese, che hai fatte a Dio, colla penitenza e con altre opere buone.
Questa pazienza, che Dio ha avuta con te, dee animarti, non gia a piu disgustarlo, ma
a piu servirlo ed amarlo, vedendo ch'egli ha fatte a te tante misericordie, che non ha
fatte agli altri.

PUNTO III

"Ma io son giovine; Dio compatisce la gioventu; appresso mi daro a Dio". Siamo al
qguinto inganno. Sei giovine? ma non sai che Dio non conta gli anni: ma conta i peccati
di ciascuno? Sei giovine? ma quanti peccati hai fatti? Vi saranno molti vecchi, che non
saranno giunti a far neppure la decima parte de' peccati da te commessi. E non sai
che 'l Signore ha stabilito il numero e la misura de' peccati, che a ciascun vuol
perdonare? "Dominus patienter exspectat", dice la Scrittura, "ut eas, cum iudicii dies
advenerit, in plenitudine peccatorum puniat" (2 Machab 6,14). Viene a dire che Dio ha
pazienza ed aspetta sino a certo segno, ma quando € gia piena la misura de' peccati,
ch'egli ha determinata di perdonare, non piu perdona, e castiga il peccatore, o con
mandargli subito la morte nello stato in cui si trova di dannazione, o pure I'abbandona
nel suo peccato, il quale castigo € peggior della morte. "Auferam sepem eius, et erit in
direptionem" (Isa 5,5). Se voi avete un territorio e |'avete circondato di siepe, |'avete
coltivato per piu anni, e vi avete fatte molte spese, e vedete che 'l territorio con tutto
cid non vi rende alcun frutto; voi che fate? ne togliete la siepe, e lo lasciate in
abbandono. Cosi tremate, che Dio non faccia con voi. Se voi seguirete a peccare,
anderete perdendo il rimorso della coscienza, non penserete piu né all'eternita, né
all'anima vostra, perderete quasi ogni luce, perderete il timore: ecco tolta la siepe, ed
ecco gia arrivato I'abbandono di Dio.

Veniamo all'ultimo inganno. Voi dite: "E vero che con questo peccato io perdo la
grazia di Dio, e resto condannato all'inferno, e puo gia essere che per questo peccato
71



mi danno; ma puod essere ancora ch'io appresso mi confessi e mi salvi". Si signore, io
te lo concedo che puo essere che ancora ti salvi, perché finalmente io non son profeta,
percio non posso dire per certo che dopo questo peccato Dio non ti usera piu
misericordia. Ma non mi puoi negare che dopo tante grazie che 'l Signore t'ha fatte, se
ora lo torni ad offendere, &€ molto facile che resti perduto. Cosi parlano le Scritture:
"Cor durum male habebit in novissimo" (Eccli 3,27). Il cuore ostinato in morte andera
male. "Qui malignantur, exterminabuntur" (Ps 36,9). I maligni finalmente saranno
esterminati dalla divina giustizia. "Quae seminaverit homo, haec et metet" (Gal 6,8).
Chi semina peccati, in fine non raccogliera che pene e tormenti. "Vocavi, et renuistis...
in interitu vestro ridebo, et subsannabo vos" (Prov 1,24). Vi ho chiamati, dice Dio, e
voi vi siete burlati di me; nella vostra morte io mi burlero di voi. "Mea est ultio, et ego
retribuam in tempore" (Deut 32,35). A me spetta la vendetta de' peccati, ed io te la
renderd, quando giungera il tempo. Cosi dunque parlano le Scritture de' peccatori
ostinati. Cosi cerca la giustizia e la ragione. Tu mi dici: "Ma pud essere che con tutto
questo pure mi salvi". Ed io ritorno a dire che si signore, pu0 essere: ma che pazzia,
dico, & l'appoggiare la salute eterna dell'anima ad un "puo essere", e ad un "puo
essere" poi cosi difficile? E negozio questo da metterlo in si gran pericolo?

+ IL GIUDIZIO PARTICOLARE
Omnes enim nos manifestari oportet ante tribunal Christi (2 Cor 5,10)

PUNTO I

Consideriamo la comparsa, l'accusa, I'esame e la sentenza. E parlando prima della
comparsa dell'anima dinanzi al giudice, € comune sentenza de' Teologi che il giudizio
particolare si fa nel punto stesso che I'uomo spira; e che nel luogo medesimo dove
I'anima si separa dal corpo, ella & giudicata da Gesu Cristo, il quale non mandera, ma
verra Egli stesso a giudicar la di lei causa. "Qua hora non putatis, Filius hominis
veniet" (Luc 12,40). "Veniet nobis in amore (dice S. Agostino), impiis in tremore". Oh
quale spavento avra chi vedra la prima volta il Redentore, e lo vedra sdegnato! "Ante
faciem indignationis eius quis stabit?" (Naum 1,6). Cido considerando il P. Luigi da
Ponte, tremava in tal modo, che facea tremare anche la cella dove stava. il V. P.
Giovenale Ancina, sentendo cantare la "Dies illa", al pensiero del terrore che avra
I'anima in dovere esser presentata al giudizio, risolse di lasciar il mondo, come in
effetto lo lascio. Il vedere lo sdegno del giudice sara l'avviso della condanna:
"Indignatio regis, nuntii mortis" (Prov 16,14). Dice S. Bernardo che allora l'anima
patira piu in vedere Gesu sdegnato, che nello stare nel medesimo inferno: "Mallet
esse in inferno".

Alle volte si son veduti i rei sudar freddo, in esser presentati avanti a qualche giudice
di terra. Pisone comparendo in senato colla veste da reo, senti tanta confusione che
volontariamente si uccise. Che pena € ad un figlio, o ad un vassallo vedere il padre, o
il principe gravemente sdegnato? Oh qual altra pena maggiore provera quell'anima in
vedere Gesu Cristo da lei in vita disprezzato! "Videbunt in quem transfixerunt" (Zach
12,10). Quell'agnello che in vita ha avuta tanta pazienza, I'anima poi lo vedra irato,
senza speranza piu di placarlo; cio la indurra a pregare i monti a caderle sopra, e cosi
nasconderla dal furore dell'agnello sdegnato. "Montes cadite super nos, abscondite

72



nos ab ira Agni" (Apoc 6,16). Dice S. Luca parlando del giudizio: "Tunc videbunt Filium
hominis" (Luc 21,27). Il vedere il giudice in forma d'uomo, oh qual pena apportera al
peccatore! perché dalla vista di tal uomo morto per la sua salute, si sentira
maggiormente rimproverare la sua ingratitudine. Quando il Salvatore ascese al cielo,
dissero gli angeli a' discepoli: "Hic Iesus qui assumptus est a vobis in coelum, sic
veniet, quemadmodum vidistis eum euntem in coelum" (Act 1,11). Verra dunque il
giudice a giudicare colle stesse piaghe, colle quali si parti dalla terra. "Grande
gaudium intuentium! grandis timor exspectantium", dice Ruperto. Quelle piaghe
consoleranno i giusti, ma spaventeranno i peccatori. Allorché Giuseppe disse a'
fratelli: "Ego sum Ioseph, quem vendidistis", dice la Scrittura che quelli per lo terrore
si tacquero, e perderono la parola: "Non poterant respondere fratres, nimio terrore
perterriti" (Gen 45,3). Or che rispondera il peccatore a Gesu Cristo? Forse avra animo
di cercargli pieta; quando primieramente dovra rendergli conto del disprezzo ch'ha
fatto della pieta usatagli? "Qua fronte (Eusebio Emisseno) misericordiam petes,
primum de misericordiae contemtu iudicandus?". Che fara dunque, dice S. Agostino;
dove fuggira, quando vedra di sopra il giudice sdegnato, di sotto I'inferno aperto, da
un lato i peccati che l'accusano, dall'altro i demoni accinti ad eseguir la pena, e di
dentro la coscienza che rimorde? "Superius erit iudex iratus, inferius horrendum
chaos, a dextris peccata accusantia, a sinistris daemonia ad supplicium trahentia,
intus conscientia urens? quo fugiet peccator sic comprehensus?".

PUNTO II

Considera l'accusa e l'esame. "Iudicium sedit, et libri aperti sunt" (Dan 9). Due
saranno questi libri, il Vangelo e la coscienza. Nel Vangelo si leggera quel che il reo
doveva fare, nella coscienza quel che ha fatto: "Videbit unusquisque quod fecit", S.
Girolamo. Nella bilancia della divina giustizia non si peseranno allora le ricchezze, la
dignita e la nobilta delle persone, ma solamente l'opere. "Appensus es in statera
(disse Daniele al re Baltassarre), et inventus es minus habens" (Dan 5,27).
Commenta il P. Alvarez: "Non aurum, non opes in stateram veniunt, solus rex
appensus est". Verranno allora gli accusatori, e per prima il demonio. "Praesto erit
diabolus (dice S. Agostino) ante tribunal Christi, et recitabit verba professionis tuae.
Obiiciet nobis in faciem omnia quae fecimus, in qua die, in qua hora peccavimus".
"Recitabit verba professionis tuae", viene a dire che presentera le stesse nostre
promesse, alle quali poi abbiamo mancato; ed addurra tutte le colpe, segnando il
giorno e l'ora in cui I'abbiamo commesse. Indi dira al giudice, come scrive S. Cipriano:
"Ego pro istis nec alapas, nec flagella sustinui". Signore, io per questo reo non ho
patito niente, ma esso ha lasciato Voi che siete morto per salvarlo, per farsi schiavo
mio; ond'esso a me tocca. Accusatori saranno anche gli angeli custodi, come dice
Origene: "Unusquisque Angelorum testimonium perhibet, quot annis circa eum
laboraverit, sed ille monita sprevit". Sicché allora: "Omnes amici eius spreverunt eam"
(Ier 51). Accusatrici saranno le mura, tra le quali quel reo avra peccato! "Lapis de
pariete clamabit" (Abac 2,11). Accusatrice sara la stessa coscienza: "Testimonium
reddente illis conscientia ipsorum in die, cum iudicabit Deus" (Rom 2). Gli stessi
peccati allora, dice S. Bernardo, parleranno, "et dicent: Tu nos fecisti, opera tua
sumus, non te deseremus". Accusatrici finalmente saranno, come dice il Grisostomo,

73



le piaghe di Gesu Cristo: "Clavi de te conquerentur: cicatrices contra te loquentur:
crux Christi contra te perorabit". Indi si verra all'esame.

Dice il Signore: "Ego in die illa scrutabor Ierusalem in lucernis" (Soph 1,12). La
lucerna, dice il Mendoza, penetra tutti gli angoli della casa: "Lucerna omnes angulos
permeat". E Cornelio a Lapide, spiegando la parola "in lucernis", dice che allora Dio
mettera avanti al reo gli esempi de' santi e tutt'i lumi ed ispirazioni che gli ha dato in
vita; ed anche tutti gli anni che gli ha concessi a far bene. "Vocavit adversum me
tempus" (Thren 1,15). Sicché allora avrai da render conto d'ogni occhiata. "Exigitur a
te usque ad ictum oculi", S. Anselmo. "Purgabit filios Levi, et colabit eos" (Malach
3,3). Siccome si cola l'oro, separandone la scoria, cosi si avranno da esaminare le
opere buone, le confessioni, le comunioni ecc. "Cum accepero tempus, ego iustitias
iudicabo" (Ps 74,3). In somma, dice S. Pietro che nel giudizio il giusto appena si
salvera: "Si iustus vix salvabitur, impius et peccator ubi parebunt?" (1 Petr 4,18). Se
ha da rendersi conto d'ogni parola oziosa, qual conto si rendera di tanti mali pensieri
acconsentiti? di tante parole disoneste? S. Gregorio: "Si de verbo otioso ratio poscitur,
quid de verbo impuritatis?". Specialmente dice il Signore (parlando degli scandalosi
che gli han rubate I'anime): "Occuram eis quasi ursa raptis catulis" (Osea 13,8).
Parlando poi dell'opere dira il giudice: "Date ei de fructu manuum suarum" (Prov 31).
Pagatelo secondo le opere che ha fatte.

PUNTO III

In somma l'anima per conseguir la salute eterna, ha da trovarsi nel giudizio colla vita
fatta conforme alla vita di Gesu Cristo. "Quos praescivit, et praedestinavit conformes
fieri imaginis Filii sui" (Rom 8,29). Ma cio era quello che faceva tremare Giobbe. "Quid
faciam, cum surrexerit ad iudicandum Deus? et cum quaesierit, quid respondebo illi?".
Filippo II, avendogli un suo domestico detta una bugia, lo rimprovero dicendogli: "Cosi
m'inganni?". Quel miserabile ritornato in casa, se ne mori di dolore. Che fara, che
rispondera il peccatore a Gesu Cristo giudice? Fara quel che fece colui del Vangelo,
che venne senza la veste nuziale, tacque, non sapendo che rispondere. "At ille
obmutuit" (Matth 22,12). Lo stesso peccato gli otturera la bocca: "Omnis iniquitas
oppilabit os suum" (Psal 106,42). Dice S. Basilio che 'l peccatore allora sara piu
tormentato dal rossore, che dallo stesso fuoco dell'inferno: "Horridior, quam ignis, erit
pudor".

Ecco finalmente il giudice dara la sentenza. "Discede a me, maledicte, in ignem
aeternum". Oh che tuono terribile sara questo! "Oh quam terribiliter personabit
tonitruum illud!", il Cartusiano. Dice S. Anselmo: "Qui non tremit ad tantum
tonitruum, non dormit, sed mortuus est". E soggiunge Eusebio che sara tanto lo
spavento de' peccatori in sentirsi proferir la condanna, che se potessero morire, di
nuovo morirebbero: "Tantus terror invadet malos, cum viderint iudicem sententiam
proferentem, ut nisi essent immortales, iterum morerentur". Allora, dice S. Tommaso
da Villanova, non si da piu luogo a preghiere; né vi sono piu intercessori, a cui
ricorrere: "Non ibi precandi locus; nullus intercessor assistet, non amicus, non pater".
A chi allora dunque ricorreranno? Forse a Dio, che han cosi disprezzato? "Quis te
eripiet, Deusne ille, quem contempsisti?" (S. Basilio). Forse a' santi? a Maria? No,

74



perché allora: "Stellae (che sono i santi avvocati) cadent de coelo; et luna (ch'é Maria)
non dabit lumen suum" (Matth 24). Dice S. Agostino: "Fugiet a ianua paradisi Maria".

Oh Dio, esclama S. Tommaso da Villanova, e con quale indifferenza sentiamo parlar
del giudizio, quasi a noi non potesse toccar la sentenza di condanna! o come noi hon
avessimo ad esser giudicati! "Heu quam securi haec dicimus, et audimus, quasi nos
non tangeret haec sententia, aut quasi dies ille nunquam esset venturus!". E qual
pazzia, soggiunge lo stesso santo, e lo star sicuro in cosa di tanto pericolo! "Quae est
ista stulta securitas in discrimine tanto!". Non dire, fratello mio, ti avverte S.
Agostino: Eh che Dio vorra proprio mandarmi all'inferno? "Nunquid Deus vere
damnaturus est?". Nol dire, dice il santo, perché anche gli ebrei non sel persuadevano
d'esser esterminati; tanti dannati non sel credevano d'esser mandati all'inferno; ma
poi € venuta la fine del castigo: "Finis venit, venit finis: nunc immittam furorem meum
in te, et iudicabo" (Ez 7,6). E cosi ancora, dice S. Agostino, avverra anche a te:
"Veniet iudicii dies, et invenies verum, quod minatus est Deus". Al presente a noi sta
di sceglier la sentenza che vogliamo: "In potestate nostra (dice S. Eligio) datur,
qualiter iudicemur". E che abbiamo da fare? aggiustare i conti prima del giudizio:
"Ante iudicium para iustitiam" (Eccli 18,19). Dice S. Bonaventura che i mercanti
prudenti, per non fallire, spesso rivedono ed aggiustano i conti. "Iudex ante iudicium
placari potest, in iudicio non potest", S. Agostino. Diciamo dunque al Signore, come
diceva S. Bernardo: "Volo iudicatus praesentari, non iudicandus". Giudice mio, voglio
che ora in vita mi giudicate e mi punite, or ch'e tempo di misericordia, e mi potete
perdonare; perché dopo morte sara tempo di giustizia.

4+ IL GIUDIZIO UNIVERSALE
Cognoscetur Dominus iudicia faciens (Ps 9,17)

PUNTO I

Al presente, se ben si considera, non v'é nel mondo persona piu disprezzata di Gesu
Cristo. Si fa piu conto d'un villano che non si fa conto di Dio; perché si teme che quel
villano, vedendosi troppo offeso, mosso a sdegno, si vendichi: ma a Dio si fanno
ingiurie, e se gli replicano alla libera, come se Dio non potesse vendicarsi, quando
vuole. "Et quasi nihil possit facere Omnipotens, aestimabant eum" (Iob 22,17). Ma
percio il Redentore ha destinato un giorno, che sara il giorno del giudizio universale
(chiamato appunto dalle Scritture, "Dies Domini"), nel quale Gesu Cristo vorra farsi
conoscere per quel gran Signore ch'Egli €. "Cognoscetur Dominus iudicia faciens" (Psal
9,17). Quindi un tal giorno si chiama non piu giorno di misericordia e di perdono, ma
"Dies irae, dies tribulationis, et angustiae, dies calamitatis, et miseriae" (Soph 1,15).
Si, perché allora giustamente vorra il Signore risarcirsi lI'onore, che han cercato di
torgli i peccatori in questa terra. Vediamo come avverra il giudizio di questo gran
giorno.

Prima di venire il giudice, "Ignis ante Ipsum praecedet" (Psal 96,3). Verra fuoco dal
cielo, che brucera la terra e tutte le cose di questa terra. "Terra, et quae in ipsa sunt
opera, exurentur" (2 Petr 3,10). Sicché palagi, chiese, ville, citta, regni, tutti han da
diventare un mucchio di cenere. Dee purgarsi col fuoco questa casa appestata di

75



peccati. Ecco il fine che avran da avere tutte le ricchezze, le pompe e le delizie di
questa terra. Morti che saranno gli uomini, suonera la tromba e tutti risorgeranno.
"Canet enim tuba, et mortui resurgent" (1 Cor 15,52). Dice S. Girolamo: "Quoties
diem iudicii considero, contremisco; semper videtur illa tuba insonare auribus meis:
Surgite, mortui, venite ad iudicium". Al suono di questa tromba scenderanno |'anime
belle de' beati ad unirsi coi loro corpi, con cui han servito a Dio in questa vita; e
I'anime infelici de' dannati saliranno dall'inferno ad unirsi con quei corpi maledetti, co'
quali hanno offeso Dio.

Oh che differenza ci sara allora tra i corpi de' beati e quelli dei dannati. I beati
compariranno belli, candidi, risplendenti piu che il sole. "Tunc iusti fulgebunt sicut sol"
(Matth 13,43). Oh felice chi in questa vita sa mortificar la sua carne, con negarle i
piaceri vietati; e per tenerla piu a freno, le nega anche i gusti leciti del senso, la
maltratta, come han fatto i santi! Oh quanto allora se ne trovera contento, come un S.
Pietro d'Alcantara, che dopo morte disse a S. Teresa: "O felix poenitentia, quae
tantam mihi promeruit gloriam!". All'incontro i corpi de' reprobi compariranno deformi,
neri e puzzolenti. O che pena avra allora il dannato in riunirsi col suo corpo! Corpo
maledetto, dira I'anima, che per contentare te io son perduta. E 'l corpo dira: Anima
maledetta, e tu che avevi in mano la ragione, perché mi hai conceduti quelli gusti, che
han fatto perdere te e me per tutta I'eternita.

PUNTO II

Risorti che saranno gli uomini, sara loro intimato dagli angeli che vadano tutti alla
valle di Giosafat, per essere ivi giudicati: "Populi, populi in valle concisionis, quia iuxta
est dies Domini" (Ioel 3,14). Radunati poi che saranno ivi, verranno gli angeli e
segregheranno i reprobi dagli eletti. "Exibunt angeli, et separabunt malos de medio
iustorum" (Matth 13,49). I giusti resteranno alla destra e i dannati saran cacciati alla
sinistra. Che pena sarebbe a taluno il vedersi discacciato dalla conversazione o dalla
chiesa! Ma quale altra pena sara allora il vedersi discacciare dalla compagnia dei
santi: "Quomodo putas impios confundendos, quando, segregatis iustis, fuerint
derelicti!" (Auct. op. imperf.). Dice il Grisostomo che se i dannati non avessero altra
pena, questa sola confusione basterebbe a fare il loro inferno: "Et si nihil ulterius
paterentur, ista sola verecundia sufficeret eis ad poenam". Il figlio sara separato dal
padre, il marito dalla moglie, il padrone dal servo: "Unus assumetur, et alter
relinquetur" (Matth 24,40). Dimmi, fratello mio, qual luogo pensi che allora ti
tocchera? Vorresti trovarti alla destra? lascia dunque la via, che ti porta alla sinistra.

Ora in questa terra son tenuti per fortunati i principi, i ricchi, e son disprezzati i santi,
che vivono poveri ed umili. O fedeli, che amate Dio, non vi accorate, in vedervi si
vilipesi e tribolati in questa terra: "Tristitia vertetur in gaudium" (Io 16,20). Allora voi
sarete chiamati i veri fortunati, e avrete I'onore di esser dichiarati della corte di Gesu
Cristo. Oh che bella figura che fara allora un S. Pietro di Alcantara, il quale fu vilipeso
quasi apostata! un S. Giovanni di Dio, che fu trattato da pazzo! un S. Pietro Celestino,
che avendo rinunziato il papato, mori dentro una carcere! Oh quali onori avranno
allora tanti martiri straziati da' carnefici! "Tunc laus erit unicuique a Deo" (1 Cor 4,5).
Ed oh che figura orribile all'incontro fara un Erode, un Pilato, un Nerone! e tanti altri

76



grandi della terra, ma dannati! Oh amanti del mondo, alla valle, alla valle vi aspetto.
Ivi senza dubbio muterete sentimenti. Ivi piangerete la vostra pazzia. Miseri, che per
fare una breve comparsa sulla scena di questa terra, avrete poi a far ivi la parte di
dannati nella tragedia del giudizio. Gli eletti dunque saran collocati alla destra; anzi
per loro maggior gloria (secondo dice I'Apostolo) saranno sollevati in aria sovra le
nubi, per andare cogli angeli ad incontro a Gesu Cristo, che ha da venire dal cielo:
"Rapiemur cum illis in nubibus obviam Domino in aera" (1 Thess 4,17). E i dannati
come tanti capretti destinati al macello, saran confinati alla sinistra, ad aspettare il
loro giudice, che dovra far la pubblica condanna di tutti i suoi nemici.

Ma ecco gia si aprono i cieli, vengono gli angeli ad assistere al giudizio, e portano i
segni della passione di Gesu Cristo: "Veniente Domino ad iudicium (dice S. Tommaso),
signum crucis, et alia passionis indicia demonstrabuntur". Specialmente comparira la
croce: "Et tunc parebit signum Filii hominis in coelo, et tunc plangent omnes tribus
terrae" (Matth 24,30). Dice Cornelio a Lapide: Oh come allora al veder la croce
piangeranno i peccatori, che in vita non fecer conto della loro salute eterna, che tanto
costdo al Figlio di Dio! "Plangent qui salutem suam, quae Christo tam cara stetit,
neglexerint". Allora dice il Grisostomo: "Clavi de te conquerentur, cicatrices contra te
loquentur, crux Christi contra te perorabit". Assisteranno ancora come assessori a
questo giudizio i santi Apostoli e tutti i loro imitatori, che insieme con Gesu Cristo
giudicheranno le genti: "Fulgebunt iusti, iudicabunt nationes" (Sap 3,7). Verra ancora
ad assistere la Regina de' santi e degli angeli, Maria Santissima. In fine verra I'eterno
giudice in un trono di maesta e di luce. "Et videbunt Filium hominis venientem in
nubibus coeli, cum virtute multa et maiestate" (Matth 24,31). "A facie eius
cruciabuntur populi" (Ioel 2,6). La vista di Gesu Cristo consolera gli eletti, ma a'
reprobi ella apportera piu pena che lo stesso inferno: "Damnatis (dice S. Girolamo)
melius esset inferni poenas, quam Domini praesentiam ferre". Dicea S. Teresa: Gesu
mio, datemi ogni pena, e non mi fate vedere la vostra faccia sdegnata con me in quel
giorno. E S. Basilio: "Superat omnem poenam confusio ista". Allora avverra quel che
predisse S. Giovanni che i dannati pregheranno i monti a cader loro sopra e
nasconderli dalla vista del loro giudice irato: "Dicent autem montibus: Cadite super
nos, et abscondite nos a facie sedentis super thronum, et ab ira Agni" (Apoc 6,6).

PUNTO III
Ma ecco gia comincia il giudizio. Si aprono i processi, che saranno le coscienze di
ciascuno: "Iudicium sedit et libri aperti sunt" (Dan 7,10). I testimoni contro i reprobi
saranno per prima i demoni che diranno (secondo S. Agostino): "Aequissime Deus,
iudica esse meum qui tuus esse noluit". Saran per secondo le proprie coscienze:
"Testimonium reddente illis conscientia ipsorum" (Rom 2,15). Di piu saran testimoni
che grideranno vendetta, le stesse mura di quella casa dove i peccatori hanno offeso
Dio. "Lapis de pariete clamabit" (Habac 2,11). Testimonio sara finalmente lo stesso
giudice, ch'e stato presente a tutte le offese a Lui fatte. "Ego sum iudex, et testis, dicit
Dominus" (Ier 29,23). Dice S. Paolo che allora il Signore "illuminabit abscondita
tenebrarum" (1 Cor 4,5). Fara vedere a tutti gli uomini i peccati de' reprobi piu segreti
e vergognosi, che in vita sono stati nascosti ancora a' confessori. "Revelabo pudenda
tua in facie tua" (Nahum 3,5). I peccati degli eletti, vuole il Maestro delle sentenze
77



con altri che allora non si manifesteranno, ma si troveranno coverti, secondo quel che
disse Davide: "Beati quorum remissae sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata"
(Ps 31,1). All'incontro, dice S. Basilio che i peccati de' reprobi si vedranno da tutti con
un'occhiata, come in un quadro: "Unico intuitu singula peccata velut in pictura
noscentur". Dice S. Tommaso: Se nell'orto di Getsemani in dire Gesu Cristo, "Ego
sum", caddero a terra tutti i soldati ch'eran venuti a prenderlo; che sara quand'egli
sedendo da giudice dira a' dannati: Ecco io sono quello che Voi avete cosi disprezzato?
"Quid faciet iudicaturus, qui hoc fecit iudicandus?".

Ma via su, gia si viene alla sentenza. Si voltera prima Gesu Cristo agli eletti e dira loro
quelle dolci parole: "Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum a
constitutione mundi" (Matth 25,34). S. Francesco d'Assisi in essergli rivelato ch'era
predestinato, non capiva in sé per la consolazione; qual gaudio sara sentirsi dire allora
dal giudice: Venite, figli benedetti, venite al regno; non vi sono piu pene per voi, non
vi & piu timore, gia siete e sarete salvi in eterno. Io vi benedico il sangue che sparsi
per voi, e vi benedico le lagrime che voi avete sparse per li vostri peccati: andiamo su
al paradiso, dove staremo sempre insieme per tutta I'eternita. Benedira anche Maria
SS. i divoti suoi, e l'invitera a venir seco in cielo, e cosi cantando "Alleluia, alleluia",
entreranno gli eletti in trionfo al paradiso a possedere, a lodare, ed amare Dio in
eterno.

All'incontro i dannati rivolti a Gesu Cristo gli diranno: E noi miseri che ce ne abbiamo
da fare? E voi, dira I'eterno giudice, giacché avete rinunziata e disprezzata la mia
grazia, "discedite a me, maledicti, in ignem aeternum" (Matth 25,41). "Discedite",
spartitevi da me, ch'io non voglio vedervi, né sentirvi piu. "Maledicti", andate ed
andate maledetti, giacché avete disprezzata la mia benedizione. E dove, Signore,
hanno da andare questi miserabili? "In ignem", nell'inferno a bruciare in anima e
corpo. E per quanti anni, o per quanti secoli? Che anni, che secoli! "In ignem
aeternum", per tutta l'eternita, mentre Dio sara Dio. Dopo questa sentenza dice S.
Efrem che i reprobi si licenzieranno dagli angeli, da' santi, da' congiunti e dalla divina
Madre: "Valete iusti, vale crux, vale paradise. Valete patres ac filii, nullum siquidem
vestrum visuri sumus ultra. Vale tu quoque Dei Genitrix Maria". E cosi in mezzo alla
valle si aprira poi un gran fossa, dove caderanno insieme demonii e dannati, i quali si
sentiranno oh Dio dietro le spalle chiudere quelle porte, che non si avranno da aprire,
mai, mai, mai piu in eterno. O peccato maledetto, a qual fine infelice avrai un giorno
da condurre tante povere anime! O anime infelici, a cui sta riservata una fine cosi
lagrimevole!

4+ LE PENE DELL'INFERNO
Et ibunt hi in supplicium aeternum (Matth 25,46)

PUNTO I

Due mali fa il peccatore, allorché pecca, lascia Dio sommo bene, e si rivolta alle

creature: "Duo enim mala fecit populus meus, me dereliquerunt fontem aquae vivae,

et foderunt sibi cisternas; cisternas dissipatas, quae continere non valent aquas" (Ier

2,13). Perché dunque il peccatore si volta alle creature con disgusto di Dio,
78



giustamente nell'inferno sara tormentato dalle stesse creature, dal fuoco e da'
demonii, e questa € la pena del senso. Ma perché la sua colpa maggiore, dove
consiste il peccato, € il voltare le spalle a Dio, percido la pena principale che sara
nell'inferno, sara la pena del danno. Ch'é la pena d'aver perduto Dio.

Consideriamo prima la pena del senso. E di fede che vi & l'inferno. In mezzo alla terra
vi € questa prigione riservata al castigo de' ribelli di Dio. Che cosa € questo inferno? &
il luogo de' tormenti. "In hunc locum tormentorum", cosi chiamo I'inferno I'Epulone
dannato (Luc 16,28). Luogo di tormenti, dove tutti i sensi e le potenze del dannato
hanno da avere il lor proprio tormento; e quanto piu alcuno in un senso avra offeso
Dio, tanto piu in quel senso avra da esser tormentato: "Per quae peccat quis, per haec
et torquetur" (Sap 11,17). "Quantum in deliciis fuit, tantum date illi tormentum" (Apoc
18,7). Sara tormentata la vista colle tenebre. "Terram tenebrarum, et opertam mortis
caligine" (Iob 10,21). Che compassione fa il sentire che un pover'uomo sta chiuso in
una fossa oscura per mentre vive, per 40-50 anni di vita! L'inferno € una fossa chiusa
da tutte le parti dove non entrera mai raggio di sole o d'altra luce. "Usque in
aeternum non videbit lumen" (Psal 48,20). Il fuoco che sulla terra illumina,
nell'inferno sara tutt'oscuro. "Vox Domini intercidentis flammam ignis" (Psal 28,7).
Spiega S. Basilio: Il Signore dividera dal fuoco la luce, onde tal fuoco fara solamente
I'officio di bruciare, ma non d'illuminare; e lo spiega piu in breve Alberto Magno:
"Dividet a calore splendorem". Lo stesso fumo che uscira da questo fuoco, componera
quella procella di tenebre, di cui parla S. Giacomo, che accechera gli occhi de' dannati:
"Quibus procella tenebrarum servata est in aeternum" (Iac 2,13). Dice S. Tommaso,
che a' dannati € riservato tanto di luce solamente, quanto basta a piu tormentarli.
"Quantum sufficit ad videndum illa, quae torquere possunt". Vedranno in quel barlume
di luce la bruttezza degli altri reprobi e de' demoni, che prenderanno forme orrende
per piu spaventarli.

Sara tormentato l'odorato. Che pena sarebbe trovarsi chiuso in una stanza con un
cadavere fracido? "De cadaveribus eorum ascendit foetor" (Is 34,3). Il dannato ha da
stare in mezzo a tanti milioni d'altri dannati, vivi alla pena, ma cadaveri per la puzza
che mandano. Dice S. Bonaventura che se un corpo d'un dannato fosse cacciato
dall'inferno, basterebbe a far morire per la puzza tutti gli uomini. E poi dicono alcuni
pazzi: Se vado all'inferno, non sono solo. Miseri! quanti piu sono nell'inferno, tanto piu
penano. "Ibi (dice S. Tommaso) miserorum societas miseriam non minuet, sed
augebit". Piu penano (dico) per la puzza, per le grida e per la strettezza; poiché staran
nell'inferno I'un sopra l'altro, come pecore ammucchiate in tempo d'inverno: "Sicut
oves in inferno positi sunt" (Psal 48,15). Anzi piu, staran come uve spremute sotto il
torchio dell'ira di Dio. "Et ipse calcat torcular vini furoris irae Dei" (Apoc 19,15). Dal
che ne avverra poi la pena dell'immobilita. "Fiant immobiles quasi lapis" (Exod 15,16).
Sicché il dannato siccome cadera nell'inferno nel giorno finale, cosi avra da restare
senza cambiare piu sito e senza poter pil muovere né un piede, né una mano, per
mentre Dio sara Dio.

Sara tormentato l'udito cogli urli continui e pianti di quei poveri disperati. I demonii
faranno continui strepiti. "Sonitus terroris semper in aure eius" (Iob 15,21). Che pena
79



€ quando si vuol dormire e si sente un infermo che continuamente si lamenta, un cane
che abbaia, o un fanciullo che piange? Miseri dannati, che han da sentire di continuo
per tutta l'eternita quei rumori e le grida di quei tormentati! Sara tormentata la gola
colla fame; avra il dannato una fame canina: "Famem patientur ut canes" (Psal
58,15). Ma non avra mai una briciola di pane. Avra poi una tale sete, che non gli
basterebbe tutta I'acqua del mare; ma non ne avra neppure una stilla: una stilla ne
domandava I'Epulone, ma questa non I'ha avuta ancora, e non I'avra mai, mai.

PUNTO II

La pena poi che piu tormenta il senso del dannato, € il fuoco del l'inferno, che
tormenta il tatto. "Vindicta carnis impii ignis, et vermis" (Eccli 7,19). Che percio il
Signore nel giudizio ne fa special menzione: "Discedite a me, maledicti, in ignem
aeternum" (Matth 41). Anche in questa terra la pena del fuoco € la maggior di tutte;
ma vi € tanta differenza dal fuoco nostro a quello dell'inferno, che dice S. Agostino che
'I nostro sembra dipinto. "In eius comparatione noster hic ignis depictus est". E S.
Vincenzo Ferreri dice che a confronto il nostro € freddo. La ragione &, perché il fuoco
nostro € creato per nostro utile, ma il fuoco dell'inferno € creato da Dio a posta per
tormentare. "Longe alius (dice Tertulliano) est ignis, qui usui humano, alius qui Dei
iustitiae deservit". Lo sdegno di Dio accende questo fuoco vendicatore. "Ignis
succensus est in furore meo" (Ier 15,14). Quindi da Isaia il fuoco dell'inferno €&
chiamato spirito d'ardore: "Si abluerit Dominus sordes... in spiritu ardoris" (Is 4). Il
dannato sara mandato non al fuoco, ma nel fuoco: "Discedite a me, maledicti, in
ignem aeternum". Sicché il misero sara circondato dal fuoco, come un legno dentro
una fornace. Si trovera il dannato con un abisso di fuoco da sotto, un abisso di sopra,
e un abisso d'intorno. Se tocca, se vede, se respira; non tocca, non vede, né respira
altro che fuoco. Stara nel fuoco come il pesce nell'acqua. Ma questo fuoco non
solamente stara d'intorno al dannato, ma entrera anche dentro le sue viscere a
tormentarlo. Il suo corpo diventera tutto di fuoco, sicché bruceranno le viscere dentro
del ventre, il cuore dentro del petto, le cervella dentro il capo, il sangue dentro le
vene, anche le midolla dentro l'ossa: ogni dannato diventera in se stesso una fornace
di fuoco. "Pone eos ut clibanum ignis" (Ps 20,10). Taluni non possono soffrire di
camminare per una via battuta dal sole, di stare in una stanza chiusa con una
braciera, non soffrire una scintilla, che svola da una candela; e poi non temono quel
fuoco, che divora, come dice Isaia: "Quis poterit habitare de vobis cum igne
devorante?" (Is 33,14). Siccome una fiera divora un capretto, cosi il fuoco dell'inferno
divora il dannato; lo divora, ma senza farlo mai morire. Siegui pazzo, dice S. Pier
Damiani (parlando al disonesto), siegui a contentare la tua carne, che verra un giorno
in cui le tue disonesta diventeranno tutte pece nelle tue viscere, che fara piu grande e
piu tormentosa la fiamma che ti brucera nell'inferno: "Venit dies, imo nox, quando
libido tua vertetur in picem, qua se nutriat perpetuus ignis in tuis visceribus".
Aggiunge S. Girolamo che questo fuoco portera seco tutti i tormenti e dolori che si
patiscono in questa terra; dolori di fianco e di testa, di viscere, di nervi: "In uno igne
omnia supplicia sentiunt in inferno peccatores". In questo fuoco vi sara anche la pena
del freddo. "Ad nimium calorem transeat ab aquis nivium" (Iob 24,19). Ma sempre
bisogna intendere che tutte le pene di questa terra sono un'ombra, come dice il

80



Grisostomo, a paragone delle pene dell'inferno: "Pone ignem, pone ferrum, quid, nisi
umbra ad illa tormenta?".

Le potenze anche avranno il lor proprio tormento. Il dannato sara tormentato nella
memoria, col ricordarsi del tempo che ha avuto in questa vita per salvarsi, e I'ha
speso per dannarsi; e delle grazie che ha ricevute da Dio, e non se ne ha voluto
servire. Nell'intelletto, col pensare al gran bene che ha perduto, paradiso e Dio; e che
a questa perdita non vi & piu rimedio. Nella volonta, in vedere che gli sara negata
sempre oghi cosa che domanda. "Desiderium peccatorum peribit" (Ps 111,10). Il
misero non avra mai niente di quel che desidera, ed avra sempre tutto quello che
abborrisce, che saranno le sue pene eterne. Vorrebbe uscir da' tormenti, e trovar
pace, ma sara sempre tormentato, e non avra mai pace.

PUNTO III

Ma tutte queste pene son niente a rispetto della pena del danno. Non fanno l'inferno le
tenebre, la puzza, le grida e 'l fuoco; la pena che fa l'inferno € la pena di aver perduto
Dio. Dice S. Brunone: "Addantur tormenta tormentis, ac Deo non priventur". E S. Gio.
Grisostomo: "Si mille dixeris gehennas, nihil par dices illius doloris". Ed aggiunge S.
Agostino che se i dannati godessero la vista di Dio, "nullam poenam sentirent, et
infernus ipse verteretur in paradisum". Per intendere qualche cosa di questa pena, si
consideri che se taluno perde (per esempio) una gemma, che valea 100 scudi, sente
gran pena, ma se valea 200 sente doppia pena: se 400 piu pena. In somma quanto
cresce il valore della cosa perduta, tanto cresce la pena. Il dannato qual bene ha
perduto? un bene infinito, ch'é Dio; onde dice S. Tommaso che sente una pena in
certo modo infinita: "Poena damnati est infinita, quia est amissio boni infiniti".

Questa pena ora solo si teme da' santi. "Haec amantibus, non contemnentibus poena
est", dice S. Agostino. S. Ignazio di Loiola dicea: Signore, ogni pena sopporto, ma
questa no, di star privo di Voi. Ma questa pena niente si apprende da' peccatori, che si
contentano di vivere i mesi e gli anni senza Dio, perché i miseri vivono fra le tenebre.
In morte non perd han da conoscere il gran bene che perdono. L'anima in uscire da
questa vita, come dice S. Antonino, subito intende ch'ella & creata per Dio: "Separata
autem anima a corpore intelligit Deum summum bonum et ad illud esse creatam".
Onde subito si slancia per andare ad abbracciarsi col suo sommo bene; ma stando in
peccato, sara da Dio discacciata. Se un cane vede la lepre, ed uno lo tiene con una
catena, che forza fa il cane per romper la catena ed andare a pigliar la preda? L'anima
in separarsi dal corpo, naturalmente e tirata a Dio, ma il peccato la divide da Dio, e la
manda lontana all'inferno. "Iniquitates vestrae diviserunt inter vos, et Deum vestrum"
(Is 59,2). Tutto l'inferno dunque consiste in quella prima parola della condanna:
"Discedite a me, maledicti". Andate, dira Gesu Cristo, non voglio che vediate piu la
mia faccia. "Si mille quis ponat gehennas, nihil tale dicturus est, quale est exosum
esse Christo" (S. Gio. Grisostomo). Allorché Davide condannd Assalonne a non
comparirgli piu davanti, fu tale questa pena ad Assalonne che rispose: Dite a mio
padre, che o mi permetta di vedere la sua faccia o mi dia la morte (2 Reg 14,24).
Filippo II ad un grande che vide stare irriverente in chiesa, gli disse: Non mi comparite
piu davanti. Fu tanta la pena di quel grande, che giunto alla casa se ne mori di dolore.

81



Che sara, quando Dio in morte intimera al reprobo: Va via che io non voglio vederti
piu. "Abscondam faciem ab eo, et invenient eum omnia mala" (Deut 31,17). Voi (dira
Gesu a' dannati nel giorno finale) non siete pitu miei, io non sono piu vostro. "Voca
nomen eius, non populus meus, quia vos non populus meus, et ego non ero vester"
(Osea 1,9).

Che pena € ad un figlio, a cui gli muore il padre, o ad una moglie quando le muore lo
sposo, il dire: Padre mio, sposo mio, non t'ho da vedere piu. Ah se ora udissimo
un'anima dannata che piange, e le chiedessimo: Anima, perché piangi tanto? Questo
solo ella risponderebbe: Piango, perché ho perduto Dio, e non I'ho da vedere piu.
Almeno potesse la misera nell'inferno amare il suo Dio, e rassegnarsi alla sua volonta.
Ma no; se potesse cid0 fare, l'inferno non sarebbe inferno; l'infelice non puo
rassegnarsi alla volonta di Dio, perché e fatta nemica della divina volonta. Né puo
amare piu il suo Dio, ma l'odia e I'odiera per sempre; e questo sara il suo inferno, il
conoscere che Dio & un bene sommo e il vedersi poi costretto ad odiarlo, nello stesso
tempo che lo conosce degno d'infinito amore. "Ego sum ille nequam privatus amore
Dei", cosi rispose quel demonio, interrogato chi fosse da S. Caterina da Genova. Il
dannato odiera e maledira Dio, e maledicendo Dio, maledira anche i beneficii che gli
ha fatti, la creazione, la redenzione, i sagramenti, specialmente del battesimo e della
penitenza, e sopra tutto il SS. Sagramento dell'altare. Odiera tutti gli angeli e santi
ma specialmente I'angelo suo custode e i santi suoi avvocati, e piu di tutti la divina
Madre; ma principalmente maledira le tre divine Persone, e fra queste singolarmente il
Figlio di Dio, che un giorno € morto per la di lei salute, maledicendo le sue piaghe, il
suo sangue, le sue pene e la sua morte.

+ L'ETERNITA DELL'INFERNO
Et ibunt hi in supplicium aeternum (Matth 25,46)

PUNTO I

Se l'inferno non fosse eterno, non sarebbe inferno. Quella pena che non dura molto,
non € gran pena. A quell'infermo si taglia una postema, a quell'altro si foca una
cancrena; il dolore & grande, ma perché finisce tra poco, non € gran tormento. Ma
qual pena sarebbe, se quel taglio o quell'operazione di fuoco continuasse per una
settimana, per un mese intero? Quando la pena € assai lunga, ancorché sia leggiera,
come un dolore d'occhi, un dolore di mole, si rende insopportabile. Ma che dico
dolore? anche una commedia, una musica che durasse troppo, o fosse per tutto un
giorno, non potrebbe soffrirsi per lo tedio. E se durasse un mese? un anno? Che sara
I'inferno? dove non si ascolta sempre la stessa commedia, o la stessa musica: non vi
solo un dolore d'occhi, o di mole: non si sente solamente il tormento d'un taglio, o di
un ferro rovente, ma vi sono tutti i tormenti, tutti i dolori; e per quanto tempo? per
tutta I'eternita: "Cruciabuntur die ac nocte in saecula saeculorum" (Apoc 20,10).

Quest'eternita e di fede; non & gia qualche opinione, ma & verita attestataci da Dio in
tante Scritture: "Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum" (Matth 25,41). "Et hi
ibunt in supplicium aeternum" (Matth 25,46). "Poenas dabunt in interitu aeternas" (2
Thess 1,9). "Omnis igne salietur" (Marc 9,48). Siccome il sale conserva le cose, cosi il

82



fuoco dell'inferno nello stesso tempo che tormenta i dannati, fa [|'officio di sale
conservando loro la vita. "Ignis ibi consumit (dice S. Bernardo), ut semper reservet".

Or qual pazzia sarebbe quella di taluno, che per pigliarsi una giornata di spasso, si
volesse condannare a star chiuso in una fossa per venti, o trenta anni? Se l'inferno
durasse cent'anni; che dico cento? durasse non piu che due o tre anni, pure sarebbe
una gran pazzia, per un momento di vil piacere, condannarsi a due o tre anni di fuoco.
Ma non si tratta di trenta, di cento, né di mille, né di cento mila anni; si tratta
d'eternita, si tratta di patire per sempre gli stessi tormenti, che non avranno mai da
finire, né da alleggerirsi un punto. Hanno avuto ragione dunque i santi, mentre
stavano in vita, ed anche in pericolo di dannarsi, di piangere e tremare. Il B. Isaia
anche mentre stava nel deserto tra digiuni e penitenze, piangeva dicendo: Ah misero
me, che ancora non sono libero dal dannarmi! "Heu me miserum, quia nondum a
gehennae igne sum liber!".

PUNTO II

Chi entra una volta nell'inferno, di la non uscira piu in eterno. Questo pensiero facea
tremare Davide, dicendo: "Neque absorbeat me profundum, neque urgeat super me
puteus os suum" (Ps 68,16). Caduto ch'e il dannato in quel pozzo di tormenti, si
chiude la bocca e non si apre piu. Nell'inferno v'é porta per entrare, ma non v'e porta
per uscire: "Descensus erit (dice Eusebio Emisseno), ascensus non erit". E cosi spiega
le parole del Salmista: "Neque urgeat os suum; quia cum susceperit eos, claudetur
sursum, et aperietur deorsum". Fintanto che il peccatore vive, sempre pu0 avere
speranza di rimedio, ma colto ch'egli sara dalla morte in peccato, sara finita per lui
ogni speranza. "Mortuo homine impio, nulla erit ultra spes" (Prov 11,7). Almeno
potessero i dannati lusingarsi con qualche falsa speranza, e cosi trovare qualche
sollievo alla loro disperazione. Quel povero impiagato, confinato in un letto, & stato gia
disperato da' medici di poter guarire; ma pure si lusinga, e si consola con dire: Chi sa
se appresso si trovera qualche medico e qualche rimedio che mi sani. Quel misero
condannato alla galea in vita anche si consola, dicendo: Chi sa che pud succedere, e
mi libero da queste catene. Almeno (dico) potesse il dannato dire similmente cosi, chi
sa se un giorno uscird da questa prigione; e cosi potesse ingannarsi almeno con
questa falsa speranza. No, nell'inferno non v'e alcuna speranza né vera né falsa, non
vi € "chi sa". "Statuam contra faciem" (Ps 49,21). Il misero si vedra sempre innanzi
agli occhi scritta la sua condanna, di dover sempre stare a piangere in quella fossa di
pene: "Alii in vitam aeternam, et alii in opprobrium, ut videant semper" (Dan 12,2).
Onde il dannato non solo patisce quel che patisce in ogni momento, ma soffre in ogni
momento la pena dell'eternita, dicendo: Quel che ora patisco, io I'ho da patire per
sempre. "Pondus aeternitatis sustinet", dice Tertulliano.

Preghiamo dunque il Signore, come pregava S. Agostino: "Hic ure, hic seca, hic non
parcas, ut in aeternum parcas". I castighi di questa vita passano. "Sagittae tuae
transeunt, vox tonitrui tui in rota" (Ps 76,18). Ma i castighi dell'altra vita non passano
mai. Di questi temiamo; temiamo di quel tuono ("vox tonitrui tui in rota"), s'intende di
quel tuono della condanna eterna, che uscira dalla bocca del giudice nel giudizio
contro i reprobi: "Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum". E dice, "in rota"; la

83



ruota e figura dell'eternita, a cui non si trova termine. "Eduxi gladium meum de
vagina sua irrevocabilem" (Ez 21,5). Sara grande il castigo dell'inferno, ma cid che piu
dee atterrirci, & che sara castigo irrevocabile.

Ma come, dira un miscredente, che giustizia &€ questa? castigare un peccato che dura
un momento con una pena eterna? Ma come (io rispondo) pud aver l'ardire un
peccatore per un gusto d'un momento offendere un Dio d'infinita maesta? Anche nel
giudizio umano (dice S. Tommaso) la pena non si misura secondo la durazione del
tempo, ma secondo la qualita del delitto: "Non quia homicidium in momento
committitur, momentanea poena punitur". Ad un peccato mortale un inferno & poco:
all'offesa d'una maesta infinita si dovrebbe un castigo infinito, dice S. Bernardino da
Siena: "In omni peccato mortali infinita Deo contumelia irrogatur; infinitae autem
iniuriae infinita debetur poena". Ma perché, dice I'Angelico la creatura non & capace di
pena infinita nell'intensione, giustamente fa Dio che la sua pena sia infinita nella
estensione.

Oltreché questa pena dee esser necessariamente eterna, prima perché il dannato non
puo piu soddisfare per la sua colpa. In questa vita intanto puo soddisfare il peccator
penitente, in quanto gli sono applicati i meriti di Gesu Cristo; ma da questi meriti &
escluso il dannato; onde non potendo egli placare piu Dio, ed essendo eterno il suo
peccato, eterna dee essere ancora la sua pena. "Non dabit Deo placationem suam,
laborabit in aeternum" (Ps 48,8). Quindi dice il Belluacense: "Culpa semper poterit ibi
puniri, et nunquam poterit expiari"; poiché al dire di S. Antonino "ibi peccator
poenitere non potest"; e percio il Signore stara sempre con esso sdegnato. "Populus
cui iratus est Dominus usque in aeternum" (Malach 1,4). Di piu il dannato, benché Dio
volesse perdonarlo, non vuol esser perdonato, perché la sua volonta & ostinata e
confermata nell'odio contro Dio. Dice Innocenzo III: "Non humiliabuntur reprobi, sed
malignitas odii in illis excrescet". E S. Girolamo: "Insatiabiles sunt in desiderio
peccandi". Ond'e che la piaga del dannato e disperata, mentre ricusa anche il guarirsi.
"Factus est dolor eius perpetuus, et plaga desperabilis renuit curari" (Ier 15,18).

PUNTO III
La morte in questa vita & la cosa piu temuta da' peccatori, ma nell'inferno sara la piu
desiderata. "Quaerent mortem, et non invenient; et desiderabunt mori, et mors fugiet
ab eis" (Apoc 9,6). Onde scrisse S. Girolamo: "O mors quam dulcis esses, quibus tam
amara fuisti!". Dice Davide che la morte si pascera de' dannati: "Mors depascet eos"
(Psal 48,15). Spiega S. Bernardo che siccome la pecora pascendosi dell'erba, si ciba
delle frondi, ma lascia le radici, cosi la morte si pasce de' dannati, gli uccide ogni
momento, ma lascia loro la vita per continuare ad ucciderli colla pena in eterno: "Sicut
animalia depascunt herbas, sed remanent radices; sic miseri in inferno corrodentur a
morte, sed iterum reservabuntur ad poenas". Sicché dice S. Gregorio che il dannato
muore ogni momento senza mai morire: "Flammis ultricibus traditus semper
morietur". Se un uomo muore ucciso dal dolore, ognuno lo compatisce; almeno il
dannato avesse chi lo compatisse. No, muore il misero per lo dolore ogni momento,
ma non ha, né avra mai chi lo compatisca. Zenone imperadore, chiuso in una fossa,
gridava: Apritemi per pieta. Non fu da niuno inteso, onde fu ritrovato morto da
disperato, poiché si avea mangiate le stesse carni delle sue braccia. Gridano i presciti
84



dalla fossa dell'inferno, dice S. Cirillo Alessandrino, ma niuno viene a cacciarneli, e
niuno ne ha compassione: "Lamentantur, et nullus eripit; plangunt et nemo
compatitur”.

E questa loro miseria per quanto tempo durera? per sempre, per sempre. Narrasi
negli Esercizi spirituali del P. Segneri Iuniore (scritti dal Muratori) che in Roma
essendo dimandato il demonio, che stava nel corpo d'un ossesso, per quanto tempo
doveva star nell'inferno; rispose con rabbia, sbattendo la mano su d'una sedia:
"Sempre, sempre". Fu tanto lo spavento, che molti giovani del Seminario Romano, che
ivi si trovavano, si fecero una confessione generale, e mutarono vita a questa gran
predica di due parole: "Sempre, sempre". Povero Giuda! son passati gia mille e
settecento anni che sta nell'inferno, e I'inferno suo ancora € da capo. Povero Caino!
egli sta nel fuoco da cinque mila e 700 anni, e l'inferno suo € da capo. Fu interrogato
un altro demonio, da quanto tempo era andato all'inferno, e rispose: "leri". Come ieri,
gli fu detto, se tu sei dannato da cinque mila e piu anni? Rispose di nuovo: Oh se
sapessivo che viene a dire eternita, bene intendereste che cinque mila anni non sono
a paragone neppure un momento. Se un angelo dicesse ad un dannato: Uscirai
dall'inferno, ma quando son passati tanti secoli, quante sono le goccie dell'acqua, le
frondi degli alberi e le arene del mare, il dannato farebbe piu festa, che un mendico in
aver la nuova d'esser fatto re. Si, perché passeranno tutti questi secoli, si
moltiplicheranno infinite volte, e I'inferno sempre sara da capo. Ogni dannato farebbe
questo patto con Dio: Signore, accrescete la pena mia quanto volete; fatela durare
guanto vi piace; metteteci termine, e son contento. Ma no, che questo termine non vi
sara mai. La tromba della divina giustizia non altro suonera nell'inferno che "sempre,
sempre, mai, mai".

Dimanderanno i dannati ai demoni: A che sta la notte? "Custos, quid de nocte?" (Is
21,11). Quando finisce? quando finiscono queste tenebre, queste grida, questa puzza,
queste fiamme, questi tormenti? E loro & risposto: "Mai, mai". E quanto dureranno?
"Sempre, sempre". Ah Signore, date luce a tanti ciechi, che pregati a non dannarsi,
rispondono: All'ultimo, se vado all'inferno pazienza. Oh Dio, essi non hanno pazienza
di sentire un poco di freddo, di stare in una stanza troppo calda, di soffrire una
percossa; e poi avranno pazienza di stare in un mar di fuoco, calpestati da' diavoli e
abbandonati da Dio e da tutti per tutta I'eternita!

4+ RIMORSI DEL DANNATO
Vermis eorum non moritur (Marc 9,47)

PUNTO I
Per questo verme che non muore, spiega S. Tommaso che s'intende il rimorso di
coscienza, dal quale eternamente sara il dannato tormentato nell'inferno. Molti
saranno i rimorsi con cui la coscienza rodera il cuore de' reprobi, ma tre saranno i
rimorsi piu tormentosi: il pensare al poco per cui si son dannati: al poco che dovean
fare per salvarsi: e finalmente al gran bene che han perduto. Il primo rimorso dunque
che avra il dannato sara il pensare per quanto poco s'é€ perduto. Dopo che Esau ebbesi
cibato di quella minestra di lenticchie, per cui avea venduta la sua primogenitura, dice
85



la Scrittura che per lo dolore e rimorso della perdita fatta si pose ad urlare: "Irrugiit
clamore magno" (Gen 27,34). Oh quali altri urli e ruggiti dara il dannato pensando che
per poche soddisfazioni momentanee e avvelenate si ha perduto un regno eterno di
contenti, e si ha da vedere eternamente condannato ad una continua morte! Onde
piangera assai piu amaramente, che non piangeva Gionata, allorché videsi condannato
a morte da Saulle suo padre, per essersi cibato d'un poco di mele. "Gustans gustavi
paulum mellis, et ecce morior" (1 Reg 14,43). Oh Dio, e qual pena apportera al
dannato il vedere allora la causa della sua dannazione? Al presente che cosa a noi
sembra la nostra vita passata, se non un sogno, un momento? Or che pareranno a chi
sta nell'inferno quelli cinquanta, o sessanta anni di vita, che avra vivuti in questa
terra, quando si trovera nel fondo dell'eternita, in cui saranno gia passati cento e mille
milioni d'anni, e vedra che la sua eternita allora comincia! Ma che dico cinquanta anni
di vita? cinquanta anni tutti forse di gusti? e che forse il peccatore vivendo senza Dio,
sempre gode ne' suoi peccati? quando durano i gusti del peccato? durano momenti; e
tutto I'altro tempo per chi vive in disgrazia di Dio, & tempo di pene e di rancori. Or che
pareranno quelli momenti di piaceri al povero dannato? e specialmente che parera
quell'uno ed ultimo peccato fatto, per lo quale s'é perduto? Dunque (dira) per un
misero gusto brutale ch'e durato un momento, e appena avuto € sparito come vento,
io avro da stare ad ardere in questo fuoco, disperato ed abbandonato da tutti, mentre
Dio sara Dio per tutta I'eternita!

PUNTO II

Dice S. Tommaso che questa sara la pena principale de' dannati, il vedere che si son
perduti per niente, e che con tanta facilita poteano acquistarsi la gloria del paradiso,
se voleano: "Principaliter dolebunt, quod pro nihilo damnati sunt, et facillime vitam
poterant consequi sempiternam". Il secondo rimorso dunque della coscienza sara il
pensare al poco che dovean fare per salvarsi. Comparve a S. Umberto un dannato e
gli disse che quest'appunto era la maggiore afflizione, che cruciavalo nell'inferno, il
pensiero del poco per cui s'era dannato, e del poco che avrebbe avuto a fare per
salvarsi. Dira allora il misero: S'io mi mortificava a non guardare quell'oggetto, se
vincea quel rispetto umano, se fuggiva quell'occasione, quel compagno, quella
conversazione, non mi sarei dannato. Se mi fossi confessato ogni settimana, se avessi
frequentata la Congregazione, se avessi letto ogni giorno quel libretto spirituale, se mi
fossi raccomandato a Gesu Cristo ed a Maria, non sarei ricaduto. Ho proposto tante
volte di farlo, ma non I'ho eseguito; o pure I'ho cominciato a fare, e poi I'ho lasciato, e
percio mi son perduto.

Accresceranno la pena di questo rimorso gli esempi, che avra avuti degli altri suoi
buoni amici e compagni; e piu l'accresceranno i doni che Dio gli avea concessi per
salvarsi: doni di natura, come buona sanita, beni di fortuna, talenti che 'l Signore gli
avea dati affin di bene impiegarli, e farsi santo: doni poi di grazia, tanti lumi,
ispirazioni, chiamate, e tanti anni conceduti a rimediare il mal fatto: ma vedra che in
guesto stato miserabile, al quale & arrivato, non v'é pit tempo da rimediare. Sentira
I'Angelo del Signore che grida e giura: "Et Angelus, quem vidi stantem, iuravit per
viventem in saecula saeculorum... quia tempus non erit amplius" (Apoc 10,6). Oh che
spade crudeli saranno tutte queste grazie ricevute al cuore del povero dannato,

86



allorché vedra esser finito gia il tempo di poter piu dar riparo alla sua eterna ruina.
Dira dunque piangendo cogli altri suoi compagni disperati: "Transiit messis, finita est
aestas, et nos salvati non sumus" (Ier 8,20). Dira: Oh se le fatiche che ho fatte per
dannarmi, l'avessi spese per Dio, mi troverei fatto un gran santo; ed ora che me ne
trovo, se non rimorsi e pene, che mi tormenteranno in eterno? Ah che questo pensiero
cruciera il dannato piu che il fuoco, e tutti gli altri tormenti dell'inferno; il dire: Io
poteva essere per sempre felice, ed ora ho da essere per sempre infelice.

PUNTO III

Il terzo rimorso del dannato sara il vedere il gran bene, che ha perduto. Dice S.
Giovanni Grisostomo che i presciti saranno piu tormentati dalla perdita fatta del
paradiso, che dalle stesse pene dell'inferno: "Plus coelo torquentur, quam gehenna".
Disse l'infelice principessa Elisabetta regina d'Inghilterra: Diami Dio quarant'anni di
regno, ed io gli rinunzio il paradiso. Ebbe la misera questi quarant'anni di regno, ma
ora che lI'anima sua ha lasciato questo mondo, che dice? certamente che non la sente
cosi; oh come ora se ne trovera afflitta e disperata, pensando che per quarant'anni di
regno terreno, posseduto fra timori ed angustie, ha perduto eternamente il regno del
cielo.

Ma quello che piu affliggera in eterno il dannato, sara il vedere che ha perduto il cielo
e 'l sommo bene ch'e Dio, non gia per sua mala sorte, o per malevolenza altrui, ma
per propria colpa. Vedra ch'egli & stato creato per lo paradiso; vedra che Dio ha dato
in mano di lui I'elezione a procurarsi, o la vita, o la morte eterna. "Ante hominem vita,
et mors... quod placuerit ei dabitur illi" (Eccli 15,18). Sicché vedra essere stato in
mano sua, se voleva, il rendersi eternamente felice, e vedra ch'egli da se stesso ha
voluto precipitarsi in quella fossa di tormenti, dalla quale non potra piu uscirne, né vi
sara mai alcuno che procurera di liberarnelo. Vedra salvati tanti suoi compagni, che si
saran trovati negli stessi, e forse maggiori pericoli di peccare, ma perché han saputo
contenersi con raccomandarsi a Dio, o pure se vi son caduti, perché han saputo presto
risorgere e darsi a Dio, si son salvati; ma egli perché non ha voluta finirla, & andato
infelicemente a finir nell'inferno, in quel mare di tormenti, senza speranza di potervi
piu rimediare.

Fratello mio, se per lo passato ancora voi siete stato cosi pazzo, che avete voluto
perdere il paradiso e Dio per un gusto miserabile, procurate di darvi presto rimedio
ora ch'é tempo. Non vogliate seguire ad esser pazzo. Tremate di andare a piangere la
vostra pazzia in eterno. Chi sa se questa considerazione che leggete, e I'ultima
chiamata che vi fa Dio. Chi sa se ora non mutate vita, ad un altro peccato mortale che
farete, il Signore v'abbandoni, e per questo poi vi mandera a penare eternamente tra
quella ciurma di pazzi, che ora stanno all'inferno, e confessano il loro errore ("ergo
erravimus"), ma lo confessano disperati, vedendo che al loro errore non v'é piu
rimedio. Quand'il demonio vi tenta a peccare di nuovo, ricordatevi dell'inferno, e
ricorrete a Dio, alla SS. Vergine; il pensier dell'inferno vi liberera dall'inferno.
"Memorare novissima tua, et in aeternum non peccabis" (Eccli 7), perché il pensier
dell'inferno vi fara ricorrere a Dio.

87



4+ IL PARADISO
Tristitia vestra vertetur in gaudium (Io 16,20)

PUNTO I

Procuriamo al presente di soffrir con pazienza le afflizioni di questa vita, offerendole a
Dio in unione delle pene che pati Gesu Cristo per nostro amore; e facciamoci animo
colla speranza del paradiso. Finiranno un giorno tutte queste angustie, dolori,
persecuzioni, timori; e salvandoci, diventeranno per noi gaudii e contenti nel regno de'
beati. Cosi ci fa animo il Signore: "Tristitia vestra vertetur in gaudium" (Io 16,20).
Consideriamo dunque oggi qualche cosa del paradiso. Ma che diremo di questo
paradiso, se neppure i santi piu illuminati han saputo darci ad intendere le delizie, che
Dio riserva a' suoi servi fedeli? Davide altro non seppe dirne che 'l paradiso € un bene
troppo desiderabile: "Quam dilecta tabernacula tua, Domine virtutum!" (Ps 83,2). Ma
voi almeno, S. Paolo mio, voi che aveste la sorte d'essere stato rapito a vedere il cielo
("Raptus in paradisum"), diteci qualche cosa di cid che avete veduto. No, dice
I'Apostolo, cid che ho veduto, non & possibile spiegarlo. Son le delizie del paradiso:
"Arcana verba, quae non licet homini loqui" (2 Cor 12,4). Sono si grandi che non
possono spiegarsi, se non si godono. Altro io non posso dirvi, dice I'Apostolo, che
"oculus non vidit, nec auris audivit, neque in cor hominis ascendit, quae praeparavit
Deus iis, qui diligunt illum" (1 Cor 2,9). Niun uomo in terra ha vedute mai, né udite,
né comprese le bellezze, le armonie, i contenti, che Dio ha preparati a coloro che
I'amano.

Non possiamo noi esser capaci de i beni del paradiso, perché non abbiamo altre idee,
che de' beni di questa terra. Se i cavalli avessero mai il discorso, e sapessero che il
padrone sposandosi ha preparato un gran banchetto, s'immaginerebbero che il
banchetto non consisterebbe in altro, che in buona paglia, buona avena ed orzo:
perché i cavalli non hanno idea d'altri cibi che di questi. Cosi pensiamo noi de i beni
del paradiso. E bello il vedere in tempo d'esta nella notte il cielo stellato: € gran
delizia in tempo di primavera trovarsi in una marina, quando il mare e placido, in cui
vi si vedono dentro scogli vestiti d'erba, e pesci che guizzano: € gran delizia il trovarsi
in un giardino pieno di frutti e fiori, circondato da fontane che scorrono, e con uccelli
che van volando e cantando d'intorno. Dira taluno: Oh che paradiso! Che paradiso?
che paradiso? altri sono i beni del paradiso. Per intendere qualche cosa in confuso del
paradiso, si consideri ch'ivi sta un Dio onnipotente, impegnato a deliziare le anime che
ama. Dice S. Bernardo: Vuoi sapere che cosa vi € in paradiso? "Nihil est quod nolis,
totum est quod velis". Ivi non vi & cosa che dispiaccia, e vi e tutto quello che piace.

Oh Dio, che dira I'anima in entrare in quel regno beato! Immaginiamoci che muoia
quella verginella, o quel giovine, ch'essendosi consagrato all'lamore di Gesu Cristo,
arrivata la morte, lascia gia questa terra. L'anima & presentata al giudizio, il giudice
I'abbraccia e le dichiara ch'é salva. Le viene ad incontro I'Angelo Custode, e se ne
rallegra; ella lo ringrazia dell'assistenza fattale, e I'Angelo poi le dice: Via su, anima
bella, allegramente gia sei salva, vieni a vedere la faccia del tuo Signore. Ecco I'anima
gia passa le nubi, le sfere, le stelle: entra nel cielo. Oh Dio, che dira nel metter piede
la prima volta in quella patria beata, e in dar la prima occhiata a quella citta di delizie!

88



Gli angeli e i santi le verranno ad incontro, e giubilando le daranno il benvenuto. lvi
che consolazione avra in incontrarsi co' suoi parenti, o amici entrati gia prima in
paradiso, e co' suoi santi avvocati! Vorra I'anima allora genuflettersi avanti di loro per
venerarli, ma le diranno quei santi: "Vide ne faceris, conservus tuus sum" (Apoc
22,9). Indi sara portata a baciare i piedi a Maria ch'é la Regina del paradiso. Qual
tenerezza sentira I'anima in conoscere di vista la prima volta quella divina Madre, che
tanto I'ha aiutata a salvarsi! poiché allora vedra I'anima tutte le grazie, che le ha
ottenute Maria, dalla quale poi si vedra amorosamente abbracciata. Indi dalla stessa
Regina sara I'anima condotta a Gesu, che la ricevera come sposa e le dira: "Veni de
Libano, sponsa mea, veni, coronaberis" (Cant 4,8). Sposa mia, allegramente, son
finite le lagrime, le pene e i timori; ricevi la corona eterna, ch'io t'ho acquistata col
mio sangue. Gesu stesso poi la portera a ricever la benedizione dal suo Padre divino,
che abbracciandola la benedira dicendole: "Intra in gaudium Domini tui" (Matth
25,21). Ella sara beata della medesima beatitudine ch'Egli gode.

PUNTO II

Entrata che sara I'anima nella beatitudine di Dio, "nihil est quod nolit", non avra cosa
piu che l'affanni. "Absterget Deus omnem lacrimam ab oculis eorum, et mors ultra
non erit; neque luctus, neque clamor, neque dolor erit ultra; quia prima abierunt. Et
dixit qui sedebat in throno: Ecce nova facio omnia" (Apoc 21,4). Nel paradiso non vi
sono piu infermita, non poverta, né incomodi: non vi sono piu vicende di giorni e di
notti, né di freddo o di caldo. Ivi & un continuo giorno sempre sereno, una continua
primavera sempre deliziosa. Ivi non vi sono piu persecuzioni o invidie; in quel regno
d'amore tutti s'amano teneramente, e ciascuno gode del bene dell'altro come fosse
suo. Non vi sono piu timori, perché I'anima confermata in grazia non puod piu peccare
e perdere il suo Dio. "Ecce nova facio omnia". Ogni cosa & nuova, ed ogni cosa
consola e sazia. "Totum est quod velis". Ivi sara contentata la vista, in rimirare quella
citta di perfetta bellezza: "Urbs perfecti decoris" (Thren 2,15). Che delizia sarebbe
vedere una citta, dove il pavimento delle vie fosse di cristallo, i palagi d'argento con i
soffitti d'oro, e tutt'adorni di festoni di fiori? Oh quanto sara piu bella la citta del
paradiso! Che sara poi vedere que' cittadini tutti vestiti alla regale, poiché tutti sono
re, come parla S. Agostino: "Quot cives tot reges!" Che sara veder Maria, che
comparira piu bella che tutto il paradiso! Che sara poi vedere I'Agnello divino, lo sposo
Gesu! Santa Teresa appena vide una volta una mano di Gesu Cristo, rimase stupida
per tanta bellezza. Sara contentato I'odorato con quegli odori, ma odori di paradiso.
Sara contentato l'udito colle armonie celesti. S. Francesco intese una volta da un
angelo una sola arcata di viola, ed ebbe a morirne per la dolcezza. Che sara sentir
tutt'i santi e gli angeli cantare a coro le glorie di Dio! "In saecula saeculorum
laudabunt te" (Ps 83,5). Che sara udir Maria che loda Dio! La voce di Maria in cielo,
dice S. Francesco di Sales, sara come d'un uscignuolo in un bosco, che supera il canto
di tutti gli altri uccellini, che vi sono. In somma ivi son tutte le delizie, che possono
desiderarsi.

Ma queste delizie sinora considerate sono i minori beni del paradiso. Il bene che fa il
paradiso e il sommo bene ch'é Dio. "Totum quod exspectamus (dice S. Agostino),
duae syllabae sunt, Deus". Il premio che il Signore ci promette, non sono solamente le

89



bellezze, le armonie e gli altri gaudi di quella citta beata: il premio principale & Dio
medesimo, cioe il vedere e I'amare Dio da faccia a faccia. "Ego ero merces tua magna
nimis" (Gen 15,1). Dice S. Agostino che se Dio facesse veder la sua faccia a' dannati,
"continuo infernus ipse in amoenum converteretur paradisum". E soggiunge che se ad
un'anima uscita da questa vita stesse ad eleggere o di veder Dio e star nelle pene
dell'inferno, o pure di non vederlo ed esser liberata dall'inferno, "eligeret potius videre
Dominum, et esse in illis poenis".

Questo gaudio di vedere e amar Dio da faccia a faccia, da noi in questa vita non puo
comprendersi; ma argomentiamone qualche cosa dal saper per prima che I'amor
divino € cosi dolce, che anche in questa vita € giunto a sollevar da terra non solo
I'anime, ma ancora i corpi de' santi. S. Filippo Neri fu una volta rapito in aria con tutto
lo scanno a cui s'afferro. S. Pietro d'Alcantara fu anche alzato da terra abbracciato ad
un albero svelto sin dalle radici. In oltre sappiamo che i santi martiri per la dolcezza
dell'amor divino giubilavano negli stessi tormenti. S. Vincenzo mentr'era tormentato,
parlava in modo (dice S. Agostino) che "alius videbatur pati, alius loqui". S. Lorenzo
stando sulla graticola sul fuoco, insultava il tiranno: "Versa, et manduca"; si, dice lo
stesso S. Agostino, perché Lorenzo, "hoc igne (del divino amore) accensus non sentit
incendium". In oltre, che dolcezze prova un peccatore in questa terra, anche in
piangere i suoi peccati! Onde dicea S. Bernardo: "Si tam dulce est flere pro te, quid
erit gaudere de te". Che suavita poi non prova un'anima, a cui nell'orazione se le
scopre con un raggio di luce la divina bonta, le misericordie che I'ha usate e I'amore
che I'ha portato e porta Gesu Cristo! si sente allora I'anima struggere, e venir meno
per I'amore. E pure in questa terra noi non vediamo Dio com'é: lo vediamo allo scuro.
"Videmus nunc per speculum in aenigmate, tunc autem facie ad faciem" (1 Cor
13,12). Al presente noi abbiamo una benda avanti gli occhi, e Dio sta sotto la portiera
della fede, e non si fa da noi vedere; che sara quando dagli occhi nostri si togliera la
benda, e s'alzera la portiera, e vedremo Dio da faccia a faccia? vedremo quant'e bello
Dio, quant'e€é grande, quant'eé giusto, quant'e perfetto, quant'e amabile e
quant'amoroso.

PUNTO III
In questa terra la maggior pena che affligge I'anime che amano Dio, e sono in
desolazione, € il timore di non amare e di non essere amate da Dio. "Nescit homo,
utrum amore an odio dignus sit" (Eccle 9,1). Ma nel paradiso I'anima € sicura ch'ella
ama Dio, e ch'é amata da Dio; vede ch'ella e felicemente perduta nell'amor del suo
Signore, e che 'l Signore la tiene abbracciata come figlia cara, e vede che quest'amore
non si sciogliera mai piu in eterno. Accrescera le beate fiamme all'anima il meglio
conoscere che fara allora, quale amore & stato di Dio I'essersi fatto uomo, e morire
per lei! quale amore l'istituzione del SS. Sagramento, un Dio farsi cibo d'un verme!
Vedra allora anche I'anima distintamente tutte le grazie che Dio le ha fatte in liberarla
da tante tentazioni e pericoli di perdersi; ed allora vedra che quelle tribolazioni,
infermita, persecuzioni e perdite, ch'ella chiamava disgrazie e castighi di Dio, sono
state tutte amore e tiri della divina provvidenza per condurla al paradiso. Vedra
specialmente la pazienza che ha avuta Dio in sopportarla dopo tanti peccati, e le
misericordie che le ha usate, donandole tanti lumi e tante chiamate d'amore. Vedra
90



lassu di quel monte beato tante anime dannate nell'inferno per meno peccati de' suoi,
ed ella si vedra gia salva, che possiede Dio, ed & sicura di non avere piu a perdere
guel sommo bene per tutta I'eternita.

Sempre dunque il beato godera quella felicita, che per tutta I'eternita in ogni momento
gli sara sempre nuova, come se quel momento fosse la prima volta in cui la godesse.
Sempre desiderera quel gaudio, e sempre l'otterra: sempre contenta, sempre
sitibonda: sempre sitibonda, e sempre saziata; si, perché il desiderio del paradiso non
porta pena, e 'l possesso non porta tedio. In somma siccome i dannati sono vasi pieni
d'ira, i beati sono vasi pieni di contento, in modo che non hanno piu che desiderare.
Dice S. Teresa che anche in questa terra, quando Iddio introduce un'anima nella cella
del vino, cioé del suo divino amore, la rende felicemente ubbriaca, talmente ch'ella
perde l'affetto a tutte le cose terrene. Ma in entrare in paradiso, oh quanto piu
perfettamente, come dice Davide, gli eletti "inebriabuntur ab ubertate domus tuae"
(Ps 35,9). Allora avverra che I'anima in vedere alla scoverta, e in abbracciarsi col suo
sommo bene, restera talmente inebriata d'amore, che felicemente si perdera in Dio,
cioe affatto si scordera di se stessa, e non pensera d'allora in poi che ad amare, a
lodare e benedire quell'infinito bene, che possiede.

Quando dunque ci affliggono le croci di questa vita, confortiamoci a sopportarle
pazientemente colla speranza del paradiso. S. Maria Egizziaca, dimandata in fine della
sua vita dall'Abbate Zosimo, come avea potuto soffrire di vivere per tanti anni in quel
deserto? Rispose: "Colla speranza del paradiso". S. Filippo Neri, essendogli offerta la
dignita cardinalizia, butto la berretta in aria dicendo: "Paradiso, paradiso". Fra Egidio
Francescano in sentir nominare paradiso, era sollevato in aria per lo contento. Cosi
parimenti ancora noi, quando ci vediamo angustiati dalle miserie di questa terra,
alziamo gli occhi al cielo e consoliamoci, sospirando e dicendo: "Paradiso, paradiso".
Pensiamo, che, se saremo fedeli a Dio, finiranno un giorno tutte queste pene, miserie
e timori, e saremo ammessi in quella patria beata, dove saremo pienamente felici,
mentre Dio sara Dio. Ecco che ci aspettano i santi, ci aspetta Maria; e Gesu sta colla
corona in mano, per renderci re di quel regno eterno.

+ LA PREGHIERA
Petite, et dabitur vobis... omnis enim qui petit, accipit (Luc 11,10)

PUNTO I
Non solo in questo, ma in mille luoghi dell'antico e nuovo Testamento promette Dio di
esaudir chi lo prega. "Clama ad me, et exaudiam te" (Iob 33,3): Volgiti a me, ed io ti
esaudiro. "Invoca me, et eruam te" (Ps 49,15): Chiamami, ed io ti liberero da'
pericoli. "Si quid petieritis me in nomine meo, hoc faciam" (Io 14,14): Quel che mi
domanderai per li meriti miei, tutto faro. "Quodcunque volueritis, petetis, et fiet vobis"
(Io 15,7): Cercate quanto volete, basta che lo cerchiate, e vi sara conceduto. E tanti
altri passi simili. Quindi disse Teodoreto che I'orazione € una ma puo ottenere tutte le
cose: "Oratio cum sit una, omnia potest". Dice S. Bernardo che quando noi
preghiamo, il Signore o ci dara la grazia richiesta, o un'altra per noi piu utile. "Aut
dabit quod petimus, aut quod nobis noverit esse utilius". Intanto ci fa animo a pregare
91



il profeta, assicurandoci che Dio € tutto pieta verso coloro che lo chiamano in aiuto:
"Tu Domine suavis, et mitis, et multae misericordiae omnibus invocantibus te" (Ps
85). E maggior animo ci fa S. Giacomo dicendo: "Si quis vestrum indiget sapientia,
postulet a Deo, qui dat omnibus affluenter, nec improperat" (Iac 1,5). Dice questo
apostolo che quando il Signore & pregato, allarga le mani e dona piu di cid che gli si
domanda, "dat omnibus affluenter, nec improperat", né ci rimprovera i disgusti che gli
abbiamo dati; quando & pregato, par che si dimentichi di tutte I'offese che gli abbiamo
fatte.

Diceva S. Giovanni Climaco che la preghiera in certo modo fa violenza a Dio a
concederci quanto gli cerchiamo: "Oratio pie Deo vim infert". Violenza, ma violenza
che gli & cara, e da noi la desidera. "Haec vis grata Deo", scrisse Tertulliano. Si,
perché (siccome parla S. Agostino) ha piu desiderio Dio di far bene a noi, che noi di
riceverlo: "Plus vult ille tibi beneficia elargiri, quam tu accipere concupiscas". E la
ragione di cio si &, perché Dio di sua natura e bonta infinita: "Deus cuius natura
bonitas", scrive S. Leone. E percio ha un sommo desiderio di far parte a noi de' suoi
beni. Quindi dicea S. Maria Maddalena de' Pazzi che Dio resta quasi obbligato a
quell'anima, che lo prega, mentre cosi gli apre la via a contentare il suo desiderio di
dispensare a noi le sue grazie. E Davide dicea che questa bonta del Signore in
esaudire subito chi lo prega, facea conoscergli ch'Egli era il suo vero Dio: "In
guacunque die invocavero te, ecce cognovi quia Deus meus es tu" (Ps 55,10). A torto
taluni si lamentano (avverte S. Bernardo) che manchi loro il Signore; molto piu
giustamente si lamenta il Signore che molti a lui mancano, lasciando di venire a
cercargli le grazie: "Multi queruntur deesse sibi gratiam, sed multo iustius gratia
quereretur deesse sibi multos". E di cid appunto par che si lamentasse un giorno il
Redentore co' suoi discepoli: "Usque modo non petistis quidquam in nomine meo;
petite et accipietis, ut gaudium vestrum sit plenum" (Io 16,24). Non vi lamentate di
me (par che dicesse), se non siete stati pienamente felici, lamentatevi di voi, che non
mi avete richieste le grazie; chiedetemele da oggi avanti e sarete contenti.

Da cio i monaci antichi conclusero nelle loro conferenze non esservi esercizio piu utile
per salvarsi, che 'l sempre pregare e dire: Signhore, aiutatemi: "Deus, in adiutorium
meum intende". Il Ven. P. Paolo Segneri dicea di se stesso che nelle sue meditazioni
prima tratteneasi in fare affetti, ma poi conoscendo la grande efficacia della preghiera,
procurava per lo piu di trattenersi in pregare. Facciamo noi sempre lo stesso. Abbiamo
un Dio che troppo ci ama, ed & sollecito della nostra salute, e percido sta sempre
pronto ad esaudir chi lo prega. I principi della terra, dice il Grisostomo a pochi danno
udienza, ma Dio la da ad ognun che la vuole: "Aures principis paucis patent, Dei vero
omnibus volentibus".

PUNTO II

Consideriamo in oltre la necessita della preghiera. Dice S. Gio. Grisostomo che

siccome il corpo € morto senza I'anima, cosi I'anima € morta senza orazione. Dice

similmente che come I'acqua € necessaria alle piante per non seccare, cosi |'orazione &

necessaria a noi per non perderci. "Non minus quam arbores aquis, precibus

indigemus". Dio vuol salvi tutti: "Omnes homines vult salvos fieri" (1 Tim 2,4). E non
92



vuole che alcuno si perda: "Patienter agit propter vos, nolens aliquos perire, sed
omnes ad poenitentiam reverti" (2 Petr 3,9). Ma vuole che noi gli domandiamo le
grazie necessarie per salvarci; poiché da una parte non possiamo osservare i divini
precetti e salvarci senza I'attuale aiuto del Signore; e dall'altra Egli non vuole darci le
grazie (ordinariamente parlando), se non ce le cerchiamo. Che percido disse il sagro
Concilio di Trento che Dio non impone precetti impossibili, poiché o ci dona la grazia
prossima ed attuale ad osservarli, oppure ci da la grazia di cercargli questa grazia
attuale: "Deus impossibilia non iubet, sed iubendo monet et facere quod possis, et
petere quod non possis, et adiuvat ut possis". Mentre insegna S. Agostino che
eccettuate le prime grazie, come sono la chiamata alla fede, o alla penitenza, tutte
I'altre (e specialmente la perseveranza) Dio non le concede se non a chi prega:
"Constat alia Deus dare etiam non orantibus, sicut initium fidei; alia nonnisi orantibus
praeparasse, sicut usque in finem perseverantiam".

Da cio concludono i Teologi con S. Basilio, S. Agostino, S. Gio. Grisostomo, Clemente
Alessandrino ed altri che la preghiera agli adulti € necessaria di necessita di mezzo.
Sicché senza pregare € impossibile ad ognuno il salvarsi. E cio dice il dottissimo Lessio
doversi tener di fede: "Fide tenendum est orationem adultis ad salutem esse
necessariam, ut colligitur ex Scripturis".

Le Scritture son chiare. "Oportet semper orare" (Luc 18,1). "Orate, ut non intretis in
tentationem" (Io 4,2). "Petite, et accipietis" (Io 16,24). "Sine intermissione orate" (1
Thess 5,17). Or le suddette parole: "Oportet, orate, petite" secondo la sentenza
comune de' dottori con S. Tommaso importano precetto, che obbliga sotto colpa grave
specialmente in tre casi: 1. quando I'uomo sta in peccato; 2. quando € in pericolo di
morte; 3. quando € in grave pericolo di peccare; e ordinariamente poi insegnano i
dottori che chi per un mese, o al pit due non prega, non € scusato da peccato
mortale. La ragione &, perché la preghiera € un mezzo, senza di cui non possiamo
ottenere gli aiuti necessari a salvarci da' peccati.

"Petite, et accipietis". Chi cerca ottiene; dunque, dice S. Teresa, chi non cerca non
ottiene. E prima lo disse S. Giacomo: "Non habetis, propter quod non postulatis" (Iac
4,2). E specialmente € necessaria la preghiera, per ottenere la virtu della continenza.
"Et ut scivi, quia aliter non possum esse continens, nisi Deus det... adii Dominum, et
deprecatus sum" (Sap 8,21). Concludiamo questo punto. Chi prega, certamente si
salva; chi non prega, certamente si danna. Tutti coloro che si son salvati, si son
salvati col pregare. Tutti coloro che si son dannati, si son dannati per non pregare; e
questa €, e sara per sempre la loro maggior disperazione nell'inferno, l'aversi potuto
cosi facilmente salvare col pregare, ed ora non essere piu a tempo di farlo.

PUNTO III

Consideriamo per ultimo le condizioni della preghiera. Molti pregano e non ottengono,

perché non pregano come si dee. "Petitis et non accipitis, eo quod male petatis" (Iac

4,3). Per ben pregare primieramente vi bisogna umilta. "Deus superbis resistit,

humilibus autem dat gratiam" (Iac 4,6). Dio non esaudisce le domande de' superbi,

ma all'incontro non fa partire da sé le preghiere degli umili senza esaudirle. "Oratio
93



humiliantis se nubes penetrabit, et non discedet, donec Altissimus aspiciat" (Eccli
35,21). E cido, benché per lo passato sieno stati peccatori. "Cor contritum et
humiliatum Deus non despicies" (Ps 50). Per secondo vi bisogna confidenza. "Nullus
speravit in Domino, et confusus est" (Eccli 2,11). A tal fine ci insegnd Gesu Cristo che
cercando le grazie a Dio non lo chiamiamo con altro nome che di Padre (Pater noster);
acciocché lo preghiamo con quella confidenza, con cui ricorre un figlio al proprio
padre. Chi cerca dunque con confidenza ottiene tutto: "Omnia quaecunque orantes
petitis, credite quia accipietis, et evenient vobis" (Marc 11). E chi pu0 temere, dice S.
Agostino, ch'abbia a mancargli cio che gli viene promesso dalla stessa verita ch'e Dio?
"Quis falli metuit, dum promittit veritas?". Non & Dio come gli uomini, dice la
Scrittura, che promettono e poi mancano, o perché mentiscono allorché promettono, o
pure perché poi mutano volonta: "Non est Deus quasi homo, ut mentiatur, nec ut
mutetur; dixit ergo, et non faciet?" (Num 23). E perché mai, soggiunge lo stesso S.
Agostino, tanto ci esorterebbe il Signore a chieder le grazie, se non ce le volesse
concedere? "Non nos hortaretur ut peteremus nisi dare vellet". Col promettere Egli si
€ obbligato a concederci le grazie che gli domandiamo: "Promittendo debitorem se
fecit".

Ma dira colui: Io son peccatore e percid non merito d'esser esaudito. Ma risponde S.
Tommaso che la preghiera in impetrar le grazie non si appoggia a' nostri meriti, ma
alla divina pieta: "Oratio in impetrando non innititur nostris meritis, sed soli divinae
misericordiae". "Omnis qui petit accipit" (Luc 11,10). Commenta l'autor dell'Opera
imperfetta: "Omnis sive iustus, sive peccator sit". Ma in cio il medesimo nostro
Redentore ci tolse ogni timore, dicendo: "Amen, amen dico vobis, si quid petieritis
Patrem in nomine meo, dabit vobis" (Io 16,23). Peccatori, (come dicesse) se voi hon
avete merito, I'ho io appresso mio Padre: cercate dunque in nome mio, ed io vi
prometto che avrete quanto dimandate. Qui non per0o bisogna intendere che tal
promessa non e fatta per le grazie temporali, come di sanita, di beni di fortuna e
simili, poiché queste grazie molte volte il Signore giustamente ce le nega, perché vede
che ci nocerebbero alla salute eterna. "Quid infirmo sit utile, magis novit medicus,
quam aegrotus", dice S. Agostino. E soggiunge, che Dio nega ad alcuno per
misericordia quel che concede ad un altro per ira: "Deus negat propitius, quae
concedit iratus". Onde le grazie temporali debbon da noi cercarsi sempre con
condizione, se giovano all'anima. Ma all'incontro le spirituali, come il perdono, la
perseveranza, I'amor divino e simili debbon chiedersi assolutamente con fiducia ferma
di ottenerle. "Si vos cum sitis mali (disse Gesu Cristo), nostis bona data dare filiis
vestris, quanto magis Pater vester de coelo dabit spiritum bonum petentibus se?" (Luc
11,13).

Bisogna sopra tutto la perseveranza in pregare. Dice Cornelio a Lapide che il Signore
"vult nos esse perseverantes in oratione usque ad importunitatem". E cio significano
quelle Scritture: "Oportet semper orare" (Luc 11). "Vigilate omni tempore orantes"
(Luc 21,36). "Sine intermissione orate" (1 Thess. 5,17). Cio significano ancora quelle
parole replicate: "Petite, et accipietis; quaerite, et invenietis; pulsate, et aperietur
vobis" (Luc 11,9). Bastava l'aver detto "petite"; ma no, volle il Signore farc'intendere
che dobbiamo fare come i mendici, che non lasciano di cercare d'insistere e di bussare

94



la porta sin tanto che non han la limosina. E specialmente la perseveranza finale € una
grazia che non si ottiene senza una continua orazione. Questa perseveranza non si
puod meritare da noi, ma colle preghiere, dice S. Agostino, che in certo modo si
merita: "Hoc Dei donum suppliciter emereri potest: idest supplicando impetrari".
Preghiamo dunque sempre, e non lasciamo di pregare, se vogliamo salvarci. E chi e
confessore, o predicatore, non lasci mai di esortare a pregare, se vuole veder salvate
I'anime. E come dice S. Bernardo, ricorriamo ancora sempre all'intercessione di Maria:
"Quaeramus gratiam, et per Mariam quaeramus; quia quod quaerit invenit et frustrari
non potest".

+ LA PERSEVERANZA
Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth 24,13)

PUNTO I

Dice S. Girolamo che molti cominciano bene, ma pochi son quelli che perseverano:
"Incipere multorum est, perseverare paucorum". Comincid bene un Saulle, un Giuda,
un Tertulliano; ma poi finirono male, perché non perseverarono nel bene. "Non
quaeruntur in christianis initia, sed finis". Il Signore (siegue a dire il santo) non
richiede solamente i principii della buona vita, ma anche il fine; il fine & quello che
otterra il premio. Dice S. Bonaventura che alla sola perseveranza si da la corona:
"Sola perseverantia coronatur". Che percido S. Lorenzo Giustiniani chiamava la
perseveranza la porta del cielo: "coeli ianuam". Dunque non puo entrare in paradiso,
chi non trova la porta per entrarvi. Fratello mio, voi al presente avete lasciato il
peccato, e giustamente sperate d'essere stato perdonato. Siete dunque amico di Dio,
ma sappiate che non ancora siete salvo. E quando sarete salvo? Quando avrete
perseverato sino alla fine: "Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit". Avete
cominciata la buona vita, ringraziate il Signore; ma vi avverte S. Bernardo che a chi
comincia € solamente promesso il premio, ma poi solamente vien dato a chi
persevera: "Incohantibus praemium promittitur, perseverantibus datur". Non basta
correre al pallio, ma bisogna correre sino a prenderlo: "Sic currite, ut
comprehendatis"”, dice I'Apostolo (1 Cor 9,24).

Or gia avete posta la mano all'aratro, avete principiato a viver bene; ma ora piucché
mai temete e tremate. "Cum metu et tremore vestram salutem operamini" (Philip
2,12). E perché? perché se (non voglia mai Dio) vi voltate a guardare indietro e
ritornate alla mala vita, Dio vi dichiarera escluso dal paradiso. "Nemo mittens manum
ad aratrum, et respiciens retro, aptus est regno Dei" (Luc 9,62). Ora per grazia del
Signore fuggite le male occasioni, frequentate i sagramenti, fate ogni giorno la
meditazione; beato voi se seguite a far cosi, e cosi facendo vi trovera Gesu Cristo,
quando verra a giudicarvi: "Beatus ille servus, quem cum venerit Dominus eius,
invenerit sic facientem" (Matth 24,46). Ma non credete che ora che vi siete posto a
servire a Dio, sian quasi finite, o0 mancate le tentazioni; udite quel che vi dice lo
Spirito Santo: "Fili, accedens ad servitutem Dei, praepara animam tuam ad
tentationem" (Eccli 2,1). Sappiate che or piu che mai dovete apparecchiarvi alle
battaglie; perché i nemici, il mondo, il demonio e la carne or piu che mai si armeranno
a combattervi, per farvi perdere quanto avete acquistato. Dice Dionisio Cartusiano che

95



quanto piu alcuno si da a Dio, tanto piu l'inferno cerca di abbatterlo: "Quanto quis
fortius nititur Deo servire, tanto acrius contra eum saevit adversarius". E ci0 sta
abbastanza espresso nel Vangelo di S. Luca, dove si dice: "Cum immundus spiritus
exierit ab homine, quaerens requiem et non inveniens, dicit: Revertar in domum
meam, unde exivi. Tunc vadit, et assumit septem alios spiritus nequiores se, et
ingressi habitant ibi; et fiunt novissima eorum peiora prioribus" (Luc 11,24). II
demonio quando & discacciato da un'anima, non trova riposo e mette tutta I'opera per
ritornare ad entrarvi, chiama anche compagni in aiuto, e se gli riesce di rientrarvi,
sara assai piu grande per quell'anima la seconda ruina, che non fu la prima.

Andate dunque considerando di qual'armi avete ad avvalervi, per difendervi da questi
nemici e conservarvi in grazia di Dio. Per non esser vinto dal demonio, non v'e altra
difesa che l'orazione. Dice S. Paolo che noi non abbiamo a combattere contra uomini
come noi di carne e sangue, ma contra i principi dell'inferno: "Non est nobis colluctatio
adversus carnem et sanguinem, sed adversus principes et potestates" (Eph 6,12). E
vuole con cio avvertirci che noi non abbiamo forze da resistere a tali potenze, onde
abbiamo bisogno che Dio ci aiuti. Coll'aiuto divino potremo tutto: "Omnia possum in
eo qui me confortat" (Phil 4,13): cosi egli dicea, e cosi dobbiamo dire ciascuno di noi.
Ma quell'aiuto non si dona, se non a chi lo domanda coll'orazione. "Petite, et
accipietis". Non ci fidiamo dunque de' nostri propositi; se mettiamo a questi
confidenza, sarem perduti: tutta la confidenza, quando siam tentati dal demonio,
mettiamola all'aiuto di Dio con raccomandarci allora a Gesu Cristo ed a Maria SS. E
specialmente dobbiamo cid fare, quando siam tentati contro la castita, poiché questa
tentazione fra tutte € la piu terribile, ed € quella con cui il demonio riporta piu vittorie.
Noi non abbiamo forza di conservar la castita. Iddio ce I'ha da dare. Dicea Salomone:
"Et ut scivi quoniam aliter non possum esse continens, nisi Deus det... adii Dominum,
et deprecatus sum illum" (Sap 8,21). Bisogna dunque in tale tentazione subito
ricorrere a Gesu Cristo ed alla sua santa Madre, invocando allora spesso i loro SS.
nomi di Gesu, e di Maria. Chi fa cosi, vincera; chi non fa cosi, sara perduto.

PUNTO II
Vediamo ora, come si ha da vincere il mondo. E un gran nemico il demonio, ma
peggiore € il mondo. Se 'l demonio non s'avvalesse del mondo e degli uomini cattivi
(per cui s'intende il mondo), non riporterebbe le vittorie che ottiene. Il Redentore non
tanto ci avverti a guardarci da' demoni, quanto dagli uomini: "Cavete autem ab
hominibus" (Matth 10,17). Gli uomini spesso son peggiori de' demonii, perché i
demonii fuggono all'orazione e all'invocarsi i nomi SS. di Gesu e di Maria; ma i mali
compagni se tentano alcuno a peccare, e quegli risponde qualche parola spirituale,
essi non fuggono, ma piu lo tentano e lo deridono, chiamandolo uomo vile, senza
creanza, che non vale a niente; e quand'altro non possono dire, lo chiamano ippocrita
che finge santita. E certe anime deboli, per non sentire questi rimproveri o derisioni,
miseramente si accompagnhano con quei ministri di Lucifero e tornano al vomito.
Fratello mio, persuadetevi, che se volete viver bene, avete da esser senza meno
burlato e vilipeso da' malvagi. "Abominantur impii eos, qui in recta sunt via" (Prov
29,27). Chi vive male, non puo vedere coloro che vivon bene; e perché? perché la loro
vita & loro un continuo rimprovero, e percid vorrebbero che tutti I'imitassero, per non
96



avere la pena del rimorso che loro cagiona la buona vita degli altri. Non v'é rimedio
(dice I'Apostolo), chi serve Dio ha da essere perseguitato dal mondo. "Omnes qui pie
volunt vivere in Christo Iesu, persecutionem patientur” (2 Tim 3,12). Tutt'i santi sono
stati perseguitati. Chi piu santo di Gesu Cristo? e 'l mondo lo perseguitd, sino a farlo
morir svenato in una croce.

Non v'e riparo a cio, perché le massime del mondo sono tutte contrarie a quelle di
Gesu Cristo. Quel ch'é stimato dal mondo, da Gesu Cristo € chiamata pazzia:
"Sapientia enim huius mundi stultitia est apud Deum" (1 Cor 3,19). All'incontro il
mondo chiama pazzia cio, ch'e stimato da Gesu Cristo, come sono le croci, i dolori, i
disprezzi. "Verbum enim crucis pereuntibus quidem stultitia est" (1 Cor 1,18). Ma
consoliamoci, che se i cattivi ci maledicono e ci vituperano, Iddio ci benedice e ci loda.
"Maledicent illi, et tu benedices" (Ps 108,28). Non ci basta forse I'esser lodati da Dio,
da Maria, da tutti gli angeli, da' santi e da tutti gli uomini da bene? Lasciamo dunque
lor dire a' peccatori quello che vogliono, e seguitiamo noi a dar gusto a Dio, ch'e cosi
grato e fedele con chi lo serve. Con quanta maggior ripughanza e contraddizione
faremo il bene, tanto sara maggiore il gusto di Dio e 'l merito nostro. Figuriamoci,
come nel mondo non vi fosse altro che Dio e noi. Quando questi malvagi ci burlano,
raccomandiamoli al Signore; ed all'incontro ingraziamo Dio, che da luce a noi, che non
dona a questi miserabili, e seguiamo il nostro cammino. Non ci vergogniamo di
comparir cristiani, perché se noi ci vergogniamo di Gesu Cristo, Egli si protesta che si
vergognera pur di noi e di tenerci alla sua destra nel giorno del giudizio: "Nam qui me
erubuerit, et meum sermonem, hunc Filius hominis erubescet, cum venerit in
maiestate sua" (Luc 9,26).

Se vogliamo salvarci, bisogha che ci risolviamo a patire e a farci forza, anzi violenza.
"Arcta est via, quae ducit ad vitam" (Matth 7,14). "Regnum coelorum vim patitur, et
violenti rapiunt illud" (Matth 11,12). Chi non si fa forza, non si salva. Non ci & rimedio,
poiché abbiamo da andare contro la nostra natura ribelle, se vogliamo praticare il
bene. Specialmente dobbiamo farci forza al principio, per estirpare i mal'abiti ed
acquistare i buoni; perché fatto poi il buon abito, si rende facile, anzi dolce
l'osservanza della divina legge. Disse il Signore a S. Brigida che chi nel praticar la
virtu con pazienza, ed animo soffrisce le prime punture delle spine, dopo le spine gli
diventeranno rose. Sta attento dunque, cristiano mio, Gesu Cristo ora ti dice quel che
disse al paralitico: "Ecce sanus factus es, iam noli peccare, ne deterius tibi contingat"
(Io 5,14). Intendi (ripiglia S. Bernardo), se per disgrazia ricadi, sappi che la tua ruina
sara peggiore di tutte le tue prime cadute: "Audis: recidere quam incidere esse
deterius". Guai dice il Signore a coloro, che prendono la via di Dio, e poi la lasciano.
"Vae, filii desertores" (Is 30,1). Questi tali son puniti, come ribelli della luce: "Ipsi
fuerunt rebelles lumini" (Iob 24,13). E 'l castigo di questi ribelli che sono stati favoriti
da Dio d'una gran luce, e poi gli sono infedeli, € il restar ciechi, e cosi finir la vita ne'
loro peccati: "Si autem averterit se iustus a iustitia sua... nunquid vivet? omnes
iustitiae eius, quas fecerat, non recordabuntur... in peccato morietur" (Ezech 18,24).

97



PUNTO III

Veniamo al terzo nemico, ch'e il peggiore di tutti, cioe la carne; e vediamo come
abbiamo a difendercene. Per prima, coll'orazione; ma cio I'abbiam gia considerato di
sopra. Per secondo col fuggir lI'occasione, e questo vogliamo ora ben ponderare. Dice
S. Bernardino da Siena che il piu grande di tutti i consigli, anzi quasi il fondamento
della religione, € il consiglio di fuggir le occasioni pericolose: "Inter consilia Christi
unum celeberrimum, et quasi religionis fundamentum est, fugere peccatorum
occasiones". Confess0 una volta il demonio costretto dagli esorcismi, che tra tutte le
prediche quella che piu gli dispiace, € la predica della fuga dell'occasione; e con
ragione, perché il demonio si ride di tutti i propositi e promesse che fa un peccator che
si pente, se colui non lascia I'occasione. L'occasione specialmente in materia di piaceri
di senso € come una benda che si mette avanti gli occhi, e non fa vedere piu alla
persona né propositi fatti, né lumi ricevuti, né verita eterne, in somma la fa scordare
di tutto e la rende come cieca. Questa fu la causa della ruina de' nostri primi
progenitori, il non fuggir l'occasione. Dio avea proibito anche di toccare il frutto
vietato: "Praecepit nobis Deus (disse Eva al serpente) ne comederemus, et ne
tangeremus illud" (Gen 3). Ma l'incauta "vidit, tulit, comedit". Prima comincio a mirare
il pomo, dipoi lo prese in mano, e poi lo mangid. Chi volontariamente si mette nel
pericolo, in quello restera perduto. "Qui amat periculum, in illo peribit" (Eccli 3,27).
Dice S. Pietro che il demonio "circuit quaerens quem devoret"; onde per rientrare in
un'anima da cui e stato discacciato (dice S. Cipriano), che fa? va trovando l'occasione:
"Explorat an sit pars, cuius aditu penetretur". Se I'anima si lascia indurre a mettersi
nell'occasione, gia di nuovo entrera in lei il nemico e la divorera. Dice in oltre Guerrico
Abbate che Lazzaro risorse legato, "prodiit ligatus manibus, et pedibus"; e risorgendo
cosi, tornd a morire. Povero (vuol dire questo autore) chi risorge dal peccato, ma
risorge legato dall'occasione; questi ancorché risorgesse, pure tornera a morire. Chi
dunque vuole salvarsi, bisogna che lasci non solo il peccato, ma anche I'occasione di
peccare, cioeé quel compagno, quella casa, quella corrispondenza.

Ma dirai, ora ho mutata vita e non ci ho pit mal fine con quella persona, anzi neppure
tentazione. Rispondo: Nella Mauritania narrasi esservi certe orse, che vanno a caccia
delle scimie; le scimie, vedendo l|'orsa, si salvano sugli alberi, e I'orsa si stende sotto
I'albero e si finge morta; quando poi vede scese le scimie, s'alza, le afferra e le divora.
Cosi fa il demonio; fa vedere morta la tentazione, ma quando la persona € scesa poi a
mettersi nell'occasione, fa sorgere la tentazione che la divora. Oh quante misere
anime che frequentavano |'orazione, la comunione, e che poteano chiamarsi sante, col
porsi poi all'occasione son rimaste preda dell'inferno. Si riferisce nell'lstorie
ecclesiastiche che una santa matrona, la quale facea l'officio pietoso di seppellire i
martiri, una volta ne trovo uno, il quale non era ancora spirato, lo portd in sua casa,
quegli guari; che avvenne? coll'occasione vicina questi due santi (come poteano
chiamarsi) prima perderono la grazia di Dio e poi anche la fede.

Ordino il Signore ad Isaia che predicasse che ogni uomo ¢é fieno: "Clama, omnis caro
foenum" (Is 40,6). Qui riflette il Grisostomo e dice: E possibile che 'l fieno non arda,
guando v'e posto il fuoco? "Lucernam in foenum pone, ac tum aude negare, quod
foenum exuratur". E cosi dice poi S. Cipriano, € impossibile star nelle fiamme e non

98



bruciare: "Impossibile est flammis circumdari, et non ardere". La fortezza nostra, ci
avverte il profeta, € come la fortezza della stoppa posta nella fiamma. "Et erit
fortitudo vestra ut favilla stupae" (Is 1,32). Parimenti dice Salomone, pazzo sarebbe
chi pretendesse camminar sulle brace senza bruciarsi: "Nunquid potest homo
ambulare super prunas, ut non comburantur plantae eius?" (Prov 6,17). E cosi ancora
€ pazzo chi pretende di porsi all'occasione, senza cadere. Bisogna dunque fuggire dal
peccato come dalla faccia del serpente: "Quasi a facie colubri fuge peccatum" (Eccli
21,1). Bisogna fuggire non solo il morso del serpe, dice Galfrido, non solo il toccarlo,
ma anche l'accostarsegli vicino: "Fuge etiam tactus, etiam accessum". Ma quella casa,
tu dici, quell'amicizia giova agl'interessi miei. Ma se vedi gia che quella casa € via
dell'inferno per te "via inferi domus eius" (Prov 7,27), non ci & rimedio bisogna che la
lasci, se vuoi salvarti. Ancorché fosse I'occhio tuo destro, dice il Signore, se vedi che ti
€ causa di dannarti, bisogna che lo svelli e lo gitti da te lontano. "Si oculus tuus dexter
scandalizat te, erue eum, et proiice abs te" (Matth 5,30). E si noti la parola "abs te";
bisogna gittarlo non vicino, ma lontano: viene a dire che bisogna togliere ogni
occasione. Dicea S. Francesco d'Assisi che il demonio tenta d'altra maniera le persone
spirituali, che si son date a Dio, di quella che tenta i malviventi; al principio non cerca
di legarle con una fune, si contenta legarle con un capello, poi le lega con un filo, poi
con uno spago, indi con una fune, e cosi finalmente le strascina al peccato. E percio
chi vuol esser libero da questo pericolo, bisogna che spezzi a principio tutti i capelli,
tutte le occasioni, quei saluti, quei regali, quei biglietti, e simili. E parlando
specialmente di chi ha avuto I'abito nel vizio impuro, non gli bastera il fuggire le
occasioni prossime: s'egli non fuggira anche le rimote, pure tornera a cadere.
E necessario a chi vuole veramente salvarsi stabilire e rinnovare continuamente la
risoluzione di non volersi piu separare da Dio, con andare spesso replicando quel detto
de' santi: "Si perda tutto, e non si perda Dio". Ma non basta il solo risolvere di non
volerlo piu perdere, bisogna pigliare anche i mezzi per non perderlo. E il primo mezzo
e il fuggir le occasioni, del che gia si & parlato. Il 2. € frequentare i sacramenti della
confessione e comunione. In quella casa che spesso si scopa, non ci regnano
I'immondezze. Colla confessione si mantiene purgata l'anima, e con essa nhon
solamente s'ottiene la remissione delle colpe, ma ancora l'aiuto per resistere alle
tentazioni. La comunione poi si chiama pane celeste, perché siccome il corpo non puo
vivere senza il cibo terreno, cosi I'anima non pu0 vivere senza questo cibo celeste.
"Nisi manducaveritis carnem Filii hominis, et biberitis eius sanguinem, non habebitis
vitam in vobis" (Io 6,54). All'incontro a chi spesso mangia questo pane, sta promesso
che vivera in eterno: "Si quis manducaverit ex hoc pane, vivet in aeternum" (Io 6,52).
Che percio il Concilio di Trento chiama la comunione medicina che ci libera da' peccati
veniali, e ci preserva da' mortali: "Antidotum quo liberamur a culpis quotidianis, et a
peccatis mortalibus praeservamur". Il 3. mezzo € la meditazione, o sia l'orazione
mentale. "Memorare novissima tua, et in aeternum non peccabis" (Eccli 7,40). Chi
tiene avanti gli occhi le verita eterne, la morte, il giudizio, I'eternita, non cadera in
peccato. Iddio nella meditazione c'illumina: "Accedite ad eum, et illuminamini" (Ps
33,6). Ivi ci parla e ci fa intendere quel che abbiamo da fuggire e quel che abbiamo da
fare. "Ducam eam in solitudinem, et loquar ad cor eius" (Osea 2,14). La meditazione
poi € quella beata fornace, dove si accende il divino amore. "In meditatione mea
99



exardescet ignis" (Ps 38,4). In oltre, come gia piu volte si € considerato, per
conservarsi in grazia di Dio € assolutamente necessario il sempre pregare e chiedere
le grazie che ci abbisognano; chi non fa l'orazione mentale, difficilmente prega, e non
pregando certamente si perdera.

Bisogna dunque pigliare i mezzi per salvarsi e fare una vita ordinata. Nella mattina al
levarsi fare gli atti cristiani di ringraziamento, amore, offerta e proposito, colla
preghiera a Gesu ed a Maria, che lo preservino in quel giorno da' peccati. Dopo far la
meditazione e sentir la Messa. Nel giorno poi la lezione spirituale, la visita al SS.
Sagramento ed alla divina Madre. Nella sera il Rosario, e I'esame di coscienza. La
comunione piu volte la settimana, secondo il consiglio del direttore, che stabilmente
dee tenersi. Sarebbe molto utile ancor far gli esercizi spirituali in qualche casa
religiosa. Bisogha onorare ancora con qualche ossequio speciale Maria SS. per
esempio col digiuno del sabato. Ella si chiama Madre della perseveranza, e la
promette a chi la serve: "Qui operantur in me, non peccabunt" (Eccli 24,31). Sopra
tutto bisogna sempre domandare a Dio la santa perseveranza, e specialmente in
tempo di tentazioni, invocando allora piu spesso i nomi SS. di Gesu e di Maria, finché
la tentazione persiste. Se farete cosi certamente vi salverete: e se non lo farete,
certamente vi dannerete.

-+ LA CONFIDENZA NEL PATROCINIO DI MARIA SANTISSIMA
Qui invenerit me, inveniet vitam, et hauriet salutem a Domino (Prov 8,35)

PUNTO I

Quanto dobbiamo ringraziare la misericordia del nostro Dio in averci data Maria per
avvocata, che colle sue preghiere puo ottenerci tutte le grazie che desideriamo. "O
certe Dei nostri mira benignitas (esclama S. Bonaventura), qui suis reis te Dominam
tribuit advocatam, ut auxilio tuo quod volueris valeas impetrare". Peccatori, fratelli
miei, se ci troviamo rei colla divina giustizia e gia condannati all'inferno per li nostri
peccati, non ci disperiamo, ricorriamo a questa divina Madre, mettiamoci sotto il suo
manto, ed ella ci salvera. Buona intenzione ci vuole di voler mutar vita: buona
intenzione e confidenza grande in Maria, e saremo salvi. E perché? perché Maria &
un'avvocata "potente", un'avvocata "pietosa", un'avvocata "che desidera di salvar
tutti”.

In primo luogo consideriamo che Maria € un'avvocata "potente", che puod tutto
appresso il giudice a beneficio de' suoi divoti. Questo & un privilegio singolare,
concedutole dallo stesso giudice ch'é suo Figlio: "Grande privilegium, quod Maria apud
Filium sit potentissima" (S. Bonaventura). Dice Gio. Gersone che la B. Vergine niente
chiede da Dio con volonta assoluta, che non I'ottenga; e ch'ella come regina manda gli
angeli ad illuminare, purgare e perfezionare i suoi servi. Percido la Chiesa affin
d'infonderci confidenza verso questa grande avvocata, ce la fa invocare col nome di
Vergine potente: "Virgo potens, ora pro nobis". E perché il patrocinio di Maria € cosi
potente? perché Ella € Madre di Dio. "Oratio Deiparae", dice S. Antonino, "habet
rationem imperii, unde impossibile est eam non exaudiri". Le preghiere di Maria,
essendo ella madre, hanno una certa ragion di comando appresso Gesu Cristo: e

100



percid & impossibile ch'ella, quando prega, non sia esaudita. Dice S. Giorgio
Arcivescovo di Nicomedia che 'l Redentore, quasi per soddisfare all'obbligo ch'Egli ha a
questa madre, per avergli dato lI'esser umano, esaudisce tutte le sue dimande: "Filius
quasi exsolvens debitum, petitiones tuas implet". Quindi S. Teofilo Vescovo
d'Alessandria lascio scritto cosi: "Il Figliuolo gradisce d'esser pregato da sua Madre,
perché vuole accordarle quanto gli domanda, per cosi ricompensare il favore da lei
ricevuto in avergli data la carne". Che percio il martire S. Metodio esclamava: "Euge,
euge, quae debitorem habes Filium! Deo enim universi debemus, tibi autem ille
debitor est". Rallegrati, rallegrati, o Maria, che hai la sorte di avere per debitore quel
Figlio, a cui tutti noi siam debitori, poiché quanto abbiamo, tutto € suo dono.

Quindi dicea Cosma Gerosolimitano che l'aiuto di Maria € onnipotente: "Omnipotens
auxilium tuum, o Maria". Si, € onnipotente, lo conferma Riccardo di S. Lorenzo,
mentr'é giusto che la Madre partecipi della potesta del Figlio; il Figlio dunque ch'é
onnipotente ha fatta onnipotente la Madre: "Cum autem eadem sit potestas Filii, et
Matris, ab omnipotente Filio omnipotens Mater facta est". Il Figlio € onnipotente per
natura, la Madre & onnipotente per grazia; viene a dire ch'Ella ottiene colle sue
preghiere quanto dimanda, secondo quel celebre verso: "Quod Deus imperio, tu
prece, Virgo, potes". E cid appunto fu rivelato a S. Brigida. Un giorno questa santa
intese che Gesu parlando con Maria le disse: "Pete quod vis a me, non enim potest
esse inanis petitio tua". Madre mia, cercami quanto vuoi, sai che qualunque tua
domanda non puo non esser da me esaudita. E poi ne soggiunse la ragione: "Quia tu
mihi nihil negasti in terris. Ego nihil tibi negabo in coelis". Voi niente mi avete negato
vivendo in terra, € ragione ch'io niente vi neghi ora che state meco in cielo.

In somma non v'é alcuno, quantunque scelerato, che Maria non possa salvarlo colla
sua intercessione. "Habes vires insuperabiles (le dicea S. Gregorio Nicomediense), ne
clementiam tuam superet multitudo peccatorum. Nihil tuae resistit potentiae; tuam
enim gloriam Creator existimat esse propriam". O Madre di Dio, niente pud resistere
alla vostra potenza, giacché il vostro Creatore stima la gloria vostra come propria. Voi
dunque tutto potete, le dice anche S. Pier Damiani, mentre potete salvare ancora i
disperati. "Nihil tibi impossibile, quae etiam desperatos in spem salutis potes
relevare".

PUNTO II
Consideriamo in secondo luogo che Maria € un'avvocata quanto potente, altrettanto
"pietosa"”, che non sa negare il suo patrocinio ad ognuno che a lei ricorre. Gli occhi del
Signore, dice Davide, stan rivolti sopra de' giusti, ma questa Madre di misericordia
(come dice Riccardo di S. Lorenzo) tiene gli occhi sopra de' giusti, come sopra de'
peccatori, acciocché o non cadano, o se mai son caduti, colla sua intercessione ella gli
sollevi: "Sed oculi Dominae super iustos et peccatores, sicut oculi matris ad puerum,
ne cadat; vel si ceciderit, ut sublevet". Dicea S. Bonaventura che guardando Maria gli
parea di guardare la stessa misericordia: "Certe Domina, cum te aspicio, nihil nisi
misericordiam cerno". Quindi ci esorta S. Bernardo a raccomandarci in tutti i nostri
bisogni a questa potente avvocata con gran confidenza, poiché ella & tutta dolce e
benigna con ognuno che a lei si raccomanda: "Quid ad Mariam accedere trepidat
101



humana fragilitas? nihil austerum in ea, nihil terribile, tota suavis est". Percid Maria &
chiamata uliva: "Quasi oliva speciosa in campis" (Eccli 24). Siccome dall'uliva non
esce altro che olio, simbolo della pieta, cosi dalle mani di Maria non escono che grazie
e misericordie, ch'ella dispensa a tutti coloro che si ricoverano sotto il suo patrocinio.
Onde con ragione Dionisio Cartusiano la chiama l'avvocata di tutti i peccatori, che a lei
ricorrono: "Advocata omnium iniquorum ad se confugientium". Oh Dio, e qual pena
avra un cristiano che si dannera, pensando che potea in vita salvarsi con tanta facilita,
ricorrendo a questa Madre di misericordia, e non I'ha fatto, e poi non sara piu a tempo
di farlo! Disse la B. Vergine un giorno a S. Brigida: Io son chiamata la Madre della
misericordia, e tale io sono, perché tale mi ha fatta la misericordia di Dio: "Ego vocor
ab omnibus mater misericordiae, et vere misericordia illius misericordem me fecit". Ed
in verita chi ci ha data questa avvocata a difenderci, se non la misericordia di Dio,
perché ci vuole salvi? "Ideo miser erit (soggiunse Maria) qui ad misericordiam, cum
possit, non accedit". Misero disse, e misero in eterno sara chi potendo in questa vita
raccomandarsi a me, che sono cosi benigna e pietosa con tutti, infelice non ricorre e si
danna.

Forse temiamo, dice S. Bonaventura, che cercando aiuto a Maria, ella ce lo neghi? No,
dice il santo: "Ipsa enim non misereri ignorat, et miseris non satisfacere nunquam
scivit". No che non sa, né ha saputo mai Maria lasciar di compatire e di aiutare
qualunque miserabile che a lei € ricorso. Non sa, né puo farlo, perché ella ci & stata
assegnata da Dio per regina e madre di misericordia: come regina di misericordia ella
e tenuta ad aver cura de' miseri: "Tu Regina misericordiae (le dice S. Bernardo), et
qui subditi misericordiae, nisi miseri?". Onde il santo poi per umilta le soggiungea
cosi: Giacché Voi dunque, o Madre di Dio, siete la regina della misericordia, dovete
avere piu cura di me, che fra tutti sono il peccatore piu misero: "Tu regina
misericordiae, et ego miserrimus peccator, subditorum maximus; rege nos ergo, o
regina misericordiae". Come madre poi di misericordia dee attendere a liberar dalla
morte i suoi figli infermi, de' quali la sola sua pieta ne la rende madre. Pertanto S.
Basilio la chiama, "publicum valetudinarium", pubblico spedale. Gli spedali pubblici son
fatti per gl'infermi poveri, e chi € piu povero, ha piu ragione d'esservi accolto; e cosi,
secondo S. Basilio, Maria dee accogliere con maggior pieta ed attenzione i peccatori
piu grandi, che a lei ricorrono.

Ma non dubitiamo della pieta di Maria. Un giorno S. Brigida intese che 'l Salvatore
diceva alla Madre: "Etiam diabolo misericordiam exhiberes, si humiliter peteret".
Lucifero il superbo non si umiliera mai a far questo, ma se il misero si umiliasse a
questa divina Madre, e la pregasse ad aiutarlo, Maria colla sua intercessione lo
caccerebbe dall'inferno. Con cio volle darci ad intendere Gesu Cristo cid che Maria
stessa poi disse alla santa che quando ricorre a Lei un peccatore, quantunque sia
grande, ella non guarda i peccati che porta, ma l'intenzione con cui viene; che se
viene con buona volonta d'emendarsi, ella I'accoglie e lo guarisce da tutte le piaghe
che tiene: "Quantumcunque homo peccat, si ex vera emendatione ad me reversus
fuerit, statim parata sum recipere revertentem: nec attendo quantum peccaverit, sed
cum quali voluntate venit. Nam non dedignor eius plagas ungere et sanare; quia
vocor, et vere sum mater misericordiae". Quindi ci fa animo S. Bonaventura:

102



"Respirate ad illam, perditi peccatores, et perducet vos ad portum". Poveri peccatori
perduti, non vi disperate, alzate gli occhi a Maria, e respirate confidando alla pieta di
questa buona madre. Cerchiamo dunque (dice S. Bernardo) la grazia perduta, e
cerchiamola per mezzo di Maria: "Quaeramus gratiam, et per Mariam quaeramus".
Questa grazia da noi perduta, ella I'ha ritrovata, dice Riccardo di S. Lorenzo; dunque a
lei dobbiamo portarci per ricuperarla: "Cupientes invenire gratiam, quaeramus
inventricem gratiae". Quando S. Gabriele ando ad annunziare a Maria la divina
maternita, tra I'altre cose le disse: "Ne timeas Maria, invenisti gratiam" (Luc 1). Ma se
Maria non fu mai priva della grazia, anzi ne fu sempre piena, come potea dirle ch'ella
I'avesse ritrovata? Risponde Ugon Cardinale che Maria non ritrovo la grazia per sé,
perch'ella sempre l'avea goduta, ma per noi che I'abbiam perduta: onde dice Ugone
che dobbiamo a lei andare e dirle: Signora, la roba dee restituirsi a chi I'ha perduta;
questa grazia da Voi ritrovata non & gia vostra, perché Voi I'avete sempre posseduta;
ella € nostra, noi I'abbiamo per nostra colpa perduta, e a noi dunque dovete renderla:
"Currant ergo, currant peccatores ad Virginem, qui gratiam amiserant peccando;
secure dicant: Redde nobis rem nostram, quam invenisti".

PUNTO III

Consideriamo in terzo luogo che Maria € un'avvocata cosi pietosa che non solo aiuta
chi a lei ricorre, ma ella stessa va cercando i miseri per difenderli e salvarli. Ecco
com'ella chiama tutti, con darci animo a sperare ogni bene, se a lei ricorriamo: "In me
omnis spes vitae et virtutis: transite ad me omnes" (Eccli 24,25). Commenta questo
passo il divoto Pelbarto: "Vocat omnes, iustos, et peccatores". Il demonio va sempre
in giro, dice S. Pietro, cercando chi divorare: "Circuit quaerens quem devoret" (1 Petr
5). Ma questa divina Madre, dice Bernardino da Bustis, va in giro cercando chi puo
salvare: "Ipsa semper circuit, quaerens quem salvet". Maria € madre di misericordia,
perché la misericordia, che ha ella di noi, fa che ci compatisca e cerchi sempre di
salvarci; come una madre che non puo vedere i suoi figli in pericolo di perdersi, e
lasciar d'aiutarli. E chi mai, dice S. Germano, dopo Gesu Cristo, ha piu cura della
nostra salute, che Voi, o Madre di misericordia? "Quis post Filium tuum curam gerit
generis humani sicut tu?". Aggiunge S. Bonaventura che Maria € cosi sollecita in
soccorrere i miserabili, che sembra non avere maggior desiderio che questo: "Undique
sollicita es de miseris; solum misereri videris appetere".

Ella certamente ci soccorre, quando a lei ricorriamo, e niuno mai € da lei discacciato.
"Tanta est eius benignitas", dice I'Idiota, "ut nemo ab ea repellatur". Ma cid non basta
al cuore pietoso di Maria, soggiunge Riccardo di S. Vittore. Ella previene le nostre
suppliche, e s'impiega ad aiutarci prima che noi la preghiamo: "Velocius occurrit eius
pietas, quam invocetur, et causas miserorum anticipat". In oltre dice lo stesso autore
che Maria €& cosi piena di misericordia, che quando vede miserie, subito sovviene, e
non sa vedere il bisogno d'alcuno, e non soccorrerlo: "Adeo replentur ubera tua
misericordia, ut alterius miseriae notitia tacta, lac fundant misericordiae, nec possis
miserias scire, et non subvenire". Cosi ella facea sin da che viveva in questa terra,
come sappiamo dal fatto accaduto nelle nozze di Cana di Galilea, allorché mancando il
vino ella non aspettd d'esser pregata, ma compatendo I'afflizione e 'l rossore di quegli
sposi, cerco al Figlio che I'avesse consolati, dicendo: "Vinum non habent"; e gia

103



ottenne che 'l Figlio con un miracolo cangiasse l'acqua in vino. Or se, dice S.
Bonaventura, era cosi grande la pieta di Maria verso gli afflitti, mentre ancora stava in
questo mondo, molto piu grande certamente € la sua pieta, con cui ci soccorre, ora
che sta in cielo, donde meglio vede le nostre miserie e piu ci compatisce: "Magna fuit
erga miseros misericordia Mariae adhuc exsulantis in mundo, sed multo maior est
regnantis in coelo". E soggiunge il Novarino che se Maria ancorché non pregata si
dimostro cosi pronta a soccorrere, quanto sara ella piu attenta a consolar chi la prega?
"Si tam prompta ad auxilium currit non quaesita, quid quaesita praestitura est?".

Ah non lasciamo mai di ricorrere in tutti i nostri bisogni a questa divina Madre, la
quale si fa trovare sempre apparecchiata ad aiutar chi la prega. "Invenies semper
paratam auxiliari", dice Riccardo di S. Lorenzo. E soggiunge Bernardino da Bustis che
piu desidera ella di far grazie a noi, che noi non desideriamo di riceverle da Lei: "Plus
vult illa bonum tibi facere, et gratiam largiri, quam tu accipere concupiscas". E percio
dice che quando a lei ricorreremo, la troveremo sempre colle mani piene di grazie e di
misericordie: "Invenies eam in manibus plenam misericordia et liberalitate". E tanto il
desiderio, dice S. Bonaventura, che ha Maria di farci bene e di vederci salvi, ch'ella si
chiama offesa non solo da chi le fa qualche ingiuria positiva, ma anche da coloro che
non le cercano grazie: "In te Domina peccant, non solum qui tibi iniuriam irrogant,
sed etiam qui te non rogant". Ed all'incontro afferma il santo che chi ricorre a Maria
(s'intende sempre con volonta di emendarsi) egli € gia salvo; onde la chiama: "O salus
te invocantium": Salute di chi v'invoca. Ricorriamo dunque sempre a questa divina
Madre, e diciamole sempre cid che questo santo le diceva: "In te Domina speravi, non
confundar in aeternum". O Signora, o Madre di Dio Maria, no che non mi dannero,
avendo posto in Voi le mie speranze.

+ L'AMORE DI DIO
Nos ergo diligamus Deum, quoniam Deus prior dilexit nos (Io 4,19)

PUNTO I

Considera primieramente che Iddio merita esser amato da te, perché ti ha amato
prima che tu I'amassi; ed Egli & stato fra tutti il primo ad amarti. "In caritate perpetua
dilexi te" (Ier 31,3). I primi ad amarti in questa terra sono stati i tuoi genitori, ma essi
non ti hanno amato se non dopo che ti han conosciuto. Ma prima che tu avessi
I'essere, Dio gia ti amava. Non era ancora in questo mondo né tuo padre, né tua
madre, e Dio gia t'amava; anzi non era ancora creato il mondo, e Dio t'amava; e
guanto tempo prima di crearsi il mondo t'amava Dio? forse mille anni, mille secoli
prima? non occorre di numerare anni e secoli, sappi che Dio ti ha amato sin
dall'eternita. "In caritate perpetua dilexi te, ideo attraxi te miserans tui" (Ier 31,3). In
somma Iddio da che e stato Dio, sempre t'ha amato; da che ha amato se stesso, ha
amato ancora te. Avea ragione dunque quella santa verginella S. Agnese di dire: "Ab
alio amatore praeventa sum". Allorché il mondo e le creature le richiedeano il suo
amore, ella rispondea: No, mondo, creature, io non vi posso amare; il mio Dio & stato
il primo ad amarmi; & giusto dunque ch'io solo a Dio consacri tutto il mio amore.

104



Sicché, fratello mio, da una eternita ti ha amato il tuo Dio, e solo per amore ti ha
estratto dal numero di tanti uomini che potea creare, ed ha dato a te l'essere e ti ha
posto nel mondo. Per amor tuo ancora ha fatte tante altre belle creature, acciocché ti
servissero e ti ricordassero I'amore, ch'Egli t'ha portato e che tu gli dei. "Coelum et
terra", dicea S. Agostino, "et omnia mihi dicunt, ut amem te". Quand'il santo
guardava il sole, la luna, le stelle, i monti, i fiumi, gli parea che tutti gli parlassero e
gli dicessero: Agostino, ama Dio, perché egli ha creato noi per te, affinché tu I'amassi.
L'Abbate Ransé fondatore della Trappa, quando mirava le colline, i fonti, i fiori, dicea
che tutte queste creature gli ricordavano I'amore, che Dio gli avea portato. S. Teresa
parimenti dicea che le creature le rinfacciavano la sua ingratitudine verso Dio. S.
Maria Maddalena de' Pazzi quando teneva in mano qualche bel fiore o frutto, si sentiva
da quello ferire come da una saetta il cuore d'amore verso Dio, dicendo tra sé:
Dunque il mio Dio ha pensato da un'eternita a crear questo fiore, questo frutto,
acciocché io I'amassi!

Di piu considera I'amore speciale, che Dio ti ha portato, in farti nascere in paese
cristiano e in grembo della vera Chiesa. Quanti nascono tra gl'idolatri, tra' Giudei, tra'
Maomettani, o tra gli eretici, i quali tutti si perdono! Pochi sono quelli che tra gli
uomini hanno la sorte di nascere, dove regna la vera fede; e tra questi pochi il
Signore ha eletto te. Oh che dono immenso € questo dono della Fede! Quanti milioni
di persone sono prive de' sagramenti, di prediche, degli esempi de' buoni compagni, e
di tutti gli altri aiuti che vi sono nella nostra vera Chiesa per salvarsi! E Dio ha voluto
concedere a te tutti questi grandi aiuti senza alcuno tuo merito, anzi prevedendo i tuoi
demeriti; mentre allorché egli pensava a crearti ed a farti queste grazie, gia prevedea
I'ingiurie che tu gli avevi da fare.

PUNTO II

Ma non solamente Iddio ci ha donate tante belle creature, Egli non si € chiamato
contento, se non giungeva a donarci anche se stesso. "Dilexit nos, et tradidit
semetipsum pro nobis" (Gal 2,20). Il peccato maledetto aveaci fatta perdere la divina
grazia e 'l paradiso, e ci avea renduti schiavi dell'inferno; ma il Figlio di Dio facendo
stupire il cielo e la natura, volle venire in terra a farsi uomo per riscattarci dalla morte
eterna e farci ottenere la grazia e 'l paradiso perduto. Che maraviglia sarebbe vedere
un monarca fatto verme per amore de' vermi? ma infinitamente maggiore dee essere
in noi la maraviglia di vedere un Dio fatto uomo per amore degli uomini. "Exinanivit
semetipsum, formam servi accipiens, et habitu inventus ut homo" (Phil 2,7). Un Dio
vestito di carne! "Et Verbum caro factum est" (Io 1,14). Ma cresce la maraviglia in
vedere quel che poi ha fatto e patito per nostro amore questo Figlio di Dio. Bastava
per redimerci una sola goccia del suo sangue, una lagrima, una semplice sua
preghiera, poiché questa preghiera essendo d'una persona divina, era d'infinito valore,
ond'era sufficiente a salvare tutto il mondo ed infiniti mondi. Ma no, dice il
Grisostomo, quel che bastava a redimerci, non bastava all'amore immenso, che
questo Dio ci portava: "Quod sufficiebat redemtioni, non sufficiebat amori".

Egli non solo volea salvarci, ma perché ci amava assai, voleva ancora essere amato
assai da noi; e percio volle scegliersi una vita tutta colma di pene, e di disprezzi, ed
105



una morte la pit amara fra tutte le morti, per farc'intendere I'amore infinito, del quale
ardeva verso di noi. "Humiliavit semetipsum, factus obediens usque ad mortem,
mortem autem crucis" (Phil 2,8). Oh eccesso dell'amore divino, che tutti gli uomini e
tutti gli angeli non arriveranno mai a comprenderlo! Dico "eccesso", perché tale fu
chiamato appunto da Mosé e da Elia sul Taborre, parlando essi della passione di Gesu
Cristo: "Dicebant excessum quem completurus erat in Ierusalem" (Luc 9,31).
"Excessus doloris, excessus amoris", dice S. Bonaventura. Se 'l Redentore non fosse
stato Dio, ma un semplice nostro amico e parente, qual maggior segno d'affetto
avrebbe potuto dimostrarci che di morire per noi? "Maiorem hac dilectionem nemo
habet, ut animam suam ponat quis pro amicis suis" (Io 15,13). Se Gesu Cristo avesse
avuto a salvare il suo medesimo Padre, che piu avrebbe potuto fare per suo amore?
Se, fratello mio, tu fossi stato Dio e 'l creatore di Gesu Cristo, che altro avrebbe
potuto egli fare per te, che sagrificar la vita in mezzo ad un mare di disprezzi e di
dolori? Se il piu vile uomo della terra avesse fatto per voi quel che ha fatto Gesu
Cristo, potreste vivere senz'amarlo?

Ma che dite? Credete voi all'incarnazione ed alla morte di Gesu Cristo? Lo credete e
non l'amate? e potete pensare ad amare altra cosa fuori di Gesu Cristo? Forse
dubitate, se egli v'ami? Egli, dice S. Agostino, a questo fine € venuto in terra a patire
e morire per voi, per farvi sapere I'immenso amore che vi porta: "Propterea Christus
advenit, ut cognosceret homo quantum eum diligat Deus". Prima dell'incarnazione
potea dubitare I'uomo, se Dio I'amasse con tenerezza, ma dopo l'incarnazione e la
morte di Gesu Cristo, come pu0 piu dubitarne? E qual maggior tenerezza poteva egli
dimostrarvi del suo affetto, che in sagrificar per voi la sua vita divina? Abbiam fatto
I'orecchio a sentir nominare creazione, redenzione, un Dio in una mangiatoia, un Dio
su d'una croce. Oh santa fede, illuminateci voi.

PUNTO III
Cresce la maraviglia in vedere poi il desiderio, che avea Gesu Cristo di patire e di
morire per noi. "Baptismo autem habeo baptizari (cosi Egli andava dicendo, mentre
viveva), et quomodo coarctor usquedum perficiatur" (Luc 12,50). Io debbo essere
battezzato col battesimo del mio medesimo sangue, e mi sento morire di desiderio che
venga presto la mia passione e morte, acciocché cosi I'uomo presto conosca I'amore
ch'io gli porto. Cio fu ancora che gli fe' dire nella notte precedente alla sua passione:
"Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum" (Luc 22,15). Dunque, dice S.
Basilio di Seleucia, par che il nostro Dio non possa saziarsi di amare gli uomini:
"Hominum amore nequit expleri Deus".
Ah Gesu mio, gli uomini non v'amano, perché non pensano all'amore che voi avete
loro portato. Oh Dio, un'anima che considera un Dio morto per suo amore e con tanto
desiderio di morire per dimostrarle I'affetto che le portava, com'e possibile che possa
vivere senz'amarlo? "Caritas Christi urget nos" (2 Cor 5,14). Dice S. Paolo che non
tanto quel che ha fatto ed ha patito Gesu Cristo, ma I'amore che ci ha dimostrato nel
patire per noi, ci obbliga e quasi ci fa forza ad amarlo. Cio considerando S. Lorenzo
Giustiniani esclamava: "Vidimus sapientem prae nimietate amoris infatuatum!".
Abbiam veduto un Dio, che per noi quasi & impazzito per lo troppo amore che ci porta.
E chi mai potrebbe credere, se la fede non ce ne assicurasse, che il Creatore abbia
106



voluto morire per le sue creature? S. Maria Maddalena de' Pazzi in un'estasi ch'ebbe,
portando tra le mani un'immagine del Crocifisso, cosi appunto chiamavaGesu Cristo:
Pazzo d'amore. "Si, Gesu mio, (diceva) che tu sei pazzo d'amore". E questo appunto
ancora diceano i gentili, quando loro si predicava la morte di Gesu Cristo, la stimavano
una pazzia da non potersi mai credere: cosi attesta I'Apostolo: "Praedicamus Christum
crucifixum, Iudaeis quidem scandalum, gentibus autem stultitiam" (1 Cor 1,23). E
come mai, essi diceano, un Dio felicissimo in se stesso, che di niuno ha bisogno, ha
potuto scendere in terra, farsi uomo e morire per amore degli uomini sue creature?
Cio sarebbe lo stesso che credere un Dio divenuto pazzo per amore degli uomini. Ma
pure e di fede che Gesu Cristo vero Figlio di Dio per amore di noi si & dato alla morte:
"Dilexit nos et tradidit semetipsum pro nobis" (Eph 5,2).

E perché I'ha fatto? I'ha fatto, acciocché noi vivessimo non piu al mondo, ma
solamente a quel Signore che ha voluto per noi morire. "Pro omnibus mortuus est
Christus, ut et qui vivunt, iam non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est" (2 Cor
5,15). L'ha fatto, acciocché coll'amore che ci ha dimostrato, Egli si guadagnasse tutti
gli affetti de' nostri cuori. "In hoc Christus mortuus est, et resurrexit, ut mortuorum et
vivorum dominetur" (Rom 14,9). Quindi i santi, considerando la morte di Gesu Cristo,
hanno stimato far poco in dar la vita e tutto per amore d'un Dio cosi amante. Quanti
nobili, quanti principi hanno lasciato i parenti, le ricchezze, le patrie ed anche i regni,
per chiudersi in un chiostro a vivere al solo amore di Gesu Cristo! Quanti martiri gli
han sagrificata la vita! Quante verginelle, rinunziando alle nozze de' grandi, se ne
sono andate giubilando alla morte, per render cosi qualche ricompensa all'affetto d'un
Dio morto per loro amore! E voi, fratello mio, che avete fatto sinora per amore di
Gesu Cristo? Egli siccome € morto per li santi, per S. Lorenzo, per S. Lucia, per S.
Agnese, cosi € morto ancora per voi. Almeno che pensate di fare nella vita che vi
resta, e che Dio vi concede a fine che l'amiate? Da oggi avanti rimirate spesso
I'immagine del Crocifisso, e guardandola ricordatevi dell'amore ch'egli vi ha portato, e
dite fra voi: Dunque Voi, mio Dio, siete morto per me? Fate almen questo (dico), e
fatelo spesso, che facendo cosi, non potrete far di meno di sentirvi dolcemente
costretto ad amare un Dio che vi ha tanto amato.

4+ LA SANTA COMUNIONE
Accipite, et comedite: hoc est Corpus meum (Matth 26,26)

PUNTO I
Vediamo 1. il gran dono, ch'é il SS. Sagramento: 2. il grande amore, che Gesu in tal
dono ci ha dimostrato: 3. il gran desiderio di Gesu che noi riceviamo questo suo dono.
Consideriamo in primo luogo il gran dono che ci ha fatto Gesu Cristo, in darci tutto se
stesso in cibo nella santa Comunione. Dice S. Agostino ch'essendo Gesu un Dio
onnipotente, non ha piu che darci: "Cum esset omnipotens plus dare non potuit". E
qual tesoro piu grande, soggiunge S. Bernardino da Siena, puo ricevere o desiderare
un'anima, che 'l sagrosanto Corpo di Gesu Cristo? "Quis melior thesaurus in corde
hominis esse potest, quam Corpus Christi?". Gridava il profeta Isaia: "Notas facite
adinventiones eius" (Is 12). Pubblicate, o uomini, le invenzioni amorose del nostro
buon Dio. E chi mai, se il nostro Redentore non ci avesse fatto questo dono, chi mai
107



(dico) di noi avrebbe potuto domandarlo? Chi avrebbe mai avuto l'ardire di dirgli:
Signore, se volete farci conoscere il vostro amore, mettetevi sotto le specie di pane, e
permetteteci che possiamo cibarci di Voi? Sarebbe stata stimata pazzia anche il
pensarlo. "Nonne insania videtur", dice S. Agostino, "dicere, manducate meam
carnem, bibite meum sanguinem?". Quando Gesu Cristo paleso a' discepoli questo
dono del SS. Sagramento che volea lasciarci, quelli non poterono arrivare a crederlo,
e si partirono da Lui, dicendo: "Quomodo potest hic carnes suas dare ad
manducandum? Durus est hic sermo, et quis potest eum audire" (Io 6,61). Ma cio che
gli uomini non poteano mai immaginarsi, I'ha pensato e I'ha eseguito il grande amore
di Gesu Cristo.

Dice S. Bernardino che 'l Signhore ci ha lasciato questo Sagramento per memoria
dell'affetto, ch'Egli ci ha dimostrato nella sua passione: "Hoc Sacramentum est
memoriale suae dilectionis". E cio € conforme a quel che ci lascido detto Gesu stesso
per S. Luca: "Hoc facite in meam commemorationem" (Luc 22,19). Non fu contento,
soggiunge S. Bernardino, I'amore del nostro Salvatore in sagrificar la vita per noi:
prima di morire fu Egli costretto da questo suo stesso amore a farci il dono piu grande
di quanti mai ci ha fatti, con donarci se medesimo in cibo: "In illo fervoris excessu,
quando paratus erat pro nobis mori, ab excessu amoris maius opus agere coactus est,
guam unquam operatus fuerat, dare nobis Corpus in cibum". Dice Guerrico Abbate che
Gesu in questo Sagramento fe' I'ultimo sforzo d'amore: "Omnem vim amoris effudit
amicis". E meglio I'espresse il Concilio di Trento, dicendo che Gesu nell'Eucaristia
caccio fuori tutte le ricchezze del suo amore verso degli uomini: "Divitias sui erga
homines amoris velut effudit".

Qual finezza d'amore, dice S. Francesco di Sales, si stimerebbe quella, se un principe
stando a mensa, mandasse ad un povero una porzione del suo piatto? Quale poi, se
gli mandasse tutto il suo pranzo? quale finalmente, se gli mandasse un pezzo del suo
braccio, acciocché se ne cibi? Gesu nella S. Comunione ci dona in cibo non solo una
parte del suo pranzo, non solo una parte del suo corpo, ma tutto il suo corpo:
"Accipite, et comedite; hoc est Corpus meum". Ed insieme col suo corpo, ci dona
anche l'anima e la sua divinita. In somma (dice S. Gio. Grisostomo) dandoti Gesu
Cristo se stesso nella S. Comunione, ti dona tutto quello che ha e niente si riserva:
"Totum tibi dedit, nihil sibi reliquit"; ed un altro autore scrive: "Deus in Eucharistia
totum quod est et habet, dedit nobis". Ecco che quel gran Dio, che il mondo non puo
contenere (ammira S. Bonaventura) si fa nel SS. Sagramento nostro prigioniero:
"Ecce quem mundus capere non potest, captivus noster est". E se il Signore
nell'Eucaristia ci dona tutto se stesso, come possiamo temer ch'Egli abbia poi a
negarci alcuna grazia che gli domandiamo? "Quomodo non etiam cum illo omnia nobis
donavit?" (Rom 8,32).

PUNTO II

Consideriamo in secondo luogo il grande amore, che Gesu Cristo in tal dono ci ha

dimostrato. Il SS. Sagramento € un dono fatto solamente dall'amore. Fu necessario

gia per salvarci, secondo il decreto divino che il Redentore morisse, e col sagrificio

della sua vita soddisfacesse la divina giustizia per li nostri peccati; ma che necessita vi
108



era che Gesu Cristo dopo esser morto si lasciasse a noi in cibo? Ma cosi volle I'amore.
Non per altro, dice S. Lorenzo Giustiniani, Egli istitui I'Eucaristia, se non "ob suae
eximiae caritatis indicium", se non per farci intendere I'immenso amor che ci porta. E
questo & appunto quel che scrisse S. Giovanni: "Sciens Iesus, quia venit hora eius, ut
transeat ex hoc mundo ad Patrem, cum dilexisset suos, in finem dilexit eos" (Io 13,1).
Sapendo Gesu esser giunto gia il tempo di partirsi da questa terra, volle lasciarci il
segno piu grande del suo amore, che fu questo dono del SS. Sagramento; cido appunto
significano quelle parole, "in finem dilexit eos", cioeé "extremo amore, summe dilexit
eos", cosi spiega Teofilatto col Grisostomo.

E si noti quel che notd I'Apostolo che il tempo in cui volle Gesu Cristo lasciarci questo
dono, fu il tempo della sua morte. "In qua nocte tradebatur, accepit panem, et gratias
agens fregit, et dixit: Accipite et manducate, hoc est Corpus meum" (1 Cor 11).
Allorché gli uomini gli apparecchiavano flagelli, spine e croce per farlo morire, allora
voll'Egli I'amante Salvatore lasciarci quest'ultimo segno del suo affetto. E perché in
morte, e non prima istitui questo Sagramento? Dice S. Bernardino che cio lo fece,
perché i segni d'amore che dimostransi dagli amici in morte, piu facilmente restano a
memoria, e si conservano piu caramente: "Quae in fine in signum amicitiae
celebrantur, firmius memoriae imprimuntur, et cariora tenentur". Gesu Cristo, dice il
santo, gia prima in molti modi s'era a noi donato: s'era dato per compagno, per
maestro, per padre, per luce, per esempio e per vittima; restava l'ultimo grado
d'amore, ch'era il darsi a noi in cibo, per unirsi tutto con noi, come si unisce il cibo con
chi lo prende; e questo fec'egli dandosi a noi nel SS. Sagramento: "Ultimus gradus
amoris est, cum se dedit nobis in cibum, quia dedit se nobis ad omnimodam unionem,
sicut cibus et cibans invicem uniuntur". Sicché non fu contento il nostro Redentore di
unirsi solamente alla nostra natura umana, volle con questo Sagramento trovare il
modo d'unirsi anche ad ognuno di noi in particolare.

Dicea S. Francesco di Sales: "In niun'altra azione puo considerarsi il Salvatore né piu
tenero, né pil amoroso, che in questa, nella quale si annichila, per cosi dire, e si
riduce in cibo per penetrare I'anime nostre, ed unirsi al cuore de' suoi fedeli". Sicché,
dice S. Gio. Grisostomo, a quel Signore, a cui non ardiscono gli Angeli di fissare gli
occhi, "Huic nos unimur, et facti sumus unum corpus, et una caro". Qual pastore mai
(soggiunge il santo) pasce le sue pecorelle col proprio sangue? anche le madri danno i
loro figli alle nutrici ad alimentarli, ma Gesu nel Sagramento ci alimenta col suo
medesimo sangue e a Sé ci unisce: "Quis pastor oves proprio pascit cruore? Et quid
dico pastor? Matres multae sunt, quae filios aliis tradunt nutricibus; hoc autem ipse
non est passus, sed ipse nos proprio sanguine pascit". E perché farsi nostro cibo?
perché (dice il santo) ardentemente ci amo, e cosi volle tutto unirsi e farsi una stessa
cosa con noi: "Semetipsum nobis immiscuit, ut unum quid simus; ardenter enim
amantium hoc est". Quindi Gesu Cristo ha voluto fare il piu grande di tutti i miracoli:
"Memoriam fecit mirabilium suorum, escam dedit timentibus se" (Psal 110), affin di
soddisfare il desiderio che avea di star con noi e di unire in uno il nostro col suo SS.
Cuore. "O mirabilis dilectio tua (esclama S. Lorenzo Giustiniani), Domine Iesu, qui tuo
corpori taliter nos incorporari voluisti, ut tecum unum cor, et animam unam
haberemus inseparabiliter colligatam!".

109



Quel gran servo di Dio, il P. della Colombiére, dicea cosi: Se qualche cosa potesse
smuovere la mia fede sul mistero dell'Eucaristia, io non dubiterei della potenza, ma
dell'amore piu presto che Dio ci dimostra in questo Sagramento. Come il pane diventi
Corpo di Geslu, come Gesu si ritrovi in piu luoghi, dico che Dio pud tutto. Ma se mi
chiedete come Dio ami a tal segno l'uomo, che voglia farsi cibo suo? altro non so
rispondere che non l'intendo, e che I'amore di Gesu non pu0 comprendersi. Ma,
Signore, un tale eccesso d'affetto di ridurvi in cibo, par che non convenisse alla vostra
maesta. Ma risponde S. Bernardo che I'amore fa scordare I'amante della propria
dignita: "Amor dignitatis nescius". Risponde parimente il Grisostomo che I'amore non
va cercando ragion di convenienza, quando tratta di farsi conoscere all'amato; egli
non va dove conviene, ma dov'e condotto dal suo desiderio: "Amor ratione caret, et
vadit quo ducitur, non quo debeat". Avea ragione dunque S. Tommaso I'Angelico di
chiamar questo Sagramento, Sagramento d'amore, e pegno d'amore: "Sacramentum
caritatis, caritatis pignus". E S. Bernardo di chiamarlo, "Amor amorum". E S. M.
Maddalena de' Pazzi di chiamare il giorno di Giovedi santo, in cui fu istituito questo
Sagramento, "il giorno dell'amore".

PUNTO III

Consideriamo in terzo luogo il gran desiderio di Gesu Cristo che noi lo riceviamo nella
santa Comunione: "Sciens Iesus quia venit hora eius" (Io 13,1). Ma come potea Gesu
chiamare "ora sua" quella notte, in cui doveva darsi principio alla sua amara passione?
Si, Egli la chiama "ora sua", perché in quella notte dovea lasciarci questo divin
Sagramento, per unirsi tutto coll'anime sue dilette. E questo desiderio gli fe' dire
allora: "Desiderio desideravi hoc Pascha manducare vobiscum" (Luc 22,15). Parole
con cui volle il Redentore farc'intendere la brama, che avea di congiungersi con
ognuno di noi in questo Sagramento. "Desiderio desideravi", cosi gli fa dire I'amore
immenso ch'Egli ci porta, dice S. Lorenzo Giustiniani: "Flagrantissimae caritatis est
vox haec". E volle lasciarsi sotto le specie di pane, acciocché ognuno potesse
riceverlo; se si fosse posto sotto la specie di qualche cibo prezioso, i poveri non
avrebbero avuta la facolta di prenderlo; e se anche sotto le specie di altro cibo non
prezioso, al meno quest'altro cibo forse non sarebbesi trovato in tutt'i luoghi della
terra; ha voluto Gesu lasciarsi sotto le specie di pane, perché il pane costa poco, € si
ritrova da per tutto, sicché tutti in ogni luogo posson trovarlo e riceverlo.

Per questo gran desiderio che ha il Redentore d'esser ricevuto da noi, non solo Egli ci
esorta a riceverlo con tanti inviti: "Venite, comedite panem meum, et bibite vinum
quod miscui vobis" (Prov 9,5): "Comedite amici, et bibite, et inebriamini carissimi"
(Cant 5,1): ma ce l'impone per precetto: "Accipite, et comedite, hoc est Corpus
meum" (Matth 26,26). Di piu affinché noi andiamo a riceverlo, ci alletta colla
promessa della vita eterna: "Qui manducat meam carnem, habet vitam aeternam" (Io
6,54). "Qui manducat hunc panem, vivet in aeternum" (Io 6,58). E se no, ci minaccia
I'esclusione dal paradiso: "Nisi manducaveritis carnem Filii hominis, non habebitis
vitam in vobis" (Io 6,53). Questi inviti, promesse e minacce tutte nascono dal
desiderio che ha Gesu Cristo di unirsi con noi in questo sagramento. E questo
desiderio, nasce dal grande amore ch'egli ci porta, poiché (come dice S. Francesco di
Sales) il fine dell'amore altro non e che unirsi all'oggetto amato; e perché in questo

110



sagramento Gesu tutto si unisce all'anima: "Qui manducat meam carnem, et bibit
meum sanguinem, in me manet, et ego in illo" (Io 6,35): percio, Egli tanto desidera
che noi lo riceviamo. Non si trova ape (disse un giorno il Signore a S. Metilde) che con
tanto impeto d'amore si gitta sopra de' fiori per succhiarne il mele, con quanto io
vengo a quest'anime che mi desiderano.

Oh se intendessero i fedeli il gran bene che porta all'anima la Comunione! Gesu ¢ il
Signore di tutte le ricchezze, mentre il Padre I'ha fatto padrone di tutto. "Sciens Iesus,
quia omnia dedit ei Pater in manus" (Io 13,3). Onde quando viene Gesu Cristo in
un'anima nella santa Comunione, porta Egli seco tesori immensi di grazie. "Venerunt
autem mihi omnia bona pariter cum illa", dice Salomone, parlando della Sapienza
eterna (Sap 7,11).

Dicea S. Dionisio che il SS. Sagramento ha una somma virtu di santificare I'anima:
"Eucharistia maximam vim habet perficiendae sanctitatis". E S. Vincenzo Ferrerio
lascio scritto che piu profitta I'anima con una Comunione, che con una settimana di
digiuni in pane ed acqua. La Comunione, come insegna il Concilio di Trento, & quel
gran rimedio, che ci libera dalle colpe veniali, e ci preserva dalle mortali: "Antidotum
quo a culpis quotidianis liberemur, et a mortalibus praeservemur". Onde S. Ignazio
martire chiamo il SS. Sagramento: "Pharmacum immortalitatis". Disse Innocenzo III
che Gesu Cristo colla passione ci liberd dalla pena del peccato, ma coll'Eucaristia ci
libera dal peccare: "Per Crucis mysterium liberavit nos a potestate peccati, per
Eucharistiae sacramentum liberat nos a potestate peccandi".

In oltre questo Sagramento accende il divino amore. "Introduxit me Rex in cellam
vinariam, ordinavit in me caritatem. Fulcite me floribus, stipate me malis, quia amore
langueo" (Cant 2). Dice S. Gregorio Nisseno che appunto la Comunione € questa cella
vinaria, dove I'anima e talmente inebriata dal divino amore, che si scorda della terra e
di tutto il creato; e cio e propriamente il languire di santa carita. Diceva anche il Ven.
P. Francesco Olimpio Teatino, che niuna cosa val tanto ad inflammarci d'amore verso
Dio, quanto la S. Comunione.

Iddio € amore, ed e fuoco d'amore. "Deus caritas est" (Io 4,8). "Ignis consumens est"
(Deuter 4,24). E questo fuoco d'amore venne il Verbo eterno ad accendere in terra:
"Ignem veni mittere in terram et quid volo nisi ut accendatur?" (Luc 12,49). Ed oh che
belle famme di santo amore accende Gesu nell'anime, che con desiderio lo ricevono in
questo Sagramento! S. Caterina da Siena vide un giorno in mano di un sacerdote
Gesu Sagramentato, come una fornace d'amore, da cui si maravigliava poi la santa,
come da tanto incendio non restassero arsi ed inceneriti tutti i cuori degli uomini. S.
Rosa di Lima dicea che in comunicarsi pareale di ricevere il sole, onde mandava tali
raggi dal volto, che abbagliavano la vista, ed usciva tal calore dalla bocca, che chi le
porgeva a bere dopo la Comunione, sentivasi scottar la mano, come l'accostasse ad
una fornace. S. Venceslao re col gir solamente visitando il SS. Sagramento,
s'inflammava anch'esternamente di tanto ardore, che il suo servo che
I'accompagnava, camminando sulla neve, metteva i piedi sulle pedate del santo, e
cosi non sentiva freddo. "Carbo est Eucharistia", diceva il Grisostomo, "quae nos

111



inflammat, ut tanquam leones ignem spirantes ab illa mensa recedamus facti diabolo
terribiles". Dicea il santo che il SS. Sagramento &€ un fuoco che infiamma, sicché
dovressimo partir dall'altare spirando tali fiamme d'amore, che il demonio non avesse
pil animo di tentarci.

Ma dira taluno: Io percid non mi comunico spesso, perché mi vedo freddo nel divino
amore. Ma costui, dice Gersone, farebbe lo stesso che taluno, il quale non volesse
accostarsi al fuoco, perché si sente freddo. Quando piu dunque ci sentiamo freddi,
tanto piu dobbiamo accostarci spesso al SS. Sagramento, sempre che abbiamo
desiderio di amare Dio. "Se vi dimandano (dice S. Francesco di Sales), perché vi
comunicate tanto spesso? Dite loro che due sorte di persone devono comunicarsi
spesso, i perfetti e gl'imperfetti: i perfetti per conservarsi nella perfezione, e
gl'imperfetti per giungere alla perfezione". E S. Bonaventura parimente dice: "Licet
tepide, tamen confidens de misericordia Dei accedas. Tanto magis eget medico,
quanto quis senserit se aegrotum". E Gesu Cristo disse a S. Metilde: "Quando dei
comunicarti, desidera tutto quello amore che mai un cuore ha avuto verso di me, ed io
lo ricevero come tu vorresti che fosse un tal amore".

4+ LA DIMORA AMOROSA CHE FA GESU SUGLI ALTARI NEL SS.
SAGRAMENTO
Venite ad me omnes qui laboratis, et onerati estis, et ego reficiam vos (Matth
11,28)

PUNTO I

Il nostro amante Salvatore, dovendo partire da questo mondo, dopo di aver colla sua
morte compita I'opera della nostra redenzione, non volle lasciarci soli in questa valle di
lagrime. "Niuna lingua € bastante (dicea S. Pietro d'Alcantara), a poter dichiarare la
grandezza dell'amore, che Gesu porta ad ogni anima; e percid volendo questo sposo
partire da questa vita, acciocché questa sua assenza non le fosse cagione di scordarsi
di lui, le lascio per memoria questo SS. Sagramento, nel quale Egli stesso rimanea,
non volendo che tra ambedue restasse altro pegno per tenere svegliata la memoria
ch'Egli medesimo". Merita dunque da noi grande amore questo gran tratto d'amore di
Gesu Cristo; e percio in questi ultimi nostri tempi Egli ha voluto che s'istituisse la festa
in onore del suo SS. Cuore, come si porta rivelato alla sua serva suor Margherita
Maria Alacoque, affinché noi rendessimo co' nostri ossequi ed affetti qualche
contraccambio alla sua amorosa dimora che fa sugli altari: e cosi insieme
compensassimo i disprezzi che in questo Sagramento d'amore Egli ha ricevuti e riceve
tuttavia dagli eretici e da' mali cristiani.

Gesu si e lasciato nel SS. Sagramento, 1. per farsi trovare da tutti; 2. per dare
udienza a tutti; 3. per far grazie a tutti. E per 1. Egli si fa trovare in tanti diversi altari,
per farsi trovare da tutti che desiderano di trovarlo. In quella notte in cui il Redentore
stavasi licenziando da' discepoli per andar alla morte, addolorati quelli piangeano,
pensando di doversi dividere dal loro caro maestro; ma Gesu li consolava dicendo (e
lo stesso diceva allora anche a noi): Figli miei, io vado a morire per voi, per
dimostrarvi I'amore che vi porto; ma anche morendo non voglio lasciarvi soli; finché

112



voi sarete sulla terra, voglio con voi restarmi nel SS. Sagramento dell'altare. Io vi
lascio il mio corpo, I'anima mia, la mia divinita e tutto me stesso. No, finché voi
starete sulla terra, io non voglio separarmi da voi. "Ecce vobiscum sum usque ad
consummationem saeculi" (Matth 28,20). "Volea lo sposo (scrisse S. Pietro
d'Alcantara) lasciare alla sua sposa in questa si lunga lontananza qualche compagnia,
acciocché non rimanesse sola, e percio lascid questo Sagramento, in cui rimase esso
stesso, ch'era la miglior compagnia che potesse lasciarle". I gentili si han finti tanti
dei, ma non han saputo fingersi un Dio piu amoroso del nostro, e che ci sta piu vicino
e ci assiste con tanto amore. "Non est alia natio tam grandis, quae habeat deos
appropinquantes sibi, sicut Deus noster adest nobis". Cosi appunto la S. Chiesa
applica questo passo del Deuteronomio (Deut 4,7) alla festa del SS. Sagramento.

Ecco dunque Gesu Cristo, che se ne sta negli altari, come ristretto in tante prigioni
d'amore. Lo cacciano i sacerdoti dalle custodie per esporlo, o per dar la comunione, e
poi lo ritornano a chiudere. E Gesu se ne contenta di restarsene ivi il giorno e la notte.
Ma che serviva, mio Redentore, a restarvi in tante chiese anche la notte, mentre le
genti serrano le porte e vi lasciano solo? Bastava trattenervi solamente nelle ore del
giorno. No, vuol Egli starsene anche la notte benché solo, aspettando che la mattina
subito lo trovi chi lo cerca. Andava la sacra sposa cercando il suo diletto, e dimandava
a chi incontrava: "Num quem diligit anima mea vidistis?" (Cant 3,3). E non trovandolo
alzava la voce, dicendo: Sposo mio, fatemi sapere dove state: "Indica mihi ubi pascas,
ubi cubes in meridie" (Cant 1,6). Allora la sposa non lo trovava, perché non vi era
ancora il SS. Sagramento; ma al presente, se un'anima vuol trovare Gesu Cristo,
basta che vadi alla parrocchia, o a qualche monastero, ed ivi trovera il suo diletto che
I'aspetta. Non vi e villaggio per misero che sia, non vi € monastero di religiosi, che
non tenga il SS. Sagramento; ed in tutti quei luoghi il Re del cielo si contenta di
starsene chiuso in una cassettina di legno, o in una pietra, dove spesso se ne resta
solo, appena con una lampa d'olio, senza chi l'assista. Ma, Signore (dice S. Bernardo),
cio non conviene alla vostra maesta. Non importa, risponde Gesu, se cido non conviene
alla mia maesta, ben conviene al mio amore.

Or qual tenerezza sentono i pellegrini in visitare la santa casa di Loreto, o i luoghi di
Terra santa, la stalla di Betlemme, il Calvario, il santo Sepolcro, dove Gesu Cristo
nacque, o abitd, o mori, o fu sepolto! Ma quanto maggiore dee esser la nostra
tenerezza, in trovarci in una chiesa alla presenza di Gesu medesimo, che sta nel SS.
Sagramento? Diceva il Ven. P. Giovanni d'Avila ch'egli non sapea trovare santuario di
maggior divozione e consolazione, che una chiesa dove sta Gesu sagramentato. Ma
piangeva all'incontro il P. Baltassarre Alvarez in vedere i palagi de' principi pieni di
gente, e le chiese dove sta Gesu Cristo abbandonate e sole. Oh Dio, se il Signore si
fosse lasciato in una sola chiesa della terra, v. gr. solo in S. Pietro in Roma, e si
facesse ivi trovare solamente in un solo giorno dell'anno, oh quanti pellegrini, quanti
nobili e quanti monarchi procurerebbero d'aver la sorte di trovarsi ivi in quel giorno, a
corteggiare il Re del cielo ritornato in terra! Oh che nobil tabernacolo d'oro adornato di
gemme gli sarebbe apprestato! Oh con qual apparato di lumi si solennizzerebbe in
qguel giorno questa dimora di Gesu Cristo! Ma no, dice il Redentore, Io non voglio
dimorare in una sola chiesa, né per un solo giorno; né ricerco tante ricchezze e tanti

113



lumi, io voglio dimorar continuamente in tutti i giorni ed in tutti i luoghi, dove si
ritrovano i miei fedeli, acciocché tutti mi ritrovino facilmente, e sempre ad ogni ora
che vogliono.

Ah che se Gesu Cristo non avesse pensato a questa finezza d'amore, chi mai avrebbe
potuto pensarvi? Quando Egli se n'ascese al cielo, se alcuno gli avesse detto allora:
Signore, se volete dimostrarci il vostro affetto, restatevi con noi sugli altari sotto le
specie di pane, acciocché ivi possiamo trovarvi quando vogliamo; qual temerita
sarebbe stata stimata questa domanda? Ma quello che non ha saputo neppure
pensare alcuno degli uomini, I'ha pensato e I'ha fatto il nostro Salvatore. Ma oime
dov'e la nostra gratitudine ad un tanto favore? Se venisse un principe da lontano in un
paese a posta per esser visitato da un villano, che ingratitudine sarebbe del villano, se
non volesse vederlo, o vederlo sol di passaggio?

PUNTO II

Gesu Cristo nel Sagramento da udienza a tutti. Dicea S. Teresa che non tutti in questa
terra possono parlare col principe. I poveri appena posson sperare di parlargli e fargli
sentire le loro necessita per mezzo di qualche terza persona: ma col Re del cielo non
vi vogliono terze persone, tutti, e nobili e poveri posson parlarci, stando egli nel
Sagramento, da faccia a faccia. Percid si chiama Gesu fiore de' campi: "Ego flos
campi, et lilium convallium" (Cant 2,1). I fiori de' giardini stan chiusi e riserbati, ma i
fiori de' campi stanno esposti a tutti. "Ego flos campi", commenta Ugon Cardinale,
"quia omnibus me exhibeo ad inveniendum".

Con Gesu Cristo dunque nel Sagramento possono parlarci tutti, e ad ogni ora del
giorno. S. Pier Grisologo (parlando della nascita del Redentore nella stalla di
Betlemme) dice che i re non danno sempre udienza; spesso accade che andando
taluno a parlare col principe, le guardie lo licenziano con dirgli che non & tempo allora
di udienza, che venga appresso. Ma il Redentore volle nascere in una spelonca aperta,
senza porte e senza guardie, per dare udienza a tutti, e ad ogni ora: "Non est satelles,
qui dicat non est hora". Lo stesso avviene con Gesu nel SS. Sagramento. Stanno
aperte continuamente le chiese, ognuno puo andare a parlare col Re del cielo sempre
che vuole. E vuole Gesu Cristo che gli parliamo ivi con tutta la nostra confidenza,
percio si € posto sotto le specie di pane. Se Gesu comparisse sugli altari in un trono di
luce, come comparira nel giudizio finale, chi di noi avrebbe I'animo di accostarsegli
vicino? Ma perché il Signore, dice S. Teresa, desidera che noi gli parliamo e gli
cerchiamo le grazie con confidenza e senza timore, percido ha coverta la sua maesta
colle specie di pane. Egli desidera, come dice ancora Tommaso da Kempis, che noi ci
trattiamo, come tratta un amico coll'altro amico, "ut amicus ad amicum".

Quando I'anima si trattiene a pie d'un altare, par che Gesu le dica quelle parole de'
Cantici: "Surge, propera, amica mea, formosa mea, et veni" (Cant 2,10). "Surge",
alzati, anima, le dice, non temere. "Propera", accostati a me vicino; "amica mea", non
mi sei piu nemica, mentre m'ami e sei pentita d'avermi offeso: "formosa mea", non
sei piu deforme agli occhi miei, la mia grazia ti ha fatta bella; "et veni", vieni su,
dimmi quel che vuoi, a posta io sto in questo altare. Qual gaudio sentiresti, lettor mio,

114



se ti chiamasse il re nel suo gabinetto e ti dicesse: Dimmi che vuoi? che ti bisogna? io
t'amo e desidero di farti bene. Questo dice il Re del cielo Gesu Cristo a tutti coloro che
lo visitano: "Venite ad me omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos"
(Matth 11,28). Venite poveri, infermi, afflitti, ch'io posso e voglio arricchirvi, sanarvi e
consolarvi. A questo fine io mi trattengo sugli altari. "Clamabis, et dicet: Ecce adsum"
(Isa 58,9).

PUNTO III

Gesu nel Sagramento da udienza a tutti, per far grazie a tutti. Dice S. Agostino che ha
piu desiderio il Signore di dispensare le sue grazie a noi che noi di riceverle: "Plus vult
ille tibi benefacere, quam tu accipere concupiscas". E la ragione &, perché Dio € bonta
infinita, e la bonta di sua natura e diffusiva, si che desidera di comunicare i suoi beni a
tutti. Si lamenta Iddio, quando I'anime non vengono a cercargli le grazie: "Nunquid
solitudo factus sum Israeli? aut terra serotina? Quare ergo dixit populus meus, non
veniemus ultra ad te?" (Ier 2,31). Perché (dice il Signore) non volete piu venire a me?
che forse mi avete ritrovato come terra sterile o tardiva, quando mi avete cercate le
grazie? S. Giovanni vide il Signore col petto pieno di latte, cioe di misericordia, e cinto
da una fascia d'oro, cioe dall'amore, col quale egli desidera di dispensare a noi le sue
grazie. "Vidi praecinctum ad mamillas zona aurea" (Apoc 1,13). Gesu Cristo sempre
sta pronto a beneficarci, ma dice il Discepolo, che specialmente nel SS. Sagramento
egli dispensa le grazie con piu abbondanza. E 'l B. Errico Susone dicea che Gesu nel
Sagramento esaudisce piu volentieri le nostre preghiere.

Siccome una madre che tiene il petto ripieno di latte, va trovando bambini che
vengano a succhiare, acciocché la sgravino da quel peso, cosi appunto il Signore da
guesto Sagramento d'amore ci chiama tutti, e ci dice: "Ad ubera mea portabimini...
guomodo si cui mater blandiatur, ita ego consolabor vos" (Is 66,13). Il P. Baltassarre
Alvarez vide appunto Gesu nel SS. Sagramento colle mani piene di grazie, per donarle
agli uomini; ma non trovava chi le volesse.

O beata quell'anima, che se ne sta a pié d'un altare a domandar grazie a Gesu Cristo!
La contessa di Feria, fatta monaca di S. Chiara, se ne stava sempre che poteva avanti
il SS. Sagramento, ed ivi riceveva continuamente tesori di grazie. Dimandata un
giorno che facesse tante ore innanzi al Venerabile? Rispose: "lo vi starei tutta
I'eternita. Che si fa innanzi al SS. Sagramento? e che cosa non si fa? che fa un povero
avanti un ricco? che fa un infermo avanti un medico? che si fa? si ringrazia, si ama, si
domanda". Oh quanto vagliono queste ultime parole per trattenersi con frutto avanti il
SS. Sagramento.

Si lamentd Gesu Cristo colla mentovata serva di Dio suor Margherita Alacoque
dell'ingratitudine che gli usano gli uomini in questo Sagramento d'amore, allorché fe'
vederle il suo Cuore circondato di spine, con una croce di sopra, in un trono di
fiamme, dandole con cio ad intendere I'amorosa dimora ch'Egli fa nel Sagramento, e
poi le disse cosi: "Ecco quel Cuore che tanto ha amato gli uomini, e che non ha
risparmiato niente: € giunto a consumarsi per dimostrar loro il suo amore. Ma io per
riconoscenza non ricevo che ingratitudini dalla maggior parte, per le irriverenze e

115



disprezzi che mi fanno in questo Sagramento d'amore. E cido che pilt m'é sensibile, &
che sono cuori a me consagrati". Non vanno gli uomini a trattenersi con Gesu Cristo,
perché non I'amano. Piace loro star le ore intere a parlare con un amico, e poi loro da
tedio il trattenersi una mezz'ora con Gesu Cristo! Dira taluno: Ma perché Gesu Cristo
non mi concede il suo amore? Ma io rispondo: Se voi non discacciate dal cuore I'amore
della terra, come vuol entrarvi I'amor divino? Ah che se voi poteste veramente dire col
cuore quel che dicea S. Filippo Neri a vista del SS. Sagramento: "Ecco I'amor mio,
ecco I'amor mio"; non avreste voi tedio a trattenervi le ore e le giornate intere avanti
il SS. Sagramento.

Ad un'anima innamorata di Dio le ore avanti Gesu sagramentato sembrano momenti.
S. Francesco Saverio tutto il giorno faticava per le anime, e nella notte poi quale era il
suo riposo? era il trattenersi avanti il SS. Sagramento. S. Gio. Francesco Regis, quel
gran missionario della Francia, dopo avere spesa tutta la giornata in confessare e
predicare, se n'andava la notte alla chiesa, e trovandola qualche volta chiusa, restava
a trattenersi fuori della porta al freddo e al vento, per corteggiare almeno cosi da
lontano il suo amato Signhore. S. Luigi Gonzaga desiderava di starsene sempre avanti il
SS. Sagramento, ma perché gli era stato imposto da' superiori a non trattenervisi;
passando per l'altare, e sentendosi da Gesu tirato a trattenersi, era costretto a partire
per far I'ubbidienza; onde poi il santo giovine amorosamente gli dicea: "Recede a me,
Domine, recede": Signore, non mi tirate, lasciatemi partire, cosi vuol I'ubbidienza. Ma
se tu, fratello mio, non provi questo amore a Gesu Cristo, procura tu di visitarlo ogni
giorno, ch'egli ben t'inflammera il cuore. Ti senti freddo? accostati al fuoco, dicea S.
Caterina da Siena. Ed oh beato te, se Gesu ti fa la grazia d'inflammarti del suo amore.
Allora certamente che piu non amerai altro che Gesu, e disprezzerai tutte le cose della
terra. Dice S. Francesco di Sales: "Quando va a fuoco la casa, si buttano tutte le robe
dalla finestra".

4+ L'UNIFORMITA ALLA VOLONTA DI DIO
Et vita in voluntate eius (Ps 29,6)

PUNTO I

Tutta la nostra salute, e tutta la perfezione consiste nell'amare Dio. "Qui non diligit
manet in morte" (1 Io 3,14). "Caritas est vinculum perfectionis" (Colos 3). Ma la
perfezione dell'amore consiste poi nell'uniformare la nostra alla divina volonta; poiché
questo e l'effetto principale dell'amore, come dice I'Areopagita, unire le volonta degli
amanti, sicché non abbiano che un solo cuore ed un solo volere. Intanto dunque
piacciono a Dio l'opere nostre, le penitenze, le comunioni, le limosine, in quanto sono
secondo la divina volonta; poiché altrimenti non sono virtuose, ma difettose e degne
di castigo.

Cio venne principalmente ad insegnarci dal cielo col suo esempio il nostro Salvatore.
Ecco quel ch'egli disse in entrare nel mondo, come scrive I'Apostolo: "Hostiam et
oblationem noluisti, corpus autem aptasti mihi. Tunc dixi: Ecce venio, ut faciam, Deus,
voluntatem tuam" (Heb 10,5). Voi, Padre mio, avete rifiutate le vittime degli uomini,
volete ch'io vi sacrifichi colla morte questo corpo che m'avete dato, eccomi pronto a

116



far la vostra volonta. E cid piu volte dichiard, dicendo ch'egli non era venuto in terra,
se non per fare la volonta del suo Padre: "Descendi de coelo, non ut faciam
voluntatem meam, sed voluntatem eius qui misit me" (Io 6,38). Ed in cio volle che
conosciamo il suo grande amore al Padre, in vedere ch'Egli andava a morire, per
ubbidire al di lui volere: "Ut cognoscat mundus, quia diligo Patrem, et sicut mandatum
dedit mihi Pater, sic facio, surgite, eamus" (Io 31,14). Quindi poi disse ch'egli
riconoscea per suoi solamente coloro che faceano la divina volonta: "Quicunque enim
fecerit voluntatem Patris mei qui in coelis est, ipse meus frater, et soror, et mater est"
(Matth 12,38). Questo poi e stato I'unico scopo e desiderio di tutt'i santi in tutte le
loro opere, I'adempimento della divina volonta. Il B. Errico Susone diceva: "Io voglio
esser pilu presto un verme piu vile della terra colla volonta di Dio, che un Serafino
colla mia". E S. Teresa: "Tutto cio che dee procurare chi si esercita nell'orazione, & di
conformare la sua volonta alla divina; e si assicuri (aggiungea) che in cio consiste la
piu alta perfezione; chi piu eccellentemente la pratichera, ricevera da Dio i piu gran
doni, e fara piu progressi nella vita interiore". I beati del cielo per cid amano
perfettamente Dio, perché sono in tutto uniformati alla divina volonta. Quindi
c'insegno Gesu Cristo a domandar la grazia di far la volonta di Dio in terra, come la
fanno i santi in cielo: "Fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra". Chi fa la divina
volonta, diventa uomo secondo il cuore di Dio, come appunto il Signore chiamava
Davide: "Inveni virum secundum cor meum, qui faciet omnes voluntates meas" (1
Reg 1,14). E perché? perché Davide stava sempre apparecchiato ad eseguir cido che
volea Dio: "Paratum cor meum, Deus, paratum cor meum" (Ps 56,8 et Ps 107,2). Ed
altro egli non cercava al Signore, che d'insegnargli a fare la sua volonta: "Doce me
facere voluntatem tuam" (Ps 142,10).

Oh quanto vale un atto di perfetta rassegnazione alla volonta di Dio! basta a fare un
santo. Mentre S. Paolo perseguitava la Chiesa, Gesu gli apparve, l'illumind e lo
converti. Il santo allora altro non fece, che offerirsi a fare il voler divino: "Domine,
quid me vis facere?" (Act 9,6). Ed ecco che Gesu Cristo subito lo dichiard vaso
d'elezione, e apostolo delle genti: "Vas electionis est mihi iste, ut portet nomen meum
coram gentibus" (Act 9,15). Chi fa digiuni, chi fa limosine, chi si mortifica per Dio,
dona a Dio parte di sé; ma chi gli dona la sua volonta gli dona tutto. E questo e quel
tutto, che Dio ci dimanda, il cuore, cioe la volonta: "Fili mi, praebe cor tuum mihi"
(Prov 23). Questa insomma ha da essere la mira di tutt'i nostri desideri, delle nostre
divozioni, meditazioni, comunioni ecc. I'adempire la divina volonta. Questo ha da esser
lo scopo di tutte le nostre preghiere, I'impetrare la grazia di eseguire cido che Dio vuole
da noi. Ed in ci0 abbiamo da domandare l'intercessione de' nostri santi avvocati e
specialmente di Maria SS., che c'impetrino luce e forza di uniformarci alla volonta di
Dio in tutte le cose; ma specialmente in abbracciar quelle a cui ripugna il nostro amor
proprio. Dicea il Ven. Giovanni d'Avila: "Vale piu un benedetto sia Dio nelle cose
avverse, che sei mila ringraziamenti nelle cose a noi dilettevoli".

PUNTO II

Bisogna uniformarci non solo in quelle cose avverse che ci vengono direttamente da

Dio, come sono le infermita, le desolazioni di spirito, le perdite di robe o di parenti;

ma anche in quelle che ci vengono anche da Dio, ma indirettamente, cioe per mezzo
117



degli uomini, come le infamie, i dispregi, le ingiustizie e tutte l'altre sorte di
persecuzioni. Ed avvertiamo che quando siamo offesi da taluno nella roba, o
nell'onore, non vuole gia Dio il peccato di colui che ci offende, ma ben vuole la nostra
poverta e la nostra umiliazione. E certo che quanto succede, tutto avviene per divina
volonta: "Ego Dominus formans lucem et tenebras, faciens pacem, et creans malum"
(Is 45,7). E prima lo disse I'Ecclesiastico: "Bona et mala, vita et mors a Deo sunt"
(Eccli 11,14). Tutti in somma vengono da Dio, cosi i beni, come i mali.

Si chiamano mali, perché noi li chiamiamo cosi, e noi li facciamo mali; poiché se noi
I'accettassimo, come dovressimo con rasseghazione dalle mani di Dio, diventerebbero
per noi non mali, ma beni. Le gioie che rendono piu ricca la corona de' santi, sono le
tribolazioni accettate per Dio, pensando che tutto viene dalle sue mani. Il santo
Giobbe, quando fu avvisato che i Sabei si avevan prese le sue robe, che rispose?
"Dominus dedit, Dominus abstulit" (Iob 1,21). Non disse gia, il Signore mi ha dati
questi beni, ed i Sabei me I'han tolti; ma il Signore me I'ha dati, e 'l Signore me I'ha
tolti. E percid lo benediceva, pensando che tutto era avvenuto per suo volere: "Sicut
Domino placuit, ita factum est, sit homen Domini benedictum" (Iob 1,21). I santi
martiri Epitetto ed Atone, quando erano tormentati con uncini di ferro e torce ardenti,
altro non diceano: "Signore, si faccia in noi la vostra volonta!". E morendo, queste
furono l'ultime parole che dissero: "Siate benedetto, o Dio eterno, poiché ci date la
grazia di adempire in noi il vostro santo beneplacito". Narra Cesario che un certo
monaco, con tutto che non facesse vita piu austera degli altri, nondimeno facea molti
miracoli. Di cid maravigliandosi I'Abbate, gli domandd un giorno, quali divozioni egli
praticasse? Rispose che egli era piu imperfetto degli altri, ma che solo a questo era
tutto intento, ad uniformarsi in ogni cosa alla divina volonta. E di quel danno (ripiglio il
superiore) che giorni sono ci fece quel nemico nel nostro podere, voi non ne aveste
alcun dispiacere? No, padre mio, disse, anzi ne ringraziai il Signore, mentr'egli tutto fa
o permette per nostro bene. E da cid I'Abbate conobbe la santita di questo buon
religioso.

Lo stesso dobbiamo far noi, quando ci accadono le cose avverse, accettiamole tutte
dalle divine mani, non solo con pazienza, ma con allegrezza, ad esempio degli
apostoli, che godeano nel vedersi maltrattati per amore di Gesu Cristo: "Ibant
gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Iesu
contumeliam pati" (Act 5,41). E che maggior contento che soffrire qualche croce e
sapere che abbracciandola noi diamo gusto a Dio? Se vogliamo dunque vivere con una
continua pace, procuriamo da ogg'innanzi di abbracciarci col divino volere, con dir
sempre in tutto cid che ci avviene: "Ita, Pater, quoniam sic fuit placitum ante te"
(Matth 11,26). Signore, cosi e piaciuto a Voi, cosi sia fatto. A questo fine dobbiamo
indrizzare tutte le nostre meditazioni, comunioni, visite e preghiere: pregando sempre
Dio che ci faccia uniformare alla sua volonta. Ed offeriamoci sempre dicendo: Mio Dio,
eccoci, fatene di noi quel che vi piace. S. Teresa almeno cinquanta volte il giorno si
offeriva a Dio, acciocché avesse di lei disposto come volea.

PUNTO III

Chi sta unito alla divina volonta, gode anche in questa terra una perpetua pace: "Non

contristabit iustum, quidquid ei acciderit" (Prov 12,21). Si, perché un'anima non puo
118



avere maggior contento che di vedere adempirsi quant'ella vuole. Chi non vuole altro
se non quello che vuole Dio, ha quanto vuole, perché gia quanto succede, tutto
avviene per volonta di Dio. L'anime rassegnate, dice Salviano, se sono umiliate,
questo vogliono; se patiscono poverta, vogliono esser povere; in somma vogliono
tutto cido che accade, e percio menano una vita beata: "Humiles sunt, hoc volunt:
pauperes sunt, paupertate delectantur; itaque beati dicendi sunt". Viene il freddo, il
caldo, la pioggia, il vento, e chi sta unito alla volonta di Dio, dice: Io voglio questo
freddo, questo caldo ecc., perché cosi vuole Dio. Viene quella perdita, quella
persecuzione, viene l'infermita, viene la morte, e quegli dice: Io voglio esser misero,
perseguitato, infermo, voglio anche morire, perché cosi vuole Dio. Chi riposa nella
divina volonta, e si compiace di tutto cido che fa il Signore, € come stesse di sopra alle
nubi, vede le tempeste che sotto di quelle infuriano, ma non resta da loro né leso, né
perturbato. Questa €& quella pace, come dice I'Apostolo, che "exsuperat omnem
sensum" (Ephes 3,2), che avanza tutte le delizie del mondo, ed e una pace stabile,
che non ammette vicende: "Stultus sicut luna mutatur, sapiens in sapientia manet
sicut sol" (Eccli 27,12). Lo stolto (cioe il peccatore) si muta come la luna, che oggi
cresce e domani manca: oggi si vede ridere, domani piangere, oggi allegro e tutto
mansueto, domani afflitto e furibondo; in somma si muta, come si mutano le cose
prospere o avverse che gli accadono. Ma il giusto € come il sole, sempre eguale ed
uniforme nella sua tranquillita, in ogni cosa che avviene; poiché la sua pace sta
nell'uniformarsi alla divina volonta. "Et in terra pax hominibus bonae voluntatis" (Luc
2,14). S. Maria Maddalena de Pazzi in sentir nominare "Volonta di Dio", sentiva
talmente consolarsi, che usciva fuori di sé in estasi d'amore. Nella parte inferiore non
manca di farsi sentire qualche puntura delle cose avverse, ma nella superiore regnera
sempre la pace, quando la volonta sta unita a quella di Dio. "Gaudium vestrum nemo
tollet a vobis" (Io 16,22). Ma che pazzia € quella di coloro, che ripugnano al volere di
Dio! Quel che vuole Iddio, si ha senza meno da adempire. "Voluntati eius quis
resistit?" (Rom 9,19). Onde i miseri han da soffrir gia la croce, ma senza frutto, e
senza pace. "Quis restitit ei, et pacem habuit?" (Iob 9,4).

E che altro vuole Dio, se non il nostro bene? "Voluntas Dei sanctificatio vestra" (1
Thess 4,3). Vuol vederci santi, per vederci contenti in questa vita, e beati nell'altra.
Intendiamo che le croci che ci vengono da Dio, "omnia cooperantur in bonum" (Rom
8,28). Anche i castighi in questa vita non vengono per nostra ruina, ma affinché ci
emendiamo e ci acquistiamo la beatitudine eterna. "Ad emendationem non ad
perditionem nostram evenisse credamus" (Iudt 8,27). Iddio ci ama tanto, che non
solo brama, ma e sollecito della salute di ciascuno di noi. "Deus sollicitus est mei"
(Psal 39,18). E che mai ci neghera quel Signore, che ci ha dato il medesimo suo
Figlio? "Qui proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum,
quomodo non etiam cum illo omnia nobis donavit?" (Rom 8,32). Abbandoniamoci
dunque sempre nelle mani di quel Dio, il quale sempre ha premura del nostro bene,
mentre siamo in questa vita. "Omnem sollicitudinem vestram proiicientes in eum,
quoniam ipsi cura est de vobis" (1 Petr 5,7). Pensa tu a me (disse il Sighore a S.
Caterina di Siena), ed io penserdo sempre a te. Diciamo spesso colla sacra sposa:
"Dilectus meus mihi, et ego illi" (Cant 2,16). L'amato mio pensa al mio bene, ed io
non voglio pensare ad altro che a compiacerlo, e ad unirmi alla sua santa volonta. E

119



non dobbiamo pregare, dicea il santo Abbate Nilo, che Dio faccia quel che vogliamo
noi, ma che noi facciamo quel ch'egli vuole.

Chi fa sempre cosi fara una vita beata ed una morte santa. Chi muore tutto
rassegnato nella divina volonta lascia agli altri una moral certezza della sua
salvazione. Ma chi in vita non sara unito al voler divino, non lo sara neppure in morte,
e non si salvera. Procuriamo dunque di renderci familiari alcuni detti della Scrittura,
co' quali ci terremo sempre uniti alla volonta di Dio. "Domine, quid me vis facere?".
Signore, ditemi che volete da me, che tutto voglio farlo. "Ecce ancilla Domini": Ecco
I'anima mia € vostra serva, comandate, e sarete ubbidito. "Tuus sum ego, salvum me
fac": Salvatemi, Sighore, e poi fatene di me quel che vi piace; io son vostro, non sono
piu mio. Quando accade qualche avversita piu pesante, diciamo subito: "Ita, Pater,
quoniam sic fuit placitum ante te" (Matth 11,26). Dio mio, cosi € piaciuto a Voi, cosi
sia fatto. Sopra tutto siaci cara la terza petizione del Pater noster: "Fiat voluntas tua
sicut in coelo et in terra". Diciamola spesso con affetto e replichiamola piu volte. Felici
noi se viviamo e terminiamo la vita dicendo cosi: "Fiat, fiat voluntas tua!".

Amen

et

https://cooperatores-veritatis.org/
canale YouTube di Preghiera e notiziario: PietroPaolo Trinita
per i Cenacoli di Preghiera sui gruppi whatsapp: 366 2674 288 -

120


https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/channel/UCNiQ54yCFh7SkMPEBxQOCwA/videos

