Il libro della Fiducia

Padre Thomas de Saint Laurent

© 1999Associazione Luci sull'Est
Via Castellini 13/7 - 00197 Roma.

Tutti i diritti riservati

Traduzione: Roberto de Mattei, Cooperativa Fiducia, Roma
Revisione: Emilio Vio

Titolo originale dell'opera: "Le livre de la Confiance".

Prima edizione: marzo/1993
Seconda edizione: maggio/1999

ISBN 88-87473-01-3

INDICE

Capitolo | - Fiducia!

Nostro Signore ci invita alla fiducia.
Molte anime hanno paura di Dio.

Ad altre manca la fede.

Questa sfiducia & loro pregiudizievole.
Scopo e divisione dell'opera.

Capitolo Il - Natura e caratteristiche della fiducia
La fiducia € una ferma speranza.

Essa é fortificata dalla fede.

La fiducia e incrollabile.

Essa non si fonda che su Dio.

Si compiace della mancanza di soccorsi umani.

Capitolo Ill - La fiducia in Dio e le nostre necessita temporali
Dio provvede alle nostre necessita temporali.

Lo fa in modo conforme alla situazione di ciascuno.

Non preoccuparsi per il futuro.

Cercare in primo luogo il regno di Dio e la sua giustizia.

Pregare per i nostri bisogni temporali.

Capitolo IV - La fiducia in Dio e i nostri bisogni spirituali
La misericordia di Nostro Signore verso i peccatori

La grazia pu0 santificare all’istante

Dio ci concede tutti gli aiuti necessari alla nostra salvezza

Capitolo V - | fondamenti della fiducia
L’Incarnazione del Verbo

La potenza di Nostro Signore

La sua bonta

Capitolo VI - | frutti della fiducia

La fiducia glorifica Dio

Essa attira favori eccezionali sulle anime
La preghiera fiduciosa ottiene tutto



Esempi di santi
Conclusione dell'opera

CAPITOLO PRIMO

Fiducia!

Nostro Signore ci invita alla fiducia

Voce di Cristo, voce misteriosa della grazia che risuonate nel silenzio dei cuori, voi mormorate nel
fondo delle nostre coscienze parole di dolcezza e di pace. Nelle nostre miserie presenti, ci ripetete la parola
che il Maestro pronunciava cosi spesso durante la sua vita mortale: "Fiducia, fiducia!".

All'anima colpevole, oppressa dal peso delle sue colpe, Gesu diceva: "Abbi fiducia, figliuolo, i tuoi
peccati ti son perdonati" . "Fiducia!" diceva ancora alla malata abbandonata che attendeva da lui la sua
guarigione, "la tua fede ti ha salvata" . Quando i suoi apostoli tremavano di spavento, vedendolo camminare
di notte sul lago di Genezareth, egli li tranquillizzava con questa affermazione rassicurante: "Abbiate fiducia!
Sono io; non abbiate paura" . E la sera della Cena, conoscendo i frutti infiniti del suo sacrificio, lanciava,
mentre andava alla morte, questo grido di trionfo: "Fiducia, abbiate fiducia! lo ho vinto il mondo" .

Questa parola divina, cadendo dalle sue labbra adorabili, tutta vibrante di tenerezza e di pieta,
operava nelle anime una trasformazione meravigliosa. Una rugiada soprannaturale fecondava la loro aridita;
delle luci di speranza dissipano le loro tenebre; una serena certezza scacciava le loro angosce, perché le
parole del Signore "sono spirito e vita" . "Beati quelli che le ascoltano e le mettono in pratica” .

Come un tempo i suoi discepoli, siamo noi ora invitati da Nostro Signore alla fiducia. Perché
rifiutarci di ascoltare la sua voce?

Molte anime hanno paura di Dio

Pochi cristiani, anche tra i piu ferventi, possiedono questa fiducia che esclude ogni ansieta ed ogni
esitazione. Diverse sono le cause di questo fatto.

Il Vangelo narra che la pesca miracolosa sbhalordi san Pietro. Con la sua foga abituale, egli misuro
in una sola occhiata la distanza infinita che separava la grandezza del Maestro dalla sua bassezza. Egli
tremo di sacro terrore e prosternandosi, il volto contro la terra, grido: "Allontanatevi da me, Signore, perché
sSono un peccatore” .

Alcune anime hanno, come I'Apostolo, questo timore. Esse sentono cosi vivamente le loro macchie
e la loro miseria che osano appena avvicinarsi alla Divina Santita. Sembra loro che un Dio cosi puro debba
provare una repulsione invincibile a chinarsi verso di esse. Malaugurata impressione, che imprime un
contegno forzato alla loro vita interiore e talvolta la paralizza completamente.

Come si ingannano queste anime!

Gesu si awvicind ben presto all'apostolo spaventato: "Non avere paura", gli disse, e lo fece alzare.

Anche voi cristiani, che avete ricevuto tanti segni del suo amore, non abbiate paura. Nostro
Signore teme, piu di ogni altra cosa, che abbiate paura di Lui. Le vostre imperfezioni, le vostre debolezze, le
vostre colpe piu gravi, le vostre ricadute cosi frequenti non lo irriteranno, purché desideriate sinceramente di
convertirvi. Piu siete miserabili, piu egli ha compassione della vostra miseria, piu desidera compiere presso
di voi la sua missione di Salvatore. Non & forse soprattutto per i peccatori che Egli € disceso sulla terra?

Ad altre manca la fede

Ad altre anime manca la fede. Esse hanno certamente quella fede comune, senza la quale
tradirebbero la grazia del loro battesimo. Credono che Nostro Signore sia onnipotente, buono e fedele nelle
sue promesse; ma applicano malamente questa credenza alle loro necessita particolari. Esse non sono
dominate dalla convinzione incrollabile che Dio, attento alle loro prove, si china su di loro per soccorrerle.

Eppure Gesu Cristo ci domanda questa fede speciale e concreta. Egli la esigeva un tempo come
condizione indispensabile ai suoi miracoli; egli la esige ancora oggi da noi per concederci i suoi favori.

"Se puoi credere, tutto € possibile a colui che crede", diceva al padre del ragazzo posseduto. E nel
convento di Paray-le-Monial, usando quasi gli stessi termini, ripeteva a santa Margherita Maria: "Se vuoi
credere, vedrai la potenza del mio Cuore nella magnificenza del mio Amore".



Potete credere? Potete arrivare a questa certezza, cosi forte che niente la fa vacillare, cosi chiara
che equivale all'evidenza? E' tutto qui. Quando arriverete a questo grado di fiducia, vedrete meraviglie
realizzarsi in voi.

Chiedete dunque al Divin Maestro di aumentare la vostra fede. Ripetetegli spesso la preghiera del
Vangelo: "Credo, Signore; aiutate la mia incredulita" .

Questa sfiducia € loro pregiudizievole

La sfiducia, quali che ne siano le cause, ci arreca pregiudizio: essa ci priva di grandi beni.

Quando san Pietro, saltando dalla sua barca, si slanciava incontro al Salvatore, camminava con
sicurezza sulle onde. Il vento soffiava con violenza. | flutti ora si sollevavano furiosamente, ora spalancavano
gorghi profondi. L'abisso si apriva davanti all'Apostolo. Pietro tremo, esitd un secondo e subito comincid ad
affondare ...

"Uomo di poca fede, gli disse Gesu, perché hai dubitato” .

Ecco la nostra storia. Nei nostri momenti di fervore, ci raccogliamo ai piedi del Maestro. Viene la
tempesta e il pericolo assorbe la nostra attenzione. Allontaniamo gli sguardi da Nostro Signore per rivolgerli
ansiosamente sulle nostre sofferenze e sui nostri pericoli. Esitiamo ... e subito affondiamo.

La tentazione ci assale. Il dovere ci sembra gravoso, la sua austerita ci ripugna, il suo peso ci
opprime. Fantasie inquietanti ci tormentano. La tempesta rimbomba nella nostra intelligenza, nella nostra
sensibilita, nella nostra carne ... E noi perdiamo la testa; cadiamo nel peccato; cadiamo nello
scoraggiamento, piu pernicioso della stessa colpa. Anime senza fiducia, perché dubitiamo?

La prova ci colpisce in mille maniere. | nostri affari temporali sono pericolanti, il nostro avvenire
materiale ci inquieta. La malevolenza attacca la nostra reputazione. La morte spezza i vincoli dei nostri affetti
pil legittimi e piu teneri ... E noi dimentichiamo quale cura paterna la Provvidenza ha di noi. Mormoriamo, ci
ribelliamo: aumentano cosi le nostre difficolta e I'amarezza dei nostri dolori. Anime senza fiducia, perché
dubitiamo?

Se fossimo stati attaccati al Buon Maestro con una fiducia tanto piu disperata di quanto ci
sembrava la situazione, non avremmo subito alcun danno. Avremmo camminato tranquillamente sulle onde;
saremmo arrivati senza difficoltd al golfo tranquillo e sicuro; avremmo ben presto ritrovato la spiaggia
soleggiata che la luce del Cielo illumina.

| santi hanno lottato contro le nostre stesse difficolta; molti di essi hanno commesso le nostre
stesse colpe. Ma almeno non hanno dubitato. Si sono sollevati senza indugio, piu umili dopo la loro caduta,
non confidando piu ormai se non nel soccorso dall'Alto. Essi conservavano nei loro cuori la certezza
assoluta che, appoggiati a Dio, avrebbero potuto. La loro fiducia non li ha ingannati .

Divenite dunque anime di fiducia. Nostro Signore vi invita a questo e il vostro stesso interesse lo
esige. Diverrete allo stesso tempo anime di pace e di luce.

Scopo e divisione dell’opera

Quest'opera non ha altro scopo che di iniziarvi alla conoscenza e alla pratica di questa virtu. Ve ne
esporra molto semplicemente la natura, I'oggetto, i fondamenti e gli effetti.

Pio lettore, se mai questo modesto volume dovesse capitare tra le tue mani, non lo respingere
sdegnosamente. Esso non pretende né l'eleganza letteraria, né l'originalita, ma contiene delle verita
consolanti che ho tratto dai libri ispirati e dagli scritti dei santi: ecco il suo solo merito.

Leggilo lentamente, con attenzione, in spirito di preghiera. Arrivo a dire: meditalo. Lasciati
penetrare dolcemente dalla sua dottrina. La linfa del Vangelo ne impregna le pagine: vi & per le anime
migliore alimento delle parole del Salvatore?

Che tu possa, al termine di questa lettura, confidare unicamente in questo Maestro adorabile che ci
ha dato tutto: i suoi tesori, il suo amore, la sua vita, fino all'ultima goccia del suo Sangue!

Note:

1 - Confide, fili, remittuntur tibi peccata tua (Mt, IX, 2).

2 - Confide, filia, fides tua te salvam facit (Mt. IX, 22).

3 - Confide, ego sum, nolite timere (Mc, VI, 50).

4 - Confidite, ego vici mundum (Gv, XVI, 33)

5 - Verba quae ego locutus sum vobis, spiritus et vita sunt (Gv, VI, 64)
6 - Beati qui audiunt verbum Dei et custodiunt illud (Lc, XI, 28).

7 - Exi a me, quia homo peccator sum, Domine (Lc, V, 8).



8 - Noli timere (Lc, V, 10)

9 - Non enim veni vocare justos, sed peccatores (Mc, 2, 17)

10 - Si credere potes, omnia possibilia sunt credenti (Mc, IX, 22).
11 - Credo, Domine; adjuva incredulitatem meam (Mc, 1X, 23).
12 - Modicae fidei, quare dubitasti? (Mt, X1V, 31).

13 - Spes autem non confundit (Rom, V, 5).

CAPITOLO SECONDO

Natura e caratteristiche
della fiducia

La fiducia e una ferma speranza

Con quella concisione che reca l'impronta del suo genio, san Tommaso definisce la fiducia: "una
speranza fortificata da una solida convinzione" 1. Affermazione profonda, che ci limiteremo a commentare in
guesto capitolo.

Soppesiamo attentamente i termini impiegati dal Dottore Angelico. La fiducia, egli scrive, € "una
speranza"; non la speranza ordinaria, comune a tutti i fedeli; una caratteristica specifica la distingue: € una
speranza fortificata.

Si noti bene: la differenza non € di natura, ma solo di grado di intensita. Le luci incerte dell'alba e
guelle abbaglianti del sole a mezzogiorno fanno parte della stessa giornata. Cosi, la fiducia e la speranza
appartengono alla stessa virtu: I'una non & che il pieno sviluppo dell'altra.

La speranza comune vien persa con la disperazione; essa puo tollerare, tuttavia, una certa
inquietudine. Ma quando raggiunge quella perfezione che le fa mutare il nome in quello di “fiducia”, la sua
sensibilita diviene delicata. Essa non sopporta piu I'esitazione, per quanto leggera la si immagini. Il minimo
dubbio la diminuirebbe e la ricondurrebbe al livello della semplice speranza.

I Regale Profeta sceglieva con cura le sue espressioni, quando chiamava la fiducia "una
supersperanza" 2: si tratta infatti di una virtt elevata al massimo della sua intensita. E il padre Saint-Jure,
uno dei piu stimati autori spirituali del secolo XVII, vedeva giustamente in essa una speranza "straordinaria
ed eroica" 3.

La fiducia non & dunque un fiore comune. Essa cresce sulle cime e non si lascia cogliere che dai
generosi.

Essa e fortificata dalla fede

Proseguiamo in questa nostra analisi.

Quale forza sovrana fortifica la speranza, al punto di renderla inespugnabile agli assalti delle
avversita?... La fede.

L'anima fiduciosa conserva nella sua memoria le promesse del Padre celeste; ella le medita
profondamente. Sa che Dio non pud mancare alla sua parola e da qui trae la sua imperturbabile sicurezza.
Se il pericolo la minaccia, la circonda, perfino la abbatte, essa conserva sempre la sua serenita. Malgrado
Iimminenza del pericolo, ripete la parola del Salmista: "Il Signore € la mia luce e la mia salvezza; che mai
posso temere? Il Signore protegge la mia vita; che mai mi fara tremare?" 4.

Esistono, tra la fede e la fiducia, intimi rapporti, strettissimi legami di parentela. Per usare
I'espressione di un teologo moderno, € nella fede che va trovata "la causa e la radice" della fiducia 5. Ora,
qguanto piu la radice affonda nella terra, tanto piu da essa trae il suo alimento; piu vigoroso crescera lo stelo,
pit opulenta sara la fioritura. Cosi la nostra fiducia si sviluppa nella misura in cui diviene piu profonda la
nostra fede.

Le Sacre Scritture riconoscono la relazione che unisce due virtd. La stessa parola "fides" non
designa forse l'una e l'altra, a seconda dei casi, nella penna degli scrittori sacri?

La fiducia € incrollabile

Le considerazioni precedenti saranno forse sembrate troppo astratte. Era tuttavia necessario che vi
ci soffermassimo: da esse dedurremo le caratteristiche della vera fiducia.



La fiducia, scrive il padre Saint-Jure, & "ferma, stabile e costante, in un grado cosi eminente che
nulla al mondo puo, non dico abbatterla, ma neppure farla vacillare" 6.

Immaginare gli eccessi piu angosciosi nell'ordine temporale, le difficolta piu insormontabili
nell'ordine spirituale: esse non altereranno la pace dell'anima fiduciosa. Catastrofi impreviste potranno
ammucchiare attorno ad essa le rovine della sua felicita; quest'anima, piu padrona di se stessa del saggio
antico, rimarra imperterrita: "Impavidum furient ruinae" 7.

Essa si rivolgera semplicemente a Nostro Signore; in Lui si appoggera con tanta maggior
sicurezza, quanto piu essa si sentira privata di ogni aiuto umano. Preghera con ardore piu vibrante, e nelle
tenebre della prova proseguira il suo cammino, aspettando in silenzio I'ora di Dio.

Una tale fiducia e rara, senza dubbio. Ma se essa non raggiunge questo minimo di perfezione, non
merita il nome di fiducia.

Sublimi esempi di questa virtu si trovano del resto nelle Sacre Scritture e nelle vite dei Santi.
Colpito nella sua fortuna, nella famiglia e nella stessa carne, Giobbe, ridotto all'estrema indigenza, giaceva
su un mucchio di letame. | suoi amici, la stessa moglie rendevano piu acuto il suo dolore con la crudelta
delle loro parole. Eppure egli non si lasciava abbattere; nessun mormorio si mescolava ai suoi lamenti. Egli
era sostenuto dal pensiero della fede: "Quand'anche il Signore mi togliesse la vita, diceva, continuerd ancora
a sperare in Lui" 8. Fiducia mirabile, che Dio ricompensd magnificamente. La prova ebbe fine: Giobbe
recupero la salute, guadagno una fortuna piu considerevole e visse un'esistenza piu prospera di quella
precedente.

Durante un viaggio, san Martino cadde nelle mani di alcuni ladri. | banditi lo depredarono; si
accingevano a ucciderlo, quando improvvisamente, toccati dal pentimento o colpiti da un misterioso timore,
contro ogni aspettativa, lo misero in liberta. Fu chiesto piu tardi all'illustre vescovo se nell'incombenza di
guesto pericolo avesse provato qualche timore. Egli rispose: "Nessuno. Sapevo che lintervento divino e
tanto piu vicino, quanto piu lontani sono i soccorsi umani'.

La maggior parte dei cristiani non imita purtroppo questi esempi. Mai essi si avvicinano cosi poco a
Dio, quanto nel tempo della prova.

Molti non lanciano quel grido di soccorso che il Signore attende per venir loro in aiuto. Funesta
negligenza! "La Provvidenza - diceva Luigi di Granada - si riserva di risolvere essa stessa le difficolta
straordinarie che si presentano nella vita, mentre lascia alle cause seconde il compito di risolvere le difficolta
ordinarie” 9. Ma & necessario reclamare l'aiuto divino. Questo aiuto, Dio ce lo accorda con gioia. "Lungi dal
pensare alla nutrice da cui succhia il latte, il bambino le & al contrario di sollievo" 10.

Altri, nelle ore difficili, pregano ardentemente, ma senza costanza. Se non vengono esauditi
immediatamente, piombano da una speranza esaltata in un irragionevole abbattimento. Essi hon conoscono
le vie della Grazia. Dio ci tratta come bambini: qualche volta fa il sordo a causa della gioia che prova nel
sentirci invocarlo. Perché scoraggiarsi cosi presto, quando bisognerebbe invece pregarlo con maggiore
insistenza?

La dottrina insegnata da san Francesco di Sales non é diversa: "La Provvidenza rimanda il suo
aiuto soltanto per suscitare la nostra fiducia. Se il nostro Padre celeste non ci accorda sempre cio che gli
domandiamo, lo fa per tenerci vicino a lui e darci I'occasione di insistere presso di lui con amorosa violenza,
come fece ben vedere a quei due pellegrini di Emmaus, con i quali si trattenne solo verso la fine del giorno e
guando essi lo costrinsero" 11.

Essa non si fonda che su Dio

Fermezza incrollabile: tale & dunque il primo carattere della fiducia. La seconda qualita di questa
virtl € ancora piu perfetta. "Essa porta 'uomo a far poco conto dell'aiuto delle creature: sia dell'aiuto che pud
trarne da se stesso, dal suo spirito, dal suo giudizio, dalla sua scienza, dalla sua destrezza, dalle sue
ricchezze, dal suo credito, dai suoi amici, dai suoi parenti e da tutto cido che ha; sia dell'aiuto che puo
aspettarsi dagli altri, che siano Re, principi e, in generale, qualsiasi altra creatura, perché egli sente e
conosce la debolezza e la vanita di ogni aiuto che provenga dalle creature umane. Egli le considera come
realmente sono, e come santa Teresa a buon diritto le considera simili al ramo secco del ginepro, che si
rompe appena lo si carica di qualcosa" 12.

Questa teoria non procedera forse da un falso misticismo? Non condurra per caso al fatalismo, o
almeno ad una pericolosa passivitd? Perché moltiplicare i nostri sforzi per superare le difficolta, se tutti gli
appoggi sono destinati a spezzarsi nelle nostre mani? Incrociamo allora le braccia, aspettando l'intervento
divino!

No, Dio non vuole che ci addormentiamo nell'inerzia. Egli esige che noi lo imitiamo. La sua
perfettissima attivita non ha limiti, egli & l'atto puro. Dobbiamo agire, dunque; ma solo da Lui dobbiamo
aspettarci I'efficacia della nostra azione.

Aiutati ché il Cielo ti aiutera. Ecco I'economia del piano provvidenziale.



All'opera! Si faccia del nostro meglio, ma con lo spirito e il cuore rivolti verso l'alto. "Invano vi
leverete prima della luce del giorno" 13: se il Signore non ci mette la mano, non concluderete niente.

Infatti la nostra impotenza é radicale. "Senza di me non potete fare niente", dice il Salvatore 14.

Nell'ordine soprannaturale, questa impotenza € assoluta. Ascoltate bene linsegnamento dei
teologi.

Senza grazia non si puo osservare per molto tempo e nel loro insieme i comandamenti di Dio.

Senza la grazia non possiamo avere una buona intenzione, non possiamo formulare neppure la piu
breve preghiera; senza di essa non possiamo neppure invocare con devozione il Nome di Gesu.

Tutto cid che possiamo realizzare nell'ordine soprannaturale ci viene unicamente da Dio 15.

Nello stesso ordine naturale, € sempre Dio a darci il buon esito.

San Pietro aveva lavorato tutta la notte. Egli era resistente alla fatica e conosceva a fondo i segreti
del suo rude mestiere. Tuttavia aveva solcato invano le onde tranquille del lago: non aveva preso niente. Ma
ecco che riceve il Maestro nella sua barca e lancia le sue reti in nome del Salvatore: allora ottiene una pesca
miracolosa e le maglie della rete si rompono per il numero di pesci ...

Seguendo l'esempio dell'’Apostolo, lanciamo le nostre reti con pazienza instancabile; ma
attendendo solo da Nostro Signore una pesca meravigliosa.

"In tutto cid che dovete fare - diceva sant'lgnazio di Loyola - ecco la regola delle regole da seguire:
affidatevi a Dio, agendo come se il successo di ogni cosa dipendesse interamente da voi e in nulla da Dio;
ma, pur impiegando tutti i vostri sforzi per il buon risultato, non contate su di essi e procedete come se tutto
dovesse essere fatto da Dio Solo e nulla da voi" 16.

Si compiace della mancanza di soccorsi umani

Non scoraggiarsi quando svanisce il miraggio delle speranze umane, non contare se non sull'aiuto
del Cielo, non & gia un'alta virtu? Con le sue ali vigorose, la vera fiducia si slancia pero verso regioni ancora
pit sublimi; giunge ad esse per mezzo di una specie di sublimazione dell'eroismo; essa tocca finalmente il
grado piu alto della sua perfezione.

Questo grado "consiste nel rallegrarsi quando ci si vede privati di ogni soccorso umano,
abbandonati dai propri parenti, dai propri amici e da tutte le creature, che non vogliono 0 non possono
aiutarci, che non possono né darci un consiglio né aiutarci con il loro talento e il loro credito, che non hanno
alcun mezzo di venire in nostro soccorso" 17.

Quale profonda saggezza viene rivelata da tale gioia in circostanze cosi crudeli! Per intonare il
cantico della gioia sotto i colpi che dovrebbero naturalmente infrangere il nostro coraggio, bisogna
conoscere a fondo il Cuore di Nostro Signore; bisogna credere perdutamente alla sua pieta misericordiosa e
alla sua onnipotente bonta; bisogna avere l'assoluta certezza che egli sceglie per i suoi interventi I'ora delle
situazioni disperate.

Dopo la sua conversione, san Francesco d'Assisi disprezzo i sogni di gloria che per qualche tempo
lo avevano abbagliato. Egli fuggiva le riunioni mondane, si ritirava nei boschi per dedicarsi lungamente
all'orazione, faceva abbondanti elemosine. Questo cambiamento spiacque al padre del giovane santo, che
portd suo figlio davanti all'autoritd diocesana, rimproverandogli di dissipare i suoi beni. Allora, in presenza
del vescovo meravigliato, Francesco rinunzio all'eredita paterna e abbandond perfino i vestiti ricevuti dalla
sua famiglia: si spoglid di tutto. Poi, vibrando di una felicita sovrumana, esclamo: "Ora, o mio Dio, potrd
chiamarti piu giustamente di prima: Padre Nostro che sei nei cieli".

Ecco come agiscono i santi.

Anime colpite dalla prova, non mormorate nell'abbandono in cui siete ridotte. Dio non vi domanda
un‘allegria sensibile, impossibile alla nostra debolezza. Solamente, rianimate la vostra fede, riprendete
coraggio e, secondo I'espressione cara a san Francesco di Sales, sforzatevi di rallegrarvi nel "fondo ultimo
dell'anima”.

La Provvidenza vi sta dando il segnale da cui si riconosce la sua ora: essa vi ha privato di ogni
appoggio. E' il momento di resistere all'inquietudine della natura. Siete arrivati a quel punto dell'officio
interiore in cui si deve cantare il magnificat e far fumigare l'incenso: "Rallegratevi sempre nel Signore; ve lo
ripeto rallegratevi: il Signore & vicino" 18.

Seguite questo consiglio e vi troverete bene. Se il Divino Maestro non si lasciasse commuovere da
una tale fiducia, non sarebbe piu quello che i Vangeli ci mostrano compassionevole, colui che era scosso da
un fremito doloroso alla vista delle nostre sofferenze.

Nostro Signore diceva ad un‘anima privilegiata: "Se io sono buono per tutti, sono buonissimo verso
coloro che hanno fiducia in me. Sai quali sono le anime che approfittano di piu della mia bonta? Quelle che
prima di tutto hanno fiducia ... Le anime fiduciose rubano le mie grazie" 19

Note:



1 - "Est enim fiducia spes roborata ex aliqua firma opinione" (San Tommaso d'Aquino, Summa Theologica,
lI-llae, g. 129, art 6 ad 3).

2 - In verba tua supersperavi (Ps. CXVIII, 43)

3 - J.B. Saint-Jure, S.J., De la connaissance et de I'amour de Jésus Christ, De Guyot, Lyon-Paris, 1850, t.
I, p. 3

4 - Dominus illuminatio mea et salus mea; quem timebo? Dominus vitae meae; quo trepidabo? (Ps, 26, 1)
5 -"ltaque quatenus fides est causa et radix hujus fiduciae, potest accipi fides pro fiducia causaliter, ut
guando S. Jacobus ait: Postulet in fide nihil haesitans (Jac, I, 6). Ibi enim et aliis similibus locis fides aut
simpliciter ponitur pro fiducia aut intelligitur quidem fides dogmatica, sed in quantum roborat spem" (C.
Pesch S.J., Praelectiones dogmaticae, Herder, Friburgi B., 1909-1925, vol. VII, p. 51, nota 2).

6 - Saint-Jure, op. XXX, cit., lll, p. 3.

7 - Orazio, Odi, libro Ill, ode terza

8 - Etiamsi occiderit me in ipso sperabo (Job, XlI, 15).

9 - Luigi di Granada, Primo sermone per la seconda Domenica dopo I'Epifania.

10 - Ibidem.

11 - Petits Bollandistes, t. X1V, p. 542.

12 - J.B. Saint-Jure, op. cit., t. Ill, p. 3.

13 - Vanum est vobis ante lucem surgere (Ps CXXVI, 2)

14 - Sine me nihil potestis facere (Gv, XV, 5).

15 - Sufficientia nostra ex Deo est (Il Cor, Ill, 5).

16 - R.P. Xavier de Franciosi, L'Esprit de Saint Ignace, Nancy, Le Chevallier, 1887, p. 5.

17 - J.B. Saint-Jure, op. cit., t. lll, p. 4.

18 - Gaudete in Domino semper: iterum dico, gaudete: Dominus prope est, Phil., IV, 4 e 5.

19 - Suor Benigna Consolata Ferrero, Lione Roudil 1920, pp. 95, 96. Questa vita € stata pubblicata con
I'imprimatur dell'arcivescovo e le dichiarazioni prescritte dei decreti di Urbano VIII.

Suor Benigna Consolata Ferrero (1885-1916) fu religiosa nel monastero della Visitazione di S. Maria a
Como e ha lasciato numerosi scritti, in parte inediti. Ne € stata introdotta la causa di beatificazione. Cfr. La
breve vita della Serva di Dio, Como, Casa Divina Provvidenza 1939, p. 98 [n.d.t.].

CAPITOLO TERZO

La fiducia in Dio e le
nostre necessita temporali

Dio provvede alle nostre necessita temporali

La fiducia, come abbiamo visto, & una speranza comune a tutti i fedeli se non per il suo grado di
perfezione. Essa si esercita dunque sugli stessi oggetti di questa virtu, ma per mezzo di atti piu intensi e piu
vibranti.

Come la speranza ordinaria, la fiducia attende dal Padre celeste tutti gli aiuti necessari per vivere
santamente in terra e meritare la beatitudine del Paradiso.

Essa attende, in primo luogo, i beni temporali, nella misura in cui questi ci conducono al nostro fine
ultimo.

Niente di piu logico: non possiamo andare alla conquista del cielo allo stesso modo dei puri spiriti;
siamo composti di un corpo e di un'anima. Questo corpo, che il Creatore ha formato con le sue mani
adorabili, & il compagno inseparabile della nostra esistenza terrena, e lo sara poi del nostro destino eterno,
dopo la resurrezione universale. Non possiamo prescindere dalla sua assistenza nella lotta per la conquista
della vita beata.

Ora, per sostenersi, per assolvere pienamente al proprio compito, il nostro corpo ha molteplici
esigenze. E' conveniente che la Provvidenza le soddisfi: essa lo fa magnificamente.

Dio si incarica di venire in aiuto alle nostre necessita temporali, e vi provvede abbondantemente.
Egli ci segue con uno sguardo vigile e non ci lascia nel bisogno. Anche se siamo circondati dalle piu
angosciose difficoltd materiali, dunque, non preoccupiamoci. Aspettiamoci dalla mano divina, con tranquilla
sicurezza, il necessario al sostentamento della nostra vita.

"Percio vi dico - dichiara il Salvatore - non siate troppo solleciti per la vostra vita, di quel che
mangerete o berrete, né per il vostro corpo, né di cio di cui vi vestirete.

"Non affannatevi su come trovare il cibo per sostentarvi ed i vestiti per coprirvi. Non vale forse la
vita piu del nutrimento e il corpo piu del vestito?



"Guardate gli uccelli del cielo: nhon seminano, non mietono e non raccolgono nei granai; eppure il
vostro Padre celeste li nutre. Non valete voi molto piu di loro?

"E perché inquietarvi tanto per il vestito?

"Considerate come crescono i gigli del campo: essi non lavorano, né filano. Tuttavia vi dico che
neppure Salomone, in tutto il suo splendore, fu mai vestito come uno di essi. Se dunque Dio riveste cosi
I'erba del campo, che oggi c'@ ma che domani viene gettata nel fuoco, quanto piu vestira voi, 0 uomini di
poca fede?

"Non vogliate dunque preoccuparvi dicendo: Cosa mangeremo? Oppure: Cosa berremo? Di che ci
vestiremo? Sono infatti i pagani che cercano queste cose. Il vostro padre sa di cosa avete bisogno.

"Cercate in primo luogo il regno di Dio e la sua giustizia, e il resto vi sara dato in sovrappiu" 1.

Non basta dare un'occhiata di sfuggita a questo discorso di Nostro Signore. Occorre soffermarvisi
lungamente per cercarne il significato profondo ed impregnarsi bene della sua dottrina.

Lo fain modo conforme alla situazione di ciascuno

Queste parole vanno forse prese alla lettera e intese nel loro senso piu stretto? Dio ci dona forse
solo lo stretto necessario - il tozzo di pane secco, il bicchiere d'acqua, il lembo di stoffa - di cui la nostra
miseria non puo fare a meno?

No, il Padre celeste non tratta i suoi figli con avara parsimonia. Crederlo, sarebbe bestemmiare la
sua infinita Bonta; sarebbe, se cosi posso esprimermi, misconoscere le sue abitudini. Nell'esercizio della sua
Provvidenza, come nella sua opera creatrice, Dio manifesta infatti una certa prodigalita.

Quando lancia i mondi attraverso gli spazi, Egli trae dal nulla migliaia di astri. Nella Via Lattea,
guesta immensa spiaggia non corrisponde a una stella?

Quando nutre gli uccelli, li invita all'opulento banchetto della Natura. Egli offre loro il grano che
gonfia le spighe, i semi di ogni sorta che maturano sulle piante, le bacche che l'autunno tinge di rosso nei
boschi, le messi che il lavoratore affida al solco. Quale scelta infinitamente varia per queste umili bestiole!

Quando crea i vegetali, con che lieve grazia riveste i loro fiori! Cesella le loro corolle come gioielli
preziosi, versa nei loro calici profumi penetranti, tesse i loro petali con una seta cosi brillante e delicata che
gli artifici della tecnica non ne eguaglieranno mai la bellezza.

E quanto all'uomo, il suo capolavoro, il fratello adottivo del suo Verbo Incarnato, Dio non si
mostrera di una generosita ancora piu prodiga? Diventerebbe forse avaro solo nei nostri confronti? Questo
non é possibile di certo.

Consideriamo dunque come verita indiscutibile che la Provvidenza provvede largamente ai bisogni
temporali degli uomini.

Senza dubbio, vi saranno sempre sulla terra dei ricchi e dei poveri. Mentre gli altri devono lavorare
e praticare una saggia economia. Ma il Padre celeste fornisce a tutti i mezzi per vivere con una certa
agiatezza, secondo la condizione in cui li ha stabiliti.

Torniamo al paragone usato da Gesu. Dio ha rivestito il giglio di splendore, ma questa veste bianca
e profumata era reclamata dalla natura del giglio. Piu modestamente & stata abbigliata la violetta; Dio le ha
donato tuttavia quanto conveniva alla sua natura specifica. E questi due fiori sbocciano dolcemente al sole,
senza che manchino di nulla.

Cosi si comporta Dio con gli uomini. Egli ha collocato alcuni nelle classi piu alte della societa ed
altri in una condizione meno brillante: agli uni come agli altri da pero il necessario perché mantengano con
dignita il loro rango.

Mi si obiettera forse l'instabilita delle condizioni sociali. Nella crisi attuale non & piu facile decadere
piuttosto che innalzarsi o anche solo mantenere il proprio livello sociale?

Senza dubbio. Ma la Provvidenza proporziona esattamente il suo aiuto ai bisogni di ciascuno: a
grandi mani procura grandi rimedi. Ci0 che ci viene tolto dalle catastrofi economiche, possiamo
riguadagnarlo con la nostra industriosita e il nostro lavoro. Nei casi, molto rari, in cui la nostra attivita
personale si trova ridotta all'impotenza, abbiamo il diritto di aspettarci dall'alto un intervento straordinario.

Generalmente, almeno € quel che penso, Dio non crea i "decaduti". Egli vuole, al contrario, che
progrediamo, che cresciamo, che ci eleviamo saggiamente. Se qualche volta permette un decadimento, non
lo vuole con una decisione antecedente all'azione del nostro libero arbitrio.

Il pit delle volte, il declino sociale proviene dalle nostre colpe, personali o ereditarie. Sono
conseguenze naturali della pigrizia, della prodigalita, delle passioni. Ma lI'uomo, anche se decaduto, pud
risollevarsi e, con l'aiuto della Provvidenza, riconquistare per mezzo dei suoi sforzi la condizione perduta.

Non preoccuparsi per il futuro



Dio provvede ai nostri bisogni. "Non inquietatevi", dice il Salvatore. Qual'e il senso esatto di questo
consiglio?

Dobbiamo dunque, per obbedire alla direttiva del Maestro, trascurare completamente la cura dei
nostri affari temporali? Che la Grazia domandi ad alcune anime la stretta poverta ed un totale abbandono
alla Provvidenza, non ne dubitiamo affatto. Bisogna constatare tuttavia la rarita di tali vocazioni. Gli altri,
comunita religiose o individui, possiedono dei beni che devono gestire convenientemente.

Lo Spirito Santo loda la donna forte che ha amministrato con saggezza la propria casa. Ce la
mostra, nel libro dei Proverbi, mentre si alza di buon'ora, per assegnare ai domestici il loro compito
quotidiano, e mentre lavora con le proprie mani. Niente sfugge alla sua vigilanza. | suoi familiari non hanno
niente da temere: troveranno, grazie alla sua previdenza, il necessario, il gradevole e perfino un certo lusso
moderato. | suoi figli la proclamano beata e il marito ne canta le virtt 2.

La Verita in persona non avrebbe lodato cosi magnificamente questa donna, se ella non avesse
compiuto il suo dovere.

Non inquietarsi significa dunque, pur occupandosi ragionevolmente dei propri affari, non lasciarsi
angustiare dalle oscure prospettive del futuro e contare, senza esitazioni, sull'aiuto della Provvidenza.

Non inganniamoci: una tale fiducia suppone una grande forza d'animo. Occorre evitare un doppio
scoglio, il troppo e il troppo poco. Chi per negligenza si disinteressa dei suoi affari, non pud, senza tentare
Dio, aspettarsi dal Cielo un aiuto straordinario. Chi assegna alle preoccupazioni materiali il primo posto nei
suoi pensieri, chi fa conto meno su Dio che su se stesso, si inganna forse anche piu gravemente: egli
defrauda I'Altissimo del posto che gli spetta di diritto nella nostra vita. In medio stat virtus: tra questi due
estremi sta il dovere.

Quando ci si € occupati saggiamente dei propri affari, angustiarsi per il futuro € misconoscere la
Potenza e la Bonta di Dio.

Durante i numerosi anni in cui san Paolo I'eremita visse nel deserto, un corvo gli portava ogni
giorno un mezzo pane. Ora un giorno sant'/Antonio si reco a visitare l'illustre eremita. | due solitari parlarono
a lungo, dimenticandosi di bere e di mangiare, assorti nelle loro pie conversazioni. Ma la Provwvidenza
pensava a loro: il corvo venne come al solito, portando perd questa volta un pane intero!

Il Padre celeste ha creato l'universo intero con una sola parola: avrebbe dunque qualche difficolta
nel soccorrere i propri figli nel momento del bisogno?

San Camillo de Lellis si era indebitato per soccorrere i suoi malati poveri. | suoi religiosi erano
allarmati. "Non bisogna mai dubitare della Provvidenza", diceva loro il Santo per tranquillizzarli. "E' cosi
difficile a Nostro Signore darci un poco di quei beni temporali di cui ha colmato gli Ebrei e i Turchi, che sono i
nemici della nostra fede?" 3. La fiducia di Camillo non fu delusa: un mese dopo uno dei suoi benefattori,
morendo, gli lascid una notevole somma.

Inquietarsi per il futuro & una sfiducia che offende Dio e provoca la sua indignazione.

Quando gli Ebrei, fuggendo dall'Egitto, si videro perduti nel mezzo del deserto, dimenticarono i
miracoli di Javeh in loro favore. Ebbero timore e mormorarono: "Dio potra mantenerci nel deserto? ... Potra
dare del pane al suo popolo?" Queste parole irritarono il Signore. Egli lancio contro di loro il fuoco del cielo;
la sua collera cadde contro Israele "perché essi non avevano avuto fede in Dio e non avevano sperato nel
suo aiuto” 4.

Nessuna vana inquietudine: il Padre veglia su di noi.

Cercare in primo luogo il regno di Dio e la sua giustizia

"Cercate dunque in primo luogo il regno di Dio e la sua giustizia, e il resto vi sard dato in
sovrappiu".

E' cosi che il Salvatore conclude il suo discorso sulla Provvidenza. Conclusione consolante che
racchiude una promessa condizionata: non dipende che da noi beneficiarne.

Su questo punto conviene di nuovo soffermarsi per meditare le parole del Maestro.

Una questione si pone necessariamente: dove si trova questo regno di Dio che dobbiamo cercare
prima di tutto? "Esso € in voi" risponde il Vangelo. Regnum Dei intra vos est 5.

Cercare il Regno di Dio, significa dunque innalzare a Dio un trono nella nostra anima; é
sottomettersi interamente al suo sovrano dominio. Pieghiamo tutte le nostre facoltd sotto lo scettro
misericordioso dell'Altissimo! La nostra intelligenza si ricordi continuamente della sua presenza; la nostra
volontd, il nostro cuore si slancino frequentemente verso di Lui con atti di carita ardente e sincera.
Praticheremo allora quella giustizia che nel linguaggio della Scrittura significa perfezione della vita interiore.
Seguiremo allora alla lettera il consiglio del Salvatore; cercheremo il regno di Dio.

"E il resto ci sara dato in sovrappiu”.

C'e qui una specie di patto bilaterale: da parte nostra dobbiamo lavorare per la gloria del Padre
celeste; da parte sua, il Padre si impegna a sovvenire ai nostri bisogni. Gettate dunque le vostre



preoccupazioni nel Cuore del Maestro; eseguite il patto che vi propone; egli manterra la sua parola, vegliera
su di voi e vi nutrira 6.

"Pensa a me - dice il Signore a santa Caterina da Siena - e io pensero a te". E qualche secolo piu
tardi, nel monastero di Paray-le-Monial, promette a santa Margherita Maria di fare riuscire le imprese di
coloro che si sarebbero mostrati particolarmente devoti al suo Sacro Cuore.

Beato il cristiano che si conforma a questa massima del Vangelo! Egli cerca Dio e Dio si cura dei
suoi interessi con la sua onnipotenza: di cosa potrebbe mancare? 7.

Egli pratica le solide virtt interiori ed evita cosi i disordini, le mancanze, i vizi che sono le cause piu
comuni degli insuccessi e della rovina.

Pregare per i nostri bisogni temporali

La fiducia, come stiamo descrivendola, non ci dispensa dalla preghiera. Nelle nostre necessita
temporali non & sufficiente aspettare l'aiuto di Dio; bisogna anche chiederglielo.

Gesu Cristo ci ha lasciato nel Pater un modello perfetto di preghiera. Dunque bisogna che
chiediamo il nostro pane di ogni giorno: Panem nostrum quotidianum da nobis hodie.

Non trascuriamo forse spesso questo grande dovere? Che imprudenza e follia! Ci priviamo cosi,
per leggerezza, della protezione celeste, la sola sovranamente efficace. | Cappuccini, si dice, non muoiono
mai di fame, perché recitano pienamente il Padre Nostro. Imitiamoli, e I'Altissimo non ci lascera mancare il
necessario.

Dobbiamo dunque domandare il nostro pane quotidiano. E' un obbligo che ci impongono la fede e
la carita verso noi stessi. Possiamo perd aumentare le nostre pretese e domandare la ricchezza?

Niente vi si oppone, sempre che la nostra preghiera si ispiri a ragioni soprannaturali e che restiamo
sottomessi alla Volonta di Dio. Il Signore non ci proibisce di esprimergli i nostri desideri; Egli ama, al
contrario, che ci comportiamo filialmente con lui. Non aspettiamoci tuttavia che egli si pieghi a tutte le nostre
fantasie: la sua Bonta glielo vieta. Egli sa qual'é il nostro bene; ci concedera i beni della terra solo se essi
dovessero servire alla nostra santificazione.

Abbandoniamoci dunque interamente alla Provvidenza e recitiamo la preghiera del Saggio: "Non
datemi né la poverta né la ricchezza. Datemi solamente cio che mi sara necessario per vivere, affinché la
ricchezza non mi tenti a negarvi dicendo: Chi € mai il Signore?, o che, costretto dall'indigenza, non rubi e
non bestemmi il Nome del mio Dio" 8.

Note:

1 - Mt VI, 25-26, 28-33.
2 - Pv XXI, 10-28.
3 - Petits Bollandistes, t. VIII, 18 juillet.
- Ps LXXVII, 19-22.
- LeXvil, 21
- Jacta super Dominum curam tuam, et Ipse te enutriet (Ps, LV, 25).
- Dominus regit me, et nihil mihi deerit (Ps, XXII, 1).
- Pv, XXX, 8-9.

o~NO oD

CAPITOLO QUARTO

La fiducia in Dio e i nostri bisogni spirituali

La misericordia di Nostro Signore verso i peccatori

La Provvidenza, che nutre l'uccello sul ramo, ha cura del nostro corpo. Tuttavia, cos'é mai questo
misero corpo? Una cosa fragile, un condannato a morte sorvegliato dai vermi. Nella nostra folle corsa,
c'illudiamo di dirigerci verso i nostri affari o i nostri piaceri; ogni nostro passo ci avvicina al termine, noi stessi
trasciniamo il nostro cadavere fino all'orlo della tomba.

Se Dio si prende cura in questo modo dei nostri corpi corruttibili, con quale sollecitudine vigilera
sulle nostre anime immortali? Egli prepara loro dei tesori di grazia la cui ricchezza oltrepassa la nostra
immaginazione; invia loro degli aiuti sovrabbondanti per la loro santificazione e salvezza.



Non prenderd qui in considerazione questi mezzi di santificazione messi a nostra disposizione
dalla Fede.

Mi rivolgerd semplicemente alle anime tormentate, che si incontrano cosi spesso. Vangelo alla
mano, mostrero loro l'inconsistenza dei loro timori. Non debbono abbattersi né per la gravita delle loro colpe,
né per la molteplicita delle loro ricadute, né per le loro tentazioni. Al contrario, piu esse avvertono la gravita
delle loro miserie, piu debbono appoggiarsi a Dio. Che non perdano la fiducia! Qualunque sia l'orrore del loro
stato, per quanto abbiano vissuto a lungo nel disordine, con gli aiuti della grazia esse possono convertirsi ed
innalzarsi verso un'alta perfezione.

La misericordia di Nostro Signore € infinita: nulla la disgusta, neppure le colpe che ci sembrano
essere le piu vergognose e criminali. Durante la sua vita mortale, il Maestro accoglieva i peccatori con una
bonta tutta divina: non ha mai rifiutato loro il suo perdono.

Spinta dall'ardore del suo pentimento, senza curarsi delle convenienze mondane, Maria
Maddalena entra nella sala del banchetto. Ella si prosterna ai piedi di Gesu e li inonda delle sue lacrime.
fariseo Simone osserva questa scena con occhio ironico; dentro di sé, egli s'indigna. "Se quest'uomo fosse
un Profeta - pensa - saprebbe chi & questa donna e la scaccerebbe con disprezzo". Ma il Salvatore non la
respinge: accetta i suoi sospiri, le sue lacrime, tutti i segni sensibili della sua umile contrizione; la purifica
delle sue sozzure e la colma di doni soprannaturali. E il suo Sacro Cuore si riempie di una gioia immensa,
mentre lassu, nel Regno del suo Padre, gli Angeli sobbalzano di giubilo: un'anima era perduta, ed eccola
ritrovata, un‘anima era morta, ed eccola restituita alla vera Vita.

Il Maestro non si limita ad accogliere con mansuetudine i poveri peccatori; giunge fino a prendere
la loro difesa. D'altronde, non & forse questa la sua missione? Non si e costituito come nostro avocato? 1

Un giorno, gli si conduce una sventurata sorpresa nell'atto stesso della sua colpa. La dura legge di
Moseé la condanna formalmente: la colpevole deve morire col lento supplizio della lapidazione. Tuttavia, gli
scribi ed i farisei attendono impazientemente la sentenza del Salvatore: se Egli la perdona, i suoi hemici lo
accuseranno di disprezzare le tradizioni d'Israele. Che cosa dunque fara?

Dira una sola frase, che bastera a confondere i farisei orgogliosi ed a salvare la peccatrice.

"Colui che tra voi & senza peccato, scagli la prima pietra” 2.

Risposta piena di saggezza e di misericordia. Udendola, questi uomini arroganti arrossiscono di
vergogna. Uno dopo l'altro, si allontanano confusi; i vecchi se ne vanno per primi.

E Gesu restera solo con la donna.

"Dove sono i tuoi accusatori? - le chiede - Nessuno ti ha condannato?".

"Ella rispose: Nessuno, Signore. E Gesu disse allora: Neppure io ti condannero. Va, e non peccare
piu" 3.

Se i peccatori non vengono da Lui, il Maestro si lancia al loro inseguimento: come il padre del figlio
prodigo, attende il ritorno dell'ingrato; come il buon Pastore, va in cerca della pecora smarrita e, ritrovatala,
la carica sulle proprie divine spalle e la riconduce insanguinata all'ovile. Oh, non lo infastidiscono le sue
ferite: come il buon Samaritano, le medichera con olio e vino simbolici; versera sulle sue piaghe il balsamo
della Penitenza e, per fortificarla, la fara bere nel suo Calice eucaristico.

Anime colpevoli, non temete dunque il Signore: & specialmente per voi ch'Egli € disceso sulla terra.
Non ripetete il grido disperato di Caino: "La mia colpa e troppo grande perché possa ottenere perdono™ 4.
Come conoscereste male il Cuore di Gesu!

Gesu ha purificato la Maddalena, ha perdonato il triplice rinnegamento di san Pietro, ha aperto il
Cielo al buon ladrone. In verita, ve l'assicuro, se Giuda fosse andato a trovarlo dopo il suo crimine, Nostro
Signore l'avrebbe accolto con misericordia.

Come potrebbe dunque non perdonarvi?

La grazia puo santificarci all'istante

Abisso della debolezza umana! Tirannia delle cattive abitudini! Ricevono pure i cristiani, al tribunale
della Penitenza, I'assoluzione delle loro colpe: la loro contrizione era sincera, le loro risoluzioni energiche. Ed
essi ricadono negli stessi peccati, talvolta gravissimi; il numero delle loro cadute cresce incessantemente.
Non hanno dunque, come sembra, delle buone ragioni per scoraggiarsi?

Niente di piu giusto che la constatazione delle nostre miserie ci conservi nellumiltd. Se essa ci
facesse pero perdere la nostra fiducia, sarebbe una catastrofe, piu pericolosa di cosi tante ricadute.

L'anima che cade deve rialzarsi al piu presto. Ch'ella non cessi di implorare la misericordia del
Signore. Non sapete che Dio ha il suo tempo e che pud in un attimo elevarvi ad una santitd oltremodo
sublime?

Non aveva forse Maria Maddalena condotto una vita criminosa? Eppure la grazia I'ha trasformata
allistante: senza transizioni, da peccatrice € diventata una gran santa. Ora, il braccio di Dio non s'e
accorciato; quello che ha fatto per altri, puo farlo per voi. Non dubitatene: la vostra fiduciosa e perseverante
preghiera otterra la guarigione completa della vostra anima.



Non obiettate che il tempo passa e che la vostra vita forse giunge gia al suo termine. Nostro
Signore non ha forse aspettato I'agonia del buon ladrone per attirarlo vittoriosamente a sé? Quest'uomo
colpevole si & convertito in un solo minuto. La sua fede e il suo amore sono stati cosi grandi che, malgrado i
suoi crimini, non & passato nemmeno per il Purgatorio: occupa per sempre un posto elevatissimo nei Cieli.

Nulla alteri la vostra fiducia. Dal fondo dell'abisso, gridate senza tregua verso il Cielo; Dio finira per
rispondere al vostro appello e compira in voi la sua opera.

Dio ci concede tutti gli aiuti necessari alla nostra santificazione e salvezza

Alcune anime angosciate dubitano della loro eterna salvezza. Esse rievocano le loro colpe,
pensano alle tentazioni, cosi violente, che talvolta ci assalgono, dimenticano la misericordiosa bonta di Dio.
Quest'angoscia puo diventare una vera tentazione di disperazione.

Nella sua gioventt, san Francesco di Sales ha conosciuto questa prova: aveva il terrore di non
essere predestinato. Il suo dolore era cosi violento da alterare la sua salute e passo diversi mesi in questo
martirio interiore. Fu una preghiera eroica a liberarlo: il santo si prosternd davanti ad un altare dedicato a
Maria, supplico la Vergine Immacolata di fargli amare il suo Figlio con una carita tanto piu ardente sulla terra,
guanto piu temeva di hon poterlo amare nell'eternita.

In mezzo a questo genere di sofferenze, c'é una verita di fede che deve consolarci pienamente: ci
si danna soltanto per colpa del peccato mortale. Ora, evitarlo € sempre in nostro potere, e se abbiamo avuto
la sventura di commetterlo, possiamo sempre riconciliarci con Dio. Un atto di contrizione perfetta ci
purifichera all'istante, in attesa di fare una doverosa confessione, che conviene fare al piu presto.

Certo, la nostra misera volontd umana deve diffidare della sua debolezza; ma il Signore non ci
neghera mai le grazie di cui abbiamo bisogno: fara tutto il possibile per aiutarci nell'affare sommamente
importante della nostra salvezza.

Ecco la grande verita che Gesu Cristo ha scritto col suo sangue, e che ora andiamo a rileggere
insieme nella storia della sua Passione.

Vi siete mai domandati come gli Ebrei abbiano potuto impadronirsi di Nostro Signore? Credete
forse che ci siano riusciti con l'astuzia o con la forza? Pensate che, nella grande tormenta, Gesu sia stato
spezzato perché era il piu debole?

Assolutamente no. | suoi nemici non potevano nulla contro di lui. Piu di una volta, durante i tre anni
della sua predicazione, essi hanno cercato di ucciderlo. A Nazareth vogliono precipitarlo in un burrone; piu
volte accumulano pietre per lapidarlo. Ma la sua divina Sapienza elude le trame della loro collera e la sua
Forza sovrana blocca il loro braccio; egli si ritira tranquillamente, senza che si sia riusciti a fargli il minimo
male.

Nel Gethsemani, nel momento in cui semplicemente pronuncia il suo nome davanti ai soldati del
Tempio che hanno appena afferrato la sua sacra Persona, tutto questo drappello, colpito da terrore, si
rovescia a terra. Non possono risollevarsi se non in virtt del suo permesso.

Se Gesu e stato arrestato, se € stato crocifisso, se & stato immolato, &€ perché lo ha voluto nella
pienezza della sua liberta e del suo amore per noi. "Oblatus est, quia voluit" 5.

Se il Maestro ha sparso senza esitare il suo Sangue per noi, se € morto per noi, come potrebbe
rifiutarci le grazie che ci sono assolutamente necessarie e che ci ha meritato con le sue sofferenze?

Queste grazie, durante la sua Passione dolorosa, le ha offerte misericordiosamente alle anime piu
colpevoli.

Due suoi Apostoli avevano commesso un crimine enorme: ad entrambi Egli ha offerto il suo
perdono.

Giuda lo tradisce e gli da un bacio ipocrita. Gesu gli parla con toccante dolcezza, lo chiama "amico
mio"; cerca, con la forza della tenerezza, di toccare il suo cuore indurito dall'avarizia: "Amico mio, a che sei
venuto? Giuda con un bacio tradisci il Figlio delluomo?" 6 E' l'ultima grazia che il Maestro concede
allingrato. E' una grazia di una forza tale che non ne comprenderemo mai tutta l'intensita. Ma Giuda la
respinge: si danna perché lo ha proprio voluto.

Pietro, che si credeva cosi forte, che aveva giurato di seguire il Maestro fino alla morte, lo
abbandona allorché lo vede nelle mani dei soldati; non lo segue che da lontano. Entra tremando nel palazzo
del Sommo Sacerdote. Per tre volte rinnega il Salvatore, perché ha paura dei motteggi di una serva; attesta
spergiurando che non conosce "quelluomo”, e il gallo canta. Gesu torna indietro e rivolge al suo Apostolo
uno sguardo pieno di misericordioso rimprovero: e i loro sguardi s'incontrano. Era la grazia, una grazia
folgorante, che questo sguardo donava a Pietro. L'Apostolo non la respinge: usci subito e pianse
amaramente.

Come a Giuda, come a Pietro, Gesu ci offre le sue grazie di pentimento e di conversione.
Possiamo accettarle o rifiutarle: siamo liberi. Sta a noi decidere tra il bene e il male, tra il Cielo e I'Inferno; la
nostra salvezza sta nelle nostre mani.



Il Salvatore fa piu che offrirci le sue grazie: intercede per noi presso suo Padre, gli ricorda le
sofferenze che ha sopportato per la nostra Redenzione. Prende la nostra difesa di fronte a Lui, scusa le
nostre colpe: "Padre mio - grido tra i tormenti della sua agonia - Padre mio, perdonate loro, perché non
sanno cio che fanno" 7.

Il Maestro, durante la sua Passione, aveva cosi gran desiderio di salvarci che non cesso un istante
di pensare a ciascuno di noi.

Sul Calvario, € ai peccatori che rivolge i suoi ultimi sguardi; € in favore del buon ladrone che
pronuncia una delle sue ultime frasi. Stende ampiamente le sue braccia sulla Croce, per manifestare con
guale amore accoglie il nostro pentimento sul suo adorabile Cuore.

La contemplazione del Crocifisso deve rianimare la nostra fiducia

Se qualche volta nelle vostre lotte intime sentite indebolirsi la vostra fiducia, meditate i passi del
Vangelo che vi ho indicato. Lanciate un lungo sguardo sul vostro Crocifisso.

Contemplate questa Croce ignominiosa sulla quale spira il Salvatore. Guardate la sua povera testa
coronata di spine che cade inerte sul suo petto. Osservate i suoi occhi spenti, il suo livido volto su cui il
Preziosissimo Sangue si coagula. Guardate i piedi e le mani trafitti, il suo Corpo straziato. Osservate il suo
adorabile Cuore, aperto dalla lancia di un soldato: ne & uscita qualche goccia di acqua insanguinata. Vi ha
dato tutto. Come potreste diffidare di Lui?

Eqgli attende pero che lo contraccambiate.

In nome del suo amore, in nome del suo martirio, in nome della sua morte, risolvetevi di evitare
ormai il peccato mortale.

La vostra debolezza & grande, ma Egli vi aiutera. Nonostante la vostra volonta, avrete forse delle
cadute e ricadute; ma Egli € misericordioso. Quello ch'Egli vi chiede & di non intorpidirvi nel peccato, di non
marcire nelle cattive abitudini. Promettetegli di confessarvi senza esitare e di non addormentarvi mai con un
peccato mortale sulla coscienza.

Beati voi, se manterrete coraggiosamente questo santo proposito! Gesu non avra sparso invano
per voi il suo prezioso Sangue. Potrete rassicurarvi sulle vostre disposizioni interiori. Avrete il diritto di
considerare serenamente il tremendo problema della predestinazione: porterete sulla vostra fronte il segno
degli eletti.

Note:

1 - Si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem, Jesum Christum justum (I Gv, I, 1).

2 - Qui sine peccato est vestrum, primus in illum lapidem mittat (Gv VIII, 7).

3 - Et remansit solus Jesus, et mulier in medio stans. Erigens autem se Jesus, dixit ei: Mulier, ubi sunt qui te
accusabant? Nemo, Domine. Dixit autem Jesus: Nec ego te condemnabo: vade, et jam amplius noli peccare

(Gv, VIII, 9-11).
4 - Major est iniquitas mea quam ut veniam merear (Gen, IV, 13).
5 -ls, LI, 7.

6 - Amice ad quid venisti? (Mt, XXVI, 50). Juda, osculo Filium hominis tradis? (Lc, XXII, 48).
7 - Pater, dimitte illis: non enim sciunt quid faciunt (Lc, XXIIl, 34).

CAPITOLO QUINTO

| fondamenti della fiducia

L'Incarnazione del Verbo

La casa del sapiente e fondata sulla roccia: né le inondazioni, né le piogge, né le tempeste
potranno rovesciarla. Affinché I'edificio della nostra fiducia resista a tutte le prove, bisogna elevarlo su delle
basi incrollabili.

"Voi volete sapere - dice san Francesco di Sales - quale fondamento deve avere la nostra fiducia.
Bisogna che sia fondata sull'infinita bonta di Dio e sui meriti della Morte e della Passione di Nostro Signore
Gesu Cristo, con questa condizione, per parte nostra: che noi abbiamo e conosciamo in noi una totale e
ferma risoluzione di essere completamente di Dio, e di abbandonarci del tutto e senza alcuna riserva alla
Sua Provvidenza" 1.



I motivi della nostra speranza sono troppo numerosi per poterli enumerare tutti. Esamineremo qui
soltanto quelli fondati sull'lncarnazione del Verbo e sulla sacra Persona del Salvatore. Infatti Cristo € la
pietra angolare 2 sulla quale deve principalmente poggiare la nostra vita interiore.

Quale fiducia c'ispirerebbe il mistero dell'Incarnazione, se solo ci sforzassimo di considerarlo in
modo meno superficiale!

Chi &, dunque, questo pargolo che vagisce nella greppia, quest'adolescente che lavora nella
bottega di Nazareth, questo predicatore che entusiasma le folle, questo taumaturgo che compie
innumerevoli prodigi, questa vittima innocente che muore sulla Croce? E' il Figlio dell'Altissimo, eterno e
divino come suo Padre; & 'Emanuele, atteso da tanto tempo; € colui che il profeta chiama "I'Ammirabile, il
Dio Forte, il Principe della Pace" 3.

Ma Gesu, e noi lo dimentichiamo troppo spesso, & anche nostra proprieta. Egli ci appartiene, in
tutto il rigore dell'espressione; & nostro; abbiamo su di Lui diritti imprescrittibili, perché suo Padre ce I'ha
donato. Lo afferma la Scrittura: "Il Figlio di Dio ci & donato" 4; e san Giovanni, nel suo Vangelo, dice a sua
volta: "Dio ha tanto amato il mondo da donargli il suo unico Figlio" 5.

Ebbene, se Cristo ci appartiene, ci appartengono anche gl'infiniti meriti delle sue fatiche, delle sue
sofferenze e della sua morte.

Come potremmo allora scoraggiarci? Consegnandoci suo Figlio, il Padre ci ha consegnato la
pienezza di tutti i beni. Sappiamo sfruttare ampiamente questo prezioso tesoro!

Rivolgiamoci dunque al Cielo con una santa audacia e, in nome di quel Salvatore che & nostro,
domandiamo senza esitare le grazie che desideriamo. Chiediamo per noi i favori temporali e soprattutto gli
aiuti della Grazia; pace e prosperita per la nostra Nazione, e tranquillita e liberta per la Chiesa.

Una tale preghiera verra certamente esaudita. Facendo cosi, non facciamo forse uno scambio con
Dio? In cambio dei beni desiderati, Gli offriamo il suo Figlio unigenito. In questo scambio, Dio non ci
imbrogliera.

Gli doneremo infinitamente di piu di quanto riceveremo da Lui.

Questa preghiera, se la faremo con quella fede che muove le montagne, sara cosi efficace da
ottenerci, se necessario, anche i prodigi piu clamorosi.

La potenza di Nostro Signore

Quel Verbo Incarnato, che si & donato a noi, possiede un potere illimitato. Nel Vangelo, Egli ci
appare come il supremo Padrone della Terra, dei demoni e della vita soprannaturale: tutto & sottomesso al
suo sommo dominio.

In questa potenza del Salvatore troviamo un altro motivo per la nostra certissima fiducia. Nulla pud
impedire a Nostro Signore di aiutarci e di proteggerci.

Gesu comanda alle forze della natura.

All'inizio del suo ministero apostolico, Egli assiste alle nozze di Cana. Ora, durante il banchetto,
viene a mancare il vino. Quale imbarazzo per i poveretti, che avevano invitato il Maestro con sua Madre e i
discepoli! La Vergine Maria s'accorge dell'infortunio: € sempre Lei la prima a notare i nostri bisogni ed a
soccorrerli. Rivolge al Figlio uno sguardo implorante, gli sussurra a bassa voce una breve preghiera: ella
conosce il suo potere e il suo amore. E Gesu, che non sa rifiutarle nulla, trasforma I'acqua in vino! Fu il suo
primo miracolo 6.

Una sera, per evitare la folla che l'assale, attraversa in barca, con i suoi discepoli, il lago di
Genezareth. Mentre navigano, si leva il vento, scoppia la tempesta, le onde si gonfiano, i flutti si infrangono
rimbombando. L'acqua straripa sul ponte, la nave sta per affondare.

Ma Egli, affaticato dal duro lavoro, dorme in poppa, con la divina testa appoggiata sul cordame. |
discepoli, sgomenti, lo svegliano gridando: "Signore, Signore, salvaci, siamo perduti!" 7. Allora il Signore si
alza, apostrofa il vento e dice all'acqua: "Silenzio, quietati!". Subito scende una gran calma. | testimoni di
guesta scena si domandavano stupiti: "Chi € dunque costui, al quale obbediscono il mare e i venti?".

Gesu guarisce i malati.

Alcuni ciechi gli si avvicinarono a tastoni e gli gridano la loro disperazione: "Figlio di David, abbi
pieta di noi" 8. Il Maestro tocca i loro occhi e questo contatto divino li apre alla luce.

Gli conducono un sordomuto, pregandolo di imporgli le mani. Il Salvatore esaudisce la richiesta, e
la lingua di quell'uomo di scioglie, le sue orecchie odono.

Incontra un giorno per strada dieci lebbrosi. Nell'umana societa, il lebbroso é un esiliato: & cacciato
dai villaggi, si evita il suo contatto per timore del contagio, ci si distoglie con disgusto dalla sua putredine.
Questi dieci sventurati non osavano avvicinarsi a Nostro Signore: si tenevano appartati. Ma racimolando
quel poco di forze che lasciava loro la malattia, gli gridavano da lontano: "Signore, abbiate pieta di noi!".
Gesl, che doveva essere, sulla Croce il lebbroso per eccellenza, si commuove per la loro miseria. "Andate a
presentarvi ai sacerdoti”, dice loro. E mentre essi si avviavano per ubbidire al suo comando, furono guariti.

Gesu risuscita i morti.



Ne restituisce tre alla vita. E, con il pit stupefacente dei prodigi, dopo esser morto tra le ignominie
del Golgota. Dopo esser stato deposto nella tomba, all'alba del terzo giorno resuscita se stesso. E' cosi
ch'Egli ci risuscitera alla fine dei tempi, e che ci restituira coloro che amavamo e che abbiamo perduto,
trasformati, ma sempre uguali a loro stessi nella loro gloria. Egli asciughera le nostre lacrime per l'eternita.
Allora non ci saranno piu né pianti, né assenze, né lutti, perché il tempo della nostra miseria sara finito.

Gesu comanda agli inferi.

Durante i tre anni della sua vita pubblica, Egli incontra alcuni ossessi. Parla ai demoni come chi
possiede l'autorita suprema; da loro comandi imperiosi, e i demoni fuggono alla sua voce, confessando la
sua divinita.

Gesu € il maestro alla vita soprannaturale.

Egli resuscita le anime morte e restituisce loro quella Grazia che avevano perduto. Per provare di
possedere realmente questo divino potere, guarisce un paralitico.

"Che cosa € piu facile - chiede agli scribi che lo circondano - secondo voi da dire: i tuoi peccati ti
sono perdonati, oppure levati e cammina? Affinché sappiate che il Figlio del'Uomo ha in terra il potere di
rimettere i peccati; alzati - dice al paralitico - prendi la tua barella e torna alla tua casa!" 9.

E' bene meditare a lungo sulla potenza del Salvatore. Quando si tratta del nostro bene, il Maestro
non esita mai a mettere il suo divino potere al servizio del suo amore per noi.

La sua bonta

Il fatto & che Nostro Signore € adorabilmente buono: il suo Cuore non pud veder soffrire senza
restarne spezzato. Questa pieta lo ha spinto a compiere spontaneamente, prima di averne ricevuto
preghiera, alcuni dei suoi pit grandi miracoli.

La folla lo seguiva attraverso le deserte montagne della Palestina; da tre giorni, per poterlo
ascoltare, essa aveva trascurato di bere e di mangiare. Ma il Signore chiama gli Apostoli: "Vedete questa
povera gente? - dice loro - Non posso congedarli cosi: cadrebbero di stenti per la strada. Ho compassione di
questa folla" 10. E moltiplica i pani e i pesci rimasti ai suoi discepoli.

Un'altra volta si stava recando alla cittadina di Naim, scortato da un gruppo numeroso. Giunto
guasi alle porte della citta, incontra un corteo funebre. Un giovane veniva condotto alla sue estrema dimora:
era l'unico figlio di una vedova. Senza ormai piu speranza, nOn potendo piu attendersi nulla dalla vita, la
povera donna seguiva gemendo il corpo del figlio. La vista di questo muto dolore sconvolge il Signore: fu
mosso a misericordia. "Povera afflitta - le dice - non piangere piu" 11, e si avvicina alla barella dove giaceva
il cadavere e restituisce il giovane alla madre.

Anime schiacciate dalle prove, coscienze tormentate dal dubbio o forse dal rimorso, cuori spezzati
dal tradimento o dai lutti; voi tutti che soffrite, credete che Gesu non abbia pieta dei vostri dolori? Non
avreste compreso nulla del suo immenso amore. Egli conosce le vostre miserie: le vede, e il suo Cuore ne &
toccato. E' su di voi ch'Egli rivolge oggi il suo grido di compassione, € a voi che si rivolge, come gia alla
vedova di Naim: "Non piangere piU; io sono la tua Rassegnazione, sono la Pace; io sono la Resurrezione e
la Vita!".

Questa fiducia, che la sua bontad dovrebbe naturalmente ispirarci, Nostro Signore I'esige da noi
esplicitamente: la pone come una condizione essenziale per ricevere i suoi favori. Lo vediamo, nel Vangelo,
esigere degli atti formali, prima di compiere certi miracoli.

Perché Lui, cosi tenero, si mostra apparentemente cosi duro verso la cananea che gli domanda la
guarigione della figlia? La respinge piu volte, ma niente la scoraggia; niente ferma la sua incrollabile fiducia.
E' appunto quello che il Salvatore desidera. "Donna - esclama con gioiosa ammirazione - la tua fede &
grande". E aggiunge: "Sia fatto secondo la tua volonta" 12

Fiat tibi sicut vis. La fiducia ottiene il compimento dei nostri desideri: Nostro Signore stesso
l'afferma.

Strana aberrazione dell'intelligenza umana! Noi crediamo ai miracoli del Vangelo, dato che siamo
cattolici per convinzione; crediamo che Nostro Signore, salendo al Cielo, non ha perso nulla della sua
potenza; crediamo alla sua bonta, dimostrata dalla sua vita intera ... eppure non riusciamo ad abbandonarci
alla fiducia.

Conosciamo molto male il Cuore di Gesu. Ci ostiniamo a giudicarlo secondo la debolezza dei nostri
cuori: si direbbe proprio che vogliamo ridurre la sua immensita alle nostre meschine proporzioni. Facciamo
fatica ad ammettere la sua incredibile misericordia verso i peccatori, perché noi siamo vendicativi e lenti a
perdonare. Paragoniamo la sua tenerezza infinita ai nostri piccoli affetti. Non comprendiamo nulla di questo
fuoco inestinguibile che rendeva il suo Cuore un immenso braciere d'amore, questa santa passione per gli
uomini che lo dominava interamente, questa folle carita che lo spinse dalle umiliazioni della mangiatoia al
sacrificio del Golgota. E non possiamo esclamare,. Nella pienezza della nostra fede, come I'Apostolo san
Giovanni: "Abbiamo creduto nel suo amore! Credidimus charitati" 13.



O Maestro adorabile, vogliamo ormai abbandonarci interamente al vostro amoroso
comportamento.

Vi affidiamo la cura del nostro avvenire materiale. Ignoriamo cid che ci riserva questo avvenire,
carico di minacce; ma ci mettiamo nelle mani della vostra Provvidenza.

Vi affidiamo le nostre pene; esse sono talvolta davvero crudeli, ma voi siete qui per addolcirle.

Vi affidiamo le nostre miserie morali; la nostra debolezza ci spinge a temere ogni mancanza. Ma
VOi ci sosterrete e ci preserverete dalle cadute.

Come il vostro Apostolo prediletto, che poggiava il capo sul vostro petto, noi ci riposeremo sul
vostro Cuore divino e, secondo le parole del Salmista, ci addormenteremo in una pace deliziosa, poiché voi,
o Gesu, ci avete posto in un'inalterabile fiducia.

Note:

1 - S. Francesco di Sales, Les vrais entretiens spirituels, in Ouvres, Annecy, J. Niérat 1895, vol. VI, p. 30
2 - Cfr. Atti, IV, 6.

3 - Cfr. Is, IX, 6.

4 - Cfr. Is, IX, 6.

5 - Deus dilexit mundum ut Filium suum unigenitum daret (Gv, llI, 16).
6-Gy,ll, 1-11.

7 - Domine, salva nos, perimus! (Mt, VIII, 25).

8 - Miserere nostri, fili David! (Mt, IX, 26).

9 - Mc, Il, 9-11.

10 - Misereor super turbam (Mc, VI, 2).

11 - Noli flere (Lc, VII, 13).

12 - Fiat tibi sicut vis (Mt, XV, 28).

13-1Gv, IV, 16.

CAPITOLO SESTO

| frutti della fiducia

La fiducia glorifica Dio

L'elogio pit magnifico che si possa fare della fiducia sta nel mostrarne i frutti; sara questo
l'argomento dell'ultimo capitolo. Possano le seguenti considerazioni incoraggiare le anime inquiete a vincere
infine la loro pusillanimita ed a praticare perfettamente questa preziosa virtu.

La fiducia non vaga nelle sfere pit umili delle virtu morali: essa si lancia con un salto fin davanti al
trono dell'Eterno, fino allo stesso cuore del Padre celeste.

Essa rende un omaggio eccellente alle infinite perfezioni divine: alla sua bonta, perché essa
attende solo da Lui gli aiuti necessari; alla sua potenza, perché essa disdegna ogni forza che non sia la sua;
alla sua sapienza, perché essa riconosce la saggezza dei suoi sovrani interventi; alla sua fedeltd, perché
essa conta senza esitazioni sulla sua divina parola.

Essa dunque partecipa sia della lode che dell'adorazione. Ora, nelle manifestazioni della vita
religiosa, non vi sono atti piu elevati di questi: sono gli atti sublimi che occupano in Cielo le anime beate. |
Serafini, in presenza dell'Altissimo, si velano il volto con le ali, e i cori angelici gli ripetono perdutamente la
loro triplice acclamazione.

La fiducia compendia, in una luminosa e dolcissima sintesi, le tre virtu teologali: la Fede, la
Speranza e la Carita.

Cosi, il Profeta, ammirato dallo splendore di questa virtu si sente incapace di trattenere la propria
ammirazione ed esclama nel suo entusiasmo: "Benedetto I'uomo che si affida a Dio" 1.

Ma, per contro, l'anima sfiduciata offende il Signore. Ella dubita della sua provvidenza, della sua
bonta, del suo amore. Ella va in cerca degli aiuti delle creature; anche oggi, forse, si abbandona a pratiche
superstiziose. Questa sventurata si appoggia su fragili sostegni, che si spezzeranno sotto il suo peso e la
feriranno crudelmente.

E Dio € irritato da una tale offesa.

Nel IV Libro dei Re si racconta che Ochozia, ammalatosi, chiese consiglio ai sacerdoti degli idoli.
Jahveh se ne irrit0, e incarico il profeta Elia di riferire terribili minacce al sovrano: "E' forse perché non v'e un
solo Dio, in Israele, che tu consulti Belzebub, il dio di Acharon? Per questo fatto, non ti potrai piu alzare dal
letto su cui sei steso, ma anzi per certo morrai" 2.



Il cristiano che dubita della bonta divina, che affida le proprie speranze alle creature, non merita
forse lo stesso rimprovero? Non si espone a giusti castighi? Forse la Provvidenza non veglia su di lui,
perch'egli debba rivolgersi follemente a esseri deboli, incapaci di aiutarlo?

Essa attira favori eccezionali sulle anime

"Non perdete la vostra fiducia, - dice I'Apostolo Paolo - poiché essa merita una grande
ricompensa” 3. Infatti, questa virtu procura a Dio una gloria cosi grande, da attirare necessariamente sulle
anime favori eccezionali.

Nelle Scritture, il Signore ha piu volte espresso con quale generosa magnificenza Egli tratti i cuori
fiduciosi:

"Poiché ha sperato in me, lo libererd; siccome ha conosciuto il mio Nome, lo proteggerd. Egli
gridera verso di me ed io lo esaudird. Sard con lui nelle tribolazioni, lo scamperd e lo glorificherd” 4. Quali
appaganti promesse, proferite da Colui che punisce ogni parola inutile e che condanna le piu lievi
esagerazioni!

Secondo la testimonianza della Verita stessa, dunque, la fiducia ci scampa da ogni male.

"Siccome avete scelto I'Altissimo come vostro rifugio, il male non vi raggiungera e i flagelli non si
awvicineranno al vostro tabernacolo. Egli infatti ha comandato ai suoi Angeli di vegliare su di voi, lungo tutte
le vostre vie: loro vi porteranno nelle loro mani affinché il vostro piede non inciampi contro un sasso. Voi
camminerete sull'aspide e sul basilisco, e calpesterete il leone e il dragone" 5.

Fra i mali dai quali la fiducia ci preserva, bisogna porre in prima fila il peccato. D'altronde, nulla di
pitt conforme alla natura delle cose. L'anima fiduciosa conosce il proprio nulla, come quello di tutte le
creature; & per questo ch'ella non conta né su se stessa né sugli uomini, ma mette in Dio tutta la sua
speranza. Ella diffida della propria miseria, e quindi pratica la vera umilta. Ora, non sapete forse che
l'orgoglio € la radice di tutte le nostre colpe 6, l'inizio della rovina? 7 Il Signore si allontana dal superbo, lo
abbandona alla sua debolezza e lo lascia cadere. La caduta di san Pietro ne € un terribile esempio.

Nei misericordiosi disegni della sua sapienza, Dio permettera forse che l'anima fiduciosa venga
colpita, per un certo tempo, dalla prova; tuttavia, niente la smuovera:; essa rimarra immobile e ferma "come il
monte Sion" 8. Essa conservera la gioia in fondo al suo cuore 9 e, nonostante i frastuoni della burrasca, si
addormentera in pace, come un bimbo tra le braccia del Padre 10. Essa si lascera condurre fino al felice
termine del proprio viaggio, poiché Dio salva "quelli che sperano in Lui" 11.

Ma questi non sono che favori puramente negativi.

Dio colma dei favori piu positivi 'uomo che confida in Lui. Ascoltate con quale solenne poesia il
Profeta illustra questa verita:

"Beato I'uomo che si affida al Signore, e la cui speranza € nel Signore. Egli sara come un albero
piantato sulla riva delle acque, le cui radici sono nell'umida terra: non avra nulla da temere, quando verra il
caldo. Le sue foglie saranno sempre verdi, e nel tempo della siccita non ne soffrira, né cessera mai di
produrre frutti" 12.

Per rendere la pace radiosa di questo quadro mediante un contrasto raggelante, osservate la
lamentevole sorte di colui che si & affidato alle creature:

"Maledetto I'uomo che confida nell'uomo, che fa conto della carne e il cui cuore si allontana dal
Signore! Egli sara come la tamerice desertica, (...) restera nell'aridita, su una terra salata e inabitabile" 13.

La preghiera fiduciosa ottiene tutto

Infine - e non & la minima delle sue prerogative - la fiducia viene sempre esaudita. Non si
esagerera nel ripeterlo: la preghiera fiduciosa ottiene tutto.

Le Scritture, con un'insistenza assai marcata, ci raccomandano di rianimare la nostra fede, ogni
volta che presentiamo a Dio le nostre umili richieste: "Tutto cid che avrete chiesto con fede nelle vostre
preghiere, l'otterrete” 14, dice il Salvatore. L'Apostolo san Giacomo dice la stessa cosa: vuole che chiediamo
con fede, senza esitare. Colui che dubita somiglia agli incostanti flutti del mare: non pretenda, in questa
disposizione d'animo, di venire esaudito 15.

Di quale fede si parla, in questi passi?

Non della fede abituale, infusa dal Battesimo nelle nostre anime, ma di questa speciale fiducia, che
ci fa attendere con fermezza l'intervento della Provvidenza in una data situazione. Nostro Signore lo dice
esplicitamente nel Vangelo: "Tutto cid che chiedete nella preghiera, abbiate fede di ottenerlo, e vi sara
accordato" 16. Il Maestro non poteva descrivere piu chiaramente la fiducia.

Possiamo avere una fede vivissima, e tuttavia dubitare che Dio voglia accogliere favorevolmente
alcune nostre richieste. Per esempio, siamo certi che I'oggetto del nostro desiderio sia compatibile col nostro



vero bene? E dunque esitiamo. Questa semplice esitazione, fa notare un teologo, diminuisce l'efficacia della
nostra preghiera 17.

Altre volte, al contrario, la nostra intima certezza si fortifica al punto da scacciare del tutto ogni
dubbio ed esitazione. Siamo tanto certi d'essere esauditi, che ci sembra di possedere gia la grazia
sollecitata.

"In considerazione di una cosi perfetta fiducia - scrive il padre Pesch - Dio ci concede dei favori
che, senza di essa, non ci avrebbe mai dato. Effettivamente, il bene che gli abbiamo chiesto non ci era
indispensabile, oppure non rispondeva alle condizioni necessarie perché Dio fosse tenuto ad accordarcelo in
forza delle sue promesse" 18.

D'altronde, la maggior parte delle volte, questa certezza interiore & opera della Grazia in noi.

"Cosi - conclude lo stesso autore - una fiducia singolare di ottenere tale o talaltra grazia, € una
specie di promessa specifica che Dio ci fa nell'accordarcela” 19.

Una frase di san Tommaso riassumera questa breve disquisizione: "La preghiera - dice il Dottore
Angelico- riceve dalla carita il suo merito, ma la sua efficacia impetratoria le viene dalla fede e dalla fiducia"
20.

Esempi di santi

| santi pregavano con questa fiducia, e Dio si mostrava, verso di loro, di un'infinita munificenza.

L'abate Sisois, come riferiscono le Vite dei Padri, pregava per uno dei suoi discepoli, piegato dalla
violenza della tentazione: "Lo vogliate o no - diceva rivolto a Dio - non vi lascero finché non l'abbiate
guarito!". E I'anima del povero frate ritrovo la Grazia e la serenita 21.

Nostro Signore si degno di rilevare a santa Gertrude che la fiducia di lei faceva una tale violenza al
suo Sacro Cuore, che Egli era costretto a favorirla in tutto; ed aggiungeva che, cosi facendo, soddisfaceva le
esigenze della sua bonta e del suo amore per lei.

Un'amica della stessa santa da un certo tempo pregava senza riuscire ad ottenere nulla. "Ho
rimandato la concessione di quanto mi avevi domandato - le disse il Salvatore - perché tu non confidi affatto
nella mia bonta come fa la mia fedele Gertrude. Per questo non le rifiuterd mai nulla di cid che mi chiedera"
22.

Infine, ecco come pregava santa Caterina da Siena, secondo la testimonianza del suo confessore,
il beato Raimondo da Capua: "Signore, non lascero i vostri piedi, la vostra presenza, finché la vostra bonta
non mi avra concesso quanto desidero, finché non desidererete fare quello che voglio.".

"Signore - proseguiva - voglio che mi promettiate, per tutti coloro che amo, la vita eterna".

Poi, con un ardimento ammirevole, tendeva le mani verso il Tabernacolo:

"Signore, mettete la vostra mano nella mia. Si, datemi la prova che mi concederete quanto vi
chiedo".

Questi esempi c'invitino a rientrare in noi stessi; esaminiamo un poco la nostra coscienza.
Poniamoci, con un pio scrittore, questa domanda: "Mettiamo noi nelle nostre preghiere una fiducia estrema,
gualcosa di simile a quella radicalita del fanciullo che sollecita dalla propria madre un oggetto cui tiene? La
radicalita di questi piccoli mendicanti che ci inseguono e che vengono esauditi a forza di importunare? La
radicalita, soprattutto, insieme cosi rispettosa e cosi fiduciosa, che i santi hanno nelle loro richieste" 23.

Conclusione dell'opera

Una conclusione deriva naturalmente imperiosamente, da questo nostro breve studio.

Anime cristiane, impiegate tutti i mezzi di cui disponete per ottenere la fiducia!

Meditate molto sull'infinito potere di Dio, sul suo immenso amore, sulla sua inviolabile fedelta nel
mantenere le promesse, sulla Passione di Nostro Signore.

Ma non rifugiatevi indefinitivamente nella contemplazione: passate dalla riflessione all'azione.

Moltiplicate gli atti di fiducia; ciascuna delle vostre occupazioni sia un'occasione per rinnovarli.
Sara soprattutto nell'ora delle difficolta e della prova che bisognera moltiplicarli.

Ripetete spesso l'invocazione, cosi toccante: "Cuore Sacratissimo di Gesu, confido in voi!".

Diceva Nostro Signore ad un'anima privilegiata: "La sola preghiera: Mi affido a voi, mi rapisce |l
Cuore, poiché in essa sono comprese la fiducia, la fede, 'amore e I'umilta" 24.

Non abbiate timore di esagerare nella pratica di questa virtu! "Non bisogna mai temere,
supponendo di condurre una buona vita, di avere una fiducia troppo grande; poiché come Dio, a motivo della
sua infinita veracita, merita una fede in un certo senso infinita, cosi, a motivo della sua potenza, della sua
bonta, dellinfallibilita delle sue promesse, perfezioni non meno infinite della sua veracita, Egli merita
un'infinita fiducia" 25.



Non risparmiate dunque gli sforzi. | frutti della fiducia sono abbastanza preziosi, perché vi diate
pena di coglierli.

E se per caso venite a lamentarvi di non aver ottenuto i meravigliosi benefici che vi aspettate, vi
risponderd con san Giovanni Crisostomo:

"Voi mi dite: ho sperato e sono rimasto deluso. Che strane parole! Non bestemmiate le Scritture!
Siete rimasti delusi perché non avete sperato come dovevate, perché vi siete scoraggiati, perché non avete
atteso la fine della prova, perché siete stati pusillanimi. La fiducia sta soprattutto nel risollevarsi, nella
sofferenza e nel pericolo, e nell'elevare il cuore a Dio" 26.

Note:

1 - Benedictus vir qui confidit in Domino (Ger, XVII, 7).
2-1VReg, |, 6.

3 - Heb, X, 35.

4 - Ps, XC, 14-15.

5-Ps, XC, 9-13.

6 - Initium omnis peccati est superbia (Eccl, X, 15).

7 - Ante ruinam exaltatur spiritus (Prov, XVI, 18).

8 - Qui confidunt in Domino, sicut mons Sion (Ps, CXXIV, 1).
9 - Dedisti laetitiam in corde me (Ps, IV, 7).

10 - In pace in idipsum dormiam et requiescam, quoniam tu, Domine, singulariter in spe constituisti me (Ps,
IV, 9-10)

11 - Ps, XVI, 7.

12 - Ger, XVII, 7-8.

13 - Ger, XVII, 5-6.

14 - Mt, XXI, 22.
15 - Jac, |, 6-7.
16 - Mc, Xl, 24.

17 - "Haec haesitatio non quidem tollit, sed minuit efficaciam orationis”. C. Pesch S.J., Praelectiones
dogmaticae, t. IX, p. 166.

18 - lvi.

19 - Ivi.

20 - San Tommaso d'Aquino, Summa Theologica, ll-llae, g. 83, a. ad 3.
21 - Cfr. Vita Patrum, t. VI.

22 - J.B. Saint-Jure, op. cit, t. lll, p. 27.

23 - C. Sauvé, Jésus intime, Amat, Paris 1908, t. Il, p. 428.

24 - Suor Benigna Consolata Ferrero, op. cit.

25 - J.B. Saint-Jure, op. cit., t. lll, p. 6.

26 - S. Joanni Chrisostomi, In psalmum CXVII comm.



