¥4, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0403
Venerdi 17.05.2024

Norme del Dicastero per la Dottrina della Fede per procedere nel discernimento di presunti
fenomeni soprannaturali

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Testo in lingua italiana

NORME

PER PROCEDERE NEL DISCERNIMENTO
DI PRESUNTI FENOMENI SOPRANNATURALI

Presentazione

In ascolto dello Spirito
che opera nel Popolo fedele di Dio



2

Dio € presente ed agisce nella nostra storia. Lo Spirito Santo, che sgorga dal cuore di Cristo risorto, opera nella
Chiesa con divina liberta e ci offre tanti doni preziosi che ci aiutano nel cammino della vita e stimolano la nostra
maturazione spirituale in fedelta al Vangelo. Quest’azione dello Spirito Santo include pure la possibilita di
arrivare ai nostri cuori attraverso alcuni eventi soprannaturali, come ad esempio le apparizioni o visioni di Cristo
o della Vergine Santa e altri fenomeni.

Tante volte queste manifestazioni hanno provocato una grande ricchezza di frutti spirituali, di crescita nella fede,
di devozione e di fraternita e servizio, e in alcuni casi hanno dato origine a diversi Santuari sparsi in tutto il
mondo che oggi sono parte del cuore della pieta popolare di molti popoli. C’e tanta vita e tanta bellezza che il
Signore semina al di la dei nostri schemi mentali e delle nostre procedure! Per questa ragione, le Norme per
procedere nel discernimento di presunti fenomeni soprannaturali che ora presentiamo non vogliono essere
necessariamente un controllo né, ancor meno, un tentativo di spegnere lo Spirito. Nei casi piu positivi di eventi di
presunta origine soprannaturale, infatti, «si incoraggia il Vescovo diocesano ad apprezzare il valore pastorale e
a promuovere pure la diffusione di questa proposta spirituale» (I, n. 17).

San Giovanni della Croce constatava «quanto bassi, insufficienti, e in qualche modo, impropri siano le parole e i
termini usati in questa vita per trattare delle cose divine».[1] Nessuno pud esprimere pienamente le
imperscrutabili vie di Dio nelle persone: «l santi dottori, per quanto ne abbiano parlato e ne continuino a parlare,
non riescono a spiegarlo con parole, come del resto neppure a parole € stato detto».[2] Perché «la via per
andare a Dio € cosi segreta e occulta per I'anima, come per il corpo € quella del mare, su cui non si conoscono
sentieri e orme».[3] In realta, «essendo quindi un artefice soprannaturale, Egli costruira in ogni anima I'edificio
soprannaturale che vorrax.[4]

Allo stesso tempo bisogna riconoscere che in alcuni casi di eventi di presunta origine soprannaturale si rilevano
delle criticita molto serie a danno dei fedeli e in questi casi la Chiesa deve agire con tutta la sua sollecitudine
pastorale. Mi riferisco, ad esempio, a un uso di simili fenomeni per trarre «lucro, potere, fama, notorieta sociale,
interesse personale» (Il, art. 15,4°), che pud arrivare persino alla possibilita di compiere atti gravemente
immorali (cfr. Il, art.15,5°) o addirittura «come mezzo o pretesto per esercitare un dominio sulle persone o
compiere degli abusi» (Il, art. 16).

Non si deve ignorare neppure, in occasione di simili eventi, la possibilita di errori dottrinali, di indebiti
riduzionismi nella proposta del messaggio del Vangelo, la diffusione di uno spirito settario, ecc. Da ultimo, esiste
pure la possibilita che i fedeli siano trascinati dietro a un evento, attribuito ad un’iniziativa divina, ma che &
soltanto frutto della fantasia, del desiderio di novita, della mitomania o della tendenza alla falsificazione di
qualcuno.

Nel suo discernimento in questo ambito, la Chiesa pertanto ha bisogno di procedure chiare. Le Norme per
procedere nel discernimento di presunte apparizioni e rivelazioni che si applicavano fino ad oggi erano state
approvate da San Paolo VI nel 1978, piu di quarant’anni fa, in forma riservata e furono pubblicate ufficialmente
solo 33 anni dopo, nel 2011.

La recente revisione

Con l'applicazione delle Norme del 1978 si constatava, tuttavia, che le decisioni esigevano tempi molto lunghi,
persino diversi decenni, e che in questo modo si arrivava troppo tardi con il necessario discernimento ecclesiale.

La loro revisione ebbe inizio nel 2019, attraverso le varie consultazioni previste dall’allora Congregazione per la
Dottrina della Fede (Congresso, Consulta, Feria IV e Plenaria). Lungo questi cinque anni sono state elaborate
diverse proposte di revisione, tutte perd giudicate insufficienti.

Nel Congresso del Dicastero del 16 novembre 2023, si € infine ravvisata la necessita di una revisione globale e
radicale del progetto fino a quel momento elaborato, ed € stata preparata un’altra bozza di documento,
totalmente ripensata nella direzione di un maggiore chiarimento dei ruoli del Vescovo diocesano e del Dicastero.



3

La nuova stesura ¢é stata sottoposta all’esame di una Consulta ristretta, che si € tenuta il 4 marzo 2024, nel
corso della quale il parere generale € stato positivo, anche se sono state sollevate alcune osservazioni
migliorative, integrate nella successiva bozza del documento.

Il testo € stato poi studiato nella Feria IV del Dicastero, tenutasi il 17 aprile 2024, durante la quale i Cardinali e i
Vescovi membri hanno dato la loro approvazione. Infine, le nuove Norme sono state presentate il 4 maggio 2024
al Santo Padre che le ha approvate e ne ha ordinato la pubblicazione, stabilendo la loro entrata in vigore il 19
maggio 2024, nella solennita di Pentecoste.

Ragioni della nuova stesura delle Norme

Nella Prefazione alla pubblicazione delle Norme del 1978, avvenuta nel 2011, I'allora Prefetto, il Card. William
Levada, chiariva che lo stesso Dicastero era competente per esaminare i casi di «apparizioni, di visioni e
messaggi attribuiti a origine soprannaturale». Quelle Norme, infatti, stabilivano che «spetta alla Sacra
Congregazione giudicare ed approvare il modo di procedere dell’Ordinario» o «procedere ad un nuovo esame»
(v, 2).

In passato, la Santa Sede sembrava accettare che i Vescovi facessero dichiarazioni come queste: « Les fidéles
sont fondés a la croire indubitable et certaine » (Decreto del Vescovo di Grenoble, 19 settembre 1851), «Non si
pud mettere in dubbio la realta delle lacrimazioni» (Vescovi di Sicilia, 12 dicembre 1953). Ma queste espressioni
erano in contrasto con la convinzione della Chiesa che i fedeli non sono obbligati ad accettare I'autenticita di
questi eventi. Percio, alcuni mesi dopo quest’ultimo caso, I'allora Sant’Uffizio aveva chiarito che «non ha ancora
preso alcuna decisione in merito alla Madonnina delle Lacrime» (2 ottobre 1954). Inoltre, piu recentemente,
riferendosi al caso di Fatima, I'allora Congregazione per la Dottrina della Fede ha spiegato che I'approvazione
ecclesiastica di una rivelazione privata mette in evidenza che «il relativo messaggio non contiene nulla che
contrasta la fede ed i buoni costumi» (26 giugno 2000).

Nonostante questa chiara presa di posizione, le procedure di fatto seguite dal Dicastero anche negli ultimi tempi
erano orientate verso una dichiarazione di “soprannaturalita” o di “non soprannaturalitd” da parte del Vescovo,
tanto che alcuni Vescovi hanno insistito sulla possibilita di emettere una dichiarazione positiva del genere.
Ancora recentemente, infatti, alcuni Vescovi volevano esprimersi con parole come queste: «Constato I'assoluta
verita dei fatti», «i fedeli devono considerare senza dubbio come veri...», ecc. Queste espressioni di fatto
orientavano i fedeli a pensare che erano obbligati a credere in queste manifestazioni che a volte venivano
apprezzate piu dello stesso Vangelo.

Nella trattazione di simili casi, € in modo particolare nella redazione di un pronunciamento, la prassi seguita da
alcuni Vescovi € stata quella di chiedere previamente al Dicastero la necessaria autorizzazione. E quando
venivano autorizzati a farlo, si chiedeva perd ai Vescovi di non nominare il Dicastero nel pronunciamento. Cosi &
successo, ad esempio, nei pochissimi casi che hanno raggiunto una conclusione negli ultimi decenni: « Sans
impliquer notre Congrégation » (Lettera al Vescovo di Gap, 3 agosto 2007); «In tale dichiarazione non sia
coinvolto il Dicastero» (Congresso dell’11 maggio 2001, riguardo al Vescovo di Gikongoro). Cio¢ il Vescovo non
poteva nemmeno menzionare che c’era stata un’approvazione del Dicastero. Allo stesso tempo alcuni altri
Vescovi, le cui Diocesi erano anche coinvolte in questi fenomeni, chiedevano al Dicastero di pronunciarsi per
raggiungere una chiarezza maggiore.

Questo particolare modo di procedere, che ha generato non poca confusione, aiuta a capire che le Norme del
1978 non sono piu sufficienti e adeguate per guidare il lavoro sia dei Vescovi sia del Dicastero, e cid diventa
ancora piu problematico oggi, dal momento che difficilmente un fenomeno rimane circoscritto in una citta o in
una Diocesi. Tale constatazione era gia emersa nell’allora Congregazione per la Dottrina della Fede, durante
I’Assemblea plenaria del 1974, quando i membri riconoscevano che un evento di presunta origine
soprannaturale spesso «oltrepassa inevitabilmente i limiti di una Diocesi e anche di una Nazione e [...] il caso
arriva automaticamente a delle proporzioni che possono giustificare un intervento dell’Autorita suprema della
Chiesa». Allo stesso tempo le Norme del 1978 riconoscevano che era diventato «piu difficile, se non quasi
impossibile, emettere con la debita celerita i giudizi che concludevano in passato le inchieste in materia (constat



de supernaturalitate, non constat de supernaturalitate)» (Norme del 1978, nota preliminare).

L’'aspettativa di una dichiarazione sulla soprannaturalita di un evento ha avuto come conseguenza che solo
pochissimi casi sono giunti a una chiara determinazione. Di fatto, dopo il 1950, sono stati risolti ufficialmente non
piu di sei casi, anche se i fenomeni sono cresciuti spesso senza una guida chiara e con il coinvolgimento di
persone di molte Diocesi. Pertanto, si presume che tantissimi altri casi siano stati gestiti in maniera diversa
oppure addirittura non gestiti.

Per non procrastinare oltre la risoluzione di un caso specifico relativo ad un evento di presunta origine
soprannaturale, il Dicastero ha recentemente proposto al Santo Padre di chiudere il relativo discernimento non
con una dichiarazione de supernaturalitate, ma con un Nihil obstat, che avrebbe permesso al Vescovo di trarre
profitto pastorale da quel fenomeno spirituale. A questa dichiarazione si € giunti dopo aver valutato i diversi frutti
spirituali e pastorali e 'assenza di criticita importanti nell’evento. Il Santo Padre ha considerato tale proposta
come una “soluzione giusta”.

Nuovi aspetti

Gli elementi sopra esposti ci hanno portato a proporre, con le nuove Norme, una procedura diversa rispetto al
passato, ma anche piu ricca, con sei possibili conclusioni prudenziali che possano orientare il lavoro pastorale
intorno agli eventi di presunta origine soprannaturale (cfr. |, nn. 17-22). La proposta di queste sei determinazioni
finali permette al Dicastero e ai Vescovi di gestire in modo adeguato le problematiche di casi molto diversi tra
loro dei quali si ha conoscenza.

Tra queste possibili conclusioni non si include di norma una dichiarazione circa la soprannaturalita del fenomeno
oggetto di discernimento, cioé la possibilita di affermare con certezza morale che esso proviene da una
decisione di Dio che I’ha voluto in modo diretto. Invece, la concessione di un Nihil obstat indica semplicemente,
come gia spiegava Papa Benedetto XVI, che riguardo a quel fenomeno i fedeli «sono autorizzati a dare ad esso
in forma prudente la loro adesione». Non trattandosi di una dichiarazione sulla soprannaturalita dei fatti, diventa
ancora piu chiaro, come diceva pure Papa Benedetto XVI, che € solo un aiuto «del quale non & obbligatorio fare
uso».[5] D’altra parte questo intervento lascia naturalmente aperta la possibilita che, prestando attenzione allo
sviluppo della devozione, in futuro possa esserci bisogno di un intervento diverso.

Si deve notare, inoltre, che arrivare ad una dichiarazione di “soprannaturalita”, per sua natura, non solo richiede
un tempo adeguato di analisi, ma puo dare adito alla possibilita di emettere oggi un giudizio di “soprannaturalita”
e anni dopo un giudizio di “non soprannaturalita”. Cosi come, di fatto, € accaduto. Vale la pena ricordare un
caso di presunte apparizioni degli anni ‘50, dove il Vescovo ha dato, nell’anno 1956, una sentenza definitiva di
“non soprannaturalita”. L’anno seguente l'allora Sant’Uffizio ha approvato i provvedimenti di quel Vescovo. Di
seguito si chiese di nuovo I'approvazione di quella venerazione. Ma nel 1974 la stessa Congregazione per la
Dottrina della Fede ha dichiarato, a riguardo delle medesime presunte apparizioni, un constat de non
supernaturalitate. Successivamente, nel 1996, il Vescovo del luogo ha riconosciuto quella devozione, e un altro
Vescovo sempre dello stesso luogo, nel 2002, ha riconosciuto “I'origine soprannaturale” delle apparizioni, e la
devozione si € diffusa in altri Paesi. Da ultimo, dietro la richiesta dell’allora Congregazione per la Dottrina della
Fede, nel 2020, un nuovo Vescovo ha ribadito “il giudizio negativo” dato precedentemente sempre dalla stessa
Congregazione, imponendo la cessazione di qualsiasi divulgazione riguardante le pretese apparizioni e
rivelazioni. Sono stati cosi necessari circa settanta tormentosi anni per arrivare alla conclusione dell’intera
vicenda.

Oggi si € giunti alla convinzione che queste situazioni complicate, che producono confusione nei fedeli, debbano
essere sempre evitate, assumendo un coinvolgimento piu veloce ed esplicito di questo Dicastero ed evitando
che il discernimento punti verso una dichiarazione di “soprannaturalita”, con forti aspettative, ansie e persino
pressioni al riguardo. Tale dichiarazione di “soprannaturalita” viene, di norma, sostituita o da un Nihil obstat, che
autorizza un lavoro pastorale positivo, o da un’altra determinazione adatta alla situazione concreta.

Le procedure, previste dalle nuove Norme, con la proposta di sei possibili decisioni prudenziali, permettono di



5

giungere in un tempo piu ragionevole a una decisione che aiuti il Vescovo a gestire la situazione relativa a eventi
di presunta origine soprannaturale, prima che essi acquistino dimensioni molto problematiche, senza un
necessario discernimento ecclesiale.

Tuttavia, rimane ferma la possibilita che il Santo Padre intervenga autorizzando, in via del tutto eccezionale, ad
intraprendere una procedura al riguardo di un’eventuale dichiarazione di soprannaturalita degli eventi: si tratta,
infatti, di un’eccezione, che di fatto & avvenuta negli ultimi secoli solo in pochissimi casi.

D’altra parte, come previsto dalle nuove Norme, resta ferma la possibilita di una dichiarazione di “non
soprannaturalita”, solo quando emergono segni oggettivi e chiaramente indicativi di una manipolazione presente
alla base del fenomeno, ad esempio quando un presunto veggente dichiara di aver mentito, o quando le prove
indicano che il sangue di un crocifisso appartiene al presunto veggente, ecc.

Riconoscimento di un’azione dello Spirito

La maggior parte dei Santuari, che oggi sono luoghi privilegiati della pieta popolare del Popolo di Dio, non ha
mai avuto, nel corso della devozione che li si esprime, una dichiarazione di soprannaturalita dei fatti che hanno
dato origine a quella devozione. |l sensus fidelium ha intuito che li vi € un’azione dello Spirito Santo e non sono
apparse criticita importanti che abbiano richiesto un intervento dei Pastori.

In molti casi, la presenza del Vescovo e dei sacerdoti in certi momenti, come ad esempio nei pellegrinaggi o
nella celebrazione di alcune Messe, era un modo implicito di riconoscere che non c’erano obiezioni gravi e che
quell’esperienza spirituale esercitava un influsso positivo sulla vita dei fedeli.

In ogni caso, un “nulla osta” permette ai Pastori di agire senza dubbi né indugi per essere accanto al Popolo di
Dio nell'accoglienza dei doni dello Spirito Santo che possono scaturire in mezzo a questi fatti. L'espressione “in
mezzo a”, utilizzata nelle nuove Norme, aiuta a capire che, anche se non si emette una dichiarazione di
soprannaturalita sull’evento stesso, comunque si riconoscono con chiarezza i segni di un’azione soprannaturale
dello Spirito Santo nel contesto di quanto avviene.

In altri casi, insieme a questo riconoscimento, si ravvisa la necessita di certi chiarimenti o purificazioni. Pud
accadere, infatti, che azioni vere dello Spirito Santo in una situazione concreta, che possono essere
giustamente apprezzate, appaiano mescolate ad elementi meramente umani, come desideri personali, ricordi,
idee a volte ossessive, 0 a «qualche errore d’ordine naturale non dovuto a una cattiva intenzione, ma alla
percezione soggettiva del fenomeno» (ll, art. 15,2°). Del resto, «non si pud porre un’esperienza di visione, senza
ulteriori considerazioni, di fronte al dilemma rigoroso, o di essere in {futtii punti corretta, oppure di dover essere
considerata completamente un’illusione umana o diabolica».[6]

Il coinvolgimento e 'accompagnamento del Dicastero

Eimportante capire che le nuove Norme mettono nero su bianco un punto fermo circa la competenza di questo
Dicastero. Da una parte, resta fermo che il discernimento € compito del Vescovo diocesano. Dall’altra, dovendo
riconoscere che, oggi piu che mai, questi fenomeni coinvolgono molte persone che appartengono ad altre
Diocesi e si diffondono rapidamente in diverse regioni e Paesi, le nuove Norme stabiliscono che il Dicastero
deve essere consultato e intervenire sempre per dare un’approvazione finale a quanto deciso dal Vescovo,
prima che quest'ultimo faccia pubblica una determinazione su un evento di presunta origine soprannaturale. Se
prima interveniva, ma si chiedeva al Vescovo di non nominarlo neppure, oggi il Dicastero manifesta
pubblicamente il suo coinvolgimento e accompagna il Vescovo nella determinazione finale. Nel rendere pubblico
quanto deciso si dira, dunque, «d’intesa con il Dicastero per la Dottrina della Fede».

Comunque, come gia contemplato dalle Norme del 1978 (IV, 1 b), anche le nuove Norme prevedono che, in
alcuni casi, il Dicastero possa intervenire motu proprio (ll, art. 26). Infatti, dopo essere arrivati ad una
determinazione chiara, le nuove Norme prevedono che «il Dicastero si riserva, in ogni caso, la possibilita di



intervenire nuovamente a seguito dello sviluppo del fenomeno» (ll, art. 22, § 3) e chiedono al Vescovo di
«continuare a vigilare» (ll, art. 24) per il bene dei fedeli.

Dio & sempre presente nella storia del’'umanita e non smette mai di inviarci i suoi doni di grazia attraverso
I'azione dello Spirito Santo, al fine di rinnovare di giorno in giorno la nostra fede in Gesu Cristo, Salvatore del
mondo. Spetta ai Pastori della Chiesa il compito di rendere i loro fedeli sempre attenti a questa presenza di
amore della Santissima Trinita in mezzo a noi, cosi come spetta ad essi il compito di custodire i fedeli da ogni
inganno. Queste nuove Norme non sono altro che un modo concreto con cui il Dicastero per la Dottrina della
Fede si pone a servizio dei Pastori nel docile ascolto dello Spirito che opera nel Popolo fedele di Dio.

Victor Manuel Card. Fernandez
Prefetto
Introduzione

1. Gesu Cristo & la Parola definitiva di Dio, «il Primo e I'Ultimo» (Ap 1,17). Egli é la pienezza e il compimento
della Rivelazione: tutto cid che Dio ha voluto rivelare lo ha fatto mediante il suo Figlio, Parola fatta carne.
Pertanto, «I'economia cristiana, in quanto € I'Alleanza nuova e definitiva, non passera mai, e non € da aspettarsi
alcun’altra Rivelazione pubblica prima della manifestazione gloriosa del Signore nostro Gesu Cristo».[7]

2. Nella Parola rivelata vi € tutto cio di cui la vita cristiana necessita. San Giovanni della Croce afferma che il
Padre, «dandoci il Figlio suo, che € la sua parola, I'unica che Egli pronunzi, in essa ci ha detto tutto in una sola
volta e non ha piu niente da manifestare. [...] Non avendo altro da dire poiché, dandoci il Tutto, cioé suo Figlio,
ha detto ormai in Lui tutto cid che in parte aveva manifestato in antico ai profeti. Percio chi oggi volesse
interrogare il Signore e chiedergli qualche visione o rivelazione non solo commetterebbe una sciocchezza, ma
arrecherebbe un’offesa a Dio, non fissando i suoi occhi interamente in Cristo per andare in cerca di qualche altra
cosa 0 novitar.[8]

3. Nel tempo della Chiesa, lo Spirito Santo conduce i credenti di ogni epoca «alla verita tutta intera» (Gv 16,13)
affinché «l'intelligenza della Rivelazione diventi sempre piu profonda».[9] E lo Spirito Santo, infatti, a guidarci
sempre di piu nella comprensione del mistero di Cristo, poiché, «per quanto i misteri e le meraviglie scoperte
[...] nel presente stato di vita siano molti, tuttavia ne & rimasta da dire e da capire la maggior parte e quindi c’'é
ancora molto da approfondire in Cristo. Questi, infatti, &€ come una miniera ricca di immense vene di tesori, dei
quali, per quanto si vada a fondo, non si trova la fine; anzi in ciascuna cavita si scoprono nuove vene di
ricchezze».[10]

4, Se da una parte tutto cid che Dio ha voluto rivelare lo ha fatto mediante il suo Figlio e nella Chiesa di Cristo
vengono messi a disposizione di ogni battezzato i mezzi ordinari di santita, dall’altra lo Spirito Santo puo
concedere ad alcune persone esperienze di fede del tutto particolari, il cui scopo non € «quello di “migliorare” o
di “completare” la Rivelazione definitiva di Cristo, ma di aiutare a viverla piu pienamente in una determinata
epoca storica».[11]

5. La santita, infatti, € una chiamata che riguarda tutti i battezzati: viene nutrita da una vita di preghiera e dalla
partecipazione alla vita sacramentale, e si esprime in un’esistenza intrisa di amore verso Dio e verso |l
prossimo.[12] Nella Chiesa riceviamo I'amore di Dio, manifestato pienamente in Cristo (cfr. Gv 3,16) e «riversato
nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci € stato dato» (Rm 5,5). Chi si lascia docilmente guidare
dallo Spirito Santo fa esperienza della presenza e dell’azione della Trinita, per cui un’esistenza cosi vissuta,
come insegna Papa Francesco, si traduce in una vita mistica che, sebbene «priva di fenomeni straordinari, si
propone a tutti i fedeli come esperienza quotidiana di amore».[13]

6. Tuttavia, si verificano talvolta fenomeni (ad es.: asserite apparizioni, visioni, locuzioni interiori o esterne, scritti
o0 messaggi, fenomeni legati a immagini religiose, fenomeni psicofisici e di altra natura) che sembrano



7

oltrepassare i limiti dell’esperienza quotidiana e che si presentano come aventi presunta origine soprannaturale.
Parlare in modo accurato di tali eventi puod superare le capacita del linguaggio umano (cfr. 2Cor 12,2-4). Con
I'avvento dei moderni mezzi di comunicazione, tali fenomeni possono attirare I'attenzione o suscitare la
perplessita di numerosi credenti e la loro notizia pud diffondersi assai rapidamente, per cui i Pastori della Chiesa
sono chiamati ad affrontare con sollecitudine tali eventi, ciog, ad apprezzare i loro frutti, a purificarli da elementi
negativi o a mettere in guardia i fedeli dai pericoli che ne derivano (cfr. 1Gv4,1).

7. Con lo sviluppo degli attuali mezzi di comunicazione, inoltre, e con I'incremento dei pellegrinaggi, questi
fenomeni raggiungono dimensioni nazionali e persino mondiali, per cui una decisione relativa ad una Diocesi ha
delle conseguenze anche altrove.

8. Quando insieme a particolari esperienze spirituali si verificano altresi fenomeni fisici e psicologici che non
sono immediatamente spiegabili con 'uso della sola ragione, spetta alla Chiesa il delicato compito di
intraprendere un attento studio e discernimento dei fenomeni in parola.

9. Nella sua Esortazione Apostolica Gaudete et exsultate, Papa Francesco ricorda che I'unico modo di sapere
se una cosa viene dallo Spirito Santo € il discernimento, che va chiesto e coltivato nella preghiera.[14] Esso € un
dono divino che aiuta i Pastori della Chiesa nel realizzare cio che dice San Paolo: «Esaminate ogni cosa, tenete
cid che € buono» (1Ts 5,21). Per assistere i Vescovi diocesani e le Conferenze episcopali nell’'operare un
discernimento riguardo ai fenomeni di presunta origine soprannaturale, il Dicastero per la Dottrina della Fede
promulga le seguenti Norme per procedere nel discernimento di presunti fenomeni soprannaturali.

|. ORIENTAMENTI GENERALI

A. Natura del discernimento

10. Secondo le Norme di seguito riportate, la Chiesa potra compiere il dovere di discernere: a) se sia possibile
scorgere nei fenomeni di presunta origine soprannaturale la presenza dei segni di un’azione divina; b) se negli
eventuali scritti 0 messaggi di coloro che sono coinvolti nei presunti fenomeni in parola non vi sia nulla che
contrasti con la fede e i buoni costumi; ¢) se sia lecito apprezzarne i frutti spirituali, o risulti necessario purificarli
da elementi problematici o mettere in guardia i fedeli dai pericoli che ne derivano; d) se sia consigliabile una loro
valorizzazione pastorale da parte dell’autorita ecclesiastica competente.

11. Sebbene le seguenti disposizioni prevedano la possibilita di un discernimento nel senso di cui al n. 10, va
precisato che, in via ordinaria, non si dovra prevedere un riconoscimento positivo da parte dell’autorita
ecclesiastica circa I'origine divina di presunti fenomeni soprannaturali.

12. Nel caso in cui venga concesso da parte del Dicastero un Nihil obstat (cfr. infra, n. 17), tali fenomeni non
diventano oggetto di fede — cioe i fedeli non sono obbligati a prestarvi un assenso di fede —, ma, come nel caso
di carismi riconosciuti dalla Chiesa, «rappresentano delle vie per approfondire la conoscenza di Cristo e per
donarsi piu generosamente a lui, radicandosi nel contempo sempre piu nella comunione con tutto il Popolo
cristiano».[15]

13. Del resto, anche quando si concede un Nihil obstat per i processi di canonizzazione, cid non implica una
dichiarazione di autenticita degli eventuali fenomeni soprannaturali presenti nella vita di una persona, cosi come
si € evidenziato ad esempio nel decreto di canonizzazione di santa Gemma Galgani: «[Pius Xl] feliciter elegit ut
super heroicis virtutibus huius innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem panderet, nullo tamen per
praesens decretum (quod quidem numquam fieri solet) prolato iudicio de praeternaturalibus Servae Dei
charismatibus».[16]

14. Nel contempo, occorre constatare che certi fenomeni, che potrebbero avere origine soprannaturale, a volte
appaiono connessi ad esperienze umane confuse, ad espressioni imprecise dal punto di vista teologico o ad
interessi non del tutto legittimi.



15. Il discernimento dei presunti fenomeni soprannaturali & fatto sin dall’inizio dal Vescovo diocesano, o
eventualmente da altra autorita ecclesiastica di cui ai successivi artt. 4-6, in dialogo con il Dicastero. In ogni
caso, non potendo mai mancare una particolare attenzione orientata al bene comune di tutto il Popolo di Dio, «il
Dicastero si riserva comunque [...] la possibilita di valutare gli elementi morali e dottrinali di tale esperienza e
I'uso che ne viene fatto».[17] Non si deve ignorare che a volte il discernimento pud occuparsi anche di delitti,
manipolazioni delle persone, danni all’unita della Chiesa, profitti economici indebiti, gravi errori dottrinali, ecc.,
che potrebbero provocare scandali e minare la credibilita della Chiesa.

B. Voti finali

16. Il discernimento dei presunti fenomeni soprannaturali potra giungere a delle conclusioni che si esprimeranno
di norma in uno dei termini qui di seguito indicati.

17. Nihil obstat — Anche se non si esprime alcuna certezza sull’autenticita soprannaturale del fenomeno, si
riconoscono molti segni di un’azione dello Spirito Santo “in mezzo”[18] a una data esperienza spirituale, e non
sono stati rilevati, almeno fino a quel momento, aspetti particolarmente critici o rischiosi. Per questa ragione si
incoraggia il Vescovo diocesano ad apprezzare il valore pastorale e a promuovere pure la diffusione di questa
proposta spirituale, anche mediante eventuali pellegrinaggi a un luogo sacro.

18. Prae oculis habeatur — Sebbene si riconoscano importanti segni positivi, si avvertono altresi alcuni elementi
di confusione o possibili rischi che richiedono un attento discernimento e dialogo con i destinatari di una data
esperienza spirituale da parte del Vescovo diocesano. Se ci fossero degli scritti o dei messaggi, potrebbe essere
necessaria una chiarificazione dottrinale.

19. Curatur — Si rilevano diversi o significativi elementi critici, ma allo stesso tempo c’é gia un’ampia diffusione
del fenomeno e una presenza di frutti spirituali ad esso collegati e verificabili. Si sconsiglia al riguardo un divieto
che potrebbe turbare il Popolo di Dio. Ad ogni modo, il Vescovo diocesano € sollecitato a non incoraggiare
questo fenomeno, a cercare espressioni alternative di devozione ed eventualmente a riorientarne il profilo
spirituale e pastorale.

20. Sub mandato — Le criticita rilevate non sono legate al fenomeno in sé, ricco di elementi positivi, ma a una
persona, a una famiglia o a un gruppo di persone che ne fanno un uso improprio. Si utilizza un’esperienza
spirituale per un particolare ed indebito vantaggio economico, commettendo atti immorali o svolgendo un’attivita
pastorale parallela a quella gia presente nel territorio ecclesiastico, senza accettare le indicazioni del Vescovo
diocesano. In questo caso, la guida pastorale del luogo specifico in cui si verifica il fenomeno € affidata o al
Vescovo diocesano o a un’altra persona delegata dalla Santa Sede, la quale, quando non sia in grado di
intervenire direttamente, cerchera di raggiungere un accordo ragionevole.

21. Prohibetur et obstruatur — Pur in presenza di legittime istanze e di alcuni elementi positivi, le criticita e i
rischi appaiono gravi. Percio, per evitare ulteriori confusioni o addirittura scandali che potrebbero intaccare la
fede dei sempilici, il Dicastero chiede al Vescovo diocesano di dichiarare pubblicamente che I'adesione a questo
fenomeno non & consentita e di offrire contemporaneamente una catechesi che possa aiutare a comprendere le
ragioni della decisione e a riorientare le legittime preoccupazioni spirituali di quella parte del Popolo di Dio.

22. Declaratio de non supernaturalitate — In questo caso il Vescovo diocesano € autorizzato dal Dicastero a
dichiarare che il fenomeno €& riconosciuto come non soprannaturale. Questa decisione si deve basare su fatti ed
evidenze concreti e provati. Ad esempio, quando un presunto veggente dichiara di aver mentito, o quando
testimoni credibili forniscono elementi di giudizio che permettono di scoprire la falsificazione del fenomeno,
l'intenzione errata o la mitomania.

23. Alla luce di quanto sopra esposto, si ribadisce che né il Vescovo diocesano, né le Conferenze episcopali, né
il Dicastero, di norma, dichiareranno che questi fenomeni sono di origine soprannaturale, nemmeno nel caso in
cui si conceda un Nihil obstat (cfr. n. 11). Fermo restando che il Santo Padre pud autorizzare ad intraprendere
una procedura al riguardo.



Il. PROCEDURE DA SEGUIRE
A. Norme sostanziali

Art. 1 — Spetta al Vescovo diocesano, in dialogo con la Conferenza episcopale nazionale, esaminare i casi di
presunti fenomeni soprannaturali avvenuti nel proprio territorio e di formulare il giudizio finale su di essi, da
sottoporre all’'approvazione del Dicastero, compresa I'eventuale promozione di un culto o di una devozione ad
essi legati.

Art. 2 — Dopo aver indagato sugli eventi in questione, spetta al Vescovo diocesano trasmettere i risultati
dell'indagine — svolta secondo le norme di seguito riportate — con il proprio voto al Dicastero per la Dottrina della
Fede e di intervenire secondo le indicazioni fornite dal Dicastero. Spetta al Dicastero, in ogni caso, valutare il
modo di procedere del Vescovo diocesano e approvare o meno la determinazione da attribuire al caso specifico
da lui proposta.

Art. 3 § 1 - Il Vescovo diocesano si asterra da ogni dichiarazione pubblica relativa all’autenticita o
soprannaturalita di tali fenomeni e da ogni coinvolgimento con essi; non deve pero cessare di vigilare per
intervenire, se necessario, con celerita e prudenza seguendo le procedure indicate dalle seguenti norme.

§ 2 - Qualora, in collegamento con il presunto evento soprannaturale, dovessero nascere forme di devozione
anche senza un vero e proprio culto, il Vescovo diocesano ha il grave dovere di avviare quanto prima
un’accurata indagine canonica al fine di salvaguardare la fede e prevenire abusi.

§ 3 - Il Vescovo diocesano abbia particolare cura nel contenere, anche con i mezzi a propria disposizione,
manifestazioni religiose confuse, o la divulgazione di eventuali materiali attinenti al presunto fenomeno
soprannaturale (ad es.: lacrimazioni di immagini sacre, sudorazioni, sanguinamenti, mutazione di ostie
consacrate, ecc.), al fine di non alimentare un clima sensazionalistico (cfr. art. 11, § 1).

Art. 4 — Qualora, sia in ragione del luogo di domicilio delle persone coinvolte nel presunto fenomeno, sia in
ragione del luogo di diffusione delle forme di culto o comunque di devozione popolare, fosse implicata la
competenza di piu Vescovi diocesani, costoro, sentito il Dicastero per la Dottrina della Fede, possono costituire
una Commissione interdiocesana che, presieduta da uno dei Vescovi diocesani, provveda all’istruttoria a norma
degli articoli seguenti. A tal fine possono servirsi anche dell’aiuto degli uffici preposti della Conferenza
episcopale.

Art. 5 — Nel caso in cui i presunti fatti soprannaturali coinvolgano la competenza di Vescovi diocesani
appartenenti alla stessa Provincia ecclesiastica, il Metropolita, sentita la Conferenza episcopale e il Dicastero
per la Dottrina della Fede, su mandato del Dicastero, pud assumere l'incarico di costituire e presiedere la
Commissione di cui all’art. 4.

Art. 6 § 1 — Nei luoghi ove fosse costituita la Regione ecclesiastica di cui ai cann. 433-434 CIC, e i presunti fatti
soprannaturali coinvolgessero quel territorio, il Vescovo Presidente chieda al Dicastero per la Dottrina della
Fede lo speciale mandato per procedere.

§ 2 - In questo caso le procedure seguiranno, in analogia, quanto previsto nell’art. 5, osservando le indicazioni
ricevute dal medesimo Dicastero.

B. Norme procedurali
Fase istruttoria

Art. 7 § 1 — Ogni volta che il Vescovo diocesano abbia notizia, almeno verosimile, di fatti di presunta origine



10

soprannaturale attinenti alla fede cattolica avvenuti nel territorio di sua competenza, si informi con prudenza,
personalmente o tramite un Delegato, sugli eventi e sulle circostanze e abbia cura di raccogliere
tempestivamente tutti gli elementi utili per una prima valutazione.

§ 2 - Se i fenomeni sono facilmente gestibili nel’ambito delle persone che sono direttamente coinvolte e non si
avverte alcun pericolo per la comunita, non si proceda ulteriormente, previa consultazione del Dicastero,
sebbene permanga il dovere della vigilanza.

§ 3 — Nel caso in cui fossero coinvolte persone che dipendono da diversi Vescovi diocesani, si ascoltino i pareri
di questi Vescovi. Quando un presunto fenomeno ha origine in un luogo e comporta ulteriori sviluppi in altre
sedi, lo si potra valutare diversamente in queste ultime. In tal caso, ogni Vescovo diocesano ha sempre la
potesta di decidere su cio che ritiene pastoralmente prudente nel proprio territorio, previa consultazione del
Dicastero.

§ 4 — Qualora nel presunto fenomeno fossero coinvolti oggetti di vario genere, il Vescovo diocesano,
personalmente o tramite un Delegato, pud disporre che siano collocati in un luogo sicuro e custodito, in attesa di
chiarimenti sul caso. Quando si tratta di un presunto miracolo eucaristico, le specie consacrate devono essere
conservate in un luogo riservato e in modo adeguato.

§ 5 - Nel caso in cui gli elementi raccolti sembrino sufficienti, il Vescovo diocesano decida se avviare una fase di
valutazione del fenomeno, al fine di proporre al Dicastero nel suo Vofum un giudizio finale nell'interesse
superiore della fede della Chiesa e al fine di salvaguardare e promuovere il bene spirituale dei fedeli.

Art. 8 § 1 — Il Vescovo diocesano[19] costituisca la Commissione d’'indagine tra i cui membri vi siano almeno un
teologo, un canonista e un perito scelto in base alla natura del fenomeno,[20] il cui fine non & giungere soltanto
a una dichiarazione circa la veridicita dei fatti ma approfondire ogni aspetto dell’evento, cosi da fornire al
Vescovo diocesano ogni elemento utile per una valutazione.

§ 2 - | membri della Commissione d’'indagine siano di integra fama, di fede sicura, di dottrina certa, di provata
prudenza e non siano coinvolti, né direttamente né indirettamente, con le persone o nei fatti oggetto di
discernimento.

§ 3 — Lo stesso Vescovo diocesano nomini un Delegato, scelto anche tra i membri della Commissione o esterno
a essi, con il compito di coordinare e presiedere i lavori e di predisporre le sessioni.

§ 4 - Il Vescovo diocesano o il suo Delegato nomini anche un Notaio con il compito di assistere alle riunioni e di
verbalizzare gli interrogatori, e ogni altro atto della Commissione. Al Notaio spetta curare che i verbali vengano
debitamente firmati e che tutti gli atti oggetto dell’istruttoria vengano raccolti e, bene ordinati, siano custoditi
nell’archivio della Curia. |l Notaio provvede, inoltre, alla convocazione e prepara la documentazione.

§ 5 - Tutti i membri della Commissione sono tenuti a mantenere il segreto d'ufficio, prestando giuramento.

Art. 9 § 1 — Gli interrogatori siano svolti in analogia a quanto prescritto dalla normativa universale (cfr. cann.
1558-1571 CIC; cann. 1239-1252 CCEO) e siano condotti sulla base di domande formulate dal Delegato, dopo
adeguato confronto con gli altri membri della Commissione.

§ 2 - La deposizione giurata delle persone coinvolte negli asseriti fatti soprannaturali sia resa alla presenza
dell’intera Commissione o almeno di alcuni suoi membri. Quando i fatti del caso si basano su una testimonianza
oculare, occorre esaminare i testimoni quanto prima possibile per beneficiare della vicinanza temporale
all'evento.

§ 3 - | confessori delle persone coinvolte, che affermano di essere state protagoniste di fatti di origine
soprannaturale, non possono testimoniare su tutta la materia che hanno conosciuto attraverso la confessione



11

sacramentale.[21]

§ 4 - | direttori spirituali delle persone coinvolte, che affermano di essere state protagoniste di fatti di origine
soprannaturale, non possono testimoniare sulla materia che hanno conosciuto attraverso la direzione spirituale,
a meno che le persone interessate non autorizzino per iscritto la deposizione.

Art. 10 — Qualora nel materiale istruttorio confluiscano testi scritti o altri elementi (video, audio, fotografici)
divulgati con i mezzi di comunicazione, aventi come autore una persona coinvolta nel presunto fenomeno, tale
materiale sia sottoposto a un accurato esame ad opera di esperti (cfr. art. 3 § 3), il cui esito sara inserito nella
documentazione istruttoria dal Notaio.

Art. 11 § 1 — Qualora i fatti straordinari di cui all’art. 7 § 1 dovessero riguardare oggetti di varia natura (cfr. art. 3
§ 3), la Commissione avvii un’accurata indagine su tali oggetti tramite gli esperti che la compongono o altri
esperti individuati per il caso, cosi da giungere a una valutazione di carattere scientifico, dottrinale e canonistico,
tale da aiutare la successiva valutazione.

§ 2 - Qualora eventuali reperti di natura organica collegati all’evento straordinario richiedessero particolari
indagini di laboratorio e, comunque, di tipo tecnico-scientifico, lo studio venga affidato dalla Commissione a
esperti veramente periti nell’area afferente alla tipologia di indagine.

§ 3 — Nel caso in cui il fenomeno interessi il Corpo e il Sangue del Signore nei segni sacramentali del pane e del
vino, si abbia una particolare attenzione perché le eventuali analisi sugli stessi non diano luogo ad una
mancanza di rispetto del SS.mo Sacramento, garantendo la devozione ad esso dovuta.

§ 4 — Qualora i presunti fatti straordinari fossero all’origine di problemi di ordine pubblico, il Vescovo diocesano
collabori con l'autorita civile competente.

Art. 12 — Qualora i presunti eventi soprannaturali si dovessero protrarre nel corso dell’istruttoria e la situazione
consigliasse interventi prudenziali, il Vescovo diocesano non esiti a porre quegli atti di buon governo al fine di
evitare manifestazioni incontrollate o dubbiose di devozione o I'attivazione di un culto fondato su elementi non
ancora definiti.

Fase valutativa

Art. 13 = Il Vescovo diocesano, anche con l'aiuto dei membri della Commissione da lui istituita, valuti
approfonditamente il materiale raccolto, secondo i criteri principali di discernimento sopracitati (cfr. nn. 10-23) e i
criteri positivi e negativi che seguono, da applicare anche in modo cumulativo.

Art. 14 — Tra i criteri positivi non si tralasci di giudicare:

1°. La credibilita e buona fama delle persone che affermano di essere destinatarie di eventi soprannaturali o di
essere direttamente coinvolte in tali fatti, cosi come dei testimoni ascoltati. In particolare, si consideri I'equilibrio
psichico, I'onesta e la rettitudine nella vita morale, la sincerita, I'umilta e la docilita abituale verso I'autorita
ecclesiastica, la disponibilita a collaborare con essa, la promozione di uno spirito di autentica comunione
ecclesiale.

2°. L’'ortodossia dottrinale del fenomeno e dell’eventuale messaggio ad esso connesso.

3°. Il carattere imprevedibile del fenomeno da cui appare chiaramente che non sia frutto dell’iniziativa delle
persone coinvolte.

4°. | frutti di vita cristiana. Tra di essi si verifichi I'esistenza di uno spirito di preghiera, conversioni, vocazioni



12

sacerdotali e alla vita religiosa, testimonianze di carita, nonché una sana devozione e frutti spirituali abbondanti
e costanti. Si valuti il contributo di tali frutti alla crescita della comunione ecclesiale.

Art. 15 — Tra i criteri negativi si verifichino accuratamente:
1°. L’'eventuale presenza di un errore manifesto circa il fatto.

2°. Eventuali errori dottrinali. In proposito occorre tenere conto della possibilita che il soggetto che afferma di
essere destinatario di eventi di origine soprannaturale abbia aggiunto — anche inconsciamente —, ad una
rivelazione privata, elementi puramente umani oppure qualche errore d’ordine naturale non dovuto a una cattiva
intenzione, ma alla percezione soggettiva del fenomeno.

3°. Uno spirito settario che genera divisione nel tessuto ecclesiale.

4°. Una ricerca evidente di lucro, potere, fama, notorieta sociale, interesse personale collegata strettamente al
fatto.

5°. Atti gravemente immorali compiuti nel momento o in occasione del fatto dal soggetto o dai suoi seguaci.

6°. Alterazioni psichiche o tendenze psicopatiche nel soggetto, che possano aver esercitato un’influenza sul
presunto fatto soprannaturale, oppure psicosi, isteria collettiva o altri elementi riconducibili a un orizzonte
patologico.

Art. 16 — E da considerarsi di particolare gravita morale I'uso di esperienze soprannaturali asserite o di elementi
mistici riconosciuti come mezzo o pretesto per esercitare un dominio sulle persone o compiere degli abusi.

Art. 17 — La valutazione degli esiti istruttori, nel caso dei presunti fenomeni soprannaturali di cui all’art. 7 § 1,
avvenga con accurata diligenza nel rispetto sia delle persone coinvolte sia del’esame tecnico-scientifico
eventualmente condotto circa il presunto fenomeno soprannaturale.

Fase conclusiva

Art. 18 — Conclusa l'istruttoria ed esaminati attentamente gli eventi e le informazioni raccolte,[22] considerata
anche la ricaduta che i presunti fatti hanno avuto sul Popolo di Dio a lui affidato, con speciale riguardo anche
alla fecondita dei frutti spirituali generati dalla nuova devozione eventualmente sorta, il Vescovo diocesano, con
I'aiuto del Delegato, prepari una relazione sul presunto fenomeno. Tenendo conto di tutti i fatti del caso, sia
positivi sia negativi, rediga un Votum personale al riguardo, proponendo al Dicastero un giudizio finale, di norma
secondo una delle seguenti formule:[23]

1°. Nihil obstat

2°. Prae oculis habeatur
3°. Curatur

4°. Sub mandato

5°. Prohibetur et obstruatur

6°. Declaratio de non supernaturalitate



13

Art. 19 — Terminata l'indagine, si trasmettano al Dicastero per la Dottrina della Fede tutti gli atti relativi al caso
esaminato per I'approvazione finale.

Art. 20 - Il Dicastero procedera, dunque, ad esaminare gli atti del caso, valutando gli elementi morali e dottrinali
di tale esperienza e I'uso che ne viene fatto, e il Votum del Vescovo diocesano. Il Dicastero potrebbe richiedere
al Vescovo diocesano ulteriori informazioni, oppure chiedere altri pareri, o procedere, in casi estremi, ad un
nuovo esame del caso, distinto da quello realizzato dal Vescovo diocesano. Alla luce dell’esame svolto,
procedera a confermare o meno la determinazione proposta dal Vescovo diocesano.

Art. 21 § 1 — Ricevuta la risposta del Dicastero, salvo diversa indicazione da parte dello stesso, il Vescovo
diocesano, d’intesa con il Dicastero, rendera noto al Popolo di Dio con chiarezza il giudizio sui fatti in questione.

§ 2 - Il Vescovo diocesano avra cura di informare la Conferenza episcopale nazionale della determinazione
approvata dal Dicastero.

Art. 22 § 1 — Nel caso in cui si conceda un Nihil obstat (cfr. art. 18, 1°), il Vescovo diocesano prestera la
massima attenzione al corretto apprezzamento dei frutti scaturiti dal fenomeno esaminato, proseguendo nel
vigilare su di essi con prudente attenzione. In questo caso, il Vescovo diocesano indichera chiaramente,
mediante un decreto, la natura dell’autorizzazione e i limiti di un eventuale culto consentito, precisando che i
fedeli «sono autorizzati a dare ad esso in forma prudente la loro adesione».[24]

§ 2 - Il Vescovo diocesano prestera attenzione, inoltre, a che i fedeli non ritengano nessuna delle determinazioni
come un’approvazione del carattere soprannaturale del fenomeno.

§ 3 - Il Dicastero si riserva, in ogni caso, la possibilita di intervenire nuovamente a seguito dello sviluppo del
fenomeno.

Art. 23 § 1 — Nel caso in cui si prenda una determinazione cautelativa (cfr. art. 18, 2° - 4°) o negativa (cfr. art. 18,
5° - 6°), essa deve essere resa pubblica formalmente dal Vescovo diocesano, dopo I'approvazione del
Dicastero. Questa, inoltre, venga redatta con un linguaggio chiaro e comprensibile da tutti, valutando
I'opportunita di rendere note le ragioni della decisione presa e i fondamenti dottrinali della fede cattolica, cosi da
favorire la crescita di una sana spiritualita.

§ 2 — Nel comunicare un’eventuale decisione negativa, il Vescovo diocesano puod omettere notizie che
potrebbero arrecare ingiusto detrimento alle persone coinvolte.

§ 3 — Sull’'eventuale protrarsi di divulgazioni di scritti 0 messaggi, i legittimi Pastori vigilino a norma del can. 823
CIC (cfr. cann. 652 § 2; 654 CCEO), riprovando gli abusi e quanto arreca danno alla retta fede e ai buoni
costumi o comunque sia pericoloso per il bene delle anime. A tal fine si pu0 ricorrere all'imposizione di mezzi
ordinari, tra cui i precetti penali (cfr. can. 1319 CIC; can. 1406 CCEO).

§ 4 - Il ricorso di cui al § 3 € particolarmente opportuno nel caso in cui i comportamenti da riprovare riguardino
oggetti o luoghi collegati a presunti fenomeni soprannaturali.

Art. 24 — Qualunque sia la determinazione approvata, il Vescovo diocesano, personalmente o tramite un
Delegato, ha il dovere di continuare a vigilare sul fenomeno e sulle persone coinvolte, esercitando nello
specifico la sua potesta ordinaria.

Art. 25 — Nel caso in cui i presunti fenomeni soprannaturali fossero riconducibili con certezza a un deliberato
intento mistificatorio e ingannevole per fini diversi (es. lucro e altri interessi personali), il Vescovo diocesano
applichera, valutando caso per caso, la normativa canonica penale vigente.



14

Art. 26 — Il Dicastero per la Dottrina della Fede ha la facolta di intervenire motu proprio, in qualunque momento e
stato del discernimento relativo ai presunti fenomeni soprannaturali.

Art. 27 — Le presenti Norme sostituiscono integralmente le precedenti del 25 febbraio 1978.

I Sommo Pontefice Francesco, nell’'Udienza concessa al sottoscritto Prefetto insieme al Segretario per la
Sezione Dottrinale del Dicastero per la Dottrina della Fede, il giorno 4 maggio 2024, ha approvato le presenti
Norme, deliberate nella Sessione Ordinaria di questo Dicastero in data 17 aprile 2024, e ne ha ordinato la
pubblicazione, stabilendo che esse entrino in vigore il 19 maggio 2024, nella solennita di Pentecoste.

Dato in Roma, presso la sede del Dicastero per la Dottrina della Fede, il 17 maggio 2024.
Victor Manuel Card. Fernandez
Prefetto
Mons. Armando Matteo
Segretario
per la Sezione Dottrinale
Ex Audientia Die 04.05.2024

FRANCISCUS

[11 S. Giovanni della Croce, Notte oscurall, 17, 6, in Id., Opere, Postulazione Generale dei Carmelitani Scalzi,
Roma 19987, p. 458.

[2] Id., Cantico spirituale B, prol., 1, in op. cit., p. 490.

[3] Id., Notte oscuralll, 17, 8, in op. cit., p. 459.

[4]11d., Fiamma viva d’amore B lll, 47, in op. cit., p. 801.

[5] Benedetto XVI, Esort. Ap. Verbum Domini (30 settembre 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696.

[6] K. Rahner, Visioni e profezie. Mistica ed esperienza della trascendenza, Vita e Pensiero, Milano 19952, pp.
95-96.

[7] Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 4: AAS 58 (1966), p. 819.

[8] S. Giovanni della Croce, Salita del monte Carmelo, 2, 22, 3-5, in Id., Opere, Postulazione Generale dei
Carmelitani Scalzi, Roma 19987, pp. 173-174; cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 65.

[9] Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 5: AAS 58 (1966), p. 819.

[10] S. Giovanni della Croce, Cantico spirituale B, 37, 4, in op. cit., p. 703.



15

[11] Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 67. Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Il messaggio di
Fatima (26 giugno 2000), Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2000.

[12] Cfr. Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Lumen gentium (7 dicembre 1965), nn. 39-42: AAS 57 (1965), pp. 44-
49; Francesco, Esort. Ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), nn. 10-18, 143: AAS 110 (2018), pp. 1114-
1116, 1150-1151; Id., Lett. Ap. Totum amoris est (28 dicembre 2022), passim: L’Osservatore Romano, 28
dicembre 2022, pp. 8-10.

[13] Francesco, Esort. Ap. C’est la confiance (15 ottobre 2023), n. 35: L’Osservatore Romano, 16 ottobre 2023,
p. 3.

[14] Cfr. Francesco, Esort. Ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), nn. 166 e 173: AAS 110 (2018), pp. 1157
e 1159-1160.

[15] S. Giovanni Paolo Il, Messaggio ai partecipanti al Congresso mondiale dei Movimenti ecclesiali promosso
dal Pontificio Consiglio per i Laici (27 maggio 1998), n. 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI 1: 1998,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2000, p. 1064. Cfr. Benedetto XVI, Esort. Ap. Verbum Domini (30
settembre 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696.

[16] Sacra Rituum Congregatio, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei Gemmae Galgani, virginis
saecularis: AAS 24 (1932), p. 57. «[Pio XI] ha voluto volentieri soffermarsi sulle virtu eroiche di questa fanciulla
innocente quanto penitente, senza pero che con il presente decreto (cosa che di solito non avviene mai) si
emetta un giudizio sui carismi preternaturali della Serva di Dio».

[17] Dicastero per la Dottrina della Fede, Lettera al Vescovo di Como circa un presunto veggente (25 settembre
2023).

[18] L'espressione “in mezzo a” non vuol dire “per mezzo di” o “attraverso”, ma indica che, in un determinato
contesto, non necessariamente di origine soprannaturale, lo Spirito Santo opera cose buone.

[19] O altra autorita ecclesiastica di cui agli artt. 4-6.

[20] Ad es.: un medico, meglio se specializzato in alcune discipline connesse, quali psichiatria, ematologia, ecc.;
un biologo; un chimico, ecc.

[21] Cfr. cann. 983 § 1; 1550 § 2, 2° CIC; cann. 733 § 1; 1231 § 1, 2° CCEQO; Congregazione delle Cause dei
Santi, Istr. Sanctorum Mater per lo svolgimento delle Inchieste diocesane o eparchiali nelle Cause dei Santi (17
maggio 2007), artt. 101-102: AAS 99 (2007), p. 494; Penitenzieria Apostolica, Nota sullimportanza del foro
interno e l'inviolabilita del sigillo sacramentale (29 giugno 2019): AAS 111 (2019), pp. 1215-1218.

[22] Tutte le prove testimoniali vengano dettagliatamente valutate applicando accuratamente tutti i criteri anche
alla luce della normativa canonica circa la forza probante delle testimonianze (cfr. ex analogia can. 1572 CIC,
can. 1253 CCEO).

[23] Cfr. supra nn. 17-22.

[24] Benedetto XVI, Esort. Ap. Verbum Domini (30 settembre 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696. Nello stesso
paragrafo si afferma: «L’approvazione ecclesiastica di una rivelazione privata indica essenzialmente che il
relativo messaggio non contiene nulla che contrasti la fede ed i buoni costumi; & lecito renderlo pubblico, ed i
fedeli sono autorizzati a dare ad esso in forma prudente la loro adesione. [...] E un aiuto, che & offerto, ma del
quale non & obbligatorio fare uso. In ogni caso, deve trattarsi di un nutrimento della fede, della speranza e della
carita, che sono per tutti la via permanente della salvezza».



16
[00842-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

NORMES

PROCEDURALES POUR LE DISCERNEMENT
DE PHENOMENES SURNATURELS PRESUMES

Présentation

A I'écoute de I'Esprit
a l'eeuvre dans le fidéle peuple de Dieu

Dieu est présent et agit dans notre histoire. L'Esprit Saint, qui jaillit du cceur du Christ ressuscité, agit dans
I'Eglise avec une liberté divine et nous offre un grand nombre de dons précieux qui nous aident sur le chemin de
la vie et stimulent notre maturation spirituelle dans la fidélité & 'Evangile. Cette action de I'Esprit Saint inclut
également la possibilité d'atteindre nos cceurs a travers certains événements surnaturels, comme les apparitions
ou les visions du Christ ou de la Sainte Vierge et d'autres phénomenes.

Ces manifestations ont souvent provoqué une grande richesse de fruits spirituels, une croissance de la foi, de la
dévotion, de la fraternité et du service, et dans certains cas ont donné naissance a divers sanctuaires
disséminés dans le monde qui font aujourd'hui partie du coeur de la piété populaire de nombreux peuples. Il y a
tant de vie et de beauté que le Seigneur séme au-dela de nos schémas et procédures mentales ! C'est pourquoi
les Normes procédurales pour le discernement de phénomeénes surnaturels présumés que nous présentons
aujourd'hui ne se veulent pas nécessairement un contréle ou, encore moins, une tentative d'éteindre I'Esprit. En
effet, dans les cas les plus positifs d'événements d'origine surnaturelle présumée, « I'Evéque diocésain est
encouragé a appreécier la valeur pastorale et a promouvoir la diffusion de cette proposition spirituelle » (I, n. 17).

Saint Jean de la Croix constatait « combien les termes et paroles dont on exprime les choses divines en cette
vie sont bas, courts et en quelque maniére impropres ».[1] Nul ne peut exprimer pleinement les voies
impénétrables de Dieu dans les personnes : « Les saints docteurs, quoi qu’ils en disent, ne peuvent jamais venir
a bout de la déclarer par paroles, comme non plus il ne se peut dire par une telle voie ».[2] Car « la voie pour
aller a Dieu est aussi secréte et cachée pour le sens de I'ame que I'est, pour celui du corps, celle qui va par la
mer, qui ne laisse ni trace ni piste ».[3] En réalité, « Dieu est donc l'artisan surnaturel : il batira surnaturellement
en chaque ame le batiment qu'il voudra ».[4]

En méme temps, il faut reconnaitre que dans certains cas d'événements d'origine surnaturelle présumée, il y a
des problémes trés graves au détriment des fidéles et dans ces cas I'Eglise doit agir avec toute sa sollicitude
pastorale. Je me réfere, par exemple, a l'utilisation de tels phénoménes pour obtenir « profit, pouvoir, célébrité,
notoriété sociale, intérét personnel » (ll, art. 15.4), qui peut aller jusqu'a la possibilité de commettre des actes
gravement immoraux (cf. Il, art. 15.5) ou méme « comme moyen ou prétexte pour exercer une domination sur
des personnes ou pour commettre des abus » (ll, art. 16).

Il ne faut pas non plus ignorer, a l'occasion de tels événements, la possibilité d'erreurs doctrinales, d'un
réductionnisme indu dans la proposition du message évangélique, de la diffusion d'un esprit sectaire, etc. Enfin,
il y a aussi la possibilité que les fidéles soient entrainés derriere un événement, attribué a une initiative divine,
mais qui n'est que le fruit de la fantaisie, du désir de nouveauté, de la mythomanie ou de la tendance a la
falsification de quelqu'un.

Dans son discernement en ce domaine, I'Eglise a donc besoin de procédures claires. Les Normes procédurales
pour le discernement des apparitions ou révélations présumées en vigueur jusqu'a aujourd’hui, ont été
approuvées par saint Paul VI en 1978, il y a plus de quarante ans, sous une forme confidentielle et n'ont été



17

officiellement publiées que 33 ans plus tard, en 2011.
La révision récente

Avec l'application des Normes de 1978, cependant, il a été constaté que les décisions prenaient beaucoup de
temps, voire plusieurs décennies, et que le discernement ecclésial nécessaire arrivait trop tard.

Leur révision a commencé en 2019, a travers les différentes consultations prévues par I'ancienne Congrégation
pour la Doctrine de la Foi (Congresso, Consulta, Feria IV e Plenaria). Au cours de ces cing années, plusieurs
propositions de révision ont été élaborées, mais toutes ont été jugées insuffisantes.

Lors du Congresso du Dicastére du 16 novembre 2023, la nécessité d'une révision globale et radicale du projet
préparé jusqu'alors a finalement été reconnue, et un autre projet de document a été élaboré, totalement repensé
dans le sens d'une plus grande clarification des réles de I'Evéque diocésain et du Dicastére.

La nouvelle version a été soumise a une Consulta ristretta, qui s'est tenue le 4 mars 2024, ou l'avis général a
été positif, bien que certaines remarques d'amélioration aient été formulées et incorporées dans la version
ultérieure du document.

Le texte a ensuite été étudié lors de la Feria IV du Dicastére, qui s'est tenue le 17 avril 2024, au cours de
laquelle les Cardinaux et les Evéques membres ont donné leur approbation. Enfin, le 4 mai 2024, les nouvelles
Normes ont été présentées au Saint-Pére, qui les a approuvées et en a ordonné la publication, établissant leur
entrée en vigueur le 19 mai 2024, en la solennité de la Pentecote.

Motifs du remaniement des Normes

Dans la Préface a la publication des Normes de 1978 parue en 2011, le Préfet de I'époque, le Card. William
Levada, a précisé que ce méme Dicastére était compétent pour examiner les cas d'« apparitions, visions et
messages attribués a une origine surnaturelle ». Ces Normes, en effet, stipulent qu'« il appartiendra a la S.
Congrégation d’apprécier la maniére d’agir de I'Ordinaire et de I'approuver » ou de « procéder a un nouvel
examen »» (IV, 2).

Dans le passé, le Saint-Siége semblait accepter que les Evéques fassent des déclarations comme celles-ci : «
Les fidéles sont fondés & la croire indubitable et certaine » (décret de I'Evéque de Grenoble, 19 septembre
1851), « La réalité des lacrimations ne peut étre mise en doute » (Evéques de Sicile, 12 décembre 1953). Mais
ces expressions étaient en contradiction avec la conviction de I'Eglise que les fidéles ne sont pas obligés
d'accepter l'authenticité de ces événements. C'est pourquoi, quelques mois apres ce dernier cas, le Saint-Office
de I'époque a précisé qu' « il n'a pas encore pris de décision concernant la Madonnina delle Lacrime [Syracuse,
Sicile] » (2 octobre 1954). En outre, plus récemment, se référant au cas de Fatima, la Congrégation pour la
Doctrine de la Foi de I'époque a expliqué que I'approbation ecclésiastique d'une révélation privée indique
clairement que « le message s’y rapportant ne contient rien qui s’oppose a la foi et aux bonnes meceurs » (26 juin
2000).

Malgré cette position claire, les procédures de facto suivies par le Dicastére, méme récemment, étaient
orientées vers une déclaration de « supernaturalité » ou de « non-supernaturalité » de la part de I'Evéque, & tel
point que certains Evéques ont insisté sur la possibilité d'émettre une telle déclaration positive. Récemment
encore, certains Evéques ont voulu s'exprimer en des termes tels que : « je constate la vérité absolue des faits
», « les fidéles doivent indiscutablement considérer comme vrai... », etc. Ces expressions laissaient en fait
penser aux fidéles qu'ils étaient obligés de croire a ces manifestations, qui étaient parfois plus appréciées que
I'Evangile lui-méme.

Pour traiter de tels cas, et en particulier pour rédiger une prise de position, la pratique suivie par certains
Evéques consistait a demander au préalable au Dicastére I'autorisation nécessaire. Lorsqu'ils y étaient



18

autorisés, les Evéques étaient toutefois priés de ne pas nommer le Dicastére dans leur déclaration. Cela a été le
cas, par exemple, dans les trés rares affaires qui ont abouti au cours des dernieres décennies : « Sans impliquer
notre Congrégation » (Lettre & 'Evéque de Gap, 3 ao(t 2007) ; « Le Dicastére ne devrait pas étre impliqué dans
une telle déclaration » (Congrés du 11 mai 2001, concernant I'Evéque de Gikongoro). En d'autres termes,
I'Evéque ne pouvait méme pas mentionner qu'il y avait eu une approbation du Dicastére. En méme temps,
d'autres Evéques, dont les diocéses étaient également concernés par ces phénoménes, ont demandé au
Dicastére de donner son avis pour plus de clarté.

Cette fagon particuliere de procéder, qui a généré une certaine confusion, nous aide a comprendre que les
Normes de 1978 ne sont plus suffisantes et adéquates pour guider le travail des Evéques et du Dicastére, ce qui
devient encore plus problématique aujourd'hui, car il est difficile qu'un phénoméne reste circonscrit a une seule
ville ou a un seul Diocése. Cette constatation avait déja été faite par la Congrégation pour la Doctrine de la Foi,
lors de I'Assemblée pléniere de 1974, lorsque les membres avaient reconnu qu'un événement d'origine
surnaturelle présumée dépasse souvent « inévitablement les limites d'un Diocese et méme d'une Nation et [...]
le cas atteint automatiquement des proportions qui peuvent justifier une intervention de I'Autorité supréme de
I'Eglise ». En méme temps, les Normes de 1978 reconnaissaient qu'il était devenu « plus difficile, sinon presque
impossible, de parvenir avec la rapidité nécessaire aux jugements qui concluaient jadis les enquétes en la
matiére (constat de supernaturalitate, non constat de supernaturalitate) » (Normes de 1978, note préliminaire)

L'attente d'une déclaration sur le caractére surnaturel d'un événement n'a abouti que dans trés peu de cas a une
détermination claire. En fait, aprés 1950, pas plus de six cas ont été officiellement résolus, bien que les
phénoménes se soient souvent développés sans orientation claire et avec l'implication de personnes de
nombreux Diocéses. Il faut donc supposer que beaucoup d’autres cas ont été traités difféeremment ou n'ont pas
été traités du tout.

Afin de ne pas retarder davantage la résolution d'un cas spécifique concernant un événement d'origine
surnaturelle présumée, le Dicastére a récemment proposé au Saint-Pére de mettre fin au discernement en la
matiére non par une déclaration de supernaturalitate, mais par un Nihil obstat, ce qui permettrait a 'Evéque de
tirer un bénéfice pastoral de ce phénomeéne spirituel. Cette déclaration a été faite aprés avoir évalué les
différents fruits spirituels et pastoraux et I'absence de caractére critique majeur de I'événement. Le Saint-Pére a
considéré cette proposition comme une « solution juste ».

Nouveaux aspects

Les éléments exposés ci-dessus nous ont conduits a proposer, avec les nouvelles Normes, une procédure
différente de celle du passé, mais aussi plus riche, avec six déterminations prudentielles possibles qui peuvent
guider la pastorale autour d'événements d'origine surnaturelle présumeée (cf. I, nn. 17-22). La proposition de ces
six déterminations finales permet au Dicastére et aux Evéques de traiter de maniére adéquate les problémes
des cas trés divers dont ils ont connaissance.

Ces conclusions possibles ne comportent normalement pas de déclaration sur le caractere surnaturel du
phénoméne discerné, c'est-a-dire sur la possibilité d'affirmer avec une certitude morale qu'il provient d'une
décision de Dieu qui I'a voulu directement. Au contraire, la concession d'un Nihil obstat indique simplement,
comme I'a déja expliqué le pape Benoit XVI, qu'en ce qui concerne ce phénomene, les fidéles « sont autorisés a
y adhérer de maniére prudente ». Comme il ne s'agit pas d'une déclaration sur le caractére surnaturel des faits,
il est encore plus clair, comme I'a également dit le Pape Benoit XVI, qu'il s'agit seulement d'une aide « mais il
n’est pas obligatoire de s’en servir ».[5] D'autre part, cette intervention laisse naturellement ouverte la possibilité
que, en prétant attention a I'évolution de la dévotion, une intervention différente soit nécessaire a I'avenir.

Il convient également de noter que la déclaration de « supernaturalité », de par sa nature méme, non seulement
nécessite un temps d’analyse adéquat, mais peut donner lieu a un jugement de « supernaturalité » aujourd'hui
et a un jugement de « non-supernaturalité » des années plus tard. C'est d'ailleurs ce qui s'est passé. Il convient
de rappeler un cas d'apparitions présumées datant des années 1950, pour lequel I'Evéque a rendu un jugement
définitif de « non-supernaturalité » en 1956. L'année suivante, le Saint-Office de I'époque a approuve les



19

mesures prises par I'Evéque. Par la suite, I'approbation de cette vénération a de nouveau été demandée. Mais
en 1974, la méme Congreégation pour la Doctrine de la Foi a déclaré un constat de non supernaturalitate
concernant les mémes apparitions présumées. Par la suite, en 1996, I'Evéque local a reconnu cette dévotion, et
un autre Evéque du méme lieu, en 2002, a reconnu I' « origine surnaturelle » des apparitions, et la dévotion s'est
répandue dans d'autres pays. Enfin, a la demande de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi de I'époque, en
2020, un nouvel Evéque a réitéré « le jugement négatif » précédemment émis par la méme Congrégation,
imposant la cessation de toute divulgation concernant les prétendues apparitions et révélations. Il aura donc
fallu quelque soixante-dix années tourmentées pour arriver a la conclusion de toute cette affaire.

Aujourd'hui, nous sommes convaincus qu'il faut toujours éviter ces situations compliquées, qui produisent de la
confusion chez les fidéles, en assumant une implication plus rapide et plus explicite de ce Dicastére et en
évitant que le discernement ne s'oriente vers une déclaration de « supernaturalité », avec de grandes attentes,
des angoisses et méme des pressions a cet égard. Une telle déclaration de « supernaturalité » est, en régle
générale, remplacée soit par un Nihil obstat, qui autorise un travail pastoral positif, soit par une autre
détermination adaptée a la situation concréte.

Les procédures prévues par les nouvelles Normes, avec la proposition de six décisions prudentielles possibles,
permettent d'arriver & une décision dans un délai plus raisonnable, qui pourra aider I'Evéque & gérer la situation
des événements d'origine surnaturelle présumée, avant qu'ils ne prennent des dimensions trés problématiques,
sans le nécessaire discernement ecclésial.

Il reste toutefois possible que le Saint-Pére intervienne en autorisant, a titre tout a fait exceptionnel, une
procédure pour une éventuelle déclaration du caractére surnaturel des événements : il s'agit en effet d'une
exception, qui ne s'est d'ailleurs produite que dans de trés rares cas au cours des derniers siécles.

En revanche, comme le prévoient les nouvelles Normes, la possibilité d'une déclaration de « non-supernaturalité
» demeure, uniquement lorsque des signes objectifs apparaissent qui indiquent clairement une manipulation
présente a la base du phénoméne, par exemple lorsqu'un voyant présumé affirme avoir menti, ou lorsque des
preuves indiquent que le sang d'un crucifix appartient au voyant présumé, etc.

Reconnaissance d'une action de I'Esprit

La plupart des sanctuaires, qui sont aujourd'hui des lieux privilégiés de la piété populaire du Peuple de Dieu,
n'ont jamais connu, dans le cours de la dévotion qui s'y exprime, une déclaration du caractére surnaturel des
faits qui ont suscité cette dévotion. Le sensus fidelium a senti qu'il y avait la une action de I'Esprit Saint, et il
n'est pas apparu de points critiques majeurs qui aient nécessité l'intervention des Pasteurs.

Dans de nombreux cas, la présence de I'Evéque et des prétres & certains moments, comme les pélerinages ou
la célébration de certaines Messes, a été une maniére implicite de reconnaitre qu'il n'y avait pas d'objections
sérieuses et que cette expérience spirituelle exergait une influence positive sur la vie des fideles.

En tout cas, un Nihil obstat permet aux Pasteurs d'agir sans doute ni hésitation pour étre aux cétés du Peuple
de Dieu dans I'accueil des dons de I'Esprit Saint qui peuvent surgir au milieu de ces événements. L'expression «
au milieu de », utilisée dans les nouvelles Normes, permet de comprendre que, méme si I'on n'émet pas de
déclaration de supernaturalité sur I'événement lui-méme, on reconnait clairement les signes d'une action
surnaturelle de I'Esprit Saint dans le contexte de ce qui est en train de se passer.

Dans d'autres cas, parallelement a cette reconnaissance, il est nécessaire de procéder a certaines clarifications
ou purifications. Il peut arriver, en effet, que de véritables actions de I'Esprit Saint dans une situation concréte,
qui peuvent étre appréciées a juste titre, apparaissent mélées a des éléments purement humains, tels que des
désirs personnels, des souvenirs, des idées parfois obsessionnelles, ou a « quelque erreur d'ordre naturel qui
n'est pas due a une mauvaise intention, mais a la perception subjective du phénomeéne » (ll, art. 15.2). De plus,
« on ne peut pas placer une expérience de vision, sans autre considération, devant le rigoureux dilemme, soit
d'étre en fous points correcte, soit de devoir étre considérée entierement comme une illusion humaine ou



20
diabolique ».[6]

L'implication et I'accompagnement du Dicastére

Il est important de comprendre que les nouvelles Normes mettent noir sur blanc un point ferme quant a la
compétence de ce Dicastére. D'une part, il demeure ferme que le discernement est la tche de I'Evéque
diocésain. D'autre part, reconnaissant qu'aujourd'hui plus que jamais, ces phénomeénes impliquent de
nombreuses personnes appartenant a d'autres Diocéses et se répandent rapidement dans différentes régions et
Pays, les nouvelles Normes établissent que le Dicastére doit toujours étre consulté et intervenir pour donner son
approbation finale & la décision de I'Evéque, avant que ce dernier ne se prononce publiquement sur un
événement d'origine surnaturelle présumée. Alors qu'auparavant il intervenait, mais qu'il était demandé a
I'Evéque de ne pas le nommer, aujourd'hui le Dicastére manifeste publiquement son implication et accompagne
I'Evéque dans la décision finale. En rendant public ce qui a été décidé, il sera donc dit « en accord avec le
Dicastere pour la Doctrine de la Foi ».

Toutefois, comme le stipulaient déja les Normes de 1978 (IV, 1 b), les nouvelles Normes prévoient elles aussi
que, dans certains cas, le Dicastere peut intervenir motu proprio (ll, art. 26). En effet, aprés en étre arrivé a une
détermination claire, les nouvelles Normes prévoient que « le Dicastére se réserve le droit, en tout état de
cause, d'intervenir a nouveau en fonction de I'évolution du phénomene » (ll, art. 22, § 3) et demandent a
I'Evéque de « continuer & veiller » (lI, art. 24) pour le bien des fidéles.

Dieu est toujours présent dans I'histoire de I'hnumanité et ne cesse de nous envoyer ses dons de grace par
I'action de I'Esprit Saint, afin de renouveler jour aprés jour notre foi en Jésus-Christ, Sauveur du monde. Il
incombe aux Pasteurs de I'Eglise de rendre leurs fidéles toujours attentifs & cette présence aimante de la Sainte
Trinité au milieu de nous, tout comme il leur incombe de préserver les fidéles de toute tromperie. Ces nouvelles
Normes ne sont rien d'autre qu’'un moyen concret par lequel le Dicastére pour la Doctrine de la Foi se met au
service des Pasteurs dans I'écoute docile de I'Esprit a I'ceuvre dans le fidéle Peuple de Dieu.

Victor Manuel Card. Fernandez
Prefetto
Introduction

1. Jésus-Christ est la Parole définitive de Dieu, « le Premier et le Dernier » (Ap 1, 17). Il est la plénitude et
I'accomplissement de la Révélation : tout ce que Dieu voulait révéler, il I'a fait par son Fils, Verbe fait chair. C'est
pourquoi « 'économie chrétienne, étant I'Alliance Nouvelle et définitive, ne passera jamais et aucune nouvelle
révélation publique n’est dés lors a attendre avant la manifestation glorieuse de notre Seigneur Jésus Christ
».[7]

2. La Parole révélée contient tout ce dont la vie chrétienne a besoin. Saint Jean de la Croix affirme que le Pére,
« en nous donnant comme il nous I'a donné, son Fils qui est son unique Parole — car il n’en a pas d’autre - il
nous a dit et révélé toutes choses en une seule fois par cette seule Parole et il n’a plus a parler. [...] Il n’a plus a
dire, parce que ce qu'il disait alors par parcelles aux prophétes, il I'a tout dit en lui, en nous donnant le Tout, qui
est son Fils. C’est pourquoi celui qui demanderait maintenant a Dieu ou qui voudrait quelque vision ou
révélation, non seulement ferait une sottise, mais ferait injure a Dieu, ne jetant pas entierement les yeux sur le
Christ, sans vouloir quelque autre chose ou nouveauté ».[8]

3. Dans le temps de I'Eglise, I'Esprit Saint conduit les croyants de tous les temps « & la vérité tout entiére » (Jn
16, 13), de sorte que « l'intelligence de la Révélation devient de plus en plus profonde »[9]. C'est I'Esprit Saint,
en effet, qui nous guide toujours plus dans la compréhension du mystére du Christ, car « tellement que
quelques mysteres et merveilles découverts [...] en I'état de cette vie, le principal est resté a dire et encore a
entendre. De fagon qu'il y a beaucoup a approfondir dans le Christ parce qu’il est comme une mine fertile qui a



21

de nombreuses concavités de trésors qu’on fouille incessamment sans les pouvoir épuiser. Tant s’en faut, en
chaque concavité on va découvrant de nouvelles veines aux richesses nouvelles deca et dela ».[10]

4. Si, d'une part, tout ce que Dieu a voulu révéler, il I'a fait par son Fils, et si, dans I'Eglise du Christ, les moyens
ordinaires de sainteté sont mis a la disposition de tout baptisé, d'autre part, I'Esprit Saint peut accorder a
certains des expériences de foi trés particulieres, dont le but « n’est pas d’ “améliorer” ou de “compléter” la
Révélation définitive du Christ, mais d’aider a en vivre plus pleinement a une certaine époque de I'histoire ».[11]

5. La sainteté, en effet, est un appel qui concerne tous les baptisés : elle se nourrit d'une vie de priére et de la
participation a la vie sacramentelle et s'exprime dans une existence empreinte d'amour pour Dieu et pour le
prochain.[12] Dans I'Eglise, nous recevons I'amour de Dieu, pleinement manifesté dans le Christ (cf. Jn 3, 16) et
« répandu dans nos cceurs par I'Esprit Saint qui nous a été donné » (Rm 5, 5). Ceux qui se laissent docilement
guider par I'Esprit Saint font I'expérience de la présence et de I'action de la Trinité, de sorte qu'une existence
ainsi vécue, comme l'enseigne le Pape Frangois, débouche sur une vie mystique qui, bien que « dépourvue de
phénoménes extraordinaires, est proposée a tous les fidéles comme une expérience quotidienne d'amour »[13].

6. Cependant, il y a parfois des phénoménes (par exemple : apparitions présumées, visions, locutions
intérieures ou extérieures, écrits ou messages, phénomenes liés a des images religieuses, phénomenes
psychophysiques et autres) qui semblent transcender les limites de I'expérience quotidienne et se présentent
comme ayant une origine présumée surnaturelle. Parler avec précision de tels événements peut dépasser les
capacités du langage humain (cf. 2 Co 12, 2-4). Avec l'avénement des moyens modernes de communication, de
tels phénomeénes peuvent attirer I'attention ou susciter la perplexité de nombreux croyants, et leur nouvelle peut
se répandre trés rapidement, de sorte que les Pasteurs de I'Eglise sont appelés a traiter de tels événements
avec attention, c'est-a-dire a en apprécier les fruits, a les purifier d’éléments négatifs ou a avertir les fidéles des
dangers qui en découlent (cf. 1 Jn 4, 1).

7. En outre, avec le développement des moyens de communication actuels et 'augmentation des péelerinages,
ces phénomeénes atteignent des dimensions nationales et méme mondiales, de sorte qu'une décision
concernant un Diocése a des conséquences aussi ailleurs.

8. Lorsque, a coté d'expériences spirituelles particuliéres, se produisent des phénomeénes physiques et
psychologiques qui ne peuvent étre expliqués immédiatement par la seule raison, la tdche délicate
d'entreprendre une étude et un discernement attentifs de ces phénoménes incombe & I'Eglise.

9. Dans son Exhortation apostolique Gaudete et exsultate, le pape Frangois nous rappelle que la seule fagon de
savoir si quelque chose vient de I'Esprit Saint est le discernement, qui doit étre demandé et cultivé dans la
priére.[14] C'est un don divin qui aide les Pasteurs de I'Eglise a réaliser ce que dit saint Paul : « Examinez tout,
retenez ce qui est bon » (1 Th 5, 21). Afin d'aider les Evéques diocésains et les Conférences épiscopales a
exercer leur discernement sur les phénomeénes présumes d'origine surnaturelle, le Dicastere pour la Doctrine de
la Foi promulgue dans ce qui suit des Normes procédurales pour le discernement de phénomenes surnaturels
présumes.

I. ORIENTATIONS GENERALES
A. Nature du discernement

10. Selon les Normes suivantes, 'Eglise peut exercer le devoir de discerner : a) s'il est possible de discerner
dans les phénomeénes d'origine surnaturelle présumée la présence de signes d'une action divine ; b) si, dans les
éventuels écrits ou messages des personnes impliquées dans les phénomeénes présumés, il n'y a rien de
contraire a la foi et aux bonnes mceeurs ; ) s'il est licite d'en apprécier les fruits spirituels, ou s'il est nécessaire
de les purifier d’éléments problématiques ou de mettre en garde les fidéles contre les dangers qui en découlent ;
d) s'il est opportun qu'ils fassent I'objet d'une valorisation pastorale de la part de 'autorité ecclésiastique
compétente.



22

11. Bien que les dispositions qui suivent prévoient la possibilité d'un discernement au sens du n. 10, il faut
préciser qu'il ne faut ordinairement pas attendre de I'autorité ecclésiastique une reconnaissance positive de
l'origine divine de phénomeénes surnaturels présumeés.

12. Dans le cas ou un Nihil obstat est accordé par le Dicastére (cf. ci-dessous, n. 17), de tels phénoménes ne
deviennent pas objets de foi — c'est-a-dire que les fidéles ne sont pas obligés d'y donner leur assentiment —
mais, comme dans le cas de charismes reconnus par 'Eglise, « représentent des moyens d'approfondir la
connaissance du Christ et de se donner plus généreusement a lui, tout en s'enracinant toujours davantage dans
la communion avec I'ensemble du Peuple chrétien ».[15]

13. Au demeurant, méme lorsqu'un Nihil obstat est accordé pour les processus de canonisation, cela n'implique
pas une déclaration d'authenticité des phénomeénes surnaturels présents dans la vie d'une personne, comme
cela a été souligné par exemple dans le décret de canonisation de sainte Gemma Galgani : «[Pius XI] feliciter
elegit ut super heroicis virtutibus huius innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem panderet, nullo
tamen per praesens decretum (quod quidem numquam fieri solet) prolato iudicio de praeternaturalibus Servae
Dei charismatibus».[16]

14. En méme temps, il faut noter que certains phénomenes, qui pourraient avoir une origine surnaturelle,
semblent parfois liés a des expériences humaines confuses, a des expressions théologiquement imprécises ou
a des intéréts qui ne sont pas entierement légitimes.

15. Le discernement des phénoménes surnaturels présumés est effectué dés le début par 'Evéque diocésain,
ou éventuellement par une autre autorité ecclésiastique visée aux articles 4-6 ci-dessous, en dialogue avec le
Dicastére. Dans tous les cas, comme il ne peut jamais manquer de préter une attention particuliére au bien
commun de tout le Peuple de Dieu, « le Dicastere se réserve en tout état de cause le droit d'évaluer les
éléments moraux et doctrinaux de cette expérience spirituelle et I'usage qui en est fait ».[17] Il ne faut pas
ignorer que, parfois, le discernement peut aussi porter sur des crimes, des manipulations de personnes, des
atteintes & l'unité de I'Eglise, des gains financiers indus, de graves erreurs doctrinales, etc., qui pourraient faire
scandale et porter atteinte & la crédibilité de I'Eglise.

B. Conclusions

16. Le discernement des phénoménes surnaturels présumés peut conduire a des conclusions qui seront
normalement exprimées dans I'un des termes ci-dessous.

17. Nihil obstat — Méme si aucune certitude n'est exprimée quant a l'authenticité surnaturelle du phénomeéne,
de nombreux signes d'une action de I'Esprit Saint « au milieu »[18] d'une expérience spirituelle donnée sont
reconnus, et aucun aspect particulierement critique ou risqué n'a été détecté, du moins jusqu'a présent. C'est
pourquoi I'Evéque diocésain est encouragé a apprécier la valeur pastorale et & promouvoir la diffusion de cette
proposition spirituelle, y compris a travers d'éventuels pelerinages vers un lieu sacré.

18. Prae oculis habeatur — Bien que des signes positifs importants soient reconnus, il y a aussi des éléments
de confusion ou des risques possibles qui nécessitent de la part de I'Evéque diocésain un discernement attentif
et un dialogue avec les destinataires d'une expérience spirituelle donnée. S'il y a eu des écrits ou des
messages, une clarification doctrinale peut étre nécessaire.

19. Curatur — Plusieurs éléments critiques ou significatifs sont relevés, mais en méme temps il y a déja une
large diffusion du phénomeéne et une présence de fruits spirituels liés a celui-ci et vérifiables. Une interdiction qui
pourrait indisposer le Peuple de Dieu est déconseillée a cet égard. En tout état de cause, I'Evéque diocésain est
invité a ne pas encourager ce phénomeéne, a rechercher d'autres expressions de dévotion et, éventuellement, a
en réorienter le profil spirituel et pastoral.

20. Sub mandato — Les points critiques relevés ne sont pas liés au phénomene lui-méme, qui est riche en



23

éléments positifs, mais a une personne, une famille ou un groupe de personnes qui en font un usage abusif.
Une expérience spirituelle est utilisée pour obtenir un avantage financier particulier et indu, en commettant des
actes immoraux ou en menant une activité pastorale paralléle a celle déja présente sur le territoire de I'Eglise,
sans accepter les indications de I'Evéque diocésain. Dans ce cas, la direction pastorale du lieu spécifique ou se
produit le phénoméne est confiée soit & I'Evéque diocésain, soit & une autre personne déléguée par le Saint-
Siege, laquelle, si elle ne peut intervenir directement, s'efforcera de parvenir a un accord raisonnable.

21. Prohibetur et obstruatur — Méme en présence de requétes légitimes et de quelques éléments positifs, les
points critiques et les risques semblent sérieux. C'est pourquoi, afin d'éviter de nouvelles confusions ou méme
des scandales qui pourraient miner la foi des gens simples, le Dicastére demande & I'Evéque diocésain de
déclarer publiquement que lI'adhésion a ce phénomeéne n'est pas permise et, en méme temps, d'offrir une
catéchése qui puisse aider a comprendre les raisons de |la décision et a réorienter les préoccupations
spirituelles légitimes de cette partie du Peuple de Dieu.

22. Declaratio de non supernaturalitate — Dans ce cas, I'Evéque diocésain est autorisé par le Dicastére a
déclarer que le phénomeéne est reconnu comme non surnaturel. Cette décision doit étre fondée sur des faits et
des preuves concrétes et avérées. Par exemple, lorsqu'un voyant présumé affirme avoir menti, ou lorsque des
témoins crédibles fournissent des éléments de jugement qui permettent de découvrir la falsification du
phénoméne, l'intention erronée ou la mythomanie.

23. A la lumiére de ce qui précéde, il est rappelé que ni 'Evéque diocésain, ni les Conférences épiscopales, ni le
Dicastére, en régle générale, ne déclareront que ces phénomeénes sont d'origine surnaturelle, méme lorsqu'un
Nihil obstat est accordé (cf. n. 11). Etant entendu que le Saint-Pére peut autoriser une procédure a cet égard.

Il. PROCEDURES A SUIVRE
A. Normes générales

Art. 1 - Il incombe & I'Evéque diocésain, en dialogue avec la Conférence épiscopale nationale, d'examiner les
cas de phénomeénes surnaturels présumés survenus sur son territoire et de formuler sur ceux-ci le jugement
final, qui sera soumis a I'approbation du Dicastére, y compris la promotion éventuelle d'un culte ou d'une
dévotion qui leur soient liés.

Art. 2 - Aprés avoir enquété sur les événements en question, il incombe & I'Evéque diocésain de transmettre les
résultats de I'enquéte - effectuée selon les régles rapportées ci-dessous - avec sa propre évaluation au
Dicastére pour la Doctrine de la Foi et d’intervenir selon les indications fournies par le Dicastere. Dans tous les
cas, il incombe au Dicastére d'évaluer la maniére de procéder de I'Evéque diocésain et d'approuver ou non la
détermination que celui-ci propose de donner au cas concret.

Art. 3 § 1 - L'Evéque diocésain s'abstiendra de toute déclaration publique relative a I'authenticité ou au
caractere surnaturel de tels phénoménes et de toute implication dans ceux-ci ; il ne doit cependant pas cesser
d'étre vigilant afin d'intervenir, si nécessaire, avec rapidité et prudence en suivant les procédures indiquées dans
les normes suivantes.

§ 2 - Si, en relation avec I'événement surnaturel présumé, des formes de dévotion devaient surgir, méme en
I'absence d'un culte proprement dit, 'Evéque diocésain a le grave devoir d'ouvrir au plus vite une enquéte
canonique approfondie afin de sauvegarder la foi et d'éviter les abus.

§ 3 — L'Evéque diocésain veillera particuliérement & contenir, y compris avec les moyens a sa disposition, les
manifestations religieuses confuses ou la diffusion de tout matériel lié au phénoméne surnaturel présumé (par
exemple : lacrimations d'images sacrées, sueurs, saignements, transformation d'hosties consacrées, etc.), afin
de ne pas alimenter un climat de sensationnalisme (cf. art. 11, § 1).



24

Art. 4 — Lorsque, soit en raison du lieu de résidence des personnes impliquées dans le phénoméne présumé,
soit en raison du lieu de diffusion des formes de culte ou de dévotion populaire, la compétence de plusieurs
Evéques diocésains est en cause, ceux-ci, aprés avoir consulté le Dicastére pour la Doctrine de la Foi, peuvent
instituer une Commission interdiocésaine qui, présidée par I'un des Evéques diocésains, procédera a I'enquéte
conformément aux articles suivants. A cette fin, ils peuvent également recourir a I'assistance des bureaux
compétents de la Conférence épiscopale.

Art. 5 — Dans le cas ou les faits surnaturels présumés impliquent la compétence d’Evéques diocésains
appartenant a la méme province ecclésiastique, le Métropolite, aprés avoir consulté la Conférence épiscopale et
le Dicastére pour la Doctrine de la Foi, peut assumer la charge, sur mandat du Dicastére, de constituer et de
présider la Commission visée a l'article 4.

Art. 6 § 1 — Dans les lieux ou est établie la Région ecclésiastique visée aux canons 433-434 CIC et lorsque les
faits surnaturels présumés concernent ce territoire, I'Evéque président doit demander au Dicastére pour la
Doctrine de la Foi un mandat spécial pour procéder.

§ 2 - Dans ce cas, la procédure suivra, par analogie, ce qui est prévu a l'art. 5, en observant les indications
regues de ce méme Dicasteére.

B. Normes de procédure
Phase d'enquéte préliminaire

Art. 7 § 1 - Lorsque I'Evéque diocésain a des nouvelles, au moins vraisemblables, d'événements d'origine
surnaturelle présumée ayant trait a la foi catholique qui se sont produits sur le territoire de sa juridiction, il doit
s'informer prudemment, personnellement ou par l'intermédiaire d'un délégué, des événements et des
circonstances et il doit veiller a rassembler rapidement tous les éléments utiles a une premiére évaluation.

§ 2 - Si les phénomeénes sont facilement gérables par les personnes directement impliquées et qu'aucun danger
n'est pergu pour la communauté, il n'y a pas lieu de prendre d'autres mesures, aprées consultation du Dicastere,
bien que le devoir de vigilance demeure.

§ 3 — Dans le cas ou des personnes dépendant de plusieurs Evéques diocésains sont impliquées, les avis de
ces Evéques doivent étre entendus. Lorsqu'un phénoméne présumé prend naissance en un lieu et se développe
en d'autres lieux, il peut étre évalué différemment dans ces derniers. Dans un tel cas, chaque Evéque diocésain
a toujours le pouvoir de décider ce qu'il considére comme pastoralement prudent sur son propre territoire, aprés
consultation du Dicastére.

§ 4 — Lorsque des objets de divers types sont impliqués dans le phénoméne présumé, I'Evéque diocésain,
personnellement ou par l'intermédiaire d'un Délégué, peut ordonner qu'ils soient placés en un lieu sir et
sécurisé, en attendant que I'affaire soit éclaircie. En cas de présomption de miracle eucharistique, les especes
consacrées doivent étre conservées dans un lieu confidentiel et de maniére appropriée.

§ 5 - Si les éléments recueillis semblent suffisants, il appartient & I'Evéque diocésain de décider s'il convient
d'engager une phase d'évaluation du phénoméne, en vue de proposer avec son Votum un jugement final au
Dicastére, dans l'intérét supérieur de la foi de I'Eglise et afin de sauvegarder et de promouvoir le bien spirituel
des fidéles.

Art. 8 § 1 - L'Evéque diocésain[19] constituera une Commission d'enquéte, dont les membres comprendront au
moins un théologien, un canoniste et un expert choisi en fonction de la nature du phénoméne,[20] et dont le but
n'est pas seulement de se prononcer sur la véracité des faits, mais d'enquéter sur tous les aspects de
I'événement, afin de fournir & I'Evéque diocésain tous les éléments utiles pour une évaluation.



25

§ 2 - Les membres de la Commission d'enquéte doivent étre de réputation irréprochable, de foi slire, de saine
doctrine, de prudence éprouvée, et ne doivent pas étre impliqués, directement ou indirectement, avec les
personnes ou dans les faits soumis a discernement.

§ 3 — L'Evéque diocésain nommera lui-méme un Délégué, choisi parmi les membres de la Commission ou en
dehors d'eux, avec pour mission de coordonner et de présider les travaux et de préparer les sessions.

§ 4 — L'Evéque diocésain ou son Délégué nommera également un Notaire chargé d'assister aux réunions et de
transcrire les interrogatoires et tout autre acte de la Commission. Il incombe au Notaire de veiller a ce que les
proces-verbaux soient diiment signés et que tous les actes qui font I'objet de I'enquéte soient recueillis et, en
bon ordre, conservés dans les archives de la Curie. Le Notaire assure également la convocation et prépare les
documents.

§ 5 - Tous les membres de la Commission sont tenus au secret de fonction par la prestation d'un serment.

Art. 9 § 1 — Les interrogatoires se dérouleront par analogie avec ce qui est prescrit par les normes universelles
(cf. can. 1558-1571 CIC; can. 1239-1252 CCEO) et seront menés sur la base de questions formulées par le
Délégué, apres une discussion appropriée avec les autres membres de la Commission.

§ 2 - La déposition sous serment des personnes impliquées dans les faits surnaturels présumés doit étre fait en
présence de toute la Commission ou au moins de certains de ses membres. Lorsque les faits s'appuient sur des
témoignages oculaires, les témoins doivent étre interrogés le plus tot possible pour profiter de la proximité
temporelle de I'événement.

§ 3 - Les confesseurs des personnes impliquées, qui prétendent avoir été protagonistes de faits d'origine
surnaturelle, ne peuvent pas témoigner sur ce qu'ils ont connu par la confession sacramentelle.[21]

§ 4 - Les directeurs spirituels des personnes impliquées, qui affirment avoir été protagonistes de faits d'origine
surnaturelle, ne peuvent pas témoigner sur ce qu'ils ont connu par la direction spirituelle, a moins que les
personnes concernées n'autorisent la déposition par écrit.

Art. 10 — Lorsque des textes écrits ou d'autres éléments (vidéo, audio, photographiques) divulgués par les
différents médias, ayant pour auteur une personne impliquée dans le phénoméne présumé, sont inclus dans le
matériel d'enquéte, ce matériel doit étre soumis a un examen minutieux par des experts (cf. art. 3 § 3), examen
dont le résultat sera inclus par le Notaire dans le dossier d'enquéte.

Art. 11 § 1 — Si les événements extraordinaires visés a I'art. 7 § 1 concernent des objets de diverses natures (cf.
art. 3 § 3), la Commission procédera a une investigation minutieuse de ces objets par l'intermédiaire des experts
membres de la Commission ou d'autres experts identifiés pour le cas, afin de parvenir a une évaluation de
caractere scientifique, doctrinal et canonique, propre a faciliter I'évaluation ultérieure.

§ 2 - Si d’éventuelles pieces de nature organique liées a I'événement extraordinaire requiérent des
investigations spéciales de laboratoire et, dans tous les cas, technico-scientifiques, I'étude est confiée par la
Commission a des experts réellement compétents dans le domaine correspondant a la typologie de
l'investigation.

§ 3 — Si le phénomene implique le Corps et le Sang du Seigneur dans les signes sacramentels du pain et du vin,
on veillera tout particulierement a ce que leur analyse éventuelle n'entraine pas un manque de respect pour le
Saint-Sacrement, en garantissant la dévotion qui est due a ce dernier.

§ 4 - Si les faits extraordinaires présumés donnent lieu & des problémes d'ordre public, I'Evéque diocésain
coopérera avec |'autorité civile compétente.



26

Art. 12 — Si les faits surnaturels présumés se poursuivent au cours de I'enquéte et si la situation suggére des
interventions prudentielles, I'Evéque diocésain n'hésitera pas & prendre les mesures de bonne gouvernance qui
permettent d'éviter des manifestations de dévotion incontrélées ou douteuses ou l'activation d'un culte fondé sur
des éléments encore indéterminés.

Phase d'évaluation

Art. 13 - L'Evéque diocésain, avec l'aide également des membres de la Commission qu'il a constituée, évaluera
de maniere approfondie le matériel recueilli, selon les principaux critéres de discernement mentionnés ci-dessus
(cf. nn. 10-23) et les criteres positifs et négatifs qui suivent, qui peuvent également étre appliqués de maniére
cumulative

Art. 14 — Parmi les critéres positifs, il ne faut pas négliger d’apprécier :

1. La crédibilité et la bonne réputation des personnes qui prétendent étre les destinataires de faits surnaturels ou
étre directement impliquées dans de tels faits, ainsi que des témoins entendus. Il convient en particulier de
prendre en considération I'équilibre psychique, I'hnonnéteté et la rectitude dans la vie morale, la sincérité,
I'humilité et la docilité habituelle a I'égard de 'autorité ecclésiastique, la disponibilité a collaborer avec celle-ci, la
promotion d'un esprit d'authentique communion ecclésiale.

2. L'orthodoxie doctrinale du phénomeéne et de I'éventuel message qui lui est associé.

3. Le caractere imprévisible du phénoméne, dont il ressort clairement qu'il n'est pas le résultat de l'initiative des
personnes impliquées.

4. Les fruits de vie chrétienne. Parmi eux, I'existence d'un esprit de priere, les conversions, les vocations au
sacerdoce et a la vie religieuse, les témoignages de charité, ainsi qu'une saine dévotion et des fruits spirituels
abondants et constants. La contribution de ces fruits a la croissance de la communion ecclésiale doit étre
évaluée.

Art. 15 — Parmi les critéres négatifs, il convient de vérifier avec soin :
1. La présence éventuelle d'une erreur manifeste sur le fait.

2. D'éventuelles erreurs doctrinales. A cet égard, il faut tenir compte de la possibilité que le sujet qui prétend étre
le destinataire d'événements d'origine surnaturelle ait ajouté - méme inconsciemment - a une révélation privée
des éléments purement humains ou quelque erreur d'ordre naturel qui n'est pas due a une mauvaise intention,
mais a la perception subjective du phénoméne.

3. Un esprit sectaire qui engendre la division dans le tissu ecclésial.

4. Une évidente recherche de profit, de pouvoir, de célébrité, de notoriété sociale, d'intérét personnel étroitement
liee aux faits.

5. Des actes gravement immoraux accomplis au moment ou a I'occasion des faits par le sujet ou ses
sympathisants.

6. Des altérations psychiques ou des tendances psychopathiques chez le sujet, susceptibles d'avoir exercé une
influence sur le fait surnaturel présumé, ou une psychose, une hystérie collective ou d'autres éléments relevant
d'un horizon pathologique.

Art. 16 — L'utilisation de prétendues expériences surnaturelles ou d'éléments mystiques reconnus comme moyen



27

ou prétexte pour exercer une domination sur des personnes ou pour commettre des abus doit étre considérée
comme d'une particuliére gravité morale.

Art. 17 — Dans le cas de phénomeénes surnaturels présumés visés a l'art. 7 § 1, I'évaluation des résultats de
I'enquéte doit étre effectuée avec une diligence attentive, dans le respect tant des personnes impliquées que de
I'examen technico-scientifique qui a pu étre effectué au sujet du phénomeéne surnaturel présumé.

Phase de conclusion

Art. 18 — Au terme de I'enquéte préliminaire et aprés avoir examiné attentivement les événements et les
informations recueillies,[22] en considérant également les effets que les faits présumés ont eus sur le Peuple de
Dieu qui lui a été confié, avec également une attention particuliére a la fécondité des fruits spirituels suscités par
la nouvelle dévotion qui a pu naitre, 'Evéque diocésain, avec I'aide du Délégué, rédigera un rapport sur le
phénoméne présumé. En tenant compte de tous les faits, positifs et négatifs, il rédigera un Votum personnel sur
la question, en proposant au Dicastére son jugement final, en régle générale selon I'une des formules
suivantes:[23]

1. Nihil obstat

2. Prae oculis habeatur

3. Curatur

4. Sub mandato

5. Prohibetur et obstruatur

6. Declaratio de non supernaturalitate

Art. 19 — Une fois I'enquéte terminée, tous les actes relatifs au cas examiné sont transmis au Dicastére pour la
Doctrine de la Foi pour approbation finale.

Art. 20 — Le Dicastere procédera ensuite a I'examen des actes du cas, en évaluant les éléments moraux et
doctrinaux de I'expérience et l'usage qui en a été fait, ainsi que le Votum de I'Evéque diocésain. Le Dicastére
pourra demander des informations complémentaires a I'Evéque diocésain, ou demander d'autres avis, ou
procéder, dans des cas extrémes, & un nouvel examen du cas, distinct de celui effectué par I'Evéque diocésain.
A la lumiére de I'examen effectué, il procédera a la confirmation ou au rejet de la détermination proposée par
I'Evéque diocésain.

Art. 21 § 1 - Aprés avoir regu la réponse du Dicastére, sauf indication contraire de celui-ci, I'Evéque diocésain,
en accord avec le Dicastére, fera connaitre clairement au Peuple de Dieu le jugement sur les faits en question.

§ 2 — L'Evéque diocésain aura soin d'informer la Conférence épiscopale nationale de la détermination
approuvée par le Dicastere.

Art. 22 § 1 - En cas de Nihil obstat (cf. art. 18, 1), 'Evéque diocésain portera la plus grande attention & la juste
appréciation des fruits issus du phénoméne examinég, en continuant a y veiller avec un soin prudent. Dans ce
cas, I'Evéque diocésain indiquera clairement, par un décret, la nature de I'autorisation et les limites d'un éventuel
culte autorisé, en précisant que les fidéles « sont autorisés a y adhérer de maniere prudente ».[24]

§ 2 - L'Evéque diocésain veillera également & ce que les fidéles ne considérent aucune des déterminations
comme une approbation du caractére surnaturel du phénomene.



28

§ 3 - Le Dicastére se réserve le droit, en tout état de cause, d'intervenir a nouveau en fonction de I'évolution du
phénoméne.

Art. 23 § 1 — En cas de détermination préventive (cf. art. 18, 2-4) ou négative (cf. art. 18, 5-6), celle-ci doit étre
rendue publique formellement par I'Evéque diocésain, aprés approbation du Dicastére. Elle doit également étre
rédigée dans un langage clair et compréhensible par tous, en tenant compte de I'opportunité de faire connaitre
les motifs de la décision prise et les fondements doctrinaux de la foi catholique, afin de favoriser la croissance
d'une saine spiritualité.

§ 2 — Dans la communication d'une éventuelle décision négative, 'Evéque diocésain peut omettre des
informations qui pourraient causer un préjudice injuste aux personnes concernées.

§ 3 — Si des écrits ou des messages continuent a étre divulgués, les Pasteurs Iégitimes exerceront leur vigilance
conformément au can. 823 CIC (cf. can. 652 § 2 ; 654 CCEO), en réprouvant les abus et tout ce qui porte
atteinte a la droite foi et aux bonnes moeurs ou qui serait en tout cas dangereux pour le bien des ames. A cette
fin, on peut recourir a lI'imposition de moyens ordinaires, y compris les préceptes pénaux (cf. c. 1319 CIC; c.
1406 CCEO).

§ 4 — Le recours visé au § 3 est particulierement indiqué lorsque le comportement a réprimer concerne des
objets ou des lieux liés a des phénomeénes surnaturels présumés.

Art. 24 — Quelle que soit la détermination approuvée, I'Evéque diocésain, personnellement ou par l'intermédiaire
d'un Délégué, a le devoir de continuer a veiller sur le phénoméne et sur les personnes impliquées, en exergant
concrétement son pouvoir ordinaire.

Art. 25 — Au cas ou les phénoménes surnaturels présumés pourraient étre attribués avec certitude a une
intention délibérée de mystification et de tromperie a des fins autres (par exemple le profit et d'autres intéréts
personnels), I'Evéque diocésain appliquera les régles canoniques pénales en vigueur, en évaluant au cas par
cas.

Art. 26 — Le Dicastére pour la Doctrine de la Foi a la faculté d'intervenir motu proprio, en tout temps et en toute
situation de discernement concernant les phénomeénes surnaturels présumés.

Art. 27 — Les présentes Normes remplacent intégralement les précédentes du 25 février 1978.

Le Souverain Pontife Frangois, au cours de I’"Audience accordée au Préfet soussigné et au Secrétaire de la
Section doctrinale du Dicastere pour la Doctrine de la Foi, le 4 mai 2024, a approuvé les présentes Normes,
délibérées en Session Ordinaire de ce Dicastéere le 17 avril 2024, et en a ordonné la publication, stipulant
qu'elles entreront en vigueur le 19 mai 2024, solennité de la Pentecoéte.

Donné a Rome, au sieége du Dicastére pour la Doctrine de la Foi, le 17 mai 2024.
Victor Manuel Card. Fernandez
Préfet
Mons. Armando Matteo
Secrétaire

pour la Section Doctrinale



29
Ex Audientia Die 04.05.2024

FRANCISCUS

[1] Saint Jean de la Croix, Nuit obscure ll, 17, 6, Id., CEuvres complétes. Traduites de I'espagnol par le P.
Cyprien de la Nativité de la Vierge, carme déchaussé, Desclée de Brouwer 19896, p. 471-472.

[2] Id., Cantique spirituel, prol.,, in op. cit., p. 525-526.

[3]11d., Nuit obscure ll, 17, in op. cit., p. 472.

[4] Id., Vive flamme d’amour, 11, 3, in op. cit., p. 782-783.

[5] Benoit XVI, Exhort. ap. Verbum Domini (30 septembre 2010), n. 14 : AAS 102 (2010), p. 696.

[6] K. Rahner, Visioni e profezie. Mistica ed esperienza della trascendenza, Vita e Pensiero, Milano 19952, pp.
95-96.

[7] Conc. CEcum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 4 : AAS 58 (1966), p. 819.

[8] Saint Jean de la Croix, Montée du mont Carmel, |, 22, in op. cit., p. 209. ; cf. Catéchisme de I'Eglise
Catholique, n. 65.

[9] Conc. CEcum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 5 : AAS 58 (1966), p. 819.
[10] Saint Jean de la Croix, Cantique spirituel, XXXVII, 3, in op. cit., p. 674.

[11] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 67. Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Le message de
Fatima (26 juin 2000), Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2000.

[12] Cf. Conc. CEcum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium (7 décembre 1965), nn. 39-42 : AAS 57 (1965), pp.
44-49 ; Frangois, Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 mars 2018), nn. 10-18, 143 : AAS 110 (2018), pp. 1114-
1116, 1150-1151 ; Id., Lett. ap. Totum amoris est (28 décembre 2022), passim : L’Osservatore Romano, 28
dicembre 2022, pp. 8-10.

[13] Frangois Exhort. ap. C’est la confiance (15 octobre 2023), n. 35 : L’'Osservatore Romano, 16 ottobre 2023,
p. 3.

[14] Cf. Frangois, Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 mars 2018), nn. 166 et 173 : AAS 110 (2018), pp. 1157 et
1159-1160.

[15] Saint Jean-Paul Il, Message aux participants au Congrés mondial des Mouvements ecclésiaux parrainé par
le Conseil Pontifical pour les Laics (27 mai 1998), n.°4 : Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI 1 : 1998, Libreria
Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2000, p. 1064. Cf. Benoit XVI, Exhort. ap. Verbum Domini (30 septembre
2010), n. 14 : AAS 102 (2010), p. 696.

[16] Sacra Congregatio Rituum, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei Gemmae Galgani, virginis
saecularis : AAS 24 (1932), p. 57. « Pie XI a volontiers voulu s'arréter sur les vertus héroiques de cette jeune
fille innocente et pénitente, sans toutefois, par le présent décret (ce qui n'est généralement jamais le cas), porter



30

un jugement sur les charismes préternaturels de la Servante de Dieu ».

[17] Dicastére pour la Doctrine de la Foi, Lettre a I'Evéque de Céme sur un supposé voyant (25 septembre
2023).

[18] L'expression « au milieu de » ne signifie pas « au moyen de » ou « a travers », mais indique que dans un
contexte donné, pas nécessairement d'origine surnaturelle, I'Esprit Saint opére de bonnes choses.

[19] Ou une autre autorité ecclésiastique mentionnée aux articles 4-6.

[20] Par exemple : un médecin, de préférence spécialisé dans certaines disciplines connexes, telles que la
psychiatrie, I'nématologie, etc. ; un biologiste ; un chimiste, etc.

[21] Cf.can. 983 § 1;1550§ 2,2° CIC;can. 733§ 1; 1231 § 1, 2° CCEO ; Congrégation pour la Cause des
Saints, Instr. « Sanctorum Mater » pour le déroulement des Enquétes diocésaines ou éparchiales regardant les
Causes des Saints (17 mai 2007), art. 101-102 : AAS 99 (2007), p. 494 ; Pénitencerie apostolique, Note sur
I'importance du for interne et l'inviolabilité du sceau sacramentel (29 juin 2019) : AAS 111 (2019), pp. 1215-
1218.

[22] Toutes les preuves testimoniales doivent étre évaluées en détail, en appliquant soigneusement tous les
criteres, y compris a la lumiére des normes canoniques concernant la force probante des témoignages (cf. ex
analogia can. 1572 CIC ; can. 1253 CCEO).

[23] Cf. supra nn. 17-22.

[24] Benoit XVI, Exhort. ap. Verbum Domini (30 septembre 2010), n. 14 : AAS 102 (2010), p. 696. Le méme
paragraphe précise : « 'approbation ecclésiastique d’une révélation privée indique essentiellement que le
message s’y rapportant ne contient rien qui s’oppose a la foi et aux bonnes mceurs. Il est permis de le rendre
public, et les fidéles sont autorisés a y adhérer de maniéere prudente. [...] C’est une aide, qui nous est offerte,
mais il n’est pas obligatoire de s’en servir. Dans tous les cas, il doit s’agir de quelque chose qui nourrit la foi,
'espérance et la charité, qui sont pour tous le chemin permanent du salut ».

[00842-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

NORMS

FOR PROCEEDING IN THE DISCERNMENT
OF ALLEGED SUPERNATURAL PHENOMENA

Presentation

Listening to the Spirit
Who Works in the Faithful People of God

God is present and active in our history. The Holy Spirit, who flows from the heart of the risen Christ, works in
the Church with divine freedom and offers us many valuable gifts that aid us on the path of life and encourage
our spiritual growth in fidelity to the Gospel. This action of the Holy Spirit can also reach our hearts through
certain supernatural occurrences, such as apparitions or visions of Christ or the Blessed Virgin, and other
phenomena.



31

Many times, these events have led to a great richness of spiritual fruits, growth in faith, devotion, fraternity, and
service. In some cases, they have given rise to shrines throughout the world that are at the heart of many
people’s popular piety today. What life and beauty the Lord sows beyond our human understanding and
procedures! For this reason, the Norms for Proceeding in the Discernment of Alleged Supernatural Phenomena
that we now present here are not intended to control or (even less) stifle the Spirit. In fact, in the best cases
involving events of alleged supernatural origin, “the Diocesan Bishop is encouraged to appreciate the pastoral
value of this spiritual proposal, and even to promote its spread” (I, par. 17).

St. John of the Cross recognized “the lowliness, deficiency, and inadequacy of all the terms and words used in
this life to deal with divine things.”[1] Indeed, no one can fully express God’s inscrutable ways: “The saintly
doctors, no matter how much they have said or will say, can never furnish an exhaustive explanation of these
figures and comparisons, since the abundant meanings of the Holy Spirit cannot be caught in words.”[2] For “the
way to God is as hidden and secret to the senses of the soul as are the footsteps of one walking on water
imperceptible to the senses of the body.”[3] Indeed, “since he is the supernatural artificer, he will construct
supernaturally in each soul the edifice he desires.”[4]

At the same time, in some events of alleged supernatural origin, there are serious critical issues that are
detrimental to the faithful; in these situations, the Church must respond with utmost pastoral solicitude. In
particular, | am thinking of the use of such phenomenon to gain “profit, power, fame, social recognition, or other
personal interest” (I, Art. 15, 4°)—even possibly extending to the commission of gravely immoral acts (cf. I,
Art.15, 5°) or the use of these phenomena “as a means of or pretext for exerting control over people or carrying
out abuses” (ll, Art. 16).

When considering such events, one should not overlook, for example, the possibility of doctrinal errors, an
oversimplification of the Gospel message, or the spread of a sectarian mentality. Finally, there is the possibility
of believers being misled by an event that is attributed to a divine initiative but is merely the product of
someone’s imagination, desire for novelty, tendency to fabricate falsehoods (mythomania), or inclination toward

lying.

Therefore, in its discernment in this area, the Church needs clear procedures. The Norms Regarding the Manner
of Proceeding in the Discernment of Presumed Apparitions or Revelations, in use until now, were approved by
Pope St. Paul VI in 1978, more than four decades ago. They remained confidential until they were officially
published in 2011, thirty-three years later.

The Recent Revision

After the 1978 Norms were put into practice, however, it became evident that decisions took an excessively long
time, sometimes spanning several decades. In this way, the necessary ecclesiastical discernment often came
too late.

The revision of the 1978 Norms began in 2019 and involved various consultations envisioned by the then
Congregation for the Doctrine of the Faith (Congresso, Consulta, Feria IV, and Plenaria). During the subsequent
five years, several proposals for revision were made, but all were considered inadequate.

In the Congresso of the Dicastery on 16 November 2023, it was acknowledged that a comprehensive and radical
revision of the existing draft was needed. With this, the Dicastery prepared a new and entirely reconsidered draft
that clarified the roles of the Diocesan Bishop and the Dicastery.

The new draft underwent review in a Consulta Ristretta on 4 March 2024. Overall, the experts had a favorable
opinion of the text, though they made some suggestions for improvement, which were subsequently
incorporated into the document.

The text was then studied in the Dicastery’s Feria IV of 17 April 2024, during which the Cardinal and Bishop



32

Members gave it their approval. Finally, on 4 May 2024, the new Norms were presented to the Holy Father, who
approved them and ordered their publication. He established that these Norms will take effect on 19 May 2024,
the Solemnity of Pentecost.

Reasons for the New Norms

In the Preface to the 2011 publication of the 1978 Norms, the then Prefect, His Eminence, William Cardinal
Levada, clarified that the Congregation for the Doctrine of the Faith has the competence to examine cases of
alleged “apparitions, visions and messages attributed to supernatural sources.” Indeed, the 1978 Norms had
also established that “it is up to the Sacred Congregation to judge and approve the Ordinary’s way of
proceeding” or “to initiate a new examination” (1V, 2).

In the past, the Holy See seemed to accept that Bishops would make statements such as, “Les fidéles sont
fondés a la croire indubitable et certaine’: Decree of the Bishop of Grenoble, 19 September 1851) and “one
cannot doubt the reality of the tears” (Decree of the Bishops of Sicily, 12 December 1953). However, these
expressions conflicted with the Church’s own conviction that the faithful did not have to accept the authenticity of
these events. Therefore, a few months after the latter case, the Holy Office explained that it had “not yet made
any decision regarding the Madonna delle Lacrime” ([Syracuse, Sicily] 2 October 1954). More recently, in
reference to Fatima, the then Congregation for the Doctrine of the Faith explained that ecclesiastical approval of
a private revelation highlights that “the message contains nothing contrary to faith or morals” (26 June 2000).

Despite this clear stance, the actual procedures followed by the Dicastery, even in recent times, were still
inclined toward the Bishop making a declaration that the event was “supernatural” or “not supernatural’—so
much so that some Bishops insisted on being able to make a positive declaration of this type. Even recently,
some Bishops have wanted to make statements such as, “| confirm the absolute truth of the facts” and “the
faithful must undoubtedly consider as true...”. These expressions effectively oriented the faithful to think they
had to believe in these phenomena, which sometimes were valued more than the Gospel itself.

In dealing with such cases, and especially when preparing an official statement, some Bishops sought the
necessary prior authorization from the Dicastery. Then, when granted that permission, Bishops were asked not
to mention the Dicastery in their statement. This was the case, for example, in the rare instances that concluded
in recent decades, in which the Dicastery included provisions such as “Sans impliquer notre Congrégation,”
Letter to the Bishop of Gap [France], 3 August 2007) or “the Dicastery shall not be involved in such a
pronouncement” (Congresso of 11 May 2001, regarding a request from the Bishop of Gikongoro [Rwandal]). In
these situations, the Bishop could not even mention that the Dicastery had given its approval. Meanwhile, other
Bishops, whose Dioceses were also affected by these phenomena, were also seeking an authoritative opinion
from the Dicastery to attain greater clarity.

This way of proceeding, which has caused considerable confusion, shows how the 1978 Norms are no longer
adequate to guide the actions of the Bishops and the Dicastery. This has become even more of a problem today
since phenomena rarely remain within the boundaries of one city or Diocese. This concern was already noted
during the 1974 Plenary Assembly of the then Congregation for the Doctrine of the Faith, where the members
acknowledged that an event of alleged supernatural origin often “inevitably extends beyond the limits of a
Diocese and even of a Nation and [...] the case automatically reaches proportions that can justify intervention by
the supreme Authority of the Church.” Meanwhile, the 1978 Norms recognized that it had become “more difficult,
if not almost impossible, to achieve with the required speed the judgments that in the past concluded the
investigation of such matters (constat de supernaturalitate, non constat de supernaturalitate)” (Preliminary Note).

The expectation of receiving a declaration about the supernatural nature of the event resulted in very few cases
ever reaching a clear determination. In fact, since 1950, no more than six cases have been officially resolved,
even though such phenomena have often increased without clear guidance and with the involvement of people
from many Dioceses. Therefore, one can assume that many other cases were either handled differently or just
not handled at all.



33

To prevent any further delays in the resolution of a specific case involving an event of alleged supernatural
origin, the Dicastery recently proposed to the Holy Father the idea of concluding the discernment process not
with a declaration of “de supernaturalitate” but with a “Nihil obstat,” which would allow the Bishop to draw
pastoral benefit from the spiritual phenomenon. The idea of concluding with a declaration of “Nihil obstat” was
reached after assessing the various spiritual and pastoral fruits of the event and finding no substantial negative
elements in it. The Holy Father considered this proposal to be a “right solution.”

New Aspects

Based on the factors mentioned above, with the new Norms, we are proposing a procedure that is different from
the past but is also richer as it involves six possible prudential conclusions that can guide pastoral work
surrounding events of alleged supernatural origin (cf. I, pars. 17-22). These six possible determinations allow the
Dicastery and the Bishops to handle in a suitable manner the issues that arise in connection with the diverse
cases they encounter.

As a rule, these potential conclusions do not include the possibility of declaring that the phenomenon under
discernment is of supernatural origin—that is, affirming with moral certainty that it originates from a decision
willed by God in a direct way. Instead, as Pope Benedict XVI explained, granting a Nihil obstat simply indicates
that the faithful “are authorized to give [the phenomenon] their adhesion in a prudent manner.” Since a Nihil
obstat does not declare the events in question to be supernatural, it becomes even more apparent—as Pope
Benedict XVI also said—how the phenomenon is only “a help which is proffered, but its use is not obligatory.”[5]
At the same time, this response naturally leaves open the possibility that, in monitoring how the devotion
develops, a different response may be required in the future.

Moreover, it should be noted that reaching a declaration affirming the “supernaturalness” of an event, by its very
nature, not only requires a suitable amount of time to carry out the analysis but it can also lead to the possibility
that a judgment of “supernatural” today might become a judgment of “not supernatural” years later—and
precisely this has happened. An example worth recalling is a case involving alleged apparitions from the 1950s.
In 1956, the Bishop issued a final judgment of “not supernatural,” and the following year, the Holy Office
approved the Bishop’s decision. Then, the approval of that veneration was sought again. In 1974, the
Congregation for the Doctrine of the Faith declared the alleged apparitions to be “constat de non
supernaturalitate.” Thereafter, in 1996, the local Bishop positively recognized the devotion, and in 2002, another
Bishop from the same place recognized the “supernatural origin” of the apparitions, leading to the spread of the
devotion to other countries. Finally, in 2020, at the request of the Congregation, a new Bishop reiterated the
Congregation’s earlier “negative judgment,” requiring the cessation of any public disclosures regarding the
alleged apparitions and revelations. Thus, it took about seventy excruciating years to bring the whole matter to a
conclusion.

Today, we have come to the conviction that such complicated situations, which create confusion among the
faithful, should always be avoided. This can be accomplished by ensuring a quicker and clearer involvement of
this Dicastery and by preventing the impression that the discernment process would be directed toward a
declaration of “supernaturalness” (which carries high expectations, anxieties, and even pressures). Instead, as a
rule, such declarations of “supernaturalness” are replaced either by a Nihil obstat, which authorizes positive
pastoral work, or by another determination that is suited to the specific situation.

The procedures outlined in the new Norms, which offer six possible final prudential decisions, make it possible to
reach a decision in a more reasonable period, helping the Bishop to manage a situation involving events of
alleged supernatural origin before such occurrences—without a necessary ecclesial discernment—acquire very
problematic dimensions.

Nevertheless, the possibility always remains that the Holy Father may intervene exceptionally by authorizing a
procedure that includes the possibility of declaring the supernaturalness of the events. Yet, this is an exception
that has been made only rarely in recent centuries.



34

At the same time, as stipulated in the new Norms, the possibility of declaring an event as “not supernatural”
remains, but only when there are objective signs that clearly indicate manipulation at the basis of the
phenomenon. For instance, this might occur when an alleged visionary admits to having lied or when evidence
shows that the blood on a crucifix belongs to the alleged visionary.

Recognizing an Action of the Holy Spirit

Most of the shrines that today are privileged places of popular piety for the People of God have never had an
official declaration of the supernatural nature of the events that led to the devotion expressed there. Rather, the
sensus fidelium intuited the activity of the Holy Spirit there, and no major problems have arisen that required an
intervention from the pastors of the Church.

Often, the presence of the Bishop and priests at certain times—such as during pilgrimages or celebrating certain
Masses—has served as an implicit acknowledgment that there are no serious objections and that the spiritual
experience had a positive influence on the lives of the faithful.

Nevertheless, a Nihil obstat allows the pastors of the Church to act confidently and promptly to stand among the
People of God in welcoming the Holy Spirit’s gifts that may emerge “in the midst of’ these events. The phrase “in
the midst of"—used in the new Norms—clarifies that even if the event itself is not declared to be of supernatural
origin, there is still a recognition of the signs of the Holy Spirit’s supernatural action in the midst of what is
occurring.

However, in some cases, alongside this recognition of the signs of the Holy Spirit's action, there is also a need
for certain clarifications or purifications. It may happen that the Holy Spirit's action in a specific situation—which
can be rightly appreciated—might appear to be mixed with purely human elements (such as personal desires,
memories, and sometimes obsessive thoughts), or with “some error of a natural order, not due to bad intentions,
but to the subjective perception of the phenomenon” (I, Art. 15, 2°). After all, “an experience alleged to be a
vision simply cannot compel one either to accept it as accurate in every detail or to reject it altogether as a
human or diabolical illusion or fraud.”[6]

The Involvement and Accompaniment of the Dicastery

It is important to understand that the new Norms clarify a significant point about the competence of this
Dicastery. On the one hand, they affirm that discernment in this area remains the task of the Diocesan Bishop.
On the other hand, recognizing that, now more than ever, these phenomena involve many people from various
Dioceses and spread rapidly across different regions and even countries, the new Norms establish that the
Dicastery must always be consulted and give final approval to what the Bishop decides before he announces a
determination on an event of alleged supernatural origin. While previously the Dicastery had intervened but the
Bishop was asked not to mention it, today, the Dicastery openly manifests its involvement and accompanies the
Bishop in reaching a final determination. Now, when the Bishop makes his decision public, it will be stated as “in
agreement with the Dicastery for the Doctrine of the Faith.”

At the same time, as already envisioned in the 1978 Norms (IV, 1 b), the new Norms also indicate that, in some
instances, the Dicastery may intervene motu proprio (ll, Art. 26). Once a clear determination is made, the new
Norms specify that “the Dicastery, in any case, reserves the right to intervene again depending on the
development of the phenomenon in question” (Il, Art. 22, § 3) and request the Bishop to continue “to watch over
the phenomenon” (Il, Art. 24) for the good of the faithful.

God is always present in human history and never stops bestowing his gifts of grace upon us through the
workings of the Holy Spirit, daily renewing our faith in Jesus Christ, the Savior of the world. It is the responsibility
of the pastors of the Church to keep their faithful always attentive to this loving presence of the Most Holy Trinity
in our midst, as it is also their duty to protect the faithful from all deception. These new Norms are but one way in
which the Dicastery for the Doctrine of the Faith places itself at the service of the pastors of the Church in docile
listening to the Spirit at work in the faithful People of God.



35

Victor Manuel Card. Fernandez
Prefect
Introduction

1. Jesus Christ is the definitive Word of God, “the First and the Last” (Rev. 1:17). He is the fullness and
fulfillment of Revelation; everything God wanted to reveal, he did through his Son, the Word made flesh.
Therefore, “the Christian economy, since it is the new and definitive covenant, will never pass away; and no new
public revelation is to be expected before the glorious manifestation of our Lord, Jesus Christ.”[7]

2. In the revealed Word, there is everything necessary for the Christian life. St. John of the Cross affirms that “in
giving us his Son, his only Word (for he possesses no other), [the Father] spoke everything to us at once in this
sole Word—and he has no more to say [...] because what he spoke before to the prophets in parts, he has now
spoken all at once by giving us the All, who is his Son. Those who now desire to question God or receive some
vision or revelation are guilty not only of foolish behavior but also of offending him by not fixing their eyes entirely
on Christ and by living with the desire for some other novelty.”[8]

3. In the time of the Church, the Holy Spirit leads believers of every era “into all truth” (Jn. 16:13) to “bring about
an ever deeper understanding of revelation.”[9] It is the Holy Spirit, in fact, who guides us ever further in
understanding the mystery of Christ, for “however numerous are the mysteries and marvels [...] discovered and
[...] understood in this earthly life, all the more is yet to be said and understood. There is much to fathom in
Christ, for he is like an abundant mine with many recesses of treasures, so that however deep individuals may
go they never reach the end or bottom, but rather in every recess find new veins with new riches
everywhere.”[10]

4. While all that God has willed to reveal he has done through his Son and while the ordinary means of holiness
are made available to every baptized person in the Church of Christ, the Holy Spirit may grant some people
distinct experiences of faith, the purpose of which is not “to improve or complete Christ’s definitive Revelation,
but to help live more fully by it in a certain period of history.”[11]

5. The call to holiness concerns all the baptized; it is nourished by a life of prayer and participation in the
sacramental life of the Church, and is expressed in an existence imbued with love of God and neighbor.[12] In
the Church, we receive the love of God, fully manifested in Christ (cf. Jn. 3:16) and “poured into our hearts
through the Holy Spirit who has been given to us” (Rom. 5:5). Those who allow themselves to be guided by the
Holy Spirit with docility experience the presence and action of the Trinity, and such a lived existence—as Pope
Francis teaches—results in a mystical life that, although “apart from any extraordinary phenomena, offers itself
to all the faithful as a daily experience of love.”[13]

6. Nevertheless, occasionally phenomena occur that seem to exceed the bounds of ordinary experiences and
present themselves as having a supernatural origin (such as alleged apparitions, visions, interior or exterior
locutions, writings or messages, phenomena related to religious images, and psychophysical phenomena).
Speaking accurately about such occurrences can surpass the capabilities of human language (cf. 2 Cor. 12:2-4).
With the advent of modern means of communication, these phenomena can attract the attention of many
believers or cause confusion among them. Since news of these events can spread very quickly, the pastors of
the Church are responsible for handling these phenomena with care by recognizing their fruits, purifying them of
negative elements, or warning the faithful about potential dangers arising from them (cf. 1 Jn. 4:1).

7. Moreover, with the development of modern means of communication and the increase in pilgrimages, these
phenomena are taking on national and even global proportions, meaning that a decision made in one Diocese
has consequences also elsewhere.

8. When spiritual experiences are accompanied by physical and psychological phenomena that cannot be



36

immediately explained by reason alone, the Church has the delicate responsibility of studying and discerning
these occurrences carefully.

9. In his Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate, Pope Francis reminds us that the only way to know whether
something comes from the Holy Spirit is through discernment, which must be sought and cultivated in prayer.[14]
This is a divine gift that aids the Church’s pastors in fulfilling what St. Paul says: “test everything; hold fast what
is good” (1 Thess. 5:21). To assist Diocesan Bishops and Episcopal Conferences in discerning phenomena of
alleged supernatural origin, the Dicastery for the Doctrine of the Faith promulgates the following Norms for
Proceeding in the Discernment of Alleged Supernatural Phenomena.

|I. GENERAL GUIDELINES
A. The Nature of the Discernment

10. By following the Norms below, the Church will be able to fulfill its duty of discerning: (a) whether signs of a
divine action can be ascertained in phenomena that are alleged to be of supernatural origin; (b) whether there is
that anything conflicts with faith and morals in the writings or messages of those involved in the alleged
phenomena in question; (c) whether it is permissible to appreciate their spiritual fruits, whether they need to be
purified from problematic elements, or whether the faithful should be warned about potential risks; (d) whether it
is advisable for the competent ecclesiastical authority to realize their pastoral value.

11. While the following provisions foresee the possibility of a discernment in the sense described in Par. 10
(above), it must be noted that, as a general rule, it is not foreseen in these Norms that ecclesiastical authority
would give a positive recognition of the divine origin of alleged supernatural phenomena.

12. Whenever a Nihil obstat is granted by the Dicastery (cf. Par. 17, below), such phenomena do not become
objects of faith, which means the faithful are not obliged to give an assent of faith to them. Rather, as in the case
of charisms recognized by the Church, they are “ways to deepen one’s knowledge of Christ and to give oneself
more generously to him, while rooting oneself more and more deeply in communion with the entire Christian
people.”[15]

13. Even when a Nihil obstat is granted for canonization processes, this does not imply a declaration of
authenticity regarding any supernatural phenomena present in a person’s life. This is evident, for instance, in the
decree of canonization of St. Gemma Galgani: “[Pius Xl] feliciter elegit ut super heroicis virtutibus huius
innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem panderet, nullo tamen per praesens decretum (quod
quidem numquam fieri solet) prolato iudicio de praeternaturalibus Servae Dei charismatibus.”[16]

14. At the same time, it should also be acknowledged that some phenomena, which could have a supernatural
origin, at times appear connected to confused human experiences, theologically inaccurate expressions, or
interests that are not entirely legitimate.

15. The discernment of alleged supernatural phenomena is carried out from the start by the Diocesan Bishop (or
by another ecclesiastical authority mentioned in Part Il, Arts. 4-6) in dialogue with the Dicastery. However, since
special attention to the common good of the entire People of God can never be lacking, “the Dicastery reserves
the right to evaluate the moral and doctrinal elements of that spiritual experience and the use that is being made
of it.”[17] It is important not to overlook that sometimes the discernment may also deal with problems, such as
delicts, manipulation, damage to the unity of the Church, undue financial gain, and serious doctrinal errors that
could cause scandals and undermine the credibility of the Church.

B. Conclusions

16. The discernment of alleged supernatural phenomena may reach conclusions that are usually expressed in
one of the terms listed below.



37

17. Nihil obstat — Without expressing any certainty about the supernatural authenticity of the phenomenon itself,
many signs of the action of the Holy Spirit are acknowledged “in the midst’[18] of a given spiritual experience,
and no aspects that are particularly critical or risky have been detected, at least so far. For this reason, the
Diocesan Bishop is encouraged to appreciate the pastoral value of this spiritual proposal, and even to promote
its spread, including possibly through pilgrimages to a sacred site.

18. Prae oculis habeatur — Although important positive signs are recognized, some aspects of confusion or
potential risks are also perceived that require the Diocesan Bishop to engage in a careful discernment and
dialogue with the recipients of a given spiritual experience. If there were writings or messages, doctrinal
clarification might be necessary.

19. Curatur — While various or significant critical elements are noted, at the same time, the phenomenon has
already spread widely, and there are verifiable spiritual fruits connected to it. In this situation, a ban that could
upset the People of God is not recommended. Nevertheless, the Diocesan Bishop is asked not to encourage this
phenomenon but to seek out alternative expressions of devotion and possibly reorient its spiritual and pastoral
aspects.

20. Sub mandato - In this category, the critical issues are not connected to the phenomenon itself, which is rich
in positive elements, but to a person, a family, or a group of people who are misusing it. For instance, the
spiritual experience may be exploited for particular and undue financial gain, committing immoral acts, or
carrying out a pastoral activity apart from the one already present in the ecclesiastical territory without accepting
the instructions of the Diocesan Bishop. In this situation, the pastoral leadership of the specific place where the
phenomenon is occurring is entrusted to the Diocesan Bishop (or to another person delegated by the Holy See),
who, if unable to intervene directly, will try to reach a reasonable agreement.

21. Prohibetur et obstruatur — While there are legitimate requests and some positive elements, the critical issues
and risks associated with this phenomenon appear to be very serious. Therefore, to prevent further confusion or
even scandal that could erode the faith of ordinary people, the Dicastery asks the Diocesan Bishop to declare
publicly that adherence to this phenomenon is not allowed. At the same time, the Diocesan Bishop is asked to
offer a catechesis that can help the faithful understand the reasons for the decision and reorient the legitimate
spiritual concerns of that part of the People of God.

22. Declaratio de non supernaturalitate — In this situation, the Dicastery authorizes the Diocesan Bishop to
declare that the phenomenon is found to be not supernatural. This decision must be based on facts and
evidence that are concrete and proven. For instance, if an alleged visionary admits to having lied or if credible
witnesses provide elements of proof that allow one to discover that the phenomenon was based on fabrication,
an erroneous intention, or mythomania.

23. In light of the aforementioned points, it is reaffirmed that, as a rule, neither the Diocesan Bishop, nor the
Episcopal Conferences, nor the Dicastery will declare that these phenomena are of supernatural origin, even if a
Nihil obstatis granted (cf. Par. 11, above). It remains true, however, that the Holy Father can authorize a special
procedure in this regard.

Il. PROCEDURES TO FOLLOW
A. Substantive Norms

Art. 1 — It is the responsibility of the Diocesan Bishop, in dialogue with the national Episcopal Conference, to
examine cases of alleged supernatural phenomena that occur within his territory and to formulate a final
judgment on them, including the possible promotion of an associated veneration or devotion. The judgment of
the Bishop is to be submitted to the Dicastery for approval.

Art. 2 — After having investigated the events in question according to the following norms, it is the responsibility



38

of the Diocesan Bishop to transmit the results of the investigation, with his Votum, to the Dicastery for the
Doctrine of the Faith and to intervene according to the indications provided by the Dicastery. It is the
responsibility of the Dicastery to evaluate the Diocesan Bishop’s way of proceeding and to approve or not
approve the determination that the Bishop proposes to attribute to the specific case.

Art. 3 § 1 — The Diocesan Bishop is to refrain from making any public statement in favor of the authenticity or
supernatural nature of such phenomena and from having any personal connection with them. Yet, he must
remain vigilant and, if necessary, intervene with swiftness and prudence, according to the procedures indicated
in the following norms.

§ 2 - If forms of devotion emerge in connection with the alleged supernatural event, even without true and
proper veneration, the Diocesan Bishop has the serious obligation of initiating a comprehensive canonical
investigation as soon as possible to safeguard the Faith and prevent abuses.

§ 3 - The Diocesan Bishop should exercise particular care, even using the means at his own disposal, to
prevent the spread of confused religious manifestations or the dissemination of any materials pertaining to the
alleged supernatural phenomenon (such as the weeping of sacred images; the sweating, bleeding, or mutation
of consecrated hosts, etc.) to avoid fueling a sensationalistic climate (cf. Art. 11 § 1).

Art. 4 — When the alleged phenomenon involves the competence of multiple Diocesan Bishops, due to the
domicile of the individuals involved or the spread of the forms of veneration or popular devotion associated with
the phenomenon, those Diocesan Bishops, in consultation with the Dicastery for the Doctrine of the Faith, can
establish an Interdiocesan Commission. This Commission, presided over by one of the Diocesan Bishops, will
provide for the investigation in accordance with the following articles. For this purpose, they may also seek the
assistance of the relevant offices of the Episcopal Conference.

Art. 5 — If the alleged supernatural events involve the competence of Diocesan Bishops belonging to the same
ecclesiastical province, the Metropolitan—after consulting the Episcopal Conference and the Dicastery for the
Doctrine of the Faith, and upon the Dicastery’s mandate—can assume the task of establishing and presiding
over the Commission referred to in Art. 4.

Art. 6 § 1 — When the alleged supernatural events involve an ecclesiastical region referred to in cann. 433-434
CIC, the presiding Bishop shall ask the Dicastery for the Doctrine of the Faith for a special mandate to proceed.

§ 2 - In this case, the procedures will follow ex analogia the provisions of Art. 5, while observing the directions
received from the Dicastery.

B. Procedural Norms
Investigatory Phase

Art. 7 § 1 — Whenever the Diocesan Bishop receives a report, which has at least the semblance of truth, about
events of an alleged supernatural origin pertaining to the Catholic Faith and occurring within the territory of his
competence, he shall prudently inform himself about the events and circumstances either personally or through
a Delegate. He should also promptly gather all the elements useful for an initial assessment.

§ 2 - If the phenomena in question can be easily managed within the scope of those directly involved and if no
danger to the community is perceived, the Diocesan Bishop, after consulting with the Dicastery, shall take no
further action, although the duty of vigilance remains.

§ 3 - If persons involved are dependent on different Diocesan Bishops, the opinions of these Bishops should be
heard. When an alleged phenomenon originates in one place and involves further developments in other
locations, it may be evaluated differently in those locations. In such a situation, each Diocesan Bishop always



39

has the power to decide what he considers pastorally prudent in his own territory, after consulting with the
Dicastery.

§ 4 — When the alleged phenomenon involves various types of objects, the Diocesan Bishop, personally or
through a Delegate, may order that those objects be stored in a safe and secure place, pending clarification of
the case. When it involves an alleged Eucharistic miracle, the consecrated species must be kept in a confidential
place and in an appropriate manner.

§ 5 - If the gathered elements seem sufficient, the Diocesan Bishop shall decide whether to initiate a phase of
evaluating the phenomenon, to propose to the Dicastery in his Votum a final judgment for the greater good of the
faith of the Church and in order to safeguard and promote the spiritual welfare of the faithful.

Art. 8 § 1 — The Diocesan Bishop[19] shall constitute an Investigatory Commission, among whose members
there is to be at least one theologian, one canonist, and one expert chosen based on the nature of the
phenomenon.[20] The purpose of this Commission is not only to reach a statement regarding the truthfulness of
the occurrences in question but also to carry out a detailed examination of every aspect of the event, with the
goal of providing the Diocesan Bishop with every element that would be useful for an evaluation.

§ 2 - The members of the Investigatory Commission shall be of unquestionable reputation, sure faith, certain
doctrine, and proven prudence. They shall have no direct or indirect involvement with the persons or events that
are being discerned.

§ 3 — The Diocesan Bishop shall appoint a Delegate, either chosen from among the members of the Commission
or external to it, with the responsibility of coordinating the work of the Commission, presiding over it, and
preparing its sessions.

§ 4 — The Diocesan Bishop or his Delegate shall also appoint a Notary to attend the meetings and record the
minutes of the witness examinations and of any other official act of the Commission. The Notary is responsible
for ensuring that the minutes are duly signed and that all the acts of the investigatory phase are collected, well-
ordered, and stored in the archives of the Diocesan Curia. The Notary will also provide for the convocation of the
Commission and prepare its documents.

§ 5 — All of the members of the Commission are required to maintain the secrecy of office, which is to be sworn
by oath.

Art. 9 § 1 — Witness examinations are to be conducted in analogy to what is prescribed by the universal norms
(cf. cann. 1558-1571 CIC; cann. 1239-1252 CCEO). They shall be based on questions formulated by the
Delegate, after a suitable discussion with the other members of the Commission.

§ 2 - The sworn depositions of the persons involved in the alleged supernatural occurrences are to be given in
the presence of the entire Commission, or at least some of its members. When the facts of the case are based
on eyewitness testimony, withnesses are to be examined as soon as possible to benefit from temporal proximity
to the event.

§ 3 — Confessors of the persons claiming to be involved in events of supernatural origin may not testify about
any of the matters they have learned in sacramental confession.[21]

§ 4 - Spiritual directors of the persons claiming to be involved in events of supernatural origin may not testify
about any of the matters they have learned in spiritual direction, unless the persons involved authorize the
deposition in writing.

Art. 10 - If the materials under investigation include written texts or other elements (e.g., video, audio,
photographic) disclosed through the media and authored by a person involved in the alleged phenomenon,



40

those materials shall be subjected to a careful examination by experts (cf. Art. 3 § 3). The Notary is to include
the results of the examination in the documentation of the investigation.

Art. 11 § 1 - If the extraordinary events referred to in Art. 7 § 1 involve different types of objects (cf. Art. 3 § 3),
the Commission shall undertake a thorough investigation of those objects using the experts on the Commission
or other experts identified for the case. The aim of this investigation is to reach a scientific, doctrinal, and
canonical assessment of the objects to aid in the subsequent evaluation.

§ 2 - If the extraordinary event involves any findings of an organic nature that require special laboratory and, in
any case, technical-scientific investigations, the Commission will entrust the study of those elements to genuine
experts in the relevant area of investigation.

§ 3 - If the phenomenon involves the Body and Blood of the Lord in the sacramental signs of bread and wine,
special care should be given so that any analyses on the Eucharistic species do not result in disrespect for the
Blessed Sacrament, ensuring that due reverence for it is maintained.

§ 4 - If alleged extraordinary events give rise to problems of public order, the Diocesan Bishop shall cooperate
with the competent civil authority.

Art. 12 - If the alleged supernatural events continue during the investigation and the situation suggests
prudential measures, the Diocesan Bishop shall not hesitate to enforce those acts of good governance to avoid
uncontrolled or dubious displays of devotion, or the beginning of a veneration based on elements that are as of
yet undefined.

Evaluation Phase

Art. 13 — The Diocesan Bishop, with the help of the members of the Commission established by him, will
thoroughly evaluate the collected material following the discernment criteria cited above (cf. I, Pars. 10-23,
above), as well as the positive and negative criteria that follow, which are also to be applied cumulatively.

Art. 14 — Among the positive criteria, the following points should be considered:

1°. The credibility and good reputation of the persons who claim to be recipients of supernatural events or to be
directly involved in them, as well as the reputation of the witnesses who have been heard. In particular, one
should consider the mental equilibrium, honesty and moral uprightness, sincerity, humility, and habitual docility
toward ecclesiastical authority, willingness to cooperate with it, and promotion of a spirit of authentic ecclesial
communion;

2°. The doctrinal orthodoxy of the phenomenon and any messages related to it;

3°. The unpredictable nature of the phenomenon, by which it is evident that it is not the result of the initiative of
the people involved;

4°. The fruits of the Christian life, including a spirit of prayer, conversions, vocations to the priesthood and
religious life, acts of charity, as well as sound devotion and abundant and constant spiritual fruits. The
contribution of these fruits to the growth of ecclesial communion is to be evaluated.

Art. 15 — Among the negative criteria, one should carefully consider:

1°. The possibility of a manifest error about the event;

2°. Potential doctrinal errors. One must consider the possibility that the person claiming to be the recipient of the



41

events of supernatural origin may have added—even unconsciously—purely human elements or some error of a
natural order to a private revelation, not due to bad intentions, but to the subjective perception of the
phenomenon;

3°. A sectarian spirit that breeds division in the Church;

4°. An overt pursuit of profit, power, fame, social recognition, or other personal interest closely linked to the
event;

5°. Gravely immoral actions committed by the subject or the subject’s followers at or around the time of the
event;

6°. Psychological alterations or psychopathic tendencies in the person that may have exerted an influence on
the alleged supernatural event. Also, any psychosis, collective hysteria, and other elements traceable to a
pathological context should be considered.

Art. 16 — The use of purported supernatural experiences or recognized mystical elements as a means of or a
pretext for exerting control over people or carrying out abuses is to be considered of particular moral gravity.

Art. 17 — The evaluation of the results of the investigation into the alleged supernatural phenomena referred to in
Art. 7 § 1 shall be carried out with care and diligence, respecting both the persons involved and any technical-
scientific examination that was conducted on the alleged supernatural phenomenon.

Conclusory Phase

Art. 18 — After completing the investigation, carefully examining the events and the information that has been
gathered,[22] considering the impact that the alleged occurrences have had on the People of God entrusted to
him, and taking special account of the abundance of the spiritual fruits brought about by any new devotion that
may have emerged, the Diocesan Bishop, with the help of the Delegate, should prepare a report on the alleged
phenomenon. Taking into account all the facts of the case, both positive and negative, he shall prepare a
personal Votum on the matter, in which he proposes to the Dicastery a final judgment that normally follows one
of the following formulas:[23]

1°. Nihil obstat

2°. Prae oculis habeatur

3°. Curatur

4°. Sub mandato

5°. Prohibetur et obstruatur

6°. Declaratio de non supernaturalitate

Art. 19 — When the investigation is concluded, all the acts related to the case are transmitted to the Dicastery for
the Doctrine of the Faith for final approval.

Art. 20 — The Dicastery will then proceed to examine the acts of the case, evaluating the moral and doctrinal
elements of the spiritual experience, the use that has been made of it, and the Votum of the Diocesan Bishop.
The Dicastery may request further information from the Diocesan Bishop, seek other opinions, or, in rare
instances, even proceed to a new examination of the case separate from the one carried out by the Diocesan



42

Bishop. In light of its examination, the Dicastery will either confirm or not confirm the determination proposed by
the Diocesan Bishop.

Art. 21 § 1 — Upon receiving the Dicastery’s response, unless directed otherwise, the Diocesan Bishop, in
agreement with the Dicastery, will clearly make known to the People of God the judgment on the events in
question.

§ 2 - The Diocesan Bishop will inform the national Episcopal Conference of the determination approved by the
Dicastery.

Art. 22 § 1 — In cases where a Nihil obstatis granted (cf. Art. 18, 1°), the Diocesan Bishop will pay the utmost
attention to the correct appreciation of the fruits resulting from the examined phenomenon, while also continuing
to exercise vigilance over it with prudent attention. In such a case, the Diocesan Bishop will clearly indicate,
through a decree, the nature of the authorization and the limits of any permitted veneration, specifying that the
faithful “are authorized to give to it their adherence in a prudent manner.”[24]

§ 2 - The Diocesan Bishop will also take care to ensure that the faithful do not consider any of the
determinations as an approval of the supernatural nature of the phenomenon itself.

§ 3 - The Dicastery, in any case, reserves the right to intervene again depending on the development of the
phenomenon in question.

Art. 23 § 1 — If a precautionary (cf. Art. 18, 2-4°) or a negative (cf. Art. 18, 5-6°) determination is made, the
Diocesan Bishop must formally make it known, after having obtained the Dicastery’s approval. In the
announcement, the Bishop should use clear and easily understandable language. Moreover, to foster the growth
of a healthy spirituality, he should consider the advisability of making known the reasons for the decision and its
doctrinal basis in the Catholic Faith.

§ 2 - In communicating a negative decision, the Diocesan Bishop may omit information that might cause unjust
detriment to the persons involved.

§ 3 - If the dissemination of writings of messages continues, the legitimate pastors are to be vigilant according to
can. 823 CIC (cf. cann. 652 § 2; 654 CCEQ), admonishing abuses and whatever brings damage to right faith
and good morals or is otherwise dangerous for the welfare of souls. Ordinary measures may be used for this
purpose, including penal precepts (cf. can. 1319 CIC; can. 1406 CCEO).

§ 4 - It is particularly appropriate to make use of the measures named in § 3 (above) when the behaviors to be
corrected involve objects or places connected to alleged supernatural phenomena.

Art. 24 — Regardless of the final approved determination, the Diocesan Bishop, either personally or through a
Delegate, must continue to watch over the phenomenon and the people involved, exercising his ordinary power.

Art. 25 — If the alleged supernatural phenomena can be traced with certainty to a deliberate intent to bewilder
and deceive others for ulterior motives (such as for profit or other personal interests), the Diocesan Bishop will
apply, on a case-by-case basis, the relevant canonical penal norms in force.

Art. 26 — The Dicastery for the Doctrine of the Faith can intervene motu proprio at any moment and stage of the
discernment regarding alleged supernatural phenomena.

Art. 27 — These Norms entirely replace the previous Norms of 25 February 1978.

The Supreme Pontiff, Francis, at the Audience granted to the undersigned Prefect of the Dicastery for the



43

Doctrine of the Faith, together with the Secretary for the Doctrinal Section of the same Dicastery, on 4 May
2024, approved these Norms, which were deliberated in the Ordinary Session of this Dicastery on 17 April 2024,
and he ordered their publication, establishing that they enter into effect on 19 May 2024, the Solemnity of
Pentecost.

Given in Rome, at the Dicastery for the Doctrine of the Faith on 17 May 2024.

Victor Manuel Card. Fernandez

Prefect

Msgr. Armando Matteo

Secretary

for the Doctrinal Section

Ex Audientia Die 4.5.2024

FRANCISCUS

[1] John of the Cross, The Dark Nightll, 17, 6, in in Id., The Collected Works of St. John of the Cross, ICS
Publications, Washington, D.C. 20173, pp. 437-438.

[2] Id., The Spiritual Canticle B, prol., 1, in op. cit., p. 470.

[3]11d., The Dark Nightll, 17, 8, in op. cit., p. 438.

[4]11d., The Living Flame of Love B ll, 47, in op. cit., p. 692.

[5] Benedict XVI, Post-Synodal Apostolic Exhortation Verbum Domini (30 September 2010), no. 14: AAS 102
(2010), p. 696.

[6] K. Rahner, Visions and Prophecies, Burns & Oates, London 1963, p. 73. Emphasis added.

[7] Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution Dei Verbum (18 November 1965), no. 4. AAS 58
(1966), p. 819.

[8] John of the Cross, The Ascent of Mount Carmel, 2, 22, 3-5, in |d., The Collected Works of St. John of the
Cross, ICS Publications, Washington, D.C. 20173, p. 230. Cf. Catechism of the Catholic Church, no. 65.

[9] Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution Dei Verbum (18 November 1965), no. 5: AAS 58
(1966), p. 819.

[10] John of the Cross, The Spiritual Canticle B, 37, 4, in op. cit., pp. 615-616.

[11] Catechism of the Catholic Church, no. 67. Cf. Congregation for the Doctrine of the Faith, The Message of
Fatima (26 June 2000), Libreria Editrice Vaticana, Vatican City 2000.



44

[12] Cf. Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution Lumen Gentium (7 December 1965), nos.
39-42: AAS 57 (1965), pp. 44-49; Francis, Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate (19 March 2018), nn. 10-
18, 143: AAS 110 (2018), pp. 1114-1116, 1150-1151; Id., Apostolic Letter Totum Amoris Est (28 December
2022), passim: L’'Osservatore Romano, 28 December 2022, pp. 8-10.

[13] Francis, Apostolic Exhortation C’est la confiance (15 October 2023), no. 35: L’Osservatore Romano, 16
October 2023, p. 3.

[14] Cf. Francis, Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate (19 March 2018), nos. 166 and 173: AAS 110
(2018), pp. 1157 and 1159-1160.

[15] John Paul Il, Message for the World Congress of Ecclesial Movements and New Communities (27 May
1998), no. 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI 1: 1998, Libreria Editrice Vaticana, Vatican City 2000, p.
1064. Cf. Benedict XVI, Post-Synodal Apostolic Exhortation Verbum Domini (30 September 2010), no. 14: AAS
102 (2010), p. 696.

[16] Sacra Rituum Congregatio, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei Gemmae Galgani, virginis
saecularis: AAS 24 (1932), p. 57. In English translation, it reads: “[Pius Xl] happily chose to dwell on the heroic
virtues of this innocent as well as penitent girl, without, however, by the present decree (which, of course, is
never usually done) passing judgment on the supernatural charisms of the Servant of God.”

[17] Dicastery for the Doctrine of the Faith, Letter to the Bishop of Como about an Alleged Visionary (25
September 2023).

[18] The expression “in the midst of” does not mean “by means of” or “through,” but indicates that even though a
certain context is not necessarily of supernatural origin, the Holy Spirit is working good things.

[19] Or one of the other ecclesiastical authorities referred to in Arts. 4-6.

[20] Such as a medical doctor (and preferably one who specializes in a related discipline, such as psychiatry or
hematology), a biologist, a chemist, etc.

[21] Cf. cann. 983 § 1; 1550 § 2, 2° CIC; cann. 733 § 1; 1231 § 1, 2° CCEO; Congregation for the Causes of
Saints, Instruction “Sanctorum Mater” for Conducting Diocesan or Eparchial Inquiries in the Causes of Saints (17
May 2007), artt. 101-102: AAS 99 (2007), p. 494; Apostolic Penitentiary, Note on the Importance of the Internal
Forum and the Inviolability of the Sacramental Seal (29 June 2019): AAS 111 (2019), pp- 1215-1218.

[22] All testimonial evidence should also be thoroughly evaluated by carefully applying all the criteria in light of
the canonical norms regarding the probative force of testimonies (cf. ex analogia can. 1572 CIC; can. 1253
CCEO).

[23] See above, |, pars. 17-22.

[24] Benedict XVI, Post-Synodal Apostolic Exhortation Verbum Domini (30 September 2010), no. 14: AAS 102
(2010), p. 696. The paragraph in full states, “Ecclesiastical approval of a private revelation essentially means
that its message contains nothing contrary to faith and morals; it is licit to make it public and the faithful are
authorized to give to it their adherence in a prudent manner. [...] It is a help which is proffered, but its use is not
obligatory. In any event, it must be a matter of nourishing faith, hope and love, which are for everyone the
permanent path of salvation.”

[00842-EN.01] [Original text: Italian]



45

Traduzione in linqua tedesca

NORMEN

FUR DAS VERFAHREN ZUR BEURTEILUNG MUTMASSLICHER
UBERNATURLICHER PHANOMENE

Prasentation

Im Héren auf den Geist,
der im gldubigen Volk Gottes wirkt

Gott ist gegenwartig und handelt in unserer Geschichte. Der Heilige Geist, der dem Herzen des auferstandenen
Christus entspringt, wirkt in der Kirche mit géttlicher Freiheit und gewahrt uns viele kostbare Gaben, die uns auf
unserem Lebensweg helfen und unser geistliches Reifen in Treue zum Evangelium férdern. Dieses Wirken des
Heiligen Geistes schlie3t auch die Mdglichkeit ein, unsere Herzen durch bestimmte tGbernatirliche Ereignisse zu
erreichen, wie Erscheinungen oder Visionen von Christus oder der Heiligen Jungfrau und andere Phanomene.

Oft haben diese Ereignisse einen groRen Reichtum an geistlichen Friichten, an Wachstum im Glauben, an
Frommigkeit und Geschwisterlichkeit und Dienstbereitschaft hervorgebracht und in einigen Fallen sind dadurch
verschiedene Wallfahrtsorte Uber die ganze Welt verstreut entstanden, die heute zu einem Kernteil der
Volksfrommigkeit vieler Vélker geworden sind. Es gibt so viel Leben und Schénheit, die der Herr jenseits unserer
gedanklichen Schemata und Verfahrensweisen sat! Aus diesem Grund sind die Normen fiir das Verfahren zur
Beurteilung mutmallicher (ibernatiirlicher Phdnomene, die wir jetzt vorstellen, nicht unbedingt als Kontrolle
gedacht und noch weniger als Versuch, den Geist auszuldschen. In den positivsten Fallen von Ereignissen
mutmaflichen tbernatirlichen Ursprungs wird namlich ,der Dibzesanbischof ermutigt, den pastoralen Wert
dieses spirituellen Angebots zu schétzen und auch dessen Verbreitung zu férdern® (I, Nr. 17).

HI. Johannes vom Kreuz stellte fest, ,wie unzulanglich und unzureichend und in gewisser Weise ungeeignet alle
Ausdriicke und Worte sind, mit denen man in diesem Leben von den géttlichen Dingen spricht“[1]. Niemand
kann die unergriindlichen Wege Gottes in den Menschen vollstandig ausdriicken: ,Daraus ergibt sich, dass die
heiligen Kirchenlehrer, auch wenn sie noch so viel sagen oder noch mehr sagen wirden, dies doch nie mit
Worten zu Ende erklaren kénnen, genauso wenig wie es mit Worten gesagt werden konnte“[2]. Weil ,dieser
Weg, zu Gott zu gehen, so geheim und verdeckt ist flir den Sinn der menschlichen Seele, wie es eine Stralle
durchs Meer fir die Sinne des Leibes ist, deren Pfade und Spuren man nicht verfolgen kann“[3]. In der Tat: ,Er
ist der Ubernatirliche Baumeister, der ungezwungen in jeder Seele ein Gebaude auffiihren wird, so wie es ihm
gefallt“[4].

Gleichzeitig muss anerkannt werden, dass in einigen Fallen von Ereignissen, die mutmallichen Gbernatirlichen
Ursprungs sind, sehr ernste Probleme zum Schaden der Glaubigen auftreten, und in diesen Fallen muss die
Kirche mit all ihrer pastoralen Firsorge handeln. Ich beziehe mich zum Beispiel auf den Gebrauch solcher
Phanomene zur Erlangung von ,Profit, Macht, Ruhm, sozialer Berlihmtheit, persénlichen Interessen® (Il, Art. 15,
4°), was sogar so weit gehen kann, dass die Mdglichkeit besteht, schwerwiegende unmoralische Handlungen zu
begehen (vgl. Il, Art. 15, 5°) oder sogar ,als Mittel oder Vorwand, um Menschen zu beherrschen oder
Missbrauch zu begehen” (ll, Art. 16).

Man darf auch nicht aul3er Acht lassen, dass es bei solchen Ereignissen zu Irrtiimern in der Glaubenslehre, zu
einer unangemessenen Verklrzung der Botschaft des Evangeliums, zur Verbreitung eines sektiererischen
Geistes usw. kommen kann. Schlie8lich besteht auch die Mdglichkeit, dass die Glaubigen in den Bann eines
einer gottlichen Initiative zugeschrieben Ereignisses geraten, das aber lediglich Frucht der Phantasie, des
Strebens nach etwas Neuem, der Mythomanie oder der Neigung zur Verfalschung ist.

Die Kirche braucht daher fiir ihre Unterscheidung in diesem Bereich klare Verfahren. Die bis heute giiltigen



46

Normen fiir das Verfahren zur Beurteilung mutmalllicher Erscheinungen und Offenbarungen wurden 1978, also
vor mehr als vierzig Jahren, vom HI. Paul VI. in forma reservata verabschiedet und erst 33 Jahre spater, im
Jahre 2011, offiziell veroffentlicht.

Die vorliegende Uberarbeitung

Beim Anwenden der Normen von 1978 wurde jedoch festgestellt, dass die Entscheidungen sehr lange dauerten,
sogar mehrere Jahrzehnte, und dass auf diese Weise die notwendige kirchliche Unterscheidung zu spat kam.

Ihre Uberarbeitung begann 2019 im Rahmen der verschiedenen von der damaligen Glaubenskongregation
vorgesehenen Konsultationen (Kongress, Konsultorenversammlung, Feria IV und Plenaria). Im Laufe dieser finf
Jahren wurden mehrere Revisionsvorschlage ausgearbeitet, die jedoch alle als unzureichend beurteilt wurden.

Der Kongress des Dikasteriums vom 16. November 2023 erkannte schlieBlich die Notwendigkeit einer
umfassenden und radikalen Uberarbeitung des bis dahin ausgearbeiteten Konzepts und es wurde ein neuer
Entwurf des Dokuments erstellt, der vollig neu im Sinne einer groReren Klarheit bezlglich der Rollen des
Diozesanbischofs und des Dikasteriums gedacht wurde.

Der neue Entwurf wurde am 4. Marz 2024 einer kleinbesetzten Konsultorenversammlung vorgelegt, bei der die
allgemeine Beurteilung positiv ausfiel, wobei dennoch einige Anmerkungen zur Verbesserung gemacht wurden,
die in den nachfolgenden Entwurf des Dokuments Aufnahme fanden.

Der Text wurde dann der Feria IV des Dikasteriums am 17. April 2024 vorgelegt, bei der die Mitglieder,
Kardinale- und Bischofe, ihre Zustimmung gaben. Schliefdlich wurden die neuen Normen am 4. Mai 2024 dem
Heiligen Vater vorgelegt, der sie approbiert und ihre Veréffentlichung sowie ihr Inkrafttreten fir den 19. Mai
2024, dem Hohen Pfingstfest, angeordnet hat.

Griinde fiir die Neufassung der Normen

Im Vorwort zur Veroffentlichung der Normen von 1978, geschehen im Jahr 2011, stellte der damalige Prafekt,
Kard. William Levada, klar, dass dasselbe Dikasterium fir die Untersuchung von Fallen von ,Erscheinungen,
Visionen und Botschaften, denen ein Gbernatirlicher Ursprung zugeschrieben wird“ zustandig sei. In diesen
Normen heildt es namlich, dass es ,der HI. Kongregation zu[kommt], die Vorgehensweise des Ordinarius zu
prifen und zu billigen® oder ,eine neue Untersuchung [...] einzuleiten® (1V, 2).

In der Vergangenheit schien der Heilige Stuhl Aussagen von Bischéfen wie diese zu akzeptieren: ,les fidéles
sont fondés a la croire indubitable et certaine® (Dekret des Bischofs von Grenoble, 19. September 1851), ,Die
Realitat des Tranenflusses kann nicht bezweifelt werden® (Bischéfe von Sizilien, 12. Dezember 1953). Diese
AuRerungen standen jedoch im Widerspruch zu der Uberzeugung der Kirche, dass die Glaubigen nicht
verpflichtet sind, die Echtheit dieser Ereignisse zu akzeptieren. Daher stellte das Heilige Offizium einige Monate
nach diesem letzten Fall klar, dass es ,noch keine Entscheidung beziiglich der Madonnina delle Lacrime
[Syrakus/Sizilien] getroffen hat“ (2. Oktober 1954). Des Weiteren, in jingerer Zeit erklarte die damalige
Kongregation fiir die Glaubenslehre unter Bezugnahme auf den Fall (der Erscheinungen von) Fatima, dass die
kirchliche Anerkennung einer Privatoffenbarung hervorhebt: ,Die betreffende Botschaft enthalt nichts, was dem
Glauben und den guten Sitten entgegensteht” (26. Juni 2000).

Trotz dieser klaren Stellungnahme waren die vom Dikasterium selbst in jungster Zeit angewandten Verfahren de
facto auf eine Erklarung der ,Ubernatiirlichkeit* oder ,Nicht-Ubernatiirlichkeit* seitens des Bischofs ausgerichtet,
so dass einige Bischofe auf der Moglichkeit bestanden, eine solche positive Erklarung abzugeben. Sogar in
jungster Zeit wollten sich einige Bischoéfe in Worten wie diesen ausdriicken: ,Ich stelle die absolute Wahrheit der
Tatsachen fest", ,die Glaubigen miissen zweifellos als wahr ansehen...®, usw. Diese Ausdriicke verleiteten die
Glaubigen in der Tat zu der Annahme, sie seien verpflichtet, an diese Erscheinungen zu glauben, die manchmal
mehr geschatzt wurden als das Evangelium selbst.



a7

Bei der Behandlung solcher Falle und insbesondere bei der Abfassung einer Verlautbarung gingen einige
Bischofe dazu lber, das Dikasterium vorab um die erforderliche Genehmigung zu bitten. Wenn sie dazu
autorisiert wurden, waren die Bischofe jedoch gebeten, das Dikasterium in der Verlautbarung nicht zu nennen.
Dies war zum Beispiel in den wenigen Fallen der Fall, die in den letzten Jahrzehnten zu einem Ergebnis geflhrt
haben: ,Sans impliquer notre Congrégation® (Brief an den Bischof von Gap, 3. August 2007); ,Das Dikasterium
sollte nicht in eine solche Erklarung einbezogen werden® (Kongress vom 11. Mai 2001, betreffend den Bischof
von Gikongoro). Das heif3t, der Bischof war nicht autorisiert zu erwahnen, dass eine Genehmigung des
Dikasteriums vorlag. Gleichzeitig baten einige andere Bischéfe, deren Didzesen ebenfalls von diesen
Phanomenen betroffen waren, das Dikasterium um eine Stellungnahme, um mehr Klarheit zu erlangen.

Diese besondere Vorgehensweise, die nicht wenig Verwirrung gestiftet hat, hilft zu verstehen, dass die Normen
von 1978 nicht mehr ausreichend und angemessen sind, um die Arbeit sowohl der Bischoéfe als auch des
Dikasteriums zu leiten, und dies wird heute noch problematischer, da es schwierig ist, dass ein Phanomen auf
eine Stadt oder eine Di6zese begrenzt bleibt. Diese Feststellung war bereits in der damaligen
Glaubenskongregation wahrend der Vollversammlung von 1974 gemacht worden, als die Mitglieder
anerkannten, dass ein Ereignis angeblich Gbernatirlichen Ursprungs oft ,unvermeidlich die Grenzen einer
Dibézese und sogar einer Nation Gberschreitet und [...] der Fall automatisch Ausmal3e erreicht, die ein Eingreifen
der héchsten Autoritat der Kirche rechtfertigen kdnnen®. Gleichzeitig raumten die Normen von 1978 ein, dass es
»Schwieriger, wenn nicht fast unmdglich [wurde], mit der gebotenen Schnelligkeit jenes Urteil zu fallen, das in der
Vergangenheit die Untersuchungen zur Sache abgeschlossen hat (constat de supernaturalitate, non constat de
supernaturalitate)“ (Normen von 1978, Vorbemerkung).

Die Erwartung einer Erklarung tiber die Ubernatiirlichkeit eines Ereignisses hat dazu gefiihrt, dass nur in sehr
wenigen Fallen eine klare Entscheidung getroffen wurde. In der Tat wurden nach 1950 nicht mehr als sechs
Falle offiziell geklart, obwohl die Phdnomene oft ohne klare Anleitung und unter Beteiligung von Menschen aus
vielen Diézesen zunahmen. Es ist daher anzunehmen, dass viele andere Falle anders oder gar nicht behandelt
wurden.

Um die Lésung eines konkreten Falles, bei dem es um ein Ereignis mutmalRlichen ibernattrlichen Ursprungs
ging, nicht langer hinauszuzdgern, hat das Dikasterium dem Heiligen Vater kirzlich vorgeschlagen, die
entsprechende Untersuchung nicht mit einer Erklarung de supernaturalitate, sondern mit einem Nihil obstat
abzuschliel3en, das dem Bischof gestatten wirde, aus diesem geistlichen Phanomen pastoralen Nutzen zu
ziehen. Diese Erklarung wurde abgegeben, nachdem die verschiedenen geistlichen und pastoralen Friichte und
das Fehlen groRerer Kritikpunkte an diesem Ereignis bewertet worden waren. Der Heilige Vater betrachtete
diesen Vorschlag als eine ,gerechte Lésung®.

Neue Aspekte

Die oben genannten Elemente haben uns dazu veranlasst, mit den neuen Normen ein anderes, aber auch ein
reichhaltigeres Verfahren als in der Vergangenheit vorzuschlagen, und zwar mit sechs mdglichen prudenziellen
Schlussfolgerungen, die die Seelsorge im Zusammenhang mit Ereignissen mutmallich Gbernatirlichen
Ursprungs orientieren kénnen (vgl. I, Nrn. 17-22). Der Vorschlag dieser sechs endgiiltigen Festlegungen
ermoglicht es dem Dikasterium und den Bischofen, die Probleme der sehr unterschiedlichen Falle, von denen
sie Kenntnis haben, angemessen zu behandeln.

Diese méglichen Schlussfolgerungen beinhalten normalerweise keine Erklarung tiber die Ubernattirlichkeit des
zu beurteilenden Phanomens, d. h. die Méglichkeit, mit moralischer Gewissheit zu bejahen, dass dies auf eine
Entscheidung Gottes zurlickgeht, der es direkt gewollt hat. Stattdessen bedeutet die Gewahrung eines Nihil
obstat lediglich, wie Papst Benedikt XVI. bereits erlauterte, dass es Glaubigen in Bezug auf dieses Phanomen
.gestattet [ist], ih[m] in kluger Weise ihre Zustimmung zu schenken®. Da es sich nicht um eine Erklarung tber die
Ubernatiirlichkeit der Tatsachen handelt, wird noch deutlicher, wie auch Papst Benedikt XVI. sagte, dass es sich
nur um eine Hilfe handelt, ,von der man nicht Gebrauch machen muR3“[5]. Auf der anderen Seite lasst diese
Intervention nattrlich die Mdglichkeit offen, dass unter Berlicksichtigung der (nachfolgenden) Entwicklung der
(Devotion), in Zukunft eine andere Intervention notwendig sein kénnte.



48

Es sei auch darauf hingewiesen, dass das Erreichen einer Feststellung der ,Ubernatiirlichkeit* naturgeman nicht
nur eine entsprechende Zeit fir die Priifung erfordert, sondern auch dazu fiihren kann, dass man heute ein
Urteil Giber die ,Ubernatiirlichkeit* und Jahre spater ein Urteil Giber die ,Nicht-Ubernatiirlichkeit* fallt, wie es in der
Tat geschehen ist. Es sei an einen Fall von angeblichen Erscheinungen aus den 1950er Jahren erinnert, bei
dem der Bischof 1956 ein endgiiltiges Urteil Giber die ,Nicht-Ubernatiirlichkeit* abgab. Im folgenden Jahr
approbierte das damalige Heilige Offizium die Mallnahmen dieses Bischofs. Danach wurde die Approbation fiir
diese Verehrung erneut beantragt, worauf 1974 die Kongregation fir die Glaubenslehre nochmals in Bezug auf
dieselben mutmaflichen Erscheinungen erklarte: constat de non supernaturalitate. 1996 erkannte daraufhin der
Ortsbischof die Verehrung an, und ein anderer Bischof, desselben Ditzese, erkannte 2002 den ,ubernatirlichen
Ursprung® der Erscheinungen an, und die Verehrung verbreitete sich in anderen Landern. Auf Ersuchen der
damaligen Kongregation fiir die Glaubenslehre bekraftigte schlieRlich im Jahr 2020 ein neuer Bischof ,das
negative Urteil, das zuvor von derselben Kongregation gefallt worden war, und ordnete an, dass jegliche
Verbreitung der mutmalilichen Erscheinungen und Offenbarungen eingestellt werden misse. Es dauerte also
etwa siebzig qualende Jahre, bis die ganze Angelegenheit abgeschlossen war.

Heute ist man zu der Uberzeugung gelangt, dass diese komplizierten Situationen, die bei den Glaubigen
Verwirrung stiften, immer vermieden werden missen, indem man von einer schnelleren und ausdriicklicheren
Beteiligung dieses Dikasteriums ausgeht und vermeidet, dass die Unterscheidung auf eine Erklarung der
,Ubernatiirlichkeit* hinausléuft, in Verbindung mit hohen Erwartungen, Angsten und sogar Druck diesbeziglich.
Eine solche Erklarung der ,Ubernatirlichkeit* wird in der Regel entweder durch ein Nihil obstat ersetzt, das ein
positives pastorales Wirken erlaubt, oder durch eine andere, der konkreten Situation angemessene Festlegung.

Das in den neuen Normen vorgesehene Verfahren mit dem Vorschlag von sechs moglichen prudenziellen

Entscheidungen ermdéglicht es, innerhalb einer zumutbareren Zeit zu einer Entscheidung zu gelangen, die dem
Bischof hilft, die Situation in Bezug auf Ereignisse mutma@lich tibernatirlichen Ursprungs zu steuern, bevor sie
sehr problematische Ausmalie annehmen, ohne dass die notwendige kirchliche Unterscheidung getroffen wird.

Dennoch bleibt die Méglichkeit bestehen, dass der Heilige Vater auf einem ganz auRerordentlichen Weg
eingreift, indem er ein Verfahren fiir eine eventuelle Erklarung der Ubernatiirlichkeit der Ereignisse genehmigt:
dies ist in der Tat eine Ausnahme, die in den letzten Jahrhunderten nur in sehr wenigen Fallen vorgekommen
ist.

Andererseits bleibt, wie in den neuen Normen vorgesehen, die Moglichkeit einer Erklarung der ,Nicht-
Ubernatiirlichkeit* nur dann bestehen, wenn objektive Anzeichen auftauchen, die eindeutig auf eine Manipulation
hinweisen, die dem Phanomen zugrunde liegt, z. B. wenn ein angeblicher Seher behauptet, gelogen zu haben,
oder wenn Beweise darauf hindeuten, dass das Blut eines Kruzifixes dem angeblichen Seher gehort, usw.

Anerkennung eines Wirkens des Geistes

In den meisten Heiligtiimern, die heute bevorzugte Orte der Volksfrommigkeit des Gottesvolkes sind, hat es im
Laufe der dort vollzogenen Verehrung nie eine Erklarung (iber die Ubernatiirlichkeit der Tatsachen gegeben, die
Anlass zu dieser Andacht gaben. Der sensus fidelium hat gespurt, dass dort ein Wirken des Heiligen Geistes
stattfindet, und es sind keine schwerwiegenden Kritikpunkte aufgetreten, die ein Eingreifen der Oberhirten
erfordert hatten.

In vielen Fallen war die Anwesenheit des Bischofs und der Priester bei bestimmten Anlassen wie Wallfahrten
oder bestimmter Messfeiern eine implizite Form der Anerkennung, dass es keine ernsthaften Einwande gab und
dass diese geistliche Erfahrung einen positiven Einfluss auf das Leben der Glaubigen austibte.

In jedem Fall erlaubt ein Nihil obstat den Seelsorgern, ohne Zweifel oder Zégern zu handeln, um an der Seite
des Volkes Gottes zu sein und die Gaben des Heiligen Geistes zu empfangen, die inmitten von diesen
Ereignissen auftreten kénnen. Der Ausdruck ,inmitten von®, der in den neuen Normen verwendet wird, hilft zu
verstehen, dass man, auch wenn man keine Erklarung tiber die Ubernatiirlichkeit des Ereignisses selbst abgibt,
dennoch die Zeichen eines Ubernatirlichen Wirkens des Heiligen Geistes im Kontext des Geschehens klar



49

anerkennt.

In anderen Fallen besteht neben dieser Anerkennung die Notwendigkeit einer gewissen Klarung oder Lauterung.
Es kann namlich vorkommen, dass in einer konkreten Situation auftretende, echte Handlungen des Heiligen
Geistes, die man richtig wertschatzen kann, mit rein menschlichen Elementen vermischt erscheinen, wie
personliche Wiinsche, Erinnerungen, manchmal zwanghafte Vorstellungen, oder mit ,einem Irrtum nattrlicher
Art, der nicht auf eine bose Absicht, sondern auf die subjektive Wahrnehmung des Ph&dnomens zurlckzufihren
ist“ (I, Art. 15, 2°). Aullerdem: ,Man kann gar nicht ohne weiteres ein Erlebnis, das sich als Vision gibt, vor das
strenge Dilemma stellen, entweder in allen Punkten richtig zu sein oder als Ganzes fiir menschliche oder
teuflische lllusion oder Betrug zu gelten“[6].

Die Beteiligung und die Begleitung durch das Dikasterium

Es ist wichtig zu verstehen, dass die neuen Normen die Zustandigkeit des Dikasteriums schwarz auf weif}
bestimmen. Einerseits bleibt es dabei, dass die Unterscheidung die Aufgabe des Di6zesanbischofs ist.
Andererseits, in Anbetracht der Tatsache, dass diese Phdnomene heute mehr denn je viele Menschen betreffen,
die anderen Didézesen angehdren, und sich schnell in verschiedenen Regionen und Landern ausbreiten, legen
die neuen Normen fest, dass das Dikasterium konsultiert werden und immer eingreifen muss, um die endgiiltige
Zustimmung zu den Entscheidungen des Bischofs zu geben, bevor dieser eine Entscheidung Gber ein Ereignis
mutmallichen Ubernatirlichen Ursprungs veroffentlicht. Wahrend das Dikasterium friiher intervenierte, der
Bischof aber gebeten wurde, das Dikasterium nicht einmal zu nennen, bekundet es heute 6ffentlich seine
Beteiligung und begleitet den Bischof bei der endgiiltigen Entscheidung. Bei der Bekanntgabe der Entscheidung
heil3t es dann: ,im Einvernehmen mit dem Dikasterium fiir die Glaubenslehre®.

In jedem Fall, wie bereits in den Normen von 1978 (IV, 1 b) beriicksichtigt, sehen die neuen Normen auch vor,
dass das Dikasterium in bestimmten Fallen motu proprio eingreifen kann (I, Art. 26). Tatsachlich sehen die
neuen Normen vor, dass nach der klaren Entscheidung ,das Dikasterium [...] sich in jedem Fall das Recht
vor[behalt], je nach Entwicklung des Phadnomens erneut zu intervenieren® (I, Art. 22 §3) und bitten den Bischof,
zum Wohl der Glaubigen ,weiterhin zu wachen® (ll, Art. 24).

Gott ist in der Geschichte der Menschheit immer gegenwartig und hért nicht auf, uns durch das Wirken des
Heiligen Geistes seine Gnadengaben zu senden, um unseren Glauben an Jesus Christus, den Retter der Welt,
von Tag zu Tag zu erneuern. Es ist Aufgabe der Hirten der Kirche, ihre Glaubigen immer wieder auf diese
liebende Gegenwart der Heiligsten Dreifaltigkeit in unserer Mitte aufmerksam zu machen, ebenso wie es ihre
Aufgabe ist, die Glaubigen vor jeder Tauschung zu bewahren. Diese neuen Normen sind nichts anderes als eine
konkrete Art und Weise, in der sich das Dikasterium fiir die Glaubenslehre in den Dienst der Hirten stellt, um auf
den Geist zu héren, der im glaubigen Volk Gottes wirkt.

Victor Manuel Kard. Fernandez

Préafekt

Einleitung

1. Jesus Christus ist das endgiiltige Wort Gottes, ,der Erste und der Letzte” (Offb 1,17). Er ist die Fille und die
Erfillung der Offenbarung: Alles, was Gott offenbaren wollte, hat er durch seinen Sohn, das fleischgewordene
Wort, getan. Daher ist ,die christliche Heilsordnung, ndmlich der neue und endgultige Bund, untberholbar, und
es ist keine neue o6ffentliche Offenbarung mehr zu erwarten vor der Erscheinung unseres Herrn Jesus Christus
in Herrlichkeit“[7].

2. In dem geoffenbarten Wort ist alles enthalten, was das christliche Leben braucht. Der heilige Johannes vom
Kreuz sagt, dass der Vater ,Denn indem er uns seinen Sohn gab, und den gab er uns ja, der sein einziges Wort
ist, und er kein anderes hat, hat er uns in diesem einen Wort alles zugleich und auf einmal gesagt, und mehr hat



50

er nicht zu sagen. [...] [Er hat] nichts weiter zu sagen [...], denn das, was er friher stlickerweise zu den
Propheten sprach, das hat er in ihm ganz ausgesagt, indem er uns ,den Alles‘ gab, der sein Sohn ist. Wer
deshalb jetzt noch Gott befragen oder eine Vision oder Offenbarung von ihm wiinschen wollte, beginge nicht nur
eine Dummbheit, sondern er wiirde Gott eine Beleidigung zufligen, weil er seine Augen nicht ganz und gar auf
Christus richtet, ohne noch etwas anderes oder Neues zu wollen“[8].

3. In der Zeit der Kirche fiihrt der Heilige Geist die Glaubigen in jedem Zeitalter ,in die ganze Wahrheit* (Joh
16,13), um ,um das Verstandnis der Offenbarung mehr und mehr zu vertiefen“[9]. Der Heilige Geist ist es in der
Tat, der uns immer mehr zum Verstandnis des Geheimnisses Christi fihrt, denn ,wie viele Geheimnisse und
Wunder sie [die heiligen Lehrer] auch aufgedeckt oder in diesem Leben verstanden haben [...] gibt es viel, was
in Christus zu vertiefen ist, denn er ist wie ein Uberreiches Bergwerk mit vielen Gangen voll von Schatzen,
niemals findet man fiir sie einen Schluss- und Endpunkt, mag man sich noch so sehr in sie vertiefen, im
Gegenteil, in jedem Gang kommt man da und dort zum Auffinden von neuen Adern mit neuen Reichtimern“[10].

4. Wenn einerseits alles, was Gott offenbaren wollte, er durch seinen Sohn vollzogen hat und in der Kirche
Christi jedem Getauften die gewohnlichen Mittel der Heiligkeit zur Verfliigung stehen, so kann andererseits der
Heilige Geist einigen Menschen ganz besondere Glaubenserfahrungen schenken, die ,nicht dazu da [sind], die
endglltige Offenbarung Christi zu ,vervollkommnen* oder zu ,vervollstandigen’, sondern sollen helfen, in einem
bestimmten Zeitalter tiefer aus ihr zu leben“[11].

5. Die Heiligkeit ist in der Tat eine Berufung, die alle Getauften betrifft: Sie wird durch ein Leben des Gebets und
der Teilnahme am sakramentalen Leben genahrt und driickt sich in einer Existenz aus, die von der Liebe zu
Gott und zum Néachsten durchdrungen ist.[12] In der Kirche empfangen wir die Liebe Gottes, die sich in Christus
vollstandig gezeigt hat (vgl. Joh 3,16) und die ,ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns
gegeben ist* (R6m 5,5) ist. Wer sich vom Heiligen Geist fligsam leiten |asst, erfahrt die Gegenwart und das
Wirken der Dreifaltigkeit, so dass eine so gelebte Existenz, wie Papst Franziskus lehrt, zu einem mystischen
Leben fiihrt, das ,auch ohne aullerordentliche Phanomene, allen Glaubigen als eine tagliche Erfahrung der
Liebe anbietet‘[13].

6. Allerdings gibt es manchmal Phanomene (z. B. behauptete Erscheinungen, Visionen, innere oder dufdere
Einsprechungen, Schriften oder Botschaften, Phdnomene im Zusammenhang mit sakralen Bildern,
psychophysische und andere Phanomene), die die Grenzen der alltaglichen Erfahrung zu lberschreiten
scheinen und sich als mutmaRlich tibernatiirlichen Ursprungs darstellen. Uber solche Ereignisse genau zu
sprechen, kann die Méglichkeiten der menschlichen Sprache Ubersteigen (vgl. 2 Kor 12,2-4). Mit dem
Aufkommen der modernen Kommunikationsmittel kénnen solche Phdnomene die Aufmerksamkeit vieler
Glaubigen auf sich ziehen oder in ihnen Ratlosigkeit bewirken, und die Nachricht davon kann sich sehr schnell
verbreiten, so dass die Hirten der Kirche aufgerufen sind, sich mit solchen Ereignissen zuvorkommend zu
befassen, das heil’t, ihre Frichte zu wirdigen, sie von negativen Elementen zu reinigen oder die Glaubigen vor
den Gefahren zu warnen, die von ihnen ausgehen (vgl. 1 Joh 4,1).

7. Mit der Entwicklung der heutigen Kommunikationsmittel und der Zunahme von Wallfahrten erreichen diese
Phénomene zudem nationale und sogar weltweite Dimensionen, so dass eine Entscheidung, die eine Didzese
betrifft, auch anderswo Auswirkungen hat.

8. Wenn neben besonderen spirituellen Erfahrungen auch physische und psychische Phanomene auftreten, die
nicht unmittelbar mit dem Verstand allein erklart werden kénnen, ist es Aufgabe der Kirche, diese Phanomene
sorgfaltig zu untersuchen und zu beurteilen.

9. In seinem Apostolischen Schreiben Gaudete et exsultate erinnert uns Papst Franziskus daran, dass die
einzige Mdoglichkeit, zu wissen, ob etwas vom Heiligen Geist kommt, die Unterscheidung ist, um die man im
Gebet bitten und die man pflegen muss.[14] Sie ist eine géttliche Gabe, die den Hirten der Kirche hilft, das zu
verwirklichen, was der heilige Paulus sagt: ,Prift alles und behaltet das Gute!” (1 Thess 5,21). Um die
Di6ézesanbischoéfe und die Bischofskonferenzen bei der Unterscheidung in Bezug auf Phanomene, die angeblich
Ubernatirlichen Ursprungs sind, zu unterstiitzen, promulgiert das Dikasterium fir die Glaubenslehre die



51

folgenden Normen fiir das Verfahren zur Beurteilung mutmalilicher (bernattirlicher Phdnomene.
I. ALLGEMEINE RICHTLINIEN
A. Natur der Unterscheidung

10. GemalR den nachstehend aufgefiihrten Normen kann die Kirche die Pflicht wahrnehmen, zu unterscheiden:
a) ob es mdglich ist, in den Phanomenen mutmallichen Ubernatirlichen Ursprungs das Vorhandensein von
Zeichen eines gottlichen Wirkens zu erkennen; b) ob in den mdglichen Schriften oder Botschaften derjenigen,
die an diesen mutmalRlichen Phanomenen beteiligt sind, nichts zu finden ist, was dem Glauben und den Sitten
widerspricht; ¢) ob es zulassig ist, ihre geistlichen Friichte zu wiirdigen, oder ob es notwendig ist, sie von
problematischen Elementen zu reinigen oder die Glaubigen vor den Gefahren zu warnen, die sich aus ihnen
ergeben; d) ob eine Wiirdigung durch die zusténdige kirchlichen Autoritat im Hinblick auf die Seelsorge ratsam
ist.

11. Obwohl die nachfolgenden Bestimmungen die Méglichkeit der Unterscheidung im Sinne von Nr. 10
vorsehen, muss klargestellt werden, dass auf ordentlichem Wege keine positive Anerkennung des géttlichen
Ursprungs mutmallicher Gbernattrlicher Phdnomene durch die kirchliche Autoritat zu erwarten ist.

12. Wenn das Dikasterium ein Nihil obstat gewahrt (vgl. weiter unten, Nr. 17), werden solche Phanomene nicht
zum Glaubensgegenstand — das heil}t, die Glaubigen sind nicht verpflichtet, ihnen Glaubenszustimmung
entgegenzubringen —, sondern, wie in den durch die Kirche anerkannten Charismen, sie ,stellen Wege dar, die
Erkenntnis Christi zu vertiefen und sich ihm grof3ziigiger hinzugeben, und dabei sich gleichzeitig immer mehr in
der Gemeinschaft mit dem ganzen christlichen Volk zu verwurzeln“[15].

13. Andererseits impliziert ein Nihil obstatim Rahmen eines Heiligsprechungsprozesses keine Erklarung tber
die Echtheit von eventuellen Gbernatirlichen Phanomenen im Leben einer Person, wie beispielsweise im Dekret
Uber die Heiligsprechung der heiligen Gemma Galgani dargelegt wurde: «[Pius XI] feliciter elegit ut super
heroicis virtutibus huius innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem panderet, nullo tamen per
praesens decretum (quod quidem numquam fieri solet) prolato iudicio de praeternaturalibus Servae Dei
charismatibus»[16].

14. Gleichzeitig muss festgestellt werden, dass bestimmte Phdnomene, die einen Ubernatirlichen Ursprung
haben kénnten, manchmal mit konfusen menschlichen Erfahrungen, theologisch ungenauen AuRRerungen oder
nicht ganz legitimen Interessen verbunden erscheinen.

15. Die Beurteilung mutmallicher tGbernatirlicher Phanomene erfolgt von Anfang an durch den Diézesanbischof
oder gegebenenfalls durch eine andere kirchliche Autoritat im Sinne der Art. 4-6, im Dialog mit dem
Dikasterium. In jedem Fall, da eine besondere, auf das Wohl des ganzen Volkes Gottes gerichtete
Aufmerksamkeit nie fehlen darf, ,behalt sich dieses Dikasterium [...] das Recht vor, die moralischen und
lehrmafigen Bestandteile dieses geistlichen Phdnomens und dessen Nutzung zu bewerten“[17]. Es darf nicht
Ubersehen werden, dass es bei der Unterscheidung zuweilen auch um Vergehen/Delikte, Manipulation von
Personen, Schadigung der Einheit der Kirche, unrechtmafige finanzielle Vorteile, schwere lehrmafige Fehler
usw. gehen kann, die Skandale verursachen und die Glaubwirdigkeit der Kirche untergraben kénnten.

B. Schlussfolgerungen

16. Die Beurteilung mutmalRlicher Ubernaturlicher Phdnomene kann zu Schlussfolgerungen fuhren, die
normalerweise in einem der folgenden Termini Ausdruck finden werden.

17. Nihil obstat — Auch wenn keine Gewissheit Giber die tUbernatirliche Echtheit des Phanomens gedullert wird,
so werden doch viele Anzeichen fir ein Wirken des Heiligen Geistes ,inmitten[18] einer bestimmten spirituellen
Erfahrung erkannt, und es wurden, zumindest bis dato, keine besonders kritischen oder riskanten Aspekte



52

festgestellt. Aus diesem Grund wird der Di6zesanbischof ermutigt, den pastoralen Wert dieses geistlichen
Angebots zu wirdigen und auch dessen Verbreitung zu férdern, auch durch mégliche Pilgerfahrten zu einem
heiligen Ort.

18. Prae oculis habeatur — Obwohl wichtige positive Zeichen anerkannt werden, werden auch einige Elemente
der Verwirrung oder mégliche Risiken wahrgenommen, die eine sorgfaltige Unterscheidung und Dialog mit den
Empféngern einer bestimmten geistlichen Erfahrung seitens des Diézesanbischofs erfordern. Wenn es sich um
Schriften oder Botschaften handelt, kann eine lehrmaRige Klarung erforderlich sein.

19. Curatur — Es werden mehrere oder bedeutende kritische Elemente festgestellt, aber gleichzeitig ist das
Phanomen bereits weit verbreitet und es sind damit verbundene und nachweisbare geistliche Friichte
vorhanden. Von einem Verbot, das das Volk Gottes verwirren kdnnte, wird in diesem Zusammenhang
abgeraten. In jedem Fall wird der Di6ézesanbischof aufgefordert, dieses Phanomen nicht zu férdern, nach
alternativen Ausdrucksformen von Frommigkeit zu suchen und méglicherweise dessen geistliches und
pastorales Profil neu auszurichten.

20. Sub mandato — Die festgestellten kritischen Punkte beziehen sich nicht auf das Phdnomen selbst, das reich
an positiven Elementen ist, sondern auf eine Person, eine Familie oder eine Gruppe von Menschen, die
missbrauchlich davon Gebrauch machen. Eine spirituelle Erfahrung wird fir einen bestimmten und
unangemessenen finanziellen Vorteil benutzt, wobei es zu unmoralischen Handlungen kommt oder eine
seelsorgerliche Tatigkeit parallel zu der bereits im kirchlichen Territorium existierenden unter Missachtung der
Weisung des Di6zesanbischofs aufgenommen wird. In diesem Fall wird die Zustandigkeit fiir die Seelsorge des
konkreten Ortes, an dem das Phanomen auftritt, entweder dem Didzesanbischof oder einer anderen vom
Heiligen Stuhl delegierten Person anvertraut, die, wenn sie nicht direkt eingreifen kann, versuchen wird, eine
verniinftige Vereinbarung zu erreichen.

21. Prohibetur et obstruatur — Obwohl es berechtigte Anliegen und einige positive Elemente gibt, erscheinen
die kritischen Aspekte und Risiken als gravierend. Um weitere Verwirrung oder gar einen Skandal zu vermeiden,
der den Glauben der Einfachen in Mitleidenschaft ziehen kdnnte, bittet das Dikasterium daher den
Didézesanbischof, ¢ffentlich zu erklaren, dass das Festhalten an diesem Phanomen nicht zulassig ist, und
gleichzeitig eine Katechese anzubieten, die helfen kann, die Griinde fir diese Entscheidung zu verstehen und
die legitimen geistlichen Anliegen dieses Teils des Volkes Gottes neu auszurichten.

22. Declaratio de non supernaturalitate — In diesem Fall wird der Di6ézesanbischof vom Dikasterium berechtigt,
zu erklaren, dass das Phanomen als nicht Ubernatirlich betrachtet wird. Diese Entscheidung muss sich auf
konkrete und nachgewiesene Fakten und Beweise stutzen. Zum Beispiel, wenn ein angeblicher Seher
behauptet, gelogen zu haben, oder wenn glaubwiirdige Zeugen Elemente fiir die Beurteilung beibringen, die es
erlauben, die Verfalschung des Phanomens, eine fehlerhafte Absicht oder Mythomanie aufzudecken.

23. In Anbetracht der obigen Ausfiihrungen wird erneut darauf hingewiesen, dass weder der Didzesanbischof
noch die Bischofskonferenzen, noch das Dikasterium in der Regel erklaren werden, dass diese Phanomene
Ubernattrlichen Ursprungs sind, auch nicht, wenn ein Nihil obstat erteilt wird (vgl. Nr. 11). Dies gilt unbeschadet
der Tatsache, dass der Heilige Vater ein diesbeziigliches Verfahren genehmigen kann.

Il. ZU BEACHTENDE VERFAHRENSWEISEN
A. Substantielle Normen

Art. 1 — Es ist Aufgabe des Diézesanbischofs, im Dialog mit der nationalen Bischofskonferenz Falle
mutmallicher Gbernatirlicher Phdnomene, die in seinem Gebiet aufgetreten sind, zu untersuchen und ein
endglltiges Urteil dartiber zu fallen, das dem Dikasterium zur Genehmigung vorgelegt wird, einschlieRlich der
eventuellen Férderung eines damit verbundenen Kultes oder einer damit verbundenen Verehrung.



53

Art. 2 — Nachdem der Diézesanbischof die betreffenden Vorfalle untersucht hat, obliegt es ihm, die Ergebnisse
der Voruntersuchung — die gemaf den weiter unten aufgefihrten Normen durchgefihrt wurden —, mit seinem
eigenen Votfum an das Dikasterium fir die Glaubenslehre zu tGbermitteln und gemaf den vom Dikasterium
gegebenen Hinweisen zu handeln. Es obliegt in jedem Fall dem Dikasterium, die Vorgehensweise des
Dibézesanbischofs zu bewerten und die von ihm vorgeschlagene Entscheidung fir den konkreten Fall zu
approbieren oder nicht.

Art. 3 §1 — Der Didzesanbischof wird sich jeglicher 6ffentlichen Erklarung tber die Echtheit oder
Ubernatiirlichkeit dieser Phdnomene und jeglicher Beteiligung an ihnen enthalten; er darf jedoch nicht in seiner
Wachsamkeit nachlassen, um - falls_nétig — z{igig und umsichtig einzugreifen, indem er das in den
nachfolgenden Normen angegebene Verfahren beachtet.

§2 — Wenn im Zusammenhang mit dem mutmalflichen bernatirlichen Ereignis Verehrungsformen auftreten,
auch wenn es sich nicht um einen tatsachlichen und eigentlichen Kultus handelt, hat der Diézesanbischof die
ernsthafte Pflicht, so bald wie méglich eine griindliche kirchenrechtliche Untersuchung einzuleiten, um den
Glauben zu schitzen und Missbrauch zu verhindern.

§3 - Der Di6zesanbischof soll besonders darauf achten, dass auch mit den ihm zur Verfigung stehenden Mitteln
verwirrte religidse Ausdrucksformen oder die Verbreitung vom Material, das sich auf das mutmaRliche
Ubernatirliche Phanomen bezieht (z. B.: weinende sakrale Bilder, Schweil3bildung, Blufluss, Veranderungen an
geweihten Hostien usw.), eingedammt werden, um nicht ein aufsehenerregendes Klima zu schiiren (vgl. Art. 11

§1).

Art. 4 — Wenn entweder wegen des Wohnsitzes der Personen, die in das mutmalRliche Phanomen verwickelt
sind, oder wegen des Ortes der Verbreitung von Formen eines Kultes oder in jedem Fall von Volksfrommigkeit
die Zustandigkeit mehrerer Di6zesanbischofe betroffen ist, kdnnen diese Bischdéfe nach Konsultation des
Dikasteriums fur die Glaubenslehre eine interdiozesane Kommission einsetzen, die unter dem Vorsitz eines der
Diozesanbischofe die Voruntersuchung nach MalRgabe der nachfolgenden Artikel durchfiihrt. Zu diesem Zweck
kénnen sie sich auch der Unterstiitzung der zustandigen Stellen der Bischofskonferenz bedienen.

Art. 5 — Falls die mutmalflichen tbernatirlichen Tatsachen die Zustandigkeit von Diézesanbischéfen betreffen,
die derselben Kirchenprovinz angehdéren, kann der Metropolit nach Anhdrung der Bischofskonferenz und des
Dikasteriums fiir die Glaubenslehre die Aufgabe ibernehmen, die in Art. 4 genannte Kommission zu berufen
und ihren Vorsitz zu fuhren.

Art. 6 §1 — An Orten, an denen eine kirchliche Region gemaR can. 433- 434 CIC besteht und die mutmaflichen
Ubernatirlichen Fakten jenes Gebiet betreffen, bittet der vorsitzende Bischof das Dikasterium fir die
Glaubenslehre um ein besonderes Mandat fiir das Procedere.

§2 - In diesem Fall richtet sich das Verfahren analog nach den Bestimmungen von Art. 5, wobei die
Anweisungen desselben Dikasteriums zu beachten sind.

B. Verfahrensrechtliche Normen
Voruntersuchungsphase

Art. 7 81 — Jedes Mal, wenn der Diézesanbischof die Nachricht, zumindest wahrscheinlichen Charakters, von
mutmallichen Tatsachen Ubernatirlichen Ursprungs vernimmt, die den katholischen Glauben betreffen und sich
in seinem Zustandigkeitsbereich ereignet haben, soll er sich personlich oder durch einen Beauftragten umsichtig
Uber die Ereignisse und Umsténde informieren und dafiir sorgen, dass er unverziglich alle fir eine erste
Beurteilung niitzlichen Informationen sammelt.

§2 - Wenn die Phdnomene im Kreis der direkt beteiligten Personen leicht zu behandeln sind und keine Gefahr



54

fur die Gemeinschaft wahrgenommen wird, sollten nach Riicksprache mit dem Dikasterium keine weiteren
MafRnahmen ergriffen werden, obwohl die Aufsichtspflicht bestehen bleibt.

§3 - Falls Personen betroffen sind, die mehreren Di6zesanbischéfen unterstehen, sollen die Stellungnahmen
dieser Bischofe gehort werden. Wenn ein mutmalRliches Phanomen an einem Ort seinen Ursprung hat und sich
an anderen Orten weiterentwickelt, kann es an diesen Orten unterschiedlich bewertet werden. In einem solchen
Fall hat jeder Di6ézesanbischof immer die Befugnis, nach Ricksprache mit dem Dikasterium zu entscheiden, was
er in seinem Gebiet flr seelsorgerisch angezeigt halt.

§4 — Wenn materielle Gegensténde verschiedener Art an einem mutmalfilichen Phanomen beteiligt sind, kann
der Didézesanbischof personlich oder durch einen Delegierten anordnen, dass diese bis zur Klarung des Falles
an einem sicheren Ort aufbewahrt werden. Im Falle eines angeblichen eucharistischen Wunders missen die
konsekrierten Gestalten an einem nicht 6ffentlich zugéanglichen Ort und in geeigneter Weise aufbewahrt werden.

§5 — Wenn die gesammelten Elemente ausreichend erscheinen, entscheidet der Didézesanbischof, ob er eine
Auswertungsphase des Phanomens einleitet, um dem Dikasterium in seinem Votum ein abschlieendes Urteil
im hoheren Interesse des Glaubens der Kirche sowie zum Schutz und zur Férderung des geistlichen Wohls der
Glaubigen vorzuschlagen.

Art. 8 §1 — Der Diézesanbischof[19] soll eine Untersuchungskommission einsetzen, der mindestens ein
Theologe, ein Kanonist und ein nach der Art des Phanomens ausgewahlter Sachverstandiger angehdren
sollten,[20] deren Aufgabe es ist, nicht nur eine Aussage Uber den Wahrheitsgehalt der Tatsachen zu treffen,
sondern alle Aspekte des Ereignisses zu untersuchen, um dem Di6ézesanbischof alle nitzlichen Elemente fiir
eine Bewertung zu liefern.

§2 - Die Mitglieder der Untersuchungskommission haben einen einwandfreien Ruf, einen sicheren Glauben,
eine gesunde Lehre und eine bewahrte Besonnenheit aufweisen und diirfen weder unmittelbar noch mittelbar
mit den Personen oder den Tatsachen, die Gegenstand der Voruntersuchung sind, in Verbindung stehen.

§3 - Der Di6zesanbischof selbst ernennt einen Beauftragten, ausgewahlt sowohl aus den Reihen der
Kommissionsmitglieder oder von auferhalb, mit dem Auftrag, die Arbeiten zu koordinieren, den Vorsitz zu
fihren und die Sitzungen vorzubereiten.

§4 - Der Didzesanbischof oder sein Beauftragter ernennt auch einen Notar mit der Aufgabe, die Sitzungen zu
begleiten und die Vernehmungen sowie alle anderen Handlungen der Kommission zu protokollieren. Dem Notar
obliegt die Sorge fiir das ordnungsgemafe Unterzeichnen der Protokolle und dass alle Akten, die Gegenstand
der Voruntersuchung sind, gesammelt und gut geordnet im Archiv der Kurie aufbewahrt werden. Zudem tragt
der Notar Sorge fir ihre Einberufung und fir die Vorbereitung der Dokumentation.

§5 — Alle Mitglieder der Kommission sind zur Einhaltung des Amtsgeheimnisses verpflichtet.

Art. 9 §1 — Die Vernehmungen sind in Analogie zu den Vorschriften der allgemeinen Gesetzgebung (vgl. can.
1558-1571 CIC; can. 1239-1252 CCEOQ) auf der Grundlage von durch den Beauftragten nach angemessener
Konsultation mit den anderen Kommissionsmitgliedern formulierten Fragen durchzufiihren.

§2 - Die vereidigten Zeugenaussagen der an den mutmalflichen Gbernatirlichen Ereignissen beteiligten
Personen haben in Anwesenheit der gesamten Kommission oder zumindest einiger ihrer Mitglieder zu
geschehen. Beruht der Sachverhalt auf Augenzeugenaussagen, sollten die Zeugen so zeitig wie moglich
vernommen werden, um die zeitliche Nahe zum Ereignis zu nutzen.

§3 - Die Beichtvater der betroffenen Personen, die behaupten, direkt von Ereignissen tbernatirlichen
Ursprungs betroffen gewesen zu sein, dirfen tber keinerlei Inhalte aussagen, von denen sie im Rahmen der
sakramentalen Beichte Kenntnis erlangt haben.[21]



55

§4 - Die geistlichen Begleiter der betroffenen Personen, die behaupten, direkte Betroffene von Ereignissen
Ubernatirlichen Ursprungs gewesen zu sein, diirfen Gber keinerlei Inhalte aussagen, von denen sie durch die
geistliche Begleitung Kenntnis erlangt haben, es sei denn, die betroffenen Personen genehmigen die
Zeugenaussage schriftlich.

Art. 10 — Wenn in die Akten der Voruntersuchung schriftliche Texte oder andere Elemente (Video, Audio,
Fotografien) einflieRen, die in den Kommunikationsmedien verbreitet wurden und an dem mutmallichen
Phanomen beteiligte Person als Autor haben, soll dieses Material einer sorgfaltigen Priifung durch
Sachverstandige unterzogen werden (vgl. Art. 3 §3), deren Ergebnisse vom Notar in die Dokumentation der
Voruntersuchung aufgenommen werden.

Art. 11 §1 — Beziehen sich die in Art. 7 §1 genannten auergewdhnlichen Tatsachen auf materielle
Gegenstande verschiedener Art (vgl. Art. 3 §3), so nimmt die Kommission eine sorgfaltige Untersuchung dieser
Objekte durch ihre Sachverstandigen oder andere fiir den Fall benannte Sachverstandige vor, um zu iner
wissenschaftlichen, lehrmaRigen und kirchenrechtlichen Beurteilung zu gelangen, welche die anschlieRende
Bewertung erleichtert.

§2 - Sollte Befundsmaterial organischer Natur im Zusammenhang mit dem aufergewdhnlichen Ereignis
besondere Laboruntersuchungen und auf jeden Fall technisch-wissenschaftliche Untersuchungen erforderlich
machen, betraut die Kommission mit der Untersuchung Sachverstandige, die auf dem der Natur der
Untersuchung entsprechenden Gebiet wirklich Experten sind.

§3 — Wenn das Phanomen den Leib und das Blut des Herrn in den sakramentalen Zeichen von Brot und Wein
betrifft, muss besonders darauf geachtet werden, dass die Analyse dieser Zeichen nicht zu einem Mangel an
Ehrfurcht vor dem Allerheiligsten Sakrament flihrt, um die ihm gebiihrende Verehrung zu gewahrleisten.

§4 - Sollten die behaupteten aufliergewdhnlichen Ereignisse zu Problemen mit der éffentlichen Ordnung fiihren,
so arbeitet der Di6zesanbischof mit der zusténdigen Zivilbehérde zusammen.

Art. 12 — Sollten die mutmaflichen Ubernatirlichen Ereignisse im Laufe der Untersuchung fortdauern und sollte
die Situation ein besonnenes Eingreifen nahelegen, soll der Di6ézesanbischof nicht zégern, jene Mallnahmen im
Sinne einer guten Amtsflihrung zu ergreifen, um unkontrollierte oder zweifelhafte Ausdrucksformen einer
Verehrung oder das Zustandekommen eines auf noch nicht definierten Elementen beruhenden Kultus zu
vermeiden.

Beurteilungsphase

Art. 13 — Der Di6zesanbischof soll, auch mit Hilfe der Mitglieder der von ihm eingesetzten Kommission, das
gesammelte Material grindlich auswerten, und zwar nach den oben genannten Hauptkriterien fir die
Unterscheidung (vgl. Nrn. 10-23) und den nachstehenden positiven und negativen Kriterien, die auch kumulativ
angewendet werden kdnnen.

Art. 14 — Unter den positiven Kriterien darf die Beurteilung nicht aulRer Acht lassen:

1°. Die Glaubwiirdigkeit und den guten Ruf von Personen, die angeben, Empfanger tbernatirlicher Ereignisse
zu sein oder direkt an solchen Ereignissen beteiligt zu sein, sowie von gehoérten Zeugen. Zu berlcksichtigen
sind insbesondere die psychische Ausgeglichenheit, die Ehrlichkeit und Rechtschaffenheit im sittlichen Leben,
die Aufrichtigkeit, die Demut und das Hinhéren auf die kirchliche Autoritat, die Bereitschaft, mit ihr
zusammenzuarbeiten, sowie die Férderung des Geistes echter kirchlicher Gemeinschaft.

2°. Den Umstand, dass das Phanomen und jede damit verbundene Botschaft der rechten kirchlichen Lehre
entspricht.



56

3°. Den unvorhersehbaren Charakter des Phanomens, aus dem klar hervorgeht, dass es nicht auf die Initiative
der beteiligten Personen zurlickzufiihren ist.

4°. Die Frichte christlichen Lebens. Dazu gehéren das Vorhandensein eines Geistes des Gebets, Bekehrungen,
Berufungen zum Priestertum und zum Ordensleben, Zeugnisse von Nachstenliebe sowie eine gesunde
Frommigkeit und reiche und bestandige geistliche Frichte. Der Beitrag dieser Friichte zum Wachstum der
kirchlichen Gemeinschaft ist in Betracht zu ziehen.

Art. 15 — In Bezug auf die negativen Kriterien soll sorgfaltig Gberprift werden:

1°. Ob ein offensichtlicher Irrtum ber den Sachverhalt vorliegt.

2°. Mogliche lehrmaRige Irrtimer. In diesem Zusammenhang ist die Moglichkeit zu berlicksichtigen, dass
derjenige, der behauptet, Empfanger von Ereignissen tbernatirlichen Ursprungs zu sein, einer
Privatoffenbarung — auch nur unbewusst — rein menschliche Elemente hinzugefiigt hat, oder einen Irrtum
natirlicher Art, der nicht auf eine bése Absicht, sondern auf die subjektive Wahrnehmung des Phanomens
zurlckzufihren ist.

3°. Ein sektiererischer Geist, der zur Spaltung des kirchlichen Zusammenhalts fuhrt.

4°, Offensichtliches Streben nach Profit, Macht, Ruhm, gesellschaftlicher Anerkennung, persénlichen Interessen,
die eng mit diesem Ereignis verbunden sind.

5°. Schwere unmoralische Handlungen, die zum Zeitpunkt oder bei Gelegenheit des Ereignisses von dem
Betreffenden oder seinen Anhangern begangen wurden.

6°. In der betroffenen Person vorhandene psychische Veranderungen oder psychopathische Tendenzen, die
einen Einfluss auf das mutmalliche bernatirliche Ereignis ausgeilibt haben kdénnten, oder auch Psychose,
kollektive Hysterie oder andere Elemente, die auf einen pathologischen Horizont zurlickzufiihren sind.

Art. 16 — Die Verwendung behaupteter Ubernatirlicher Erfahrungen oder anerkannter mystischer Elemente als
Mittel oder Vorwand, um Menschen zu beherrschen oder Missbrauch zu begehen, ist als moralisch besonders
schwerwiegend anzusehen.

Art. 17 — Die Bewertung der Voruntersuchungsergebnisse im Falle angeblicher libernatiirlicher Phdnomene im
Sinne von Art. 7 §1 soll mit der gebihrenden Sorgfalt sowohl gegeniliber den betroffenen Personen als auch
gegenulber der wissenschaftlichen und technischen Untersuchung, die moglicherweise in Bezug auf das
mutmalliche Ubernatirliche Phdnomen durchgefiihrt wurde, vorgenommen werden.

Abschlussphase

Art. 18 — Nach Abschluss der Voruntersuchung und nach sorgfaltiger Priifung der Ereignisse und der
gesammelten Informationen,[22] wobei auch die Auswirkungen zu berticksichtigen sind, welche die behaupteten
Tatsachen auf das ihm anvertraute Gottesvolk hatten, insbesondere auch die Fruchtbarkeit der geistlichen
Frichte, die durch die moglicherweise entstandene neue Verehrung bewirkt wurden, erstellt der
Di6zesanbischof mit Hilfe des Beauftragten einen Bericht tiber das vermeintliche Phanomen. Unter
Berilcksichtigung aller Fakten im Zusammenhang mit dem Fall, sowohl der positiven als auch der negativen,
verfasst er ein personliches Votum Uber die Angelegenheit und schlagt dem Dikasterium ein endgultiges Urteil
vor, normalerweise gemaf einer der folgenden Formeln:[23]

1°. Nihil obstat



57

2°. Prae oculis habeatur

3°. Curatur

4°. Sub mandato

5°. Prohibetur et obstruatur

6°. Declaratio de non supernaturalitate

Art. 19 — Nach Abschluss der Voruntersuchung werden alle Akten, die sich auf den untersuchten Fall beziehen,
an das Dikasterium fir die Glaubenslehre zur endglltigen Approbation weitergeleitet.

Art. 20 — Das Dikasterium wird daher die Akten des Falles einer Prifung unterziehen und dabei die moralischen
und lehrmaRigen Elemente dieser Erfahrung und den Gebrauch, der davon gemacht wurde, sowie das Votum
des Di6zesanbischofs bewerten. Das Dikasterium konnte den Di6zesanbischof um weitere Informationen bitten,
andere Stellungnahmen einholen oder im Extremfall eine neue, von der Priifung des Didézesanbischofs
unabhangige Untersuchung des Falles vornehmen. Im Lichte der durchgefiihrten Priifung wird es dann die vom
Dibézesanbischof vorgeschlagene Entscheidung bestatigen oder nicht.

Art. 21 §1 — Nach Erhalt der Antwort des Dikasteriums gibt der Diézesanbischof im Einvernehmen mit diesem
dem Volk Gottes das Urteil Uber den betreffenden Sachverhalt bekannt, sofern das Dikasterium nichts anderes
bestimmt.

§2 - Der Didzesanbischof sorgt dafur, dass die nationale Bischofskonferenz Gber die vom Dikasterium
genehmigte Entscheidung informiert wird.

Art. 22 §1 — Im Falle der Erteilung eines Nihil obstat (vgl. Art. 18, 1°) wird der Di6zesanbischof mit grofiter
Sorgfalt auf die korrekte Wirdigung der sich aus dem Phanomen hervorgegangenen Fruchte achten und
weiterhin mit groRer Sorgfalt Gber sie wachen. In diesem Fall wird der Diézesanbischof durch ein Dekret die Art
der Berechtigung und die Grenzen eines moglichen erlaubten Kultus klar bestimmen, indem er prazisiert, dass
die Glaubigen ,berechtigt sind, ihm in umsichtiger Weise zu folgen®.[24]

§2 - Der Di6zesanbischof wird auch darauf achten, dass die Glaubigen keine der Entscheidungen als
Approbation des Ubernatirlichen Charakters des Phadnomens auffassen.

§3 — Das Dikasterium behélt sich in jedem Fall das Recht vor, je nach Entwicklung des Phanomens erneut zu
intervenieren.

Art. 23 §1 — Wenn eine Vorsichts- (vgl. Art. 18, 2°-4°) oder negative (vgl. Art. 18, 5°-6°) Entscheidung getroffen
wird, muss sie vom Diézesanbischof nach Approbation durch das Dikasterium férmlich bekannt gegeben
werden. AuRerdem muss sie in einer klaren und flr alle verstandlichen Sprache abgefasst sein unter Wirdigung
der Gelegenheit, die Griinde fir die getroffene Entscheidung sowie deren lehrmaRigen Grundlagen des
katholischen Glaubens bekannt zu geben, um das Wachstum einer gesunden Spiritualitat zu férdern.

§2 - Bei der Mitteilung einer negativen Entscheidung kann der Diézesanbischof Informationen auslassen, die
den Betroffenen einen ungerechtfertigten Nachteil zufiigen kénnten.

§3 — Die rechtmaRigen Hirten sollen tber das Andauern einer Verbreitung von Schriften oder Botschaften
gemal can. 823 CIC (vgl. can. 652 §2; 654 CCEQO) wachen, indem sie Missbrauche und alles, was dem rechten
Glauben und den Sitten schadet oder in jedem Fall dem Wohl der Seelen gefahrlich ist, zurechtweisen. Zu
diesem Zweck kann auf die Anwendung der ordentlichen MaRnahmen, einschlieRlich der Strafvorschriften (vgl.



58
can. 1319 CIC; can. 1406 CCEO), zuriickgegriffen werden.

§4 - Die Inanspruchnahme von §3 ist insbesondere dann angebracht, wenn sich das zuriickzuweisende
Verhalten auf Gegenstande oder Orte bezieht, die mit mutmallichen lbernatirlichen Phdnomenen in
Verbindung stehen.

Art. 24 — Unabhéangig davon, wie die approbierte Entscheidung ausfallt, hat der Diézesanbischof personlich oder
durch einen Beauftragten die Pflicht, iber das Phanomen und die beteiligten Personen weiterhin zu wachen und
dies betreffend in Ausiibung seiner ordentlichen Amtsgewalt.

Art. 25 — Falls die behaupteten Gbernatirlichen Phanomene mit Sicherheit auf einen bewussten Versuch einer
Mystifizierung und Tauschung zu anderen Zwecken (z. B. Profit und andere persoénliche Interessen)
zurlickzufiihren waren, wird der Diézesanbischof, von Fall zu Fall erwégend, das geltende kanonische Strafrecht
anwenden.

Art. 26 — Das Dikasterium fir die Glaubenslehre hat die Befugnis, jederzeit und in jedem Stadium des
Unterscheidungsprozesses bezliglich mutmaRlicher Gbernatirlicher Phanomene motu proprio einzugreifen.

Art. 27 — Die vorliegenden Normen ersetzen die friiheren Normen vom 25. Februar 1978 in ihrer Gesamtheit.

Papst Franziskus hat bei der Audienz, die dem unterzeichneten Préfekten zusammen mit dem Sekretér der
doktrindren Sektion des Dikasteriums fiir Glaubenslehre am 4. Mai 2024 gewéhrt wurde, die vorliegenden
Normen approbiert, die in der ordentlichen Sitzung dieses Dikasteriums am 17. April 2024 beschlossen wurden,
und ihre Verdffentlichung angeordnet, wobei er festlegte, dass sie am 19. Mai 2024, dem Hohen Pfingstfest, in
Kraft treten.

Gegeben in Rom, am Sitz des Dikasteriums fiir die Glaubenslehre, am 17. Mai 2024.
Victor Manuel Kard. Fernandez
Préafekt
Msgr. Armando Matteo
Sekretér fir die doktrindre Sektion
Ex Audientia Die 04.05.2024

FRANCISCUS

[1] Johannes vom Kreuz, Die Dunkle Nacht I, 17, 6 (= Gesammelte Werke 1), hrsg. u. tbers. v. U. Dobhan/ E.
Hense/ E. Peeters, Freiburg i. Br. 1995, S. 169.

[2] Ders., Der Geistliche Gesang B. Vorwort 1 (= Gesammelte Werke 3), hrsg. u. Ubers. v. U. Dobhan u. a.,
Freiburg i. Br. 1997, S. 25.

[3] Ders., Die Dunkle Nachtl, 17, 8, vgl. Anm. 1, S. 170.

[4] Ders., Die lebendige Liebesflamme B, lll, 47 (= Gesammelte Werke 5), hrsg. u. tbers. v. U. Dobhan u. a.,



59
Freiburg i. Br. 2000, S. 115.

[5] Benedikt XVI., Ap. Schr. Verbum Domini (30. September 2010), Nr. 14: AAS 102 (2010), S. 696.

[6] K. Rahner, Visionen und Prophezeiungen. Zur Mystik und Transzendenzerfahrung, hrsg. v. J. Sudbrack,
Freiburg i. Br. 21989, S. 68.

[7] 1l. Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. Dei Verbum (18. November 1965), Nr. 4: AAS 58 (1966), S. 819.

[8] Johannes vom Kreuz, Aufstieg auf den Berg Karmel, 2, 22, 3-5 (= Gesammelte Werke 4), hrsg. u. Ubers. v.
U. Dobhan u. a., Freiburg i. Br. 1999, S. 261-262; vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 65.

[9] II. Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. Dei Verbum (18. November 1965), Nr. 5: AAS 58 (1966), S. 819.

[10] Johannes vom Kreuz, Der Geistliche Gesang B, 37, 4 (= Gesammelte Werke 4), hrsg. u. Ubers. v. U.
Dobhan u. a., Freiburg i. Br. 1997, S. 226.

[11] Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 67. Vgl. Kongregation fur die Glaubenslehre, Die Botschaft von
Fatima (26. Juni 2000), Libreria Editrice Vaticana, Vatikanstadt 2000.

[12] Vgl. . Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. Lumen gentium (7. Dezember 1965), Nrn. 39-42: AAS 57
(1965), S. 44-49; Franziskus, Ap. Schr. Gaudete et exsultate (19. Marz 2018), Nrn. 10-18.143: AAS 110 (2018),
S. 1114-1116.1150-1151; Ders., Ap. Schr. Totum amoris est (28. Dezember 2022), passim: L’Osservatore
Romano, 28 dicembre 2022, S. 8-10.

[13] Franziskus, Ap. Schr. C’est la confiance (15. Oktober 2023), Nr. 35: L’Osservatore Romano, 16 ottobre
2023, S. 3.

[14] Vgl. Franziskus, Ap. Schr. Gaudete et exsultate (19. Marz 2018), Nrn. 166 und 173: AAS 110 (2018), S.
1157 und 1159-1160.

[15] HI. Johannes Paul Il., Botschaft an die Teilnehmer des Weltkongresses der kirchlichen Bewegungen ai
partecipanti geférdert durch den Pépstlichen Rat fiir die Laien (27. Mai 1998), Nr. 4: Insegnamenti di Giovanni
Paolo I, XXI 1: 1998, Libreria Editrice Vaticana, Vatikanstadt 2000, S. 1064. Vgl. Benedikt XVI., Ap. Schr.
Verbum Domini (30. Sept. 2010), Nr. 14: AAS 102 (2010), S. 696.

[16] Sacra Congregatio Rituum, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei Gemmae Galgani, virginis
saecularis: AAS 24 (1932), S. 57. ,Gllcklich entschied Pius Xl, dass er hinsichtlich der heroischen Tugenden
dieser unschuldigen und gleichermalen buf¥fertigen jungen Frau seine Meinung kundtat, ohne jedoch durch das
vorliegende Dekret (was freilich niemals zu geschehen pflegt) einem Urteil Gber die praternaturalen
Gnadengaben der Dienerin Christi vorzugreifen.®

[17] Dikasterium fir die Glaubenslehre, Schreiben an den Bischof von Como zu einem angeblichen Seher (25.
September 2023).

[18] Der Ausdruck ,inmitten von* bedeutet nicht ,mittels“ oder ,durch®, sondern weist darauf hin, dass der Heilige
Geist in einem bestimmten Kontext, der nicht unbedingt Gibernatirlichen Ursprungs ist, Gutes wirkt.

[19] Oder eine andere kirchliche Autoritat gemaf Art. 4-6.

[20] Z. B.: ein Arzt, vorzugsweise einer, der in einigen verwandten Fachgebieten spezialisiert ist, wie Psychiatrie,
Hamatologie usw.; ein Biologe; ein Chemiker usw.



60

[21] Vgl. can. 983 § 1; 1550 § 2, 2° CIC; can. 733 § 1; 1231 § 1, 2° CCEO; Kongregation fir die Selig- und
Heiligsprechungsprozesse, Instr. Sanctorum Mater beziiglich des Ablaufs der di6zesanen oder eparchialen
Ermittlungsverfahren im Falle von Heiligsprechungsprozessen (17. Mai 2007), Art. 101-102: AAS 99 (2007), S.
494; Apostolische Pdnitentiarie, Note lber die Bedeutung des ,Foro interno® und die Unverletzlichkeit des
Beichtsiegels (29. Juni 2019): AAS 111 (2019), S. 1215-1218.

[22] Alle Zeugenaussagen sollen unter sorgfaltiger Anwendung aller Kriterien, auch im Lichte des kanonischen
Rechts Uiber die Beweiskraft von Zeugenaussagen, eingehend gepriift werden (Vgl. ex analogia can. 1572 CIC;
can. 1253 CCEO).

[23] Vgl. weiter oben in diesem Dokument Nrn. 17-22.

[24] Benedikt XVI., Ap. Schr. Verbum Domini (30. September 2010), Nr. 14: AAS 102 (2010), S. 696. Im selben
Absatz heifdt es: ,Die kirchliche Approbation einer Privatoffenbarung zeigt daher im wesentlichen an, dal? die
entsprechende Botschaft nichts enthalt, was dem Glauben und den guten Sitten entgegensteht; es ist erlaubt,
sie zu veroffentlichen, und den Glaubigen ist es gestattet, ihr in kluger Weise ihre Zustimmung zu schenken. [...]
Sie ist eine Hilfe, die angeboten wird, aber von der man nicht Gebrauch machen muf3. Auf jeden Fall mul} es
darum gehen, dal} sie Glaube, Hoffnung und Liebe nahrt, die der bleibende Weg des Heils fiir alle sind.”

[00842-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in linqua spagnola

NORMAS

PARA PROCEDER EN EL DISCERNIMIENTO
DE PRESUNTOS FENOMENOS SOBRENATURALES

Presentacion

A la escucha del Espiritu
que obra en el Pueblo fiel de Dios

Dios esta presente y actua en nuestra historia. El Espiritu Santo, que brota del corazén de Cristo resucitado,
obra en la Iglesia con libertad divina y nos ofrece muchos dones preciosos que nos ayudan en el camino de la
vida y estimulan nuestra maduracion espiritual en la fidelidad al Evangelio. Esta accidn del Espiritu Santo
incluye también la posibilidad de llegar a nuestros corazones a través de ciertos acontecimientos
sobrenaturales, como por ejemplo las apariciones o visiones de Cristo o de la Virgen Santa y otros fendmenos.

Muchas veces estas manifestaciones han producido una gran riqueza de frutos espirituales, de crecimiento en
la fe, en la devocion y en la fraternidad y el servicio y, en algunos casos, han dado origen a diferentes
Santuarios esparcidos por el mundo que hoy forman parte del corazon de la piedad popular de muchos pueblos.
jHay tanta vida y belleza que el Senor siembra mas alla de nuestros esquemas mentales y nuestros
procedimientos! Por esta razon, las Normas para proceder en el discernimiento de presuntos fenémenos
sobrenaturales que ahora presentamos no quieren ser, necesariamente, ni un control, ni ain menos, un intento
de apagar el Espiritu. En los casos mas positivos de acontecimientos de presunto origen sobrenatural, de
hecho, «se anima al Obispo diocesano a apreciar el valor pastoral y también a promover la difusion de esta
propuesta espiritual» (I, n. 17).

San Juan de la Cruz constataba «cuan bajos y cortos y en alguna manera impropios son todos los términos y
vocablos con que en esta vida se trata de las cosas divinas».[1] Ninguno puede expresar plenamente los
caminos inescrutables de Dios en las personas: «los santos doctores, aunque mucho dicen y mas digan, nunca
pueden acabar de declararlo por palabras, asi como tampoco por palabras se pudo ello decir».[2] Porqué «este



61

camino de ir a Dios es tan secreto y oculto para el sentido del alma como lo es para el del cuerpo el que se lleva
por la mar, cuyas sendas y pisadas no se conocen».[3] En realidad, «pues es él el artifice sobrenatural, él
edificara sobrenaturalmente en cada alma el edificio que quisiere».[4]

Al mismo tiempo es necesario reconocer que en algunos casos de acontecimientos de presunto origen
sobrenatural se detectan problemas muy graves que perjudican a los fieles, y en tales casos la Iglesia debe
actuar con toda su solicitud pastoral. Me refiero, por ejemplo, a un uso de tales fendmenos para obtener
«beneficios, poder, fama, notoriedad social, interés personal» (ll, art. 15,4°), que puede llegar también a la
posibilidad de cometer actos gravemente inmorales (cfr. Il, art.15,5°) o incluso «como medio o pretexto para
ejercer dominio sobre las personas o cometer abusos» (ll, art. 16).

No se debe ignorar tampoco, en tales acontecimientos, la posibilidad de errores doctrinales, de reduccionismos
indebidos en la propuesta del mensaje del Evangelio, la propagacién de un espiritu sectario, etc. Por ultimo,
existe también la posibilidad que los fieles se vean arrastrados detras de un acontecimiento, atribuido a una
iniciativa divina, pero que no es mas que el fruto de la fantasia de alguien, de su deseo de novedad, de su
mitomania o de su tendencia a la falsedad.

En su discernimiento en este ambito, la Iglesia necesita por tanto de procedimientos claros. Las Normas para
proceder en el discernimiento de presuntas apariciones y revelaciones que se aplicaban hasta hoy, habian sido
aprobadas por Pablo VI en el afio 1978, hace mas de cuarenta afos, de forma reservada y fueron publicadas
solo treinta y tres anos después, en el 2011.

La reciente revision

Con la aplicacion de las Normas del ano 1978 se constataba, sin embargo, que las decisiones exigian tiempos
muy prolongados, incluso varias décadas, y que de este modo se llegaba demasiado tarde con el necesario
discernimiento eclesial.

La revision de las mismas se inicio en el aino 2019, a través de las varias consultas previstas por la entonces
Congregacion para la Doctrina de la Fe (Congreso, Consulta, Feria IV y Plenaria). A lo largo de estos cinco
afnos, se han elaborado varias propuestas de revision que, sin embargo, se han considerado insuficientes.

En el Congreso del Dicasterio del 16 de noviembre de 2023, finalmente, se constaté la necesidad de una
revision global y radical del proyecto hasta aquel momento elaborado, y se preparé otro borrador de documento,
totalmente replanteado en la direccion de una mayor clarificacion de las funciones del Obispo diocesano y del
Dicasterio

El nuevo proyecto se sometié a una Consulta restringida, que se celebré el 4 de marzo de 2024, en la que la
opinidn general fue positiva, si bien se suscitaron algunas observaciones de mejora, que se incorporaron al
posterior borrador del documento.

A continuacion, el texto fue estudiado en la Feria |V del Dicasterio, celebrada el 17 de abril de 2024, durante la
cual los Cardenales y Obispos miembros dieron su aprobacion. Finalmente, las nuevas Normas fueron
presentadas el 4 de mayo de 2024 al Santo Padre, quien las aprobd y ordend la publicacion, estableciendo su
entrada en vigor el 19 de mayo de 2024, en la solemnidad de Pentecostés.

Motivos para la nueva redaccion de las Normas

En el Prefacio a la publicacion de las Normas del afio 1978, ocurrida en el afio 2011, el entonces Prefecto, el
Card. William Levada, dejaba claro que el mismo Dicasterio era competente para examinar los casos de
«apariciones, de visiones y mensajes atribuidos a un origen sobrenatural». Aquellas Normas, de hecho,
establecian que «corresponde a la Sagrada Congregacion juzgar la actuacion del Ordinario» o «disponer un
nuevo examen» (IV, 2).



62

En el pasado, la Santa Sede parecia aceptar que los Obispos hicieran declaraciones como estas: «Se justifica
que los fieles crean que es indudable y cierto» (Decreto del Obispo de Grenoble, 19 de septiembre 1851), «No
se puede poner en duda la realidad de las lacrimaciones» (Obispo de Sicilia, 12 de diciembre de 1953). Pero
estas expresiones chocaban con la conviccién de la Iglesia de que los fieles no estan obligados a aceptar la
autenticidad de estos hechos. Por ello, pocos meses después de este ultimo caso, el entonces Santo Oficio
habia aclarado que «todavia no ha tomado una decision en relacién con la Virgen de las Lagrimas [Siracusa,
Sicilia]» (2 de octubre de 1954). Ademas, mas recientemente, refiriéndose al caso de Fatima, la entonces
Congregacion para la Doctrina de la Fe explicé que la aprobacién eclesiastica de una revelacion privada pone
en evidencia que «su mensaje no contiene nada que vaya contra la fe y las buenas costumbres» (26 de junio de
2000).

A pesar de esta clara postura, los procedimientos de facto seguidos por el Dicasterio en los ultimos tiempos
también estaban orientados hacia una declaracion de “sobrenaturalidad” o “no sobrenaturalidad” por parte del
Obispo, hasta el punto de que algunos Obispos insistieron en la posibilidad de emitir dicha declaracion positiva.
Todavia recientemente, de hecho, algunos Obispos querian expresarse con palabras como estas: «constato la
absoluta verdad de los hechos», «los fieles deben considerar sin dudas como verdaderos...», etc. En realidad,
estas expresiones orientaban a los fieles a pensar que estaban obligados a creer en estas manifestaciones que
a veces eran mas apreciadas que el propio Evangelio.

Para tratar casos similares, y en particular para redactar un pronunciamiento, la practica seguida por algunos
obispos ha sido la de solicitar previamente al Dicasterio la autorizacion necesaria. Y cuando se les autorizaba a
hacerlo, se pedia a los obispos que no nombraran al Dicasterio en el pronunciamiento. Asi ha ocurrido, por
ejemplo, en los escasos casos que han llegado a una conclusion en las ultimas décadas: «Sin implicar a
nuestra Congregacion» (Carta al Obispos de Gap, 3 de agosto de 2007); «En tal declaracion no se vea
implicado el Dicasterio» (Congreso del 11 de mayo 2001, respecto al Obispo de Gikongoro). Es decir, el Obispo
ni siquiera podia mencionar que habia habido una aprobacion por parte del Dicasterio. Al mismo tiempo,
algunos otros Obispos, cuyas Didcesis también estaban implicadas en estos fendmenos, pedian al Dicasterio
que se pronunciara para lograr una mayor claridad.

Este particular modo de proceder, que ha generado no poca confusion, ayuda a comprender que las Normas
del afo 1978 ya no son suficientes y adecuadas para guiar el trabajo tanto de los Obispos como del Dicasterio,
y esto resulta aun mas problematico hoy en dia, ya que un fenémeno dificilmente queda confinado a una ciudad
o a una Diocesis. Tal constatacion ya habia surgido en la entonces Congregacion para la Doctrina de la Fe,
durante la Asamblea plenaria del afio 1974, cuando los miembros reconocian que un acontecimiento de
presunto origen sobrenatural con frecuencia «traspasa inevitablemente las fronteras de una didcesis e incluso
de una nacién, y [...] el caso alcanza automaticamente proporciones que pueden justificar una intervencion de la
Autoridad Suprema de la Iglesia». Al mismo tiempo las Normas del afio 1978 reconocian que se habia
convertido «mas dificil o casi imposible emitir con la debida rapidez aquel juicio con el que en el pasado se
concluian las investigaciones sobre estas cuestiones (constat de supernaturalitate, non constat de
supernaturalitate)» (Normas del afio 1978, Nota previa).

La expectativa de una declaracién sobre la sobrenaturalidad de un acontecimiento ha dado lugar a que sélo en
muy pocos casos se haya llegado a una decision clara. De hecho, después del afio 1950, se han resuelto
solamente seis casos, aunque los fendmenos crecieron con frecuencia sin una orientacion clara y con la
implicacion de personas de muchas Didcesis. Por lo tanto, es de suponer que muchos otros casos se trataron
de forma diversa o incluso no se trataron en absoluto.

Para no dilatar mas la resolucion de un caso concreto relativo a un acontecimiento de presunto origen
sobrenatural, el Dicasterio propuso recientemente al Santo Padre cerrar el correspondiente discernimiento no
con una declaracion de supernaturalitate, sino con un Nihil obstat, que permitiera al Obispo sacar provecho
pastoral de ese fendmeno espiritual. A esta declaracion se llegaria tras evaluar los diversos frutos espirituales y
pastorales y la ausencia de problemas importantes en el acontecimiento. El Santo Padre considero6 esta
propuesta como una “solucién justa”.



63

Nuevos aspectos

Los elementos anteriormente expuestos nos han llevado a proponer, con las nuevas Normas, un procedimiento
diferente respecto al del pasado, pero también mas rico, con seis posibles conclusiones prudenciales que
puedan orientar el trabajo pastoral en torno a los acontecimientos de presunto origen sobrenatural (cfr. I, nn. 17-
22). La propuesta de estas seis decisiones finales permite al Dicasterio y a los Obispos tratar adecuadamente
las problematicas de casos muy diferentes entre si de los que se tiene conocimiento.

Entre estas posibles conclusiones no se incluye, por regla general, una declaracion sobre la sobrenaturalidad
del fendmeno objeto de discernimiento, es decir la posibilidad de afirmar con certeza moral que aquello
proviene de una decision de Dios que lo ha querido de modo directo. La concesion de un Nihil obstat indica
simplemente, como ya explicaba Papa Benedicto XVI, que en relacion con este fendmeno los fieles «pueden
dar su asentimiento de forma prudente». No tratandose de una declaracién de sobrenaturalidad de los hechos,
resulta aun mas claro, como decia Papa Benedicto XVI, que es solo una ayuda «pero que no es obligatorio
usarlar.[5] Por otra parte, esta intervencion deja naturalmente abierta la posibilidad de que, prestando atencion
a la evolucion de la devocion, pueda ser necesaria una intervencion diferente en el futuro.

También hay que sefalar que llegar a una declaracion de “sobrenaturalidad”, por su propia naturaleza, no sélo
requiere un tiempo adecuado de analisis, sino que puede dar lugar a la posibilidad de emitir un juicio de
“sobrenaturalidad” hoy y otro de “no sobrenaturalidad” afios después. Como ha sucedido de hecho. Vale la
pena recordar un caso de supuestas apariciones de los afios 50, en el que el Obispo emitio un juicio final de “no
sobrenaturalidad” en 1956. Al afio siguiente, el entonces Santo Oficio aprobd las medidas de ese Obispo. A
partir de entonces, se volvio a solicitar la aprobacién de esa veneracion. Pero en 1974, la misma Congregacion
para la Doctrina de la Fe declaré una constat de non supernaturalitate sobre las mismas supuestas apariciones.
Posteriormente, en 1996, el Obispo local reconocio esa devocion, y otro Obispo del mismo lugar, en 2002,
reconocio el “origen sobrenatural” de las apariciones, y la devocion se extendid a otros paises. Finalmente, a
peticion de la entonces Congregacion para la Doctrina de la Fe, en 2020, un nuevo obispo reiterd “el juicio
negativo” emitido anteriormente por la misma Congregacién, imponiendo el cese de cualquier difusion sobre las
supuestas apariciones y revelaciones. Asi pues, se necesitaron unos setenta tortuosos afos para llegar a la
conclusion de todo el asunto.

Hoy hemos llegado a la conviccion de que estas situaciones complicadas, que producen confusién en los fieles,
deben evitarse siempre, asumiendo una implicacidon mas rapida y explicita de este Dicasterio y evitando que el
discernimiento apunte hacia una declaracion de “sobrenaturalidad”, con grandes expectativas, ansiedades e
incluso presiones al respecto. Tal declaracion de “sobrenaturalidad” es, por regla general, sustituida o bien por
un Nihil obstat, que autoriza un trabajo pastoral positivo, o bien por otra decision adecuada a la situacion
concreta.

Los procedimientos, previstos por las nuevas Normas, con la propuesta de seis posibles decisiones
prudenciales, permiten alcanzar en un tiempo mas razonable una decision que ayude al Obispo a gestionar la
situacion relativa a los acontecimientos de presunto origen sobrenatural, antes que estos adquieran
dimensiones muy problematicas, sin un necesario discernimiento eclesial.

Sin embargo, permanece firme la posibilidad de que el Santo Padre intervenga autorizando, de manera
totalmente excepcional, el llevar a cabo un procedimiento sobre una posible declaracion de sobrenaturalidad de
los acontecimientos: se trata, en efecto, de una excepcion, que de hecho sdélo se ha dado en muy pocos casos
en los ultimos siglos.

Por otro lado, como prevén las nuevas Normas, permanece firme la posibilidad de una declaracion de “no
sobrenaturalidad”, solo cuando surgen signos objetivos y claramente indicativos de una manipulacién presente
en la base del fendmeno, por ejemplo, cuando un presunto vidente afirma haber mentido, o cuando las pruebas
indican que la sangre de un crucifijo pertenece al presunto vidente, etc.

Reconocimiento de una accion del Espiritu



64

La mayor parte de los Santuarios, que hoy son lugares privilegiados de la piedad popular del Pueblo de Dios, no
han tenido jamas, en el curso de la devocion que alli se expresa, una declaracidon de sobrenaturalidad de los
hechos que dieron lugar al origen de aquella devocion. El sensus fidelium intuy6 que alli existe una accion del
Espiritu Santo y no aparecen problemas importantes que hayan requerido una intervenciéon de los Pastores.

En muchos casos, la presencia del Obispo y de los sacerdotes en ciertos momentos, como por ejemplo en las
peregrinaciones o en las celebraciones de algunas misas, era un modo implicito de reconocer que no existian
objeciones graves y que aquella experiencia espiritual ejercitaba una influencia positiva sobre la vida de los
fieles.

En todo caso, un Nihil obstat permite a los Pastores actuar sin dudas ni demora para estar junto al Pueblo de
Dios en la acogida de los dones del Espiritu Santo que pueden brotar en medio de estos hechos. La expresion
“‘en medio de”, utilizada por las nuevas Normas, ayuda a comprender, que aun cuando no se emite una
declaracion de sobrenaturalidad sobre el acontecimiento mismo, sin embargo, se reconocen con claridad los
signos de una accion sobrenatural del Espiritu Santo en el contexto de lo que esta ocurriendo.

En otros casos, junto a este reconocimiento, se percibe la necesidad de ciertas aclaraciones o purificaciones.
Puede suceder, de hecho, que verdaderas acciones del Espiritu Santo en una situacion concreta, que pueden
ser justamente apreciadas, aparezcan mezcladas con elementos meramente humanos, como deseos
personales, recuerdos, ideas a veces obsesivas, 0 a «algun error de orden natural no debido a una mala
intencion, sino a la percepcion subjetiva del fendmeno» (ll, art. 15,2°). Ademas, «no se puede colocar la
experiencia de una vision, sin mas consideraciones, ante el riguroso dilema, o de ser correcta en fodos los
puntos, o de tener que ser considerada completamente una ilusion humana o diabdlica».[6]

La implicacion y el acompanamiento del Dicasterio

Es importante comprender que las nuevas Normas ponen blanco sobre negro un punto firme acerca de la
competencia de este Dicasterio. Por un lado, se mantiene firme en que el discernimiento es tarea del Obispo
diocesano. Por otra parte, teniendo que reconocer que, hoy mas que nunca, estos fendmenos implican a
muchas personas que pertenecen a otras Didcesis y se difunden rapidamente en diferentes regiones y paises,
las nuevas Normas establecen que el Dicasterio debe ser consultado e intervenir siempre para dar una
aprobacion final a cuanto ha decidido el Obispo, antes que este ultimo haga publica una decision sobre un
acontecimiento de origen presuntamente sobrenatural. Si antes intervenia, pero se pedia al Obispo que no lo
nombrara siquiera, hoy el Dicasterio manifiesta publicamente su implicacion y acompafa al Obispo en la
decision final. En el hacer publico cuanto se haya decidido se dira, por tanto, «de acuerdo con el Dicasterio para
la Doctrina de la Fe».

No obstante, como ya contemplaban las Normas del afio 1978 (IV, 1 b), también las nuevas Normas prevén
que, en algunos casos, el Dicasterio pueda intervenir motu proprio (I, art. 26). De hecho, tras llegar a una
decision, las nuevas Normas prevén que «el Dicasterio se reserva, en cualquier caso, la posibilidad de
intervenir nuevamente tras la evolucion del fenomeno» (ll, art. 22, § 3) y piden al Obispo «seguir vigilando» (I,
art. 24) por el bien de los fieles.

Dios esta siempre presente en la historia de la humanidad y no cesa nunca de enviarnos sus dones de gracia
por la accion del Espiritu Santo, para renovar cada dia nuestra fe en Jesucristo, Salvador del mundo.
Corresponde a los Pastores de la Iglesia la tarea de hacer que sus fieles tengan siempre presente esta
presencia amorosa de la Santisima Trinidad en medio de nosotros, del mismo modo que les corresponde a
ellos la tarea de preservar a los fieles de todo engano. Estas nuevas Normas no son mas que un modo concreto
con el que el Dicasterio para la Doctrina de la Fe se pone al servicio de los Pastores en la doécil escucha del
Espiritu que actua en el Pueblo fiel de Dios.

Victor Manuel Card. Fernandez

Prefecto



65

Introduccion

1. Jesucristo es la Palabra definitiva de Dios, «el Primero y el Ultimo» (Ap 1,17). El es la plenitud y el
cumplimiento de la Revelacion: todo lo que Dios ha querido revelar lo ha hecho mediante su Hijo, Palabra
hecha carne. «La economia cristiana, por tanto, como alianza nueva y definitiva, nunca cesara, y no hay que
esperar ya ninguna revelacion publica antes de la gloriosa manifestacion de nuestro Sefor Jesucristo».[7]

2. En la Palabra revelada esta todo lo que necesita la vida cristiana. San Juan de la Cruz afirma que el Padre,
«porque en darnos, como nos dio a su Hijo, que es una Palabra suya, que no tiene otra, todo nos lo hablé junto
y de una vez en esta sola Palabra, y no tiene mas que hablar. [...] Porque lo que hablaba antes en partes a los
profetas ya lo ha hablado en el todo, dandonos al Todo, que es su Hijo. Por lo cual, el que ahora quisiese
preguntar a Dios, o querer alguna vision o revelacion, no soélo haria una necedad, sino haria agravio a Dios, no
poniendo los ojos totalmente en Cristo, sin querer otra alguna cosa o novedad».[8]

3. En el tiempo de la Iglesia, el Espiritu Santo conduce a los creyentes de toda época «hasta la verdad plena»
(Jn 16,13) de modo que «la inteligencia de la revelacién sea mas profunda».[9] Es el Espiritu Santo, de hecho,
quien nos guia cada vez mas en la comprension del misterio de Cristo, de modo que, «por mas misterios y
maravillas que han descubierto [...] en este estado de vida, les quedo todo lo mas por decir, y aun por entender,
y asi, mucho que ahondar en Cristo; porque es como una abundante mina con muchos senos de tesoros, que,
por mas que ahonden, nunca les hallan fin ni término; antes van en cada seno hallando nuevas venas de
nuevas riquezas aca y alla».[10]

4. Si de una parte todo aquello que Dios ha querido revelar lo ha hecho mediante su Hijo y en la Iglesia de
Cristo se ponen a disposiciéon de todo bautizado los medios ordinarios de santidad, por otra el Espiritu Santo
puede conceder a algunas personas experiencias de fe del todo particulares, cuyo objetivo no es «la de
“mejorar” o “completar” la Revelacion definitiva de Cristo, sino la de ayudar a vivirla mas plenamente en una
cierta época de la historia».[11]

5. La santidad, de hecho, es una llamada que concierne a todos los bautizados: viene nutrida de una vida de
oracion y de participacion en la vida sacramental, y se expresa en una existencia impregnada de amor a Dios y
al préjimo.[12] En la Iglesia recibimos el amor de Dios, manifestado plenamente en Cristo (cfr. Jn 3,16) y
«derramado en nuestros corazones por el Espiritu Santo que se nos ha dado» (Rm 5,5). Quien se deja llevar
docilmente por el Espiritu Santo tiene experiencia de la presencia y de la accion de la Trinidad, por lo que una
existencia asi vivida, como ensefa el Papa Francisco, se traduce en una vida mistica que, si bien «aun privada
de fendmenos extraordinarios, se propone a todos los fieles como experiencia diaria de amor»[13].

6. Sin embargo, se verifican a veces fendmenos (por ej.: presuntas apariciones, visiones, locuciones interiores o
exteriores, escritos 0 mensajes, fendmenos relacionados con imagenes religiosas, fendmenos psicofisicos y de
otro tipo) que parecen trascender los limites de la experiencia cotidiana y se presentan como de presunto origen
sobrenatural. Hablar con precision de tales acontecimientos puede superar las capacidades del lenguaje
humano (cfr. 2Cor 12,2-4). Con el advenimiento de los modernos medios de comunicacion, tales fendmenos
pueden atraer la atencion o suscitar la perplejidad de muchos creyentes, y sus noticias pueden difundirse con
gran rapidez, de modo que los Pastores de la Iglesia estan llamados a tratar tales acontecimientos con solicitud,
es decir, a apreciar sus frutos, a purificarlos de elementos negativos o a advertir a los fieles de los peligros que
de ellos se derivan (cfr. 1Jn 4,1).

7. Ademas, con el desarrollo de los medios de comunicacion actuales, y el aumento de las peregrinaciones,
estos fendmenos alcanzan dimensiones nacionales e incluso mundiales, de modo que una decision relativa a
una Didcesis también tiene consecuencias en otros lugares.

8. Cuando, junto a determinadas experiencias espirituales, se producen también fendmenos fisicos y psiquicos
que no pueden explicarse inmediatamente con el solo uso de la razén, corresponde a la Iglesia emprender un
cuidadoso estudio y discernimiento de estos fenémenos.



66

9. En su Exhortacion Apostélica Gaudete et exsultate, Papa Francisco recuerda que el unico modo de saber si
algo viene del Espiritu Santo es el discernimiento, que hay que pedir y cultivar en la oracién.[14] Es un don
divino que ayuda a los Pastores de la Iglesia a realizar lo que dice san Pablo: «examinadlo todo; quedaos con lo
bueno» (71Ts 5,21). Para ayudar a los Obispos diocesanos y a las Conferencias Episcopales en llevar a cabo el
discernimiento de los fendmenos de supuesto origen sobrenatural, el Dicasterio para la Doctrina de la Fe
promulga las siguientes Normas para proceder en el discernimiento de presuntos fenomenos sobrenaturales.

. ORIENTACIONES GENERALES
A. Naturaleza del discernimiento

10. Segun las Normas que figuran a continuacion, la lglesia puede desempenfar el deber de discernimiento: a) si
es posible vislumbrar en los fendmenos de presunto origen sobrenatural la presencia de signos de la accion
divina; b) si en los eventuales escritos 0 mensajes de los implicados en los presuntos fendmenos no hay nada
que sea contrario a la fe y a las buenas costumbres; ¢) si es licito apreciar sus frutos espirituales, o si es
necesario purificarlos de elementos problematicos o advertir a los fieles de los peligros que de ellos se derivan;
d) si es aconsejable que sea reconocido su valor pastoral por la autoridad eclesiastica competente.

11. Aunque las disposiciones siguientes preveén la posibilidad de un discernimiento en el sentido del n. 10, debe
quedar claro que, de forma habitual, no cabe esperar un reconocimiento positivo por parte de la autoridad
eclesiastica sobre el origen divino de presuntos fendmenos sobrenaturales.

12. En el caso que se conceda por parte del Dicasterio un Nihil obstat (cfr. infra, n. 17), tales fendmenos no se
convierten en objeto de fe — es decir, los fieles no estan obligados a darles un asentimiento de fe —, sino que,
como en el caso de los carismas reconocidos por la Iglesia, «representan caminos para profundizar en el
conocimiento de Cristo y entregarse mas generosamente a él, arraigandose, al mismo tiempo, cada vez mas en
la comunion con todo el pueblo cristiano».[15]

13. Por otra parte, incluso cuando se concede un Nihil obstat para los procesos de canonizacion, esto no
implica una declaracion de autenticidad de eventuales fendmenos sobrenaturales presentes en la vida de una
persona, como se puso de manifiesto, por ejemplo, en el decreto de canonizacion de santa Gema Galgani:
«[Pius XI] feliciter elegit ut super heroicis virtutibus huius innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem
panderet, nullo tamen per praesens decretum (quod quidem numquam fieri solet) prolato iudicio de
praeternaturalibus Servae Dei charismatibus».[16]

14. Al mismo tiempo, hay que senalar que ciertos fendmenos, que podrian tener un origen sobrenatural, a
veces aparecen relacionados con experiencias humanas confusas, expresiones teoldégicamente imprecisas o
intereses no del todo legitimos.

15. El discernimiento de los presuntos fenédmenos sobrenaturales es realizado desde el principio por el Obispo
diocesano, o eventualmente por otra autoridad eclesiastica a la que se refieren los art. 4-6 siguientes, en
dialogo con el Dicasterio. En cualquier caso, puesto que nunca debe faltar una especial atencion orientada al
bien comun de todo el Pueblo de Dios, «el Dicasterio se reserva el derecho, en cualquier caso, de evaluar los
elementos morales y doctrinales de dicha experiencia espiritual y el uso que se hace de ellos».[17] No hay que
ignorar que, a veces, el discernimiento también puede versar sobre delitos, manipulacion de personas, dafios a
la unidad de la Iglesia, beneficios econdmicos indebidos, errores doctrinales graves, etc., que podrian provocar
escandalos y minar la credibilidad de la Iglesia.

B. Conclusiones

16. El discernimiento de presuntos fendmenos sobrenaturales puede llevar a conclusiones que normalmente se
expresaran en uno de los siguientes términos.



67

17. Nihil obstat — Aunque no se expresa ninguna certeza en cuanto a la autenticidad sobrenatural del
fendmeno, se reconocen muchos signos de una accion del Espiritu Santo “en medio”’[18] de una determinada
experiencia espiritual, y no se han detectado, al menos hasta ese momento, aspectos especialmente
problematicos o arriesgados. Por ello, se anima al Obispo diocesano a apreciar el valor pastoral y también a
promover la difusidon de esta propuesta espiritual, incluso a través de posibles peregrinaciones a un lugar santo.

18. Prae oculis habeatur — Si bien se reconocen importantes signos positivos, se advierten también algunos
elementos de confusion o posibles riesgos que requieren un cuidadoso discernimiento y dialogo con los
destinatarios de una determinada experiencia espiritual, por parte del Obispo diocesano. Si hay escritos o
mensajes, puede ser necesaria una clarificacion doctrinal.

19. Curatur — Se detectan varios o significativos elementos problematicos, pero al mismo tiempo existe ya una
amplia difusién del fendmeno y una presencia de frutos espirituales asociados a él y que pueden verificarse. En
este sentido, se desaconseja una prohibicion que pueda inquietar al Pueblo de Dios. En todo caso, se insta al
Obispo diocesano a no alentar este fendmeno, a buscar expresiones alternativas de devocion y, eventualmente,
a reorientar su perfil espiritual y pastoral

20. Sub mandato — Los problemas detectados no estan relacionados con el fendmeno en si, rico en elementos
positivos, sino con una persona, una familia 0 un grupo de personas que hacen un uso impropio del mismo. Se
utiliza una experiencia espiritual para obtener un beneficio econdmico particular e indebido, cometiendo actos
inmorales o desarrollando una actividad pastoral paralela a la ya presente en el territorio eclesiastico, sin
aceptar las indicaciones del Obispo diocesano. En este caso, la direccidon pastoral del lugar especifico donde se
produce el fendmeno se confia o al Obispo diocesano o a otra persona delegada por la Santa Sede, quien,
cuando no pueda intervenir directamente, tratara de llegar a un acuerdo razonable.

21. Prohibetur et obstruatur — Aunque existen exigencias legitimas y algunos elementos positivos, los
problemas y los riesgos parecen graves. Por ello, para evitar ulteriores confusiones, o incluso escandalos que
puedan minar la fe de los sencillos, el Dicasterio pide al Obispo diocesano que declare publicamente que no
esta permitida la adhesion a este fendmeno y que ofrezca simultaneamente una catequesis que pueda ayudar a
comprender las razones de la decisién y a reconducir las legitimas inquietudes espirituales de esa parte del
Pueblo de Dios.

22. Declaratio de non supernaturalitate — En este caso, el Obispo diocesano es autorizado por el Dicasterio a
declarar que el fendmeno se reconoce como no sobrenatural. Esta decision debe basarse en hechos y
evidencias concretas y probadas. Por ejemplo, cuando un presunto vidente afirma haber mentido, o cuando
testigos creibles aportan elementos de juicio que permiten descubrir la falsedad del fenbmeno, la intencion
erronea o la mitomania.

23. A la luz de lo anteriormente expuesto, se reitera que ni el Obispo diocesano, ni las Conferencias
Episcopales, ni el Dicasterio, por regla general, declararan que estos fendmenos son de origen sobrenatural, ni
siquiera si se concede un Nihil obstat (cfr. n. 11). Sin perjuicio de que el Santo Padre pueda autorizar que se
lleve a cabo un procedimiento al respecto.

Il. PROCEDIMIENTO A SEGUIR
A. Normas sustanciales

Art. 1 — Corresponde al Obispo diocesano, en dialogo con la Conferencia Episcopal nacional, examinar los
casos de presuntos fendmenos sobrenaturales ocurridos en su territorio y formular el juicio final sobre ellos, que
se sometera a la aprobacion del Dicasterio, incluida la posible promocion del culto o devocién relacionados con
ellos.

Art. 2 - Después de haber investigado los hechos en cuestion, corresponde al Obispo diocesano transmitir con



68

su voto al Dicasterio para la Doctrina de la Fe los resultados de la investigacion - realizada segun las normas
indicadas a continuacion - y actuar segun las indicaciones proporcionadas por el Dicasterio. Corresponde al
Dicasterio, en cualquier caso, evaluar el modo de proceder del Obispo diocesano y aprobar o no la decision, por
él propuesta, que se atribuye al caso concreto.

Art. 3 § 1 — El Obispo diocesano se abstendra de toda declaracién publica sobre la autenticidad o
sobrenaturalidad de estos fenémenos y de toda implicacion en ellos; sin embargo, no debe dejar de estar
vigilante para intervenir, si fuera necesario, con rapidez y prudencia, siguiendo los procedimientos indicados en
las normas siguientes.

§ 2 - Cuando, en relacion con el presunto acontecimiento sobrenatural, surgiesen formas de devocién incluso
sin un verdadero y propio culto, el Obispo diocesano tiene el grave deber de iniciar una investigacion candnica
exhaustiva lo antes posible para salvaguardar la fe y evitar abusos.

§ 3 - El Obispo diocesano debe poner especial cuidado en contener, incluso con los medios a su alcance, las
manifestaciones religiosas confusas, o la difusién de cualquier material relacionado con el supuesto fenomeno
sobrenatural (por ejemplo: lacrimaciones de imagenes sagradas, sudores, hemorragias, mutacion de hostias
consagradas, etc.), para no alimentar un clima sensacionalista (cfr. art. 11, § 1).

Art. 4 — Cuando, sea por el lugar de residencia de las personas implicadas en el presunto fendmeno, sea por el
lugar de difusién de las formas de culto o en cualquier caso de devocion popular, esté implicada la competencia
de mas Obispos diocesanos, éstos, previa consulta al Dicasterio para la Doctrina de la Fe, podran constituir una
Comision interdiocesana que, presidida por uno de los Obispos diocesanos, dispondra la instruccidon segun los
articulos siguientes. Para ello, podran valerse también de la ayuda de los departamentos competentes de la
Conferencia Episcopal

Art. 5 — En el caso de que los presuntos hechos sobrenaturales impliquen la competencia de Obispos
diocesanos pertenecientes a la misma provincia eclesiastica, el Metropolitano, previa consulta a la Conferencia
Episcopal y al Dicasterio para la Doctrina de la Fe, podra, por mandato del Dicasterio, asumir la constitucion y
presidencia de la Comisién a la que se refiere el art. 4.

Art. 6 § 1 — En los lugares donde esté establecida la Region Eclesiastica a la que se refieren los canones 433-
434 CIC, y los presuntos hechos sobrenaturales afectasen a dicho territorio, el Obispo Presidente solicitara al
Dicasterio para la Doctrina de la Fe un mandato especial para proceder.

§ 2 - En este caso, los procedimientos seguiran, por analogia, cuanto previsto en el art. 5, observando las
indicaciones recibidas del mismo Dicasterio.

B. Normas de procedimiento
Fase de instruccion

Art. 7 § 1 — Siempre que el Obispo diocesano tenga noticia, al menos verosimil, de hechos de presunto origen
sobrenatural relativos a la fe catdlica ocurridos en el territorio bajo su jurisdiccion, debera informarse con
prudencia, personalmente o a través de un Delegado, de los acontecimientos y circunstancias y tener cuidado
de reunir oportunamente todos los elementos Utiles para una primera evaluacion.

§ 2 - Si los fendmenos son facilmente gestionables en el ambito de las personas directamente implicadas y no
se percibe ningun peligro para la comunidad, no debe tomarse ninguna otra medida, previa consulta con el
Dicasterio, aunque se mantiene el deber de vigilancia.

§ 3 - En el caso de que estuviesen implicadas personas dependientes de varios Obispos diocesanos, debera
escucharse el parecer de estos Obispos. Cuando un presunto fenomeno se origina en un lugar y se desarrolla



69

en otros, puede ser valorado de forma diferente en estos ultimos. En tal caso, cada Obispo diocesano tiene
siempre la facultad de decidir lo que considere pastoralmente prudente en su propio territorio, previa consulta al
Dicasterio.

§ 4 — Cuando en el presunto fenédmeno estén implicados objetos de diversa indole, el Obispo diocesano,
personalmente o a través de un Delegado, podra ordenar que se coloquen en un lugar seguro y protegido,
hasta que se aclare el caso. Cuando se trata de un presunto milagro eucaristico, las especies consagradas
deben conservarse en un lugar reservado y de forma adecuada.

§ 5-En el caso en el que los elementos recogidos parezcan suficientes, el Obispo diocesano decidira si inicia
una fase de evaluacion del fenémeno, con el fin de proponer un juicio final al Dicasterio en su Votum, en el
interés superior de la fe de la Iglesia y para salvaguardar y promover el bien espiritual de los fieles.

Art. 8 § 1 — El Obispo diocesano[19] creara una Comisién de investigacion entre cuyos miembros estaran al
menos un tedlogo, un canonista y un perito elegido en funcion de la naturaleza del fenédmeno,[20] cuyo objetivo
no es solo llegar a un pronunciamiento sobre la veracidad de los hechos, sino profundizar en todos los aspectos
del acontecimiento, a fin de proporcionar al Obispo diocesano todos los elementos utiles para una evaluacion.

§ 2 - Los miembros de la Comisién de investigacion sean de una fama integra, de una fe segura, de una sana
doctrina, de una prudencia probada, y no deberan estar implicados, ni directa ni indirectamente, con las
personas o los hechos objeto de discernimiento.

§ 3 - El propio Obispo diocesano nombrara a un Delegado, también elegido entre los miembros de la Comision
o externo a ella, con el encargo de coordinar y presidir los trabajos y preparar las sesiones.

§ 4 — El Obispo diocesano, o su Delegado, nombrara también un Notario encargado de asistir a las reuniones y
de levantar acta de los interrogatorios y de cualquier otro acto de la Comision. Es deber del Notario asegurar
que las actas sean debidamente firmadas y que todas las actos objeto de la instruccidon sean recogidos v,
ordenados, se conserven en los archivos de la Curia. El Notario también se encarga de la convocatoria 'y
prepara la documentacion.

§ 5 - Todos los miembros de la Comision estan llamados a mantener el secreto de oficio, prestando juramento.

Art. 9 § 1 — Los interrogatorios se llevan a cabo de forma analoga a cuanto prescrito por la legislacion universal
(cfr. cann. 1558-1571 CIC; cann. 1239-1252 CCEO) y se realizan sobre la base de preguntas formuladas por el
Delegado, tras un debate adecuado con los demas miembros de la Comision.

§ 2 - La declaracién jurada de las personas implicadas en los presuntos hechos sobrenaturales se presta en
presencia de toda la Comision o, al menos, de algunos de sus miembros. Cuando los hechos del caso se basan
en un testimonio ocular, los testigos deben ser interrogados lo antes posible para aprovechar la proximidad
temporal al acontecimiento.

§ 3 - Los confesores de las personas implicadas, que afirman haber sido protagonistas de hechos de origen
sobrenatural, no pueden testificar sobre todo lo que han conocido a través de la confesion sacramental.[21]

§ 4 - Los directores espirituales de las personas implicadas, que afirmen haber sido protagonistas de hechos de
origen sobrenatural, no podran testificar sobre lo que hayan conocido a través de la direccidn espiritual, salvo
que las personas interesadas autoricen la declaracion por escrito.

Art. 10 —Cuando el material de la instruccion contenga textos escritos u otros elementos (video, audio,
fotograficos) divulgados en los medios de comunicacion, que tengan como autor a una persona implicada en el
presunto fendmeno, dicho material sera sometido a un examen minucioso por expertos (cf. art. 3 § 3), cuyos
resultados seran incluidos en la documentacion de la instruccion por el Notario.



70

Art. 11 § 1 — Cuando los hechos extraordinarios a los que se refiere el art. 7 § 1 incluyan objetos de diversa
naturaleza (cfr. art. 3 § 3), la Comision llevara a cabo una investigacion exhaustiva de estos objetos a través de
los expertos que la componen o de otros expertos elegidos para el caso, con el fin de llegar a una evaluacion de
caracter cientifico, doctrinal y canonico que ayude a la evaluacion posterior.

§ 2 - Cuando eventuales muestras de naturaleza organica, relacionadas con el acontecimiento extraordinario,
requiriesen especiales investigaciones de laboratorio y, en cualquier caso, de tipo técnico-cientifico, el estudio
sera encomendado por la Comision a expertos verdaderamente peritos en el area correspondiente al tipo de
investigacion.

§ 3 - En caso que el fendmeno afectase al Cuerpo y la Sangre del Sefor en los signos sacramentales del pan y
del vino, se debera tener especial cuidado en que cualquier analisis de los mismos no suponga una falta de
respeto al Santisimo Sacramento, garantizando la devocion que le es debida.

§ 4 — Cuando los presuntos hechos extraordinarios estuviesen en el origen de problemas de orden publico, el
Obispo diocesano colaborara con la autoridad civil competente.

Art. 12 — Cuando los presuntos acontecimientos sobrenaturales continuasen durante el curso de la instruccion y
si la situacion aconsejara intervenciones prudenciales, el Obispo diocesano no deberia dudar en tomar aquellas
medidas de buen gobierno para evitar manifestaciones incontroladas o dudosas de devocion o el inicio de un
culto basado en elementos todavia no definidos.

Fase de evaluacion

Art. 13 — El Obispo diocesano, también con la ayuda de los miembros de la Comision por él instituida, evalue
minuciosamente el material recogido, segun los principales criterios de discernimiento mencionados
anteriormente (cf. n°® 10-23) y los criterios positivos y negativos que siguen, que también deben aplicarse de
forma acumulativa.

Art. 14 — Entre los criterios positivos no se deje de juzgar:

1°. La credibilidad y buena reputacion de las personas que afirman ser destinatarias de acontecimientos
sobrenaturales o estar directamente implicadas en ellos, asi como de los testigos escuchados. En particular,
debe tenerse en cuenta el equilibrio psiquico, la honestidad y rectitud en la vida moral, la sinceridad, humildad y
docilidad habitual hacia la autoridad eclesiastica, la disponibilidad para colaborar con ella y la promocion de un
espiritu de auténtica comunion eclesial.

2°. La ortodoxia doctrinal del fenomeno y del eventual mensaje relacionado con él.

3° El caracter imprevisible del fendmeno, del que se desprende claramente que no es fruto de la iniciativa de las
personas implicadas.

4°, Los frutos de la vida cristiana. Entre ellos se verifique la existencia de un espiritu de oracién, conversiones,
vocaciones al sacerdocio y a la vida religiosa, testimonios de caridad, asi como una devocion sana y frutos
espirituales abundantes y constantes. Debe evaluarse la contribucidn de tales frutos al crecimiento de la
comunién eclesial.

Art. 15 — Entre los criterios negativos se verifiquen cuidadosamente:
1°. La posible presencia de un error manifiesto sobre el hecho.

2°. Posibles errores doctrinales. A este respecto, hay que tener en cuenta la posibilidad de que la persona que



71

dice ser destinataria de acontecimientos de origen sobrenatural haya afadido — incluso inconscientemente —
elementos puramente humanos a una revelacion privada, o algun error de orden natural no debido a una mala
intencion, sino a la percepcion subjetiva del fenémeno.

3°. Un espiritu sectario que genera division en el tejido eclesial.

4°, Una evidente busqueda de beneficio, poder, fama, notoriedad social, interés personal estrechamente ligada
al hecho.

5°. Actos gravemente inmorales cometidos en el momento o con ocasion del hecho por el sujeto o sus
seguidores.

6°. Alteraciones psiquicas o tendencias psicopaticas en el sujeto, que puedan haber ejercido una influencia en
el presunto hecho sobrenatural, o psicosis, histeria colectiva u otros elementos atribuibles a un horizonte
patologico.

Art. 16 — Debe considerarse de especial gravedad moral la utilizacién de supuestas experiencias sobrenaturales
o de elementos misticos reconocidos como medio o pretexto para ejercer dominio sobre las personas o cometer
abusos.

Art. 17 — La evaluacion de los resultados de la investigacion en el caso de presuntos fendmenos sobrenaturales
a que se refiere el art. 7 § 1, se lleve a cabo con cuidadosa diligencia, respetando tanto a las personas
implicadas como el examen técnico-cientifico eventualmente realizado sobre el presunto fendmeno
sobrenatural.

Fase conclusiva

Art. 18 — Completada la instruccion y examinados detenidamente los acontecimientos y la informacion
recopilada,[22] considerado también el impacto que los presuntos hechos han tenido en el Pueblo de Dios a él
confiado, con especial atencidn a la fecundidad de los frutos espirituales generados por la nueva devocion que
haya podido surgir, el Obispo diocesano, con la ayuda del Delegado, elaborara un informe sobre el presunto
fendmeno. Teniendo en cuenta todos los datos del caso, tanto positivos como negativos, redactara un Votum
personal sobre el asunto, proponiendo al Dicasterio su juicio final, por regla general, segun una de las
siguientes férmulas:[23]

1°. Nihil obstat

2°. Prae oculis habeatur

3°. Curatur

4°. Sub mandato

5°. Prohibetur et obstruatur

6°. Declaratio de non supernaturalitate

Art. 19 — Terminada la investigacion, todas las actas relativas al caso examinado se remiten al Dicasterio para la
Doctrina de la Fe para la aprobacion final.

Art. 20 — Asi mismo, el Dicasterio procedera a examinar las actas del caso, evaluando los elementos morales y
doctrinales de tal experiencia y el uso que se ha hecho de ella, asi como el Votum del Obispo diocesano. El



72

Dicasterio podra solicitar mas informacion al Obispo diocesano, o pedir otras opiniones, o proceder, en casos
extremos, a un nuevo examen del caso, distinto del realizado por el Obispo diocesano. A la luz del examen
realizado, procedera a confirmar o no la decisién propuesta por el Obispo diocesano

Art. 21 § 1 — Una vez recibida la respuesta del Dicasterio, a menos que el Dicasterio indique otra cosa, el
Obispo diocesano, de acuerdo con el Dicasterio, dara a conocer al Pueblo de Dios con claridad el juicio sobre
los hechos en cuestion.

§ 2 - El Obispo diocesano se encargara de informar a la Conferencia Episcopal nacional sobre la decision
aprobada por el Dicasterio.

Art. 22 § 1 - En el caso que se conceda un Nihil obstat (cfr. art. 18, 1°), el Obispo diocesano prestara la maxima
atencion a la correcta valoracion de los frutos originados por el fenédmeno examinado, siguiendo la vigilancia
con prudente atencion. En este caso, el Obispo diocesano indicara claramente, mediante decreto, la naturaleza
de la autorizacion y los limites de un eventual culto permitido, precisando que los fieles «pueden dar su
asentimiento de forma prudente».[24]

§ 2 - El Obispo diocesano estara atento también que los fieles no consideren ninguna de las decisiones como
un aval al caracter sobrenatural del fenomeno.

§ 3 - El Dicasterio se reserva, en cualquier caso, la posibilidad de intervenir nuevamente tras la evolucién del
fendbmeno.

Art. 23 § 1 — En caso de que se adopte una decision cautelar (cfr. art. 18, 2°-4°) o negativa (cfr. art. 18, 5°-6°),
debe ser hecha publica formalmente por el Obispo diocesano, previa aprobacion del Dicasterio. Esta, también,
debe redactarse en un lenguaje claro y comprensible para todos, y evaluando la oportunidad de dar a conocer
las razones de la decision tomada y los fundamentos doctrinales de la fe catdlica, para favorecer el crecimiento
de una sana espiritualidad.

§ 2 - Al comunicar cualquier eventual decisién negativa, el Obispo diocesano podra omitir informacién que
pueda causar un perjuicio injusto a las personas implicadas.

§ 3 - En caso de divulgacion continuada de escritos o mensajes, los Pastores legitimos estaran vigilantes de
acuerdo con el can. 823 CIC (cfr. cann. 652 § 2; 654 CCEOQ), reprendiendo los abusos y todo lo que sea
perjudicial para la recta fe y las buenas costumbres o de otro modo peligroso para el bien de las almas. A tal fin
se puede recurrir a la imposicion de los medios ordinarios, incluidos los preceptos penales (cfr. can. 1319 CIC;
can. 1406 CCEO).

§ 4 - El recurso en virtud del § 3 es particularmente apropiado cuando la conducta que debe reprobarse se
refiere a objetos o lugares relacionados con presuntos fendmenos sobrenaturales.

Art. 24 — Cualquiera que sea la decision aprobada, el Obispo diocesano, personalmente o a través de un
Delegado, tiene el deber de seguir vigilando el fendmeno y a las personas implicadas, ejerciendo
especificamente su potestad ordinaria.

Art. 25 — En caso que los presuntos fendmenos sobrenaturales puedan atribuirse con certeza a un intento
deliberado de mistificar y engafiar con otros fines (gj. lucro y otros intereses personales), el Obispo diocesano
aplicara, caso por caso, la legislacion candnica penal vigente.

Art. 26 — El Dicasterio para la Doctrina de la Fe tiene la facultad de intervenir motu proprio, en cualquier
momento y en cualquier estado de discernimiento sobre presuntos fendmenos sobrenaturales.



73

Art. 27 — Las presentes Normas sustituyen integramente las precedentes del 25 de febrero de 1978.

El Sumo Pontifice Francisco, en la Audiencia concedida al suscrito Prefecto, junto al Secretario para la Seccion
Doctrinal del Dicasterio para la Doctrina de la Fe, el dia 4 de mayo de 2024, ha aprobado las presentes Normas,
decididas en la Sesion Ordinaria de este Dicasterio en fecha 17 de abril de 2024, y ha ordenado su publicacion,
estableciendo que éstas entren en vigor el 19 de mayo de 2024, en la solemnidad de Pentecostés.

Dado en Roma, en la Sede del Dicastero para la Doctrina de la Fe, el 17 de mayo de 2024.
Victor Manuel Card. Fernandez
Prefecto
Mons. Armando Matteo
Secretario
para la Seccion Doctrinal
Ex Audientia Die 04.05.2024

FRANCISCUS

[11 S. Juan de la Cruz, Noche oscurall, 17, 6, en |d., Obras Completas, Ediciones Sigueme, Salamanca 20074,
pp. 413-543, p. 521.

[2] Id., Cantico espiritual B, prol., 1, en op. cit., p. 567.

[3] Id., Noche oscurall, 17, 8, en op. cit.,, p. 522.

[4] |d., Llama de amor viva B lll, 47, en op. cit., pp. 765-861, p. 836.

[5] Benedicto XVI, Exhort. Ap. Verbum Domini (30 septiembre 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696.

[6] K. Rahner, Visioni e profezie. Mistica ed esperienza della frascendenza, Vita e Pensiero, Milano 19952, pp.
95-96.

[7] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Dei Verbum (18 noviembre 1965), n. 4: AAS 58 (1966), p. 819.

[8] S. Juan de la Cruz, Subida del monte Carmelo, 2, 22, 3-5, Id., Obras Completas, Ediciones Sigueme,
Salamanca 20074, pp. 123-412, 278-279; cfr. Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 65.

[9] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Dei Verbum (18 noviembre 1965), n. 5: AAS 58 (1966), p. 819.
[10] S. Juan de la Cruz, Cantico espiritual B, 37, 4 en op. cit. pp. 545-763, 745-746.

[11] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 67. Cfr. Congregacion para la Doctrina de la Fe, El mensaje de Fatima
(26 junio 2000).



74

[12] Cfr. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium (7 diciembre 1965), nn. 39-42: AAS 57 (1965), pp.
44-49; Francisco, Exhort. Ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), nn. 10-18, 143: AAS 110 (2018), pp. 1114-
1116, 1150-1151; Id., Cart. Ap. Totum amoris est (28 diciembre 2022), passim: L’Osservatore Romano, 28
diciembre 2022, pp. 8-10.

[13] Francisco, Exhort. Ap. C’est la confiance (15 octubre 2023), n. 35: L’Osservatore Romano, 16 octubre 2023,
p. 3.

[14] Cfr. Francisco, Exhort. Ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), nn. 166 y 173: AAS 110 (2018), pp. 1157
y 1159-1160.

[15] S. Juan Pablo Il, Mensaje a los participantes en el Congreso mundial de los Movimientos eclesiales
organizado por el Pontificio Consejo para los Laicos (27 mayo 1998), n. 4. Insegnamenti di Giovanni Paolo |l,
XXI 1: 1998, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2000, p. 1064. Cfr. Benedicto XVI, Exhort. Ap. Verbum
Domini (30 septiembre 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696.

[16] Sacra Congregatio Rituum, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei Gemmae Galgani, virginis
saecularis: AAS 24 (1932), p. 57. «[Pio XI] ha querido de buena gana detenerse en las virtudes heroicas de esta
doncella tan inocente como penitente, sin que, sin embargo, por el presente decreto (lo que no suele ocurrir
nunca) se emita un juicio sobre los carismas preternaturales de la Sierva de Dios».

[17] Dicasterio para la Doctrina de la Fe, Carta al Obispo de Como sobre un presunto vidente (25 septiembre
2023).

[18] La expresion “en medio” no quiere decir “por medio” o “a través”, sino que indica que en un determinado
contexto, no necesariamente de origen sobrenatural, el Espiritu Santo obra cosas buenas.

[19] U otra autoridad eclesiastica mencionada en los art. 4-6.

[20] Por €j.: un médico, preferiblemente especializado en alguna disciplina relacionada, como psiquiatria,
hematologia, etc.; un bidlogo; un quimico, etc.

[21] Cfr. cann. 983 § 1; 1550 § 2, 2° CIC; cann. 733 § 1; 1231 § 1, 2° CCEQ; Congregacion para la Causa de los
Santos, Instr. “Sanctorum Mater” sobre el procedimiento Instructivo diocesano y eparquial en las Causas de los
Santos (17 mayo 2007), arts. 101-102: AAS 99 (2007), p. 494; Penitenciaria Apostolica, Nota sobre la
importancia del foro interno y la inviolabilidad del sigilo sacramental (29 junio 2019): AAS 111 (2019), pp. 1215-
1218.

[22] Todas las pruebas testimoniales se evallan detalladamente aplicando cuidadosamente todos los criterios,
también a la luz de la legislacién canodnica relativa a la fuerza probatoria de los testimonios (cfr. ex analogia can.
1572 CIC; can. 1253 CCEO).

[23] Cfr. supra nn. 17-22.

[24] Benedetto XVI, Exhort. Ap. Verbum Domini (30 septiembre 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696. En el
mismo parrafo se afirma: «La aprobacién eclesiastica de una revelacion privada indica esencialmente que su
mensaje no contiene nada contrario a la fe y a las buenas costumbres; es licito hacerlo publico, y los fieles
pueden dar su asentimiento de forma prudente [...] Es una ayuda que se ofrece pero que no es obligatorio
usarla. En cualquier caso, ha de ser un alimento de la fe, esperanza y caridad, que son para todos la via
permanente de la salvaciony.

[00842-ES.01] [Texto original: Italiano]



75

Traduzione in lingua portoghese
NORMAS

PARA PROCEDER NO DISCERNIMENTO
DE PRESUMIDOS FENOMENOS SOBRENATURAIS

Apresentacao

Na escuta do Espirito
que opera no fiel Povo de Deus

Deus esta presente e age na nossa histéria. O Espirito Santo, que se derrama do Coragéao de Cristo
Ressuscitado, opera na Igreja com divina liberdade e nos oferece tantos dons preciosos que nos ajudam no
caminho da vida e estimulam o nosso amadurecimento espiritual, na fidelidade ao Evangelho. Esta agao do do
Espirito Santo inclui também a possibilidade de chegar aos nossos corag¢des através de alguns eventos
sobrenaturais, como por exemplo as apari¢gdes ou visdes de Cristo ou da Santa Virgem e outros fenémenos.

Tantas vezes estas manifestagdes provocaram uma grande riqueza de frutos espirituais, de crescimento na fé,
de devogao e de fraternidade e servigo, e em alguns casos deram origem a diversos Santuarios espalhados em
todo o mundo, que hoje sao parte do coragao da piedade popular de muitos povos.

Existe tanta vida e tanta beleza que o Senhor semeia para além dos nossos esquemas mentais e dos nossos
procedimentos! Por esta razdo, as Normas para proceder no discernimento de presumidos fenémenos
sobrenaturais, que agora apresentamos, ndo pretendem ser necessariamente um controle, menos ainda uma
tentativa de abafar o Espirito. Nos casos mais positivos de eventos de presumida origem sobrenatural, de fato,
«encoraja-se o Bispo Diocesano a apreciar o valor pastoral e a promover a difusdo desta proposta espiritual» (I,
n. 17).

Sao Joao da Cruz constatava «quao baixos, insuficientes e, de qualquer maneira, improprios sejam as palavras
e os termos usados nesta vida para tratar das coisas divinas».[1] Ninguém pode exprimir plenamente as
imperscrutaveis vias de Deus nas pessoas: «Os santos doutores, ainda que tenham falado e continuem a falar
disso, ndo conseguem explica-lo com palavras, como de resto nem mesmo com palavras foi ditox».[2] Porque «a
via para ir a Deus € tao secreta e oculta para a alma como aquela do mar para o corpo, sobre a qual ndo se
conhecerm sendas e pegadas».[3] Realmente, «sendo pois um artifice sobrenatural, Ele construira em cada
alma o edificio sobrenatural que desejar».[4]

Ao mesmo tempo, é necessario reconhecer que em alguns casos de eventos de presumida origem sobrenatural
encontram-se problemas muito sérios, com dano aos fiéis. Nestes casos, a Igreja deve agir com toda a sua
solicitude pastoral. Refiro-me, por exemplo, ao uso de tais fendbmenos para obter «lucro, poder, fama,
notoriedade social, interesse pessoal» (ll, art. 15, 4°), que pode chegar até mesmo a possibilidade de realizar
atos gravemente imorais (cfr. Il, art.15, 5°) ou mesmo «como meio ou pretexto para exercer um dominio sobre
as pessoas ou cometer abusos» (ll, art. 16).

Nao se deve ignorar nem mesmo, em tais eventos, a possibilidade de haver erros doutrinais, reducionismos
indevidos no propor a mensagem do Evangelho, a difusdo de um espirito sectario etc. Por ultimo, existe
também a possibilidade de os fiéis serem arrastados por um fenédmeno, atribuido a iniciativa divina, mas que é
fruto somente da fantasia, do desejo de novidade, da mitomania ou da tendéncia a falsificagao.

No seu discernimento neste ambito, a Igreja tem pois necessidade de procedimentos claros. As Normas para
proceder no discernimento de presumidas aparigcoes e revelagdes, que se aplicavam até agora, foram
aprovadas em forma reservada por Sao Paulo VI em 1978, ha mais de quarenta anos, e foram publicadas
oficialmente apenas em 2011, trinta e trés anos depois.



76

A recente revisao

Na aplicacdo das Normas de 1978 constatava-se, todavia, que as decisdes exigiam tempos muito longos, até
décadas, e deste modo se chegava tarde demais ao necessario discernimento eclesial.

A sua revisdo teve inicio em 2019, através de varias consultas previstas pela entdo Congregagao para a
Doutrina da Fé (Congresso, Consulta, Feria IV e Plenaria). Ao longo destes cinco anos, foram elaboradas
diversas propostas de revisdo, todas porém consideradas insuficientes.

No Congresso do Dicastério de 16 de novembro de 2023, viu-se a necessidade de uma revisao global e radical
do projeto elaborado até aquele momento. Foi entdo preparado um outro esboco de documento, totalmente
repensado na direcdo de um maior esclarecimento das funcdes do Bispo Diocesano e do Dicastério.

A nova redacao foi submetida ao exame de uma Consulta restrita, realizada em 4 de margo de 2024, obtendo
um parecer geral positivo, ainda que tenham sido feitas algumas observag¢des para a melhora do texto, que
foram integradas no sucessivo esbog¢o do documento.

O texto foi posteriormente estudado na Feria IV do Dicastério, realizada em 17 de abril de 2024, durante a qual
os Cardeais e os Bispos membros deram a sua aprovacgao. Enfim, em 4 de maio de 2024, as novas Normas
foram apresentadas ao Santo Padre, que as aprovou e ordenou que fossem publicadas, estabelecendo sua
entrada vigor no dia 19 de maio de 2024, na solenidade de Pentecostes.

Razbes da nova redacédo das Normas

No Prefacio a publicacdo das Normas de 1978, acontecida em 2011, o entdo Prefeito, Card. William Levada,
esclarecia que o mesmo Dicastério era competente para examinar os casos de «apari¢des, de visoes e
mensagens atribuidas a origem sobrenatural». Aquelas Normas, de fato, estabeleciam que «compete a
Sagrada Congregacgao julgar e aprovar o modo de proceder do Ordinario» ou «proceder a um novo exame» (IV,
2).

No passado, a Santa Sé parecia aceitar que os Bispos fizessem declaracdes como estas: «Os fiéis sdo
justificados em crer como indubitavel e certo» (Decreto do Bispo de Grenoble, 19 de setembro de 1851); «Nao
se pode colocar em duvida a realidade das lacrimagdes» (Bispos da Sicilia, 12 de dezembro de 1953). Mas
estas expressoes contrastavam a convicgao da Igreja de que os fiéis ndo sao obrigados a aceitar a
autenticidade desses eventos. Por isso, alguns meses depois deste ultimo caso, o entdo Santo Oficio
esclareceu que «ndo tomou ainda nenhuma decisdao em mérito a Senhora das Lagrimas [Siracusa, Sicilia]» (2
de outubro de 1954). Mais recentemente, referindo-se ao caso de Fatima, a entdo Congregacao para a Doutrina
da Fé explicou que a aprovacgéao eclesiastica de uma revelagao privada evidencia que «a relativa mensagem
nao contém nada que contraria a fé e os bons costumes» (26 de junho de 2000).

N&o obstante esta clara tomada de posigéo, os procedimentos seguidos de fato pelo Dicastério, mesmo nos
ultimos tempos, eram orientados a uma declaracao de “sobrenaturalidade” ou de “nao-sobrenaturalidade” por
parte do Bispo, tanto que alguns Bispos insistiram sobre a possibilidade de emitir uma declaragéo positiva
desse tipo. Ainda recentemente, alguns Bispos queriam exprimir-se com palavras como estas: «Constato a
absoluta verdade dos fatos», «os fiéis devem considerar sem duvida como verdadeiros...» etc. Estas
expressodes orientavam os fiéis a pensarem que eram obrigados a crer nessas manifestagdes, que as vezes
eram mais valorizadas que o préprio Evangelho.

No tratamento de tais casos e particularmente na redagdo de um pronunciamento, a praxe seguida por alguns
Bispos foi de pedir previamente ao Dicastério a necessaria autorizagdo. E quando eram autorizados a fazé-lo,
pedia-se aos Bispos de ndo mencionar o Dicastério no pronunciamento. Assim aconteceu, por exemplo, nos
pouquissimos casos que chegaram a uma conclusdo nas ultimas décadas: «Sem implicar nossa Congregagao»
(Carta ao Bispo de Gap, 3 de agosto de 2007); «Em tal declaragao nao seja envolvido o Dicastério» (Congresso



1

de 11 de maio de 2001, quanto ao Bispo de Gikongoro). Em outras palavras, o Bispo ndo podia nem mesmo
mencionar que existia uma aprovagao do Dicastério. Ao mesmo tempo, alguns outros Bispos, cujas Dioceses
eram também envolvidas nesses fendbmenos, pediam ao Dicastério que se pronunciasse para que se
alcangasse uma clareza maior.

Este particular modo de proceder, que gerou nao pouca confusao, ajuda a entender que as Normas de 1978
nao sdo mais suficientes e adequadas para guiar o trabalho seja dos Bispos, seja do Dicastério. Isso se torna
ainda mais problematico hoje, dado que dificilmente um fenémeno permanece circunscrito a uma cidade ou a
uma Diocese. Tal constatagao ja tinha aparecido na entdo Congregacgao para a Doutrina da Fé, durante a
Assembléia Plenaria de 1974, quando os membros reconheciam que um evento de presumida origem
sobrenatural muitas vezes «ultrapassa inevitavelmente os limites de uma Diocese e também de uma Nacéo e
[...] o caso chega automaticamente a proporgdes que podem justificar uma intervengao da Autoridade suprema
da Igreja». Ao mesmo tempo, as Normas de 1978 reconheciam que se tornou «mais dificil, sendo quase
impossivel, emitir com a devida celeridade os juizos que concluiam no pasado as investigacbes em matéria
(constat de supernaturalitate, non constat de supernaturalitate)» (Normas de 1978, nota preliminar).

A expectativa de uma declaragao sobre a sobrenaturalidade de um evento teve como consequéncia que
somente pouquissimos casos chegaram a uma clara determinagao. De fato, depois de 1950, foram resolvidos
oficialmente ndo mais que seis casos, mesmo se os fendbmenos tenham crescido de numero, frequentemente
sem uma guia clara e com o envolvimento de pessoas de muitas Dioceses. Portanto, presume-se que
tantissimos outros casos foram conduzidos de maneira diversa ou mesmo nao foram tratados.

Para nao procrastinar ainda mais a resolugao de um caso especifico relativo a evento de presumida origem
sobrenatural, o Dicastério propds recentemente ao Santo Padre que se pudesse encerrar o relativo
discernimento ndo com uma declaragao de supernaturalitate, mas com um Nihil obstat que permitisse ao Bispo
aproveitar pastoralmente aquele fendmeno espiritual. A tal declaragao se chegaria depois de se ter avaliado os
diversos frutos espirituais e pastorais € a auséncia de problemas importantes no evento. O Santo Padre
considerou tal proposta como uma “solugéo justa”.

Novos aspectos

Os elementos expostos nos levaram a propor, com as novas Normas, um procedimento diverso em relagéo ao
passado, mas também mais rico, com seis possiveis conclusoes prudenciais para orientar o trabalho pastoral
em torno aos eventos de presumida origem sobrenatural (cfr. I, nn. 17-22). A proposta destas seis
determinacgoes finais permite ao Dicastério e aos Bispos conduzir de modo adequado as problematicas de
casos muito diversos entre si, dos quais se tem conhecimento.

Entre estas possiveis conclusdes ndo se inclui normalmente uma declaragao acerca da sobrenaturalidade do
fendmeno objeto de discerimento, isto é a possibilidade de afirmar com certeza moral que ele provém de uma
decisao de Deus, que o teria querido de modo direto. Ao invés, a concessao do Nihil obstat indica
simplesmente, como ja explicava Papa Bento XVI, que a respeito daquele fendmeno os fiéis «séo autorizados a
dar-lhe, de modo prudente, a sua adesdo». Nao se tratando de uma delaracao sobre a sobrenaturalidade dos
fatos, torna-se ainda mais claro, como dizia ainda Papa Bento XVI, que se trata somente de uma ajuda «da qual
nao é obrigatério fazer uso».[5] De outro lado, esta interveng¢ao deixa naturalmente aberta a possibilidade de no
futuro, prestando-se atengao ao desenvolvimento da devogao, intervir de modo diverso.

Deve-se notar ainda que chegar a uma declaragao de “sobrenaturalidade”, por sua natureza, ndo apenas
requer um tempo adequado de analise, mas pode dar espago a que se emita hoje uma declaracao de
“sobrenaturalidade” e muitos anos depois um juizo de “ndo-sobrenaturalidade”, como de fato ja aconteceu. Vale
a pena recordar um caso de presumidas aparigdes dos anos '50, em que o Bispo, no ano 1956, emitiu uma
sentenga definitiva de “nao-sobrenaturalidade”. No ano seguinte, o entdo Santo Oficio aprovou as
determinagdes daquele Bispo. Em seguida, pediu-se novamente a aprovagdo daquela veneragdo, mas em 1974
a Congregacéo para a Doutrina da Fé declarou a respeito da mesmas apari¢ées um constat de non
supernaturalitate. Sucessivamente, em 1996, o Bispo do lugar reconheceu aquela devogao e um sucessivo



78

Bispo do mesmo lugar, em 2002, reconheceu a “origem sobrenatural” das aparigdes e a devogao se difundiu
em outros Paises. Por ultimo, a pedido da Congregacao para a Doutrina da F&, em 2020, o novo Bispo
reafirmou o “juizo negativo” dado precedentemente pela mesma Congregagao, impondo que cessasse qualquer
divulgacao a respeito das presumidas aparigoes e revelagdes. Foram necessarios cerca de setenta
tormentosos anos para se chegar a conclusdo do caso.

Hoje, tem-se a convicgdo de que essas situagdes complicadas, que produzem confusdo entre os fiéis, devam
ser sempre evitadas, assumindo um envolvimento mais veloz e explicito deste Dicastério e evitando que o
discernimento se dirija a uma declaragao de “sobrenaturalidade”, com fortes expectativas, ansiedades e até
mesmo pressoes a respeito. Tal declaragdo de “sobrenaturalidade” €, pois, substituida ou por um Nihil obstat,
que autoriza um trabalho pastoral positivo, ou por uma outra determinagcdo adaptada a situagao concreta.

Os procedimentos previstos pelas novas Normas, com a proposta de seis possiveis decisdes prudenciais,
permitem chegar num tempo razoavel a uma resolugédo que ajude o Bispo a conduzir a situagao relativa a
eventos de presumida origem sobrenatural, antes que eles tomem dimensdes muito problematicas, sem um
necessario discernimento eclesial.

Todavia, de uma parte permanece firme a possibilidade que o Santo Padre intervenha autorizando, em via
totalmente excepcional, a proceder a uma declaracédo de sobrenaturalidade dos eventos: trata-se de uma
excecgao, que de fato se verificou sé em pouquissimos casos nos ultimos séculos.

De outra, como previsto pelas novas Normas, permanece a possibilidade de uma declaragao de “nao-
sobrenaturalidade” apenas quando se verificam sinais objetivos e claramente indicativos de manipulagao a base
do fendmeno, como por exemplo quando um presumido vidente declara ter mentido, ou quando as provas
indicam que o sangue de um crucifixo pertence ao presumido vidente etc.

Reconhecimento de uma acgao do Espirito

A maior parte dos Santuarios, que hoje sao lugares privilegiados da piedade popular do Povo de Deus, nao teve
jamais, no curso da devogao que ali se exprime, uma declaragdo de sobrenaturalidade dos fatos que deram
origem aquela devogao. O sensus fidelium intuiu que ali existia uma agao do Espirito Santo e ndo apareceram
problemas importantes que requeressem uma intervencao dos Pastores.

Em muitos casos, a presenga do Bispo e dos sacerdotes em certos momentos, como nas peregrinagdes ou na
celebragao de algumas Missas, era um modo implicito de reconhecer que nao existiam objecbes graves e que
aquela experiéncia espiritual exercitava um influxo positivo na vida dos fiéis.

Em todo caso, um Nihil obstat permite aos Pastores agirem sem duvidas nem lentidao para estar junto ao Povo
de Deus no acolhimento dos dons do Espirito Santo, que podem brotar em meio a estes fatos. A expressao “em
meio a”, utilizada nas novas Normas, ajuda a entender que, mesmo se nao se emite a declaragao de
sobrenaturalidade sobre o proprio evento, de todo modo sao reconhecidos com clareza os sinais de uma agao
sobrenatural do Espirito Santo no contexto do acontecimento.

Em outros casos, junto com este reconhecimento, vé-se a necessidade de certos esclarecimentos ou
purificacdes. Pode acontecer, de fato, que verdadeiras acdes do Espirito Santo em uma situagdo concreta, que
podem ser justamente apreciadas, apare¢am misturadas a elementos meramente humanos, como desejos
pessoais, recordacgdes, ideias as vezes obsessivas, ou a «algum erro de ordem natural ndo devido a ma
intencao, mas a percepgao subjetiva do fendmeno» (Il, art. 15, 2°). De resto, «ndo se pode colocar uma
experiéncia de visdo, sem ulteriores consideragdes, diante ao dilema rigoroso de ser correta em todos os
pontos, ou de dever ser considerada completamente uma ilusdo humana ou diabdlica».[6]

O envolvimento e o acompanhamento do Dicastério



79

Eimportante entender que as novas Normas evidenciam a competéncia deste Dicastério. De uma parte,
permanece firme que o discernimento é tarefa do Bispo Diocesano. De outra, devendo reconhecer que, hoje
mais que nunca, estes fendmenos envolvem muitas pessoas que pertencem a outras Dioceses e se difundem
rapidamente em diversas regides e Paises, as novas Normas estabelecem que o Dicastério deve ser
consultado e intervir sempre para dar uma aprovacao final a quanto for decidido pelo Bispo, antes que este
torne publica a determinagéo sobre um evento de presumida origem sobrenatural. Se antes intervinha, mas
pedia ao Bispo de ndo o mencionar, hoje o Dicastério manifesta publicamente o seu envolvimento e acompanha
o Bispo na determinacao final. Tornando publico o quanto decidido, o Bispo deve, pois, dizer: «de comum
acordo com o Dicastério para a Doutrina da Fé».

De qualquer modo, como ja contemplado nas Normas de 1978, (IV, 1 b), também as novas Normas preveem
que, em alguns casos, o Dicastério pode intervir motu proprio (cfr. I, art. 26). De fato, depois de se ter chegado
a uma determinacgao clara, as novas Normas preveem que «o Dicastério se reserva, em todo caso, a
possibilidade de intervir novamente, seguindo o desenvolvimento do fendmeno» (Il, art. 22 §3) e pedem ao
Bispo para «continuar a vigiar» (ll, art. 24), para o bem dos fiéis.

Deus esta sempre presente na histéria e ndo deixa jamais de enviar-nos os dons de sua graga através da agao
do Espirito Santo, a fim de renovar dia a dia a nossa fé em Jesus Cristo, Salvador do mundo. Compete aos
Pastores da Igreja a tarefa de tornar seus fiéis sempre atentos a esta presenca de amor da Santissima
Trindade em meio a nés, bem como de defender os fiéis de todo engano. Estas novas Normas nao sao outra
coisa que um modo concreto com que o Dicastério para a Doutrina da Fé coloca-se a servigo dos Pastores na
escuta docil ao Espirito que opera no fiel Povo de Deus.

Victor Manuel Card. Fernandez
Prefeito
Introducéo

1. Jesus Cristo é a Palavra definitiva de Deus, «o Primeiro e o Ultimo» (Ap 1,17). Ele é a plenitude e o
cumprimento da Revelacao: tudo aquilo que Deus quis revelar, realizou-o mediante o seu Filho, Palavra feita
carne. Portanto, «a economia crista, enquanto € a Alianga nova e definitiva, ndo passara jamais e nao se deve
esperar alguma outra revelagao publica antes da manifestagao gloriosa do Senhor nosso Jesus Cristo».[7]

2. Na Palavra revelada encontra-se tudo aquilo de que a vida crista necessita. Sdo Joao da Cruz afirma que o
Pai, «desde o momento em que doou o seu Filho, que é a sua Unica e definitiva Palavra, disse-nos tudo de uma
sO vez nesta Palavra e nao tem mais nada a dizer. [...] De fato, aquilo que nos tempos passados dizia
parcialmente aos profetas, disse-nos totalmente no seu Filho, dando-nos este tudo que € o seu Filho. Por isso,
guem quisesse ainda interrogar o Senhor e pedir-lhe visGes ou revelagdes, nao s6 cometeria uma insensatez,
mas ofenderia a Deus, porque nao fixa o seu olhar unicamente em Cristo e busca coisas diversas ou novidades
além dele».[8]

3. No tempo da Igreja, o Espirito Santo conduz os fiéis de todas as épocas «a verdade toda inteira» (Jo 16, 13)
para que «o entendimento da Revelacdo se torne sempre mais profundo».[9] E o Espirito Santo que nos guia a
uma sempre maior compreensao do mistério de Cristo, porque «mesmo sendo muitos os mistérios e as
maravilhas descobertas [...] no presente estado de vida, permanece, porém, por dizer € por entender a sua
maior parte e assim ha ainda muito que aprofundar em Cristo. Ele, de fato, € como uma mina rica de imensas
veias de tesouros, dos quais, por mais que se va a fundo, nao se encontra o fim; antes, em cada cavidade
descobrem-se novos fildes de riquezas».[10]

4. Se, por um lado, tudo o que Deus quis revelar, realizou-o mediante o seu Filho, e na Igreja de Cristo sao
postos a disposi¢ao de todos os batizados os meios ordinarios de santidade, por outro, o Espirito Santo pode
conceder a algumas pessoas experiéncias de fé totalmente particulares, cujo fim ndo é «aquele de ‘melhorar’
ou de ‘completar’ a Revelacéo definitiva de Cristo, mas de ajudar a vivé-la mais plenamente em uma



80

determinada época historica».[11]

5. Com efeito, a santidade € um chamado que diz respeito a todos os batizados: € nutrida pela vida de oragao e
pela participacado na vida sacramental e se exprime em uma existéncia cheia de amor para com Deus e o0
proximo.[12] Na Igreja recebemos o amor de Deus, manifestado plenamente em Cristo (cfr. Jo 3, 16) e
«derramado nos nossos coragdes por meio do Espirito Santo que nos foi dado» (Rm 5, 5). Quem se deixa
docilmente guiar pelo Espirito Santo faz experiéncia da presenga e da agdo da Trindade, de modo que uma
existéncia assim vivida, como ensina Papa Francisco, traduz-se numa vida mistica que, ainda que «privada de
fendbmenos extraordinarios, propde-se a todos os fiéis como experiéncia cotidiana de amor»[13].

6. Todavia, verificam-se as vezes fenébmenos (por exemplo, presumidas aparigdes, visdes, locugdes interiores
ou externas, escritos ou mensagens, fendbmenos ligados a imagens religiosas, fendbmenos psicofisicos e de
outra natureza) que parecem ultrapassar os limites da experiéncia cotidiana e que se apresentam como tendo
presumida origem sobrenatural. Falar de modo acurado de tais eventos pode superar a capacidade da
linguagem humana (cfr. 2Cor 12, 2-4). Com o advento dos modernos meios de comunicagao, tais fendmenos
podem atrair a atengao ou suscitar a perplexidade de numerosos fiéis e a sua noticia pode difundir-se muito
rapidamente, de modo que os Pastores da Igreja sdo chamados a enfrentar com solicitude tais eventos, isto &,
a avaliar os seus frutos, a purifica-los de elementos negativos ou a colocar de sobreaviso os fiéis quanto aos
perigos que deles derivam (cfr. 1Jo 4, 1).

7. Ainda, com o desenvolvimento dos atuais meios de comunicagédo e com o incremento das peregrinagoes,
estes fendbmenos alcangam dimensdes nacionais e até mundiais, de modo que uma decisao relativa a uma
Diocese pode ter consequéncias também em outros lugares.

8. Quando junto a particulares experiéncias espirituais verificam-se igualmente fenébmenos fisicos e psicologicos
gue nao sao imediatamente explicaveis com o uso da pura razdo, corresponde a Igreja a delicada tarefa de
encaminhar um atento estudo e discernimento de tais fenémenos.

9. Na sua Exortagéo apostélica Gaudete et exsultate, Papa Francisco recorda que o Unico modo de saber se
uma coisa vem do Espirito Santo é o discernimento, que se deve pedir e cultivar na oragédo.[14] Esse € um dom
divino que ajuda os Pastores da Igreja a realizar aquilo que diz Sdo Paulo: «examinai tudo, ficai com o que &
bom» (71Ts 5, 21). Para assistir os Bispos Diocesanos e as Conferéncias Episcopais na realizagdo do
discernimento a respeito dos fendmenos de presumida origem sobrenatural, o Dicastério para a Doutrina da Fé
promulga as seguintes Normas para proceder no discernimento de presumidos fenémenos sobrenaturais.

I. ORIENTAGOES GERAIS
A. Natureza do discernimento

10. Segundo as Normas apresentadas a seguir, a Igreja podera realizar o dever de discernir: a) se seja possivel
encontrar nos fendbmenos de presumida origem sobrenatural a presenga de sinais de uma acgao divina; b) se
nos eventuais escritos ou mensagens daqueles que sao envolvidos nos presumidos fenbmenos em questao
nada exista de contrastante com a fé e os bons costumes; c) se seja licito valorizar seus frutos espirituais ou se
resulte necessario purifica-los de elementos problematicos ou colocar de sobreaviso os fiéis quanto aos perigos
deles derivantes; d) se seja aconselhavel uma valorizagao pastoral por parte da Autoridade eclesiastica
competente.

11. Ainda que as seguintes disposigcdes prevejam a possibilidade de um discernimento no sentido do n. 10,
deve-se precisar que, em via ordinaria, ndo se devera prever um reconhecimento positivo por parte da
Autoridade eclesiastica acerca da origem divina de presumidos fendmenos sobrenaturais.

12. No caso em que seja concedido por parte do Dicastério um Nihil obstat (cfr. infra, n. 17), tais fendbmenos nao
se tornam objeto de fé — isto €, os fiéis ndo sao obrigados a prestar a eles um assentimento de fé — mas, como



81

no caso de carismas reconhecidos pela Igreja, «representam algumas vias para aprofundar o conhecimento de
Cristo e para doar-se mais generosamente a ele, enraizando-se ao mesmo tempo sempre mais na comunhao
com todo o Povo cristao».[15]

13. De resto, também quando se concede um Nihil obstat para os processos de canonizagao, isto ndo implica
uma declaracao de autenticidade dos eventuais fendmenos sobrenaturais presentes na vida de uma persona,
assim como foi evidenciado no decreto di canonizagdo de Santa Gemma Galgani: «[Pius XI] feliciter elegit ut
super heroicis virtutibus huius innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem panderet, nullo tamen per
praesens decretum (quod quidem numquam fieri solet) prolato iudicio de praeternaturalibus Servae Dei
charismatibus».[16]

14. Ao mesmo tempo, € necessario constatar que certos fendbmenos, que poderiam ter origem sobrenatural, as
vezes aparecem conexos a experiéncias humanas confusas, a expressoes imprecisas do ponto de vista
teoldgico ou a interesses nao totalmente legitimos.

15. O discernimento dos presumidos fendmenos sobrenaturais é feito desde o inicio pelo Bispo Diocesano, ou
eventualmente por outra Autoridade eclesiastica, indicadas nos artigos 4-6 infra, em dialogo com o Dicastério.
Em todo caso, ndo podendo jamais faltar uma particular atengcéo orientada ao bem comum de todo o Povo de
Deus, «o Dicastério se reserva de qualquer forma [...] a possibilidade de avaliar os elementos morais e
doutrinais de tal experiéncia e 0 uso que se faz dela».[17] Ndo se deve ignorar que as vezes o discernimento
pode ocupar-se também de delitos, manipulagdes das pessoas, danos a unidade da Igreja, proveitos
econdmicos indevidos, graves erros doutrinais etc., que poderiam provocar escandalos e minar a credibilidade
da Igreja.

B. Conclusoes

16. O discernimento dos presumidos fendbmenos sobrenaturais podera chegar a conclusdes que se exprimirao
normalmente em um dos termos indicados a seguir.

17. Nihil obstat — Mesmo se nao se exprime nenhuma certeza sobre a autenticidade sobrenatural do
fendmeno, reconhecem-se muitos sinais de uma ac¢ao do Espirito Santo “em meio”[18] a uma dada experiéncia
espiritual, ndo tendo sido relevados, pelo menos até aquele momento, aspectos particularmente criticos ou
arriscados. Por esta razao, encoraja-se o Bispo Diocesano a apreciar o valor pastoral e a promover a difusdo
dessa proposta espiritual, inclusive através de eventuais peregrinagdes a um lugar sacro.

18. Prae oculis habeatur — Ainda que se reconhegam importantes sinais positivos, percebem-se igualmente
alguns elementos de confus&o ou possiveis riscos que requerem, por parte do Bispo Diocesano, um atento
discernimento e dialogo com os destinatarios de uma dada experiéncia espiritual. Se existirem escritos ou
mensagens, poderia ser necessario um esclarecimento doutrinal.

19. Curatur — Relevam-se diversos ou significativos elementos criticos, mas ao mesmo tempo ja existe uma
ampla difusdo do fenbmeno e uma presencga de frutos espirituais a ele coligados e verificaveis. Desaconselha-
se uma proibicdo a seu respeito, que poderia perturbar o Povo de Deus. Em todo caso, o Bispo Diocesano é
solicitado a ndo encorajar esse fendbmeno, a buscar expressoes alternativas de devogao e, eventualmente, a
reorientar seu perfil espiritual e pastoral.

20. Sub mandato — Os elementos criticos relevados nédo sao ligados ao fenébmeno em si, o qual é rico de
elementos positivos, mas a uma pessoa, a uma familia ou a um grupo de pessoas que fazem dele um uso
impréprio. Utiliza-se uma experiéncia espiritual para uma particular e indevida vantagem econdmica cometendo
atos imorais ou desenvolvendo uma atividade pastoral paralela aquela ja presente no territorio eclesiastico, sem
aceitar as indicagdes do Bispo Diocesano. Neste caso, a condugao pastoral do lugar especifico em que se
verifica o fendbmeno é confiada ou ao Bispo Diocesano ou a uma outra pessoa delegada pela Santa Sé¢, a qual,
quando ndo seja capaz de intervir diretamente, buscara alcangar um acordo razoavel.



82

21. Prohibetur et obstruatur — Mesmo em presenca de legitimos interesses e de alguns elementos positivos, os
elementos criticos e os riscos sao graves. Por isso, para evitar ulteriores confusdes ou até mesmo escandalos
que poderiam causar dano a fé das pessoas simples, o Dicastério pede ao Bispo Diocesano que declare
publicamente que a adesao a esse fendmeno nao é permitida e que oferega contemporaneamente uma
catequese para ajudar a compreender as razdes da decisdo e a reorientar as legitimas preocupagdes
espirituais daquela parte do Povo de Deus.

22. Declaratio de non supernaturalitate — Neste caso o Bispo Diocesano € autorizado pelo Dicastério a declarar
que o fendmeno é reconhecido como nao sobrenatural. Esta decisdo deve ser baseada sobre fatos e
evidéncias concretos e provados. Por exemplo, quando um presumido vidente declara ter mentido, ou quando
testemunhas crediveis fornecem elementos de juizo que permitem descobrir a falsificacdo do fendbmeno, a
intencao errada ou a mitomania.

23. A luz de quanto exposto acima, reafirma-se que normalmente nem o Bispo Diocesano, nem as
Conferéncias Episcopais, nem o Dicastério declararao que estes fenbmenos sao de origem sobrenatural,
mesmo nos casos em que se conceda um Nihil obstat (cfr. n. 11). Todavia, o Santo Padre podera autorizar que
se realize um procedimento a respeito.

Il. PROCEDIMENTOS A SEREM SEGUIDOS
A. Normas substanciais

Art. 1 — Compete ao Bispo Diocesano, em dialogo com a Conferéncia Episcopal nacional, examinar os casos de
presumidos fendmenos sobrenaturais que tenham ocorrido no seu proprio territorio e formular o juizo final sobre
eles, a ser submetido a aprovacao do Dicastério, inclusive quanto a eventual promogao de um culto ou de uma
devocgéo ligados a eles.

Art. 2 — Depois de ter investigado os eventos em questao, compete ao Bispo Diocesano transmitir ao Dicastério
para a Doutrina da Fé, juntamente com o préprio voto, os resultados da investigagéo — realizada segundo as
normas elencadas a seguir — e intervir segundo as indica¢des fornecidas pelo Dicastério. Compete ao
Dicastério, em todo caso, avaliar o modo de proceder do Bispo Diocesano e aprovar ou nao a determinacao por
ele proposta a ser atribuida ao caso especifico.

Art. 3 § 1 - O Bispo Diocesano se abstera de dar qualquer declaragao publica relativa a autenticidade ou
sobrenaturalidade de tais fendmenos e de todo envolvimento com eles; ndo deve porém cessar de vigiar para
intervir, se necessario, com celeridade e prudéncia, seguindo os procedimentos indicados pelas seguintes
normas.

§ 2 - Se porventura, em correlagao ao presumido evento sobrenatural, surgissem formas de devogdo, mesmo
sem um culto propriamente dito, o Bispo Diocesano tem o grave dever de iniciar o quanto antes uma acurada
investigagdo candnica com o fim de salvaguardar a fé e prevenir abusos.

§ 3 - O Bispo Diocesano tenha particular cuidado em conter, com os meios a sua disposi¢céo, as manifestages
religiosas confusas ou a divulgagao de eventuais materiais relativos ao presumido fendmeno sobrenatural (por

exemplo: lacrimagdes de imagens sacras, sudoragdes, sangramentos, muta¢des de Hostias consagradas etc.),
com o fim de n&o alimentar um clima sensacionalista (cfr. art. 10).

Art. 4 — Quando for implicada a competéncia de mais Bispos Diocesanos, seja em razao do lugar de domicilio
das pessoas envolvidas no presumido fendmeno, seja em razao do lugar de difusdo das formas de culto ou de
devogao popular, tais Bispos, tendo consultado o Dicastério para a Doutrina da F&, podem constituir uma
Comissao interdiocesana que, presidida por um deles, proveja a instrutéria segundo os artigos seguintes. A tal
fim podem servir-se também da ajuda dos meios predispostos pela Conferéncia Episcopal.



83

Art. 5 — No caso em que os presumidos fatos sobrenaturais envolvam a competéncia de Bispos Diocesanos
pertencentes a mesma Provincia Eclesiastica, o Metropolita, tendo consultado a Conferéncia Episcopal e o
Dicastério para a Doutrina da Fé e com mandato deste ultimo, pode assumir o encargo de constituir e presidir a
Comissao referida no art. 4.

Art. 6 § 1 — Nos lugares em que se tenha constituido a Regido Eclesiastica mencionada nos canones 433-434
CIC e os presumidos fatos sobrenaturais envolverem aquele territério, o Bispo Presidente peca ao Dicastério
para a Doutrina da Fé o especial mandato para proceder.

§ 2 — Neste caso, os procedimentos seguirdo, por analogia, o quanto previsto no art. 5, observando-se as
indicacdes recebidas do Dicastério.

B. Normas de procedimento
Fase instrutdria

Art. 7 § 1 — Toda vez que o Bispo Diocesano tenha noticia, ao menos verossimil, de fatos de presumida origem
sobrenatural relativos a fé catodlica, ocorridos no territorio de sua competéncia, informe-se com prudéncia,
pessoalmente ou através de um Delegado, sobre os eventos e sobre as circunstancias e tenha o cuidado de
recolher tempestivamente todos os elementos Uteis para uma primeira avaliagéo.

§ 2 - Se os fendmenos podem ser faciimente geridos quanto as pessoas diretamente envolvidas e nao se
percebe nenhum perigo para a comunidade, ndo se proceda ulteriormente, consultando-se previamente o
Dicastério, ainda que permanega o dever de vigilancia.

§ 3 - No caso em que forem envolvidas pessoas que dependem de diversos Bispos Diocesanos, sejam
escutados os pareceres destes Bispos. Quando um presumido fendmeno tem origem em um lugar e comporta
ulteriores efeitos em outras sedes, podera ser avaliado diversamente nestas ultimas. Em tal caso, cada Bispo
Diocesano tem sempre o poder de decidir, no ambito do proprio territorio, de acordo com o que considera
pastoralmente prudente, consultando-se previamente o Dicastério.

§ 4 — Se porventura no presumido fendmeno fossem envolvidos objetos variados, o Bispo Diocesano,
pessoalmente ou através de um Delegado, pode dispor que sejam colocados em um lugar seguro e custodiado,
enquanto se aguardam esclarecimentos sobre o caso. Quando se trata de um presumido milagre eucaristico, as
espécies consagradas devem ser conservadas em um lugar reservado e de modo adequado.

§ 5 - Quando os elementos recolhidos parecerem suficientes, o Bispo Diocesano decida sobre o
encaminhamento da fase de avaliagdo do fenébmeno, para propor ao Dicastério no seu Votum um juizo
conclusivo segundo o superior interesse da fé da Igreja, a fim de salvaguardar e promover o bem espiritual dos
figis.

Art. 8 § 1 — O Bispo Diocesano[19] constitua uma Comissao de investigagdo, que entre seus membros deve
constar ao menos de um tedlogo, um canonista e um perito escolhido segundo a natureza do fenémeno,[20]
cuja finalidade ndo é somente chegar a uma declaragéo sobre a veridicidade dos fatos, mas aprofundar cada
aspecto do evento, de modo a fornecer ao Bispo Diocesano todo elemento util para uma avaliagao.

§ 2 - Os membros da Comissao de investigagdo sejam de integra fama, de fé segura, de doutrina certa, de
provada prudéncia e ndo sejam envolvidos, nem direta nem indiretamente, com as pessoas ou com os fatos
objeto de discernimento.

§ 3 — O mesmo Bispo Diocesano nomeie um Delegado, escolhido entre os membros da Comissao ou externo a
esses, com a tarefa de coordenar e presidir os trabalhos e de predispor as sessoées.



84

§ 4 — O Bispo Diocesano ou o seu Delegado nomeie também um Notario com a tarefa de assistir as reunides e
de redigir as atas dos interrogatérios e de todo outro ato da Comiss&o. Ao Notario compete cuidar para que as
atas sejam devidamente assinadas e que todos os atos objeto da instrutoria sejam recolhidos e, bem
ordenados, sejam custodiados no arquivo da Curia. O Notario prové ainda a convocagao e prepara a
documentagao das sessoes.

§ 5 - Todos os membros da Comissao sao obrigados a manter o segredo de oficio, prestando o juramento.

Art. 9 § 1 — Os interrogatorios sejam realizados em analogia a quanto prescrito pela normativa universal (cfr.
can. 1558-1571 CIC; can. 1239-1252 CCEO) e sejam conduzidos sobre a base de perguntas formuladas pelo
Delegado, depois de um adequado confronto com os outros membros da Comissao.

§ 2 - A deposicao juramentada das pessoas envolvidas nos presumidos fatos sobrenaturais seja prestada na
presencga da inteira Comissdo ou ao menos de alguns membros. Quando os fatos do caso se baseiam sobre
um testemunho ocular, é preciso examinar as testemunhas o quanto antes possivel, para beneficiar-se da
proximidade temporal ao evento.

§ 3 - Os confessores das pessoas envolvidas, que afirmam terem sido protagonistas de fatos de origem
sobrenatural ndo podem testemunhar sobre a inteira matéria que conheceram através da confissao
sacramental.[21]

§ 4 - Os diretores espirituais das pessoas envolvidas, que afirmam terem sido protagonistas de fatos de origem
sobrenatural ndo podem testemunhar sobre a matéria que conheceram através da diregao espiritual, a menos
que as pessoas interessadas autorizem por escrito a deposigao.

Art. 10 — Se no material instrutorio confluirem textos escritos ou outros elementos (video, audio, fotografico)
divulgados com os meios de comunicagao, tendo como autor uma pessoa envolvida no presumido fenémeno,
tal material seja submetido a um acurado exame feito por especialistas (cfr. art. 3 §3), cujo resultado sera
inserido na documentagao instrutéria pelo Notario.

Art. 11 § 1 — Quando os fatos extraordinarios mencionados no art. 7 §1 se referirem a objetos de natureza
variada (cfr. art. 3 §3), a Comissao encaminhe uma acurada investigacéo sobre tais objetos através dos
especialistas que a compdem ou de outros, individuados para o caso, de modo a se chegar a uma avaliagdo de
carater cientifico, doutrinal e canonistico, que seja de ajuda a sucessiva avaliagao.

§ 2 — Quando eventuais amostras de natureza organica relacionadas ao evento extraordinario exigirem
particulares exames de laboratério e, em todo caso, de tipo técnico-cientifico, a Comissao confie o estudo a
especialistas que sejam realmente peritos na area propria de tal investigacao.

§ 3 — No caso em que o fendmeno se refira ao Corpo e ao Sangue do Senhor sob 0s sinais sacramentais do
pao e do vinho, tenha-se uma particular atencéo para que as eventuais analises sobre os mesmos ndo deem
ocasiao a uma falta de respeito para com o Santissimo Sacramento, garantindo a devogéao a ele devida.

§ 4 — Quando os presumidos fatos extraordinarios causarem problemas de ordem publica, o Bispo Diocesano
colabore com a autoridade civil competente.

Art. 12 — Quando os presumidos eventos sobrenaturais se prolongarem durante a instrutéria e a situagcéo
aconselhar interveng¢des prudenciais, o Bispo Diocesano ndo hesite em agir, mediante aqueles atos de bom
governo que evitem manifestagées descontroladas ou duvidosas de devogao ou a promogao de um culto
fundado sobre elementos ainda ndo definidos.

Fase avaliativa



85

Art. 13 — O Bispo Diocesano, com a ajuda dos membros da Comissao por ele instituida, avalie
aprofundadamente o material recolhido, segundo os critérios principais de discernimento supracitados (cfr. n.
10-23) e os critérios positivos e negativos que seguem, que devem ser aplicados de modo combinado.

Art. 14 — Entre os critérios positivos, ndo se deixe de julgar:

1°. A credibilidade e a boa fama das pessoas que afirmam ser destinatarias de eventos sobrenaturais ou ser
diretamente envolvidas em tais fatos, bem como das testemunhas escutadas. Em particular, considere-se o
equilibrio psiquico, a honestidade e a retidao na vida moral, a sinceridade, a humildade e a docilidade para com
a autoridade eclesiastica, a disponibilidade em colaborar com esta, a promog¢ao de um espirito de auténtica
comunhé&o eclesial.

2°. A ortodoxia doutrinal do fenédmeno e da eventual mensagem a ele conexa.

3°. O carater imprevisivel do fendmeno, a partir do qual aparega claramente que nao é fruto da iniciativa das
pessoas envolvidas.

4°. Os frutos de vida crista. Entre estes, verifique-se a presenca do espirito de oragao, conversoes, vocagdes
sacerdotais e a vida religiosa, testemunhos de caridade, como também uma sadia devogao e frutos espirituais
abundantes e constantes. Avalie-se a contribuicdo de tais frutos no crescimento da comunhao eclesial.

Art. 15 — Entre os critérios negativos, verifiquem-se acuradamente:
1°. A eventual presenga de um erro manifesto acerca do fato.

2°. Eventuais erros doutrinais. A propdsito, € necessario considerar a possibilidade que o sujeito que afirma ser
destinatario de eventos de origem sobrenatural tenha acrescentado, também inconscientemente, a uma
revelagao privada elementos puramente humanos ou algum erro de ordem natural, ndo devido a ma intengao,
mas a percepgao subjetiva do fendmeno.

3°. Um espirito sectario, que gera divisdo no tecido eclesial.
4°. Uma busca evidente de lucro, poder, fama, notoriedade social, interesse pessoal ligado diretamente ao fato.
5°. Atos gravemente imorais realizados pelo sujeito ou por seus seguidores no momento ou em ocasiao do fato.

6°. Alteragdes psiquicas ou tendéncias psicopaticas presentes no sujeito, que possam ter exercido influéncia
sobre o presumido fato sobrenatural, ou senao psicose, histeria coletiva ou outros elementos reconduziveis a
um horizonte patologico.

Art. 16 — Deve-se considerar como sendo de particular gravidade moral o uso de eventuais experiéncias
sobrenaturais ou de elementos misticos reconhecidos como meio ou pretexto para exercer dominio sobre as
pessoas ou cometer abusos.

Art. 17 — A avaliacao dos resultados instrutorios, no caso dos presumidos fenédmenos sobrenaturais
mencionados no art. 7 §1, realize-se com acurada diligéncia, seja quanto as pessoas envolvidas, seja ao exame
técnico-cientifico eventualmente realizado.

Fase conclusiva

Art. 18 — Concluida a instrutéria e examinados atentamente os eventos e as informagdes recolhidas,[22]
considerados também os efeitos que os presumidos fatos tenham provocado no Povo de Deus a ele confiado,



86

com especial atengéo a fecundidade dos frutos espirituais gerados pela eventual nova devogéo, o Bispo
Diocesano, com a ajuda do Delegado, prepare um relatério sobre o presumido fenémeno. Tendo em conta
todos os fatos do caso, positivos e negativos, redija seu Votum pessoal a respeito, propondo ao Dicastério seu
juizo conclusivo, normalmente segundo uma das seguintes formulas:[23]

1°. Nihil obstat

2°. Prae oculis habeatur

3°. Curatur

4°. Sub mandato

5°. Prohibetur et obstruatur

6°. Declaratio de non supernaturalitate

Art. 19 — Terminada a investigac&o, sejam transmitidos ao Dicastério para a Doutrina da Fé todos os atos
relativos ao caso examinado para a aprovacgao final.

Art. 20 — O Dicastério procedera a avaliagao dos atos do caso, examinando os elementos morais e doutrinais de
tal experiéncia e o uso que deles foi feito, juntamente com o Votum do Bispo Diocesano. O Dicastério podera
requerer ao Bispo Diocesano ulteriores informacdes ou pedir outros pareceres, ou sendo, em situacdes
extremas, proceder a um novo exame do caso, distinto daquele realizado pelo Bispo Diocesano. A luz dessa
avaliagao, confirmara ou nao a determinagao proposta pelo Bispo Diocesano.

Art. 21 § 1 — Recebida a resposta do Dicastério e em consonancia com este, salvo diversa indicagao por parte
do mesmo, o Bispo Diocesano dara a conhecer, com clareza, ao Povo de Deus o juizo sobre os fatos em
questao.

§ 2 - O Bispo Diocesano tera o cuidado de informar a Conferéncia Episcopal nacional sobre a determinagao
aprovada pelo Dicastério.

Art. 22 § 1 — No caso em que se conceda um Nihil obstat (cfr. art. 18, 1°), o Bispo Diocesano dara a maxima
atencdo a correta apreciagao dos frutos derivantes do fenbmeno examinado, prosseguindo a vigilancia sobre
eles, com prudéncia. Neste caso, o Bispo Diocesano indicara claramente, mediante Decreto, a natureza da
autorizagao e os limites de um eventual culto permitido, precisando que os fiéis «sado autorizados a dar [...], de
modo prudente, a sua adesao».[24]

§ 2 - O Bispo Diocesano ainda estara atento a que os fiéis ndo considerem nenhuma das determinagdes acima
como uma aprovagao do carater sobrenatural do fenémeno.

§ 3 - O Dicastério se reserva, em todo caso, a possibilidade de intervir novamente, seguindo o desenvolvimento
do fenbmeno.

Art. 23 § 1 — No caso em que se adote uma determinacao cautelar (cfr. art. 18, 2°-4°) ou negativa (cfr. art. 18,
5°-6°), esta deve ser publicada formalmente pelo Bispo Diocesano, depois da aprovacgao do Dicastério. Ela seja
redigida com uma linguagem clara e compreensivel a todos, tendo-se avaliado a oportunidade de tornar
conhecidas as razdes da decisao tomada e os fundamentos doutrinais da fé catélica implicados, de modo a
favorecer o crescimento de uma sadia espiritualidade.

§ 2 - Ao comunicar uma eventual decisdo negativa, o Bispo Diocesano pode omitir noticias que comportariam



87

injusto prejuizo as pessoas envolvidas.

§ 3 — Sobre uma eventual continuagao do divulgar-se de escritos ou mensagens, os legitimos Pastores vigiem,
segundo o can. 823 CIC (cfr. can. 652 § 2; 654 CCEOQ), reprovando os abusos e tudo quanto produza dano a
reta fé e aos bons costumes ou, de qualquer modo, seja perigoso para o bem das almas. A tal fim, pode-se
recorrer a imposigao dos meios ordinarios, entre os quais os preceitos penais (cfr. can. 1319 CIC; can. 1406
CCEO).

§ 4 — O recurso mencionado no § 3 ¢ particularmente oportuno no caso em que os comportamentos a serem
reprovados se refiram a objetos ou lugares correlatos aos presumidos fendbmenos sobrenaturais.

Art. 24 — Qualquer que seja a determinagao aprovada, o Bispo Diocesano, pessoalmente ou através de um
Delegado, tem o dever de continuar a vigiar sobre o fendmeno e sobre as pessoas envolvidas, exercitando
especificamente o seu poder ordinario.

Art. 25 — No caso em que os presumidos fendmenos sobrenaturais forem reconduziveis com certeza a uma
deliberada intengao mistificadora e enganadora para fins diversos (por exemplo, lucro e outros interesses
pessoais), o Bispo Diocesano aplicara, avaliando caso a caso, a vigente normativa candnica penal.

Art. 26 — O Dicastério para a Doutrina da Fé tem a faculdade de intervir motu proprio em qualquer momento e
estado do discernimento relativo aos presumidos fendmenos sobrenaturais.

Art. 27 — As presentes Normas substituem integralmente as precedentes, de 25 de fevereiro de 1978.

O Sumo Pontifice Francisco, na Audiéncia concedida ao subscrito Prefeito e ao Secretario para a Se¢cdo
Doutrinal do Dicastério para a Doutrina da Fé, no dia 4 de maio de 2024, aprovou as presentes Normas,
deliberadas na Sessao Ordinaria deste Dicastério em 17 de abril de 2024, e ordenou a sua publicacéo,
estabelecendo que elas entrem em vigor aos 19 de maio de 2024, na solenidade de Pentecostes.

Dado em Roma, junto a sede do Dicastério para a Doutrina da Fé, aos 17 de maio de 2024.

Victor Manuel Card. Fernandez

Prefeito

Mons. Armando Matteo

Secretario

para a Segéo Doutrinal

Ex Audientia Die 04.05.2024

FRANCISCUS

[1] S. Jodo da Cruz, Noite escura ll, 17, 6, in Id., Obras completas, Petropolis, Vozes, 20027.

[2] Id., Céantico espiritual B, prol., 1.



88
[3] Id., Noite escura ll, 17, 8.

[4]1d., Chama viva de amor B Ill, 47.
[5] Bento XVI, Exort. Ap. Verbum Domini (30 de setembro de 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696.

[6] K. Rahner, Visioni e profezie. Mistica ed esperienza della trascendenza, Milano, Vita e Pensiero, 19952, pp.
95-96.

[7] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Dei Verbum (18 de novembro de 1965), n. 4: AAS 58 (1966), p. 819.

[8] S. Jodo da Cruz, Subida do monte Carmelo, 2, 22, 3-5, in |d., Obras completas, Petrépolis, Vozes, 20027;
cfr. Catecismo da Igreja Catdlica, n. 65.

[9] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Dei Verbum (18 de novembro de 1965), n. 5: AAS 58 (1966), p. 819.
[10] S. Joado da Cruz, Céntico espiritual B, 37, 4.

[11] Catecismo da Igreja Catolica, n. 67. Cfr. Congregacao para a Doutrina da Fé, A mensagem de Fatima (26
de junho de 2000), Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2000.

[12] Cfr. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium (7 de dezembro de 1965), nn. 39-42: AAS 57 (1965),
pp. 44-49; Francisco, Exort. Ap. Gaudete et exsultate (19 de margo 2018), nn. 10-18, 143: AAS 110 (2018), pp.
1114-1116, 1150-1151; Id., Carta Ap. Totum amoris est (28 de dezembro de 2022), passim: L’Osservatore
Romano, 28 de dezembro de 2022, pp. 8-10.

[13] Francisco, Exort. Ap. C’est la confiance (15 de outubro de 2023), n. 35: L’'Osservatore Romano, 16 de
outubro de 2023, p. 3.

[14] Cfr. Francisco, Exort. Ap. Gaudete et exsultate (19 de margo de 2018), nn. 166 e 173: AAS 110 (2018), pp.
1157 e 1159-1160.

[15] S. Jodo Paulo Il, Mensagem aos patrticipantes do Congresso mundial dos Movimentos eclesiais promovido
pelo Pontificio Conselho para os Leigos (27 de maio de 1998), n. 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI 1:
1998, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2000, p. 1064. Cfr. Bento XVI, Exort. Ap. Verbum Domini (30
de setembro de 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696.

[16] Sacra Congregatio Rituum, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei Gemmae Galgani, virginis
saecularis: AAS 24 (1932), p. 57. «[Pio XI] quis de bom grado insistir sobre as virtudes herodicas desta moga,
tanto inocente quanto penitente, mas sem que com o presente decreto (coisa que normalmente jamais
acontece) se emita um juizo sobre os carismas preternaturais da Serva de Deus».

[17] Dicastério para a Doutrina da Fé, Carta ao Bispo de Como acerca de um presumido vidente (25 de
setembro de 2023).

[18] A expressao “em meio a” ndo quer dizer “por meio de” ou “através de”, mas indica que em um determinado
contexto, ndo necessariamente de origem sobrenatural, o Espirito Santo opera coisas boas.

[19] Ou outra autoridade eclesiastica segundo os artigos 4-6 supra.

[20] Por exemplo: um médico, melhor se for especializado em algumas disciplinas conexas, como psiquiatria,



89

hematologia etc.; um bidlogo; um quimico etc.

[21] Cfr. can. 983 § 1; 1550 § 2, 2° CIC; can. 733 § 1; 1231 § 1, 2° CCEO; Congregacao para as Causas dos
Santos, Instr. Sanctorum Mater para a realizagcao dos inquéritos diocesanos ou das eparquias nas causas dos
santos (17 de maio de 2007), art. 101-102: AAS 99 (2007), p. 494; Penitenciaria Apostdlica, Nota sobre a
importancia do foro interno e a inviolabilidade do sigilo sacramental (29 de junho de 2019): AAS 111 (2019), pp.
1215-1218.

[22] Todas as provas testemunhais sejam detalhadamente avaliadas, aplicando todos os mencionados critérios,
também a luz da normativa candnica sobre a forga probatoria dos testemunhos (cfr. ex analogia can. 1572 CIC;
can. 1253 CCEO).

[23] Cfr. supra, n. 17-22.

[24] Bento XVI, Exort. Ap. Verbum Domini (30 de setembro de 2010), n. 14: AAS 102 (2010), p. 696. No mesmo
paragrafo afirma-se: «A aprovagao eclesiastica de uma revelagao privada indica essencialmente que a relativa
mensagem nao contém nada que contraste com a fé e os bons costumes; ¢ licito torna-la publica e os fiéis sao
autorizados a dar a ela, de modo prudente, a sua ades3o. [...] E uma ajuda que é oferecida, mas da qual ndo é
obrigatorio fazer uso. Em todo caso, deve tratar-se de um nutrimento da fé, da esperanga e da caridade, que
sao para todos a via permanente da salvagao».

[00842-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqua polacca

NORMY
POSTEPOWANIA W ROZEZNAWANIU DOMNIEMANYCH ZJAWISK NADPRZYRODZONYCH
Prezentacja
Stuchajac Ducha,
ktory dziata w ludzie wiernym Bogu

Bdg jest obecny i dziata w naszej historii. Duch Swiety, ktéry wyptywa z serca zmartwychwstatego Chrystusa,
dziata w Kosciele z Boskg wolnoscig i ofiarowuje nam wiele cennych darow, ktére pomagajg nam na drodze
zycia i sktaniajg nas do duchowego dojrzewania w wiernoéci Ewangelii. To dziatanie Ducha Swietego obejmuje
réwniez mozliwos¢ docierania do naszych serc poprzez pewne nadprzyrodzone wydarzenia, takie jak objawienia
lub wizje Chrystusa lub Najswietszej Maryi Panny i inne zjawiska.

Nieraz wydarzenia te przynosity wielkie bogactwo duchowych owocow, powodowaty wzrost wiary, poboznosci,
braterstwa i stuzby, a w niektérych przypadkach daty poczatek réznym sanktuariom rozsianym po catym swiecie,
ktére dzis nalezg do istoty poboznosci ludowej wielu narodow. Jest tak wiele zycia i piekna, ktoére Pan zasiewa
poza naszymi schematami myslowymi i procedurami! Z tego powodu Normy postepowania w rozeznawaniu
domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych, ktére obecnie przedstawiamy, nie majg by¢ kontrolg, a tym bardziej
prébg zgaszenia Ducha. W najbardziej pozytywnych przypadkach wydarzen o domniemanym pochodzeniu
nadprzyrodzonym w istocie ,zacheca sie biskupa diecezjalnego do docenienia wartosci duszpasterskiej, a takze
do popierania rozpowszechniania tej duchowej propozycji” (1, nr 17).

Sw. Jan od Krzyza zauwazyl, ,jak niskie, niewystarczajgce i niewlasciwe sg wszelkie okreslenia i stowa, jakich w
tym zyciu uzywamy odnos$nie do rzeczy boskich’[1]. Nikt nie moze w petni wyrazi¢ niezbadanych drég dziatania



90

Boga w ludziach: ,Stad tez, choc tyle razy przez swietych doktorow byly i bedg objasniane, to jednak nie ustang
nigdy dociekania nad nimi, gdyz tych tajemnic nie mozna wyrazi¢ stowami. Wszelkie za$ objasnienia nie
doréwnujg zazwyczaj gtebi ich istotnego znaczenia’[2]. Albowiem ,droga ku Bogu jest tak tajemnicza i ukryta
dla zmystow duszy, jak dla zmystéw ciata sg ukryte i niepoznawalne $ciezki na morzu”[3]. ,Pan bowiem jest
niebieskim Budowniczym i wzniesie w kazdej duszy nadprzyrodzony gmach, jak zechce’[4].

Jednoczesnie nalezy przyznac, ze w niektorych przypadkach wydarzen o domniemanym nadprzyrodzonym
pochodzeniu pojawiajg sie bardzo powazne elementy krytyczne, przynoszace szkode wiernym i w takich
przypadkach Kosciot musi dziata¢ z catg swojg duszpasterskg troskg. Mam na mysli, na przykiad,
wykorzystywanie takich zjawisk w celu osiggniecia ,zysku, wiadzy, stawy, rozgtosu spotecznego, osobistych
korzysci” (Il, art. 15,4°), co moze prowadzi¢ nawet do ewentualnego popetniania czynéw wielce niemoralnych
(por. 11, art. 15,5°) lub nawet ,jako srodka lub pretekstu do dominacji nad ludzmi lub popetniania naduzy¢” (ll, art.
16).

Nie mozna tez ignorowac przy okazji takich wydarzen mozliwosci btedéw doktrynalnych, niewtasciwego
redukcjonizmu w przedstawianiu przestania Ewangelii, szerzenia sie ducha sekciarskiego itp. Wreszcie istnieje
rowniez mozliwosc¢, ze wierni zostang pociggnieci wydarzeniem, ktore przypisuje sie Bozej inicjatywie, a ktére
jest jedynie owocem czyjejs fantazji, pragnienia nowosci, mitomanii lub sktonnosci do fatszerstw.

Dla rozeznawania w tej dziedzinie Kosciot potrzebuje zatem jasnych procedur. Normy postepowania w
rozeznawaniu domniemanych objawiern i przestan, ktére obowigzywaty do dzi$, zostaly zatwierdzone przez sw.
Pawta VI w 1978 roku, ponad czterdziesci lat temu, w formie zastrzezonej, a zostaty oficjalnie opublikowane
dopiero 33 lata p6zniej, w 2011 roku.

Niedawna rewizja

Stosujgc Normy z 1978 roku zdano sobie jednak sprawe, ze podejmowanie decyzji wymagato bardzo dtugiego
czasu, nawet Kilku dziesiecioleci i ze przez to niezbedne rozeznanie koscielne przychodzito zbyt p6zno.

Rewizja norm rozpoczeta sie w 2019 roku, poprzez rézne konsultacje przewidziane przez éwczesng
Kongregacje Nauki Wiary (,kongres”, zgromadzenie konsultorow, Feria IV i posiedzenie plenarne). W ciagu tych
pieciu lat opracowano kilka propozyciji korekt, jednak wszystkie zostaty uznane za niewystarczajgce.

Na ,kongresie” Dykasterii 16 listopada 2023 roku ostatecznie stwierdzono potrzebe catkowitej i radykalnej rewizji
projektu wypracowanego do tamtej pory oraz sporzgdzono nowy zarys dokumentu, zupetnie na nowo
przemyslany w celu lepszego wyjasnienia roli biskupa diecezjalnego i Dykasterii.

Nowy projekt zostat przediozony do weryfikacji zgromadzeniu zastrzezonemu, ktére odbyto sie 4 marca 2024
roku. Jego ogdlna opinia byta pozytywna, chociaz zgtoszono pewne poprawki, ktére wigczono do kolejnego
projektu dokumentu.

Tekst zostat nastepnie przeanalizowany podczas Feria IV Dykasterii, ktéra odbyta sie 17 kwietnia 2024 roku.
Podczas niej kardynatowie i biskupi-cztonkowie wyrazili swojg aprobate. Ostatecznie nowe Normy zostaty
przedstawione 4 maja 2024 roku Ojcu Swietemu, ktéry je zatwierdzit i zarzadzit ich opublikowanie,
postanawiajac, ze wejda w zycie na 19 maja 2024 roku, w uroczysto$é¢ Zestania Ducha Swietego.

Powody powstania nowego projektu Norm

We Wstepie do Norm z 1978 roku, opublikowanych w 2011 roku, 6wczesny prefekt, kard. William Levada,
wyjasnit, ze do kompetencji tej Dykasterii nalezato badanie przypadkow ,,objawien, wizji i przestan,
pochodzacych rzekomo ze zrédet nadprzyrodzonych”. Owczesne Normy w rzeczywisto$ci stwierdzaty, ze
»Lobowiazkiem Kongregaciji jest osgdzenie i zaaprobowanie sposobu postepowania Ordynariusza” lub ,ponowne
przebadanie faktu” (IV,2).



91

W przesziosci Stolica Apostolska zdawata sie akceptowac wypowiedzi biskupow, takie jak: ,Les fidéles sont
fondés a la croire indubitable et certaine” (dekret biskupa Grenoble, 19 wrzesnia 1851 roku), ,Nie mozna
podawacé w watpliwos¢ rzeczywistosci tez” (biskupi Sycylii, 12 grudnia 1953 roku). Wypowiedzi te byty jednak
sprzeczne z przekonaniem Kosciota, ze wierni nie sg majg obowiazku uznania autentycznosci tych wydarzen.
Dlatego kilka miesiecy po tym ostatnim przypadku éwczesne Swiete Oficjum wyjasnito, ze ,nie podjeto jeszcze
zadnej decyzji w sprawie Ptaczacej Madonny [Syrakuzy/Sycylia]” (2 pazdziernika 1954 roku). Co wiecej,
niedawno, odnoszac sie do kwestii Fatimy, 6wczesna Kongregacja Nauki Wiary wyjasnita, ze koscielne
zatwierdzenie objawienia prywatnego wskazuje, ze ,zwigzane z nim oredzie nie zawiera zadnych tresci
przeciwnych wierze i obyczajom” (26 czerwca 2000 roku).

Pomimo tego jasnego stanowiska, procedury stosowane de facto przez Dykasterig, takze w ostatnich czasach
byly ukierunkowane na orzekanie o ,nadprzyrodzonosci” lub ,braku nadprzyrodzonosci’ przez biskupa, w
zwigzku z czym niektorzy biskupi nalegali na mozliwos¢ wydania takiego pozytywnego orzeczenia. Nawet
ostatnio niektorzy biskupi wyrazali sie w takich stowach: ,stwierdzam absolutng prawdziwos¢ faktow”, ,wierni
muszg bezsprzecznie uznac za prawdziwe...” itd. Takie wypowiedzi w rzeczywistosci prowadzity wiernych do
myslenia, ze majg obowigzek wierzy¢ w te objawienia, ktére czasami byly cenione bardziej niz sama Ewangelia.

Przy rozpatrywaniu tego typu spraw, a w szczegolnosci przy wypracowywaniu oswiadczenia na ich temat,
praktykg stosowang przez niektérych biskupdw byto uprzednie zwracanie sie do Dykasterii 0 niezbedne
upowaznienie. Kiedy jednak otrzymywali upowaznienie, proszono ich o niewymienianie Dykasterii w
o$wiadczeniu. Tak byto na przyktad w bardzo niewielu przypadkach, ktore zostaty rozstrzygniete w ostatnich
dziesiecioleciach: ,Sans impliquer notre Congrégation” (list do biskupa Gap, 3 sierpnia 2007 roku); ,Dykasteria
nie powinna by¢ wspominana w takim oswiadczeniu” (kongres z 11 maja 2001 roku, dotyczacy biskupa
Gikongoro). Oznacza to, ze biskup nie moégt nawet wspomnie¢ o zatwierdzeniu przez Dykasterie. Zarazem
jednak niektorzy inni biskupi, ktdrych diecezji rowniez dotyczyly te zjawiska, prosili Dykasterie o wydanie opinii w
celu uzyskania wiekszej jasnosci.

Ten szczegdlny sposob postepowania, ktéry wywotywat niemate zamieszanie, pomaga zrozumie¢, ze Normy z
1978 roku nie sg juz wystarczajgce i adekwatne do ukierunkowywania pracy zarowno biskupow, jak i Dykasterii,
a dzis staje sie to jeszcze bardziej problematyczne, zwlaszcza ze istnieje mate prawdopodobienstwo, iz dane
zjawisko pozostanie ograniczone do jednego miasta lub jednej diecezji. Spostrzezenie to pojawito sie juz w
owczesnej Kongregacji Nauki Wiary, podczas zgromadzenia plenarnego w 1974 roku, kiedy jej cztonkowie
przyznali, ze wydarzenie o domniemanym pochodzeniu nadprzyrodzonym czesto ,nieuchronnie wykracza poza
granice diecezji, a nawet narodu i [...] sprawa automatycznie osigga rozmiary, ktére mogg uzasadnia¢
interwencje najwyzszej wtadzy Kosciota”. Jednoczesnie Normy z 1978 r. uznawaly, ,ze jest rzeczg trudng, jesli
nie niemal niemozliwa, formutowanie z pozgdang szybkoscig osgdow, jakie w przesziosci wienczyty
dochodzenia w tych sprawach (constat de supernaturalitate, non constat de supernaturalitate)” (Normy z 1978
roku, Nota wstepna).

Konsekwencjg oczekiwania na orzeczenie co do nadprzyrodzonosci danego wydarzenia byto to, ze tylko bardzo
nieliczne przypadki zostaty jednoznacznie rozstrzygniete. W rzeczywistosci po 1950 r. oficjalnie rozstrzygnieto
nie wiecej niz szes¢ spraw, chociaz zjawiska narastaty czesto bez jasnego prowadzenia i przy zaangazowaniu
0so6b z wielu diecezji. W zwigzku z tym przypuszcza sie, ze wiele innych spraw zostato potraktowanych inaczej
lub nie zajeto sie nimi wcale.

Aby nie zwlekac¢ dtuzej z rozstrzygnieciem konkretnej sprawy dotyczacej wydarzenia o domniemanym
nadprzyrodzonym pochodzeniu, Dykasteria zaproponowata ostatnio Ojcu Swietemu, aby zakonczyé jej
rozeznanie nie deklaracjg de supernaturalitate, ale Nihil obstat, co pozwolitoby biskupowi uzyskiwac korzysci
duszpasterskie z tego duchowego fenomenu. Taka deklaracja zostata wydana po dokonaniu oceny réznych
owocow duchowych i duszpasterskich oraz stwierdzeniu braku znaczacych krytycznych aspektow w tym
wydarzeniu. Ojciec Swiety uznat te propozycje za ,stuszne rozwigzanie”.

Nowe aspekty



92

Powyzsze elementy sktonity nas do zaproponowania, za pomoca niniejszych nowych Norm, procedury innej niz
w przesziosci, a takze bogatszej, z szescioma mozliwymi rozwaznymi rozstrzygnieciami, ktére mogg
ukierunkowac prace duszpasterskg w odniesieniu do wydarzen o domniemanym nadprzyrodzonym pochodzeniu
(por. I, nr 17-22). Propozycja tych szesciu ostatecznych rozstrzygnie¢ pozwala Dykasterii i biskupom na
odpowiednie rozwigzywanie probleméw zwigzanych z bardzo ré6znymi przypadkami, o ktérych wiadomo.

Te mozliwe rozstrzygniecia zwykle nie zawierajg orzeczenia o nadprzyrodzonosci rozeznawanego zjawiska, tj.
mozliwosci stwierdzenia z moralng pewnoscia, ze wynika ono z decyzji Boga, ktory chciat go w bezposredni
sposob. Natomiast udzielenie Nihil obstat wskazuje po prostu, jak juz wyjasnit Papiez Benedykt XVI, ze w
odniesieniu do danego zjawiska ,wierni moga przyjac je w roztropny sposob”. Poniewaz nie jest to orzeczenie o
nadprzyrodzono$ci faktéw, staje sie jeszcze jasniejsze, jak stwierdzit rowniez Papiez Benedykt XVI, Ze jest to
jedynie pomoc, przy czym ,nie mamy obowigzku z niej korzystac’[5]. Z drugiej strony, ta interwencja oczywiscie
pozostawia otwartg mozliwos¢, ze przy uwzglednieniu rozwoju poboznosci, w przysztosci moze zaistnie¢
potrzeba innej interwencji.

Nalezy rowniez zauwazy¢, ze dojscie do orzeczenia o ,nadprzyrodzonosci” z samej swojej natury nie tylko
wymaga odpowiedniego czasu na analize, ale moze uwzgledni¢ mozliwosé wydania sgdu o ,nadprzyrodzonosci’
obecnie, a po latach o ,braku nadprzyrodzonosci”, co w rzeczywistosci miato miejsce. Warto przypomnie¢
przypadek domniemanych objawien z lat piecdziesiatych, kiedy to w 1956 roku biskup wydat ostateczny osad
,braku nadprzyrodzonosci’. W nastepnym roku éwczesne Swiete Oficjum zatwierdzito kroki podjete przez tegoz
biskupa. Nastepnie ponownie zwrdcono sie o zatwierdzenie tego kultu. Jednak w 1974 roku Kongregacja Nauki
Wiary w odniesieniu do tych rzekomych objawien orzekta constat de non supernaturalitate. Nastepnie, w 1996
roku miejscowy biskup uznat to nabozenhstwo, a inny biskup z tego samego miejsca, w 2002 roku, uznat
»hadprzyrodzone pochodzenie” objawien, a nabozenstwo rozprzestrzenito sie na inne kraje. Wreszcie, na
prosbe owczesnej Kongregacji Nauki Wiary, w 2020 roku nowy biskup potwierdzit ,negatywny osad” wydany
uprzednio przez te samg Kongregacje, nakazujgc zaprzestanie rozpowszechniania jakichkolwiek informacji na
temat domniemanych objawien i przestan. Tak wiec potrzeba byto okoto siedemdziesieciu meczacych lat, aby
zakonczy¢ catg sprawe.

Dzisiaj doszlismy do przekonania, ze nalezy zawsze unikac tych skomplikowanych sytuacji, ktére powodujg
zamieszanie u wiernych, poprzez szybsze i wyrazniejsze zaangazowanie tej Dykasterii oraz unikanie sytuacji, w
ktérych rozeznanie zmierza w do orzeczenia o ,nadprzyrodzono$ci”, co wigze sie z wysokimi oczekiwaniami,
obawami, a nawet presjg w tym zakresie. Taka deklaracja ,nadprzyrodzonosci” bedzie z reguty zastepowana
albo przez Nihil obstat, ktére upowaznia do pozytywnej pracy duszpasterskiej, albo przez inne postanowienie
dostosowane do konkretnej sytuaciji.

Procedury przewidziane przez nowe Normy, wraz z propozycjg szesciu mozliwych rozwaznych decyzji,
umozliwiajg podjecie decyzji w bardziej racjonalnym czasie, co pomoze biskupowi postepowac w sytuaciji
dotyczacej wydarzeh o domniemanym nadprzyrodzonym pochodzeniu, zanim przybiorg one bardzo
problematyczne rozmiary, bez niezbednego rozeznania koscielnego.

Pozostaje jednak mozliwosé¢, ze Ojciec Swiety zainterweniuje, zezwalajac, w drodze zupetnego wyjatku, na
podjecia postepowania w sprawie ewentualnego stwierdzenia nadprzyrodzonosci danych wydarzen: jest to
wszak wyjatek, ktdry w rzeczywistosci w ostatnich stuleciach miat miejsce tylko w bardzo niewielu przypadkach.

Z drugiej strony, jak przewidujg nowe Normy, pozostaje niezmienna mozliwo$c¢ stwierdzenia ,braku
nadprzyrodzonosci”, tylko wtedy, gdy pojawiajg sie obiektywne znaki, ktére wyraznie wskazujg na manipulacje
bedaca u podstaw danego zjawiska, np. gdy domniemany widzacy oswiadcza, ze klamat lub gdy dowody
wskazuja, ze krew z krucyfiksu nalezy do domniemanego widzgcego itp.

Uznanie dziatania Ducha Swietego

Wiekszos¢ sanktuariow, ktore dzis sg szczegolnymi miejscami poboznosci ludowej ludu Bozego, nigdy nie
uzyskata podczas trwania wyrazajgcej sie tam formy poboznosci orzeczenia o nadprzyrodzonosci faktow, ktore



93

daty poczatek tego rodzaju formie poboznosci. Lud Bozy zmystem wiary wyczut, ze istnieje tam dziatanie Ducha
Swietego i nie pojawity sie zadne powazne elementy krytyczne, ktére wymagatyby interwencji pasterzy.

W wielu przypadkach obecnosc¢ biskupa i kaptanéw w niektéorych momentach, takich jak pielgrzymki lub
celebracja niektérych mszy swietych, byta dorozumianym sposobem uznania, ze nie ma powaznych zastrzezen i
ze to duchowe doswiadczenie wywarto pozytywny wptyw na zycie wiernych.

W kazdym razie deklaracja Nihil obstat pozwala pasterzom dziata¢ bez watpliwosci i zwtoki, aby towarzyszyc¢
ludowi Bozemu w przyjmowaniu daréw Ducha Swietego, ktére moga pojawié sie posréd tych wydarzen.
Wyrazenie ,posrod”, uzyte w nowych Normach, pomaga zrozumiec, ze nawet jesli nie wydaje sie orzeczenia o
nadprzyrodzonosci samego wydarzenia, to jednak wyraznie rozpoznaje sie znaki nadprzyrodzonego dziatania
Ducha Swietego w kontekscie tego, co sie dzieje.

W innych przypadkach, wraz z tym uznaniem dostrzega sie potrzebe pewnych wyjasnien lub oczyszczenia.
Moze sie bowiem zdarzyé, ze prawdziwe dziatanie Ducha Swietego w konkretnej sytuacii, ktére mozna stusznie
doceni¢, pojawia sie zmieszane z elementami czysto ludzkimi, takimi jak osobiste pragnienia, wspomnienia,
czasem obsesyjne pomysty, lub z ,pewnymi btedami pochodzenia naturalnego, nie wynikajgcymi ze ztej intencji,
ale z subiektywnego postrzegania zjawiska” (ll, art. 15,2°). Co wiecej, ,nie mozna stawia¢ doswiadczenia
widzenia, bez glebszego zastanowienia, przed rygorystycznym dylematem, czy ma by¢ ono

we wszystkich punktach poprawne, czy tez winno by¢ uwazane za catkowicie ludzka lub diaboliczng iluzje”[6].

Zaangazowanie i towarzyszenie ze strony Dykasterii

Wazne jest, aby zrozumiec¢, ze nowe Normy jasno okre$lajg postanowienia co do kompetencji Dykasterii. Z
jednej strony pozostaje niezmienny fakt, ze rozeznawanie jest zadaniem biskupa diecezjalnego. Z drugiej strony,
poniewaz trzeba uznac, ze dzis bardziej niz kiedykolwiek zjawiska te dotyczg wielu osob nalezgcych do innych
diecezji i szybko rozprzestrzeniajg sie w roznych regionach i krajach, nowe Normy stanowig, ze zawsze trzeba
sie konsultowac z Dykasterig i winna ona zawsze sie wypowiadac, aby ostatecznie zatwierdzi¢ decyzje biskupa,
zanim ten ostatni opublikuje rozstrzygniecie w sprawie wydarzenia o domniemanym pochodzeniu
nadprzyrodzonym. Podczas gdy wczesniej Dykasteria zabierata gtos, ale biskup byt proszony o jej
niewymienianie, dzi$ publicznie manifestuje ona swoje zaangazowanie i towarzyszy biskupowi w podjeciu
ostatecznej decyzji. Przy podawaniu do publicznej wiadomosci tego, co zostato postanowione, bedzie zatem
stwierdzone: ,w porozumieniu z Dykasterig Nauki Wiary”.

Jednakze, jak juz przewidywaty Normy z 1978 roku (IV, 1 b), rowniez nowe Normy przewiduja, ze w niektoérych
przypadkach Dykasteria moze interweniowac¢ motu proprio (11, art. 26). W rzeczywistosci, po osiagnieciu jasnego
rozstrzygniecia, nowe Normy stanowia, ze ,Dykasteria zastrzega sobie mozliwos$¢, w kazdym przypadku,
ponownej interwencji w zwigzku z rozwojem danego zjawiska” (ll, art. 22 § 3) i wymaga od biskupa ,dalszego
zachowywania czujnosci” (ll, art. 24) dla dobra wiernych.

Bog jest zawsze obecny w historii ludzkosci i nigdy nie przestaje zsyta¢ nam swoich daréw taski poprzez
dziatanie Ducha Swietego, aby z dnia na dzien odnawiaé¢ naszg wiare w Jezusa Chrystusa, Zbawiciela $wiata.
Do pasterzy Kosciota nalezy sprawianie, by ich wierni zawsze pamietali o tej petnej mitosci obecnosci Troéjcy
Przenajswietszej posréd nas, podobnie jak ich zadaniem jest strzezenie wiernych przed wszelkim oszustwem.
Te nowe Normy sg niczym innym jak konkretnym sposobem, w jaki Dykasteria Nauki Wiary pragnie stuzy¢
pasterzom w postusznym stuchaniu Ducha dziatajgcego w wiernym ludzie Bozym.

Victor Manuel Kard. Fernandez

Prefekt



94

Wprowadzenie

1. Jezus Chrystus jest ostatecznym Stowem Boga, ,Pierwszym i Ostatnim” (Ap 1,17). On jest petnig i
wypetnieniem Objawienia: wszystko, co Bog chciat objawi¢, uczynit przez swojego Syna, Stowo, ktore stato sie
ciatem. ,Totez chrzescijanska ekonomia [...], jako nowe i ostateczne przymierze, nigdy nie przeminie i nie
nalezy sie juz wiecej oczekiwac¢ zadnego publicznego objawienia przed chwalebnym ukazaniem sie Pana
naszego Jezusa Chrystusa’[7].

2. W objawionym Stowie jest wszystko, czego potrzebuje zycie chrzescijanskie. Sw. Jan od Krzyza stwierdza,
ze Ojciec ,dat nam [...] swego Syna, ktory jest jedynym Jego Stowem [...] przez to jedno Stowo powiedziat nam
wszystko naraz. | nie ma juz nic wiecej do powiedzenia. [...] To bowiem, o czym czesciowo moéwit dawniej przez
prorokéw, wypowiedziat juz catkowicie, dajac nam Wszystko, tj. swojego Syna. Dzisiaj zatem, jesliby kto$
jeszcze pytat Boga albo pragnat od Niego jakichs widzen czy objawien, postgpitby nie tylko btednie, lecz rowniez
obrazitby Boga, nie majgc oczu utkwionych w Chrystusie, bez pragnienia jakichs innych nowosci’[8].

3. W czasie Kosciota Duch Swiety prowadzi wierzacych w kazdej epoce ,do catej prawdy” (J 16,13), tak aby
,coraz glebsze stawato sie zrozumienie Objawienia”[9]. W rzeczywistosci to Duch Swiety prowadzi nas coraz
gtebiej w rozumienie tajemnicy Chrystusa, poniewaz tajemnice te i doskonatosci ,sg ukryte do tego stopnia, ze
choc¢ wiele [z nich] [...] odstonili swieci Doktorzy i zrozumialy dusze swiete w tym zyciu, to jednak niemal jeszcze
wszystko zostato w nich do powiedzenia i zrozumienia. llez to rzeczy mozna odkrywac¢ w Chrystusie, ktory jest
jakby ogromng kopalnig z mnogimi poktadami skarbow, w ktére chocéby sie nie wiem jak wgtebiano nie znajdzie
sie ich kresu i kohca. W kazdym zas zakatku tych Jego tajemnic napotka¢ mozna tu i tam nowe ztoza nowych
bogactw”[10].

4, Jesli z jednej strony wszystko, co Bég zechciat objawié, uczynit przez swojego Syna, a w Kosciele
Chrystusowym zwykte $rodki $wietosci sg dostepne dla kazdego ochrzczonego, to z drugiej strony Duch Swiety
moze udzieli¢ niektérym ludziom bardzo szczegolnych doswiadczen wiary, ktérych celem ,nie jest «ulepszanie»
czy «uzupetnianie» ostatecznego Objawienia Chrystusa, lecz pomoc w petniejszym przezywaniu go w jakiej$
epoce historycznej”[11].

5.  Swietosé jest bowiem powotaniem, ktére dotyczy wszystkich ochrzczonych: karmi sie zyciem modlitwy i
uczestnictwem w zyciu sakramentalnym i wyraza sie w egzystencji przepojonej mitoscig do Boga i blizniego[12].
W Kosciele otrzymujemy mitos¢ Boga, w petni objawiong w Chrystusie (por. J 3,16) i ,rozlang w sercach
naszych przez Ducha Swietego, ktéry zostat nam dany” (Rz 5,5). Kto postusznie pozwala sie prowadzié
Duchowi Swietemu, do$wiadcza obecnosci i dziatania Trojcy Swietej, tak Zze egzystencja przezywana w ten
sposobb, jak naucza Papiez Franciszek, owocuje zyciem mistycznym, ktore, cho¢ ,pozbawione wszelkich
nadzwyczajnych znakdw, proponuje sie wszystkim wierzacym jako codzienne doswiadczenie mitosci’[13].

6. Czasami jednak wystepujg zjawiska (np. rzekome objawienia, wizje, wewnetrzne lub zewnetrzne gtosy,
pisma lub przestania, zjawiska zwigzane z obrazami religijnymi, zjawiska psychofizyczne i innej natury), ktore
wydajg sie wykraczac poza granice codziennego doswiadczenia i jawig sie jako majgce rzekome
nadprzyrodzone pochodzenie. Dokladne méwienie o takich wydarzeniach moze przekracza¢ zdolnos¢ ludzkiego
jezyka (por. 2 Kor 12,2-4). Wraz z pojawieniem sie nowoczesnych srodkéw komunikacji, takie zjawiska mogg
przyciggac uwage lub wzbudzac¢ zaktopotanie wielu wierzacych, a wiadomosc¢ o nich moze rozprzestrzeniac sie
bardzo szybko, totez pasterze Kosciota winni zajmowac sie takimi wydarzeniami z troska, to znaczy doceniac
ich owoce, oczyszczac je z negatywnych elementéw lub ostrzega¢ wiernych przed niebezpieczenstwami z nich
wynikajacymi (por. 1 J 4,1).

7. Co wiecej, wraz z rozwojem dzisiejszych srodkéw komunikacji i wzrostem liczby pielgrzymek, zjawiska te
osiggajg wymiar narodowy, a nawet swiatowy, tak ze decyzja dotyczaca jednej diecezji ma konsekwencje
réwniez gdzie indziej.

8. Kiedy w zwigzku ze szczegdlnymi doswiadczeniami duchowymi pojawiajg sie rowniez zjawiska fizyczne i
psychiczne, ktérych nie mozna natychmiast wyjasni¢ za pomoca samego tylko rozumu, obowigzkiem Kosciota



95

jest podjecie starannego badania i rozeznawania tych zjawisk.

9. W adhortacji apostolskiej Gaudete et exsultate Papiez Franciszek przypomina, ze jedynym sposobem, aby
dowiedzieé sie, czy co$ pochodzi od Ducha Swietego, jest rozeznanie, o ktére nalezy prosié i ktore nalezy
pielegnowac na modlitwie[14]. Jest to Bozy dar, ktory pomaga pasterzom Kosciota realizowac stowa sw. Pawta:
~Wszystko badaijcie, a co szlachetne — zachowuijcie!” (1 Tes 5,21). Aby towarzyszy¢ biskupom diecezjalnym i
konferencjom episkopatow w rozeznawaniu zjawisk 0 domniemanym nadprzyrodzonym pochodzeniu,
Dykasteria Nauki Wiary ogtasza nastepujgce Normy postepowania w rozeznawaniu domniemanych zjawisk
nadprzyrodzonych.

I OGOLNE WYTYCZNE
A. Natura rozeznawania

10. Zgodnie z ponizszymi normami Kosciot moze wypetniaé obowigzek rozeznania: (a) czy w zjawiskach o
domniemanym pochodzeniu nadprzyrodzonym mozna dostrzec obecnos¢ znakoéw dziatania Bozego; (b) czy w
ewentualnych pismach lub przestaniach oséb zaangazowanych w domniemane zjawiska, o ktérych mowa, nie
ma niczego, co bytoby sprzeczne z wiarg i dobrymi obyczajami; (c) czy dozwolone jest docenianie ich
duchowych owocow, czy tez konieczne jest oczyszczenie ich z elementéw problematycznych lub ostrzezenie
wiernych przed niebezpieczenstwami z nich wynikajgcymi; (d) czy wskazane jest, aby ich walor duszpasterski
zostat uznany przez kompetentng wtadze koscielna.

11. Chociaz ponizsze rozporzadzenia przewidujg mozliwos¢ rozeznania w sensie, o ktérym mowa w nrze 10,
nalezy wyjasni¢, ze w zwyczajnym przypadku, nie nalezy oczekiwac¢ pozytywnego uznania przez wtadze
koscielng boskiego pochodzenia domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych.

12. W przypadku udzielenia Nihil obstat przez Dykasterie (por. ponizej, nr 17) takie zjawiska nie stajg sie
przedmiotem wiary — to znaczy wierni nie sg zobowigzani do przyjecia ich aktem wiary — ale, podobnie jak w
przypadku charyzmatéw uznanych przez Kosciot, ,jawig sie jako drogi wiodace do glebszego poznania
Chrystusa i do petniejszego oddania Mu samego siebie, a zarazem do glebszego zakorzenienia sie w komunii
catego chrzescijanskiego ludu’[15].

13. Z drugiej strony, nawet jesli Nihil obstat jest przyznawane w procesach kanonizacyjnych, nie oznacza to
deklaracji autentycznosci ewentualnych zjawisk nadprzyrodzonych obecnych w zyciu danej osoby, jak byto to
widoczne na przyktad w dekrecie kanonizacyjnym sw. Gemmy Galgani: «[Pius XI] feliciter elegit ut super
heroicis virtutibus huius innocentis aeque ac poenitentis puellae suam mentem panderet, nullo tamen per
praesens decretum (quod quidem numquam fieri solet) prolato iudicio de praeternaturalibus Servae Dei
charismatibus»[16].

14. Jednoczesnie nalezy zauwazyc¢, ze pewne zjawiska, ktére mogg mie¢ pochodzenie nadprzyrodzone,
czasami jawig sie jako zwigzane z niejasnymi ludzkimi doswiadczeniami, teologicznie nieprecyzyjnymi
wyrazeniami lub nie do kornca uzasadnionymi interesami.

15. Rozeznania domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych dokonuje od samego poczatku biskup diecezjalny
lub ewentualnie przez inna wtadza koscielna, o czym mowa ponizej w artykutach 4-6, w dialogu z Dykasterig. W
kazdym razie, poniewaz nigdy nie moze zabrakng¢ szczegolnej troski o dobro wspdlne catego ludu Bozego,
.Dykasteria zastrzega sobie jednak [...] mozliwos¢ oceny moralnych i doktrynalnych elementéw tego
doswiadczenia i jego wykorzystania”[17]. Nie nalezy ignorowac faktu, ze czasami rozeznawanie moze réowniez
dotyczy¢ przestepstw, manipulacji osobami, szkdd dla jednosci KosSciota, nienaleznych korzysci finansowych,
powaznych bteddéw doktrynalnych itp., ktére mogg powodowac zgorszenie i podwazaé wiarygodnosc¢ Kosciota.

B. Whioski



96

16. Rozeznawanie domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych moze prowadzi¢ do decyzji, ktére zwykle bedg
wyrazone w jednym z nastepujgcych terminow:

17. Nihil obstat — Nawet jesli nie wyraza sie pewnosci co do nadprzyrodzonej autentycznosci zjawiska,
rozpoznaje sie wiele znakéw dziatania Ducha Swietego ,posréd’[18] danego do$wiadczenia duchowego i
przynajmniej do tej pory nie wykryto zadnych szczegolnie krytycznych lub ryzykownych aspektéw. Z tego
powodu zacheca sie biskupa diecezjalnego do docenienia warto$ci duszpasterskiej, a takze

do popierania rozpowszechniania tej duchowej propozycji, w tym poprzez ewentualne pielgrzymki do swietego
miejsca.

18. Prae oculis habeatur — Chociaz rozpoznaje sie wazne pozytywne znaki, dostrzega sie réwniez pewne
elementy zamieszania lub mozliwe ryzyko, ktére wymagajg starannego rozeznania i dialogu biskupa
diecezjalnego z odbiorcami danego doswiadczenia duchowego. Jesli istniejg pisma lub przestania, moze by¢
konieczne wyjasnienie doktrynalne.

19. Curatur — Zauwaza sie rézne lub znaczgce elementy krytyczne, ale jednocze$nie zjawisko jest juz
szeroko rozpowszechnione i obecne sg duchowe owoce z nim zwigzane, ktére mozna zweryfikowa¢. Odradza
sie wydanie zakazu dotyczgcego tego zjawiska, bo mogtby on zaniepokoi¢ lud Bozy. W kazdym razie wymaga
sie od biskupa diecezjalnego, aby nie promowat tego zjawiska, szukat alternatywnych form poboznosci i
ewentualnie przeksztaicit jego profil duchowy i duszpasterski.

20. Sub mandato — Wykryte krytyczne kwestie nie sg zwigzane z samym zjawiskiem, ktore jest bogate w
elementy pozytywne, ale z osobg, rodzing lub grupg osob, ktore robig z niego niewtasciwy uzytek. Wykorzystuje
sie doswiadczenie duchowe do osiaggniecia szczegolnych i nienaleznych korzysci finansowych, popetniajac
czyny niemoralne lub prowadzac dziatalnos¢ duszpasterskg rownolegtg do tej, ktéra jest juz obecna na
terytorium koscielnym, nie uznajac wskazéwek biskupa diecezjalnego. W takim przypadku kierownictwo
duszpasterskie w konkretnym miejscu, w ktorym wystepuje zjawisko, powierza sie albo biskupowi
diecezjalnemu, albo innej osobie delegowanej przez Stolice Apostolska, ktéra, jesli nie moze interweniowaé
bezposrednio, powinna prébowac osiggnac rozsgdne porozumienie.

21. Prohibetur et obstruatur — Chociaz istniejg uzasadnione prosby i pewne pozytywne elementy, powazne
wydaja sie krytyczne elementy. Dlatego, aby unikng¢ dodatkowego zamieszania, a nawet zgorszenia, ktore
mogtoby podwazy¢ wiare ludu Bozego, Dykasteria wymaga od biskupa diecezjalnego, aby publicznie ogtosit, ze
przyjecie tego zjawiska jest niedozwolone, a jednoczesnie zapewnit odpowiednig katecheze, ktéra mogtaby
pomoc zrozumieé powody tej decyzji i rozwia¢ uzasadnione obawy duchowe tej czesci ludu Bozego.

22. Declaratio de non supernaturalitate — W tym przypadku biskup diecezjalny jest upowazniony przez
Dykasterie do ogtoszenia, ze zjawisko zostato uznane za nienadprzyrodzone. Decyzja ta musi opierac sie na
konkretnych i sprawdzonych faktach i dowodach. Na przyktad, gdy domniemany widzgcy oswiadcza, ze ktamat
lub gdy wiarygodni swiadkowie dostarczajg elementéw osadu, ktére pozwalajg odkry¢ fatszowanie zjawiska,
btedng intencje lub mitomanie.

23. W swietle powyzszego przypomina sie, ze ani biskup diecezjalny, ani konferencje episkopatéw, ani
Dykasteria, z reguty nie wydaja oswiadczenia, ze dane zjawiska sg pochodzenia nadprzyrodzonego, nawet jesli
udzielono Nihil obstat (por. nr 11). Pozostaje jednak w mocy, ze Ojciec Swiety moze zezwoli¢ na rozpoczecie
procedury w tym zakresie.

Il. Procedury

A. Normy materialne



97

Art. 1 — Obowigzkiem biskupa diecezjalnego, w porozumieniu z konferencjg biskupéw danego kraju, jest
zbadanie przypadkéw domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych wystepujgcych na jego wlasnym terytorium i
sformutowanie ostatecznej oceny na ich temat, w tym co do ewentualnego promowania kultu lub nabozenstwa z
nimi zwigzanych, ktora to ocena zostanie przedtozona Dykasterii do zatwierdzenia.

Art. 2 — Po zbadaniu przedmiotowych wydarzen, biskup diecezjalny powinien przekazac¢ wyniki dochodzenia —
przeprowadzonego zgodnie z normami okreslonymi ponizej — wraz ze swoim stanowiskiem do Dykasterii Nauki
Wiary i dziata¢ zgodnie ze wskazéwkami przekazanymi przez Dykasterie. W kazdym przypadku do Dykasterii
nalezy ocena sposobu postepowania biskupa diecezjalnego i zatwierdzenie lub niezatwierdzenie ustalenia, jakie
nalezy przypisa¢ konkretnemu przypadkowi przez niego przedstawionemu.

Art. 3 § 1 — Biskup diecezjalny powstrzyma sie od jakichkolwiek publicznych deklaracji dotyczacych
autentycznosci lub nadprzyrodzonosci tych zjawisk oraz od jakiegokolwiek angazowania sie w nie; nie moze
jednak przestac czuwac, aby w razie potrzeby interweniowac szybko i roztropnie, postepujgc zgodnie z
procedurami wskazanymi w ponizszych normach.

§ 2 - W przypadku pojawienia sie form poboznosci w zwigzku z domniemanym wydarzeniem nadprzyrodzonym,
nawet bez rzeczywistego kultu, biskup diecezjalny ma powazny obowigzek jak najszybszego wszczecia
doktadnego dochodzenia kanonicznego w celu ochrony wiary i zapobiegania naduzyciom.

§ 3 - Biskup diecezjalny musi zachowac¢ szczegdlng ostroznosc¢, aby powstrzymac, réwniez przy uzyciu
dostepnych mu srodkow, niejasne manifestacje religijnosci lub rozpowszechnianie jakichkolwiek materiatow
zwigzanych z domniemanym zjawiskiem nadprzyrodzonym (np. tzy ptyngce ze swietych obrazéw, pocenie sie,
krwawienie, zmiany zachodzgce na konsekrowanych hostiach itp.), aby nie podsycac¢ klimatu sensacyjnosci
(por. art. 11 § 1).

Art. 4 — Jezeli ze wzgledu na miejsce zamieszkania osob, ktérych dotyczy domniemane zjawisko, albo ze
wzgledu na miejsce rozpowszechniania form kultu lub chociazby poboznosci ludowej, kwestia wchodzi w
kompetencije wiecej niz jednego biskupa diecezjalnego, biskupi ci, po konsultacji z Dykasterig Nauki Wiary,
moga utworzy¢ komisje miedzydiecezjalng, ktéra pod przewodnictwem jednego z biskupéw diecezjalnych
przeprowadzi dochodzenie zgodnie z ponizszymi artykutami. W tym celu mogg oni réwniez korzysta¢ z pomocy
odpowiednich urzeddw konferenciji episkopatu.

Art. 5 - W przypadku, gdy domniemane wydarzenia nadprzyrodzone dotyczg kompetencji biskupow
diecezjalnych nalezacych do tej samej prowincji koscielnej, metropolita, po konsultacji z konferencjg episkopatu
oraz Dykasterig Nauki Wiary, z jej nadania, moze podja¢ sie zadania ukonstytuowania i przewodniczenia
Komisji, o ktérej mowa w art. 4.

Art. 6 § 1 — W miejscach, w ktérych ustanowiono region koscielny, o ktérym mowa w kanonach 433-434 KPK, a
domniemane fakty nadprzyrodzone dotyczg tego terytorium, biskup przewodniczacy zwraca sie do Dykasterii
Nauki Wiary o specjalny mandat do postepowania.

§ 2 - W takim przypadku procedury bedg analogiczne do postanowien art. 5, zgodnie z instrukcjami
otrzymanymi od samej Dykasterii.

B. Normy proceduralne
Etap dochodzenia

Art. 7 § 1 — Za kazdym razem, gdy biskup diecezjalny otrzyma wiadomos$¢, przynajmniej prawdopodobng, o
faktach domniemanego nadprzyrodzonego pochodzenia dotyczacych wiary katolickiej, ktore miaty miejsce na
terytorium podlegajgcym jego kompetencji, powinien roztropnie poinformowac sie, osobiscie lub przez delegata,
o wydarzeniach i okolicznosciach oraz zadbac o niezwtoczne zebranie wszystkich elementoéw przydatnych do



98

wstepnej oceny.

§ 2 - Jesli zjawiska sg tatwe do opanowania w kregu 0séb bezposrednio zaangazowanych i nie dostrzega sie
zagrozenia dla wspolnoty, po konsultacji z Dykasterig nie nalezy podejmowac dalszych dziatan, chociaz
obowigzek zachowania czujnosci pozostaje.

§ 3 - W przypadku, gdy w sprawe zaangazowane sg osoby zalezne od kilku biskupéw diecezjalnych, nalezy
wystuchac opinii tych biskupéw. Gdy domniemane zjawisko ma swoj poczatek w jednym miejscu, a jego dalszy
rozwoj odbywa sie w innych miejscach, moze by¢ ono oceniane inaczej w tych miejscach. W takim przypadku
kazdy biskup diecezjalny ma zawsze prawo decydowac o tym, co uwaza za roztropne z duszpasterskiego
punktu widzenia na swoim terytorium, po konsultacji z Dykasterig.

§ 4 - Jesli czescig domniemanego zjawiska sg réoznego rodzaju przedmioty, biskup diecezjalny, osobiscie lub za
posrednictwem delegata, moze nakaza¢ umieszczenie ich w bezpiecznym i strzezonym miejscu do czasu
wyjasnienia sprawy. W przypadku domniemanego cudu eucharystycznego, konsekrowane postacie muszg byc¢
przechowywane w zastrzezonym miejscu i w odpowiedni sposob.

§ 5 — Jesli zebrane elementy wydaja sie wystarczajgce, biskup diecezjalny decyduje, czy rozpocza¢ etap oceny
zjawiska, aby zaproponowac¢ Dykasterii ostateczny jego osgd w swym Votum powzietym ze wzgledu na wyzszy
interes wiary Kosciota oraz w celu ochrony i promowania duchowego dobra wiernych.

Art. 8 § 1 — Biskup diecezjalny[19] powotuje komisje dochodzeniowg, w sktad ktdrej powinien wchodzié
przynajmniej jeden teolog, jeden kanonista i jeden ekspert wybrany na podstawie charakteru zjawiska[20], a
ktorej celem jest nie tylko stwierdzenie co do prawdziwosci faktow, ale zgtebienie kazdego aspektu tego
wydarzenia, tak aby przekazac biskupowi diecezjalnemu wszelkich elementéw przydatnych do oceny.

§ 2 — Cztonkowie komisji dochodzeniowej powinni cieszy¢ sie nieskazitelng reputacja, wykazywaé niewzruszong
wiare, zdrowag doktryne i sprawdzong roztropnos¢ oraz nie powinni by¢ zwigzani, bezposrednio lub posrednio, z
osobami lub faktami, ktére sg przedmiotem rozeznania.

§ 3 — Sam biskup diecezjalny wyznacza delegata, rowniez wybranego sposréd lub spoza cztonkéw Komisiji,
ktérego zadaniem jest koordynowanie i przewodniczenie jej pracom oraz przygotowywanie posiedzen.

§ 4 - Biskup diecezjalny lub jego delegat wyznacza réwniez notariusza, ktérego zadaniem jest uczestniczenie w
posiedzeniach i protokotowanie przestuchan oraz wszelkich innych czynnosci Komisji. Obowigzkiem notariusza
jest dopilnowanie, aby protokoty zostaty nalezycie podpisane, a wszystkie akta bedgce przedmiotem badania
zostaly zebrane i w nalezytym porzadku przechowywane w archiwum kurii. Notariusz zajmuje sie rowniez
zwotaniem zebran i przygotowaniem dokumentacii.

§ 5 - Wszyscy cztonkowie Komisji sg zobowigzani do zachowania tajemnicy urzedu, sktadajac przysiege.

Art. 9 § 1 — Przestuchania nalezy wykonywac analogicznie do tego, co przewidujg normy uniwersalne (por. kan.
1558-1571 KPK; kan. 1239-1252 KKKW) i nalezy je przeprowadzac na podstawie pytan sformutowanych przez
delegata, po odpowiedniej konsultacji z innymi cztonkami Komis;ji.

§ 2 - Zaprzysiezone zeznania os6b zaangazowanych w domniemane zdarzenia nadprzyrodzone nalezy sktadac
w obecnosci catej Komisji lub przynajmniej niektorych jej cztonkow. Jesli fakty w sprawie opierajg sie na
zeznaniach naocznych swiadkéw, swiadkowie powinni zosta¢ przestuchani tak wczesnie, jak to mozliwe, aby
wykorzysta¢ czasowg bliskos¢ zdarzenia.



99

§ 3 — Spowiednicy zaangazowanych osdéb, ktére twierdza, ze byty uczestnikami wydarzeh o nadprzyrodzonym
pochodzeniu, nie moga zeznawac na temat wszelkiej materii, ktérg poznali poprzez spowiedz
sakramentalng[21].

§ 4 - Kierownicy duchowi zaangazowanych 0sdb, ktore twierdza, ze byly uczestnikami wydarzen o
nadprzyrodzonym pochodzeniu, nie mogg zeznawac na temat materii, ktérg poznali poprzez kierownictwo
duchowe, chyba ze zainteresowane osoby upowaznig je na piSmie do ztozenia zeznania.

Art. 10 — Jezeli teksty pisemne lub inne elementy (wideo, audio, fotograficzne) ujawnione przez media, ktorych
autorem jest osoba zaangazowana w domniemane zjawisko, zostang wtgczone do materiatu zebranego w
dochodzeniu, materiaty takie zostang poddane doktadnemu badaniu przez biegtych (por. art. 3 § 3), ktoérego
wyniki zostang wtgczone do dokumentaciji sprawy przez notariusza.

Art. 11 § 1 — Jezeli nadzwyczajne fakty, o ktérych mowa w art. 7 § 1, odnoszg sie do przedmiotéw réznego
rodzaju (por. art. 3 § 3), Komisja podejmuje staranne badanie tych przedmiotéw za posrednictwem ekspertéw,
ktorzy jg stanowig lub innych ekspertow wskazanych w danej sprawie, w celu uzyskania opinii o charakterze
naukowym, doktrynalnym i kanonicznym, ktéra pomoze w pozniejszej ocenie.

§ 2 - Jezeli jakiekolwiek materiaty o charakterze organicznym zwigzane ze zdarzeniem nadzwyczajnym
wymagaja specjalnych badan laboratoryjnych, a w kazdym razie badan techniczno-naukowych, Komisja
powierza badanie ekspertom, ktérzy sg prawdziwymi znawcami w dziedzinie odnoszacej sie do rodzaju badania.

§ 3 - Jesli zjawisko dotyczy Ciata i Krwi Panskiej w sakramentalnych znakach chleba i wina, nalezy zachowac
szczegoblng ostroznosc, aby jakakolwiek ich analiza nie spowodowata braku szacunku dla Najswietszego
Sakramentu, gwarantujgc nalezng mu czesc.

§ 4 - Jesli domniemane nadzwyczajne fakty powodujg problemy zwigzane z porzgdkiem publicznym, biskup
diecezjalny powinien wspoétpracowac z wtasciwymi wtadzami cywilnymi.

Art. 12 — Jesli domniemane wydarzenia nadprzyrodzone beda trwaty w trakcie dochodzenia i jesli sytuacja
bedzie nakazywata rozwazne interwencje, biskup diecezjalny nie powinien wahac sie, aby podja¢ te dziatania o
charakterze dobrego zarzadzania, celem unikniecia niekontrolowanych lub watpliwych przejawdw poboznosci
lub aktywacji kultu opartego na jeszcze nieokreslonych elementach.

Etap oceny

Art. 13 — Biskup diecezjalny, réwniez z pomocg cztonkéw powotanej przez siebie Komisji, dokonuje wnikliwej
oceny zebranego materiatu, zgodnie z gtébwnymi kryteriami rozeznania wymienionymi powyzej (por. nr 10-23)
oraz nastepujgcymi po nich kryteriami pozytywnymi i negatywnymi, ktére moga by¢ rowniez stosowane tacznie.

Art. 14 — Wsréd pozytywnych kryteribw oceny nie mozna pomingg¢:

1°. Wiarygodnosc i dobre imie osob, ktore twierdza, ze sg odbiorcami nadprzyrodzonych wydarzen lub sg
bezposrednio zaangazowane w takie fakty, a takze przestuchanych swiadkéw. W szczegdlnosci nalezy wzig¢
pod uwage réwnowage psychiczna, uczciwosc i prawos$¢ w zyciu moralnym, szczerosc, pokore i statg ulegtosé
wobec wiadzy koscielnej, gotowos¢ do wspotpracy z nig oraz promowanie ducha autentycznej komunii
koscielnej.

2°. Prawowiernos¢ doktrynalna danego zjawiska i ewentualnie zwigzanego z nim przestania.

3°. Nieprzewidywalny charakter zjawiska, z ktérego jasno wynika, ze nie jest ono wynikiem inicjatywy
zaangazowanych osob.



100

4°. Owoce zycia chrzescijanskiego. Wsrdd nich powinno sie zweryfikowac istnienie ducha modlitwy, nawrdcenia,
powotania do kaptahstwa i zycia zakonnego, swiadectwa mitosci, a takze zdrowa poboznosc oraz obfite i state
owoce duchowe. Nalezy oceni¢ wktad tych owocéw we wzrost komunii koscielne;j.

Art. 15 — Wsréd kryteribw negatywnych nalezy doktadnie sprawdzi¢ nastepujgce:

1°. Ewentualna obecnos¢ oczywistego btedu co do faktu.

2°. Ewentualne btedy doktrynalne. W tym wzgledzie nalezy wzig¢ pod uwage mozliwosc¢, ze osoba, ktory
twierdzi, ze jest odbiorca wydarzen pochodzenia nadprzyrodzonego, dodaje — nawet nieSwiadomie — czysto
ludzkie elementy do prywatnego objawienia lub pewne btedy pochodzenia naturalnego, niewynikajgce ze ztej
intenciji, ale z subiektywnego postrzegania zjawiska.

3°. Duch sekciarski, ktéry generuje podziat w tonie Kosciota.

4°. Ewidentne dgzenie do zysku, wladzy, stawy, rozgtosu spotecznego, osobistych korzysci Scisle zwigzanych z
faktem.

5°. Powazne czyny niemoralne, popetnione w czasie lub przy okazji zdarzenia przez dang osobe lub jej
zwolennikow.

6°. Zmiany psychiczne lub tendencje psychopatyczne u danej osoby, ktére mogty mie¢ wptyw na domniemany
fakt nadprzyrodzony lub psychoza, zbiorowa histeria czy inne elementy, ktére mozna przypisa¢ zakresowi
patologicznemu.

Art. 16 — Za szczegdlnie obcigzajgce moralnie nalezy uzna¢ wykorzystywanie domniemanych doswiadczen
nadprzyrodzonych lub uznanych elementéw mistycznych jako srodka lub pretekstu do dominacji nad ludzmi lub
dokonywania naduzy¢.

Art. 17 — Ocena wynikow dochodzenia w przypadku domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych, o ktérych mowa
w art. 7 § 1, ma by¢ przeprowadzona z nalezytg starannosciag, z poszanowaniem zaréwno oséb
zaangazowanych, jak i ewentualnego badania techniczno-naukowego domniemanego zjawiska
nadprzyrodzonego.

Etap koricowy

Art. 18 — Po zakonczeniu badania wstepnego i po doktadnej analizie wydarzen i zebranych informacji[22], biorgc
réwniez pod uwage wptyw, jaki domniemane fakty wywarty na powierzony mu lud Bozy, ze szczegdlnym
uwzglednieniem owocéw duchowych wynikajgcych z nowej poboznosci, ktéra mogta sie pojawic, biskup
diecezjalny, z pomocg delegata, przygotowuje raport na temat domniemanego zjawiska. Biorgc pod uwage
wszystkie fakty sprawy, zaréwno pozytywne, jak i negatywne, sporzgdza on osobiste Votum w tej sprawie,
proponujac Dykasterii swoj ostateczny osad, zwykle wedtug jednej z nastepujgcych formut:[23]

1°. Nihil obstat

2°. Prae oculis habeatur

3°. Curatur

4°. Sub mandato



101

5°. Prohibetur et obstruatur

6°. Declaratio de non supernaturalitate

Art. 19 — Po zakonczeniu badania wszystkie akty dotyczace badanej sprawy sg przekazywane do Dykasterii
Nauki Wiary w celu ostatecznego zatwierdzenia.

Art. 20 — Dykasteria przystgpi zatem do zbadania dokumentacji sprawy, oceniajac elementy moralne i
doktrynalne tego doswiadczenia oraz jego wykorzystania, a takze Votum biskupa diecezjalnego. Dykasteria
moze zazada¢ dodatkowych informacji od biskupa diecezjalnego lub poprosi¢ o inne opinie, a w skrajnych
przypadkach przystgpi¢ do nowego badania sprawy, odrebnego od tego przeprowadzonego przez biskupa
diecezjalnego. W swietle przeprowadzonego badania, dykasteria przystgpi do potwierdzenia lub odrzucenia
decyzji zaproponowanej przez biskupa diecezjalnego.

Art. 21 § 1 — Po otrzymaniu odpowiedzi Dykasterii, o ile nie wskaze ona inaczej, biskup diecezjalny, w
porozumieniu z Dykasterig, w jasny sposob przedstawi Ludowi Bozemu ocene faktow dotyczgcych zdarzeniach.

§ 2 - Biskup diecezjalny bedzie odpowiedzialny za poinformowanie konferencji episkopatu danego kraju o
decyzji zatwierdzonej przez Dykasterie.

Art. 22 § 1 - W przypadku udzielenia Nihil obstat (por. art. 18,1°), biskup diecezjalny zwrdci najwyzsza uwage na
wiasciwe docenienie owocoéw wynikajgcych z badanego zjawiska, nadal czuwajac nad nimi z roztropng troska.
W takim przypadku biskup diecezjalny wyraznie wskaze dekretem nature zezwolenia i granice ewentualnie
dozwolonego kultu, precyzujac, ze wierni ,mogg przyjac [go] w roztropny sposob”[24].

§ 2 - Biskup diecezjalny zadba réwniez o to, aby wierni nie traktowali zadnej z decyzji jako potwierdzenia
nadprzyrodzonego charakteru danego zjawiska.

§ 3 - W kazdym przypadku Dykasteria zastrzega sobie mozliwo$¢ ponownej interwencji w zwigzku z rozwojem
danego zjawiska.

Art. 23 § 1 — Jedli zostanie podjeta decyzja zapobiegawcza (por. art. 18,2°-4°) lub negatywna (por. art. 18,5°-6°),
musi ona zosta¢ formalnie podana do wiadomosci publicznej przez biskupa diecezjalnego, po zatwierdzeniu
przez Dykasterie. Musi by¢ rowniez sporzadzona w jasnym jezyku, zrozumiatym dla wszystkich, przy czym
nalezy rozwazyc¢ stusznosc ogtoszenia powodow podjetej decyzji i doktrynalnych podstaw wiary katolickiej,
celem wspierania rozwoju zdrowej duchowosci.

§ 2 - Przekazujac ewentualnie decyzje negatywnag, biskup diecezjalny moze poming¢ informacje, ktére mogtyby
wyrzadzi¢ niesprawiedliwg szkode zaangazowanym osobom.

§ 3 - W przypadku ewentualnego dalszego rozpowszechniania pism lub przekazéw, prawowici pasterze powinni
zachowaé czujnos¢ zgodnie z kan. 823 KPK (por. kan. 652 § 2; 654 KKKW), ganiac naduzycia i to, co jest



102

szkodliwe dla prawdziwej wiary i dobrych obyczajéw lub w kazdym razie niebezpieczne dla dobra dusz. W tym
celu mozna natozy¢ srodki zwyczajne, w tym nakazy karne (por. kan. 1319 KPK; kan. 1406 KKKW).

§ 4 — Odwotanie sie do § 3 jest szczegdlnie wtasciwe, gdy zachowanie, ktére ma zostaé skarcone, odnosi sie do
przedmiotow lub miejsc zwigzanych z domniemanymi zjawiskami nadprzyrodzonymi.

Art. 24 — Niezaleznie od zatwierdzonej decyzji, biskup diecezjalny, osobiscie lub za posrednictwem delegata, ma
obowigzek dalszego zachowywania czujnosci co do zjawiska i zaangazowanych osob, w szczegolnosci
wykonujgc swojg zwyczajng wiadze.

Art. 25 — W przypadku, gdy domniemane zjawiska nadprzyrodzone mozna z catg pewnoscig przypisac
umyslinemu zamiarowi mistyfikacji i wprowadzenia w btgd dla ro6znych celéw (np. zysku lub innych osobistych
interesow), biskup diecezjalny zastosuje obowigzujgce karne prawo kanoniczne, dokonujac oceny w kazdym
indywidualnym przypadku.

Art. 26 — Dykasteria Nauki Wiary ma prawo interweniowac¢ motu proprio, w dowolnym czasie i stadium
rozeznania dotyczgcego domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych.

Art. 27 — Niniejsze Normy zastepujg w catosci poprzednie z dnia 25 lutego 1978 roku.

Ojciec Swiety Franciszek, podczas audiencji udzielonej nizej podpisanemu Prefektowi wraz z Sekretarzem
Sekcji Doktrynalnej Dykasterii Nauki Wiary w dniu 4 maja 2024 roku zatwierdzit niniejsze Normy, przyjete na
Sesji Zwyczajnej tejze Dykasterii w dniu 17 kwietnia 2024 roku, i polecit je opublikowac, postanawiajgc, Ze wejdg
w zycie 19 maja 2024, w uroczysto$é Zestania Ducha Swietego.

Wydano w Rzymie, w siedzibie Dykasterii Nauki Wiary, dnia 17 maja 2024 roku.

Victor Manuel Kard. Fernandez
Prefekt
Ks. Prat. Armando Matteo

Sekretarz Sekcji Doktrynalnej

Ex Audientia Die 4.5.2024

Franciscus



103

[1] Sw. Jan od Krzyza, Dziefa. Noc ciemna. Ksiega druga 17, 6, Wydawnictwo OO. Karmelitow Bosych, Krakéw
1986, s. 496.

[2] Tamze, Piesn duchowa. Prolog, s. 524.

[3] Tamze, Noc ciemnalll, 17, 8, s. 497.

[4] Tamze, Zywy ptomier: mitosci lll, 47, s. 780.

[5] Benedykt XVI, Adhort. apost. Verbum Domini (30 wrzesnia 2010), nr 14: AAS 102 (2010), s. 696.

[6] K. Rahner, Visioni e profezie. Mistica ed esperienza della trascendenza, Vita e Pensiero, Milano 19952, ss.
95-96.

[7] Sobdr Watykanski 11, Konst. dogm. Dei Verbum (18 listopada 1965), nr 4: AAS 58 (1966), s. 819.

[8] Sw. Jan od Krzyza, Dzieta. Droga na Gére Karmel 2, 22, 3-5, Krakéw 1986, ss. 260-261; por. Katechizm
Kosciota Katolickiego, nr 65.

[9] Sobdr Watykanski 1l, Konst. dogm. Dei Verbum (18 listopada 1965), nr 5: AAS 58 (1966), s. 819.
[10] Sw. Jan od Krzyza, Piesr duchowa B, 37, 4, ss. 696-697.

[11] Katechizm Kosciotfa Katolickiego, nr 67. Por. Kongregacja Nauki Wiary, Oredzie fatimskie (26 lipca 2000),
Libreria Editrice Vaticana, Watykan 2000.

[12] Por. Sobdr Watykanski I, Konst. dogm. Lumen gentium (7 grudnia 1965), nry 39-42: AAS 57 (1965), ss. 44-
49; Franciszek, Adhort. apost. Gaudete et exsultate (19 marca 2018), nry 10-18, 143: AAS 110 (2018), ss. 1114-
1116, 1150-1151; Tenze, List apost. Totum amoris est (28 grudnia 2022), passim: ,L'Osservatore Romano”, 28
grudnia 2022, ss. 8-10.

[13] Franciszek, Adhort. apost. C’est la confiance (15 pazdziernika 2023), nr 35: ,L’Osservatore Romano”, 16
pazdziernika 2023, s. 3.

[14] Por. Franciszek, Adhort. apost. Gaudete et exsultate (19 marca 2018), nry 166 i 173: AAS 110 (2018), ss.
1157 1 1159-1160.

[15] Sw. Jan Pawet I, Przestanie do uczestnikéw Swiatowego Kongresu Ruchéw Koscielnych, zorganizowanego
przez Papieskg Rade ds. Swieckich (27 maja 1998), nr 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI 1: 1998,
Libreria Editrice Vaticana, Watykan 2000, s. 1064. Por. Benedykt XVI, Adhort. apost. Verbum Domini (30
wrzesnia 2010), nr 14: AAS 102 (2010), s. 696.

[16] Sacra Rituum Congregatio, Decretum beatificationis et canonizationis Servae Dei Gemmae Galgani, virginis
saecularis: AAS 24 (1932), s. 57. «[Pius Xl] szczesliwie zdecydowat, by wypowiedzie¢ sie na temat heroicznych
cnot tej niewinnej, a zarazem pokutujacej dziewczyny, nie osgdzajgc jednak niniejszym dekretem (co oczywiscie



104

nigdy sie nie zdarza) preternaturalnych charyzmatéw Stugi Bozej».
[17] Dykasteria Nauki Wiary, List do Biskupa Como dotyczgcy domniemanego widzgcego (25 wrzesnia 2023).

[18] Wyrazenie ,posréd” nie oznacza ,,za pomoca” lub ,poprzez”, lecz wskazuje, ze okreslonej sytuaciji,
niekoniecznie pochodzenia nadprzyrodzonego, Duch Swigty dokonuje dobrych dziet.

[19] Lub inna wtadza koscielna, o ktérej mowa w art. 4-6.

[20] Np.: lekarz, najlepiej specjalizujgcy sie w pewnych dyscyplinach pokrewnych, takich jak psychiatria,
hematologia itd.; biolog; chemik itd.

[21] Por. kan. 983 § 1; 1550 § 2, 2° KPK; kan. 733 § 1; 1231 § 1, 2° KKKW; Kongregacja Spraw
Kanonizacyjnych, Instr. Sanctorum Mater o prowadzeniu dochodzenia diecezjalnego lub eparchialnego w
sprawach kanonizacyjnych (17 maja 2007), art. 101-102: AAS 99 (2007), s. 494; Penitencjaria

Apostolska, Nota o waznosci forum wewnetrznego i nienaruszalnosci pieczeci sakramentalnej (29 czerwca
2019): AAS 111 (2019), s. 1215-1218.

[22] Wszystkie dowody z zeznanh powinny by¢ szczegdtowo oceniane poprzez staranne zastosowanie wszelkich
kryteriow, rowniez w swietle prawa kanonicznego dotyczacego mocy dowodowej zeznan (por. ex analogia kan.
1572 KPK; kan. 1253 KKKW).

[23] Por. wyzej, nr 17-22.

[24] Benedykt XVI, Esort. Ap. Verbum Domini (30 wrze$nia 2010), nr 14: AAS 102 (2010), s. 696. Ten sam
akapit stanowi: ,Koscielna aprobata objawienia prywatnego zasadniczo méwi, ze dane przestanie nie zawiera
tresci sprzecznych z wiarg i dobrymi obyczajami; wolno je ogtosi¢, a wierni mogg przyjac je w roztropny sposoéb.
[...] Jest to pomoc, ktdrg otrzymujemy, ale nie mamy obowigzku z niej korzysta¢. W kazdym razie musi ono by¢
pokarmem dla wiary, nadziei i mitosci, ktére sg dla kazdego niezmienng drogg zbawienia”.

[00842-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

[B0403-XX.02]



