
1 
 

LA RESISTENZA ALLE LEGGI INGIUSTE - SECONDO LA DOTTRINA CATTOLICA 

di Padre Andrea Oddone, S.J. 

 
Pubblicato su La Civiltà Cattolica, Vol. III, quaderno 2258, Roma, 1944 

 

Prima Parte 
 

L’ubbidienza leale al potere civile è per il cittadino un dovere, che deriva dalla stessa 

legge naturale. Diritto e dovere sono infatti termini correlativi. Quando la legge 

naturale concede all’autorità politica il diritto di comandare, impone nello stesso 
tempo ai sudditi il dovere di ubbidire, non potendo il diritto di una parte esistere senza 

il dovere dell’altra. 

 
Ma il dovere dell’ubbidienza ha dei limiti nel suo esercizio, limiti che l’autorità 

deve rispettare, affinché si ottenga l’armonia e l’equilibrio sociale e 

l’ubbidienza non sia avvilita e snaturata nel suo concetto.  
Al Cristianesimo soprattutto spetta il merito di avere determinato con 

chiarezza e precisione questi limiti. 

La dottrina del Vangelo, proclamando i doveri dei cittadini verso l’autorità, 

affermava pure i loro doveri. Bisogna ubbidire all’autorità, affinché essa possa 
compiere la sua missione; ma l’ubbidienza deve essere decorosa e nobile, come si 

addice ad una virtù, deve mantenersi nel giusto mezzo ugualmente distante dagli 

atteggiamenti servili delle anime abbiette, sempre disposte all'adulazione, sempre 
pronte a curvarsi davanti ai capricci del potere politico, e dalle irrequietezze degli 

spiriti ribelli, sempre in opposizione alle misure stabilite dalla legittima autorità. 

Non ubbidienza adulatrice né superbia indocile; non partito preso di 
approvare tutto, né partito preso di tutto criticare, ma sottomissione docile alle 

prescrizioni legittime dell’autorità, ma resistenza ferma e risoluta alle sue leggi 

quando esse attentino alle libertà individuali inviolabili, ai diritti imprescrittibili della 

coscienza e di Dio. 
Ecco il pensiero cattolico quale risulta dagli insegnamenti del Vangelo e del magistero 

ecclesiastico. La Chiesa predica ai sudditi il rispetto alle legittime autorità e 

l’ubbidienza alle giuste leggi; ma avverte pure i poteri pubblici che vi sono delle 
barriere, oltre le quali essi non possono andare senza perdere ogni diritto 

all’ubbidienza dei loro sudditi. 

 

L’insegnamento cristiano comanda innanzi tutto ai sudditi l’ubbidienza come un dovere 
di coscienza, nel nome stesso dell’autorità divina. 

Le parole della Scrittura sono a questo riguardo precise e categoriche. «Rendete a 

Cesare, dice Gesù Cristo, ciò che è di Cesare, e a Dio ciò che è di Dio (1). 
S. Paolo, facendo eco alle parole del Maestro, scrive: «Ogni persona sia soggetta 

alle autorità costituite... E’ necessario ubbidire non solo per timore del 

castigo, ma anche per motivo di coscienza» (2). Egli ingiunge espressamente a 
Timoteo di far pregare «per il re e per tutti coloro che tengono il potere» (3).  A Tito 

prescrive di predicare ai cristiani l’ubbidienza ai poteri stabiliti: «Raccomanda loro che 

siano soggetti alle autorità costituite» (4). 

Non meno esplicito è il comando di S. Pietro: «Siate soggetti, per riguardo a Dio, ad 
ogni autorità umana, così al re come a colui che possiede l'autorità suprema, tanto ai 

governatori quanto ai suoi delegati per punire i malfattori e onorare i buoni. Questa è 

la volontà di Dio» (5). 
E si noti che la sottomissione veniva inculcata ai cristiani non solo, quando le autorità 

civili li rispettavano, quando Roma simboleggiava, nelle province, l’ordine, la giustizia, 

la libertà, e S. Paolo non aveva che a lodarsi dei magistrati romani incontrati sul suo 



2 
 

cammino, ma anche quando erano fatti segno ad abusi e vessazioni e infierivano le 

persecuzioni contro la Chiesa. 

Le disposizioni del potere verso la Chiesa cambiavano, ma non cambiava 
l’insegnamento della Chiesa intorno all’obbligo dell’ubbidienza all’autorità 

politica. 

 
Quest’insegnamento divino e apostolico non si smentisce mai lungo i secoli cristiani, 

ma si tramanda con perenne fedeltà negli scritti degli Apologisti, dei Padri e dei 

Dottori, negli atti del magistero ecclesiastico, e risuona solenne nella voce dei 

successori degli Apostoli, i Romani Pontefici. 
S. Giustino ricordava agli imperatori, con nobiltà e sincerità di linguaggio, che i 

cristiani dimostravano in ogni cosa un’esatta sottomissione agli ordini emanati 

dall’autorità, «cercando di pagare i tributi e le tasse prima di ogni altro, a coloro che 
hanno la missione di riceverle» (6), e riservandosi una sola libertà, quella della retta 

coscienza. 

«Noi adoriamo un Dio solo, aggiungeva, ma in tutto il resto vi ubbidiamo con gioia 
riconoscendovi come re e capi degli uomini e domandando con le nostre preghiere che 

con il supremo potere otteniate anche un’anima retta» (7). 

E l’Apologista poteva giustamente conchiudere che i cristiani «sono i sudditi più devoti 

dello Stato e anche i suoi più utili aiuti, quelli che insegnano che nessuno sfugge 
all’occhio di Dio, il cattivo, l’ambizioso, il cospiratore, come pure l’uomo virtuoso, e 

che tutti ricevono un castigo eterno secondo le loro opere» (8). 

 
Oggi, come sempre nel passato, la Chiesa afferma che «è sacro per i cristiani il nome 

dell’autorità, nella quale, anche quando è impersonata in un uomo indegno, essi 

riconoscono una certa immagine e somiglianza della maestà divina e stimano essere 
giusto e doveroso il rispetto alle leggi, imposto non dalla forza e dalle minacce, ma 

dalla coscienza del dovere» (9). 

Ai cristiani dei nostri tempi la Chiesa ripete invariato il precetto che gli 

Apostoli davano ai cristiani dei primi tempi: «I cittadini siano soggetti e 
ubbidienti ai principi come a Dio non tanto per timore delle pene, quanto per riverenza 

alla maestà, non già per motivo di adulazione, ma per coscienza di dovere» (10). 

 
Ma il dovere dell’ubbidienza ha dei limiti, che sono segnati dall’esatta 

nozione del fine dell’autorità e dalla natura delle leggi da essa emanate. Lo 

scopo dell’autorità è il bene sociale, cioè il bene di tutti e di ciascuno, lo sviluppo più 

compiuto delle facoltà umane, una più grande somma di felicità e di virtù mediante 
l’azione comune sotto una direzione comune. L’autorità quindi non può legiferare a 

capriccio, fuori dell’ambito della prosperità pubblica e dell’esigenza morale di giustizia: 

tutto ciò che tende al male è evidentemente fuori del fine sociale e per conseguenza 
anche del diritto dell’autorità. 

Al di sopra delle leggi civili dettate dall’uomo, c’è la legge naturale, che il 

Creatore ha scritto nella coscienza di ogni uomo e che è la regola e il limite 
delle decisioni del potere. Ogni legge civile riceve la sua moralità dall’essere 

conforme alle prescrizioni della legge naturale, ai suoi dettami immutabili e universali; 

perde invece la sua moralità, se non si fonda su questa base, se non germoglia da 

questa radice di giustizia (11). 
 

La conformità delle leggi civili con la legge di natura o la loro discrepanza da essa, 

decide non solo della loro equità o ingiustizia, ma anche del loro valore o nullità. 
Qualunque legge umana, che sia difforme dalla legge naturale, che sia contraria ad 

altre leggi superiori, che non abbia di mira il bene comune, ma il bene privato, che 

violi i diritti inalienabili dei cittadini, della famiglia e della Chiesa, diviene una legge 



3 
 

ingiusta, perché è ingiusto tutto ciò che si oppone alla suprema legge della giustizia 

naturale. 

Ora una legge ingiusta è una legge nulla: lex iniusta non est lex, e perciò non 
obbliga, perché nessuno può essere obbligato ad ubbidire all’ingiustizia comandata. 

 

Una legge ingiusta cessa infatti di essere una prescrizione ordinata secondo 
ragione per il bene della comunità, ordinatio rationis ad bonum commune, e 

diviene un atto arbitrario, un atto di comando a capriccio. Ma le leggi civili fatte ad 

arbitrio e per capriccio e che aggravano i cittadini senza pubblica necessità, 

non appartengono più all’ordine sociale, perché esigono quello che 
quest’ordine non prescrive, e perciò non possono avere né valore né forza 

obbligante. 

La legge ingiusta esce fuori dalla sfera del vero interesse del cittadino, impone quello 
che non è richiesto dalla reale necessità di raggiungere lo scopo della società e 

restringe senza bisogno la libertà naturale. Essa è dunque una violenza e una rapina, 

perché esige quanto non è dovuto. 
 

I governanti sono, secondo il pensiero di S. Paolo, «i ministri di Dio per il 

bene dei cittadini». Ma se essi impongono una legge ingiusta, perdono questo loro 

titolo, perché non possono evidentemente rappresentare Dio ed essere da Lui delegati 
per il male e per l’ingiustizia. La loro autorità legislativa quindi viene privata dell’unico 

suo stabile fondamento su cui deve appoggiarsi e del vero e naturale principio donde 

attingere la forza delle leggi, affinché siano norme valevoli nell’ordine giuridico e 
impongano alla coscienza morale del cittadino un’obbligazione veramente efficace. 

 

La legge ingiusta non può pertanto pretendere l’ubbidienza del cittadino. 
Dobbiamo «rendere a Cesare ciò che è di Cesare», ma dobbiamo anche «rendere a 

Dio ciò che è di Dio». E se Cesare pretende di sostituirsi a Dio, se si arroga il diritto di 

prescrivere ciò che Dio proibisce o di proibire ciò che Dio comanda, noi abbiamo allora 

il dovere, e per conseguenza il diritto, di ricusare la nostra ubbidienza. La ragione è 
perentoria. L’autorità pubblica riceve da Dio stesso il potere di comandare e di fare 

leggi. Nel comando ingiusto c’è una deviazione e un abuso dell’autorità. Sarebbe 

assurdo che Dio ci imponesse l’obbligo di coscienza di ubbidire alle leggi civili quando 
per compiere quest’atto fosse necessario contraddire ai suoi stessi ordini, quando 

l’ubbidienza all’autorità umana importasse la disubbidienza all’autorità divina. 

 

Non possiamo nasconderci che ci fece veramente meraviglia e anche pena il vedere 
ultimamente, in un articolo del Corriere della Sera (24 maggio 1944 - Anno XXII) dal 

titolo Disciplina, misconosciuta e impugnata da V. Rolando Ricci questa norma 

fondamentale di etica naturale. 
Lo scrittore, dopo aver osservato che con le nostre teorie si corre pericolo «di 

retrocedere alla teocrazia di Gregorio VII e di Bonifacio VIII, anzi persino a quella di 

Gelasio I», afferma:  
- «Qualunque sia il motivo, anche soltanto spiritualissimo, da cui un cittadino sia 

persuaso a non ubbidire o peggio ad insorgere contro una legge che il governo 

emani, quel cittadino va considerato come un ribelle e trattato come tale. La di 

lui convinzione religiosa può essere tanto sublime da meritargli poi dalla Chiesa 
le palme del martirio; ma ciò non può impedire che nell’ora attuale del tempo 

su questa terra, egli non venga dichiarato un cattivo italiano e punito come tale, 

in quanto egli nuoce, con il suo comportamento pratico, all’interesse supremo 
del suo Paese. Conosco le riserve di Tommaso d’Aquino: “principibus 

saecularibus in tantum homo obedire tenetur in quantum ordo iustitiae requirit. 

Et ideo si non habent iustum principatum, vel si iniusta praecipiant, non 



4 
 

tenentur eis subditi obedire, nisi forte per accidens propter vitandum scandalum 

vel periculum” (L'uomo è tenuto a obbedire ai governanti secolari nella misura 

in cui lo richiede l'ordine della giustizia. E quindi se non hanno un governo 
giusto, o se comandano ingiustamente, i loro sudditi non sono tenuti a 

obbedirgli, se non per caso, per evitare offesa o pericolo). 

- E’ superfluo che io professi la mia decisa negazione di una siffatta teorica, 
demolitrice, dalla base, di ogni disciplina politica e di ogni autorità di un 

Governo civile: ma nelle contingenze attuali nostre, posto che dalla non piena 

ubbidienza al governo deriverebbe evidentemente «periculum» per la Patria in 

guerra, parmi che anche i tomisti possono insegnare a tutti gli Italiani essere 
doverosa la più assoluta obbedienza a qualunque legge o comandamento del 

Governo d’Italia».   

 
Tornaconto o servilismo di Stato? 

 

Né i tomisti né qualsivoglia persona onesta potranno mai aderire alle teorie 
del poco logico scrittore. Il diritto di resistere alle leggi civili evidentemente 

ingiuste è fuori di controversia non solo presso tutti i teologi cattolici, ma 

anche per ogni moralista che si lasci guidare dalla retta ragione (12). I teologi 

cattolici si applicano piuttosto a determinare l’esercizio di questo diritto a circoscriverlo 
e a contenerlo nei limiti convenienti, affinché sia governato dalla ragione e non diventi 

un impeto di istinto cieco e incomposto (13). Ed è questa una precauzione tanto 

necessaria in questa materia quanto più gli uomini sono disposti a vedere eccessi di 
potere, dove questi eccessi non esistono affatto, e a considerarsi oppressi da una 

legge ingiusta, unicamente perché la logica impone loro qualche peso e li obbliga a 

qualche sacrificio in vista del bene comune. 
Si aggiunga anche che, quando si tratta di allontanare e scuotere di dosso un male, 

l’uomo è tendenzialmente portato ad agire con violenza e ad appigliarsi a mezzi 

estremi. 

 
Per procedere con ordine e chiarezza nel fissare l’atteggiamento pratico della 

coscienza morale del cittadino davanti ad una legge evidentemente abusiva e ingiusta, 

bisogna distinguere la resistenza passiva e la resistenza attiva. 
La resistenza passiva non è altro che la semplice inosservanza delle leggi. Il cittadino 

resiste passivamente quando si astiene con deliberazione di sottomettersi alle 

prescrizioni tiranniche del legislatore e considera come inesistenti le sue esigenze o 

proibizioni, a dispetto di qualsiasi conseguenza penale. 
La resistenza attiva importa invece un’opposizione positiva alla legge, un movimento 

per lo più organizzato per fare ostacolo all’applicazione effettiva della legge e 

combatterla. E ciò in due modi: o con mezzi legali o con la forza armata. 
 

Esaminiamo dapprima la questione della resistenza passiva. Essa si presenta 

sotto due aspetti diversi, secondo che si tratta di leggi ingiuste, perché comandano 
qualcosa di peccaminoso in sé, qualche atto intrinsecamente cattivo, o di leggi 

ingiuste unicamente perché oltrepassano il diritto del legislatore, comandando egli, 

per esempio, una cosa a cui non ha diritto. 

 
In questo secondo caso, quando cioè il legislatore impone ai cittadini una cosa che 

non è intrinsecamente cattiva, ma la impone ingiustamente, contro ogni diritto, come 

sarebbe l’obbligo di pagare un tributo non dovuto, la resistenza passiva è sempre 
permessa. 

Ai cittadini è lecito non sottomettersi, perché la legge emanata non ha valore, non è 

legge, ma corruptio legis, secondo l’energica espressione di S. Tommaso.  



5 
 

Qualche volta però una saggia prudenza potrà consigliare di adattarsi alle 

esigenze della legge ingiusta per evitare danni più gravi che non i rigori della 

stessa legge (14). 
 

Quest’atteggiamento di ubbidienza ad una legge ingiusta, che prescrive cose non 

intrinsecamente cattive, non è tuttavia imposto dalla legge ingiusta, ma dal pericolo 
dei mali che potrebbero derivare dalla disubbidienza; è piuttosto la legge naturale che 

in questo caso obbliga ad ubbidire. 

Al contrario può anche accadere che speciali circostanze ci persuadano di usare del 

nostro diritto di resistenza. Se per esempio anteriori sottomissioni a leggi ingiuste non 
fecero che incoraggiare i legislatori a commettere nuove ingiustizie, tale fatto 

costituisce per i cittadini una ragione che li autorizza a trascurare i danni e i 

turbamenti sociali e impone loro l’obbligo di disubbidire. 
 

La resistenza passiva bene organizzata, e praticata da un gran numero di 

persone e da collettività e classi di cittadini, renderà qualche volta molto 
difficile l’applicazione di certe leggi e obbligherà il legislatore a ritirarle. 

Spesso solenni bandi legislativi furono colpiti di impotenza e caddero in desuetudine, 

grazie all’astensione calcolata di persone e di gruppi, che il legislatore avrebbe voluto 

colpire. 
 

La resistenza passiva diventa invece sempre obbligatoria nel caso in cui si 

tratti di leggi che ordinano un’azione o un'omissione intrinsecamente cattiva. 
Ad un comando, contrario alla legge naturale o alla legge positiva di Dio, non è mai 

lecito ubbidire. 

L’insegnamento cattolico è chiarissimo su questo punto e non ammette alcuna 
distinzione tra obbligo giuridico e obbligo morale. Uno solo è l’obbligo vero: l’obbligo di 

coscienza la cui trasgressione è peccato (15). 

«Bisogna ubbidire a Dio piuttosto che agli uomini» in queste parole pronunziate da S. 

Pietro davanti al Sinedrio, è tracciata la condotta che devono tenere i cattolici di fronte 
a leggi peccaminose (16). 

Così agirono gli Apostoli e, dietro il loro esempio, i martiri cristiani di tutti i 

secoli, che affrontarono i tormenti e la morte stessa anziché operare contro i 
dettami della retta coscienza. 

«Qualche volta, dice S. Agostino, le potenze della terra sono buone e temono Dio; 

altre volte esse non lo temono. Giuliano era un imperatore infedele a Dio, un 

apostata, un perverso, un idolatra. I soldati cristiani servirono questo imperatore 
infedele. Ma appena si trattava della causa di Gesù Cristo, più non conoscevano se 

non Colui che è nei cieli. Giuliano loro intimava di onorare gli idoli e incensarli: essi 

mettevano Dio al di sopra del principe» (17). 
 

S. Tommaso esprime il pensiero dei teologi cattolici quando afferma risolutamente che 

«tales leges nullo modo observare licet»: in nessun modo è permessa 
l’osservanza di leggi che vanno contro la retta coscienza (18). 

Il pensiero della Chiesa è riassunto magistralmente da Leone XIII nelle sue classiche 

Encicliche. Se si pretende, dice egli, qualche cosa dai cittadini, che apertamente 

ripugni al diritto naturale o divino, essi non devono ubbidire, «perché in tutte 
le cose nelle quali si viola la legge di natura o la volontà di Dio, è ugualmente iniquità 

tanto il comandarle quanto l’eseguirle. L’autorità è nulla quando non vi è giustizia» 

(19). E altrove ripete: «Quando manchi il diritto di comandare o il comando si 
opponga alla ragione, alla legge eterna, al comando divino, allora il disubbidire agli 

uomini per ubbidire a Dio, diventa un dovere» (20).  

https://cooperatores-veritatis.org/magistero/papa-leone-xiii/
https://cooperatores-veritatis.org/magistero/papa-leone-xiii/


6 
 

E più fortemente ancora insiste nella Enciclica Sapientiae Christianae: «Se le leggi 

dello Stato apertamente siano contrarie al diritto divino, se impongano offese 

alla Chiesa e contrastino con i doveri religiosi, o manomettano l’autorità di 
Gesù Cristo nel suo Vicario, allora è dovere il resistere, è colpa l’ubbidire» 

(21). 

 
Gli stessi popoli pagani riconobbero, per mezzo dei loro più autorevoli interpreti, 

questa verità. Sofocle ci tramanda l’episodio di Antigone, la quale si rifiuta di eseguire 

l’ordine di Creonte che le proibiva di seppellire il fratello Polinice, perché tale comando 

era contrario alla legge naturale e al volere eterno degli dèi. «Queste tue leggi, dice 
Antigone al sovrano, non furono proclamate né da Giove né dalla giustizia coabitatrice 

delle divinità infernali... Ed io non pensavo che i decreti di un mortale, come sei tu, 

potessero avere tanta forza da prevalere contro le leggi non scritte, opera immortale 
degli dei. Perché queste leggi non sono né di oggi né di ieri, ma sempre esistono e 

vivono, o nemmeno si conosce la loro origine. Dovevo io, per timore delle minacce di 

un uomo, trasgredire queste leggi e incorrere nella vendetta degli dèi?» (22). 
Socrate, nella sua difesa, afferma che l’attività del suo insegnamento è una vocazione 

impostagli da Dio, al quale egli non può mostrarsi infedele per ubbidire a leggi umane. 

Secondo Cicerone, la legge naturale non può essere abolita o eliminata da 

alcun voto del senato o da qualsiasi plebiscito, ad essa devono sottostare 
tutti i popoli di tutti i tempi (23). 

In generale dalla sapienza profana antica si riteneva come massima suprema quella di 

«ubbidire a Dio» e di non fare nulla, anche nella vita pubblica, che si opponesse alla 
volontà degli dèi» (24). 

 

Poiché dunque il potere della legge civile sull’uomo non è assoluto, ma ha per 
limite la legge naturale, così non può essere assoluta neppure l’ubbidienza che il 

cittadino deve all’autorità. Dove la legge umana è giunta al limite del suo potere, dove 

la vita interna dello spirito dispone di libertà innata, là trova il suo termine 

l’ubbidienza politica. 
Perciò, ripetiamolo, la resistenza passiva ad una legge umana che contraddice al 

diritto naturale, è giusta e può essere un dovere. 

 
Più complessa appare la questione della resistenza attiva, non tanto dal punto 

di vista teoretico quanto nel suo esercizio e nella sua pratica attuazione. Essa può 

prendere, come abbiamo detto, due forme diverse, può essere cioè legale o violenta. 

Conviene studiarle separatamente. 
 

La resistenza legale si compie sul terreno e nell’ambito delle leggi, con mezzi onesti, 

in quei modi che sono permessi dai poteri pubblici. Non può sorgere alcun dubbio sulla 
legittimità e spesso sul dovere di tale resistenza. E’ legittimo e doveroso cercare 

d’impedire o di eliminare le ingiustizie della legge, con pubbliche riunioni, con petizioni 

e proteste, con energico interessamento elettorale, ricorrendo anche, quando è 
possibile, ai tribunali. La stampa quotidiana e periodica, gli articoli di giornali e gli 

opuscoli di propaganda, sono mezzi di una speciale efficacia per illuminare l’opinione 

pubblica, per far conoscere il carattere iniquo della legge e mostrarne gli effetti funesti 

alla pace della società, alla libertà degli individui, alla religione e alla morale. 
Purtroppo non di raro il trionfo di una legge ingiusta e la conseguente oppressione di 

un popolo sono dovuti all’indifferenza e all’inerzia dei cittadini che non sanno o non 

vogliono organizzarsi e lottare, che rifuggono per timore e viltà dall’affrontare 
generosamente i sacrifici imposti da ogni nobile causa e da ogni santo apostolato. 

 



7 
 

Questa resistenza attiva legale entra nel programma dell’azione sociale dei cattolici e 

spesso viene loro ricordata e raccomandata dall’autorità della Chiesa, specialmente 

nell’imminenza di qualche sopruso da parte del potere politico e quando incombe la 
minaccia di leggi sovversive dei principii di moralità e di religione. 

Leone XIII nell’Enciclica Sapientiae Christianae, esortando i cattolici a valersi dei loro 

diritti e ad opporsi alle ingiustizie delle leggi, deplorava giustamente la condotta di 
coloro che «non vorrebbero resistere a fronte scoperta, temendo che la resistenza 

inacerbisca gli animi degli avversari».  

E soggiungeva: «Quelli che amano la prudentiam carnis, la falsa prudenza del mondo, 

che fingono di ignorare che ogni cristiano deve essere buon soldato di Cristo e 
presumono conseguire i premi dovuti ai vincitori per sentieri fioriti e senza 

combattere, lungi dal tagliare la via ai mali, non fanno che spianarla». 

E quando i cittadini esercitano questo loro diritto di opposizione e si uniscono per 
combattere con tutti i mezzi legali e onesti una legislazione ingiusta, nessuna persona 

onesta li potrà biasimare o accusare di ribellione e di mancanza di rispetto all’autorità. 

Essi compiono allora un atto altamente lodevole e patriottico, perché la grandezza e 
l’onore della patria dipende dall’onestà e giustizia delle sue leggi. 

«Spiegare la propria attività, dice ancora Leone XIII, e giovarsi della propria influenza 

per condurre i governi a cambiare in bene le leggi inique o insipienti, lungi 

dall’indicare ombra di ostilità verso i poteri incaricati di reggere la cosa pubblica, è per 
l’opposto dare prova di un amore alla patria non meno intelligente che coraggioso. A 

chi cadrebbe in animo di tacciare i cristiani dei primi secoli di nemici dell’impero 

romano, solo perché non si curvavano dinanzi alle prescrizioni idolatriche, ma si 
sforzavano di ottenerne l’abolizione?» (25). 

 

Più delicato e difficile è il problema della resistenza attiva armata, di quella 
resistenza che ricorre alla forza per opporsi e difendersi da leggi ingiuste e 

per abbattere un potere oppressore e tirannico.  

E’ lecito, secondo la dottrina cattolica, questa resistenza? 

Una società sfruttata e spossata da oppressori svergognati, da reggitori crudeli, ha il 
diritto di difendersi, come un viandante assalito da una banda di malfattori? 

Se ad un uomo si mette ingiustamente un piede sul collo e si tiene schiacciato a terra, 

egli ha certamente il diritto di alzare il capo e buttare all’aria chi lo calpesta. 
Non potrà la società oppressa valersi dello stesso diritto e scuotere il giogo 

dell’oppressione, liberandosi di coloro che ne conculcano i più sacrosanti diritti e la 

tengono miseramente schiava? 

La risposta a seguire. 
 

 

NOTE 
 

1 - Matteo, XXII, 21. 

2 -  Rom., XIII, 1-7 . 
3 - I Tim., II, 1-2. 

4 - Tito, III, 1. 

5 - I Pet., II, 13-17. 

6 - I Apol., n. 17. 
7 - I Apol., n. 17. 

8 - ALLARD, Storia delle persecuzioni, Vol. I, cap. V, p. 266. 

9 - LEONE XIII, Sapientiae christianae. 
10 - LEONE XIII, Diuturnum. 



8 
 

11 - «Omnis lex humanitus posita in tantum habet de ratione legis in quantum a lege 

naturae derivatur. Si vero in aliquo a lege naturae discordet, iam non erit lex, sed 

legis corruptio». (S. TOMMASO, Summa Theol I - II, q. XCV, a. 2). 
12 - Nel dubbio sull’ingiustizia di una legge, la presunzione è in favore del legislatore 

(SUAREZ, De Legibus, I, cap . IX, 11) . 

13 - Civ. Catt., Serie V, Vol. 8, p. 29. 
14 - Unde tales leges (iniustae) non obligant in foro conscientiae, nisi forte propter 

vitandum damnum vel turbationem: propter quod etiam homo iuri suo debet cedere 

(S. TOMMASO, Summa Theol I - II, q. XCVI, a. 4). 

15 - CATHREIN, Filosofia Morale, Vol. I, p. 504. 
16 - Atti, V. 29. 

17 - Enarr. In Psalm. CXXIX, n. 7. 

18 - S. TOMMASO, Summa Theol I - II , q . XCVI, a. 4. Cfr. SUAREZ, De leg. , 1. I, 
c. 9. n . 16. 

19 - Enciclica Diuturnum. 

20 - Enciclica Libertas. 
21 - Questa resistenza alle leggi ingiuste presenta esempi illustri anche nell’Antica 

Legge. Si ricordino, tra gli altri, gli uomini giusti che si rifiutarono di adorare la statua 

del re Nabuchodonosor, il vecchio Eleazaro, i gloriosi fratelli Maccabei. 

22 - Antigone, vv. 450-460 . Cfr. Ediz. ROCCI. 
23 - De Leg. , 1. II , c. 4. Cfr. LATTANZIO, Institutiones, VI, 8. 

24 - CATHREIN, Filosofia Morale, Vol. I , p. 505. 

25 - Lettera Notre consolation ai Cardinali francesi, 3 maggio 1892. Nell’Enciclica 
Officio sanctissimo lo stesso Pontefice scrive: “No, non sarà giusto accusare nessuno e 

biasimare i cattolici, che ricorrono a simili mezzi. Degli stessi mezzi si valgono i nemici 

del nome cattolico per ottenere dai governi leggi contrarie alla libertà civile e religiosa: 
perché non sarà permesso ai cattolici servirsene nella maniera più onesta, 

nell’interesse della Religione e per la difesa dei beni, dei privilegi e dei diritti, che sono 

stati divinamente concessi alla Chiesa cattolica e che devono essere rispettati da tutti, 

governanti e sudditi?”. 
 

---------------- 

 
SECONDA PARTE 

 

Questo duplice atteggiamento di resistenza passiva e di resistenza attiva 

legale è conforme esso pure ai princìpi della dottrina cattolica. 
La dottrina cattolica comanda di ubbidire alle leggi giuste dell’autorità civile, non tanto 

per timore della pena quanto per debito di coscienza. Se le leggi sono ingiuste i 

cittadini invece possono e in alcuni casi devono ricusare di ubbidire e adoperarsi con 
mezzi legali per ottenere l’abrogazione o la modificazione di tali leggi (1). 

In ambedue i casi i cittadini si valgono di un loro diritto e operano lecitamente. 

 
Ma possiamo affermare la stessa cosa, quando si tratta di resistenza attiva con l’uso 

della forza a mano armata? In altre parole, quando la legge ingiusta cerca imporsi con 

la violenza e con la forza, è lecito ai cittadini organizzarsi e armarsi, opporre la forza 

alla forza, per ostacolare l’applicazione della legge ingiusta, e anche per abbattere con 
le armi un potere persecutore, di cui la legge ingiusta è l’odiosa espressione? 

La resistenza attiva spinta sino a quest’ultimo grado, portata sino a queste estreme 

risoluzioni costituisce certamente un’operazione assai complessa, che da una parte 
tende a risultati di profonda ripercussione sociale, ma d’altra parte implica rischi gravi 

e certi. 



9 
 

Si è quindi di fronte ad un problema d’estrema delicatezza, la cui soluzione pratica è 

molto spinosa. 

«Ma, osserva giustamente il Meyer, l’essere la questione praticamente spinosa non è 
una ragione per ignorarla speculativamente e passarla sotto silenzio. Poiché qualche 

volta le circostanze ne rendono imperiosamente necessaria una qualsiasi soluzione 

pratica, senza lasciare la possibilità né di evitarla né di rimandarla, vale meglio averla 
in antecedenza teoricamente risolta in conformità con i princìpi della sana ragione» 

(2). 

 

Nel presente articolo vogliamo appunto esaminare se in qualche caso 
straordinario ed estremo, quando ogni resistenza legale passiva e attiva è 

divenuta, in forza delle circostanze, praticamente inefficace e impossibile, sia 

lecito, se non dal lato della perfezione cristiana, almeno secondo la norma 
dello stretto diritto naturale, la resistenza attiva a mano armata. 

Precisiamo ancora meglio i termini della questione per evitare i malintesi. 

 
Parliamo di un caso «straordinario ed estremo» quando, falliti tutti i mezzi pacifici e 

legali, perdura un’oppressione veramente tirannica. Evidentemente solo i seguaci 

delle teorie del Rousseau potrebbero infatti affermare che l’insurrezione sia 

un rimedio ordinario contro la tirannide e che universalmente competa al 
popolo, per diritto di natura, il potere non solo di deporre i principi, ma anche 

di giudicarli e di punirli. 

 
Osserviamo in secondo luogo che la carità cristiana, anche nei casi «straordinari» di 

tirannide, raccomanda ai popoli oppressi la mansuetudine, la pazienza e la carità, le 

quali virtù spesso per provvidenza speciale di Dio sono coronate di felice successo. 
Ma la nostra questione tratta non di ciò che ai cuori generosi può suggerire o 

consigliare la perfezione cristiana, bensì di quello che rigorosamente comporta lo 

stretto diritto naturale. 

 
Bisogna infine considerare che la questione quando viene agitata nel campo 

speculativo, non mira cioè a determinare ciò che si debba praticamente fare in un 

caso specifico straordinario, ma a stabilire in linea di principio, teoricamente, una 
norma obbiettiva di rettitudine. 

 

Alla questione così delimitata e chiarita, quale risposta danno i teologi e i 

filosofi cattolici? 
Si manifestano tra loro due atteggiamenti contrari, che mette conto conoscere con 

tutta esattezza. 

 
Alla questione proposta alcuni rispondono negativamente. I cittadini non hanno mai, 

in nessun caso, il diritto di opporre una resistenza attiva armata contro l’ingiustizia di 

chi li opprime e li calpesta. 
Questo atteggiamento è comune presso gli scrittori aulici. Scrive testualmente il 

Bossuet: «I sudditi non possono opporre alla violenza dei princìpi che rimostranze 

rispettose, senza sommosse e senza mormorazioni: soltanto preghino per la loro 

conversione. Le critiche aspre e le mormorazioni sono un principio di sedizione, che 
non deve essere tollerato. Quando dico che le rimostranze devono essere rispettose, 

intendo che lo siano effettivamente e non soltanto in apparenza. Ecco una dottrina 

veramente santa, veramente degna di Gesù Cristo e dei suoi fedeli» (3). 
 

Questa dottrina del grande oratore, nella quale par di sentire un po’ l’adulatore di 

Luigi XIV e l’interprete più rappresentativo dei teologi gallicani, si accosta a quella di 



10 
 

Giacomo I d’Inghilterra, il quale, parlando di un sovrano tiranno, scrive: «La 

preghiera, la pazienza, l’emulazione della vita sono i soli mezzi concessi ai sudditi dal 

diritto divino per ottenere da Dio che si degni di liberare egli stesso il suo popolo da 
questo flagello di sovrano» (4). Questa dottrina piacerà a Napoleone I. 

In un corso di filosofia pubblicato per autorità del Card. Fesch nel 1810, con questa 

nota significativa:  
«Questa edizione è la sola in uso nelle principali diocesi di Francia», si leggono le 

seguenti parole: «Anche se il principe fosse un tiranno crudele, anche se fosse il 

nemico più feroce della vera religione, non si ha mai il diritto di abbandonare il suo 

partito... Offendere nelle parole o nelle opere l’augusta persona del sovrano sarebbe 
una specie di sacrilegio» (5) . 

 

In appoggio di questa opinione si sogliono recare argomenti dedotti dallo 
spirito del Cristianesimo, che è spirito di tranquillità e di buon ordine e dalla 

condotta dei cattolici in faccia alle autorità terrene lottanti contro la Chiesa. 

Il Freppel, che segue le tracce del Bossuet, dopo aver riferito le note parole di 
Tertulliano a questo riguardo, soggiunge: «Ecco i veri sentimenti che animavano la 

Chiesa primitiva. Nonostante l’oppressione iniqua, sotto la quale gemevano i suoi 

membri, essa faceva loro un dovere di perseverare nella loro fedeltà verso il principe. 

Essa li esortava bensì per mezzo di tutti i suoi organi a non cedere giammai sul 
terreno della coscienza... ma d’altra parte rigettava come un delitto il solo pensiero 

della rivolta contro il potere civile nelle cose dell’ordine temporale. Ed è per questo 

che gli Apologisti non cessavano di raccomandare la pietà, la fede, la religione verso la 
seconda maestà, verso l’Imperatore che Dio ha stabilito e che ne esercita il potere 

sulla terra» (Tertulliano, Apol. 22-26). 

 
In una parola la Chiesa primitiva predicava la dottrina della resistenza 

passiva, la quale consiste nel rifiuto netto e perentorio di prestarsi ad atti che 

la coscienza riprova, ma essa vietava loro espressamente di rivoltarsi contro 

l’Autorità, sotto pretesto di vendicare la loro fede perseguitata, perché si 
ricordava delle parole di san Pietro che bisogna essere ubbidienti anche ai 

padroni cattivi (6). 

 
Il Bonomelli fa sua questa osservazione e la conferma con l’Enciclica Diuturnum illud 

di Leone XIII, nella quale il Pontefice, ricordato l’esempio degli antichi cristiani, che 

«non macchinavano alcuna resistenza», vuole che dall’autorità e dal magistero dei 

Vescovi «i popoli siano spesso ammoniti a fuggire le sette proibite, a detestare le 
congiure e a schivare qualsiasi sedizione». 

E il Bonomelli conchiude che la forza invincibile della Chiesta sta nell’opporre alla forza 

materiale la forza morale (7). 
 

I princìpi della Rivoluzione francese dell’89, che, scalzando ogni autorità, 

cagionarono tante rovine sociali e politiche, e il timore di abusi da parte del 
popolo, furono pure un motivo non ultimo per negargli in qualsiasi caso il 

diritto alla resistenza attiva armata. L’ordine civile e sociale non si tutela con il 

proclamare i diritti del popolo già troppo predicati ed esagerati, ma inculcando, contro 

le tendenze rivoluzionarie, i doveri di fedeltà e di ubbidienza alla legittima autorità. 
 

Ma queste ragioni, che abbiamo lealmente esposte, non possono far dimenticare le 

splendide testimonianze e gli argomenti di quei teologi a favore della tesi contraria, 
che afferma la liceità giuridica della resistenza attiva armata, quando si verificano le 

condizioni richieste. 

 



11 
 

Ascoltiamo dapprima il Principe della Scuola san Tommaso d’Aquino. 

 

Egli esprime il suo pensiero in parecchi luoghi della Somma Teologica e nell’opera De 
Regimine principum. Il passo classico e più importante è il seguente:  

- «Il governo tirannico non è giusto, perché non è ordinato al bene pubblico, ma 

al bene particolare di colui che governa, come lo dimostra Aristotele nel libro III 
della Politica cap. 5 e nel libro VIII dell’Etica cap. IX. Perciò il rovesciamento di 

tale governo non ha il carattere di una sedizione, se non nel caso in cui il 

rovesciamento di tale governo si facesse con tanto disordine da recare alla 

nazione maggiore danno che la stessa tirannide. Ma la sedizione è piuttosto da 
parte del tiranno, perché fomenta discordie e turbamenti nel popolo che gli è 

soggetto per poterlo dominare più sicuramente» (8). 

 
La maggior parte dei Dottori scolastici del Medioevo convengono su questo punto con 

S. Tommaso. «Essi affermano quasi concordemente, dice il Cathrein, che al popolo, 

nella sua totalità e in via regolare, di fronte ad una oppressione esterna, 
insopportabile, è lecito dichiarare guerra al tiranno e in certe circostanze, 

detronizzarlo. Il monarca riceve difatti il potere dal popolo, ma a condizione che egli 

governi con giustizia e non tirannicamente. Qualora non si mostri fedele agli obblighi 

assunti, il popolo, come totalità, può di nuovo far proprio il potere supremo, dichiarare 
la guerra al monarca, cacciarlo o citarlo in giudizio» (9). 

 

In favore di questa tesi l’Hergenroether raccoglie molti passi di scrittori cattolici nella 
sua opera La Chiesa cattolica e lo Stato Cristiano (10). Tra questi scrittori merita di 

essere ricordato in modo speciale il Suarez, che tratta ampiamente la questione in 

parecchi suoi scritti. Il suo pensiero si può riassumere nel seguente modo:  
- «Se un sovrano trasforma il suo potere in tirannide, abusandone in rovina 

manifesta dello Stato, può essere detronizzato, non da un privato, ma dal 

popolo, auctoritate publica, in forza del diritto naturale che egli possiede di 

difendersi e al quale non ha mai rinunziato» (11). 
 

Nel suo trattato Delle Censure (Dist. 15, rec. 6 prerog. 7) il Suarez aveva sostenuto il 

diritto del popolo ad abbattere per modo di legittima difesa un governo scismatico ed 
eretico, corruttore della nazione. Gli editori veneziani, durante un contrasto tra la 

Repubblica e la Corte Romana, ristamparono il trattato, sopprimendo però questo 

passo. 

La Congregazione dell’Indice, spontaneamente, senza essere affatto sollecitata, 
interdisse l’edizione come falsa e in pregiudizio del Suarez. Egli scrisse allora, nel 

1606, per richiesta di Paolo V, un trattato in tre libri per difendere l’immunità 

ecclesiastica. Nel terzo libro, che è consacrato interamente a giustificare l’atto della 
Congregazione dell’Indice, nuovamente espone e rinforza la sua dottrina della 

legittima difesa popolare, presentandola come intrinsecamente certa. L’opera intera fu 

inviata a Paolo V, che rispose con un breve molto laudativo (12). 
 

A queste voci del passato fanno eco le testimonianze di non pochi e autorevoli filosofi 

e teologi moderni. Citiamone alcune. 

 
Il Lehmkuhl scrive: «Altro è la ribellione, altro è la resistenza alle leggi ingiuste e alla 

loro esecuzione. Se si compie infatti con la legge una violenza evidentemente ingiusta, 

resistendo alla legge non si resiste già all’autorità, ma alla violenza ingiusta. Quando 
poi e in quale misura sia permesso di respingere con la forza una violenza 

evidentemente ingiusta esercitata in nome e con l’apparato dell’autorità pubblica, ciò 



12 
 

dipenderà dall’esito che si può sperare e dai mali forse più grandi che la resistenza 

potrebbe attirare sulla nazione» (13). 

Il Noldin si esprime in termini quasi identici (14). 
 

Il Génicot riferisce le parole del Lehmkuhl e invoca l’autorità di san Tommaso: 

«Quando si compie apertamente un’ingiusta oppressione da coloro che tengono il 
legittimo potere, abbiamo un caso simile alla violenza dei ladroni, come dice l’Angelico 

(Sum Theo II - II q . 69 a. 4)... e perciò come è lecito resistere ai ladroni, così è 

lecito, in tale caso, resistere ai prìncipi malvagi, eccetto il caso di grave scandalo, 

potendosi temere da questa resistenza qualche grave disordine» (15) . 
 

Il Cepeda afferma che questa dottrina è «la meglio fondata» e soggiunge:  

«In questo caso l’autorità civile, che ha per fine il bene comune, ma che è 
adoperata dal tiranno a detrimento della società, senza che ci sia speranza di 

emendamento, viene a trovarsi in collisione con il diritto che ha la società di 

attendere al suo fine. Ora in questa collisione il diritto di tutta la società deve 
prevalere» (16). 

 

Con maggior chiarezza e precisione ragiona il Meyer, a sostegno della tesi, nel 

seguente modo: «Come ogni individuo ha un diritto innato di provvedere alla sua 
conservazione e per conseguenza di difendersi a mano armata contro la violenza di 

un’ingiusta aggressione, senza tuttavia eccedere la misura che viene legittimata dai 

bisogni della difesa, così un popolo, costituito in persona morale dalla sua unità 
sociale, deve necessariamente essere fornito dalla natura di un simile diritto 

essenziale. Il diritto naturale della difesa si estende infatti, senza eccezione ad ogni 

creatura ragionevole e per conseguenza a pari o a maggior ragione a una personalità 
umana collettiva. Perciò tutte le volte che un abuso tirannico del potere, non già 

transitorio, ma costante e sistematico, avrà ridotto il popolo a un estremo tale che, 

manifestamente, ne va ormai di mezzo la sua salvezza, per esempio se si tratta di 

scongiurare un pericolo imminente per lo Stato, o dei beni essenziali della nazione e in 
prima linea di salvare il tesoro della vera fede da una sicura rovina, allora, per diritto 

naturale, ad una simile aggressione, per quanto lo richiedono le cause e le 

circostanze, è lecito opporre una resistenza attiva. La Sacra Scrittura ci presenta un 
nobile esempio di questo modo di difesa nella storia dei Maccabei» (17). 

 

Sullo stesso principio che vim vi repellere licet insiste il Cathrein: «Non riusciamo a 

capire, scrive egli, che cosa si possa ragionevolmente obbiettare contro questa 
opinione, supposto che si tratti di resistere ad attentati attuali violenti e possa farsi 

senza provocare mali maggiori per la collettività. Se ogni singolo individuo può 

difendere la propria vita contro un’aggressione manifestamente ingiusta del principe, 
perché ciò non dovrebbe essere lecito a tutti? Perché i cittadini non si dovrebbero 

unire fra loro per difendersi meglio e opporsi con la violenza all’ingiusta violenza del 

tiranno? Il diritto dell’ultimo suddito non è meno sacro del diritto del sovrano: questi è 
destinato alla difesa dei diritti dei sudditi. Né si dica che il popolo non ha un potere 

pubblico e che si arroga la sovranità non spettante a lui, perché per la legittima difesa 

contro un assalto attuale, ingiusto - e di questo appunto ed esclusivamente si tratta - 

non c’è bisogno di potere pubblico. 
E tale dottrina non fa a cozzi con il Sillabo poiché questo condanna soltanto l’opinione 

che afferma essere lecito negare capricciosamente ubbidienza al principe legittimo e 

ribellarsi a lui. Non ha niente a che fare con questa opinione la dottrina del diritto di 
difesa e della semplice resistenza nel caso di necessità estrema» (18). 

 



13 
 

A questo proposito osserva giustamente il Card. Zigliara: «Si resiste non 

all’autorità, ma alla violenza; non al diritto, ma all’abuso del diritto; non al 

principe, ma all’ingiusto oppressore di un diritto proprio e nell’atto stesso 
dell’aggressione» (19). 

Né vale opporre che i primi cristiani perseguitati dagli imperatori pagani si lasciarono 

martirizzare senza opporre alcuna resistenza. Operando in tal modo essi diedero 
certamente un esempio ammirevole di eroica virtù. Ma avevano incontestabilmente 

anche il diritto di agire altrimenti e di respingere la violenza con la forza. «Noi 

facciamo questione di diritto, osserva il Card. Zigliara, e ci si parla di pazienza. Siamo 

d’accordo che si debbano sopportare con pazienza le offese degli uomini; ma la 
pazienza non sopprime nel paziente la facoltà di rivendicare il proprio diritto e se 

questo vale per i cittadini individualmente considerati, sarà per lo meno ugualmente 

vero per riguardo alla collettività» (20). 
 

In base alle autorevoli testimonianze riferite e ad altre, che per brevità omettiamo 

(21), ci pare che il diritto della legittima difesa anche con la forza da parte di un 
popolo oppresso, in qualche caso estremo, poggi sopra solidissimo fondamento. 

 

Ma risolta la questione in astratto, che cosa dobbiamo dire quando si tratta 

della sua applicazione pratica?  
I fautori del diritto della resistenza attiva armata sono concordi nell’ammettere che 

l’uso del diritto è di un’estrema delicatezza per i gravi turbamenti sociali dai quali è 

sempre accompagnato. Perciò nel caso particolare l’uso del diritto deve essere 
determinato e regolato secondo le norme della prudenza cristiana e della carità bene 

ordinata, affinché si mantenga nei limiti della liceità, cioè della ragione e della 

giustizia, e non degeneri in ribellione. Questa delimitazione precauzionale dell’uso del 
diritto della resistenza attiva armata è tanto più necessaria perché gli uomini sono 

disposti a credersi intollerabilmente oppressi, ad esagerare gli abusi di chi li governa e 

a trascendere facilmente alla violenza (22) . 

 
Dai migliori filosofi, giuristi e teologi cattolici, furono quindi stabilite alcune 

condizioni, alle quali è necessario che sia sottoposta la difesa popolare per essere 

legittima nel suo esercizio. Si possono ridurre a quattro. 
Le indichiamo brevemente. 

 

1) La tirannia del potere deve essere costante e abituale e deve avere un carattere di 

tale gravità da mettere in pericolo di rovina i beni essenziali di un popolo e di una 
nazione, tra i quali tiene il primo posto la Religione. 

Un rimedio violento e anormale, qual è quello della resistenza attiva armata, non 

potrebbe essere legittimato se non da un dovere di carattere estremo, che si verifica 
appunto in una tirannia veramente eccessiva, quando i più sacrosanti diritti dei sudditi 

vengono lesi per abitudine da un principe che si prende giuoco della loro vita, della 

loro coscienza e dei loro beni (23). 
«Se la tirannide, dice san Tommaso, non è eccessiva, ma leggera, è meglio 

sopportarla che non esporsi, abbattendo il tiranno, a pericoli molti e più gravi della 

stessa tirannide» (24). 

 
2) La gravità della situazione sia manifesta e tale venga giudicata, non da persone 

private o da una parte qualunque del popolo, ma dalla sua parte maggiore e migliore 

per onestà e saggezza, in modo che possa dirsi che la resistenza attiva procede 
veramente dalla pubblica autorità e non da un’iniziativa privata. 

 



14 
 

3) Nel tentativo di abbattere un potere tirannico bisogna che vi siano, sempre, a 

giudizio di persone competenti, molte probabilità di felice successo. Chi alla leggera 

si lanciasse in una simile avventura, commetterebbe evidentemente non solo 
una grave imprudenza, ma addirittura un crimine sociale. «Se infatti gli 

oppositori del tiranno soccombono, dice san Tommaso, il tiranno provocato infierirà 

più aspramente sul popolo» (25). 
 

4) La caduta del governo tirannico non deve infine creare una situazione più 

tragica e più rovinosa di quella dalla quale si vuole uscire con il ricorso alla 

forza. «Anche nel caso, in cui può essere vinto il tiranno, continua san Tommaso, 
seguitano spesso gravissime dissensioni, perché o quando s’insorge contro il tiranno o 

dopo averlo rovesciato, venendosi poi all’ordinamento del governo, la moltitudine si 

divide facilmente in partiti. Talvolta accade che colui che è incaricato dalla moltitudine 
di cacciare il tiranno, abusando della data facoltà, fa se stesso tiranno, e per timore 

che gli sia fatto quello che egli ha fatto ad altri, opprime i sudditi con mano più 

crudele e li riduce ad una più dura servitù» (26). 
 

Se queste condizioni rimangono nel campo delle semplici ipotesi e non è possibile 

trovare alcun rimedio contro un governo che opprime miseramente un popolo, allora 

bisogna, dice san Tommaso, «ricorrere a Dio che è il re universale e che viene in aiuto 
opportunamente agli uomini nelle tribolazioni. Egli ha il potere di rendere mansueto il 

cuore crudele del tiranno, secondo il detto di Salomone (Prov. 21, 1 ): Il cuore del re 

è nelle mani di Dio; egli lo piega in quella parte che gli piace... Dio può togliere di 
mezzo i tiranni e ridurli a infimo stato... Ma perché il popolo sia meritevole di avere da 

Dio questo bene, deve cessare dal peccato, perché in pena del peccato gli empi, 

permettendolo Dio, acquistano vigoria» (27). 
 

E il caso estremo da noi supposto, nel quale abbiano luogo tutte le condizioni 

enumerate, sarà in pratica assai raro, specialmente nelle costituzioni moderne dove in 

generale è concessa al popolo una larga cooperazione al governo (28). 
«Conseguentemente, osserva il Cathrein, la dottrina esposta non può essere 

denunziata come pericolosa, se non da un maligno o da chi non l’ha considerata in 

tutta la sua pienezza» (29). 
 

Tale caso poi sarà del tutto impossibile in uno Stato ordinato e ben governato, nel 

quale l’autorità dei capi e l’ubbidienza dei sudditi siano concepite secondo i princìpi 

della morale cristiana. 
A questo proposito ci sembrano opportune anche per i nostri giorni alcune 

osservazioni del Tongiorgi, e perciò le trascriviamo come conclusione di questo 

articolo. 
«Per impedire, dice egli, la tirannide e per reprimerla la via migliore sarebbe questa 

che tutte le nazioni e i capi di esse si sottoponessero con patto volontario ad un 

supremo consesso di princìpi, affinché venissero da questo decise le controversie sorte 
tra il governo e il popolo; o sarebbe di gran lunga molto meglio che tali controversie 

fossero deferite al Maestro supremo e infallibile della verità e della giustizia, che la 

divina bontà ha collocato in mezzo alle genti cristiane, rimettendone la decisione al 

suo arbitrato pacifico e paterno.  
Del resto bisogna ricordare che la tirannide, che consiste nell’abuso del potere, trae 

sempre origine o almeno trova esca nella perversione morale della società.  

 
 

 



15 
 

Se tutti i cittadini infatti fossero talmente retti da ricusare con intrepidezza di ubbidire 

alle leggi apertamente ingiuste, la tirannia non troverebbe alcun appoggio, e perciò o 

non vi sarebbe mai alcun tiranno o se qualcuno incominciasse a governare in modo 
tirannico, sarebbe ben presto costretto a desistere dal suo proposito. Dal che appare 

che ad impedire gli abusi della tirannia giova molto più l’onestà dei cittadini e la libera 

costanza dell’animo nel compiere il proprio dovere che non le difese e i sostegni 
artificiali delle costituzioni politiche» (30). 

 

 

 
NOTE 

 

1 - Cfr. Civ. Catt., 1944, III, 327-336. 
2 -  Institutiones iuris naturalis, Pars II, sect. III, lib. I, cap. I, n. 531. Friburgo, 

Herder, 1900. Cfr. BALMES, Il Protestantesimo comparato al Cattolicismo, Vol. III. . 

3 - Politique tirée de l'Ecriture sainte, VI, art. 2 propos. 6. 
4 - Jus liberae monarchiae, citato dal SORTAIS, Traité de Philosophie, Vol. II , p. 289, 

n. 106. Paris, Lethielleux, 1923. 

5 - IMAURICE DE LA TAILLE, En face du pouvoir, «L'actitude des Catholiques en face 

de la violence légale», p. 156, Tours, Alfred Cattler, 1910. 
6 - FREPPEL, Tertulliano, Vol. I, lezione 8*. 

7 - Questioni religiose, morali e sociali, Vol. II, «L'ubbidienza dei cattolici alle potestà 

terrene», p. 252. Roma, Desclée, 1903. Raccomandazioni simili a quelle di Leone XIII 
erano già state fatte nell'Enciclica Mirari (15 ag. 1832) da Gregorio XVI. Cfr. MEYER, 

1. c. , p. 529. 

8 - Sum. Theol. II - II, q. 42, art. 2. Cfr. II - II, q. 69, art. 4, e I - II , q. 94, art. 4. 
Si aggiunga quello che si dice nell'opuscolo De Regimine principum ( lib. I cap. 6). Le 

diverse testimonianze dell'Angelico si possono vedere raccolte dal BALMES nelle Note 

al cap. 51 dell'opera citata.  

9 - Filosofia Morale, Vol. II , 740. Firenze, Libreria Editrice Fiorentina, 1920. «Pater 
familias, scrive il BELLARMINO, «Etiamsi pessimus sit, nunquam potest a familia 

iudicari et expelli, sicut potest rex, quando degenerat in tyrannum». (Controv. II, c. 

16). Cfr. De Romano Pontefice, 1. 5, cap. 7. Lo stesso press'a poco dice il BANEZ ( De 
iustitia et iure, q. 61. a. 3 ) e il CAIETANUS ( in 2-2, 42, 2). 

10 - Vol. 2, Dissertazione XIV, «L'origine del potere e il diritto di resistenza». Parma, 

Fiaccadori, 1878. 

11 -  Disputatio XIII, De Bello, sect. 8, prop. 2. Cfr. Defensio fidei, 1. III, c. 3: lib. IV, 
cap. IV, parag. 5 e 6. 

12 - DE SCORRAILLE, François Suarez, Vol. II, p. 120-126, Paris, Lethielleux, 1911. E' 

riportato per disteso il Breve di Paolo V. Cfr. MALON, Opuscula sex inedita Fr. Suarez, 
París, Demichelis, 1859. Nella prefazione l'A. accenna a questo episodio.  

13 - Theologia moralis, Vol. I, n. 953 p. 532. Volgarmente si dà spesso il nome di 

ribellione a qualunque resistenza anche difensiva contro la legittima potestà. Nel suo 
stretto significato invece la ribellione è il sovvertimento violento dell'ordine pubblico 

giuridicamente esistente (CATHREIN, Fil . Mor. II , p. 756); è la violenza usata dai 

sudditi contro il principe legittimo per deporlo o per indurlo a mutare la costituzione o 

a concedere pubblici favori (MEYER, 1. c, p. 509, n. 522). Ha quindi sempre ragione 
non di difesa, ma di offesa. Non deve quindi essere confusa con ogni resistenza attiva 

difensiva. 

14 - De praeceptis, n. 310 dell'Edizione XXVI curata dallo SCHMITT S. I., 1939. 
15 - Theologia Moralis, Vol. I, n. 357. Bruxelles, Dewit, Editio sexta, 1909. 

16 - RODRIGUEZ De Cepeda, Eléments de droit naturel, pp. 539-540. Paris, Retaux 

Bray, Libraire Editeur, 1890. 



16 
 

17 - Institutiones iuris naturalis, 1. c., pp . 531-532. 

18 - Filos. Mor. 1. c. Vol. II , p. 744. La stessa risposta viene data dagli autori ad altri 

documenti pontifici, dove si condanna soltanto la ribellione o viene raccomandata la 
rassegnazione per motivi di prudenza o per ragioni di particolari circostanze (Cfr. 

MEYER, 1. c. , n. 533: Notanda ad solvendas difficultates).  

19 - Summa Philosophica, Vol. III, 1. II, cap. III, art. 7, n. 55. Secondo lo Schiffini, in 
quest'affare il popolo procede non iure punitionis, ma iure defensionis. Nella 

resistenza attiva «non opus est iurisdictione nulla, sed sufficere videtur ius propriae 

conservationis, quod ut individuis, sic etiam societati competit quodque certe 

praevalet iuri existenti in talibus tyrannis ad possessionem auctoritatis» ( Fil. Mor. II, 
n. 474). 

20 - Summa Phil. 1. c . p. 297. Una simile risposta dà pure l'Hergenröther : «Ma, dirà 

qualcuno, i sudditi cristiani non dovrebbero lasciarsi mettere a morte anziché fare 
resistenza, anche quando fossero assai forti per farla? Questo è un affare di 

perfezione cristiana, non un dovere d’incondizionata rinunzia a tale resistenza.... Vi 

sono due modi di difendere la religione: primo, al modo di Eleazaro con il martirio (II 
Mach. VI, 18-31 ): secondo, al modo di Matatia (I Mach. II, 1-11), il quale si levò con 

i suoi a lottare contro l'oppressione pagana. Ciò che fu lecito ai Maccabei nell'Antico 

Testamento secondo la legge naturale, deve essere lecito, in circostanze uguali, anche 

nel Nuovo Testamento» (La Chiesa Cattolica e lo Stato cristiano, Vol. III, 1. c., 
Dissertazione XIV, n. 12). 

21 - Civ. Catt., Serie V, Vol. 8, pp. 28-29. Notevoli sono a questo riguardo le istruzioni 

impartite da Pio XI all'Episcopato Messicano durante la persecuzione del Governo 
contro la Chiesa. (Firmissimam constantiam, 28 marzo 1937). 

22 - BALMES, 1. c. , cap. LVL. 

23 - Questo vale anche nel caso in cui «il principe» sia il popolo stesso, sotto un 
regime democratico. La tirannia infatti esercitata dal popolo o a nome del popolo, è 

spesso più oppressiva e spaventosa di quella esercitata da un sovrano in regime 

monarchico. 

24 - De Regim. Princ., 1. I, cap. 5. 
25 - De Regim. Princ., 1. c. 

26 - De Regim. Princ. 1. c. 

27 - De Regim. Princ., 1. I, cap. 6 . 
28 - Il caso non è tuttavia impossibile nemmeno ai nostri giorni. Lo suppone Pio XI 

nella Lettera Apostolica all'Episcopato Messicano, nella quale si tracciano le norme che 

debbono regolare l'azione collettiva dei cittadini contro la tirannia del loro governo. 

(Cfr. Civ. Catt., 1937. II, 314). 
29 - Filosofia Morale, II, p. 744. 

30 - SALVATORE TONGIORGI, Institutiones Philosophiae Moralis in compendium 

redactae, n. 471. Roma, Ex Typografia Romana, 1882. 
 

********* 

 
 

 

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/   

CANALE TELEGRAM: https://t.me/cooperatoresveritatis   
Youtube dirette: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos 

 

https://cooperatores-veritatis.org/
https://t.me/cooperatoresveritatis
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos

