LA RESISTENZA ALLE LEGGI INGIUSTE - SECONDO LA DOTTRINA CATTOLICA
di Padre Andrea Oddone, S.J.

Pubblicato su La Civilta Cattolica, Vol. III, quaderno 2258, Roma, 1944
Prima Parte

L'ubbidienza leale al potere civile & per il cittadino un dovere, che deriva dalla stessa
legge naturale. Diritto e dovere sono infatti termini correlativi. Quando la legge
naturale concede all’autorita politica il diritto di comandare, impone nello stesso
tempo ai sudditi il dovere di ubbidire, non potendo il diritto di una parte esistere senza
il dovere dell’altra.

Ma il dovere dell’'ubbidienza ha dei limiti nel suo esercizio, limiti che I'autorita
deve rispettare, affinché si ottenga l'armonia e I'equilibrio sociale e
I'ubbidienza non sia avvilita e snaturata nel suo concetto.

Al Cristianesimo soprattutto spetta il merito di avere determinato con
chiarezza e precisione questi limiti.

La dottrina del Vangelo, proclamando i doveri dei cittadini verso l'autorita,
affermava pure i loro doveri. Bisogna ubbidire all’autorita, affinché essa possa
compiere la sua missione; ma l'ubbidienza deve essere decorosa e nobile, come si
addice ad una virtu, deve mantenersi nel giusto mezzo ugualmente distante dagli
atteggiamenti servili delle anime abbiette, sempre disposte all'adulazione, sempre
pronte a curvarsi davanti ai capricci del potere politico, e dalle irrequietezze degli
spiriti ribelli, sempre in opposizione alle misure stabilite dalla legittima autorita.

Non ubbidienza adulatrice né superbia indocile; non partito preso di

approvare tutto, né partito preso di tutto criticare, ma sottomissione docile alle
prescrizioni legittime dell'autorita, ma resistenza ferma e risoluta alle sue leggi

quando esse attentino alle liberta individuali inviolabili, ai diritti imprescrittibili della
coscienza e di Dio.

Ecco il pensiero cattolico quale risulta dagli insegnamenti del Vangelo e del magistero
ecclesiastico. La Chiesa predica ai sudditi il rispetto alle legittime autorita e
l'ubbidienza alle giuste leggi; ma avverte pure i poteri pubblici che vi sono delle
barriere, oltre le quali essi non possono andare senza perdere ogni diritto
all'ubbidienza dei loro sudditi.

L'insegnamento cristiano comanda innanzi tutto ai sudditi I'ubbidienza come un dovere
di coscienza, nel nome stesso dell’autorita divina.
Le parole della Scrittura sono a questo riguardo precise e categoriche. «Rendete a
Cesare, dice Gesu Cristo, cio che & di Cesare, e a Dio cio che & di Dio (1).
S. Paolo, facendo eco alle parole del Maestro, scrive: «Ogni persona sia soggetta
alle autorita costituite... E’ necessario ubbidire non solo per timore del
castigo, ma anche per motivo di coscienza» (2). Egli ingiunge espressamente a
Timoteo di far pregare «per il re e per tutti coloro che tengono il potere» (3). A Tito
prescrive di predicare ai cristiani I'ubbidienza ai poteri stabiliti: «Raccomanda loro che
siano soggetti alle autorita costituite» (4).
Non meno esplicito e il comando di S. Pietro: «Siate soggetti, per riguardo a Dio, ad
ogni autorita umana, cosi al re come a colui che possiede |'autorita suprema, tanto ai
governatori quanto ai suoi delegati per punire i malfattori e onorare i buoni. Questa e
la volonta di Dio» (5).
E si noti che la sottomissione veniva inculcata ai cristiani non solo, quando le autorita
civili li rispettavano, quando Roma simboleggiava, nelle province, I'ordine, la giustizia,
la liberta, e S. Paolo non aveva che a lodarsi dei magistrati romani incontrati sul suo
1




cammino, ma anche quando erano fatti segno ad abusi e vessazioni e infierivano le
persecuzioni contro la Chiesa.

Le disposizioni del potere verso la Chiesa cambiavano, ma non cambiava
I'insegnamento della Chiesa intorno all’obbligo dell’'ubbidienza all’autorita
politica.

Quest’insegnamento divino e apostolico non si smentisce mai lungo i secoli cristiani,
ma si tramanda con perenne fedelta negli scritti degli Apologisti, dei Padri e dei
Dottori, negli atti del magistero ecclesiastico, e risuona solenne nella voce dei
successori degli Apostoli, i Romani Pontefici.

S. Giustino ricordava agli imperatori, con nobilta e sincerita di linguaggio, che i
cristiani dimostravano in ogni cosa un’esatta sottomissione agli ordini emanati
dall’autorita, «cercando di pagare i tributi e le tasse prima di ogni altro, a coloro che
hanno la missione di riceverle» (6), e riservandosi una sola liberta, quella della retta
coscienza.

«Noi adoriamo un Dio solo, aggiungeva, ma in tutto il resto vi ubbidiamo con gioia
riconoscendovi come re e capi degli uomini e domandando con le nostre preghiere che
con il supremo potere otteniate anche un‘anima retta» (7).

E I’Apologista poteva giustamente conchiudere che i cristiani «sono i sudditi piu devoti
dello Stato e anche i suoi piu utili aiuti, quelli che insegnano che nessuno sfugge
all'occhio di Dio, il cattivo, I'ambizioso, il cospiratore, come pure I'uomo virtuoso, e
che tutti ricevono un castigo eterno secondo le loro opere» (8).

Oggi, come sempre nel passato, la Chiesa afferma che «& sacro per i cristiani il nome
dell’autorita, nella quale, anche quando e impersonata in un uomo indegno, essi
riconoscono una certa immagine e somiglianza della maesta divina e stimano essere
giusto e doveroso il rispetto alle leggi, imposto non dalla forza e dalle minacce, ma
dalla coscienza del dovere» (9).

Ai cristiani dei nostri tempi la Chiesa ripete invariato il precetto che gli
Apostoli davano ai cristiani dei primi tempi: «I cittadini siano soggetti e
ubbidienti ai principi come a Dio non tanto per timore delle pene, quanto per riverenza
alla maesta, non gia per motivo di adulazione, ma per coscienza di dovere» (10).

Ma il dovere dell’'ubbidienza ha dei limiti, che sono segnati dall’esatta
nozione del fine dell’autorita e dalla natura delle leggi da essa emanate. Lo
scopo dell’autorita € il bene sociale, cioe il bene di tutti e di ciascuno, lo sviluppo piu
compiuto delle facolta umane, una piu grande somma di felicita e di virtU mediante
I'azione comune sotto una direzione comune. L'autorita quindi non puo legiferare a
capriccio, fuori dell’'ambito della prosperita pubblica e dell’esigenza morale di giustizia:
tutto cid che tende al male & evidentemente fuori del fine sociale e per conseguenza
anche del diritto dell’autorita.

Al di sopra delle leggi civili dettate dall’'uomo, c'eé la legge naturale, che il
Creatore ha scritto nella coscienza di ogni uomo e che é la regola e il limite
delle decisioni del potere. Ogni legge civile riceve la sua moralita dall’essere
conforme alle prescrizioni della legge naturale, ai suoi dettami immutabili e universali;
perde invece la sua moralita, se non si fonda su questa base, se non germoglia da
questa radice di giustizia (11).

La conformita delle leggi civili con la legge di natura o la loro discrepanza da essa,
decide non solo della loro equita o ingiustizia, ma anche del loro valore o nullita.
Qualunque legge umana, che sia difforme dalla legge naturale, che sia contraria ad
altre leggi superiori, che non abbia di mira il bene comune, ma il bene privato, che
violi i diritti inalienabili dei cittadini, della famiglia e della Chiesa, diviene una legge

2



ingiusta, perché & ingiusto tutto cid che si oppone alla suprema legge della giustizia
naturale.

Ora una legge ingiusta & una legge nulla: /ex iniusta non est lex, e percid non
obbliga, perché nessuno puo essere obbligato ad ubbidire all'ingiustizia comandata.

Una legge ingiusta cessa infatti di essere una prescrizione ordinata secondo
ragione per il bene della comunita, ordinatio rationis ad bonum commune, e
diviene un atto arbitrario, un atto di comando a capriccio. Ma le leggi civili fatte ad
arbitrio e per capriccio e che aggravano i cittadini senza pubblica necessita,
non appartengono piu all'ordine sociale, perché esigono quello che
quest’ordine non prescrive, e percio non possono avere né valore né forza
obbligante.

La legge ingiusta esce fuori dalla sfera del vero interesse del cittadino, impone quello
che non e richiesto dalla reale necessita di raggiungere lo scopo della societa e
restringe senza bisogno la liberta naturale. Essa € dunque una violenza e una rapina,
perché esige quanto non € dovuto.

I governanti sono, secondo il pensiero di S. Paolo, «i ministri di Dio per il
bene dei cittadini». Ma se essi impongono una legge ingiusta, perdono questo loro
titolo, perché non possono evidentemente rappresentare Dio ed essere da Lui delegati
per il male e per l'ingiustizia. La loro autorita legislativa quindi viene privata dell’unico
suo stabile fondamento su cui deve appoggiarsi e del vero e naturale principio donde
attingere la forza delle leggi, affinché siano norme valevoli nell’ordine giuridico e
impongano alla coscienza morale del cittadino un‘obbligazione veramente efficace.

La legge ingiusta non puo pertanto pretendere I'ubbidienza del cittadino.
Dobbiamo «rendere a Cesare cio che & di Cesare», ma dobbiamo anche «rendere a
Dio cio che € di Dio». E se Cesare pretende di sostituirsi a Dio, se si arroga il diritto di
prescrivere cido che Dio proibisce o di proibire cid che Dio comanda, noi abbiamo allora
il dovere, e per conseguenza il diritto, di ricusare la nostra ubbidienza. La ragione e
perentoria. L'autorita pubblica riceve da Dio stesso il potere di comandare e di fare
leggi. Nel comando ingiusto c’@ una deviazione e un abuso dell’autorita. Sarebbe
assurdo che Dio ci imponesse I'obbligo di coscienza di ubbidire alle leggi civili quando
per compiere questatto fosse necessario contraddire ai suoi stessi ordini, quando
I'ubbidienza all’autorita umana importasse la disubbidienza all’autorita divina.

Non possiamo nasconderci che ci fece veramente meraviglia e anche pena il vedere
ultimamente, in un articolo del Corriere della Sera (24 maggio 1944 - Anno XXII) dal
titolo Disciplina, misconosciuta e impugnata da V. Rolando Ricci questa norma
fondamentale di etica naturale.

Lo scrittore, dopo aver osservato che con le nostre teorie si corre pericolo «di
retrocedere alla teocrazia di Gregorio VII e di Bonifacio VIII, anzi persino a quella di
Gelasio I», afferma:

- «Qualunque sia il motivo, anche soltanto spiritualissimo, da cui un cittadino sia
persuaso a non ubbidire o peggio ad insorgere contro una legge che il governo
emani, quel cittadino va considerato come un ribelle e trattato come tale. La di
lui convinzione religiosa puo essere tanto sublime da meritargli poi dalla Chiesa
le palme del martirio; ma cido non puo impedire che nell’'ora attuale del tempo
su questa terra, egli non venga dichiarato un cattivo italiano e punito come tale,
in quanto egli nuoce, con il suo comportamento pratico, all'interesse supremo
del suo Paese. Conosco le riserve di Tommaso d’Aquino: “principibus
saecularibus in tantum homo obedire tenetur in quantum ordo iustitiae requirit.
Et ideo si non habent iustum principatum, vel si iniusta praecipiant, non

3



tenentur eis subditi obedire, nisi forte per accidens propter vitandum scandalum
vel periculum” (L'uomo é tenuto a obbedire ai governanti secolari nella misura
in cui lo richiede l'ordine della giustizia. E quindi se non hanno un governo
giusto, o se comandano ingiustamente, | loro sudditi non sono tenuti a
obbedirgli, se non per caso, per evitare offesa o pericolo).

- E’ superfluo che io professi la mia decisa negazione di una siffatta teorica,
demolitrice, dalla base, di ogni disciplina politica e di ogni autorita di un
Governo civile: ma nelle contingenze attuali nostre, posto che dalla non piena
ubbidienza al governo deriverebbe evidentemente «periculum» per la Patria in
guerra, parmi che anche i tomisti possono insegnare a tutti gli Italiani essere
doverosa la piu assoluta obbedienza a qualunque legge o comandamento del
Governo d’Italia».

Tornaconto o servilismo di Stato?

Né i tomisti né qualsivoglia persona onesta potranno mai aderire alle teorie
del poco logico scrittore. Il diritto di resistere alle leggi civili evidentemente
ingiuste e fuori di controversia non solo presso tutti i teologi cattolici, ma
anche per ogni moralista che si lasci guidare dalla retta ragione (12). I teologi
cattolici si applicano piuttosto a determinare |'esercizio di questo diritto a circoscriverlo
e a contenerlo nei limiti convenienti, affinché sia governato dalla ragione e non diventi
un impeto di istinto cieco e incomposto (13). Ed & questa una precauzione tanto
necessaria in questa materia quanto piu gli uomini sono disposti a vedere eccessi di
potere, dove questi eccessi non esistono affatto, e a considerarsi oppressi da una
legge ingiusta, unicamente perché la logica impone loro qualche peso e li obbliga a
qgualche sacrificio in vista del bene comune.

Si aggiunga anche che, quando si tratta di allontanare e scuotere di dosso un male,
l'uomo & tendenzialmente portato ad agire con violenza e ad appigliarsi a mezzi
estremi.

Per procedere con ordine e chiarezza nel fissare |'atteggiamento pratico della
coscienza morale del cittadino davanti ad una legge evidentemente abusiva e ingiusta,
bisogna distinguere la resistenza passiva e la resistenza attiva.

La resistenza passiva non € altro che la semplice inosservanza delle leggi. Il cittadino
resiste passivamente quando si astiene con deliberazione di sottomettersi alle
prescrizioni tiranniche del legislatore e considera come inesistenti le sue esigenze o
proibizioni, a dispetto di qualsiasi conseguenza penale.

La resistenza attiva importa invece un’opposizione positiva alla legge, un movimento
per lo piu organizzato per fare ostacolo all’'applicazione effettiva della legge e
combatterla. E cio in due modi: o con mezzi legali o con la forza armata.

Esaminiamo dapprima la questione della resistenza passiva. Essa si presenta
sotto due aspetti diversi, secondo che si tratta di leggi ingiuste, perché comandano
qualcosa di peccaminoso in sé, qualche atto intrinsecamente cattivo, o di leggi
ingiuste unicamente perché oltrepassano il diritto del legislatore, comandando egli,
per esempio, una cosa a cui non ha diritto.

In questo secondo caso, guando cioe il legislatore impone ai cittadini una cosa che
non € intrinsecamente cattiva, ma la impone ingiustamente, contro ogni diritto, come
sarebbe |'obbligo di pagare un tributo non dovuto, la resistenza passiva € sempre
permessa.

Ai cittadini € lecito non sottomettersi, perché la legge emanata non ha valore, non &
legge, ma corruptio legis, secondo I'energica espressione di S. Tommaso.

4



Qualche volta pero una saggia prudenza potra consigliare di adattarsi alle
esigenze della legge ingiusta per evitare danni piu gravi che non i rigori della
stessa legge (14).

Quest’atteggiamento di ubbidienza ad una legge ingiusta, che prescrive cose non
intrinsecamente cattive, non € tuttavia imposto dalla legge ingiusta, ma dal pericolo
dei mali che potrebbero derivare dalla disubbidienza; € piuttosto la legge naturale che
in questo caso obbliga ad ubbidire.

Al contrario pud anche accadere che speciali circostanze ci persuadano di usare del
nostro diritto di resistenza. Se per esempio anteriori sottomissioni a leggi ingiuste non
fecero che incoraggiare i legislatori a commettere nuove ingiustizie, tale fatto
costituisce per i cittadini una ragione che li autorizza a trascurare i danni e i
turbamenti sociali e impone loro I'obbligo di disubbidire.

La resistenza passiva bene organizzata, e praticata da un gran numero di
persone e da collettivita e classi di cittadini, rendera qualche volta molto
difficile I'applicazione di certe leggi e obblighera il legislatore a ritirarle.
Spesso solenni bandi legislativi furono colpiti di impotenza e caddero in desuetudine,
grazie all’astensione calcolata di persone e di gruppi, che il legislatore avrebbe voluto
colpire.

La resistenza passiva diventa invece sempre obbligatoria nel caso in cui si
tratti di leggi che ordinano un‘azione o un'omissione intrinsecamente cattiva.
Ad un comando, contrario alla legge naturale o alla legge positiva di Dio, non & mai
lecito ubbidire.

L'insegnamento cattolico € chiarissimo su questo punto e non ammette alcuna
distinzione tra obbligo giuridico e obbligo morale. Uno solo € I'obbligo vero: |'obbligo di
coscienza la cui trasgressione & peccato (15).

«Bisogna ubbidire a Dio piuttosto che agli uomini» in queste parole pronunziate da S.
Pietro davanti al Sinedrio, € tracciata la condotta che devono tenere i cattolici di fronte
a leggi peccaminose (16).

Cosi agirono gli Apostoli e, dietro il loro esempio, i martiri cristiani di tutti i
secoli, che affrontarono i tormenti e la morte stessa anziché operare contro i
dettami della retta coscienza.

«Qualche volta, dice S. Agostino, le potenze della terra sono buone e temono Dio;
altre volte esse non lo temono. Giuliano era un imperatore infedele a Dio, un
apostata, un perverso, un idolatra. I soldati cristiani servirono questo imperatore
infedele. Ma appena si trattava della causa di Gesu Cristo, pil non conoscevano se
non Colui che € nei cieli. Giuliano loro intimava di onorare gli idoli e incensarli: essi
mettevano Dio al di sopra del principe» (17).

S. Tommaso esprime il pensiero dei teologi cattolici quando afferma risolutamente che
«tales leges nullo modo observare licet»: in_ nessun modo €& permessa
I'osservanza di leggi che vanno contro la retta coscienza (18).

Il pensiero della Chiesa € riassunto magistralmente da Leone XIII nelle sue classiche
Encicliche. Se si pretende, dice egli, qualche cosa dai cittadini, che apertamente
ripugni al diritto naturale o divino, essi non devono ubbidire, «perché in tutte
le cose nelle guali si viola la legge di natura o la volonta di Dio, € ugualmente iniguita
tanto il comandarle quanto I'esequirle. L'autorita € nulla quando non vi e giustizia»
(19). E altrove ripete: «Quando manchi il diritto di comandare o il comando si
opponga alla ragione, alla legge eterna, al comando divino, allora il disubbidire agli
uomini per ubbidire a Dio, diventa un dovere» (20).



https://cooperatores-veritatis.org/magistero/papa-leone-xiii/
https://cooperatores-veritatis.org/magistero/papa-leone-xiii/

E piu fortemente ancora insiste nella Enciclica Sapientiae Christianae: «Se le leggi

dello Stato apertamente siano contrarie al diritto divino, se impongano offese
alla Chiesa e contrastino con i doveri religiosi, 0 manomettano l'autorita di

Gesu Cristo nel suo Vicario, allora & dovere il resistere, & colpa l'ubbidire»
(21).

Gli stessi popoli pagani riconobbero, per mezzo dei loro piu autorevoli interpreti,
questa verita. Sofocle ci tramanda I'episodio di Antigone, la quale si rifiuta di eseguire
I'ordine di Creonte che le proibiva di seppellire il fratello Polinice, perché tale comando
era contrario alla legge naturale e al volere eterno degli déi. «Queste tue leggi, dice
Antigone al sovrano, non furono proclamate né da Giove né dalla giustizia coabitatrice
delle divinita infernali... Ed io non pensavo che i decreti di un mortale, come sei tu,
potessero avere tanta forza da prevalere contro le leggi non scritte, opera immortale
degli dei. Perché queste leggi non sono né di oggi né di ieri, ma sempre esistono e
vivono, 0 nemmeno si conosce la loro origine. Dovevo io, per timore delle minacce di
un uomo, trasgredire queste leggi e incorrere nella vendetta degli dei?» (22).

Socrate, nella sua difesa, afferma che I'attivita del suo insegnamento & una vocazione
impostagli da Dio, al quale egli non puo mostrarsi infedele per ubbidire a leggi umane.
Secondo Cicerone, la legge naturale non puo essere abolita o eliminata da
alcun voto del senato o da qualsiasi plebiscito, ad essa devono sottostare
tutti i popoli di tutti i tempi (23).

In generale dalla sapienza profana antica si riteneva come massima suprema quella di
«ubbidire a Dio» e di non fare nulla, anche nella vita pubblica, che si opponesse alla
volonta degli dei» (24).

Poiché dunque il potere della legge civile sull’'uomo non é assoluto, ma ha per
limite la legge naturale, cosi non puo essere assoluta neppure l'ubbidienza che il
cittadino deve all’autorita. Dove la legge umana & giunta al limite del suo potere, dove
la vita interna dello spirito dispone di liberta innata, la trova il suo termine
I'ubbidienza politica.

Percio, ripetiamolo, la resistenza passiva ad una legge umana che contraddice al
diritto naturale, € giusta e puo essere un dovere.

Piu complessa appare la questione della resistenza attiva, non tanto dal punto
di vista teoretico quanto nel suo esercizio e nella sua pratica attuazione. Essa puo
prendere, come abbiamo detto, due forme diverse, pud essere cioé legale o violenta.
Conviene studiarle separatamente.

La resistenza legale si compie sul terreno e nell’ambito delle leggi, con mezzi onesti,
in gquei modi che sono permessi dai poteri pubblici. Non pud sorgere alcun dubbio sulla
legittimita e spesso sul dovere di tale resistenza. E’ legittimo e doveroso cercare
d'impedire o di eliminare le ingiustizie della legge, con pubbliche riunioni, con petizioni
e proteste, con energico interessamento elettorale, ricorrendo anche, quando &
possibile, ai tribunali. La stampa quotidiana e periodica, gli articoli di giornali e gli
opuscoli di propaganda, sono mezzi di una speciale efficacia per illuminare l'opinione
pubblica, per far conoscere il carattere iniquo della legge e mostrarne gli effetti funesti
alla pace della societa, alla liberta degli individui, alla religione e alla morale.
Purtroppo non di raro il trionfo di una legge ingiusta e la conseguente oppressione di
un popolo sono dovuti all'indifferenza e all'inerzia dei cittadini che non sanno o non
vogliono organizzarsi_e lottare, che rifuggono per timore e vilta dall’affrontare
generosamente i sacrifici imposti da ogni nobile causa e da ogni santo apostolato.




Questa resistenza attiva legale entra nel programma dell’azione sociale dei cattolici e
spesso viene loro ricordata e raccomandata dall’autorita della Chiesa, specialmente
nell'imminenza di qualche sopruso da parte del potere politico e quando incombe la
minaccia di leggi sovversive dei principii di moralita e di religione.

Leone XIII nell’Enciclica Sapientiae Christianae, esortando i cattolici a valersi dei loro
diritti e ad opporsi alle ingiustizie delle leggi, deplorava giustamente la condotta di
coloro che «non vorrebbero resistere a fronte scoperta, temendo che la resistenza
inacerbisca gli animi degli avversari».

E soggiungeva: «Quelli che amano la prudentiam carnis, la falsa prudenza del mondo,
che fingono di ignorare che ogni cristiano deve essere buon soldato di Cristo e
presumono conseguire i premi dovuti ai vincitori per sentieri fioriti e senza
combattere, lungi dal tagliare la via ai mali, non fanno che spianarla».

E quando i cittadini esercitano questo loro diritto di opposizione e si uniscono per
combattere con tutti i mezzi legali e onesti una legislazione ingiusta, nessuna persona
onesta li potra biasimare o accusare di ribellione e di mancanza di rispetto all’autorita.
Essi compiono allora un atto altamente lodevole e patriottico, perché la grandezza e
I'onore della patria dipende dall’onesta e giustizia delle sue leggi.

«Spiegare la propria attivita, dice ancora Leone XIII, e giovarsi della propria influenza
per condurre i governi a cambiare in bene le leggi inique o insipienti, lungi
dall'indicare ombra di ostilita verso i poteri incaricati di reggere la cosa pubblica, & per
I'opposto dare prova di un amore alla patria non meno intelligente che coraggioso. A
chi cadrebbe in animo di tacciare i cristiani dei primi secoli di nemici dell'impero
romano, solo perché non si curvavano dinanzi alle prescrizioni idolatriche, ma si
sforzavano di ottenerne I'abolizione?» (25).

Piu delicato e difficile e il problema della resistenza attiva armata, di quella
resistenza che ricorre alla forza per opporsi e difendersi da leggi ingiuste e
per abbattere un potere oppressore e tirannico.

E’ lecito, secondo la dottrina cattolica, questa resistenza?

Una societa sfruttata e spossata da oppressori svergognati, da reggitori crudeli, ha il
diritto di difendersi, come un viandante assalito da una banda di malfattori?

Se ad un uomo si mette ingiustamente un piede sul collo e si tiene schiacciato a terra,
egli ha certamente il diritto di alzare il capo e buttare all’aria chi lo calpesta.

Non potra la societa oppressa valersi dello stesso diritto e scuotere il giogo
dell’'oppressione, liberandosi di coloro che ne conculcano i piu sacrosanti diritti e la
tengono miseramente schiava?

La risposta a seguire.

NOTE

1 - Matteo, XXII, 21.

2 - Rom., XIII, 1-7 .

3-1ITim., II, 1-2.

4 - Tito, III, 1.

5-1Pet., II, 13-17.

6 - I Apol., n. 17.

7 -1 Apol., n. 17.

8 - ALLARD, Storia delle persecuzioni, Vol. I, cap. V, p. 266.
9 - LEONE XIII, Sapientiae christianae.

10 - LEONE XIII, Diuturnum.



11 - «<Omnis lex humanitus posita in tantum habet de ratione legis in quantum a lege
naturae derivatur. Si vero in aliquo a lege naturae discordet, iam non erit lex, sed
legis corruptio». (S. TOMMASO, Summa Theol I - II, . XCV, a. 2).

12 - Nel dubbio sull'ingiustizia di una legge, la presunzione & in favore del legislatore
(SUAREZ, De Legibus, I, cap . IX, 11) .

13 - Civ. Catt., Serie V, Vol. 8, p. 29.

14 - Unde tales leges (iniustae) non obligant in foro conscientiae, nisi forte propter
vitandum damnum vel turbationem: propter quod etiam homo iuri suo debet cedere
(S. TOMMASO, Summa Theol I - II, g. XCVI, a. 4).

15 - CATHREIN, Filosofia Morale, Vol. I, p. 504.

16 - Atti, V. 29.

17 - Enarr. In Psalm. CXXIX, n. 7.

18 - S. TOMMASO, Summa Theol I - IT, q . XCVI, a. 4. Cfr. SUAREZ, De leg. , 1. I,
c.9.n. 16.

19 - Enciclica Diuturnum.

20 - Enciclica Libertas.

21 - Questa resistenza alle leggi ingiuste presenta esempi illustri anche nell’Antica
Legge. Si ricordino, tra gli altri, gli uomini giusti che si rifiutarono di adorare la statua
del re Nabuchodonosor, il vecchio Eleazaro, i gloriosi fratelli Maccabei.

22 - Antigone, vv. 450-460 . Cfr. Ediz. ROCCI.

23 - De Leg., 1. 11, c. 4. Cfr. LATTANZIO, Institutiones, VI, 8.

24 - CATHREIN, Filosofia Morale, Vol. I, p. 505.

25 - Lettera Notre consolation ai Cardinali francesi, 3 maggio 1892. Nell’Enciclica
Officio sanctissimo lo stesso Pontefice scrive: “"No, non sara giusto accusare nessuno e
biasimare i cattolici, che ricorrono a simili mezzi. Degli stessi mezzi si valgono i nemici
del nome cattolico per ottenere dai governi leggi contrarie alla liberta civile e religiosa:
perché non sara permesso ai cattolici servirsene nella maniera piu onesta,
nell’interesse della Religione e per la difesa dei beni, dei privilegi e dei diritti, che sono
stati divinamente concessi alla Chiesa cattolica e che devono essere rispettati da tutti,
governanti e sudditi?”.

SECONDA PARTE

Questo duplice atteggiamento di resistenza passiva e di resistenza attiva
legale @ conforme esso pure ai principi della dottrina cattolica.

La dottrina cattolica comanda di ubbidire alle leggi giuste dell’autorita civile, non tanto
per timore della pena quanto per debito di coscienza. Se le leggi sono ingiuste i
cittadini invece possono e in alcuni casi devono ricusare di ubbidire e adoperarsi con
mezzi legali per ottenere I'abrogazione o la modificazione di tali leggi (1).

In ambedue i casi i cittadini si valgono di un loro diritto e operano lecitamente.

Ma possiamo affermare la stessa cosa, quando si tratta di resistenza attiva con |'uso
della forza a mano armata? In altre parole, quando la legge ingiusta cerca imporsi con
la violenza e con la forza, € lecito ai cittadini organizzarsi e armarsi, opporre la forza
alla forza, per ostacolare I'applicazione della legge ingiusta, e anche per abbattere con
le armi un potere persecutore, di cui la legge ingiusta e |'odiosa espressione?

La resistenza attiva spinta sino a quest’ultimo grado, portata sino a queste estreme
risoluzioni costituisce certamente un’‘operazione assai complessa, che da una parte
tende a risultati di profonda ripercussione sociale, ma d‘altra parte implica rischi gravi
e certi.




Si & quindi di fronte ad un problema d’estrema delicatezza, la cui soluzione pratica &
molto spinosa.

«Ma, osserva giustamente il Meyer, |'essere la questione praticamente spinosa non &
una ragione per ignorarla speculativamente e passarla sotto silenzio. Poiché qualche
volta le circostanze ne rendono imperiosamente necessaria una qualsiasi soluzione
pratica, senza lasciare la possibilita né di evitarla né di rimandarla, vale meglio averla
in antecedenza teoricamente risolta in conformita con i principi della sana ragione»

(2).

Nel presente articolo vogliamo appunto esaminare se in qualche caso
straordinario ed estremo, quando ogni resistenza legale passiva e attiva e
divenuta, in forza delle circostanze, praticamente inefficace e impossibile, sia
lecito, se non dal lato della perfezione cristiana, almeno secondo la norma
dello stretto diritto naturale, la resistenza attiva a mano armata.

Precisiamo ancora meglio i termini della questione per evitare i malintesi.

Parliamo di un caso «straordinario ed estremo» quando, falliti tutti i mezzi pacifici e
legali, perdura un‘oppressione veramente tirannica. Evidentemente solo i seguaci
delle teorie del Rousseau potrebbero infatti affermare che l'insurrezione sia
un rimedio ordinario contro la tirannide e che universalmente competa al
popolo, per diritto di natura, il potere non solo di deporre i principi, ma anche
di giudicarli e di punirli.

Osserviamo in secondo luogo che la carita cristiana, anche nei casi «straordinari» di
tirannide, raccomanda ai popoli oppressi la mansuetudine, la pazienza e la carita, le
quali virtu spesso per provvidenza speciale di Dio sono coronate di felice successo.

Ma la nostra questione tratta non di cid che ai cuori generosi pud suggerire o
consigliare la perfezione cristiana, bensi di quello che rigorosamente comporta lo
stretto diritto naturale.

Bisogna infine considerare che la questione quando viene agitata nel campo
speculativo, non mira cioé a determinare cido che si debba praticamente fare in un
caso specifico straordinario, ma a stabilire in linea di principio, teoricamente, una
norma obbiettiva di rettitudine.

Alla questione cosi delimitata e chiarita, quale risposta danno i teologi e i
filosofi cattolici?

Si manifestano tra loro due atteggiamenti contrari, che mette conto conoscere con
tutta esattezza.

Alla questione proposta alcuni rispondono negativamente. I cittadini non hanno mai,
in nessun caso, il diritto di opporre una resistenza attiva armata contro l'ingiustizia di
chi li opprime e li calpesta.

Questo atteggiamento € comune presso gli scrittori aulici. Scrive testualmente il
Bossuet: «I sudditi non possono opporre alla violenza dei principi che rimostranze
rispettose, senza sommosse e senza mormorazioni: soltanto preghino per la loro
conversione. Le critiche aspre e le mormorazioni sono un principio di sedizione, che
non deve essere tollerato. Quando dico che le rimostranze devono essere rispettose,
intendo che lo siano effettivamente e non soltanto in apparenza. Ecco una dottrina
veramente santa, veramente degna di Gesu Cristo e dei suoi fedeli» (3).

Questa dottrina del grande oratore, nella quale par di sentire un po’ l'adulatore di
Luigi XIV e l'interprete piu rappresentativo dei teologi gallicani, si accosta a quella di
9



Giacomo I d’Inghilterra, il quale, parlando di un sovrano tiranno, scrive: «La
preghiera, la pazienza, I'emulazione della vita sono i soli mezzi concessi ai sudditi dal
diritto divino per ottenere da Dio che si degni di liberare egli stesso il suo popolo da
questo flagello di sovrano» (4). Questa dottrina piacera a Napoleone I.

In un corso di filosofia pubblicato per autorita del Card. Fesch nel 1810, con questa
nota significativa:

«Questa edizione € la sola in uso nelle principali diocesi di Francia», si leggono le
seguenti parole: «Anche se il principe fosse un tiranno crudele, anche se fosse |l
nemico piu feroce della vera religione, non si ha mai il diritto di abbandonare il suo
partito... Offendere nelle parole o nelle opere l'augusta persona del sovrano sarebbe
una specie di sacrilegio» (5) .

In appoggio di questa opinione si sogliono recare argomenti dedotti dallo
spirito del Cristianesimo, che e spirito di tranquillita e di buon ordine e dalla
condotta dei cattolici in faccia alle autorita terrene lottanti contro la Chiesa.

Il Freppel, che segue le tracce del Bossuet, dopo aver riferito le note parole di
Tertulliano a questo riguardo, soggiunge: «Ecco i veri sentimenti che animavano la
Chiesa primitiva. Nonostante |'oppressione iniqua, sotto la quale gemevano i suoi
membri, essa faceva loro un dovere di perseverare nella loro fedelta verso il principe.
Essa |i esortava bensi per mezzo di tutti i suoi organi a non cedere giammai sul
terreno della coscienza... ma d’altra parte rigettava come un delitto il solo pensiero
della rivolta contro il potere civile nelle cose dell’'ordine temporale. Ed € per questo
che gli Apologisti non cessavano di raccomandare la pieta, la fede, la religione verso la
seconda maesta, verso I'Imperatore che Dio ha stabilito e che ne esercita il potere
sulla terra» (Tertulliano, Apol. 22-26).

In una parola la Chiesa primitiva predicava la dottrina della resistenza
passiva, la quale consiste nel rifiuto netto e perentorio di prestarsi ad atti che
la coscienza riprova, ma essa vietava loro espressamente di rivoltarsi contro
I’Autorita, sotto pretesto di vendicare la loro fede perseguitata, perché si
ricordava delle parole di san Pietro che bisogna essere ubbidienti anche ai
padroni cattivi (6).

Il Bonomelli fa sua questa osservazione e la conferma con |'Enciclica Diuturnum illud
di Leone XIII, nella quale il Pontefice, ricordato I'esempio degli antichi cristiani, che
«non macchinavano alcuna resistenza», vuole che dall’autorita e dal magistero dei
Vescovi «i_popoli siano spesso ammoniti a fuggire le sette proibite, a detestare le
congiure e a schivare qualsiasi sedizione».

E il Bonomelli conchiude che la forza invincibile della Chiesta sta nell’opporre alla forza
materiale la forza morale (7).

I principi della Rivoluzione francese dell’'89, che, scalzando ogni autorita,
cagionarono tante rovine sociali e politiche, e il timore di abusi da parte del
popolo, furono pure un motivo non ultimo per negargli in qualsiasi caso il
diritto alla resistenza attiva armata. L'ordine civile e sociale non si tutela con il
proclamare i diritti del popolo gia troppo predicati ed esagerati, ma inculcando, contro
le tendenze rivoluzionarie, i doveri di fedelta e di ubbidienza alla legittima autorita.

Ma queste ragioni, che abbiamo lealmente esposte, non possono far dimenticare le
splendide testimonianze e gli argomenti di quei teologi a favore della tesi contraria,
che afferma la liceita giuridica della resistenza attiva armata, quando si verificano le
condizioni richieste.

10



Ascoltiamo dapprima il Principe della Scuola san Tommaso d’Aquino.

Egli esprime il suo pensiero in parecchi luoghi della Somma Teologica e nell’opera De
Regimine principum. Il passo classico e piu importante ¢ il seguente:
- «Il governo tirannico non & giusto, perché non & ordinato al bene pubblico, ma
al bene particolare di colui che governa, come lo dimostra Aristotele nel libro III
della Politica cap. 5 e nel libro VIII dell’Etica cap. IX. Percio il rovesciamento di
tale governo non ha il carattere di una sedizione, se non nel caso in cui il
rovesciamento di tale governo si facesse con tanto disordine da recare alla
nazione maggiore danno che la stessa tirannide. Ma la sedizione e piuttosto da
parte del tiranno, perché fomenta discordie e turbamenti nel popolo che gli €
soggetto per poterlo dominare piu sicuramente» (8).

La maggior parte dei Dottori scolastici del Medioevo convengono su questo punto con
S. Tommaso. «Essi affermano quasi concordemente, dice il Cathrein, che al popolo,
nella sua totalita e in via regolare, di fronte ad una oppressione esterna,
insopportabile, & lecito dichiarare guerra al tiranno e in certe circostanze,
detronizzarlo. Il monarca riceve difatti il potere dal popolo, ma a condizione che egli
governi con giustizia e non tirannicamente. Qualora non si mostri fedele agli obblighi
assunti, il popolo, come totalita, puo di nuovo far proprio il potere supremo, dichiarare
la guerra al monarca, cacciarlo o citarlo in giudizio» (9).

In favore di questa tesi I'Hergenroether raccoglie molti passi di scrittori cattolici nella
sua opera La Chiesa cattolica e lo Stato Cristiano (10). Tra questi scrittori merita di
essere ricordato in modo speciale il Suarez, che tratta ampiamente la questione in
parecchi suoi scritti. Il suo pensiero si puo riassumere nel seguente modo:

- «Se un sovrano trasforma il suo potere in tirannide, abusandone in rovina
manifesta dello Stato, puo essere detronizzato, non da un privato, ma dal
popolo, auctoritate publica, in forza del diritto naturale che egli possiede di
difendersi e al quale non ha mai rinunziato» (11).

Nel suo trattato Delle Censure (Dist. 15, rec. 6 prerog. 7) il Suarez aveva sostenuto il
diritto del popolo ad abbattere per modo di legittima difesa un governo scismatico ed
eretico, corruttore della nazione. Gli editori veneziani, durante un contrasto tra la
Repubblica e la Corte Romana, ristamparono il trattato, sopprimendo perd questo
passo.

La Congregazione dell'Indice, spontaneamente, senza essere affatto sollecitata,
interdisse l'edizione come falsa e in pregiudizio del Suarez. Egli scrisse allora, nel
1606, per richiesta di Paolo V, un trattato in tre libri per difendere l'immunita
ecclesiastica. Nel terzo libro, che & consacrato interamente a giustificare I'atto della
Congregazione dell'Indice, nuovamente espone e rinforza la sua dottrina della
legittima difesa popolare, presentandola come intrinsecamente certa. L'opera intera fu
inviata a Paolo V, che rispose con un breve molto laudativo (12).

A queste voci del passato fanno eco le testimonianze di non pochi e autorevoli filosofi
e teologi moderni. Citiamone alcune.

Il Lehmkuhl scrive: «Altro € la ribellione, altro € la resistenza alle leggi ingiuste e alla
loro esecuzione. Se si compie infatti con la legge una violenza evidentemente ingiusta,
resistendo alla legge non si resiste gia all’autorita, ma alla violenza ingiusta. Quando
poi e in quale misura sia permesso di respingere con la forza una violenza
evidentemente ingiusta esercitata in nome e con l'apparato dell’autorita pubblica, cio

11



dipendera dall’esito che si pud sperare e dai mali forse piu grandi che la resistenza
potrebbe attirare sulla nazione» (13).
Il Noldin si esprime in termini quasi identici (14).

Il Génicot riferisce le parole del Lehmkuhl e invoca l'‘autorita di san Tommaso:
«Quando si compie apertamente un’ingiusta oppressione da coloro che tengono il
legittimo potere, abbiamo un caso simile alla violenza dei ladroni, come dice I’Angelico
(Sum Theo II - II g . 69 a. 4)... e percio come ¢ lecito resistere ai ladroni, cosi &
lecito, in tale caso, resistere ai principi malvagi, eccetto il caso di grave scandalo,
potendosi temere da questa resistenza qualche grave disordine» (15) .

Il Cepeda afferma che questa dottrina € «la meglio fondata» e soggiunge:

«In questo caso l'autorita civile, che ha per fine il bene comune, ma che e
adoperata dal tiranno a detrimento della societa, senza che ci sia speranza di
emendamento, viene a trovarsi in collisione con il diritto che ha la societa di
attendere al suo fine. Ora in questa collisione il diritto di tutta la societa deve
prevalere» (16).

Con maggior chiarezza e precisione ragiona il Meyer, a sostegno della tesi, nel
seguente modo: «Come ogni individuo ha un diritto innato di provvedere alla sua
conservazione e per conseguenza di difendersi a mano armata contro la violenza di
un‘ingiusta aggressione, senza tuttavia eccedere la misura che viene legittimata dai
bisogni della difesa, cosi un popolo, costituito in persona morale dalla sua unita
sociale, deve necessariamente essere fornito dalla natura di un simile diritto
essenziale. Il diritto naturale della difesa si estende infatti, senza eccezione ad ogni
creatura ragionevole e per conseguenza a pari 0 a maggior ragione a una personalita
umana collettiva. Percio tutte le volte che un abuso tirannico del potere, non gia
transitorio, ma costante e sistematico, avra ridotto il popolo a un estremo tale che,
manifestamente, ne va ormai di mezzo la sua salvezza, per esempio se si tratta di
scongiurare un pericolo imminente per lo Stato, o dei beni essenziali della nazione e in
prima linea di salvare il tesoro della vera fede da una sicura rovina, allora, per diritto
naturale, ad una simile aggressione, per quanto lo richiedono le cause e le
circostanze, & lecito opporre una resistenza attiva. La Sacra Scrittura ci presenta un
nobile esempio di questo modo di difesa nella storia dei Maccabei» (17).

Sullo stesso principio che vim vi repellere licet insiste il Cathrein: «Non riusciamo a
capire, scrive egli, che cosa si possa ragionevolmente obbiettare contro questa
opinione, supposto che si tratti di resistere ad attentati attuali violenti e possa farsi
senza provocare mali maggiori per la collettivita. Se ogni singolo individuo puo
difendere la propria vita contro un‘aggressione manifestamente ingiusta del principe,
perché cid non dovrebbe essere lecito a tutti? Perché i cittadini non si dovrebbero
unire fra loro per difendersi meglio e opporsi con la violenza all'ingiusta violenza del
tiranno? Il diritto dell’ultimo suddito non € meno sacro del diritto del sovrano: questi
destinato alla difesa dei diritti dei sudditi. Né si dica che il popolo non ha un potere
pubblico e che si arroga la sovranita non spettante a lui, perché per la legittima difesa
contro un assalto attuale, ingiusto - e di questo appunto ed esclusivamente si tratta -
non c’e bisogno di potere pubblico.

E tale dottrina non fa a cozzi con il Sillabo poiché questo condanna soltanto |'opinione
che afferma essere lecito negare capricciosamente ubbidienza al principe legittimo e
ribellarsi a lui. Non ha niente a che fare con questa opinione la dottrina del diritto di
difesa e della semplice resistenza nel caso di necessita estrema» (18).

12



A questo proposito osserva giustamente il Card. Zigliara: «Si resiste non
all’autorita, ma alla violenza; non al diritto, ma all’abuso del diritto; non al
principe, ma all’ingiusto oppressore di un diritto proprio e nell’atto stesso
dell’aggressione» (19).

Né vale opporre che i primi cristiani perseguitati dagli imperatori pagani si lasciarono
martirizzare senza opporre alcuna resistenza. Operando in tal modo essi diedero
certamente un esempio ammirevole di eroica virtu. Ma avevano incontestabilmente
anche il diritto di agire altrimenti e di respingere la violenza con la forza. «Noi
facciamo questione di diritto, osserva il Card. Zigliara, e ci si parla di pazienza. Siamo
d’accordo che si debbano sopportare con pazienza le offese degli uomini; ma la
pazienza non sopprime nel paziente la facolta di rivendicare il proprio diritto e se
guesto vale per i cittadini individualmente considerati, sara per lo meno ugualmente
vero per riguardo alla collettivita» (20).

In base alle autorevoli testimonianze riferite e ad altre, che per brevita omettiamo
(21), ci pare che il diritto della legittima difesa anche con la forza da parte di un
popolo oppresso, in qualche caso estremo, poggi sopra solidissimo fondamento.

Ma risolta la questione in astratto, che cosa dobbiamo dire quando si tratta
della sua applicazione pratica?

I fautori del diritto della resistenza attiva armata sono concordi nel’lammettere che
l'uso del diritto & di un’estrema delicatezza per i gravi turbamenti sociali dai quali e
sempre accompagnato. Percio nel caso particolare I'uso del diritto deve essere
determinato e regolato secondo le norme della prudenza cristiana e della carita bene
ordinata, affinché si mantenga nei limiti della liceita, cioé della ragione e della
giustizia, e non degeneri in ribellione. Questa delimitazione precauzionale dell’uso del
diritto della resistenza attiva armata e tanto piu necessaria perché gli uomini sono
disposti a credersi intollerabilmente oppressi, ad esagerare gli abusi di chi li governa e
a trascendere facilmente alla violenza (22) .

Dai migliori filosofi, giuristi e teologi cattolici, furono quindi stabilite alcune
condizioni, alle quali € necessario che sia sottoposta la difesa popolare per essere
legittima nel suo esercizio. Si possono ridurre a quattro.

Le indichiamo brevemente.

1) La tirannia del potere deve essere costante e abituale e deve avere un carattere di
tale gravita da mettere in pericolo di rovina i beni essenziali di un popolo e di una
nazione, tra i quali tiene il primo posto la Religione.

Un rimedio violento e anormale, qual € quello della resistenza attiva armata, non
potrebbe essere legittimato se non da un dovere di carattere estremo, che si verifica
appunto in una tirannia veramente eccessiva, quando i piu sacrosanti diritti dei sudditi
vengono lesi per abitudine da un principe che si prende giuoco della loro vita, della
loro coscienza e dei loro beni (23).

«Se la tirannide, dice san Tommaso, non €& eccessiva, ma leggera, &€ meglio
sopportarla che non esporsi, abbattendo il tiranno, a pericoli molti e piu gravi della
stessa tirannide» (24).

2) La gravita della situazione sia manifesta e tale venga giudicata, non da persone
private o da una parte qualunque del popolo, ma dalla sua parte maggiore e migliore
per onesta e saggezza, in modo che possa dirsi che la resistenza attiva procede
veramente dalla pubblica autorita e non da un’iniziativa privata.

13



3) Nel tentativo di abbattere un potere tirannico bisogna che vi siano, sempre, a
giudizio di persone competenti, molte probabilita di felice successo. Chi alla leggera
si lanciasse in una simile avventura, commetterebbe evidentemente non solo
una grave imprudenza, ma addirittura un crimine sociale. «Se infatti gli
oppositori del tiranno soccombono, dice san Tommaso, il tiranno provocato infierira
piu aspramente sul popolo» (25).

4) La caduta del governo tirannico non deve infine creare una situazione piu
tragica e piu rovinosa di quella dalla quale si vuole uscire con il ricorso alla
forza. «Anche nel caso, in cui pud essere vinto il tiranno, continua san Tommaso,
seguitano spesso gravissime dissensioni, perché o quando s’insorge contro il tiranno o
dopo averlo rovesciato, venendosi poi all'ordinamento del governo, la moltitudine si
divide facilmente in partiti. Talvolta accade che colui che € incaricato dalla moltitudine
di cacciare il tiranno, abusando della data facolta, fa se stesso tiranno, e per timore
che gli sia fatto quello che egli ha fatto ad altri, opprime i sudditi con mano piu
crudele e li riduce ad una piu dura servitu» (26).

Se queste condizioni rimangono nel campo delle semplici ipotesi e non & possibile
trovare alcun rimedio contro un governo che opprime miseramente un popolo, allora
bisogna, dice san Tommaso, «ricorrere a Dio che ¢ il re universale e che viene in aiuto
opportunamente agli uomini nelle tribolazioni. Egli ha il potere di rendere mansueto il
cuore crudele del tiranno, secondo il detto di Salomone (Prov. 21, 1 ): Il cuore del re
€ nelle mani di Dio; egli lo piega in quella parte che gli piace... Dio puo togliere di
mezzo i tiranni e ridurli a infimo stato... Ma perché il popolo sia meritevole di avere da
Dio questo bene, deve cessare dal peccato, perché in pena del peccato gli empi,
permettendolo Dio, acquistano vigoria» (27).

E il caso estremo da noi supposto, nel quale abbiano luogo tutte le condizioni
enumerate, sara in pratica assai raro, specialmente nelle costituzioni moderne dove in
generale & concessa al popolo una larga cooperazione al governo (28).
«Conseguentemente, osserva il Cathrein, la dottrina esposta non pud essere
denunziata come pericolosa, se non da un maligno o da chi non I'ha considerata in
tutta la sua pienezza» (29).

Tale caso poi sara del tutto impossibile in uno Stato ordinato e ben governato, nel
quale l'autorita dei capi e l'ubbidienza dei sudditi siano concepite secondo i principi
della morale cristiana.

A questo proposito ci sembrano opportune anche per i nostri giorni alcune
osservazioni del Tongiorgi, e percid le trascriviamo come conclusione di questo
articolo.

«Per impedire, dice egli, la tirannide e per reprimerla la via migliore sarebbe questa
che tutte le nazioni e i capi di esse si sottoponessero con patto volontario ad un
supremo consesso di principi, affinché venissero da questo decise le controversie sorte
tra il governo e il popolo; o sarebbe di gran lunga molto meglio che tali controversie
fossero deferite al Maestro supremo e infallibile della verita e della giustizia, che la
divina bonta ha collocato in mezzo alle genti cristiane, rimettendone la decisione al
suo arbitrato pacifico e paterno.

Del resto bisogna ricordare che la tirannide, che consiste nell’abuso del potere, trae
sempre origine o almeno trova esca nella perversione morale della societa.

14



Se tutti i cittadini infatti fossero talmente retti da ricusare con intrepidezza di ubbidire
alle leggi apertamente ingiuste, la tirannia non troverebbe alcun appoggio, e percio o
non vi sarebbe mai alcun tiranno o se qualcuno incominciasse a governare in modo
tirannico, sarebbe ben presto costretto a desistere dal suo proposito. Dal che appare
che ad impedire gli abusi della tirannia giova molto piu I'onesta dei cittadini e la libera
costanza dell'animo nel compiere il proprio dovere che non le difese e i sostegni
artificiali delle costituzioni politiche» (30).

NOTE

1 - Cfr. Civ. Catt., 1944, III, 327-336.
2 - Institutiones iuris naturalis, Pars II, sect. III, lib. I, cap. I, n. 531. Friburgo,
Herder, 1900. Cfr. BALMES, Il Protestantesimo comparato al Cattolicismo, Vol. III. .
3 - Politique tirée de I'Ecriture sainte, VI, art. 2 propos. 6.
4 - Jus liberae monarchiae, citato dal SORTAIS, Traité de Philosophie, Vol. II , p. 289,
n. 106. Paris, Lethielleux, 1923.
5 - IMAURICE DE LA TAILLE, En face du pouvoir, «L'actitude des Catholiques en face
de la violence légale», p. 156, Tours, Alfred Cattler, 1910.
6 - FREPPEL, Tertulliano, Vol. I, lezione 8*.
7 - Questioni religiose, morali e sociali, Vol. II, «L'ubbidienza dei cattolici alle potesta
terrene», p. 252. Roma, Desclée, 1903. Raccomandazioni simili a quelle di Leone XIII
erano gia state fatte nell'Enciclica Mirari (15 ag. 1832) da Gregorio XVI. Cfr. MEYER,
1.c.,p. 529.
8 - Sum. Theol. Il - II, q. 42, art. 2. Cfr. II - II, q. 69, art. 4, eI - II, q. 94, art. 4.
Si aggiunga quello che si dice nell'opuscolo De Regimine principum ( lib. I cap. 6). Le
diverse testimonianze dell'Angelico si possono vedere raccolte dal BALMES nelle Note
al cap. 51 dell'opera citata.
9 - Filosofia Morale, Vol. II , 740. Firenze, Libreria Editrice Fiorentina, 1920. «Pater
familias, scrive il BELLARMINO, «Etiamsi pessimus sit, nunquam potest a familia
iudicari et expelli, sicut potest rex, quando degenerat in tyrannum». (Controv. II, c.
16). Cfr. De Romano Pontefice, 1. 5, cap. 7. Lo stesso press'a poco dice il BANEZ ( De
iustitia et iure, g. 61. a. 3 ) e il CAIETANUS (in 2-2, 42, 2).
10 - Vol. 2, Dissertazione XIV, «L'origine del potere e il diritto di resistenza». Parma,
Fiaccadori, 1878.
11 - Disputatio XIII, De Bello, sect. 8, prop. 2. Cfr. Defensio fidei, 1. III, c. 3: lib. 1V,
cap. 1V, parag. 5 e 6.
12 - DE SCORRAILLE, Francois Suarez, Vol. II, p. 120-126, Paris, Lethielleux, 1911. E'
riportato per disteso il Breve di Paolo V. Cfr. MALON, Opuscula sex inedita Fr. Suarez,
Paris, Demichelis, 1859. Nella prefazione I'A. accenna a questo episodio.
13 - Theologia moralis, Vol. I, n. 953 p. 532. Volgarmente si da spesso il nome di
ribellione a qualunque resistenza anche difensiva contro la legittima potesta. Nel suo
stretto significato invece la ribellione € il sovvertimento violento dell'ordine pubblico
giuridicamente esistente (CATHREIN, Fil . Mor. II , p. 756); € la violenza usata dai
sudditi contro il principe legittimo per deporlo o per indurlo a mutare la costituzione o
a concedere pubblici favori (MEYER, 1. ¢, p. 509, n. 522). Ha quindi sempre ragione
non di difesa, ma di offesa. Non deve quindi essere confusa con ogni resistenza attiva
difensiva.
14 - De praeceptis, n. 310 dell'Edizione XXVI curata dallo SCHMITT S. 1., 1939.
15 - Theologia Moralis, Vol. I, n. 357. Bruxelles, Dewit, Editio sexta, 1909.
16 - RODRIGUEZ De Cepeda, Eléments de droit naturel, pp. 539-540. Paris, Retaux
Bray, Libraire Editeur, 1890.

15



17 - Institutiones iuris naturalis, 1. c., pp . 531-532.

18 - Filos. Mor. 1. c. Vol. II , p. 744. La stessa risposta viene data dagli autori ad altri
documenti pontifici, dove si condanna soltanto la ribellione o viene raccomandata la
rassegnazione per motivi di prudenza o per ragioni di particolari circostanze (Cfr.
MEYER, 1. c. , n. 533: Notanda ad solvendas difficultates).

19 - Summa Philosophica, Vol. III, 1. II, cap. III, art. 7, n. 55. Secondo lo Schiffini, in
quest'affare il popolo procede non iure punitionis, ma iure defensionis. Nella
resistenza attiva «non opus est iurisdictione nulla, sed sufficere videtur ius propriae
conservationis, quod ut individuis, sic etiam societati competit quodque certe
praevalet iuri existenti in talibus tyrannis ad possessionem auctoritatis» ( Fil. Mor. II,
n. 474).

20 - Summa Phil. 1. c. p. 297. Una simile risposta da pure I'Hergenréther : «Ma, dira
qualcuno, i sudditi cristiani non dovrebbero lasciarsi mettere a morte anziché fare
resistenza, anche quando fossero assai forti per farla? Questo & un affare di
perfezione cristiana, non un dovere d’incondizionata rinunzia a tale resistenza.... Vi
sono due modi di difendere la religione: primo, al modo di Eleazaro con il martirio (II
Mach. VI, 18-31 ): secondo, al modo di Matatia (I Mach. II, 1-11), il quale si levo con
i suoi a lottare contro I'oppressione pagana. Cio che fu lecito ai Maccabei nell'Antico
Testamento secondo la legge naturale, deve essere lecito, in circostanze uguali, anche
nel Nuovo Testamento» (La Chiesa Cattolica e lo Stato cristiano, Vol. III, 1. c.,
Dissertazione XIV, n. 12).

21 - Civ. Catt., Serie V, Vol. 8, pp. 28-29. Notevoli sono a questo riguardo le istruzioni
impartite da Pio XI all'Episcopato Messicano durante la persecuzione del Governo
contro la Chiesa. (Firmissimam constantiam, 28 marzo 1937).

22 - BALMES, 1. c., cap. LVL.

23 - Questo vale anche nel caso in cui «il principe» sia il popolo stesso, sotto un
regime democratico. La tirannia infatti esercitata dal popolo o a nome del popolo, e
spesso piu oppressiva e spaventosa di quella esercitata da un sovrano in regime
monarchico.

24 - De Regim. Princ., 1. I, cap. 5.

25 - De Regim. Princ., 1. c.

26 - De Regim. Princ. 1. c.

27 - De Regim. Princ., 1. I, cap. 6.

28 - Il caso non e tuttavia impossibile nemmeno ai nostri giorni. Lo suppone Pio XI
nella Lettera Apostolica all'Episcopato Messicano, nella quale si tracciano le norme che
debbono regolare I'azione collettiva dei cittadini contro la tirannia del loro governo.
(Cfr. Civ. Catt., 1937. 1II, 314).

29 - Filosofia Morale, 11, p. 744.

30 - SALVATORE TONGIORGI, Institutiones Philosophiae Moralis in compendium
redactae, n. 471. Roma, Ex Typografia Romana, 1882.

5k kK >k K >k >k >k >k Xk

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/
CANALE TELEGRAM: https://t.me/cooperatoresveritatis
Youtube dirette: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos

16


https://cooperatores-veritatis.org/
https://t.me/cooperatoresveritatis
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos

