Santa Teresa di Gesu
Dottore della Chiesa

CAMMINO
D |
PERFEZIONE

! Copiato dalla decima ristampa — POSTULAZIONE GENERALE O. C. D. — ROMA 1997.



PREFAZIONE

Lo scopo principale della Santa in questo libro fu di affezionare le figlie alla pratica
dell’orazione.

Aveva gia scritto il volume della sua vita, e in esso, come si € visto, aveva consa-
crato all’orazione vari capitoli. Ma per ragioni di umilta non voleva che il libro fosse
consegnato alle religiose se non dopo la sua morte. Quelle intanto non cessavano
d’importunarla per dar loro qualche insegnamento pratico e facile su quell’orazione di
cui la sentivano parlare tanto spesso e con tanto entusiasmo. Forse la Santa esitava,
ed esse allora interposero l'autorita del suo confessore, P. Domenico Bafez, dei Do-
menicani, che gliene diede il comando, a cui ella umilmente si sottomise, regalando
alle anime questo altro suo scritto non meno fruttuoso del primo.

Oltre che dell’orazione in sé, parla del modo con cui prepararsi - sempre che Dio lo
voglia - ai vari gradi della vita mistica, per cui questo libro puo considerarsi, e giusta-
mente, come una prefazione a quello che verra dopo, intitolato Castello interiore, do-
ve parlera dell’orazione nelle sue manifestazioni piu sublimi. Lo chiama Cammino di
perfezione; ed ella infatti, adagio adagio, come per una strada di cui scopre gli ostaco-
li e mostra le scorciatoie, conduce le anime alla fonte dell’acqua viva, che é la perfe-
zione dell’'orazione.

Nei primi capitoli divampa l'ardore apostolico dell’antica fanciulla missionaria. Dice
il motivo per cui volle che il suo primo monastero fosse fondato in tanta austerita: per
riparare, cioe, con la preghiera e il sacrificio i disastri dell’eresia che infuriava in Fran-
cia. E scongiura le sue figlie a non mai desistere di pregare e a mantenersi nella po-
verta e nelle austerita abbracciate.

Saranno anime apostoliche se saranno anime di orazione; ma per essere anime di
orazione dovranno coltivare I'amore vicendevole che sopprime tante cause di disgusti
e di conseguenti inquietudini, il distacco da ogni cosa creata che favorisce il raccogli-
mento, e la vera umilta che attira nell’anima il Signore.

Ma quale specie di orazione dovranno esse praticare? Le grandi vie dei mistici non
sono per tutti: pochi sono coloro che le battono. Percio la Santa non vorra pronunciar-
ne neppure il nome. Per essere intesa da tutti, si indugera di preferenza sulla preghie-
ra vocale, parlando del modo di praticarla e dicendo i vantaggi che ne derivano quan-
do sia fatta a dovere.

Le formule di detta orazione non devono essere molte, per non correre il pericolo di
recitarle in fretta e senza attenzione. Basterebbe solo il Padre Nostro, la preghiera in-
segnata dalla stessa divina Sapienza, che si adatta a tutte le circostanze della vita,
tanto spirituale che temporale. La Santa vuole che le sue figlie la preferiscano a tutte
le altre preghiere, e per facilitarne una recita piu devota e fruttuosa, si ferma con
compiacenza a svelarne i segreti. Si tratta di una spiegazione originale che si stacca
dall'interpretazione comune: per essa il cielo, abitazione del Padre, € I'anima umana;
il regno di Dio, l'orazione di raccoglimento e di unione; il pane nostro, la SS. Eucari-
stia; il male da cui prega di andar libera, il pericolo che si ha, vivendo, di offendere
Iddio, per cui lo supplica con termini commoventi a toglierla alla vita.

La familiarita é il carattere che distingue questo libro. Lo dirige alle sue figlie, e ne
ha sempre il nome sulle labbra. Abbonda di particolari circa la loro vita di ogni giorno
e, profonda conoscitrice della psicologia femminile, ha degli squarci divertentissimi.
Ricca di immagini e di paragoni, di slanci e di preghiere, si rende molto varia e natura-
le.

Il Cammino di perfezione ebbe due redazioni. La prima, che si conserva nella bi-
blioteca dell’Escorial, detta percio escorialense, € del 1566, la seconda segui immedia-
tamente, con molta probabilita lo stesso anni 1566, e si trova nel monastero delle
Carmelitane Scalze di Valladolid.



La ragione di questa doppia redazione in cosi breve tempo sta nel fatto che la pri-
ma non venne approvata dal teologo censore domenicano P. Garcia de Toledo, il quale
cancelld numerosi brani dell’autografo escorialense.

Noi, pur traducendo l'autografo valisolitano, riporteremo in calce, volta per volta, i
punti principali in cui quello escorialense se ne distacca.

Oltre i due autografi, il Cammino di perfezione conta tre copie, rivedute e corrette
dalla stessa Autrice. Quella di Salamanca terminata nel 1571 e che ha alcune lacune.
La copia di Madrid, esaminata e approvata dal P. Garcia de Toledo, domenicano, e dal
dott. Ortiz. E infine quella di Toledo, inviata dalla Santa all’Arcivescovo di Evora, don
Teutonio de Braganza, che nel 1583 ne doveva curare la stampa.

S. Teresa che amava molto di essere approvata dai dotti, vide con piacere la stima
di cui essi circondavano il suo libro e, come narra il suo biografo Yepes, non rifiuto
I’elogio di chi I'ebbe a paragonare con la Sacra Scrittura. Lei stessa, del resto, dice
chiaramente in piu d’un punto, che se nel suo libro vi é qualcosa di buono, é tutto per
l'intervento di Dio, tanto vero che, giunta alla fine, e bramando di aggiungere qualche
altro capitolo, non sa come né dove aiutarsi, perché Dio, volendo che termini, le nega
la sua luce. Terminiamo anche noi, ringraziando sentitamente il Signore per aver volu-
to, mediante la sua serva S. Teresa di Gesu, illuminare le nostre anime e far conosce-
re i mezzi piu facili per arrivare alla perfezione.

P. Egidio di Gesu



LIBRO CHIAMATO
CAMMINO DI PERFEZIONE
COMPOSTO DA
TERESA DI GESU

RELIGIOSA DELL'ORDINE
DI NOSTRA SIGNORA DEL CARMELO
E DIRETTO
ALLE MONACHE SCALZE DI DETTO ORDINE
CHE OSSERVANO LA REGOLA PRIMITIVA®

! Come appare dall’autografo di Valladolid, questo titolo fu apposto dalla stessa Santa. In una lettera a suo fratello
Lorenzo chiama questo libro: Esplicazione del Pater noster.

4



ARGOMENTO GENERALE DEL LIBRO

JHS

Questo libro contiene gli avvisi e i consigli che Teresa di Gesu impartisce alle con-
sorelle religiose sue figlie dei monasteri della Regola di nostra Signora del Carmine, da
lei fondati con Il'aiuto di Dio e della gloriosa Vergine sua Madre. Lo indirizza partico-
larmente alle sorelle del monastero di Avila, sua prima fondazione, di cui era priora
quando lo compose.?

PROTESTA

In tutto quello che dird mi sottometto a quanto insegna la S. Madre Chiesa Roma-
na. Se vi fosse qualche cosa di non conforme ai suoi insegnamenti, sara perché io non
me ne intendo. Prego, per amor di Dio, i teologi che lo leggeranno di esaminarlo at-
tentamente e di correggere gli errori che in cio vi fossero e i molti altri di diversa na-
tura. Se vi € qualche cosa di buono, sia detto a onore e a gloria della santissima Ma-
dre di Dio, nostra Signora e Patrona, di cui porto I'abito, malgrado la mia somma in-
degnita.?

* A questo punto P. Bafiez scrisse di suo pugno:

« Ho letto questo libro, ne ho scritto in fine quel che penso, e vi ho apposto la mia firma ».

Ed ecco cio che ha scritto:

« Ho letto con attenzione questo libro: contiene gli avvisi e i consigli che la Madre Teresa di Gesu, fondatrice dei
monasteri delle Carmelitane Scalze, impartisce alle sue figlie. Non ho trovato nulla che mi ripugni quanto a bonta e
santita di dottrina. Molto, anzi, quasi tutto non fa che eccitare a virtu, specialmente alla preghiera vocale, alla mentale
e alla contemplazione. Da avvisi importantissimi sui pericoli che s’incontrano sul cammino della vita contemplativa;
incoraggia gli incipienti e infonde un po’ di timore a coloro che credono di essere gia innanzi. Il suo stile é spoglio di
ogni umano artifizio: non é l'intelligenza che espone cio che conosce per letture, studi o sante conversazioni, ma ¢ il
cuore che manifesta ingenuamente cio che sente per esperienza.

«Scrive con unzione, e cio che scrive trascina, come vedra per esperienza chi leggera con attenzione. Credo che la
diffusione di questo libro fara molto bene, specialmente alle monache, di qualunque Ordine siano. E’ una donna che
parla per esperienza personale, e il suo esempio incoraggera le donne a mostrarsi virili in virtu, piu ancora che non gli
scritti di un uomo dotto, per santo che sia.

« Ho fatto io stesso qualche correzione tra riga e riga e in margine. Vi sono delle cancellature, alcune fatte dalla
stessa autrice ed altre dovute a frasi oscure o a inutili ripetizioni. Al capitolo 31 ho spiegato cio che s’intende per cose
soprannaturali nei movimenti e nella quiete dello spirito.

« Tale ¢ il mio parere su questo scritto, e percio lo firmo col mio nome » (P. Bafiez si € poi dimenticato di firmare).

* Questa protesta fu dettata dalla stessa Santa quando si trattd di stampare il libro. Si trova riportata anche nel codi-
ce di Toledo, scritta per mano della M. Anna di S. Pietro.



PROLOGO

1 - Le sorelle di questo monastero di S. Giuseppe, avendo saputo che il P. Presen-
tato fra Domenico Bafiez dell’ordine del glorioso S. Domenico, attualmente mio con-
fessore, mi aveva permesso di scrivere alcune cose di orazione, nelle quali potei al-
quanto riuscire per averne trattato con varie persone sante e spirituali, mi hanno tan-
to importunata a dirne qualcosa anche a loro, che mi sono decisa di contentarle. Per il
grande amore che mi portano, leggeranno piu volentieri un mio scritto, benché mal
fatto e imperfetto, che non quello di tanti sapienti che sanno maneggiare la penna.
Confido intanto nelle loro preghiere. Puo darsi che in grazia loro Iddio si degni accor-
darmi di dire qualche cosa che piu convenga al modo e al genere di vita che si tiene in
guesta casa. Se il mio lavoro non sara ben fatto, il P. Presentato, che dovra rivederlo,
lo correggera o lo gettera sul fuoco. E cosi nell’arrendermi a queste serve di Dio non
perdero nulla, vedendo esse quello che so fare quando Sua Maesta non mi aiuta.

2 - Mio scopo & d’indicare alcuni rimedi a certe piccole tentazioni che il demonio
suol suscitare, delle quali, per essere tanto piccole, alle volte non si fa conto. Parlero
inoltre di alcuni altri argomenti, secondo che mi verranno ispirati dal Signore, o si pre-
senteranno alla mia mente.

Non sapendo ancora cosa dire, parlero certo senza ordine. Ed &€ bene che sia cosi,
essendo appunto fuori ordine che mi accinga io a questo lavoro. Il Signore ponga le
sue mani in tutto quello che diro, affinché sia conforme al suo santo volere. Questa e
sempre stata la mia brama, malgrado che le opere siano difettose al par di me.

3 - Conosco che non mi manca né I'amore, né il desiderio di far di tutto perché le
anime delle mie sorelle progrediscano nel servizio di Dio. E questo mio amore, con-
giunto all’'esperienza che mi deriva dall’eta e dalla conoscenza di alcuni monasteri, mi
potra forse aiutare per riuscire in queste piccole cose meglio degli stessi dotti, i quali,
avendo tutt’altre occupazioni ed essendo uomini forti, non fanno tanto conto di certe
minuzie che non sembrano importanti, mentre a noi donne, che siamo deboli, ogni co-
sa puo nuocere. Il demonio inoltre, vedendo che per far danno a monache di cosi
stretta clausura gli occorrono armi non comuni, escogita a loro danno un’infinita di
sottigliezze. Nella mia miseria, io mi sono difesa assai male, € non vorrei che le mie
sorelle mi imitassero. Avverto intanto che non dird nulla che non sia da me ben cono-
sciuto, sia per esperienza personale, che per averlo osservato in altre anime.*

4 - Pochi giorni or sono, mi han comandato di scrivere una relazione della mia vita,
e in essa ho pure trattato di certe cose di orazione. Puo darsi che il mio confessore
non permetta che voi la vediate, e per questo ripeterd qui alcuni punti gia trattati in
quello scritto, con I'aggiunta di quelle altre osservazioni che mi parranno piu opportu-
ne.

Il Signore, come I’'ho pregato, si degni di mettervi le mani e di dirigere ogni cosa
alla sua maggior gloria! Amen.

4 . . . . .. . . . 5 .
Il manoscritto escorialense aggiunge: « o di cui il Signore mi abbia data conoscenza nell orazione ».

6



CAPITOLO 1

Motivo che mi mosse a fondare questo monastero con tanto rigore di vita.

1 - I motivi che m’indussero a fondare questa casa furono gia da me esposti nel li-
bro di cui ho parlato,’! dove ho pure raccontato alcuni favori straordinari con il quale il
Signore mi fece conoscere che vi sarebbe stato molto servito.

Da principio non era mia intenzione stabilirvi tanto rigore, e nemmeno di fondarla
senza rendite. Anzi, avrei voluto che non vi mancasse nulla. Ero tanto debole e imper-
fettal... Tuttavia non intendevo di blandire la natura: le mie intenzioni erano buone.

2 - Ma verso quel tempo ebbi notizia dei danni e delle stragi che i luterani facevano
in Francia e dell'incremento che andava prendendo questa setta malaugurata.?

Ne provai una gran pena, e quasi fossi o potessi qualche cosa, mi lamentai con il
Signore, supplicandolo di por rimedio a tanto male. Mi pareva che pur di salvare
un’anima sola delle molte che la si perdevano, avrei sacrificata mille volte la vita. Ma
vedendomi donna e tanto misera, impossibilitata a cid che per la gloria di Dio avrei
voluto, desideravo grandemente - e lo desidero tuttora - che avendo il Signore tanti
nemici e cosi pochi amici, questi almeno gli fossero devoti. E cosi venni alla determi-
nazione di fare il poco che dipendeva da me: osservare i consigli evangelici con ogni
possibile perfezione, e procurare che facessero altrettanto le poche religiose di questa
casa.

Confidando nella bonta di Dio che non lascia di aiutare chi rinuncia a tutto per
amor suo, pensando che essendo tali le mie compagne quali me le ero raffigurate nei
miei desideri, le loro virtu avrebbero nascosto i miei difetti, e cosi avrei potuto conten-
tare Iddio almeno in qualche cosa. Pregando poi per i difensori della Chiesa, per i pre-
dicatori e per i dotti che la sostengono, avremmo fatto del nostro meglio per aiutare
guesto mio dolce Signore cosi indegnamente perseguitato da coloro che Egli ha tanto
beneficato. - Sembra che questi traditori lo vogliano crocifiggere un’altra volta, non
lasciandogli luogo ove posare la testa.

3 - Non posso fissarmi in questo spettacolo, o mio Redentore, senza sentirmi spez-
zare il cuore! Che € mai questo dei cristiani di oggi? Possibile che a perseguitarvi siano
sempre coloro che vi sono piu obbligati?, perché scelti da Voi come vostri amici, a cui
compartite le vostre grazie piu belle, in mezzo a cui vivete, a cui vi comunicate con i
sacramenti? Non sono ancora contenti di cid che patiste per loro?

4 - Per certo,Signor mio, non & nulla oggi abbandonare il mondo. Se con Voi esso
si mostra cosi infedele, che potremmo aspettarci noi? Forse che meritiamo di essere
trattati con maggior riguardo? Forse che gli abbiamo fatto maggiori benefici per esse-
re da lui mantenuti nella sua amicizia? Cos’é questo, dunque? Che ci aspetteremo da
lui, noi che per bonta di Dio ci siamo ormai tolte alla peste di quella compagnia mal-
vagia, che & gia in potere del demonio? Oh, il castigo che si sono preparati con le loro
mani! E con quanta giustizia avranno a premio dei loro piaceri il fuoco inestinguibile
dell'inferno! Ma... peggio per loro!...

Certo che la perdita di tante anime mi spezza il cuore: ma del male fatto ormai non
mi angustio tanto. Vorrei almeno che il numero dei reprobi non andasse aumentando.

' Quello della sua « Vita ».
2 Al tempo della fondazione di S. Giuseppe di Avila - 1562 - reggeva la Francia Carlo IX, il cui regno fu appunto
funestato dalle cosi dette « Guerre di religione » che culminarono nella famosa strage di S. Bartolomeo (1572).

7



5 - Mie sorelle in Cristo, unitevi con me nel domandare a Dio questa grazia. Per
qguesto Egli vi ha qui raccolte: questa € la vera vocazione, queste le vostre incomben-
ze e le brame vostre, questo il soggetto delle vostre lacrime e delle vostre preghiere.

No, sorelle mie, i nostri affari non sono quelli del mondo! Quando vengono a rac-
comandarci di pregare perché Sua Maesta conceda rendite e denari, io me ne rido e
affliggo, e vorrei che molte di quelle persone domandassero piuttosto di calpestare
ogni cosa. Certo che le loro intenzioni sono buone; e la vista della loro pieta ci deve
portare a contentarle. Ma io sono persuasa che in queste cose Dio non mi ascolti mai.
Tutto il mondo & in fiamme; gli empi, per cosi dire, anelano a condannare ancora Ge-
su Cristo, sollevano contro di Lui un’infinita di calunnie e si adoperano in mille modi
per distruggere la sua Chiesa; e noi dovremmo sprecare il tempo nel domandare cose,
che se venissero esaudite, potrebbero impedire a qualche anima di entrare in cielo?
No, sorelle mie, non & questo il tempo da sciupare in domande di cosi poca importan-
zal

6 - Se i0o non considerassi la debolezza umana che si consola nel vedersi aiutata
nei suoi bisogni, e che noi dobbiamo pure aiutare per quanto possiamo, sarei ben feli-
ce di far a tutti sapere che non sono queste le cose per le quali si ha da pregare Iddio
con tanto ardore.



CAPITOLO 2

Si tratta del disprezzo delle comodita corporali e del bene che si ha nella poverta reli-
giosa.

1 - Non pensate, sorelle mie, che per non curarvi di piacere al mondo, dobbiate
mancare del necessario: ve l'assicuro io. Guai a voi, invece, se cercaste di procurarve-
lo con artifizi umani! Morreste di fame, e giustamente.

Tenete gli occhi sul vostro Sposo: € Lui che vi deve mantenere; se Egli & contento
di voi, vi daranno da mangiare, loro malgrado, fin coloro che vi sono meno affezionati,
come l'esperienza vi ha gia fatto vedere. Che se per questo dovreste morire di fame,
benedette le monache di S. Giuseppe!’

Non dimentichiamolo mai, per amor di Dio! Avendo rinunziato ad aver rendite, ri-
nunziate pure a qualsiasi preoccupazione per il necessario della vita, altrimenti an-
drebbe tutto perduto. Coloro che per volonta di Dio devono avere tali cure, le abbiano
pure: € cosa giusta, e cosi vuole la loro vocazione; ma per noi, sorelle, sarebbe una
pazzia.

2 - Pensare a cio che gli altri godono, secondo me, & un preoccuparsi senza ragione
dei beni altrui: e state intanto sicure che non per questo gli altri muteranno di parere,
inducendosi a farvi elemosina. Lasciate questa cura a Colui che solo sa mutare i cuori,
ed & padrone delle ricchezze e di chi le possiede. Siamo venute qui per ubbidire alla
sua chiamata; le sue parole sono veraci: mancheranno i cieli e la terra, ma esse non
mancheranno mai. Non manchiamogli noi, e il necessario non ci fara mai difetto. Se
qualche volta ci manchera, sara per il nostro maggior bene, a quella guisa che per un
maggior aumento di gloria mediante il martirio mancava ai santi la vita, quando veni-
vano uccisi per la fede di Cristo. E non sarebbe forse un bel cambio finirla una buona
volta con le miserie di questo mondo, per andar a godere, in pienezza, le gioie eterne
dei cieli?

3 - Quest'avviso, sorelle, &€ molto importante, e lo metto qui affinché lo ricordiate
anche dopo la mia morte. Finché io sard in vita, non cessero di ricordarvelo, cono-
scendo per esperienza il gran bene che ne deriva. Meno possediamo e meno abbiamo
da preoccuparci. Quanto a me - e il Signore lo sa - mi pare di aver maggior pena
guando le elemosine abbondano che non quando ci mancano. E non so se cio dipenda
dall’aver veduto altre volte che il Signore ci viene subito in aiuto.

Agire altrimenti, farci vedere povere ed esserlo soltanto nell’esterno, non nello spi-
rito, sarebbe un ingannare il mondo. Ne avrei scrupolo di coscienza, come suol dirsi,
sembrando allora delle ricche che chiedono elemosina. Ma piaccia a Dio che cid non
avvenga! Dove allignano queste cure esagerate per avere elemosine, € facile che, un
giorno o l'altro, se ne contragga l'abitudine, sino ad andare a chiedere quello di cui
non si ha bisogno a chi forse ha piu bisogno di noi. I benefattori, nonché perdere, ne
guadagneranno, ma non noi di sicuro. Iddio ce ne liberi, figliuole mie! Se cid dovesse
accadere, bramerei piuttosto che aveste rendite.

4 - Di questo, dunque non preoccupatevi affatto. Ve lo chiedo in elemosina, per
amor di Dio. Quando la piu giovane tra voi scoprisse in monastero una simile tenden-
za, alzi le sue grida al Signore, e prevenendone umilmente la Superiora, le dica che
sbaglia strada, e che di questo passo si va, a poco a poco, alla completa rovina della
vera poverta.

Vi assicuro che le vostre preghiere gli saranno allora molto care; e in tal modo raggiungeremo lo scopo che qui
ci siamo prefisso. (Man. Escorialense).



Confido nel Signore che questo non avverra mai, e che mai Iddio abbandonera le
sue serve. Il presente scritto che mi avete chiesto servira, se non altro, a ricordarvelo
sempre.

5 - Credetemi, figliuole mie! Dei tesori racchiusi nella santa poverta, per vostro be-
ne il Signore mi ha fatto intendere qualche cosa, e se ne convinceranno tra voi anche
guelle che ne faranno esperienza. Ma non credo mai come me, perché fino allora non
solamente non ero povera di spirito come per la mia professione dovevo essere, ma
ne ero piuttosto sciocca.

La poverta & un bene che racchiude in sé ogni bene,? conferisce un dominio univer-
sale e ci rende padroni di tutti i beni della terra, perché ce li fa disprezzare. Che
m’importa, infatti, dei re e dei signori, se non so che farmi delle loro ricchezze, se per
contentarli mi puo avvenire di offendere, anche in poco, il mio Dio? Che m’interessano
i loro onori, se sono convinta che il pilt grande onore per un povero sia di essere tale
veramente?

6 - Gli onori, secondo me, vanno sempre d‘accordo con le ricchezze: chi desidera
gli onori non aborrisce le ricchezze, mentre chi aborrisce le ricchezze poco si cura de-
gli onori.

Avvertasi bene questa cosa, perché la bramosia degli onori porta sempre con sé
qualche attacco a rendite e a denari. Sarebbe, infatti, assai strano trovare un povero
onorato dal mondo! Anche se fosse degno di ogni onore, sarebbe sempre tenuto in
poco conto. Ma la vera poverta, quella che si abbraccia per amore di Dio, porta con sé
un’onorabilita cosi grande che s’impone a tutti, perché non si cura d‘altro che di piace-
re a Dio. E’ cosa certa, intanto, da me stessa constatata, che quando non si ha biso-
gno di nessuno, si hanno in cambio molti amici.

7 - Su questa virtlu si & scritto molto, e siccome io non so comprenderne
I’eccellenza e tanto meno dichiararla, cosi, per non offenderla col volerla esaltare, non
dird piu nulla. Ho detto soltanto quello che ho veduto per esperienza, e confesso di
averlo fatto senza accorgermi, tanto d’avvedermene solo ora. Ma cid che ho detto sia
detto.

La santa poverta € la nostra insegna, stimata ed osservata dai nostri santi padri fin
dai primordi dell’'Ordine. Mi fu assicurato da chi conosce bene la storia, che essi non
conservavano nulla da un giorno per l'altro. E giacché ora non si pratica piu con tanta
perfezione nell’esterno, procuriamo almeno, per amore di Dio, di osservarla perfetta-
mente nel nostro interno. Non dobbiamo vivere che due ore, e poi un premio senza fi-
ne! Ma € sempre un gran premio, anche solo per osservare il consiglio del Signore,
seguire almeno in qualche cosa Sua Divina Maesta.

8 - La poverta dev’essere il motto della nostra bandiera, e dobbiamo osservarla
dovunque: nella casa, nelle vesti, nelle parole e molto piu nel pensiero. Finché vi at-
terrete a questa regola, siate sicure che, con l'aiuto di Dio, la perfezione di questa ca-
sa non verra mai meno. Diceva S. Chiara che forti mura sono quelle della poverta; e
di poverta e umilta voleva recinti i suoi monasteri. Se la poverta &€ bene osservata,
I'onore del monastero, non meno di tutto il resto, rimane meglio custodito che non
negli edifici sontuosi.

2 ..e molti di quelli, a mio parere, che sono delle altre virti. Non laffermo assolutamente, perché, non conoscendo
il valore di ciascuna virtu in particolare, non voglio parlare di cio che non so. Ma credo che la virtu della poverta ne
abbracci molte altre. (Man. Escorialense)

10



Quanto alla sontuosita degli edifici, vi scongiuro di guardarvene per I'amor di Dio e
per il sangue di suo Figlio. Se lo potessi dire in buona coscienza, tali edifici crollino il
giorno stesso in cui li doveste costruire.’

9 - Mi pare molto sconveniente fabbricare grandi case con il denaro dei poveri! Il
Signore non lo permetta mai! Il vostro monastero sia piccolo e modesto. Imitiamo al-
meno in qualche cosa il nostro Re, che ebbe per casa la capanna di Bethlem dove
nacque, e la croce su cui mori. Non erano certo abitazioni da doversi stare in delizia!
Quelli che innalzano vaste case avranno i loro buoni motivi, e le loro intenzioni saran-
no sante; ma per tredici poverella il piu piccolo cantuccio € sufficiente. Se per ragione
della stretta clausura potrete avere un giardino e in esso costruirete dei romitori ove
ritirarvi in orazione, ciod sia alla buon’ora, perché questo serve al raccoglimento e alla
devozione; ma Dio vi liberi da edifici e dimore spaziose e da curiose ornamentazioni!
Ricordatevi sempre che al giorno del giudizio dovra tutto cadere: e chi sa se quel gior-
Nno non sia vicino!

10 - Sarebbe strano che in quel giorno la casa di tredici poverella facesse tanto
rumore nel cadere! I veri poveri non fanno rumore! Gente senza rumore devono esse-
re i poveri, se vogliono eccitare compassione.

Quale invece la vostra gioia se vedeste allora qualcuno andar libero dall’inferno per
I'elemosina a voi fatta! Tutto & possibile, tanto piu che voi siete molto obbligate a pre-
gare senza fine per coloro che vi danno da vivere. Benché ci venga tutto da Dio, Egli
esige che ci mostriamo riconoscenti anche a coloro per cui mezzo Egli ci sovviene. E
badate che in questo non vi sia negligenzal!

Mi sono talmente allontanata dal mio soggetto, che non mi ricordo nemmeno di
guanto ho cominciato a dire. Credo che cosi abbia voluto il Signore, perché io non
pensavo certo di scrivere quello che ho scritto. Sua Maesta ci sorregga con la sua ma-
no, affinché fra noi non venga mai meno quella perfezione di poverta che ora profes-
siamo! Amen.

...e vi seppelliscano. Anzi, ne preghero il Signore, se in buona coscienza lo posso fare. (Man. Escorialense).

11



CAPITOLO 3

Continua l'argomento del primo capitolo, ed esorta le sorelle a pregare Iddio per i di-
fensori della Chiesa - Termina con una esclamazione.

1 - Ritorno al fine principale per cui il Signore ci ha raccolte in questa casa, dove &
mio vivo desiderio che facciamo qualche cosa per contentare Sua Maesta. Vedo che il
male &€ molto grande, e scorgendo insieme che le forze umane sono incapaci contro
questo incendio di eresia che si va estendendo di giorno in giorno,'mi & parso bene ri-
correre agli stessi espedienti che si usano in tempo di guerra. Quando il nemico e en-
trato in una regione, il principe di quella, vedendosi pressato da ogni parte, si ritira in
una citta che ha cura di ben fortificare, e di la si slancia di quando in quando sul nemi-
co. E siccome non conduce all’assalto che soldati valorosi, fa pit con essi che non con
un gran numero di codardi, e ottiene spesso rivincita. Se poi non vince, neppure soc-
combe, e se non vi sono traditori, non capitolera che per la fame. Per noi invece, non
varra neppur questa: moriremo, ma non ci arrenderemo mai.

2 - Ma perché ho detto questo? Solo per farvi intendere, sorelle, che dobbiamo
pregare senza fine perché dei buoni cristiani non stan chiusi nella fortezza, nessuno
passi al nemico, e perché il Signore santifichi i capitani della fortezza e della citta, che
sono i predicatori e i teologi; e siccome la maggior parte di essi appartiene agli Ordini
religiosi, pregare affinché raggiungano la perfezione del loro stato. E’ questo che piu
importa, perché il braccio che ci deve salvare non & il secolare ma |'ecclesiastico.? E
giacché noi non siamo cosi forti da difendere il nostro Re con quei mezzi, procuriamo
almeno di essere forti nelle nostre preghiere, per aiutare questi servi di Dio, che con
tanti sforzi e sudori si sono agguerriti di scienza e buona vita, e ora si affaticano per
difendere il Signore.

3 - Potete forse domandarmi perché insisto tanto su questo punto e perché dob-
biamo aiutare coloro che sono migliori di noi. Ve lo voglio dire: perché credo che non
conosciate bene quanto siete obbligate a Dio per avervi chiamate in questa casa, dove
potete vivere in grande quiete, lontane dagli affari, dalle occasioni pericolose e da ogni
contatto col mondo. Questa & una grazia assai grande. Coloro di cui parlo ne sono pri-
vi. E non & meno bene che lo siano oggi che in altri tempi, perché essi devono soste-
nere i deboli e dar coraggio ai pusillanimi. Che farebbero i soldati senza capitani? Que-
sti devono vivere con gli uomini, conversare con loro, entrare nei palazzi e adattarsi
alle volte, esternamente, alle esigenze del mondo. Credete voi, figliuole, che ci voglia
poca virtu per trattare cosi col mondo, immischiarsi, come ho detto, nelle conversa-
zioni del mondo e cid nonostante mantenersi interiormente estranei, nemici del mon-
do, dimorarvi come se si fosse in un deserto: insomma essere angeli e non uomini? Se
i capitani non facessero cosi, non ne meriterebbero il nome. In tal caso il Signore non
permetta nemmeno che escano di cella, perché farebbero pit male che bene. Per colo-
ro che insegnano non e questo il tempo da farsi vedere imperfetti.

4 - Se non sono fermamente ed intimamente convinti che bisogna calpestare tutte
le cose del mondo, staccarsi dal mutabile per non attaccarsi che all’eterno, finiranno
col tradirsi, malgrado ogni loro attenzione in contrario. Non € forse con il mondo che
essi intendono combattere? Stiano quindi sicuri che non verranno perdonati, e che
nessuna delle loro imperfezioni passera inosservata. Molte delle loro buone opere non

L ...benché si sia cercato di armar soldati per vedere di por rimedio con la forza delle armi... (Man. Escorialense,
mentre nel nostro testo ¢ cancellato).
2 Non la forza materiale, ma quella che deriva dalla santita, dal buon esempio e dalla sana dottrina.

12



saranno apprezzate, e forse neppure stimate per tali; ma quanto alle cattive ed im-
perfette, non ne sfuggira neppure una: stiano sicurissimi.

Mi domando ora con sorpresa chi mai possa aver dato al mondo l'idea della perfe-
zione. Se egli ne usa, non € certo per volersi perfezionare. A cid non si tiene obbliga-
to. Anzi, crede gia di far troppo quando osserva convenevolmente i comandamenti.
L'usa soltanto per condannare gli altri, e giudica alle volte come fatto per soddisfazio-
ne personale quello che invece & virtu. Non pensate quindi che ad affrontare questa
lotta si abbia bisogno di poco aiuto divino: anzi, ne occorre moltissimo.

5 - Per questo vi prego che vi rendiate tali da meritare da Dio queste due cose: la
prima, che nel gran numero di santi e dotti personaggi che oggi difendono la Chiesa,
vi siano molti che, come ho detto, abbiano le necessarie prerogative, e che Dio le con-
ceda a coloro che non le hanno del tutto, perché un uomo perfetto fa assai piu di un
gran numero d’'imperfetti. E la seconda, che, una volta gettatasi in questa lotta, non
certo piccola, come ho detto, Il Signore li sorregga con la sua mano, affinché si guar-
dino da tutti i pericoli del mondo e attraversino questo mare burrascoso con le orec-
chie chiuse al canto delle sirene. Se presso Dio possiamo in cido qualche cosa, ecco che
anche noi combattiamo per la sua gloria, benché chiuse in solitudine. Ed io daro per
assai ben impiegati i travagli sofferti nell’erigere questa casuccia, dove volli che vi si
osservasse con ogni possibile perfezione la regola primitiva di nostra Signora e Impe-
ratrice.

6 - Non crediate che sia inutile pregare sempre a questo scopo. So che vi sono
persone a cui sembra troppo duro non pregare assai per se stesse. Ma vi pud essere
orazione migliore? Se temete che non serva per scontare le pene del purgatorio, sap-
piate invece che vi serve moltissimo. Se poi vi rimane qualche cosa, rimanga pure!
Che m’importa di stare in purgatorio fino al giorno del giudizio, se con le mie preghie-
re salvo anche solo un‘anima? Che dire poi trattandosi di molte e dell’onore di Dio?
Non fate mai caso di pene che finiscono, quando interviene il servizio di Colui che tan-
te ne ha sofferte per noi. Cercate sempre il pit perfetto.? Vi scongiuro per amor di Dio
di pregare Sua Maesta affinché ci esaudisca. Da parte mia, non ho mai cessato di far-
lo, nonostante la mia grande miseria: si tratta della sua gloria e del bene della sua
Chiesa, ed & qui che convergono tutti i miei desideri.

7 - Mi sembro un po’ presuntuosa nel pensare di poter contribuire a questo scopo.
Pero, Signore, io confido in queste vostre serve fedeli che sono qui riunite. So che vo-
gliono e non pretendono che di contentarvi. Per Voi hanno lasciato il poco che aveva-
no, e avrebbero voluto aver di piu per sacrificarlo a vostra gloria. No, o Creator mio,
Voi non siete ingrato, e sono sicura che esaudirete le loro domande. Quando eravate
su questa terra, lungi d’aver le donne in dispregio, avete anzi cercato di favorirle con
grande benevolenza.* Non esauditeci se domandiamo onori, rendite, ricchezze o altre

* Ve ne prego instantemente per quei motivi che vi ho detto e che ancora vi dird. In questo prendete sempre consi-
glio da persone istruite. (Man. Escorialense).

* (Nel testo primitivo - relazione escorialense - ¢’era un lungo brano di tono alquanto polemico, che & stato cancel-
lato dal censore; puo, tuttavia, essere ancora letto, eccettuata la frase che indichiamo con puntini).

Avete trovato in esse tanto amore e fede piu grande che negli uomini, essendoci la vostra Madre santissima, per i
meriti della quale - e portando noi il suo abito - meritiamo quello che abbiamo demeritato con le nostre colpe.

Non basta, Signore, che il mondo ci tenga rinserrate ..... che non facciamo nulla per Voi in pubblico che valga
qualcosa, né osiamo trattare di certe verita che piangiamo in segreto; ma avverra per giunta che non abbiate ad ascol-
tare domanda cosi giusta? Io non lo credo, Signore, dalla vostra bonta e giustizia, perché Voi siete giudice giusto, e
non come i giudici della terra, i quali, figli di Adamo come sono e in definitiva tutti uomini, non vi é virtu di donna che
non tengano in sospetto. Si, ci deve essere un giorno, o mio Re, in cui tutti appaiano quali sono. Non parlo per me, ché
gia conosce il mondo la mia miseria, e ho piacere che sia palese, ma perché vedo tempi siffatti che non é ragionevole
rigettare animi virtuosi e forti, quantunque siano donne.

13



cose di mondo; ma quando Vi chiediamo di difendere I'onore di vostro Figlio, perché, o
Eterno Padre, non ascolterete coloro che per Voi sacrificherebbero volentieri mille ono-
ri e mille vite? Non per noi, o Signore, che non lo meritiamo, ma per il sangue e per i
meriti del vostro stesso Figliolo!

8 - Considerate, o Eterno Padre, che tanti flagelli, strapazzi e penosissime soffe-
renze non sono cose da dimenticarsi. Ed & dunque possibile, Creator mio, che un cuo-
re tanto affettuoso come il vostro, sopporti che si faccia cosi poco conto, come ai no-
stri giorni, di cid che vostro Figlio ha effettuato con tanto amore, unicamente per con-
tentarvi e per obbedire ai vostri comandi, quando gli ingiungeste di amarci fino a la-
sciarsi nel SS. Sacramento, che ora gli eretici oltraggiano, distruggendo i suoi taber-
nacoli e demolendo le sue chiese? Forse che vostro Figlio deve fare qualche altra cosa
per contentarvi? Non ha Egli gia fatto tutto? Non e forse bastato che durante la sua vi-
ta gli mancasse perfino ove posare la testa, continuamente sommerso nelle tribolazio-
ni? Bisogna proprio che oggi venga privato anche delle sue chiese, ove convoca i suoi
amici, di cui conosce la debolezza, e sa che in mezzo alle loro prove hanno bisogno di
essere fortificati con quel cibo che loro dispensa? Non ha forse gia soddisfatto abba-
stanza per il peccato di Adamo? Possibile che ogni qualvolta noi torniamo ad offender-
vi, la debba sempre pagare questo innocentissimo Agnello? Non lo permetterete piu, o
mio sovrano Signore! Si plachi ormai la vostra divina Maesta! Non ché considerare i
nostri peccati, ricordate che a redimerci fu il vostro Figlio sacratissimo. Ricordate i suoi
meriti, i meriti della sua gloriosissima Madre, quelli di tanti santi e di tanti martiri che
sono morti per Voi!

9 - Oh. Vergogna!... Come mai, Signore, ho io l'ardire di farvi questa preghiera in
nome delle mie sorelle? Che cattiva mediatrice avete in me, o figliuole! Come posso
presentare le vostre domande e ottenere che siano esaudite, se innanzi alla mia teme-
rarieta il sovrano Giudice ha tutte le ragioni per sdegnarsi di piu? Pero, o Signore, non
dovete dimenticarvi che siete Dio di misericordia: abbiate, dunque, pieta di questa in-
degna peccatrice, di questo miserabile verme che si lascia andare a tanta audacia!
Guardate ai miei desideri, alle lacrime che accompagnano la mia preghiera, e dimenti-
candovi dei miei peccati, vi supplico per quello che siete, o mio Dio, di aver pieta delle
molte anime che si perdono e a proteggere la vostra Chiesa. Non permettete piu, o
Signore, che fra i cristiani allignino tanti mali, e dissipate le tenebre che ci avvolgono!

10 - Vi prego per amor di Dio, sorelle, a raccomandare al Signore questa povera
peccatrice affinché ottenga umilta, e ve lo chiedo come colei a cui siete obbligate. Non
vi raccomando di pregare in particolare modo per i re, per i prelati della Chiesa e spe-
cialmente per il vostro Vescovo,> perché vi vedo in questo cosi diligenti da ritenere la
raccomandazione per superflua. La mia parola € per coloro che verranno dopo: per-
suase che da santi prelati dipende la loro stessa santita, non dimentichino mai di rac-
comandarli al Signore, perché si tratta di cosa assai importante. Il giorno in cui le vo-
stre orazioni, le discipline, i desideri e i digiuni vostri non fossero per cid che ho detto,
non raggiungereste - seppiatelo - il fine per cui il Signore vi ha qui raccolte.

5 Don Alvaro de Mendoza, vescovo di Avila.

14



CAPITOLO 4

Esorta all’'osservanza della regola - Parla di tre cose importanti per la vita spirituale, la
prima delle quali, dichiarata in questo capitolo, € I'amore del prossimo - Danno delle
amicizie particolari.’

1 - Avete orami veduto, figliuole, quanto sia eccellente il fine che ci siamo prefisso.
Ora, che dobbiamo fare per non essere giudicate temerarie agli occhi di Dio e degli
uomini? E’ chiaro: dobbiamo molto faticare, e sforzarci di avere generosi desideri per
ottenere che meno indegne siano le nostre opere. E se con impegno ed esattezza noi
osserveremo le nostre Regole e Costituzioni, Il Signore, come spero, esaudira tutte le
nostre preghiere. Non vi domando di piu: solo che ci conformiamo alla nostra profes-
sione e a quello che la nostra vocazione richiede, quantunque tra osservanza ed os-
servanza vi siano non piccole differenze.

2 - Dice la nostra Regola primitiva che dobbiamo sempre pregare. Quest’obbligo €
il pit importante di tutti, e, osservandolo del nostro meglio, osserveremo pure i digiu-
ni, le discipline e il silenzio che I'Ordine comanda. Sapete bene, infatti, che l'orazione,
per essere vera, deve accordarsi a queste pratiche, perché orazione e trattamento de-
licato non vanno d’accordo. - E cio per I'orazione di cui mi avete pregata di dirvi qual-
che cosa.

3 - Intanto, a ricompensa di quello che vi diro, vi prego di rileggere spesso e di
mettere in pratica questo che vi ho detto.

Prima di parlarvi dell'interiore, cioe dell’'orazione, dird di alcune cose molto neces-
sarie per quelle che vogliono battere questo cammino: tanto necessarie che con esse
potranno molto progredire nel servizio di Dio anche senz’essere grandi contemplative,
mentre senza di esse nessuna potra farlo. Chi lo pensasse, s’‘ingannerebbe di molto. Il
Signore mi voglia assistere, e si degni di suggerirmi quello che devo dire, affinché sia
tutto a sua gloria! Amen.

4 - Non crediate, sorelle e amiche mie, che le cose da accomandarvi siano molte.
Piaccia a Dio che osserviamo quello che i nostri santi Padri hanno ordinato e osserva-
to. Essi divennero santi per questa strada: prenderne un’altra, sia per proprio che per
altrui consiglio, si cadrebbe in errore.

Mi fermero a parlarvi di tre cose, ricavate dalle nostre stesse Costituzioni: intende-
re quanto importi osservarle, giova molto per godere di quella pace interna ed esterna
che il Signore ci ha tanto raccomandato. La prima € I'amore che dobbiamo portarci vi-
cendevolmente; la seconda € il distacco dalle creature; la terza la vera umilta, la qua-

\

le, benché posta per ultimo, & prima ed abbraccia le altre.?

5 - L'amore sincero che ci dobbiamo portare scambievolmente e di cui intendo par-
larvi in primo luogo, & assai importante, perché non vi € nulla di cosi difficile che non
si sopporti facilmente quando ci si ama: perché una cosa sia di peso, dev’essere ve-
ramente gravosa.

' Molti dividono questo capitolo in due parti, ma per indicazione della stessa Santa, come vedremo a suo luogo,
crediamo bene di attenerci all’edizione curata dal P. Silverio.

? Originariamente, a questo punto la Santa aveva fatto capitolo - il V - con apposita dicitura. In seguito, cancelld
ogni cosa, scrivendo di propria mano: « Qui non si deve fare capitolo: segue il medesimo quarto ». Ma questo soltanto
nell’autografo di Toledo; negli altri due sussiste la distinzione originale. E cid ¢ causa che nelle edizioni e traduzioni del
« Cammino di perfezione » i capitoli siano numerati diversamente.

15



Se nel mondo si osservasse questo comandamento come si dovrebbe, sarebbe
molto facile, a mio avviso, osservare pure tutti gli altri; ma, ora peccando per eccesso
ed ora per difetto, non si arriva mai a raggiungere la perfezione.

Parrebbe che tra noi I'eccesso non dovesse essere cattivo; eppure porta seco tanto
male e tante imperfezioni da non poterlo credere se non da chi I’ha veduto. Qui il de-
monio tende ogni sorta d’insidie. Le coscienze che si contentano di servire Dio alla
buona se ne accorgono appena, o riguardano quegli eccessi come atti di virtu, mentre
guelle che tendono alla perfezione se ne fanno un conto esattissimo, perché vedono
che a poco a poco la volonta s’indebolisce, sino a non poter piu immergersi del tutto
nell’amore di Dio.

6 - Credo che questo difetto si riscontri pit fra le donne che fra gli uomini. E assai
gravi sono i danni che ridondano nella comunita. Ne viene infatti che non si amino tut-
te egualmente, e che si sentano tutte le mancanze di attenzione di cui e vittima
I'amica. Frattanto si desidera di aver sempre qualche cosa da regalarle, si cerca ogni
motivo di parlare con lei: spesso per dirle che la si ama, ed altre simili sciocchezze,
non gia per parlarle dell'amore che si deve a Dio! E’ assai raro, infatti che queste
grandi amicizie siano ordinate ad infiammarsi vicendevolmente nell’'amore di Dio! Anzi
credo che siano suscitate dal demonio per creare partiti nelle religioni. Quando I'amore
tende al servizio di Dio, lo si vede chiaramente perché la volonta, nonché lasciarsi
dominare dalla passione, cerca oghi mezzo per vincere ogni passione.

7 - Amicizie di questo genere vorrei numerose nei grandi monasteri; ma qui, dove
non siamo, né dobbiamo essere pil di tredici,® le sorelle devono amarsi tutte egual-
mente, essere amiche di tutte ed aiutarsi a vicenda. Per sante che siano, io le scon-
giuro, per amor di Dio, di guardarsi da ogni amicizia particolare, perché queste, non-
ché non essere vantaggiose, sono un veleno anche tra fratelli. Se poi dovessero for-
marsi tra monache parenti, sarebbe assai peggio: una vera peste.

Vi parro forse esagerata, sorelle, ma credetemi: la condotta che vi suggerisco € per
la piu alta perfezione, vi mantiene nella pace e toglie molte occasioni pericolose a co-
loro che non sono ben forti nella virtu. Non si puo certo evitare che la volonta si senta
portata piu verso una che verso l'altra: & cosa naturale, e molte volte ci sentiremo
portate anche verso le piu imperfette, se dotate di maggiori attrattive. Ma resistiamo
fortemente e guardiamoci dal lasciarcene sopraffare. Amiamo la virtu e i beni interiori,
procurando attentamente di non far conto delle qualita esteriori.

8 - Non permettiamo mai, sorelle, che il nostro cuore si faccia schiavo di qualcuno,
ma solo di Colui che I'acquistd con il suo sangue, perché altrimenti ci troveremo cosi
impigliate da non saperci piu liberare. E quante piccinerie, Dio buono, ne sogliono allo-
ra venire!* E cosi puerili, che per crederle e comprenderle bisogna averle vedute. Non
e il caso di raccontarle: basti dire che se cido &€ un male in tutte le altre, nella Superiora

\

€ una vera peste.

9 - Per impedire queste parzialita, occorre grande diligenza fin da quando comin-
ciano a manifestarsi: ma si deve agire prudentemente, piu con amore che con rigore.
Rimedio utilissimo & che le sorelle non stiano insieme, e che non si parlino se non nel-

3 Questo numero, come si € detto, fu piu tardi modificato dalla stessa Santa.

* Per non far conoscere queste debolezze femminili e impedire che I'imparino coloro che non le sanno, non voglio
discendere ai particolari; ma ogni qualvolta le osservavo, ne rimanevo trasecolata. Grazie alla bonta divina, non mi
sono mai lasciata molto invischiare da questa peste, e cio forse per il fatto che ero attaccata a cose peggiori. Ripeto
intanto che a queste miserie ebbi occasione di assistere assai spesso, e se si giudica da cio che ho visto, temo che ne sia
intaccata la maggior parte dei monasteri. So, inoltre, che queste amicizie impediscono alle monache di vivere da vere e
perfette religiose... (Man. Escorialense).

16



le ore stabilite, conformemente a quanto ora si pratica, seguendo il prescritto della
Regola che ordina, non di stare insieme, ma di rimanere ognuna nella propria cella.
Lodevole ¢ il costume di riunirsi a lavorare in una medesima sala, ma in S. Giuseppe
non voglio che si segua, perché stando ognuna per conto suo, si osserva meglio il si-
lenzio e ci si abitua alla solitudine, che & un’ottima disposizione per la preghiera. Sic-
come la preghiera dev’essere il fondamento di questa casa, € necessario far di tutto
per affezionarci a quei mezzi che meglio la favoriscano.

10 - Ritorno all’'amore che dobbiamo portarci scambievolmente. Indugiarmi nel
raccomandarlo mi sembra fuor di luogo. Dov’e gente cosi barbara che non si amereb-
be trattando e vivendo sempre insieme, senza poter parlare, ricrearsi o aver relazione
con altri? Quanto piu voi che sapete pure come Dio ami ciascuna in particolare, e co-
me ciascuna gli risponda in amore, giacché per amor suo avete tutto abbandonato?
Inoltre, spero nella misericordia di Dio che mai in questa casa venga meno la virtu, E
siccome la virtu si attira amore di per se stessa, non credo necessario indugiarmi piu a
lungo.

11 - Ma come dev’essere questo amore reciproco? Cos’é I'amore virtuoso che io
vorrei vedere tra voi? A quali segni potremo riconoscere di avere questa virtu si eccel-
lente, che con tanta premura il Signore ha raccomandato a tutti, specialmente ai suoi
apostoli? Vorrei rispondervi brevemente conforme alla mia poca capacita, ma se tro-
vate tutto e meglio spiegato in altri libri, non badate alle mie parole, perché forse non
so neppur io quello che dico.

12 - L'amore di cui intendo parlare, € di due sorta: uno tutto spirituale, scevro
d’ogni sensibilita o tenerezza naturale che ne appanni il candore; l'altro, anch’esso
spirituale, ma frammisto a sensibilita e a debolezza, amor buono e lecito, come quello
tra parenti e amici, di cui ho gia detto qualche cosa.

13 - Voglio ora intrattenervi su quell’'amore spirituale in cui la passione non ha par-
te. Se vi entra la passione, I'armonia dell’anima ne rimane sconcertata. Percio nelle
nostre relazioni con le persone virtuose, specialmente con i confessori, dobbiamo agire
con discrezione e prudenza.® Se nel confessore dovreste riscontrare qualche vana ten-
denza, abbiate tutto per sospetto, e benché le sue conversazioni siano sante, guarda-

3 E’ questa una materia cosi delicata che spesso non si sa cosa fare, specialmente quando si tratta di confessori. Le
anime di orazione, riconoscendolo per un santo che intende il loro modo di procedere, gli si affezionano, e il demonio
suscita in esse una quantita di scrupoli, turbandole profondamente. Questo egli vuole. E se il confessore le porta ad al-
ta perfezione, egli le stringe in tal modo da indurle ad abbandonarlo per prenderne un altro, salvo poi a trovarsi anche
con questo nelle medesime tentazioni, e cosi via.

Cio che in tal caso dovete fare, e di guardarvi dal pensare ed esaminare se [’amate o no. Se [’amate, amatelo pure.
Posto che nutriamo affetto per chi ci fa qualche servizio materiale, perché non ne dovremmo avere per colui che tanto
si affatica per il bene dell’anima nostra? Se il confessore ¢ un santo, amante della vita spirituale, e noi lo troviamo pie-
no di zelo per il bene dell’anima nostra, credo che, amandolo, sia un mezzo per progredire di pin. Data la nostra debo-
lezza, quest affezione ci aiuta mirabilmente a compiere grandi cose in servizio di Dio.

C’e pericolo se il confessore non ha le qualita che ho detto, e il pericolo sara tanto piu grande quanto piu egli sa-
pra di essere amato, specialmente in un monastero come il vostro, ove si osserva stretta clausura. Ma siccome é diffici-
le conoscere se il confessore sia santo o no, bisogna agire con somma prudenza e discrezione. Sarebbe meglio se egli
non pensasse neppure di essere benvoluto. Voi non glielo dovete mai dire. Ma qui il demonio ci tormenta in tal modo
che, alle volte, non ci permette di tacere. Sembra che non vi sia altro da confessare e che siamo obbligate a manifestare
anche questi sentimenti. Mio avviso ¢ che riteniate questa cura per vana ed inutile, e non ne facciate caso.

Ricordatevi sempre di cio che vi dico: quando vedete che [’'unico scopo del confessore in tutti i suoi trattenimenti é
il profitto dell’anima vostra, quando non scoprite in lui alcuna vanita (e se non siete stolide, lo vedrete subito); quando
insomma lo riconoscete per un’anima timorata, guardatevi dal lasciarlo, nonostante che il grande amore che sentite
per lui vi debba gettare in ogni sorta di tentazioni e di prove. Bisogna che il demonio si stanchi, e allora vi lascera
tranquille. (Ma. Escorialense).

17



tevi dal tenerne, confessatevi brevemente e spicciatevi. Anzi, sarebbe meglio che ne
preveniste la Priora, dicendole che I'anima vostra non si trova bene e che volete cam-
biare confessore: potendolo fare senza danno alla sua fama, sarebbe la cosa migliore.

14 - In questi ed altri simili casi in cui il demonio ci potrebbe ingannare, quando
non si sa a che consiglio appigliarsi, il piu sicuro & d’interrogare qualche dotto (cosa
che, avendone bisogno, non vi sara negata), confessarvi da Iui e seguire il suo parere.
Si, bisogna por rimedio, ma agire senza prima consigliarsi, si possono commettere
molti errori: e tanti infatti se ne commettono nel mondo per voler fare di testa pro-
pria, specie in rapporto agli interessi altrui.

Importa dunque moltissimo cercar subito il rimedio, perché quando il demonio co-
mincia ad attaccare da questa parte, non & solo per poco, a meno che non lo si volga
subito in fuga. Percio potendolo, € sempre meglio, come ho detto, parlare con un altro
confessore, e spero nella bonta di Dio che lo possiate far sempre.

15 - Bramo che comprendiate quanto questo avviso sia importante, perché un tal
confessore puo essere assai pericoloso, una rovina, un inferno. Né si aspetti che il ma-
le sia cresciuto. Bisogna troncarlo sul principio, adoperandosi in tutti i modi possibili:
lo potete fare in tutta buona coscienza. Spero che il Signore non vorra mai permettere
che religiose occupate in orazione continua si attacchino a un confessore che non sia
un gran servo di Dio, perché allora bisogna credere o che non siano anime di orazione,
o che non cerchino la perfezione a cui si tende in questa casa. Essendo come dovreb-
bero, se vedono che il confessore non comprende il loro linguaggio e non & portato a
parlare di Dio, non gli si possono affezionare, perché non & come loro. Se poi &€ come
loro, date le poche occasioni che qui si hanno d’intrattenersi, o egli, per durarla, & un
gran semplicione, o sara tanto avveduto da non volersi tirare addosso dei fastidi e
procurarne anche a serve di Dio.

16 - Giacché ho cominciato a parlare di questo male, che, come ho detto, & uno dei
piu gravi che il demonio possa fare a un monastero, dird anche che lo si viene a cono-
scere molto tardi, per cui la perfezione pud sparire da un monastero senza che se ne
sappia il motivo. Quel confessore, infatti, per comunicare alle sue penitenti lo spirito di
mondanita di cui & infetto, considera le loro mancanze come cose da nulla. Che Dio ci
liberi da tanta disgrazia per Quegli che e! Basterebbe questo per gettar lo scompiglio
in tutte le monache. Infatti la loro coscienza dice il contrario del confessore, ed essen-
do costrette ad andare solo da lui, non sanno piu cosa fare, né come mettersi in pace:
colpa di colui che invece di quietarle e correggerle, le mette in maggiore orgasmo.

Afflizioni di questo genere devono abbondare in certi luoghi, e io ne ho una grande
compassione. Percido non meravigliatevi se mi do premura di mostrarvene il pericolo.

18



CAPITOLO 5

Continua sull’'argomento dei confessori, e dice quanto importi che siano dotti.

1 - Non permetta mai il Signore nella sua infinita bonta che alcuna di voi provi il
tormento che ho detto, di sentirsi inceppata anima e corpo.

Peggio poi se il confessore vada a genio alla Superiora! Allora non si ardisce dire al
confessore cid che riguarda la Superiora, né alla Superiora cid che concerne il confes-
sore: e intanto, nel timore di essere molestate, si va anche soggette alla tentazione di
tacere peccati assai gravi.

Che danno puo fare qui il demonio, o gran Dio! Quanto costano alle monache simili
strettezze e falsi punti d’'onore! Si crede che avendo un sol confessore, si dia meglio a
conoscere la virtu e la riputazione del monastero; e intanto il demonio se ne serve per
irretire le anime che non puo rovinare in altro modo. Se si chiede un secondo confes-
sore, si ritiene per scaduta ogni religiosa disciplina. Guai poi se non fosse dello stesso
Ordine! Si trattasse pure di un santo, palar soltanto con lui si farebbe un affronto a
tutta la comunita.’

2 - Chiedo invece, per amor di Dio, che la vostra Superiora vi conceda la santa li-
berta di aprirvi anche con altri confessori che non siano gli ordinari, e che lo faccia pur
essa, sempre d’'accordo con il Vescovo o con il Provinciale. Procurate di conferire con
persone istruite, specialmente se i confessori ordinari non lo siano, malgrado la loro
virtu. La scienza € una gran cosa, e serve a dar luce in tutto. Non €& poi impossibile
che scienza e virtu si trovino in una sola persona! Piu sono elevati i favori che Dio vi
accorda nell’orazione, piu € necessario che l'orazione e le opere vostre riposino sopra
saldo fondamento.

3 - Come sapete anche voi, la prima pietra deve essere una buona coscienza: per-
cio fate di tutto per liberarvi anche dei peccati veniali e seguire il piu perfetto.

Vi sembrera che questo avviso ve lo possa dare ogni confessore, ma v’ingannate.
Mi accadde di conferire con uno che aveva seguito tutto il corso di teologia, e cido no-
nostante mi fece gran danno col dirmi che certe cose non erano nulla. Non aveva in-
tenzione d’ingannarmi e neppure motivo di volerlo, ma non ne sapeva di piu. E la
stessa cosa mi accadde con due o tre altri.

4 - Il nostro bene e tutto nella piena conoscenza di cid che occorre per osservare
esattamente la legge di Dio; e |'orazione ¢ sicura solo allora che si basa sopra questo
fondamento, senza del quale tutto I'edificio & in pericolo.

Se non vi danno liberta di confessione, cercate qualcuna delle persone che ho det-
to, e conferite con loro fuori di confessione. Anzi, oso aggiungere che di quando in
guando sara bene far cosi anche se il confessore ordinario riunisse in sé le qualita ri-
chieste, perché potrebbe darsi che in qualche cosa s’'ingannasse, e non sarebbe giusto
che per causa sua s’'ingannassero anche le altre.? Perd, non dipartitevi mai dall’ obbe-
dienza. Mezzi legittimi non mancano per nessuna cosa; e con quelli che potete avere,
procuratevi questa santa liberta che, come ho detto, & assai giovevole.

! Ringraziate assai il Signore, figliuole mie, per la libertd che qui vi si accorda! Benché non debba essere con mol-
ti, pure, oltre il confessore ordinario, potete averne vari altri, affinché vi diano luce in ogni cosa. (Man. Escorialense).

? Fu scritta in margine da mano estranea questa riflessione, forse del P. Garcia de Toledo: E’ ragionevole, perché
certi maestri di spirito per paura d’ingannarsi condannano tutto come opera del demonio, e, turbando lo spirito di Dio,
come dice I’Apostolo, cadono in errori assai funesti.

19



5 - Principalmente queste cose riguardano la Superiora, e torno quindi a pregarla
di concedere alle sue monache quest’unica consolazione, poiché qui non ne hanno al-
tre. Le vie di Dio sono molte, e non si pud pretendere che un confessore le conosca
tutte. Ma se voi sarete come dovete essere, vi assicuro che non vi mancheranno mai
persone sante con cui trattare e consolarvi, malgrado la vostra poverta. Colui che da
nutrimento al vostro corpo, suscitera sempre qualcuno e gli ispirera il desiderio di il-
luminarvi, scongiurandosi in tal modo il male per cui tanto pavento.

Accecato dal demonio, il confessore potrebbe ingannarsi su qualche punto di dot-
trina; ma se sa che voi conferite con altri, stara piu attento, e pensera due volte prima
di dar consigli. Chiusa al demonio questa porta, spero nel Signore che non ne abbia
altre per entrare in questa casa. Percio chiedo al Vescovo, chiunque sia, che per amo-
re di Dio mantenga tra voi questa liberta, né mai vi proibisca di trattare con confessori
che in sé riuniscano scienza e bonta di vita - cosa che in una citta cosi piccola non e
poi difficile conoscere.?

6 - Parlo per mia personale esperienza, per aver inteso cid che succede in altri mo-
nasteri e per averne trattato con persone dotte e sante, le quali hanno studiato quello
che meglio conviene per mantenere fra voi la perfezione e farla progredire. Se quag-
giu vi sono pericoli dovunque, il minore & nella liberta di cui parlo.

Non si permetta al Vicario d’intromettersi nel governo del monastero, e neppure al
confessore. Essi non devono far altro che vegliare al raccoglimento e al buon nome
della casa, nonché al profitto interno ed esterno delle monache. Se scoprono qualche
mancanza, ne avvisino il Prelato, ma non facciano essi da superiori.*

7 - Cosi si fa ora in questa casa. E cido non soltanto per una mia veduta personale,
ma anche per il parere del Vescovo attuale, sotto la cui obbedienza, e non sotto quella
dell’Ordine, ci siamo messe per moltissime ragioni.” Questo gran servo di Dio, uomo
santo, virtuoso e di nobile famiglia, si chiama don Alvaro de Mendoza.® Egli, avendo a
cuore quanto piu favorire questa casa, convoco un‘adunanza di uomini dotti ed illustri
per virtu ed esperienza, e decisero quanto sopra.

Sara bene che i Prelati suoi successori, si conformino a queste decisioni, prese da
uomini tanto virtuosi, dopo aver molto pregato per non cadere in errore. Da quanto
finora si e visto, nulla di meglio delle loro decisioni, e piaccia a Dio di volervele sempre
conservare a sua maggior glorial Amen.

* Non impedisca che di quando in quando vi confessiate da loro e trattiate della vostra orazione anche se avete al-
tri confessori. So che cio conviene per pin motivi. Il danno che ne potrebbe risultare ¢ nulla di fronte a quello piu pro-
fondo, dissimulato e quasi irrimediabile di cui é causa la misura opposta. I monasteri hanno questo di particolare: se il
bene che vi regna non é difeso attentamente, presto decade, mentre il male, se vi entra, non si discaccia che assai diffi-
cilmente. In poco tempo si tramuta in costume, e cosi si generalizza [’abitudine di commettere ogni mancanza. (Man.
Escorialense).

* Dopo aver tutto esaminato, si é veduto, per motivi assai gravi che questa misura é la migliore. E’ stato deciso che
il cappellano, quando abbia le condizioni richieste, faccia anche da confessore. Se una monaca per la pace della sua
anima avra bisogno di rivolgersi ad altri, lo faccia pure, purché si tratti di persone che abbiano le suaccennate qualita.
[ confessori verranno proposti al Prelato, oppure alla Superiora, qualora il Vescovo ne rimetta a lei la scelta. Con voi
che dovete essere in poche, non spenderanno molto tempo. Si venne a queste decisioni dopo aver fatto pregare da molti
e aver anch’io pregato, nonostante la mia grande indegnita. Uomini che a scienza profonda aggiungono rara prudenza
e grande spirito di orazione, hanno giudicato cosi, e io spero nella bonta del Signore che cio sia il migliore. (Man.
Escorialense)

3 Come si ¢ detto nella « Vita », una volta cessate queste ragioni, la Santa fece di tutto per sottomettere il monastero
alla giurisdizione dell’Ordine.

6 Figlio di don Giovanni Hurtado de Mendoza e di donna Maria Sarmiento, contessa di Ribadavia, fu molto affe-
zionato alla Santa, e 1’aiutd grandemente nelle sue fondazioni.

20



CAPITOLO 6

Dell’amore perfetto di cui si € cominciato a parlare.

1 - Ho fatto una digressione abbastanza lunga, ma tanto importante che chi mi ca-
pisce non mi biasimera.

Torniamo ora all'amore che dobbiamo portarci a vicenda, amore puro e spirituale.
Non so se ne comprendo bene la natura; ma non credo di dovermi troppo indugiare,
perché retaggio di pochi. Quegli a cui il Signore I'ha concesso, lo ringrazi molto, per-
ché e di altissima perfezione.

Perd ne voglio dire qualche cosa. E forse sara utile trattarne, perché quando si de-
sidera la virtu e ci si sforza di raggiungerla, basta averne una dinanzi per muoversi ad
amarla.

2 - Piaccia a Dio che sappia intendere quest’amore e riesca a spiegarmi! Ma mi pa-
re di non comprendere neppure quando sia puramente spirituale e quando Vv’ inter-
venga alcunché di sensibile, per cui non so come ardisco trattarne. Sono come uno
che sente parlare da lontano e non capisce cio che si dice. Cosi io, che alcune volte
non devo proprio capire quel che dico: eppure piace al Sighore che sia tutto ben detto.
Niente di strano se le mie parole non avranno senso, poiché nulla € piu per me natu-
rale di non azzeccarne una.

3 - Mi sembra che quando Dio concede a un‘anima di conoscere chiaramente cio
che & e quanto vale il mondo, che vi € un altro mondo ben diverso dal primo, uno
eterno e l'altro passeggero come un sogho; quando le concede di conoscere cosa vuol
dire amare il Creatore o la creatura, e non per una semplice cognizione intellettuale
oppure per fede, ma - cio che & assai diverso - per propria personale esperienza;
guando quest’anima vede e tocca con mano cid che ¢ il Creatore e cio che & la creatu-
ra, quello che si guadagna al servizio dell'uno e quello che si perde al servizio
dell’altra, e tutte quelle molte altre verita che Dio insegna a chi gli si abbandona nell’
orazione, o a chiunque altro Egli vuole, quest’anima, dico, ama in un modo assai piu
perfetto che se non fosse giunta a questo stato.

4 - Vi para, sorelle, che intrattenervi sopra questo argomento sia affatto superfluo,
trattandosi di cose che voi tutte sapete. Piaccia a Dio che le sappiate come si deve e le
teniate ben impresse nella mente! Se le sapete, dovete pure riconoscere che non
mento quando affermo che un’anima illuminata da Dio in questo modo possiede il vero
amore perfetto. Quelle che Dio innalza a questo stato sono anime grandi, anime gene-
rose, per le quali non vi & affatto soddisfazione nell’'amare cose cosi fragili, come sono
questi nostri corpi. Se per I'avvenenza e le grazie di cui sono adorni, si compiacciono
di guardarli, lungi dal fermarsi in essi, si sollevano subito al Creatore per lodarlo. Fer-
marsi in essi in modo da sentirne amore, crederebbero di attaccarsi al niente e di ab-
bracciare un‘ombra: si vergognerebbero di se stesse, né piu ardirebbero di dire a Dio
che lo amano, senza provarne rossore.

5 - Mi direte che queste persone non sanno amare, né ricambiare |'affetto che loro
si porta.

Vi rispondo che non si curano di essere amate; e se talvolta per un primo moto na-
turale ne sentono piacere, ne riconoscono subito la vanita appena rientrano in se stes-
se, a meno che non si tratti di persone da cui sperano aiuto per la loro dottrina o per
le loro preghiere. Ogni altra affezione € a loro di noia, perché vedono che invece di
averne profitto possono risentirne svantaggio. Tuttavia non mancano di mostrarsi ri-

21



conoscenti e di ricambiare chi le ama col raccomandarlo al Signore, lasciando a Lui la
cura di ricompensarlo, giacché vedono che quell’amore procede tutto da Lui. Credendo
di non aver nulla che sia degno di stima, par loro che se sono amate, sia perché cosi
vuole il Signore: percio ne lasciano a Lui ogni cura, pregandolo di ripagare in loro no-
me. Con questo si ritengono sciolte da ogni obbligo, come se la cosa non le riguardi.

6 - Tutto considerato, penso alle volte che bramare di essere amati sia una grande
cecita, a meno che, ripeto, non si tratti di persone che possono aiutarci a meglio ac-
quistare i veri beni.

Infatti, quando si cerca di essere amati, € sempre per qualche interesse o per qual-
che soddisfazione personale. I perfetti, invece, tengono sotto i piedi tutti i beni e tutti i
piaceri del mondo. Se desiderano soddisfazioni, non le trovano che in Dio e in tratte-
nimenti che dicono ordine a Dio. Quindi, che vantaggio possono avere dall’affetto al-
trui?

7 - Ricordandosi di questa verita, ridono di sé e della pena che sentivano in altri
tempi, quando s’inquietavano per sapere se il loro amore era o non era ricambiato.

E’ naturale bramare di essere ricambiati anche in un amore onesto. Ma appena
avuto il ricambio, vediamo da noi stessi non essere altro che paglia, aria, atomo im-
percettibile che il vento si porta via. Che ci rimane, infatti, dopo che ci abbiano molto
amati? Ben a ragione quelle persone poco o nulla si curano di essere o di non essere
amate: se cercano l'affetto di chi pud giovare alla loro anima, & solo perché riconosco-
no che, data la nostra miseria, senza aiuto si stancherebbero presto.

Vi sembrera che queste anime non amino e non sappiano amare che Dio. Ma esse
amano anche il prossimo, e di un amore piu grande, piu vero, piu utile e piu ardente,
perché sincero. Sono piu portate a dare che a ricevere, e fanno cosi anche con Dio.
Queste, e non gia le basse affezioni della terra, meritano il nome di amore, che ¢ stato
usurpato da quelle.

8 - Ma voi direte: Se non amano cid che vedono, a che cosa si porta il loro amore?

Rispondo che anch’esse amano cid che vedono e si affezionano a cido che sentono,
ma non vedono se non cose stabili. Nel loro amore, invece di arrestarsi al corpo, por-
tano gli occhi sull’anima, e cercano se vi € in essa qualche cosa degna del loro affetto.
Se non ne trovano, ma vi scoprono un qualche principio di virtlU o una qualche buona
disposizione che permetta loro di supporre che scavando in quella miniera abbiano a
scoprirvi dell’oro, non contando per nulla le pene e le difficolta che v'incontrano, fanno
del loro meglio per il bene di quell’anima, perché volendo continuare ad amarla, sanno
benissimo che non lo possono fare se ella non abbia in sé beni celesti e grande amore
di Dio. Senza di cio, ripeto, non la possono amare, e tanto meno con affetto duraturo,
neppure se quella persona le obblighi a forza di sacrifici, muoia d’amore per loro e riu-
nisca in sé tutte le grazie possibili. Conoscendo per esperienza quel che valgono i beni
del mondo, in questo non giocheranno mai un dado falso, perché vedono che non so-
no fatte per vivere insieme né per continuare ad amarsi: finira tutto con la morte, per
andare chi da una parte e chi dall’altra, qualora quella persona non abbia osservata la
legge di Dio e dimorato nella sua carita.

9 - Le anime a cui Dio comunica la vera sapienza lungi dallo stimare piu del dovere
un amore che finisce con la vita, non lo stimano neppure per quel che vale. Potra ave-
re qualche prezzo per coloro che pongono la loro gioia nei diletti, negli onori, nelle ric-
chezze e nei beni del mondo, perché avendo amici doviziosi, ne sperano feste e piace-
ri; ma nessuno ne avra di certo per le anime che queste cose disprezzano.

22



Se queste tali amano una persona, desiderano subito che ella ami il Signore e ne
sia riamata, perché altrimenti, come esse sanno, il loro amore non potra essere dura-
turo.

Quest’affetto costa loro assai caro, perché non vi &€ nulla che non siano pronte a in-
traprendere per il maggior bene delle anime che sentono di amare: per un loro mini-
mo vantaggio sacrificherebbero mille volte la vita. - Oh, prezioso amore che imita tan-
to da vicino quello dello stesso Principe dell’'amore, Gesu, nostro unico bene!

23



CAPITOLO 7

Ancora dell’amore perfetto, e alcuni elementi per acquistarlo.

1 - E’ bello osservare quanto questo amore sia ardente, quante lacrime faccia ver-
sare, quante penitenze, quante preghiere, quante sollecitudini faccia prendere per
raccomandare la persona amata a tutti quelli che si credono accetti innanzi a Dio.
L'anima che ne & presa desidera che I'amica progredisca continuamente, e inconsola-
bile & il suo dolore quando non la vede avanzare. Se dopo aver in lei constatato un
miglioramento, osserva che ritorna un po’ indietro, le pare di non aver piu pace. Sia
che mangi o che dorma, € in continua angustia per il timore che I'amica si perda e si
debbano per sempre separare. La morte temporale non la tocca, perché non sa attac-
carsi a una vita che svanisce al minimo soffio, senza che alcuno valga a trattenerla. Il
suo amore, insomma, € superiore a ogni ombra d’interesse: non vuole e non desidera
che di vedere I'amica carica di tesori celesti. - Ecco in che consiste il vero amore, e
non gia nelle misere affezioni della terra!

2 - Non alludo con cio all’lamore cattivo: Dio ce ne liberi! Questo € un inferno, e
non bisogna mai stancarsi di dirne male, giacché non vi sono termini sufficienti per
esprimere anche il minimo dei suoi danni. Noi non dobbiamo pronunziarne neppure il
nome, non dare orecchio a racconti del genere, non permettere che innanzi a noi se
ne tratti, né per burla, né per davvero, e neppure pensare che nel mondo esista. Udir-
ne soltanto parlare, non solo non se n'ha vantaggio ma piuttosto danno.

L'amore a cui accenno € I'amore lecito, quello che come ho detto, dobbiamo avere
le une per le altre, per i parenti e per le amiche. In questo amore si teme sempre che
quella persona ci muoia: se ha male alla testa, a noi sembra di aver male all’'anima;
se la vediamo fra le prove, la nostra pazienza se ne va, e cosi via.

3 - Ma ben diverso & I'amore perfetto. Un primo moto di naturale sensibilita si pro-
va anche qui; ma la ragione esamina subito se le prove di quell’anima sono ordinate
alla sua perfezione, come le sopporta e se sa approfittarne: prega il Signore che le
conceda pazienza, e le faccia acquistare molti meriti. E se la vede rassegnata, nonché
angustiarsene, se ne rallegra grandemente. E’ vero che pur di non vederla soffrire,
amerebbe soffrire in sua vece, sempre inteso che gliene possa poi cedere il merito,
ma non per questo si turba, né perde la sua pace. Il suo amore, insomma - e lo ripeto
ancora - € una copia di quello che ebbe per noi il vero Amante Gesu.

4 - Quelli che amano in questo modo sono di grande utilita, perché prendono per
sé tutti i travagli e lasciano che gli altri ne ritraggano i vantaggi senza sentirne la pe-
na. I loro amici si fanno presto perfetti, perché altrimenti, credetelo, o essi rompono
I'amicizia, - almeno cid che I'amicizia ha di piu intimo - oppure ottengono loro, come
gia S. Monica e S. Agostino, la grazia di camminare per la medesima via e arrivare in-
sieme al Signore.

Il loro cuore non € capace di doppiezza: se vedono che |'amica devia alquanto dal
cammino e commette qualche mancanza, subito I'avvertono, né possono tacere. E in-
sistono senza dissimulazioni, o lusinghe fino a che non si corregga: o essa si emenda,
oppure, non potendolo sopportare, tronca I'amicizia: come del resto € doveroso per
evitare che da una parte e dall’altra ci sia una guerra continua. Queste anime sante,
intese unicamente alla propria perfezione, non si dan pensiero del mondo, e neppure
cercano se Dio vi sia servito oppure no. Pero trattandosi di un amico, la cosa & diver-

24



sa: non si lasciano sfuggire un’occasione, vedono le piu piccole pagliuzze, e intanto -
dico - portano una croce ben grave.!

5 - Tale € I'amore che vorrei vedere tra voi. Forse da principio non sara tanto per-
fetto, ma il Signore lo verra perfezionando. Cominciamo col ricorrere ai mezzi oppor-
tuni, e non preoccupatevi se va frammisto a qualche tenerezza naturale, perché se
guesta riguarda tutte indistintamente, non vi sara di alcun danno. Sentire e mostrare
tenerezza, essere sensibili alle pene e alle piu piccole infermita delle sorelle € bene e,
alle volte, necessario.

Pud accadere una volta che una cosa da nulla sia a una sorella di maggior tormen-
to che non una prova assai grande, essendovi persone cosi impressionabili che
s'inquietano per ogni piccola difficolta.? Ma non lasciate voi di compatirle, se siete di
temperamento contrario. Puo darsi che il Signore ci risparmi queste pene per darcene
altre che a noi sembrano pesanti - e forse anche lo saranno - ma che le nostre sorelle
stimeranno leggere. In queste cose non bisogna mai giudicare le altre da noi stesse:
invece di considerarci in quelle circostanze in cui il Signore ci ha rese forti senza alcu-
na nostra fatica, consideriamoci in quelle in cui siamo state piu deboli.

6 - Quest’avviso - ricordatelo - € assai importante, e c’insegna come compatire le
sorelle quando sono in angustia, sia pure per le piu piccole cose. Lo ricordo special-
mente a coloro di cui ho parlato, perché desiderosi come essi sono di patire, trovano
ogni croce leggera. Non devono mai dimenticarsi di quando anch’essi erano deboli,
pensando che se ora non lo sono piu, non € per loro merito. Senza di cio il demonio li
potrebbe raffreddare nella carita verso il prossimo, e indurli a ritenere come perfezio-
ne cio che é difetto.

Bisogna agire con circospezione e vigilanza perché il demonio non dorme mai.
Quelle che aspirano a perfezione piu alta, devono stare attente piu ancora delle altre,
perché il maligno non osa assalirle che con tentazioni assai coperte: per cui, se non
stanno in guardia, si accorgeranno del male solo allora che I'avranno subito. Insom-
ma, devono sempre vegliare e pregare: non vi € mezzo migliore per scoprire le insidie
del demonio e obbligarlo a palesarsi quanto quello dell’orazione.

7 - Durante la ricreazione, se una sorella ha bisogno di sollievo e cerca un po’ di
svago, diportatevi allegramente, anche se non ne avete voglia. Se si agisce con pru-
denza, si cambia tutto in amore perfetto.

Se €& bene che, avendone bisogno, vi soccorriate a vicenda, raccomando che cio si
faccia con discrezione, senza mai mancare all’obbedienza. E se a qualcuna gli ordini
della Priora sembrano troppo duri, non lo mostri e non ne parli con alcuno, eccetto che
con la stessa Priora, ed anche allora con umilta: agire diversamente e di gravissimo
danno.

Ecco dove dovete mostrare sorelle i vostri sentimenti e la vostra compassione:
guando scoprite in loro qualche difetto, se € notorio, dovete affliggervene grandemen-

! Felici le anime che sono oggetto del loro amorel... Felice il giorno in cui si sono conosciute!... O mio Dio, conce-
dete anche a me di vedermi cosi amata da molti! Si, Signore, lo desidero piu che di essere amata da tutti i ve e da tutti i
principi del mondo, perché quelle anime non lascerebbero alcun mezzo per condurmi a dominare lo stesso mondo e a
calpestare tutti i beni della terra.

Sorelle, se trovate alcuno che sia animato da quest’amore, prego la M. Priora di fare il possibile per procurarvi di
trattare con lui; e allora amatelo quanto volete. Ma credo che il numero di tali anime non sia molto grande... Tuttavia
il Signore non manchera di farvene conoscere. Mi direte che non é necessario e che vi basta di aver amico Iddio. Ma io
vi rispondo che mezzo eccellente per godere Dio e appunto [’amicizia con i suoi amici: so per esperienza che se ne ri-
cava del gran bene. Se io non mi trovo all’inferno, dopo Dio lo devo alle anime di cui parlo, alle cui preghiere ebbi
sempre cura di raccomandarmi. (Man. Escorialense) .

2 Non dovete meravigliarvi. Il demonio fa di tutto per farle sentire piii grandi e pii: penose. (Man. Escorialense) .

25



te, dimostrare ed esercitare il vostro amore sopportandolo senza scandalizzarvi: cosi
faranno le altre con i vostri difetti, forse assai pit numerosi, benché da voi non cono-
sciuti. Intanto raccomandatele a Dio e procurate di esercitare con ogni possibile perfe-
zione la virtl contraria alla mancanza che avete osservata. In tal modo insegnerete
con le opere cid che le colpevoli non capiscono con le parole, e sarete loro di maggior
vantaggio che non con gli stessi castighi. Infatti, I'emulazione delle virtu che si vedono
nelle altre & un argomento di facilissima persuasione. Questo € un buon consiglio, e vi
prego di non dimenticarlo.

8 - Oh, santo e perfetto amore quello di una religiosa, che pur di giovare alle altre,
preferisce i loro interessi ai suoi, va progredendo di giorno in giorno in virtu e osserva
con ogni perfezione la sua Regola! E' un amore che non ha nulla a che fare con quelle
parole di tenerezza che in questa casa non si usano, né si devono mai usare: vita mia,
cuore mio, mio tesoro, e altre simili che si dicono distintamente a questa o a quella
persona in particolare.

Queste dolci parole riservatele per il vostro Sposo, con il quale dovete stare a lun-
go e da sole: vi potranno servire a meraviglia, ed Egli le gradira. Ma se le usate abi-
tualmente tra voi, non vi inteneriranno piu quando sarete con Lui.

Pur prescindendo da questo, non vi & proprio motivo di usarle. Risentono troppo di
donna, e io vorrei, figliuole mie, che non foste né vi mostraste donne in nessuna cosa,
ma uomini forti. Se sarete fedeli ai vostri obblighi, il Signore vi dara animo cosi virile
da far meraviglia agli stessi uomini, giacché tutto & possibile a Chi ci ha tratto dal nul-
la.

9 - Altro bel modo di mostrare affetto & togliere alle sorelle e prendere per sé
guanto vi e di piu faticoso negli uffici di casa, come pure rallegrarsi e ringraziare il Si-
gnore nel vederle progredire in virtu.

Queste cose, oltre il gran bene che portano con sé, giovano pure per conservare la
pace e l'unione dei cuori, come per bonta di Dio si vede per esperienza in questa casa.
Piaccia al Signore di mantenerci sempre in questo stato, perché, poche come siamo,
se siamo anche disunite, la nostra situazione diviene insopportabile. - Che Dio ce ne
liberi!

10 - Se per caso uscisse di bocca qualche pargoletta contro la carita, si ponga subi-
to rimedio e si preghi il Signore con grande insistenza.

Quando poi vi dovessero allignare quei mali di piu lunga durata, come fazioni, punti
d’onore, desideri d'ambizione; quando, dico, dovessero succedere queste cose, tene-
tevi come tutte perdute. Scrivendo queste righe, e solo al pensiero che con I'andar del
tempo possa cid avvenire, mi sento agghiacciare il sangue nelle vene, perché conosco
che questo ¢ il pitu gran male di un monastero. Pensate in tal caso e tenete per certo
di aver cacciato di casa il vostro Sposo, obbligandolo a cercar riposo altrove. Moltipli-
cate allora le vostre preghiere, datevi d’attorno per trovare il rimedio, e se hon giova-
no neanche le confessioni e le molte comunioni che fate, temete di aver tra voi qual-
che Giuda.

11 - Stia molto attenta la Priora, per amor di Dio, a non dar adito a tanto male. Vi
si opponga energicamente fin da principio,®> perché dipende tutto da questo, sia la ro-
vina che il rimedio. Quanto a colei che ne & la causa, procuri di mandarla altrove. Id-
dio vi otterra la dote necessaria, purché cacciate di casa questa peste. Fate il possibile
per troncae i rami di questa pianta, e se ancora non basta, strappatela dalle radici.

Se non vi riesce con le buone, dia mano ai piu severi castighi (Man. Escorialense).

26



Non potendo fare cio, l'infelice che si occupa di tali cose non metta piu piede fuori del
carcere:* meglio trattare lei in questo modo che permetterle di contaminare le altre.

Oh, il gran male che & questo! Guai al monastero in cui entra! Preferisco piuttosto
che vi entri il fuoco a incenerirci tutte!... L'argomento & assai importante, e siccome
spero di parlarvene ancora, per il momento non aggiungo altro.>

4 .. . . . . . . . . .

Tutti i monasteri antichi avevano una cella separata, piu angusta e piu squallida delle altre, dove venivano rinchiu-
se, come in prigione, coloro che si rendevano colpevoli di determinate mancanze gia dichiarate nelle rispettive Costitu-
zioni.

Diro solamente che piuttosto di vedere tra voi una minima discordia, amerei meglio che amaste e accarezzaste
teneramente le vostre sorelle, circondandole di ogni sorta di attenzioni - sempre inteso che cio si faccia con tutte indi-
stintamente - benché questo amore sia meno perfetto dell’altro. - Ma piaccia a Dio, per quegli che é, di non permetterlo
mai! Amen. (Man. Escorialense).

27



CAPITOLO 8

Tratta del gran bene che si ha nel distaccarsi, interiormente ed esteriormente, da ogni
cosa creata.

1 - Parliamo ora del distacco che dobbiamo avere. Praticato con perfezione, per noi
e tutto.

Dico che per noi & tutto, perché aderendo soltanto al Creatore e nulla importandoci
delle creature, Dio ci infonde tanta virtu, che se noi, nella misura delle nostre forze,
facciamo il possibile per acquistare la perfezione, non dobbiamo pilu combattere che
assai leggermente, perché il Signore stende la sua mano in nostra difesa contro il de-
monio e contro il mondo. Credete forse, sorelle, che sia cosa da nulla consacrarsi inte-
ramente e senza riserva a Colui che e tutto? Egli € la fonte di ogni bene, e noi dob-
biamo ringraziarlo senza fine per averci raccolte in questa casa, nell'unico intento di
essere tutte sue.

Veramente, non saprei proprio perché v'intrattenga su questo argomento, nel qua-
le ognuna di voi mi puo fare da maestra. Di questa virtu cosi importante, confesso
candidamente di non avere la perfezione che vorrei e che sento mi converrebbe.! Al-
trettanto si dica di tutte le altre di cui finora ho parlato, essendo piu facile scrivere che
metter mano all’'opera. L'indovinassi almeno scrivendo!... Per poter parlare di certe
cose, bisogna conoscerle per esperienza! E io, se ne parlo, dev’essere perché finora ho
fatto tutto il contrario di quel che dico.

2 - Quanto all’esterno, qui siamo staccate da tutto: lo si vede. E io vi prego, sorel-
le, di considerare, per amore di Dio, il gran bene che Egli ci ha fatto nel chiamarci in
guesta casa. Ognuna di voi lo consideri in se stessa. Qui non ve ne possono essere pil
di dodici: eppure piacque a Dio che voi ne foste una.

Quante anime migliori di me prenderebbero volentieri il mio posto! Ma il Sighore lo
ha riservato a me che ero ben lungi dal meritarlo! Siate benedetto, o mio Dio! Le
creature tutte vi lodino per me, poiché io non so ringraziarvi degnamente, non solo
per avermi chiamata allo stato religioso - che € gia un gran favore - ma neppure per i
molti altri benefici che mi avete fatto. Essendo stata tanto cattiva, Voi non vi siete fi-
dato di me. Dov’ero prima, in mezzo a tante anime sante, le mie imperfezioni poteva-
no star nascoste sino al termine della mia vita;? percid Voi mi avete condotta in que-
sta casa, dove essendo cosi in poche, & impossibile che le mie mancanze passino inos-
servate, obbligandomi, in tal modo, lontana da ogni occasione pericolosa, a star piu
attenta su di me. Ormai per me non vi sono piu scuse, e sento il bisogno, Signore, che
la vostra misericordia mi perdoni di tutto.

3 - Cido che molto vi raccomando, figliuole, & che se alcuna non si sente capace di
osservare quel che si fa in questa casa, lo dica apertamente. Non mancano monasteri
in cui servire Dio in altro modo: ci vada, ma non turbi le poche monache che il Signore
ha qui raccolte. Altrove le sara permesso di consolarsi con i parenti, mentre qui, se ne
viene ammesso qualcuno, € solo per consolazione dei medesimi. La religiosa che per
sua personale soddisfazione desidera d’intrattenersi con i parenti ed essi non sono de-
diti alla vita interiore, si ritenga per imperfetta, si persuada che non é staccata, che &
ammalata nell’anima, che ha bisogno del medico, che non avra mai pace perfetta e
tanto meno liberta di spirito. Se non rinunzia a questo attacco e non guarisce, le dico
che non e fatta per questa casa.

' Vedo di essere la piis imperfetta di tutte, ma giacché me lo comandate, vi diro i pochi pensieri che mi vengono in
mente. (Man. Escorialense).
? Allude alla sua dimora nel monastero dell’Incarnazione.

28



4 - Secondo me, il miglior rimedio per tali anime € che non vedano piu parenti fino
a quando non ne siano staccate. Domandino a Dio questa grazia con incessanti pre-
ghiere; e solo tornino a vederli quando ne sopporteranno le visite come una croce,
perché allora non ne avranno alcun male e saranno di profitto agli stessi parenti.’

* Ma se nel loro affetto per i parenti risentono troppo al vivo le pene di cui essi sono afflitti e ascoltano volentieri le
loro relazioni, mi credano: nuoceranno a se stesse e non saranno ai parenti di alcun vantaggio. (Man. Escorialense).

29



CAPITOLO 9

Essendosi staccata dal mondo, € bene staccarsi pure dai parenti, e si troveranno amici
piu sinceri.

1 - Oh, se le religiose intendessero il danno che proviene loro dal trattare spesso
con i parenti, come li fuggirebbero! Non so ancora capire che vantaggio ne abbiano,
non dico in ci0 che riguarda il servizio di Dio, ma neppure in quanto alla loro pace e
tranquillita. Non si puo, infatti, né si deve prendere parte alle loro feste, e intanto si
risentono tutti i loro travagli, ognuno dei quali strappera lacrime dagli occhi, e forse
piu abbondanti delle loro. Anche se per i loro regali il corpo ne ha sollievo, non cosi
I'anima che la paga assai cara.

Da questo pericolo voi siete libere. Fra voi, dovendo essere tutto in comune e non
essendo permesso alcun privato vantaggio, I'elemosina che vien fatta a una entra
nell'interesse di tutte, e percido non avete la preoccupazione d’ingraziarvi i parenti, sa-
pendo di venir provvedute in comune da Dio stesso.

2 - Mi spaventano i danni di questi rapporti con i congiunti. Non |li pud immaginare
se non chi li conosce per esperienza. Eppure ora questa perfezione sembra che nelle
case religiose sia posta in dimenticanza! Quando dichiariamo di lasciar tutto per Iddio,
non so veramente cosa intendiamo, se insieme non lasciamo il principale che sono i
parenti. Ma la cosa € arrivata a tal punto che i religiosi credono di mancar di virtu se
non amano tanto e non trattano spesso con i parenti; e nemmeno temono di dirlo, al-
legandone ragioni!’

3 - In questa casa, figliuole, si deve avere gran cura di pregare molto, com’e giu-
sto, per tutti i nostri congiunti, ma, quanto al resto, si deve fare il possibile per allon-
tanarli dalla mente, perché ad essi ci porta gia la natura, e piu fortemente che non ad
altre persone.

A quanto mi dissero, io ero molto amata dai miei parenti, e da parte mia li ricam-
biavo di tanto affetto da non permetter loro di dimenticarmi. Ma ecco cid che ho nota-
to per mia e per altrui esperienza. Non parlo dei genitori: & raro che essi si dimenti-
chino dei loro figli; ed & quindi giusto che quando hanno bisogno di conforto, non li
trattiamo da stranieri. Altrettanto si dica dei fratelli, specialmente se nel far questo
non ne scapita I'opera principale della nostra perfezione. Ma quanto agli altri, posso
dire che quando mi sono trovata fra i travagli, furono quelli che meno mi aiutarono: il
soccorso non mi venne che dai servi di Dio.

4 - Credetemi, sorelle, servendo voi il Sighore come dovete, non troverete con-
giunti tanto devoti quanto quelli che Egli vi mandera. So che & cosi. E se su questo
punto vi diporterete sempre come ora, persuase altrimenti di far oltraggio al vero
Amico e Sposo vostro, in breve tempo, credetemi, arriverete alla liberta di spirito.

Quelli che vi amano soltanto per Iddio non vi verranno mai meno, e potrete fidarvi
di loro piu che dei vostri congiunti. Troverete padri e fratelli in chi meno crederete,
perché essi si consacrano ai nostri bisogni unicamente per amor di Dio da cui solo at-
tendono ricompensa, mentre chi I'attende da noi, vedendoci povere e impossibilitate a
ricambiarlo, si stanca presto e ci lascia. Non & che si faccia cosi da tutti; ma e un fatto
che cosi succede ordinariamente, perché il mondo € sempre mondo.

''Si & quasi tentati di giudicare questa dottrina troppo dura, ma & un’impressione che sparisce a poco a poco a misu-
ra che si va innanzi. La Santa condanna soltanto 1’amore esagerato e, comunque, escluso sempre 1’amore per i genitori e
per i fratelli. Del resto, rimane sempre vero che quando lo spirito ne risente, bisogna sacrificare ogni cosa. Dice il Si-
gnore: Chi ama il padre e la madre piu di me non é degno di me. (Mt. 10, 37).

30



Non credete a chi v'insegna il contrario sforzandosi di farvelo passare per virtu. Se
volessi esporre tutto il danno di questi attacchi, dovrei dilungarmi molto; ma siccome
persone piu istruite ne hanno gia scritto abbastanza, basti quello che vi ho detto. Se io
che sono tanto imperfetta vi scorgo cosi gravi pericoli, che cosa vi scorgeranno i per-
fetti?

5 - Per il fatto stesso che tutti i santi non si stancano di ripeterci e di consigliarci la
fuga dal mondo, vuol dire che l'avviso € salutare. Ora, quello che pil per noi partecipa
del mondo, e da cui piu difficilmente ci stacchiamo &, credetemi, |'affetto per i parenti.
Fa bene chi per liberarsene va lontano dai suoi paesi, purché gli giovi, perché, a mio
parere, piu che con l'allontanamento corporale, il distacco si ottiene unendosi genero-
samente a Gesu, nostro Bene e Signore: I'anima, trovando in Lui ogni cosa, dimentica
tutto il resto.

Fino a quando non si sara ben compresa questa verita, sara sempre di grande aiu-
to star lontano dai parenti anche fisicamente. Potra poi avvenire che il Signore, per
farci trovare una croce dove prima avevamo una soddisfazione, esiga che trattiamo
ancora con essi.

31



CAPITOLO 10

Non basta il distacco dai parenti: bisogna staccarsi anche da se stessi - Il distacco e
I'umilta sono virtu che van d’accordo.

1 - Dopo esserci staccate dal mondo e dai parenti per chiuderci in questa casa nella
pratica di cio che ho detto, ci sembra di aver fatto tutto e di non dover piu avere alcu-
na lotta. Ma state attente, sorelle, e non abbandonatevi al sonno! Sareste come colui
che si corica tranquillamente perché, avendo paura dei ladri, ha sbarrato le porte di
casa, senza pensare che i ladri sono chiusi dentro. Ora, come sapete, finché siamo
dentro noi, non vi € ladro peggiore. Se non ci sorvegliamo accuratamente, se ognuna
di noi non considera la propria abnegazione come |'affare pit importante, una moltitu-
dine di ostacoli c’'impedira quella liberta di spirito che sola ci permette di volare al
Creatore, non piu carichi di terra e di piombo.

2 - Rimedio a tanto male & aver sempre innanzi che tutto & vanita e che presto tut-
to ha da finire. Con cio le nostre affezioni, togliendosi a queste cose cosi fragili, si por-
teranno alle eterne. Benché questo mezzo non sembri molto efficace, tuttavia € per
I'anima di grandissimo vantaggio, purché si badi attentamente di non attaccarsi ad al-
cuna cosa per piccola che sia: appena ci si accorge di un attacco, allontanarne subito il
pensiero per elevarlo a Dio, ed Egli ci aiutera.

Si & gia fatto il pit con I’'entrare in questa casa, e grande ¢ stata la grazia di Dio.
Ora ci rimane da staccarci da noi stesse e da lottare contro la nostra natura: cosa as-
sai dura per esser noi troppo unite e troppo amanti di noi stesse.

3 - In questa lotta ci puo essere d’aiuto la vera umilta.

Secondo me, questa virtu e quella della propria abnegazione van sempre
d’accordo. Sono due sorelle che non bisogna mai separare; parenti da cui non vi diro
mai di staccarvi, ma anzi d’abbracciare ed amare, cercandone continuamente la com-
pagnia.

Virtu sovrane, regine del creato, imperatrici del mondo, che ci liberate da tutti i
lacci e da tutte le insidie del demonio, foste cosi care al nostro Maestro Gesu che non
stette senza di voi neppure un istante! Chi vi possiede pud camminare con sicurezza
ed affrontare tutto l'inferno riunito, il mondo e le sue seduzioni. Non abbia paura di
nessuno, perché il regno dei cieli € suo. Che deve infatti temere chi non solo non si
preoccupa di perdere tutto, ma neppure stima per tale detta perdita? La sua paura &
solo di offendere Iddio: percio lo supplica di mantenerlo sempre in queste due virtu e
di non mai permettere che per sua colpa le perda.

4 - E’ vero che queste virtl hanno la proprieta di nascondersi a quegli stesso che le
possiede, per cui egli non le vede né mai s’induce a credere di possederle, neppure se
glielo dicono. E intanto, siccome egli le stima molto e fa di tutto per acquistarle, va
continuamente progredendo. Per accertarsene basta trattare con lui, perché quelle
virtu si fan vedere all’esterno, anche se l'interessato non vuole.

Come sono presuntuosa a voler fare I'elogio dell’'umilta e della mortificazione, dopo
che furono tanto elogiate dallo stesso Re della gloria e consacrate da tante sue soffe-
renze!

Questo, dunque, figliuole, € il momento di lavorare per uscire dall’Egitto. Trovando
gueste due virtu, troverete la manna, e tutto allora vi para buono, anche quelle cose
che ai mondani sono amare.

5 - Cio che in primo luogo dobbiamo fare & di non amare il nostro corpo.

32



Alcune sono cosi attaccate al loro benessere, che per correggersi avranno molto da
fare. Si ama tanto la salute - parlo specialmente delle monache, ma non escludo le
persone del secolo - che & veramente sbalorditivo veder la guerra che per questa ra-
gione si deve sostenere. Alcune poi sembra che siano venute in monastero per procu-
rare di non morire, e questo cercano con ogni mezzo.

In questa casa, a dir vero, azioni di tal genere non sono possibili, e io vorrei che
non le pensaste neppure. Qui siete venute, non gia ad accarezzarvi per Cristo, ma
morire per Cristo. So che il demonio vi pu0 alle volte suggerire che per meglio seguire
e osservare la Regola bisogna mantenersi in salute. E intanto con la preoccupazione
della salute per meglio osservare la Regola, si finisce col morire senza averla osserva-
ta interamente, non dico per un mese, ma neppure un giorno. Non so proprio perché
queste tali siano venute in monastero!

6 - Non temete che su questo punto si venga a mancare di discrezione. Sarebbe
veramente da sbalordire. Gli stessi confessori temono subito che ci stiamo ammaz-
zando a forza di penitenze. Noi poi abbiamo tanto in orrore una tal mancanza di pru-
denza, che sarebbe desiderabile aver le medesime disposizioni anche per tutto il re-
sto.

Le anime che seguono la via opposta sono sicura che innanzi a questo scritto non si
turberanno, come io non mi turberei se mi dicessero che giudico le altre da me stessa,
essendo vero. Ma io credo che appunto per questo certe monache sono sempre am-
malate. Cosi permette il Signore, come fece con me nella sua infinita misericordia:
giacché ad ogni costo mi volevo accarezzare, volle che lo facessi almeno con motivo.

E’ molto curioso vedere il tormento che queste tali si procurano!...

Alle volte vien loro voglia di darsi alla penitenza senza regola e misura; ma, come
suol dirsi, non vi durano che due giorni, perché il demonio mette loro in testa che si
sono rovinate nella salute, per cui ne concepiscono tanta paura che, dopo una simile
esperienza, non osano metter mano nemmeno alla penitenza di regola.

Non osserviamo la Regola neppure in certi punti cosi leggeri che, come il silenzio,
non ci sarebbero di danno, ci dispensiamo subito dal coro appena avvertiamo un dolo-
re di testa, cosa che ancora non uccide;* e poi vogliamo inventare penitenze di nostro
arbitrio!... Forse per non osservare né queste né quelle!... Alle volte non si tratta che
di una leggera indisposizione, ma subito ci sentiamo obbligate a non fare piu nulla,
oppure immaginiamo di far tutto soltanto con ottenerne la dispensa.

7 - Ma voi direte: Perché la Priora ce la concede?

Se vi conoscesse intimamente, forse non la concederebbe. Ma voi le parlate di ne-
cessita; il medico insiste perché vi abbia a contentare; una parente o amica & |i di
fianco che singhiozza. Che volete che faccia la Priora? Teme di mancare alla carita, e
piuttosto di commettere lei una colpa, preferisce che la commettiate voi.?

8 - Sono cose che possono alle volte succedere, e io le ho messe qui affinché ve ne
guardiate. Se il demonio comincia a impaurirci con il timore della salute, non faremo
mai nulla. - Il Signore ci dia la sua luce per far bene ogni cosa! Amen.

1 . . . , . . . , .
...e allora un giorno non andiamo in coro perché abbiamo male alla testa, il giorno dopo perché abbiamo avuto

male, e altri tre giorni perché il male non ci venga piu. (Man. Escorialense).

2 Lo vede anche lei che siete esagerate... e che piangete per cose da nulla... ma vedendo che siete Ii per rendere
l’anima... non vuole pensar male! Oh, questi pianti di monache! Che Dio mi perdoni! Ma temo che siano gia passati in
costumel... Una volta ho visto una religiosa che si lamentava continuamente di aver male alla testa, e me lo ripeteva
piu volte. Sottoposta a una visita, si vide che non ne soffriva affatto. Soffriva soltanto un poco in altra parte. (Man.
Escorialense).

33



CAPITOLO 11

Ancora della mortificazione, e parla di quella che si deve praticare nelle malattie.

1 - Lamentarvi continuamente per ogni leggera indisposizione non mi pare perfet-
to, sorelle. Se potete sopportarla in silenzio, fatelo senz’altro! Quando il male & grave,
si manifesta da sé e in tutt’altra maniera che non lo facciate voi con i vostri lamenti.
Ricordatevi che siete in poche; e se tra voi vi € amore e carita, basta una che abbia
guesto malvezzo per essere di pena a tutte le altre. Chi & veramente malata, lo dica e
prenda i rimedi necessari. Se non € dominata dall’amor proprio, provera tanta pena
per ogni specie di sollievo che non si avra affatto da temere che li prenda senza biso-
gno o si lamenti senza motivo. Percido non parlare e non prender rimedi in caso di ne-
cessita sarebbe peggio che prenderli senza bisogno; e malissimo farebbero le sorelle
se non mostrassero all’'ammalata tutta la loro compassione.

2 - Dove regna la carita e le religiose sono poche, se una si ammala, le attenzioni
non mancano. Ma per certe piccole indisposizioni e malori di donne, guardatevi dal
lamentarvene, perché alle volte non si tratta che di una immaginazione suscitata dal
demonio. Vengono e vanno; e se non smettete il malvezzo di dire e di lamentarvi di
tutto, eccetto che con Dio, non la finirete piu.t

Il nostro corpo ha questo di brutto, che piu si vede contentato, piu si mostra esi-
gente. E’ cosa da stupirne osservare quanto desideri di essere contentato! E siccome
pretesti non gliene mancano, al minimo bisogno che sente, inganna la povera anima e
le impedisce di avanzare.

3 - Ricordatevi di tanti poveri infermi che non hanno persona con cui lamentarsi: e
voi volete essere povere e insieme ben trattate? Non & giusto!

Ricordatevi ancora di molte donne maritate. So di alcune, ed anche di agiata condi-
zione, che quantunque piene di travagli e di gravi malattie, pure per non contristare i
mariti, non osano fiatare. E noi - misera me! - saremmo venute in monastero per es-
sere trattate meglio di loro? Ah! Sorelle, giacché siete libere dai travagli del mondo,
offrite almeno qualche cosa per amore di Dio senza che tutti lo sappiano!

Ecco una donna che, sposandosi, si € incontrata assai male. Perché suo marito non
abbia nulla a subodorare, tace, non si lamenta, sopporta tutto, non cerca conforto da
alcuno. E noi ci faremo rincrescere di sopportare, sole con Dio, queste brevi afflizioni
che ci siamo meritate con i nostri peccati, tanto pit che la consolazione del parlarne si
riduce sempre a ben poco?

4 - Escludo sempre, ripeto, il caso di qualche grave malattia, come di una gran
febbre, benché desideri che anche allora si usi moderazione, sopportando tutto con
pazienza. Parlo di certi piccoli malori che si possono sopportare in piedi...

Che sarebbe mai di questo libro se venisse letto fuori di qui! Che direbbero di me
tutte le monache! Ma come volentieri sopporterei le loro chiacchiere se una sola si
emendasse!

Basta una sola che si lamenti senza motivo, perché non si creda piu a nessuna,
nonostante i gravi dolori che possa avere.?

' Se insisto tanto su questo punto, é perché lo vedo importante e so che nei monasteri é causa di rilassamento.
(Man. Escorialense).

2 | medici stessi, avendo visto le altre uscire in tanti lamenti per ogni piccola sofferenza, non credono pii. (Man.
Escorialense).

34



Ricordiamoci invece dei nostri Padri, di quei santi eremiti di altri tempi, di cui pre-
tendiamo di imitare la vita! Quanti e quali dolori soffrirono essi nella loro solitudine!
Freddo, fame, sole e arsura: tutto sopportarono senza aver alcuno, fuori di Dio, con
cui sollevarsi. Credete forse che fossero di ferro, o non piuttosto sensibili anch’essi
come noi? Persuadetevi, figliuole, che quando il nostro corpo comincera ad essere vin-
to, ci lascera in pace, né piu ci tormentera. Avendo chi s’interessa dei nostri bisogni,
lasciatene ogni cura, , a meno che non si tratti di una necessita evidente. Se non ci ri-
solviamo a non piu curarci della morte e della perdita della salute, non faremo mai
nulla.

5 - Quanto alla morte, cercate di non temerla, abbandonatevi interamente al Si-
gnore, e avvenga quel che vuole! Che c'importa di morire? Quante volte questo corpo
si & burlato di noi! Non e forse giusto che qualche volta ci burliamo di lui? Questa riso-
luzione & piu importante di quanto si creda, perché quando con l'aiuto di Dio ci si ap-
plica, un po’ alla volta, a vincere il nostro corpo, si riesce spesso a soggiogarlo. E te-
ner a bada un tal nemico & un ottimo mezzo per sostenere tutti gli altri combattimen-
ti. - Si degni di aiutarci Colui che lo puo!

Credo che non comprenda lI'importanza di questo consiglio se non colui che gia ne
gode la vittoria. Si tratta di vantaggi cosi preziosi che, una volta conosciuti, non vi &
persona, a mio avviso, che pur di possedere tanta pace e sovranita, non sia pronta ad
affrontare anche i pit grandi travagli.

35



CAPITOLO 12

Chi ama veramente Iddio deve far poco conto della vita e dell’onore.

1 - Passiamo ad altre cose, anch’esse molto importanti, benché non lo sembrino.

Sulla via della perfezione ci sembra tutto gravoso, e giustamente, perché si tratta
di muover guerra a noi stessi. Ma appena ci mettiamo all’'opera, Dio ci accorda tante
grazie e agisce sull’anima con tanta forza che essa considera subito per poca cosa tut-
to quello che in questa vita si puo fare. Per noi monache, poi, il piu & fatto. Abbiamo
rinunciato per amor di Dio alla nostra liberta, sottoponendola a quella degli altri, e ora
pratichiamo tante penitenze, digiuni, silenzi, clausura e assistenza al coro. Anche a
volerci trattare con delicatezza, come avro fatto soltanto io nei vari monasteri in cui
sono stata, non lo possiamo che assai raramente. Ora, perché tanta ritrosia a mortifi-
care il nostro interno, quando questa mortificazione rende piu perfetto e meritorio tut-
to il resto, e ci aiuta a praticarlo con maggior pace e soavita?

A questo stato, come ho detto, non si arriva che a poco a poco, rinnegando la pro-
pria volonta e i desideri della natura fin nelle piu piccole cose, in modo da terminare
con il pieno dominio dello spirito sul corpo.

2 - Tutto, o quasi tutto, consiste nella rinunzia di noi stessi e delle nostre soddisfa-
zioni. Chi comincia a servir davvero il Signore, il meno che gli pud offrire & la vita. E
che ne deve temere chi gli ha gia consacrata la volonta? Il vero religioso, o uomo di
orazione che pretende di godere i doni di Dio, dev’essere pronto a morire per Lui, ma-
gari nel martirio. Del resto, non lo sapete anche voi, sorelle, che la vita del buon reli-
gioso, di colui che vuol essere fra i piu intimi di Dio, non € che un lungo martirio? Lo
chiamo lungo, ed e tale in confronto a quello di coloro a cui fu troncata la testa. Ma la
vita & breve. Per alcuni anzi brevissima. E noi non sappiamo se la nostra sia tale da
venirci troncata un‘ora, un istante solo, dopo la completa nostra dedizione al servizio
di Dio. E non e cosa impossibile. No, di cido che finisce non bisogna fare alcun conto.
Ogni ora potrebbe essere |'ultima: e chi di voi non vorrebbe impiegarla bene?

3 - Credetemi, sorelle, questo pensiero & molto efficace. Cerchiamo di rinnegare in
tutto la nostra volonta, e a poco a poco, senza neppure accorgerci, arriveremo alla
meta.

Sembra troppo rigido richiedere di non cercare in nulla soddisfazione. Ma perché
insieme non ci si dice che un tal sistema procura fin da questa vita gioia, consolazione
e sicurezza? Per voi che battete questa via, il piu & fatto. Eccitatevi ora a vicenda, aiu-
tatevi le une e le altre, e procuri ciascuna di sorpassare la compagna.

4 - Vigilate attentamente sui vostri moti interiori, specialmente su quelli che ri-
guardano le preminenze. Ci liberi Iddio, per la sua passione, dal fermarci a parole co-
me queste: « Sono piu anziana », « ho pit anni », « ho lavorato di piu », « quella &
trattata meglio di me ». Respingete questi pensieri appena si presentano, perché fer-
marsi in essi e piu ancora parlarne € una peste, origine di grandi mali. Se avete una
Priora che sopporta il piu piccolo di questi discorsi, credete che Dio ve I'abbia mandata
in castigo dei vostri peccati, e che questo sia il principio di ogni vostra rovina. Pregate
ardentemente il Signore a mettervi riparo, perché siete tutte in pericolo.

5 - Puo darsi che mi domandiate perché insisto tanto su questo punto, tacciandomi

forse di troppo rigorosa, posto che Dio concede le sue grazie anche a coloro che non
sono giunti a questo completo distacco.

36



Lo credo, perché Egli nella sua infinita sapienza vede che cosi conviene per meglio
convincerli a distaccarsi da tutto.

Non intendo gia per distacco la semplice entrata in religione, perché vi possono es-
sere ostacoli che I'impediscano: I'anima perfetta pud essere umile e distaccata in ogni
luogo, benché I'ambiente sia sempre una gran cosa, e le difficolta siano maggiori piu
in un posto che in un altro. Ma dove regnano punti d’'onore e attacco ai beni terreni -
difetti che possono trovarsi tanto fuori che dentro i monasteri, benché |'occasione sia
quivi minore e maggiore la colpa se vi allignano - credetemi, dove regnano questi di-
fetti, non si arrivera mai al pieno distacco, né a godere il vero frutto dell’orazione,
neppure se nell’orazione, o meglio, meditazione, si trascorressero molti anni.

Dico meditazione, perché l'orazione quando fosse perfetta, finirebbe col corregger-
cene.

6 - Pensate quindi, sorelle, se questi consigli non siano importanti, tanto piu che
non siete qui che per questo. Facendo altrimenti, perdereste con I'onore anche i van-
taggi che ne potreste guadagnare, rimanendovi con perdita e disonore. Ognuna di voi
consideri come si trovi in umilta, e vedra fin dove arrivano i suoi progressi.

Il demonio € tanto astuto che in materia di preminenze non osera tentare |'umile
neppure in un primo momento, temendone un contraccolpo, giacché e impossibile che
I'umile, quando & tentato, non progredisca in maggior umilta e vi si fortifichi. In que-
sto caso egli ritorna sulla sua vita passata, esamina se ha servito il Signore come per
riconoscenza gli doveva, considera i prodigiosi abbassamenti di un Dio per darci
esempio di umilta, e scorgendo infine i suoi peccati, nonché l'inferno che per essi si &
meritato, ne ricava tanto vantaggio che il demonio, per paura di riportarne la testa
rotta, non ha piu il coraggio di tentarlo.

7 - Ecco un consiglio che vi prego di nhon dimenticare. Se volete far vendetta del
demonio e liberarvi dai suoi assalti, non solamente dovete avanzare in umilta nel vo-
stro interno - senza di che sarebbe un gran male - ma cercare con i vostri atti esterni
di far ridondare in profitto delle sorelle la stessa vostra tentazione, pregando la Priora,
appena il maligno si presenta, d'imporvi qualche ufficio umiliante, o farlo da voi stesse
meglio che vi sia possibile. Studiate di vincere la vostra volonta praticando cose che vi
ripugnino: il Signore ve ne fara conoscere molte, e la tentazione cessera.

Dio ci liberi da chi pretende servirlo e coltivare insieme il proprio onore! Questo &
un calcolo sbagliato, perché, come ho detto precedentemente, |I'onore tanto piu si
perde quanto piu si ricerca, specialmente quando si tratta di preminenze. - Non vi € al
mondo tossico che piu distrugga la perfezione, quanto la preoccupazione del proprio
onore.

8 - Direte che si tratta di sentimenti naturali, e che non bisognha farne caso.

Guardate invece di non andare troppo alla leggera. L'attacco a questi punti di ono-
re cresce come la schiuma: non vi & mai nulla di lieve quando il pericolo & cosi grave
come allora che si va alla ricerca dei torti che si crede di aver ricevuti. E sapete per-
ché? Ecco una ragione che ne abbraccia molte altre.

Il demonio comincia a tentarvi in una cosa tanto leggera che forse € da nulla. Ma il
maligno fa che una consorella |la giudichi assai grave. Ed ella allora crede di fare un
atto di carita col venirvi a dire che non capisce come sopportiate tanto affronto, che
I'offriate al Signore, che prega Iddio a darvi pazienza, e che di piu non farebbe un
santo. Il demonio insomma mette sulla sua lingua ragionamenti che vi fanno impres-
sione, e cosi, supposto pure che vi siate determinate a soffrire in pace, ne uscite con
una tentazione di vanagloria per una prova, che, infine, non avete neppure sopportata
come avreste dovuto.

37



La nostra natura € cosi fiacca, che anche quando la prova non & penosa, pensiamo
sempre, sopportandola, di far qualcosa di grande e non lasciamo di crederlo. A mag-
gior ragione ne rimaniamo persuase se vediamo che per amor nostro lo credono le al-
tre. Ma intanto I'anima perde un’occasione di merito, rimane piu debole e lascia aperta
la porta al demonio perché rinnovi l’'assalto con maggiore violenza.

Puo avvenire anche questo: voi avete gia presa la risoluzione di soffrire con pa-
zienza, ed ecco che una vostra compagna vi viene a dire che siete un’insensata, e che
in certi affronti € bene risentirsi...

Per amor di Dio, sorelle, nessuna di voi si lasci andare a cosi indiscreta carita, mo-
strando compassione per dei torti immaginari! La vostra carita somiglierebbe a quella
usata con il santo Giobbe da sua moglie e dai suoi amici.

38



CAPITOLO 13

Ancora della mortificazione, e dice che per arrivare alla vera sapienza bisogna fuggire i
puntigli e le massime del mondo.

1 - Ve I'ho gia detto varie volte, sorelle, e ora ve lo voglio lasciar scritto, affinché
non lo dimentichiate mai: le religiose di questo monastero, non meno di chiunque vuol
essere perfetto, devono fuggire le mille miglia da espressioni come queste: « Avevo
ragione; mi han fatto torto; non c’era motivo di trattarmi cosi ».

Dio ci liberi da cosi cattive ragioni! Vi par forse ragionevole che il nostro buon Gesu
soffrisse tanto, fosse ricolmo di tanti oltraggi e di cosi innumerevoli ingiustizie? Chi
non vuole altre croci fuori di quelle che sente di meritare, non so proprio perché sia
venuta in monastero. Ritorni pure nel mondo! Ma anche la le sue ragioni non varran-
no, perché nulla vi potra soffrire di cosi grave che ancora di pitu non si meriti. Perché
allora lamentarsi? Veramente non ne vedo il motivo.

2 - Quando ci fanno qualche onore o ci trattano con distinzione e delicatezza, allora
bisogna tirar fuori queste ragioni, essendo appunto contro ogni ragione che cosi ci
trattino in questa vita; ma quanto ai torti che ci fanno, e che cosi noi chiamiamo ben-
ché tali non siano, non vedo perché dobbiamo lamentarci. O siamo spose di quel gran
Re o non lo siamo. Se lo siamo, & forse di una donna onorata non condividere gli ol-
traggi fatti al suo sposo per la ripugnanza che ne sente? Non & forse tutto in comune
tra loro due, I'onore e il disonore? E se vogliamo dividerci e godere il regno del nostro
Sposo, non ¢ forse follia rifiutarci di prender parte ai suoi oltraggi e alle sue sofferen-
ze?

3 - Non permetta Iddio che nutriamo simili pretese! Quella tra voi che si vede me-
no stimata, si consideri la piu felice, ché tale € veramente, perché credetemi, soppor-
tando tutto con pazienza, avra onore in questa e nell’altra vita. - Che pretesa € la mia
nel dirvi di credere a me quando fu cosi affermato dalla stessa infinita Sapienzal...

Sforziamoci figliuole mie, d’imitare, almeno in qualche cosa, la profonda umilta del-
la santissima Vergine, di cui portiamo I'abito. Mi sento confondere quando penso che
ci chiamiamo sue monache! Per quanto ci paia di umiliarci, saremo sempre assai lon-
tane da cid che esige il nostro titolo di figlie di tal Madre e spose di tale Sposo.

Se non ci mettiamo con diligenza a sradicare le imperfezioni che ho detto, quello
che oggi ci sembra un nulla, domani forse sara un peccato veniale, e tanto pericoloso
da divenire, una volta trascurato, causa di molti altri. - E questo, per un Ordine, € un
vero disastro.

4 - Vivendo in comunita, dobbiamo star molto attente per non nuocere a chi fatica
per nostro bene col darci buoni esempi. Se intendessimo il danno di una cattiva abitu-
dine, vorremmo piuttosto morire che introdurla. Infine non si tratterebbe che di una
morte corporale, mentre il danno del male esempio rovina le anime e non finisce tanto
presto, perché alle religiose che muoiono ne succedono altre, e queste seguono piut-
tosto la cattiva che la buona abitudine. Mentre quella vi & sostenuta dal demonio,
questa vien posta in dimenticanza dalla stessa nostra debolezza.

5 - Oh, la bellissima carita e il gran servizio che farebbe a Dio la religiosa che, sen-
tendosi incapace di seguire le costumanze di questa casa, lo riconoscesse ed uscisse
di monastero!! Pensi che cid le conviene, se non vuole avere un inferno di qua, e, Dio

...prima ancora di fare la professione e lasciasse in pace le sorelle. Se credono a me, non la riceveranno in nes-
sun altro, o non I’'ammetteranno alla professione se non dopo aver constatato per pin anni che si é corretta. Non parlo

39



non voglia, un altro di la. Vi sono molte ragioni per temerlo, e forse non le compren-
deranno bene come me né lei né le altre.

6 - Vi prego di credermi. In caso contrario vi do il tempo in testimonio. La vita che
gui intendiamo condurre non & tanto da monache ma da eremite, e per questo biso-
gna staccarsi da ogni cosa. Tale € la disposizione che, come ho constatato piu volte, il
Signore accorda alle anime che Egli sceglie per questa casa. Forse il loro distacco non
€ ancora perfetto; ma che esse vogliano perfezionarsi lo provano la pace e |'allegria di
cui si sentono pervase al pensiero di non doversi piu occupare delle cose della terra e
alla soavita che sperimentano in tutte le pratiche della religione.

Percio, se una di voi & portata alle cose del mondo e non mostra di correggersi, se
ne vada pure, altrimenti le pud succedere di peggio! Vada in un altro monastero se
vuol essere religiosa, ma non si lamenti di me, quasi non le abbia fatto conoscere il
genere di vita che volli introdurre in questa casa.

7 - Se sulla terra vi puo essere il paradiso, esso € in questa casa: vita felicissima vi
conducono infatti le anime che, disprezzando ogni propria soddisfazione, non pensano
che a contentare il Signore. Ma quelle che qui cercassero altra cosa, non solo non la
troverebbero, ma perderebbero tutto.

Un’anima scontenta € come chi soffre d’'inappetenza: per quanto il cibo sia buono e
mangiato dai sani con piacere, egli ne ha nausea e si sente rivoltare lo stomaco. In al-
tri luoghi quell’anima si salvera piu facilmente, e forse a poco a poco potra arrivare a
guella stessa perfezione che qui non sa sopportare perché abbracciata tutta in una
volta. Per l'interiore, prima di giungere al pieno distacco e alla mortificazione perfetta,
si suole accordare un po’ di tempo, ma per |'esteriore si esige che lo si faccia subito.

Se una religiosa vedendo come fanno le altre e trovandosi in cosi santa compagnia
non fa progresso in un anno, temo che indietreggera. Non esigo che la sua perfezione
sia come quella delle altre, ma che almeno dimostri di far profitto, provando che il suo
male non & mortale: cosa, del resto, che non si tarda molto a vedere.

di mancanze che riguardino le penitenze e i digiuni, perché, quantunque anch’essi difetti, tuttavia non sono di gran
danno. Parlo di certi temperamenti che cercano di essere stimati e onorati, che osservano i difetti degli altri e mai ri-
conoscono i propri, e via di seguito: tutte cose che nascono da poca umilta. Se Dio non da loro un gran fervore, ed esse
dopo molti anni non si correggono, Iddio vi liberi dal tenerle con voi! Costoro sappiatelo, non avranno pace, né lasce-
ranno in pace.

Siccome voi non esigete alcuna dote, vi é piu facile rimandarle; ma io piango su quei monasteri dove molte volte,
per non restituire la dote o per paura di ledere [’onore dei parenti, si tiene in casa il ladro che rapisce ogni bene. Es-
sendo entrate in questa casa avete calpestato ogni onore di mondo, perché i poveri del mondo non sono onorati: non
vogliate ora salvare a vostre spese l’onore degli altri.

1l vostro onore sorelle deve solo consistere nel servizio di Dio: chi pensa in cio di ostacolarvi, rimanga col suo
onore a casa sua! Ecco perché i nostri Padri hanno ordinato un anno di prova! Ma noi, nel nostro Ordine, possiamo
prorogarlo fino a quattro,* e io avrei voluto che qui si protraesse fino a dieci. Una monaca umile non si preoccupa di
non essere professa, sapendo bene che, facendo ella il suo dovere, non verra mai rimandata. Ma se non é tale, per che
motivo vorrebbe far danno a questo collegio di Cristo?

Non fa bene una monaca non solo quando si lascia dominare da vanita, - difetto che spero nella bonta di Dio di
non mai tra voi riscontrare - ma soprattutto quando non é mortificata, quando é attaccata ai beni del mondo o a se
stessa nelle cose che ho detto. (Man. Escorialense).

* Questa disposizione fu piu tardi modificata dalla stessa Santa nel capo secondo delle Costituzioni.

40



CAPITOLO 14

Quanto importi non ammettere alla professione persone il cui spirito sia contrario a cio
che si é detto.

1 -Tengo per certo che Dio non manchera mai di favorire le anime fermamente de-
cise di essere sue, e percid bisogna ben esaminare quali siano le intenzioni di chi vuol
entrare fra voi, affinché non sia soltanto per sistemarsi, come succede di molte. Se
gueste tali sono persone di criterio, il Signore ne pud perfezionare l'intenzione, ma se
non hanno criterio non voglio che si prendano, perché non solo non comprenderanno
I'imperfezione del motivo per cui entrano, ma neppure gli avvisi di coloro che le vor-
ranno per una via piu perfetta.

In generale, le persone di questa specie pretendono di conoscere quello che loro
conviene meglio degli stessi dotti; e questo, a mio avviso, &€ un male incurabile, rara-
mente scevro di malizia. Si potra tollerare in un monastero numeroso, ma mai in que-
sta casa dove siete tanto poche.

2 - Una persona di criterio appena comincia ad affezionarsi al bene, vedendone
I'utilita, gli si attacca fortemente. E se poi non & fatta per arrivare a grande perfezio-
ne, pud sempre giovare con i suoi consigli e in molte altre cose, senz’essere di aggra-
vio ad alcuno. Ma se manca di criterio, non pud essere di alcun vantaggio, molto inve-
ce di danno.

E’ questo un difetto che non si scorge tanto facilmente, perché alcune persone par-
lano bene e intendono male, mentre altre parlano poco, ed anche quel poco assai ma-
le, ma sono capaci di molto bene. Vi sono anime cosi semplici che degli usi e degli af-
fari del mondo non s’intendono nulla, ma molto invece dei rapporti con Dio. Per que-
sto, prima di ricevere una postulante, occorrono grandi considerazioni, e prove assai
lunghe prima di ammetterla ai voti.* Sappia il mondo una buona volta che voi siete li-
bere di rinviarla. In un monastero di tanta austerita i motivi non mancano. E quando
si sapra che questo ¢ il vostro costume, nessuno l'avra a male.

3 - Dico questo perché sono tanto sventurati i nostri tempi, ed € cosi grande la no-
stra debolezza che non ci basta nemmeno di averlo per comando dei nostri maggiori, i
guali tanto ci raccomandano di disprezzare cio che il mondo stima onore, e di non aver
paura di dispiacere ai parenti. Pretesti per persuadersi che I'ammissione di tali postu-
lanti sia legittima non mancheranno mai; ma voglia Iddio che non la si abbia poi a pa-
gare nell’altra vita!?

4 - In quest’affare, ognuna deve fare la sua parte, considerarlo, raccomandarlo a
Dio e far coraggio alla Superiora, perché la cosa € importante. Prego il Signore che vi
dia la sua luce. Non ricevere dote per voi &€ sommamente vantaggioso, perché talvolta
per non poter restituire il denaro gia speso, si tiene in casa il ladro che rapisce il vero
bene: non sarebbe poca sventura. Ma voi non dovete aver compassione di alcuno,
perché, dopo tutto, sarebbe sempre un far torto a chi pretendereste di favorire.

! Infatti il libro delle professioni del monastero di Avila dimostra che la Santa ne ritardava spesso la data.

% Quando il Superiore, deposta ogni simpatia o passione, non guarda che al bene del monastero, credo che Dio gli
impedira di ingannarsi; ma se si lascia vincere da una falsa pieta o da ingiustificabili riguardi, tengo per certo che ca-
dra in molti errori. (Man. Escorialense).

41



CAPITOLO 15

Mostra il gran bene di non scusarsi, anche se incolpati senza motivo.?

1 - Vi voglio ora persuadere di una cosa che mi copre tutta di rossore, perché non
solo non ne ho praticato alcun atto, ma devo anzi confessare di non avervi fatto che
assai scarsi progressi, perché sembra che non mi manchi mai qualche speciosa ragio-
ne per persuadermi che sia piu virtuoso scusarmi. Scusarsi, alle volte, & lecito e dove-
roso; ma siccome io sono senza discrezione, 0, a meglio dire, senza umilta, non so
farlo quando conviene.

Tacere quando si & accusati ingiustamente € un grande atto di umilta, e si imita piu
da vicino nostro Signore che prese sopra di sé tutti i nostri peccati. Percid vi prego di
porre in questo ogni vostro impegno, essendo cosa di grandissimo vantaggio. Dal vo-
lersi scusare non si ricava alcun frutto, a meno che, come dico, non si tratti di certe
circostanze in cui tacere sia di disgusto o di scandalo. Ma per conoscere quali esse
siano, occorre piu discrezione che io non abbia.

2 - Abituarsi a questa virtu credo che sia molto importante, anche per ottenere da
Dio la vera umilta che ne & la sorgente. Il vero umile deve desiderare di essere di-
sprezzato, perseguitato e condannato senza motivo, anche in cose gravi. Se vuol imi-
tare nostro Signore, in che cosa lo pud meglio fare se non in questo? Non occorrono
forze fisiche, né di essere aiutati da chicchessia, fuorché da Dio.

3 - Io vorrei, sorelle, che fine del nostro studio e delle nostre penitenze, fossero
appunto queste sovrane virtu. Come gia sapete, io vigilo attentamente per impedire
che pratichiate troppe penitenze, perché fatte senza discrezione, possono rovinare la
salute; ma quanto alle virtu interiori, non v’é proprio da temere: siano pur grandi
guanto volete, non saranno mai cosi debilitanti da impedirvi di servire la religione, ma
vi fortificheranno nell’anima. Avvezzatevi primieramente a vincervi nelle piccole cose,
e cosi, come vi ho detto altre volte, riuscirete con vittoria anche nelle grandi.

In queste io non ho mai fatto la prova, perché non ho mai sentito dire tanto male
di me da non vedervi insieme che era ancora troppo poco. Se mi accusavano falsa-
mente sopra un punto, vedevo che avevo offeso il Signore in molti altri, e che mi fa-
cevano una grande carita a non parlarne. E cosi provavo piu piacere nel vedermi ac-
cusata di falli immaginari che di colpe reali.?

4 - Giova molto in questo esercizio la considerazione dei grandi vantaggi che si ac-
quistano e come, tutto considerato, non si viene mai incolpate senza ragione, essendo
sempre piene di difetti. Se « il giusto cade sette volte al giorno »,> non & forse bugia
sostenere che noi nhon abbiamo peccati? Se siamo innocenti di quanto ci attribuiscono,
non siamo mai cosi scevre da colpa come lo era il buon Gesu.

' Che disordine in questo scritto!... Vi si vede una persona che non sa quel che fa. La colpa é vostra, sorelle, perché
me lo avete chiesto. Leggetelo come potete, perché anch’io scrivo come posso. Se lo trovate malfatto, gettatelo sul fuo-
co. Mi manca la comodita, ed ho poco tempo. Alle volte passo otto giorni senza mettervi mano; e cosi dimentico quel
che ho detto e quello che devo dire. Lo scusarmi in questo momento € molto a sproposito, ma io vi prego di non imitar-
mi.

L ’abitudine di non scusarsi é assai perfetta, molto edificante e molto meritoria. Ve ne ho parlato spesso, e, grazie a
Dio, vedo che vi siete fedeli. lo, purtroppo, non ho ancora ottenuto questa grazia. Che il Signore si degni di accordar-
mela almeno prima di morire. (Man. Escorialense).

2 Le false accuse, per gravi che fossero, mi lasciavano insensibile, ma non cosi le vere, perché in esse, anche se
piccole, seguivo la mia natura e mi attaccavo al meno perfetto. Ecco perché desidero che comprendiate subito questa
verita! (Man. Escorialense).

? Prov. 24, 16. Si tratta di peccati di fragilita o di sorpresa.

42



5 - O Signor mio, quando ricordo i vostri molti tormenti che per nessun motivo me-
ritavate, non so che dire di me, né dove avessi il cervello quando fuggivo la croce, né
dove ora mi trovi quando pretendo scolparmi. Gia lo sapete, o mio Bene, che se v’é in
me qualche cosa di buono, non mi venne che da Voi. Orbene, Signore, vi costa forse
di piu dar poco che molto? Se non mi esaudite perché non lo merito, non meritavo
neppure le altre grazie che mi avete fatto. E dovrei ora desiderare che di una creatura
cosi cattiva, come me, non si dica alcun male, quando tanto se n'é detto di Voi, che
siete il Bene sovra ogni bene? Non lo si puo soffrire, mio Dio, non lo si puo soffrire! E
ben vorrei che non lo soffriste neppur Voi, nulla permettendo nella vostra serva che
possa disgustare i vostri sguardi. Io sono cieca, Signore, e mi contento di troppo poco.
Datemi luce e fate che desideri veramente di esser da tutti disprezzata, poiché anch’io
ho disprezzato Voi, che tanto fedelmente mi avete amata!

6 - Che & questo, mio Dio? Che speriamo di avere dal contentare le creature? Che
c'importa se anche tutte c’incolpino, quando non c’incolpate Voi?...

Ah, sorelle miel... questa & una verita che non finiamo mai d’intendere, e percio
non arriviamo mai alla perfezione. Bisogna che la consideriamo con impegno, e che
meditiamo attentamente quello che &, e quello che non él...

Anche se non vi fosse alcun vantaggio che la confusione di chi ci accusa ingiusta-
mente nel vedere che ci lasciamo condannare senza difenderci, sarebbe gia una gran
cosa: questo atto, alle volte, eleva piu di dieci prediche. Siccome I’Apostolo? e la no-
stra incapacita ci proibiscono di predicare con le parole, facciamolo almeno con le ope-
re, e non crediate che, nascosto con voi in clausura, stia pure il bene, come anche il
male, che fate.

7 - Credete forse, figliuole, che non discolpandovi da voi, pit nessuno vi difenda?
Ricordate il Signore che difese la Maddalena in casa del fariseo e quando fu accusata
dalla sorella. Con voi Egli non usera certo il rigore che ha usato con se stesso, perché,
se permise che un ladro si levasse a difenderlo, fu solo quando gia stava sulla croce.
Per voi invece suscitera sempre qualcuno, e se non lo fara, sara perché non ne avrete
bisogno. Cid che vi dico I’'ho provato io stessa, ed & vero. Pero, lungi dal lasciarvi
muovere da questo riflesso, vorrei che nel vedervi accusate ingiustamente, ne aveste
a godere. Vi do il tempo in testimonio, e vedrete da voi stesse il gran profitto che ne
avrete. Si acquista tanta liberta da non preoccuparci piu del bene o del male che si di-
ca di noi, come se nemmeno ci riguardasse. A quel modo che non ci viene da interlo-
quire quando due persone parlano fra loro senza rivolgerci la parola, cosi anche qui:
fattane l'abitudine e persuase di non dover rispondere, sembra quasi che non si parli
di noi.

Coloro che sono molto sensibili e poco mortificati crederanno che sia impossibile.
Da principio sara difficile, ma, a poco a poco e con la grazia di Dio vi potranno
anch’essi arrivare, acquistandosi grande liberta, abnegazione e distacco da se stessi.

41 Cor. 14, 34.
43



CAPITOLO 16

Differenza di perfezione tra i contemplativi e quelli che si contentano dell’'orazione
mentale - Dio puo elevare alla contemplazione perfetta anche un‘anima dissipata, e se
ne da la ragione - Questo capitolo e quello che seguira sono molto importanti.’

1 - Non crediate che sia gia molto quello che vi ho detto: non ho fatto, come suol
dirsi, che mettere i pezzi sullo scacchiere. Voi mi avete pregata di esporvi i fondamenti
dell’orazione: ebbene, benché Dio non mi abbia condotta per questi principi, e io di tali
virtu non possieda neppure la radice, tuttavia non ne conosco altri. Credetemi, colui
che giocando a scacchi non sa disporre bene i pezzi, giochera molto male: se non sa
fare scacco, non fara neppure scacco-matto.

Voi certo mi biasimerete nel sentirmi parlare di giochi, perché in questa casa il gio-
co non esiste e neppure deve esistere. - Considerate intanto il bel tipo di madre che il
Signore vi ha dato, avendo io conosciuto anche questa vanita.

Dicono che qualche volta gli scacchi sono permessi; a maggior ragione sara per-
messo a noi di usarne ora la tattica. Anzi, se lI'usassimo spesso, hon tarderemmo a fa-
re scacco-matto al Re divino. Egli allora non ci sfuggirebbe pil, come nemmeno lo
vorrebbe.

2 - A scacchi, la guerra piu accanita il re deve subirla dalla regina, benché vi con-
corrano da parte loro anche gli altri pezzi. Orbene, non vi € regina che piu obblighi alla
resa il Re del cielo quanto I'umilta. Dal cielo essa lo fece discendere nel seno della
Vergine, e per essa, come per un capello,® noi ce I'attiriamo nell’anima. Percid, piu lo
possedera chi sara piu radicata in umilta, e meno chi in questa virtu fara difetto.

Non so comprendere che si dia o possa darsi umilta senza amore, e amore senza
umilta, come non & possibile che queste due virtu stiano in un‘anima senza un gran
distacco da ogni cosa.

3 - Puo darsi, figliuole mie, che mi domandiate perché m’indugio tanto a parlarvi di
virtlu quando avete tanti libri che ne trattano, mente volete soltanto che v'intrattenga
sulla contemplazione.

Vi rispondo che se mi aveste pregata di parlarvi della meditazione, I'avrei potuto
fare facilmente consigliandovi di non mai tralasciarla, neppure se non aveste alcuna
virtl, perché e appunto per la meditazione che esse si cominciano ad acquistare. La
meditazione & indispensabile per tutti i cristiani, né vi & persona che debba trascurar-
la, per colpevole che sia, quando Dio gliene ispira il pensiero. Su questo argomento ne
ho gia scritto altrove, e lo han fatto pure molti altri che san bene cid che scrivono,
mentre io non lo so, e Dio lo conosce.

4 - Ben diversa € invece la contemplazione.

Ecco un errore in cui si cade assai spesso. Se uno impiega ogni giorno un certo
tratto di tempo per pensare ai suoi peccati, come deve fare chiunque non voglia esse-
re cristiano soltanto di nome, subito lo si chiama gran contemplativo, e in lui si voglio-
no subito vedere le grandi virtu dei veri contemplativi. Egli poi le vorrebbe anche sor-
passare, ma s’‘inganna dal principio, non sapendo dispor bene il suo gioco. Pensa che
la sola conoscenza dei pezzi gli basti per fare scacco-matto, ma cio & impossibile, per-
ché il Re di cui parliamo non si arrende se non a coloro che si danno del tutto a Lui.

"I primi quattro numeri di questo capitolo sono tolti dal manoscritto escorialense, perché in quello di Valladolid,
che noi traduciamo, sono stati soppressi.

? Sembra che si riferisca al versetto del Cantico dei Cantici dove il Diletto dice di essere stato ferito da un capello
della Sposa: In uno crine colli tui (Cant. 4, 9).

44



5 - Percio, figliuole, se volete che vi mostri la strada per arrivare alla contempla-
zione, permettetemi d’indugiarmi alquanto sopra cose che, a mio parere, sono molto
importanti, benché a voi non lo sembrino. Se non le volete ascoltare né mettere in
pratica, resterete con la vostra meditazione per tutta la vita: tanto a voi che a chiun-
que voglia arrivare alla perfetta contemplazione, io dichiaro assolutamente che non la
raggiungerete mai. Posso benissimo ingannarmi giudicando gli altri da me stessa, ma
guesto & cio che ho imparato in venti anni di esperienza.

6 - Pertanto voglio ora parlarvi dell’orazione mentale, perché forse qualcuna non sa
ancora cosa sia.

Piaccia a Dio che la si pratichi come si deve! Ma temo che non la facciate troppo
bene se insieme non cercate di arricchirvi di virtu. E’ vero che non & necessario posse-
derle in grado cosi alto come si richiede per la contemplazione, ma se non ci sforziamo
di acquistarne di solide, il Re della gloria non ci verra mai nell’anima, almeno per star-
vi unito.

Voglio spiegarmi meglio, perché se mi sorprendete in qualche espressione meno
vera, non mi credete piu in nulla. Se lo facessi avvertitamente, ne avreste ragione,
ma Dio me ne liberi! Se cid mi avvenisse, sarebbe perché non ne so di piu o perché
non capisco quel che dico.

Intendo dunque affermare che talvolta il Signore si degha di concedere questo
grande favore anche ad anime in cattivo stato per strapparle al demonio.>

7 - Quante volte, Signore mio, vi mettiamo alle prese col demonio! Non ¢ forse ba-
stato che, per insegnarci a vincerlo, vi lasciaste prendere fra le sue braccia, e portare
sul pinnacolo del tempio? Che spettacolo, figliuole mie, contemplare il sole congiunto
alle tenebre! Che terrore in quello spirito maledetto senza che tuttavia ne compren-
desse il motivo, non permettendoglielo Iddio!* Sia benedetta tanta pieta e misericor-
dia! Quale orrore che intanto ogni giorno i cristiani lo mettano alle prese con una be-
stia cosi immonda! Allora le vostre braccia, Signore, dovevano essere ben forti, ma
dopo tanti tormenti sofferti sulla croce, come mai non vi sono rimaste indebolite? Ah,
come € vero che da quanto si soffre per amore si guarisce assai presto! Credo che se
Voi non foste morto, sareste guarito di ogni vostra ferita solo per I'amore che ci porta-
vate, senza alcuna altra medicina.® Signore degnatevi di spargere questo balsamo so-
vrano su tutto quello che mi da pena e travaglio! - Con quanto ardore bramerei di sof-
frire se fossi sicura di venir medicata con un unguento cosi soave!

8 - Tornando a quello che vi dicevo, vi sono anime che Dio intende guadagnare con
il soccorso di cui ho detto. Vedendole tanto dissipate, non vuole che da parte sua si
tralasci alcun mezzo; e benché si trovino in cattivo stato e prive di virtu, le inonda di
consolazioni, delizie e tenerezze, affinché si muovano a qualche buon desiderio. Tal-
volta anzi, ma raramente e per poco tempo, le fa anche entrare nella contemplazione.

3 Per cattivo stato non intendo quello del peccato mortale. Una tale anima potra anche avere delle vere visioni, ma
non credo che possa giungere alla contemplazione. In questa unione divina, nella quale Dio trova le sue delizie con
l’anima e ’anima con Dio, non é possibile che una creatura insozzata si diletti con la purezza dei cieli, e che la delizia
degli angeli goda della compagnia di un’anima non sua. Sappiamo che chi commette un peccato mortale cade sotto
l'imperio del demonio. Ora chi ha contentato il demonio ha diritto di consolarsi con lui, e noi sappiamo che le consola-
zioni del demonio non sono che continui tormenti fin da questa vita. Figliuoli devoti non mancheranno mai al mio Dio,
ed Egli potra consolarsi con loro senza andare in cerca dei figliuoli altrui. Ma Egli fara come il solito: strappera al
demonio anche quelli. (Man. Escorialense).

* E come meritava che, in punizione di tanta audacia, Dio creasse per lui un altro inferno! (Man. Escorialense).
Questa frase ¢ stata cancellata dalla stessa Santa.

3 Mi sembra di dire uno sproposito, eppure é cosi. L amore divino puo far cose assai piii grandi. Ma per non pare-
re curiosa, come veramente sono, e per non darvi cattivo esempio, non diro piu nulla. (Man. Escorialense).

45



Tutto cid per vedere se, allettate da quelle grazie, vogliano mettersi in grado di go-
derne piu a lungo; ma se non si dispongono - mi perdonino se parlo chiaro, o meglio,
perdonatemi Voi, o Signore - € assai lacrimevole che anime, a cui Voi vi siete tanto
avvicinato, vi abbandonino per tornare alle cose del mondo e attaccarsi ad esse.

9 - Le anime che Dio mette a questa prova credo che siano molte, ma poche quelle
che ne sappiano approfittare per disporsi ai suoi favori. Quando il Signore li concede a
un‘anima, e questa fa di tutto per rispondergli, tengo per certo che Egli non cessera di
aiutarla fino a che non sia arrivata a un alto grado. Ma se noi ci diamo a Dio cosi ge-
nerosamente come Egli si da a noi, sara fin troppo se ci lascera nell'orazione mentale,
visitandoci soltanto di quando in quando, come si conviene ad operai che lavorano
nella vigna. Gli altri, invece, sono suoi figli prediletti, dal cui fianco non vuole piu di-
staccarsi, come neppure essi vogliono distaccarsi da Lui. Li fa sedere alla sua mensa,
da loro da mangiare il suo stesso cibo, fino a togliersi il boccone di bocca per darlo a
loro.

10 - Oh, commovente sollecitudine, figliuole mie! Oh, felicissimo il distacco da que-
ste cose basse e periture, se per esso ci innalziamo a tale stato! E una volta fra le
braccia di Dio, che v'importerebbe di venir condannate anche da tutto il mondo?
L'Onnipotente sarebbe vostro difensore, Colui che con una parola creo il mondo, e per
il Quale volere & operare. Non abbiate quindi paura! Se Egli permette che si sparli di
voi, & soltanto per il vostro maggior bene. Egli vi ama. Ama chi lo ama, e non di un
amore da poco. E perché non I'ameremo anche noi con tutte le nostre forze? Felicis-
simo cambio dargli il nostro amore per avere il suo! Egli pud tutto, mentre noi non
possiamo se non quello di cui Lui ci fa capaci. E che cos’g, infine, quello che sappiamo
fare per Lui, nostro Signore e Creatore? Qualche piccola risoluzione che in realta &€ un
niente. Ma se Egli vuole che con il niente guadagniamo il Tutto, non siamo noi cosi
sconsigliate da non volerlo ascoltare!

11 - O Signorel... Tutto il danno ci viene dal non tenere fissi gli occhi su di Voi! Se
non guardassimo che al cammino, vi arriveremmo presto; ma diamo in mille cadute,
cadiamo in mille inciampi, e sbagliamo strada per non aver di mira la strada vera. Ci
par tanto nuova da sembrarci di non averla mai fatta, ed & assai deplorevole vedere
cio che alle volte ci succede. Per poco che ci tocchino nell’onore, non sappiamo piu
reggere, ci sembra di non dover piu reggere; e diciamo subito: « Non siamo santi! ».

12 - Dio ci liberi, sorelle, dal dire, quando commettiamo qualcosa di men perfetto:
« Non siamo angeli, non siamo sante! ». Benché non lo siamo per davvero, € sempre
utile pensare che, con l'aiuto di Dio e mercé i nostri sforzi, possiamo divenirlo. Se da
parte nostra non manchiamo, neppur Dio ci manchera. E poiché siamo qui venute per
guesto, mano all’‘opera, come suol dirsi, né nulla vi sia di cid che crediamo di maggior
gloria di Dio che con la sua grazia non sia da noi praticato!

Vorrei appunto che regnasse tra voi questa santa presunzione, la quale, oltre che
far crescere nell'umilta, ci introduce nelle grazie di quel Dio che aiuta i generosi e non
é accettatore di persone.®

13 - Sono uscita di strada e non di poco. Tornando ora al mio soggetto, voglio in-
segnarvi cosa s’intende per orazione mentale e contemplazione. Vi sembrero forse
temeraria, ma tra noi tutto passa. Pud anche darsi che intendiate meglio il mio stile
grossolano, che non qualche altro piu elegante. - Piaccia intanto al Signore di conce-
dermi la grazia di potervi riuscire! Amen.

SEf.6,9.
46



CAPITOLO 17

Non tutte le anime sono atte alla contemplazione e alcune vi arrivano assai tardi; ma
il vero umile va contento per dove il Signore lo conduce.

1 - Finalmente sembra che cominci a parlarvi dell’orazione... Ma ho da intrattenervi
alguanto sopra una cosa assai importante: sull’umilta, virtu indispensabile in questa
casa dove l'orazione ¢ |'esercizio principale.

Di nostro sommo interesse, come ho detto, € studiare il modo di praticare seria-
mente I'umilta, perché & una virtu di capitale importanza, assolutamente indispensabi-
le per le anime di orazione. Ma come potra il vero umile persuadersi di essere cosi vir-
tuoso da eguagliare i contemplativi? Che Dio nella sua bonta e misericordia lo possa
fare tale, non c’e@ da dubitare; ma io vorrei che quest’anima si tenesse sempre
nell’'ultimo posto, secondo l'insegnamento e I'esempio di nostro Signore. Nel caso che
Dio la voglia elevare alla contemplazione, deve fare il possibile per disporsi; ma se di-
versa € la volonta del Signore, I'umilta la indurra a considerarsi fin troppo fortunata di
servire le serve di Dio, ringraziando Sua Maesta di averla chiamata in cosi santa com-
pagnia, mentre non meritava che di essere schiava del demonio nell’inferno.

2 - E non dico questo senza una buona ragione, perché, ripeto, & assai importante
persuadersi che Dio non guida tutti per la medesima via, potendo darsi benissimo che
agli occhi suoi quegli che si crede piu indietro sia invece il pit innanzi. Percido non bi-
sogna credere che le monache di questo monastero siano tutte contemplative per il
fatto che tutte fanno orazione. Non & possibile. E sventurata colei che non lo fosse, se
non fosse insieme persuasa che si tratta di puro dono di Dio, hon comandato, non ne-
cessario alla salute e che nessuno potra mai richiederle. Se fa quello che ho detto, di-
verra molto perfetta anche senz’essere contemplativa: anzi, per il fatto che agisce con
fatica maggiore, pud essere che ne abbia anche maggior merito. Il Signore la tratta
come un’‘anima forte, e se qui non le fa godere le sue delizie, sara per dargliele tutte
insieme nell’altra vita. Non si perda di coraggio, né abbandoni I'orazione, ma continui
a fare come le alte, perché a volte il Signore viene assai tardi, e da allora in un istante
quanto agli altri in molti anni.

3 - Io passai piu di quattordici anni senza poter meditare se non con |'aiuto di un
libro, e credo che molti mi somiglino. Altri invece non possono meditare neppure con il
libro, ma soltanto pregare vocalmente, perché questo fissa un po’ di piu la loro imma-
ginazione. Altri poi hanno uno spirito cosi leggero che non possono fermarsi in nessu-
na cosa: sono sempre distratti, e se vogliono arrestare il pensiero sopra Dio, danno
subito in mille fantasticherie, scrupoli e dubbi.

Conosco una persona di eta avanzata, molto virtuosa, penitente e gran serva di
Dio, la quale consacra da vari anni tante ore all’'orazione vocale, ma quanto alla men-
tale non ne e stata mai capace. Il piu che possa, quando le va bene, & d’indugiarsi al-
quanto sopra quello che recita.

Le anime di questo genere sono molte, ma se hanno umilta, non credo che riman-
gano con minor merito di quelle che sperimentano grandi delizie; anzi sono uguali. Se
non altro, camminano con maggior sicurezza, perché non sappiamo se tali consolazio-
ni siano da Dio o dal demonio. Se vengono dal demonio, sono assai pericolose, perché
il perfido se ne serve per ispirare superbia, mentre se vengono da Dio, non si avra
nulla da temere, perché come ho detto pil diffusamente nell’altro libro,* portano con
sé umilta.

' Libro della sua « Vita », capp. 17, 19 ¢ 28.
47



4 - Le anime che non hanno tali consolazioni si mantengono in umilta, e temendo
che cid avvenga per loro colpa, si sforzano con ogni cura di far progressi. Non vedono
in altri una lacrima senza pensare che se esse non ne versano € perché nel servizio di
Dio sono molto indietro, mentre invece potrebbero essere assai innanzi.

Buone sono le lacrime, ma non sono tutte perfette. La sicurezza maggiore € sem-
pre nell'umilta, nella mortificazione, nel distacco e nelle altre virtu. Qui non vi sono
pericoli. Non temete: arriverete anche voi alla perfezione, come i piu alti contemplati-
vi.

5 - Di S. Marta non si dice che fosse contemplativa. Eppure non lascia di essere
una gran santa. Non vi basterebbe somigliare a questa donna felice che merito tante
volte di ospitare in casa sua nostro Signore Gesu Cristo, preparargli da mangiare, ser-
virlo e mangiare lei stessa alla sua mensa?? Se foste tutte assorte come Maddalena,
piu nessuno preparerebbe da mangiare all’Ospite divino. Orbene, immaginate che il
nostro monastero sia come la casa di S. Marta, dove occorre attendere ad ogni ufficio.
Quelle che vanno per la via attiva non mormorino di quelle che si beano nella contem-
plazione, perché il Signore ne prenderebbe le difese, anche se esse non parlassero,
dimentiche di sé e di ogni altra cosa, come esse sono generalmente.

6 - Pensiamo che fra loro vi dev’essere pure qualcuna che prepari il cibo al Mae-
stro, ed essa si ritenga fortunata di poterlo servire come Marta. Non dimentichino che
la vera umilta consiste nell’essere disposti ad accettare con gioia quanto il Signore
vuole da noi, considerandoci indegni di esser chiamati suoi servi. Che se poi la con-
templazione, I'orazione mentale e vocale, la cura delle inferme, i diversi uffici della ca-
sa e perfino i lavori piu bassi, concorrono a servire I'Ospite divino che viene ad abita-
re, mangiare e ricrearsi con noi, che ci importa di aver questo, piuttosto che quell’altro
ufficio?

7 - Non voglio dire con questo che la mancanza di contemplazione dipenda da noi,
ma solo che da parte nostra dobbiamo prestarci a tutto. Essa non dipende da noi, ma
da Dio. E se a Lui piace di lasciarci nello stesso ufficio anche dopo molti anni, non &
forse una ben curiosa umilta quella di colei che voglia cambiarlo di sua testa? Lasciate
fare al Padrone di casa che & saggio e potente, e conosce bene quello che conviene a
voi e a Lui. Fate quello che dipende da voi, disponetevi alla contemplazione con la per-
fezione che ho detto, e state sicure che Egli non manchera di concedervela, purché
siate veramente umili e distaccate. Se non ve |'accorda, sara per volervela riservare
tutt’intera nel cielo. Finché siete quaggiu, vi vuol trattare da anime forti, dandovi da
portare la croce, come Lui stesso I’'ha portata. E non € forse una gran prova di amici-
zia volere per voi, quello che ha voluto per sé? E chi vi dice che, in fatto di premio, la
via della contemplazione vi sia piu feconda dell‘altra? Si tratta di giudizi che Egli asso-
lutamente si riserva, e che noi non possiamo penetrare.

E’ un gran bene che l'elezione della vostra via non sia lasciata in nostro arbitrio,
perché, siccome la contemplazione sembra di maggior riposo, finiremmo col voler es-
sere tutte contemplative. Quanto invece si guadagna col non voler guadagnare a no-
stro arbitrio! No, in questo non vi & da temere alcuna perdita, non permettendo mai il
Signore che un’anima mortificata ne patisca, fuorché per un suo maggior bene.

2 ..e forse nel suo stesso piatto? (Man. Escorialense).

48



CAPITOLO 18

Prosegue sul medesimo argomento e dice che i travagli della vita contemplativa sono
molto piu grandi dell’attiva - Argomento di conforto per le anime che seguono questa
via.

1 - A quelle tra voi che Dio conduce per questa strada, io dico e affermo, figliuole,
per quanto ho veduto ed inteso, che la croce dei contemplativi non & la piu leggera, e
che molto vi meravigliereste nel veder le vie e le maniere con le quali il Signore li pro-
va. Io conosco l'uno e l'altro stato e so che intollerabili sono davvero i travagli che Dio
riserva ai contemplativi: tanto che se Egli non li temperasse con qualche consolazione,
non si potrebbero sopportare.

Ed & giusto. La via della croce € quella che Dio riserva ai suoi diletti: piu li ama, piu
li carica di travagli. Ora, non vi & affatto motivo di dover credere che Egli aborrisca i
contemplativi, tanto piu che li loda di sua bocca e li riguarda come suoi amici.

2 - Credere che Egli ammetta alla sua intimita anime amanti del piacere e non dei
patimenti, e follia pensarlo: sono anzi persuasa che Egli mandi ai contemplativi croci
assai piu pesanti che agli altri. Li conduce per sentieri tanto aspri e dirupati, che essi,
alle volte, credendosi smarriti, sono tentati di tornare indietro per cominciare di nuo-
vo. Percid & necessario che Sua Maesta li sostenti, non gia con acqua, ma con vino
che li inebri, affinché non si accorgano di cid che soffrono e lo sopportino con pazien-
za. Pochi infatti sono i veri contemplativi che io non veda pieni di coraggio e risoluti a
partire. Se sono deboli, la prima grazia che Dio fa loro € quella di renderli intrepidi e
dar loro animo per qualsiasi sofferenza.

3 - Quelli di vita attiva quando si accorgono che i contemplativi ricevono una gra-
zia, s'immaginano che sia sempre cosi. Ma io vi assicuro che non sareste capaci di
sopportare le loro croci neppure per un giorno. Siccome Dio ci conosce a fondo e sa in
che cosa lo possiamo servire distribuisce gli uffici a seconda che li giudica convenienti
al bene dei singoli, al vantaggio del prossimo e a quello della sua gloria. Se avete fatto
il possibile per disporvi alla contemplazione, non dovete temere di aver lavorato inu-
tilmente, perché una tale preparazione deve procurarsi da tutte, non essendo qui che
per questo. Lavoriamo dunque a questo scopo e non soltanto per un anno, per due o
per dieci, ma continuamente, per provare al Signore che da parte nostra non lasciamo
nulla d’intentato, e non dar a vedere che abbandoniamo lI'impresa per codardia. Imi-
tiamo i soldati, i quali, nonostante il loro lungo servizio, devono essere sempre pronti
a qualsiasi incarico voglia affidar loro il capitano, essendo solo da lui che han a riceve-
re la paga. - Ma quanto € piu nobile il soldo del nostro Re, in paragone di quello che
danno i re della terra!

4 - Il capitano, dunque, vedendo che i suoi soldati gli sono innanzi desiderosi di
servirlo, e conoscendo le attitudini di ciascuno, distribuisce gli uffici a seconda delle lo-
ro forze; se essi non gli sono innanzi, non domanda loro alcun servizio, ma neppure li
premia.

Anche voi, cosi, all’'orazione mentale. Se alcuna non puo farla, si dia alla vocale, al-
la lettura, ai colloqui con Dio, come appresso dird, ma non lasci mai di consacrare
all’'orazione le ore stabilite per tutte.! Non sapete quando lo Sposo sia per chiamarvi, e
temete che non vi accada come alle vergini stolte. Pud darsi che, pur riservandovi del-
le croci, ve le faccia trovare gustose. In caso contrario, persuadetevi che non siete da

Le Costituzioni carmelitane stabiliscono due ore di meditazione al giorno, una alla mattina e una alla sera.

49



tanto, e che quello solo vi conviene. Il vostro merito sara allora nell’'umilta, convin-
cendovi sinceramente di essere inabili anche per il poco che fate.

5 - Siate felici di poter fare quello che vi comandano. Se la vostra umilta & sincera,
avventurate voi, serve di vita attiva, perché allora non mormorereste che di voi, la-
sciando le altre con i loro travagli, non certo leggeri.?

In una battaglia l'alfiere non combatte, ma non per questo lascia di essere in gran
pericolo. Nel suo interno deve soffrire piu di tutti, perché mentre regge la bandiera,
non puo difendersi dai nemici, e cid nonostante piuttosto di abbandonarla, deve la-
sciarsi mettere in brani.

Cosi i contemplativi, i quali devono portar alta la bandiera dell’'umilta e sopportare
tutti i colpi che cadono su di loro senza restituirne neppure uno. Il loro ufficio & di pa-
tire con Gesu Cristo, portare alta la croce, non lasciarsela sfuggire di mano, nonostan-
te i pericoli in cui si trovano, e non mai mostrare nel patire la minima debolezza. E’
solo per questo che vengono scelti a cosi alto incarico. Percid devono badare a quel
che fanno, perché se abbandonano la bandiera, la battaglia & perduta. Le anime che
nelle vie dello spirito non si sono ancora tanto avanzate, se vedono che le opere di co-
loro che essi stimano capitani e amici di Dio non sono conformi all’ufficio che coprono,
non ne possono avere che del danno.

6 - Che dei semplici soldati combattano alla buona, ed anche fuggano da dove il
pericolo & maggiore, non vi sara chi se ne accorga, né essi rimarranno disonorati. Ma i
capitani incentrano su di sé tutti gli sguardi dell’esercito e non possono muoversi sen-
za essere osservati. Ceto che la loro carica &€ magnifica. Quegli a cui il re la concede,
ne & molto onorato ma nemmeno piccolo & l'onere a cui, accettandola, si sottomette.>

No, sorelle, non sappiamo quello che domandiamo. Lasciamo fare al Signore, e non
siamo di coloro che pare insistano a domandar conforti da Dio come se per giustizia
Egli sia tenuto a esaudirli. Bel modo di praticare I'umilta!... Per questo Colui che cono-
sce ogni anima, fa bene a non ascoltarli che assai raramente, perché vede che, quanto
a bere il suo calice, non sono disposti.

7 - Se volete avere una regola per sapere se vi siete avanzate in virtu, ognuna di
voi, sorelle, esamini in se stessa se si crede la pitu miserabile di tutte, e se in vista del
bene e dell’utilita delle altre non teme di manifestarsi per tale anche con le opere. La
regola & questa, non gia le delizie dell’orazione, i rapimenti, le visioni e le altre grazie
straordinarie che Dio concede e di cui hon possiamo conoscere il valore che nell’altra
vita. La si tratta di una moneta che ha sempre corso, di un fondo assicurato, di una
rendita che non pud mancare, mentre qui &€ questione di un bene che ci vien dato e
che ci puo essere tolto. Insomma, la nostra ricchezza € tutta in una profonda umilta,
in una sincera mortificazione e in un’‘obbedienza cosi esatta da non dipartirci di un api-
ce da cid che i Superiori ci comandano. Essi tengono le veci di Dio, e per mezzo loro,
come voi sapete, Egli ci fa conoscere il suo volere.

L'obbedienza & I'argomento su cui dovrei fermarmi pit a lungo, perché senza di es-
sa non si e religiose; ma siccome parlo a monache che mi sembrano molto buone o
che almeno desiderano di esserlo, di questo soggetto tanto conosciuto ed evidente
non dird che una parola, pregandovi di non mai dimenticarla.

8 - Ecco: una persona che manca di obbedienza a cui si € vincolata con voto e non
fa di tutto per osservarla con la maggiore perfezione, non so perché sia venuta in mo-

Amerei meglio somigliare a queste anime, che a certi contemplativi. (Man. Escorialense).
Gli uomini per essere un po’ piu onorati, si obbligano a maggiori sacrifici, ma un momento solo di debolezza puo
mandar tutto in rovina (Man. Escorialense).

50



nastero. Posso per certo assicurarla che fino a quando non osservera il suo voto, non
solo non arrivera ad essere contemplativa, ma neppure una buona attiva, e ne sono
persuasa. Chi vuole o pretende di arrivare alla contemplazione, per essere piu sicuro
bisogna che si rimetta al giudizio di un buon confessore, anche se non ha il voto di
obbedienza, sapendosi da tutti che si fa pit progressi in questo modo in un anno che
non in molti altrimenti. Ma siccome questo avviso non € per voi, non m’indugio di piu.

9 - Termino, dicendo che queste sono le virtu che io desidero di vedere in voi e che
voi, figliuole, vi dovete procurare e santamente invidiare. Se voi non siete favorite di
grazie straordinarie, non affliggetevi. Si tratta di beni che non sono sicuri, perché se in
alcuni pud essere che vengono da Dio, in voi il Signore pud anche permettere che sia-
no dal demonio, che tenti d’‘ingannarvi come ha fatto con molti altri. E perché servire
Iddio in cose tanto dubbie, quando se ne hanno molte di piu sicure? Perché esporsi a
tal pericolo?

Mi sono tanto estesa su questo punto, perché conosco la nostra naturale debolezza
e so che conviene. Se Dio vorra elevarci alla contemplazione, ci sapra pure fortificare,
ma se non lo vorra, questi sono gli avvisi che mi sono compiaciuta di darvi, innanzi ai
quali avranno di che umiliarsi anche i contemplativi.* Il Signore, per Quegli che &, ci
dia lume per seguire in tutto la sua volonta, e non temeremo di nulla.

4 . . . . .
Forse penserete di non averne bisogno; ma quelle che verranno dopo saranno molto contente di trovarli scritti.
(Man. Escorialense).

51



CAPITOLO 19

Comincia a trattare dell’'orazione e parla delle anime che non possono discorrere con
l'intelletto.

1 - E’ da tanto tempo che ho interrotto questo scritto senza piu poterlo ripigliare,
che per sapere cosa stavo dicendo mi occorrerebbe rileggerlo. Ma per non perdere
tempo, continuerd ugualmente, senza preoccuparmi dell’ordine.

Le persone di buona intelligenza, che essendo gia pratiche della meditazione, pos-
sono raccogliersi in se stesse, hanno a loro disposizione un’infinita di libri ben fatti,
scritti da autori di tal merito che sarebbe una sciocchezza far conto di questo mio. Vi
sono libri che presentano per ogni giorno della settimana meditazioni ben condotte e
dense di dottrina sopra i misteri della vita e della passione del Signore, sul giudizio,
sull’inferno, sul nostro nulla e sui doveri che abbiamo con Dio, con I'aggiunta di ottimi
consigli per il principio e per la fine dell’orazione.' Chi segue il loro metodo, o vi & abi-
tuato, non occorre dire che per si buona strada giungera al porto della luce, e che a
un si santo principio rispondera una fine non meno santa. Per questa via si avra riposo
e sicurezza, perché, una volta fermato l'intelletto, si procede con pace.

Ma ben altro € I'argomento che voglio svolgere: voglio ciog, con l'aiuto di Dio, sug-
gerirvi alcuni consigli, e farvi comprendere che molte sono le anime che soffrono di
non poter fermare l'intelletto, affinché non abbiate a contristarvi se siete anche voi di
questo numero.

2 - Vi sono intelletti e spiriti cosi mobili che possono paragonarsi a cavalli sfrenati
che nessuno pud fermare.” Vanno qua e 1a, sempre in agitazione, sia che cid provenga
dalla loro natura o che cosi permetta il Signore. Io ne ho compassione, perché mi
sembrano persone ardenti di sete, che vedono I'acqua molto lontano e vogliono anda-
re ad attingerla, ma trovano nemici che sbarrano loro I'accesso al principio, nel mezzo
e al termine del cammino. Puo darsi che dopo aver tanto faticato per vincere i primi
nemici, si lascino sopraffare dai secondi, amando meglio morir di sete piuttosto che
bere un’acqua che tanto costi: si perdono di coraggio e cessano da ogni lotta. Altri in-
vece abbattono anche i secondi, ma si smarriscono innanzi ai terzi, mentre forse non
sono che a due passi da quella fontana d’acqua viva, di cui il Signore, parlando alla
Samaritana, disse che chi ne beve non avra piu sete in eterno.>

Oh, com’e vera questa parola pronunciata dalla stessa Verita! L’'anima che beve di
guell’acqua non ha piu sete di alcuna cosa terrena, ma va sempre piu ardendo per le
cose dell’altra vita, e le sospira con tanta bramosia da non potersi paragonare ad al-
cuna sete naturale. Con quanta sete si desidera quella sete, di cui si comprende tutto
il pregio!

Benché sia penosissima ed estenuante, nondimeno porta con sé tanta dolcezza da
temperarne gli ardori, perché, mentre distrugge |'affetto delle cose terrene, sazia
I'anima con le celesti. La grazia piu grande che Dio possa fare a un‘anima quando si
degna di dissetarla, € di lasciarla ancora assetata: piu beve, piu desidera di bere.

3 - A quanto ora mi ricordo, fra le molte proprieta dell’acqua se ne notano special-
mente tre, che convengono al mio argomento.

! Si riferisce ai libri gia da lei designati al cap. II delle sue Costituzioni, dove si legge: « Procuri la Priora di avere
buoni libri specialmente il Cartesiano, i/ Flos Sanctorum, i/ Contemptus mundi, / 'Oratorio dei religiosi, i libri di fr. Lui-
gi de Granada e quelli del P. fr. Pietro d’Alcantara »

2 Se chi li cavalca é un abile guidatore, non sard sempre in pericolo, ma qualche volta si. Tuttavia, pur essendo si-
curo}della vita, non puo tenersi a cavallo con molta eleganza, ed ha molto da faticare. (Man. Escorialense).

Gv. 4, 13.

52



La prima € che rinfresca. Infatti, per quanto caldo si abbia, gettandosi nell’acqua se
ne ha refrigerio. Cosi di un grande fuoco che si spegne anch’esso con l'acqua, a meno
che non sia di catrame, ché allora si accende di piu.*

O gran Dio! Com’é cid0 meraviglioso! Un fuoco che nell’acqua si ravviva, un fuoco
forte, potente, non soggetto agli elementi, giacché I'acqua, che pure €& il suo contrario,
invece di spegnerlo I'accende!... Come mi sarebbe utile parlare con chi sapesse di filo-
sofia per istruirmi sulle proprieta delle cose! Come mi saprei spiegare bene allora! So-
no cose che mi dilettano molto, ma non so dirle, e forse nemmeno intenderle!

4 - Quando Iddio, sorelle, vi portera a bere di quest’acqua, cosi come quelle che
gia la bevono, ne avrete piacere e intenderete che dominatore del mondo, e degli
elementi non & che I'amore di Dio, purché sia forte, sgombro di ogni attacco terreno e
superiore a ogni cosa. Non temete che possa essere spento dall’acqua che ha origine
sulla terra. Benché gli sia contraria, non ha su di esso alcuna forza, perché & un fuoco
dominatore, non soggetto agli elementi.

Non meravigliatevi, sorelle, se tanto insisto in questo libro perché vi procuriate tale
liberta. Che bella cosa se una povera monaca di S. Giuseppe divenisse padrona di tut-
ta la terra e dei suoi elementi! E vi & forse da stupirsi se col favore di Dio i santi han
fatto degli elementi tutto quello che han voluto? L'acqua e il fuoco obbedivano a S.
Martino; a S. Francesco anche i pesci e gli uccelli, e cosi molti altri.® Perod, se sulle
creature essi godevano tanto impero, era solo perché si erano sforzati di non stimarle,
assoggettandosi sinceramente e con tutto il cuore al vero Padrone del mondo!

No, ripeto, I'acqua che nasce sulla terra non ha alcuna forza contro I'amore di Dio,
perché le fiamme di questo amore, lungi da prender origine in cosa tanto bassa, deri-
vano da ben altro. Altri fuochi di amor di Dio deboli e inetti si spegneranno per il piu
piccolo incidente, ma non questo: gli si rovesciasse sopra anche un mare di tentazioni,
continuerebbe ad ardere ugualmente, fino a dominare anche quello.

5 - Meno ancora si spegne se l'acqua gli cade sopra dal cielo, perché allora i due
elementi, nonché non essere contrari, provengono dal medesimo regno. Né vi & da
temere che si danneggino: anzi, I'uno contribuisce all’effetto dell’altro, perché mentre
I'acqua delle vere lacrime, data dal Re del cielo nel tempo della vera orazione, ravviva
il fuoco e lo rende piu duraturo, il fuoco da parte sua aiuta I'acqua a sempre piu rin-
frescare. Oh, splendido e meraviglioso spettacolo, gran Dio, vedere un fuoco che raf-
fredda! Si, raffredda tutte le affezioni del mondo, purché vada commisto a quell’acqua
viva che discende dal cielo, a quella sorgente, donde derivano le lacrime di cui ora ho
parlato, concesse da Dio e non gia procurate per nostra industria.

Quest’acqua, dunque, ci toglie ogni affezione per le creature e c'impedisce di arre-
starci in esse, fuorché per accenderle di quel fuoco, tanto piu che quel fuoco tende di
natura sua, non gia a contentarsi di poco, ma a consumare, potendolo, tutto il mondo.

* Pare che alluda al cosi detto « firoco greco », di cui si & perduto il segreto, e che per questa sua specifica qualita
serviva mirabilmente, nei bassi tempi della storia bizantina, ad incendiare le navi nemiche. Sembra appunto che fosse
una miscela di nafta, grassi ed olii catramosi.

> Il Manoscritto Escorialense inserisce questo frammento, cancellato dalla stessa Santa:

Se, con [’aiuto di Dio farete quello che ¢ da voi, gli potrete domandare questa grazia con una specie di diritto. Se-
condo voi, perché dice il Salmista che tutte le cose sono poste sotto i piedi dell’'uomo?* Credete forse che lo dice di tutti
gli uomini? No, certamente, perché molti non solo sono soggetti alle cose terrene, ma ne sono anzi schiacciati. Ne ho
conosciuto uno che fu ucciso in un alterco per mezzo reale.** Come vedete, era schiavo di una miserabile somma.
Un’infinita di altre circostanze ci faranno vedere ogni giorno quanto sia vero cio che dico. Del resto il salmista non
puo mentire, perché ha scritto sotto l’ispirazione di Dio. Ora, o io non I’ho mai compreso, o dico uno sproposito che
non ho letto in alcun luogo: mi sembra che egli parli delle anime perfette, appunto perché sono al di sopra di tutte le
cose del mondo.

*Sal. 8, 7.

** Antica moneta spagnola d’argento del valore ci circa 25 centesimi.

53



6 - La seconda proprieta dell’acqua & di lavare. In che stato cadrebbe il mondo se
non ci fosse l'acqua per lavare!...

Orbene, sapete voi quanto lavi quest’acqua viva di cui parlo, quest’acqua celeste e
chiara, quando cade dal cielo limpida e senza mistura di fango? Anche a berla una sola
volta, tengo per certo che lasci I'anima netta e pura di ogni colpa. Essa, come ho detto
altrove,® significa 'orazione di unione, grazia totalmente soprannaturale, indipendente
dalla nostra volonta. Se Dio la concede all'anima & solo per purificarla, renderla piu
netta, mondarla dal fango e dall’ignominia in cui le sue colpe I'hanno precipitata.

Le dolcezze che si sperimentano nella meditazione mediante il lavoro dell’intelletto
sono sempre, malgrado tutto, un’acqua che non si beve alla sorgente, ma che scorre
sulla terra, percio non tanto limpida, per ragione del fango che incontra nel suo corso.
Non a quest’orazione quindi, secondo il mio modo di vedere, si deve attribuire il nome
di acqua viva, perché, entrandovi il discorso dell’intelletto, & facile che I'anima, mal-
grado ogni suo sforzo in contrario si attacchi a qualche cosa di terrestre, a cagione del
corpo a cui & unita e a causa della nostra misera natura.

7 - Voglio spiegarmi meglio.

Stiamo meditando sul mondo e sulla fragilita dei suoi beni per disprezzarli. Ed ecco
che, quasi senza accorgerci, ci arrestiamo sopra cose che ci piacciono. Cerchiamo su-
bito di distoglierne il pensiero, ma cid non c’'impedisce che ci fermiamo sia pur per po-
co, a pensare come fu, che ne avverra, cosa si € fatto, cosa si fara; e cosi, nell’intento
di fuggire un pericolo, s’inciampa in un altro.

Non & a dire con cid che si debba rinunciare a queste considerazioni, ma soltanto
che bisogha andar sempre guardinghi e mai trascurarsi.

Nell’orazione soprannaturale questa cura viene assunta da Dio. Egli non vuol fidarsi
di noi, ed é tale la stima che Egli ha per I'anima nostra che nel tempo in cui la favori-
sce di qualche grazia non permette che s'immischi in cose che le siano di danno, ma
subito l'avvicina a sé, e in un attimo solo le rivela tante verita, con cosi chiare cogni-
zioni sulle cose del mondo, quali da sola non potrebbe acquistare neppur in molti anni,
perché allora i suoi sguardi, nonché non essere liberi, sono offuscati dalla polvere che
solleva camminando. Qui invece Iddio ci porta al termine della giornata senza che ne
sappiamo il modo.

8 - La terza proprieta dell’acqua ¢ di togliere la sete.

Per sete, secondo me, s’intende il desiderio di una cosa di cui si sente cosi vivo il
bisogno, che, mancando, si muore.

Strano elemento I'acqua! Se ci manca, moriamo, e moriamo pure se |'abbiamo in
abbondanza, come avviene degli annegati.

Oh, Signor mio, perché non mi & dato di sommergermi in quest’acqua viva e per-
dere in essa la vita? E’ forse questo impossibile? No, perché I'amore e il desiderio di
Dio possono salire a tal punto da farci veramente soccombere, come & successo a
molte persone che sono morte per davvero. Io so di una’ /a cui sete era cosi viva da
vedere lei stessa chiaramente di essere vicinissima a morire,® se il Signore non la soc-
correva con darle di quell’acqua in cosi grande abbondanza da farla quasi uscire di sé
con qualche grande rapimento. Dico che la faceva quasi uscire di sé, perché in questo
stato I'anima si trova nel suo riposo. Asfissiata dalla noia che il mondo le procura, le
pare di risorgere nel Signore. Indi Sua Maesta la rende capace di godere di quel bene,
che, rimanendo in sé, non potrebbe godere senza morire.

8 Vita, cap. 19 dove parla dell’unione che con il P. Poulain abbiamo detto estatica, a differenza dell’unione ordina-
ria di cui tratta nei capitoli 6 e 17 della medesima opera.

" Parla di se stessa.

¥ Tolto dal Man. Escorialense per meglio completare il senso.

54



9 - Si vede da questo che, come non vi &€ nulla nel sommo Bene che non sia perfet-
to, cosi non vi & nulla di quanto Egli ci manda che non sia per il nostro vantaggio. E
cosi, per abbondante che possa essere quell’acqua, non sara mai eccessiva, non es-
sendovi nulla di eccessivo in cid che procede da Dio. Se ne da molta, sa pure abilitarci
a bere molto, a quel modo che il vetraio nel fare un vaso gli da la capacita necessaria
per contenere cid che intende di mettervi.

Quando il desiderio procede da noi, &€ ben difficile che sia senza imperfezione. Se
contiene qualche cosa di buono, & per I'assistenza di Dio: quanto a noi, siamo cosi pri-
vi di discrezione che per la dolcezza, di cui & fonte la pena di quel nostro desiderio,
non pensiamo mai di dichiararcene sazi. Percid beviamo senza misura, stimoliamo
guel desiderio con tutte le forze, e cosi qualche volta si muore davvero. Morte felice,
non lo nego; ma continuando a vivere, forse si sarebbero aiutati molti altri a morire
dal desiderio di tal morte. Percid temo che sia un’astuzia del demonio, il quale, veden-
do il danno che tali persone gli possono fare restando sulla terra, le induce a rovinarsi
la salute con indiscrete penitenze, cio che per lui non & poco.

10 - Dico che quando un‘anima € giunta a questa ardente sete di Dio, deve star
molto attenta, perché pud andar soggetta alla tentazione di cui parlo. E allora, suppo-
sto pure che non muoia di sete, pud darsi che si rovini la salute. Intanto ella lascera
trasparire, suo malgrado, i sentimenti che I'animano: cosa che si dovrebbe affatto evi-
tare. Non nego che qualche volta, nonostante ogni nostra diligenza, non potremo fare
che assai poco, essendo impossibile contenerci come vorremmo; ma quando questi
desideri ci assalgono violentemente e con impeto, cerchiamo almeno di non aumen-
tarli, ma di scemarne soavemente la violenza con qualche altra considerazione, perché
possono anche essere effetto di natura, la quale alle volte agisce tanto quanto
I'amore: vi sono infatti persone che non sanno desiderare una cosa, sia pure cattiva,
se non con grande veemenza. Ma non credo che cid accada a persone molto mortifica-
te: la mortificazione & utile in ogni cosa.

Frenare un desiderio tanto buono sembra irragionevole, ma non € cosi. Non dico
perd che si debba soffocare del tutto, ma soltanto moderarlo con qualche altro, che
forse ci pud essere di maggior merito.

11 - Voglio aggiungere qualche altra cosa per farmi meglio capire.

Ecco che ci viene un grande desiderio di andar liberi dalla prigione del corpo e di
vederci con Dio, come S. Paolo.’ L'anima ne soffre; ma la sua pena & cosi soave che
per frenarla ha bisogno di non poca mortificazione, senza poi riuscirvi del tutto.

Talvolta il desiderio & cosi eccessivo da togliere I'uso della ragione. L’ho constatato
poco fa in una persona di carattere ardente, ma che aveva spezzato cosi bene la sua
volonta da sembrare, a quanto si € visto in varie circostanze, di non averla neppure.
Ebbene, ci fu un tempo in cui la vidi come veramente impazzita, tanta era la pena che
provava e tanto violenti gli sforzi che faceva per dissimularla.®

Sono d’avviso che si debba temere anche se queste sofferenze provengono da Dio,
e cio per un motivo di umilta, non dovendosi mai credere che la nostra carita sia cosi
grande da gettarci in tali angustie.

12 - Soggiungo, anzi, che non sarebbe male sforzarsi di mutare desiderio - sempre
che lo si possa - con il pensiero che vivendo si servirebbe meglio il Signore, giovando
a qualche anima che altrimenti potrebbe perdersi. Pensate, inoltre, che piu si serve
Dio, piu si merita e piu intimamente lo si godra, senza poi dire che bisogna sempre
temere per il poco che finora lo si & servito. Questi argomenti sono assai utili, aiute-

Fil. 1, 23
10 parla di se stessa.

55



ranno a sopportare la prova e a mitigarne il tormento. Non parliamo poi dei grandi
meriti che tali anime si accumulano, se per il maggior servizio di Dio sopportano
I'angustia di vivere quaggiu, nonostante la pena che ne sentono. Per me sono come
persone schiacciate sotto il peso di una prova terribile o di un profondo dolore, e le
vado consolando dicendo loro: « Abbiate pazienza! Abbandonatevi nelle mani di Dio!
Sottomettetevi in tutto alla sua volonta, nulla essendovi di piu sicuro che rimettersi al
suo divino beneplacito ».

13 - Non & poi impossibile che un tale desiderio di vedere Iddio sia suscitato dal
demonio. Cassiano racconta di un eremita di asprissima penitenza che per il desiderio
di andar presto a Dio fu istigato dal demonio a gettarsi in un pozzo. Ma egli non dove-
va aver servito il Signore con rettitudine e umilta, perché Dio & fedele e non avrebbe
mai permesso che si accecasse in una cosa cosi evidente. Se quel desiderio gli fosse
venuto da Dio, lungi dal portarlo al male, gli avrebbe recato luce, discrezione e sag-
gezza. E’ innegabile. Ma il nostro mortale avversario non trascura alcun mezzo per
nuocerci e non dorme mai: stiamo sempre all’erta anche noi. Questo consiglio e utilis-
simo per molte cose, particolarmente per quando si tratta di abbreviare l'orazione,
nonostante ogni sua dolcezza, allorché le forze corporali cominciano a risentirsene, o
ne ha danno la testa. La discrezione & necessaria in ogni cosa.

14 - Voi ora, figliuole mie, mi potrete forse domandare perché mi sono sforzata di
mostrarvi il fine che ci attende e vi abbia parlato del premio prima ancora del combat-
timento, descrivendovi la felicita dell’anima che arriva a bere alla celeste fontana dell’
acqua viva.

Affinché, rispondo, lungi dallo scoraggiarvi per le contraddizioni e le difficolta della
strada, camminiate con energia senza mai stancarvi, perché, come ho detto, puo darsi
che gia arriviate alla fontana e non avendo che d’abbassarvi per bere, abbandoniate
ogni cosa e perdiate un bene cosi prezioso per paura di non avere forze sufficienti e di
non essere da tanto.

15 - Pensate che il Signore invita tutti. Egli &€ Verita e la sua parola non € da met-
tersi in dubbio. Se il suo invito non fosse generale, non chiamerebbe tutti; e
quand’anche non chiamasse tutti non direbbe: « Io vi dard da bere ».! In tal caso di-
rebbe: Venite tutti, ché non avrete nulla da perdere, e io daro da bere a chi vorro. Ma
siccome non pose alcun limite e disse « Tutti », tengo per certo che, non fermandoci
noi per la via, arriveremo a bere di quell’acqua viva. - Il Signore che la promette ci dia
grazia, per Quegli che ¢, di cercarla come si deve!

1 Gv.22,2.
56



CAPITOLO 20

Diverse sono le vie dell’orazione, ma si ha conforto in tutte - consiglia le sorelle a par-
lare spesso di questo argomento.

1 - Pare che nel capitolo precedente affermi il contrario di quello che ho detto pri-
ma. Consolando le anime che non arrivano alla contemplazione, ho detto che diverse
sono le vie per andare a Dio e che in cielo vi sono molte mansioni.* Ed & vero, perché
il Signore, conoscendo la nostra debolezza, ha voluto appunto, da Quegli che &, molti-
plicarci gli aiuti. Perd non disse: « Per questa via verranno gli uni e per questa gli altri
». Anzi, fu cosi grande la sua bonta che, non impedi ad alcuno di attingere a questa
fonte di vita. Sia Egli per sempre benedetto! Con quanta ragione avrebbe potuto im-
pedirlo a mel!...

2 - No, non ne allontana nessuno, tanto & vero che non proibi a me di continuare a
bere quando cominciai, né permise che mi cacciassero nel profondo. Anzi, grida a gran
voce, chiamando tutti.

Tuttavia, nella sua bonta, non sforza nessuno, ma a coloro che lo seguono da a be-
re in mille modi, affinché nessuno sia senza conforto e muoia di sete. Si tratta, infatti,
di una fontana abbondante, da cui derivano vari ruscelli, alcuni piccoli, altri grandi, e
altri con piccole pozze. Questi ultimi sono per i bambini, per coloro, ciog, che sono an-
cora sul principio, ai quali basta quel poco: mostrandone loro in gran copia, non si fa-
rebbe che spaventarli.

Percio, sorelle, non dovete temere di morir di sete. Su questo cammino |'acqua del-
le consolazioni non manca mai, né sara mai che arriviate al punto da non poterne piu.
E perché e cosi, seguite il mio consiglio: andate sempre avanti, combattete da forti,
morite pure nella lotta, non essendo qui che per questo. Procedendo con la ferma ri-
soluzione di morire piuttosto di non giungere alla meta, anche se qui il Sighore vi la-
scia soffrire un po’ di sete, vi dissetera sovrabbondantemente nella vita che non ha fi-
ne, dove non si avra piu a temere che quell’acqua ci manchi. - Piaccia a Dio che non
manchiamo noi a Lui! Amen.

3 - Vediamo ora quello che dobbiamo fare per metterci sul cammino e non sbaglia-
re strada fin da principio.

Importa molto cominciare bene, perché dal principio dipende il resto.

Non dico gia che non si debba neppure cominciare se non si abbia la risoluzione di
cui parlo. Il Signore ci verrebbe perfezionando: quando da parte nostra non si facesse
che un sol passo, questo avrebbe in sé tanta forza, che, lungi d’andar perduto, ver-
rebbe ricompensato ad usura. Se ne puod essere sicuri.

Ecco una persona che ha un rosario indulgenziato. Se lo recita una volta, guadagna
le indulgenze una volta, e piu volte, se lo recita piu volte. Ma se invece di recitarlo lo
tiene chiuso nello scrigno, € meglio che non |'abbia. Altrettanto & di coloro che non
possono pil continuare su quella via. Grazie al poco che vi han camminato, hanno lu-
me per ben condursi su altre vie; e piu ne hanno, quanto pil in essa si sono inoltrati.
Stiano dunque sicuri che dal cominciare quella via non ne avranno alcun danno, anche
se poi I'abbandonino, perché il bene non &€ mai causa di male.

Percio, figliuole mie, quando trattate con altre persone, se le vedete disposte e
I'amicizia ve lo consente, procurate che si diano senza timore alla ricerca di tanto be-
ne. Vi chiedo, per amor di Dio, che i vostri intrattenimenti siano sempre ordinati al
maggior bene di coloro con cui parlate, perché la vostra orazione non deve aver altro

'Gv. 14, 2.
57



di mira che il profitto delle anime. Questo dovete chiedere a Dio, e sarebbe veramente
mal fatto se cid non procuraste in tutti i modi.

4 - Volete comportarvi da buone parenti? Sia questa la vostra affezione. Volete es-
sere amiche sincere? Persuadetevi: che mai lo sarete se non cosi. Regni nei vostri
cuori la verita, come ve la deve far regnare la meditazione, e comprenderete chiara-
mente in che modo dobbiamo amare il prossimo.

Non & piu tempo, sorelle, da fermarsi in giochi da fanciulli, che tali appunto sem-
brano quelle pur buone amicizie che si coltivano nel mondo. Lungi da voi queste
espressioni: « Mi vuoi bene? » 0 « non mi vuoi bene? ». A meno che non lo diciate per
un qualche gran fine o per il bene di qualche anima, non vi escano mai di bocca, né
con i parenti, né con altri. Pud darsi che per attirarvi I’'attenzione di un vostro congiun-
to, fratello o altri, e indurli ad ascoltare una verita, dobbiate prima disporli con espres-
sioni di questo genere e con simili manifestazioni di affetto che tanto piacciono alla
natura. Forse stimeranno di pit una buona parola - che cosi queste si chiamano - che
non molte altre di Dio: si disporranno meglio, e per il tramite di quelle ascolteranno
anche queste. No, non le biasimo se le usate con intenzione di giovare alle anime, ma
fuori di questo caso, nonché non esservi di vantaggio, vi sono piuttosto di danno sen-
za che ve n’accorgiate.

Le persone del mondo sanno che siete religiose e che la vostra vita dev’essere di
orazione. Percid guardatevi dal dire: « Non voglio che mi tengano per virtuosa! ». Il
bene e il male che si vede in voi si riflette sopra tutte, ed & veramente un gran male
che persone come le monache, tenute a non parlare che di Dio, pensino che in simili
occasioni sia meglio dissimulare. Escludo sempre la circostanza - ben rara del resto -
in cui vi sia in vista un qualche bene maggiore.

5 - Voi non dovete parlare che cosi: questo € il vostro linguaggio. Chi vuol trattare
con voi l'impari, ma guardatevi bene dall'imparare voi il suo, ché sarebbe un inferno.
Importa poco se per questo siete prese per villane, e meno ancora se per ipocrite. Ot-
terrete che non vi verranno a visitare se non coloro che parlano come voi, non poten-
dosi concepire un individuo che, ignaro della lingua araba, prenda piacere nel trattare
a lungo con chi non conosce che quella. Cosi eviterete di annoiarvi e di correre il non
lieve pericolo di cominciare una nuova lingua, sciupando in questa il vostro tempo. Voi
non potrete mai conoscere, come lo conosco io che I’ho provato per esperienza, il gran
male che ne viene facendo altrimenti. Imparando una lingua, si dimentica l'altra e si
cade in una continua inquietudine: cosa da cui dovete guardarvi ad ogni costo, perché
la pace e la tranquillita dell’anima sono assolutamente necessarie per entrare nel
cammino di cui ho cominciato a parlare.

6 - Se quelli che vi vengono a far visita vogliono imparare la vostra lingua, voi, sic-
come non € vostro ufficio insegnare, potete dir loro le grandi ricchezze che si guada-
gnano imparandola, senza mai stancarvi di ripeterlo. Ma fatelo con pieta, con carita e
con abbondanza di preghiere, perché ne cavino profitto. Cosi, dopo averne compresa
I'importanza, sapranno pure risolversi, andando in cerca di un maestro che l'istruisca.
Non piccola grazia vi farebbe certo il Signore col concedervi di indurre qualche anima
a mettersi sulla via di tanto bene.

Quante cose si presentano alla mente quando si vuol trattare di questa via, anche
se la si € percorsa cosi male come ho fatto io! - Piaccia a Dio, sorelle, che io sia piu
abile nel parlarvene che non lo sia stata nel percorrerla! Amen.

58



CAPITOLO 21

Quanto importi cominciare a darsi all’'orazione con grande risolutezza e a non far conto
degli ostacoli che il demonio frappone.

1 - Non spaventatevi, figliuole, se molte sono le cose a cui bisogna attendere per
cominciare questo viaggio divino. E’ la strada reale che conduce al cielo, sulla quale si
guadagna un’infinita di beni, e non e certo strano che ci debba sembrare gravosa. Ma
verra un giorno che innanzi a un bene cosi prezioso ci parra tutto da nulla quanto si
sara fatto.

2 - Torno dunque a coloro che vogliono battere questa strada senza piu fermarsi
fino a che non siano giunti all’acqua viva. Importando molto conoscere come incomin-
ciare, dico che si deve prendere una risoluzione ferma e decisa di non mai fermarsi fi-
no a che non si abbia raggiunto quella fonte!* Avvenga quel che vuole avvenire, suc-
ceda quel che vuole succedere, mormori chi vuol mormorare, si fatichi quanto bisogna
faticare: ma a costo di morire a mezza strada, scoraggiati per i molti ostacoli che si
presentano, si tenda alla meta, ne vada il mondo intero!

Accade spesso che si dica: « Per questa strada vi sono tanti pericoli: la tale per di
qua si & perduta; la tal‘altra si € ingannata; colei che faceva tanta orazione & caduta;
in questo modo fate torto alla virtu, non € cosa per donne che si lasciano illudere fa-
cilmente; le donne € meglio che filino; non han bisogno di queste finezze; basta il Pa-
ter Noster e I'’Ave Maria ».

3 - Si, I'affermo anch’io, sorelle: e come basta! Fondare la nostra orazione sopra
una preghiera che e uscita da una tal bocca, qual & quella di nostro Signore, non €&
certo da poco. In cido hanno ragione; e se la nostra debolezza non fosse cosi grande e
non cosi tiepida la nostra devozione, non avremmo bisogno d‘altre formule, né d’alcun
libro d’orazione. Per questo, dovendo parlare ad anime che non possono raccogliersi
nella meditazione dei misteri, per i quali sembra che siano necessari grandi sforzi, mi
par appunto opportuno fondare sul « Pater Noster » alcune regole, circa il principio, il
progresso e la fine dell’orazione, tanto piu che vi sono spiriti cosi esigenti che non si
contentano di nulla. E cosi, anche se vi toglieranno tutti i libri, avrete sempre il « Pa-
ter Noster » che é preferibile a tutti.> Le mie considerazioni non saranno sublimi,®> ma
studiando il « Pater Noster » e perseverando in umilta, non si avra bisogno di nulla.

4 - Amo molto le parole del Vangelo. Esse mi raccolgono di pit che non i migliori
fra i libri. Questi, anzi, quando non sono di autori molto raccomandati, non mi invo-
gliano neppure.

Mi avvicino, dunque, al Maestro della sapienza; ed Egli mi suggerira qualche pen-
siero che forse vi piacera.

Dichiaro intanto che non & mio intento esplicarvi le divine petizioni del Pater: non
ardisco. L'han gia fatto molti altri. Comunque, sarebbe una stoltezza farlo io. Vi espor-
ro soltanto qualche considerazione sulle parole del Pater, perché molte volte sembra
che con tanti libri si vada perdendo la devozione di una preghiera di cui importa molto
essere devoti.

' Ho letto in uno ed anche in piir libri quanto importi cominciare con questa ferma risoluzione, e mi sembra che
non vi sia nulla da perdere nel ricordarlo anche qui. (Man. Escorialense).

? Tolto dal Man. Escorialense per maggior chiarezza..

? Le tocchero semplicemente, avendone gia parlato altrove. (Man. Escorialense).

59



Quando un maestro insegna una lezione, evidentemente si affeziona al suo disce-
polo, gode che il suo insegnamento gli piaccia e lo aiuta a impararlo. Altrettanto fara
con noi il nostro Maestro divino.

5 - Non turbatevi dei timori che cercheranno d’ispirarvi, né dei pericoli che vi met-
teranno innanzi. Sarebbe veramente curioso pretendere di scovare un tesoro senza
correre alcun pericolo quando le strade sono piene di ladri. Forse che il mondo é dive-
nuto oggi migliore per lasciarvelo conseguire facilmente? Non vi ostacolerebbe per
nulla se intendeste guadagnare anche solo un centesimo: anzi vi vedrebbe volentieri
passare insonni le notti, tormentandovi nel corpo e nell’anima. Ma voi movete alla ri-
cerca di ben altro tesoro o, per meglio esprimermi, vi sforzate di rapirlo, perché, come
disse il Signore, soltanto i violenti lo rapiscono.* E in cid la vostra strada & reale e si-
cura, battuta dallo stesso Re della gloria e da tutti i suoi santi ed eletti. Eppure vi di-
cono che vi cacciate nei pericoli, e vi mettono addosso tante paure. Ma non han forse
da superare pericoli coloro che nel conseguimento di quel tesoro camminano di loro
testa e fuori strada?

6 - Costoro, figliuole mie, ne troveranno moltissimi, ma non li vedranno se non do-
po d’esservi caduti senza piu alcuno che dia loro la mano. Quell’acqua la perderanno
del tutto, non potranno berne né poca né molta, né dai ruscelli e neppure dalle pozze.
Pensate allora come potranno, senza una goccia di quell’acqua, percorrere un cammi-
no cosi pieno di nemici! II meglio che possa loro succedere & di morire di sete.

Volere o non volere, figliuole, tutti, benché in diversa maniera, camminiamo alla
volta di questa fonte. Ma credetemi e non lasciatevi ingannare: la strada che vi con-
duce é una sola, ed & |'orazione.

7 - Non entro ora a discutere se |'orazione debba essere vocale o mentale per tutti:
dico solo che voi avete bisogno dell’'una e dell’altra. Questo ¢ il dovere dei religiosi; e
se alcuno vi dicesse che cid € pericoloso, riguardate lui stesso come un pericolo e fug-
gitelo.

Non dimenticatevi mai di questo consiglio che vi sara forse necessario. Il pericolo e
nell'essere privi dell’'umilta e di ogni altra virtu, ma non mai nel cammino dell’ orazio-
ne. Questo & uno spauracchio inventato dal demonio, con il quale molte volte riesce a
far cadere anime che sembravano di orazione.

8 - Considerate quanto il mondo sia cieco! Non fa alcun caso alle molte migliaia
d’infelici che, invece di praticare |'orazione, si abbandonano alla dissipazione, termi-
nando col cadere nell’eresia e in altri gravi disordini. Ma, se fra questa moltitudine vi &
uno che prima faceva orazione e poi il demonio ha ingannato per meglio raggiungere i
suoi fini, cio gli basta per diffondere il terrore nelle anime e distoglierle dalla virtu. Ma
stia ben attento chi si avvale del pretesto di evitare pericoli, perché con la scusa di
scansare il male, fugge dal bene. Io non ho mai visto nulla di piu insidioso: l'arte del
demonio & evidente.

O Signore, prendete le difese della vostra causa! Non vedete che le vostre parole
vengono intese a rovescio? Non permettete che i vostri servi cadano in tanto acceca-
mento!

Ma buon per voi, figliuole, che avete sempre chi vi aiutera.

9 - Il vero servo di Dio, colui che Sua Maesta illumina e guida per la vera strada,
guanto pit nel cammino si sente prendere dal timore, tanto piu cresce nel desiderio di
non fermarsi. Comprendendo dove il demonio gli vuol mettere paura, si sottrae ai suoi

Mt 11, 12.
60



colpi e gli rompe la testa. E il maligno prova piu dispetto per questa disfatta che non
senta piacere per le accondiscendenze di chi lo serve.

In tempi torbidi e di zizzania, il demonio, che ne & l'autore, sembra che si trascini
dietro tutti gli uomini, abbagliati da qualche apparenza di zelo. Ma Dio manda presto
qualcuno ad aprir loro gli occhi e a far loro vedere che il demonio li ha accecati perché
non vedessero la strada. Ed oh potenza di Dio! Uno o due che dicano la verita bastano
piu di molti riuniti. Iddio infonde loro coraggio; e cosi coloro che erano fuori di strada
tornano a poco a poco in carreggiata. Se si dice che far orazione € pericoloso, essi si
applicano a dimostrare, piu con le opere che con le parole, che invece & assai utile. Se
si pretende che non sia conveniente comunicarsi spesso, essi rispondono comunican-
dosi con maggior frequenza. E cosi, con l'aiuto di uno o di due che seguano senza
paura la via migliore, Iddio giunge a poco a poco a riconquistare quanto aveva perdu-
to.

10 - Via dunque, sorelle, questi vani timori, né fate mai conto di cid che il volgo
possa in questo pensare. Non son questi i tempi da credere a ogni sorta di persone,
ma solo a quelle che vedrete conformi all'insegnamento di Cristo. Studiatevi di con-
servarvi pura la coscienza; fortificatevi nell'umilta e nel disprezzo del mondo; credete
fermamente a quanto insegna la Chiesa, e la vostra via sara buona. Dove non Vi
dev’essere timore, non abbiatene affatto. E se qualcuno vi vorra impaurire, esponete-
gli con umilta il cammino che seguite. Ditegli che la vostra regola vi comanda, com’e
vero, di pregare incessantemente, e che voi dovete osservarla. Se vi replica che cio
s’'intende vocalmente, domandategli se quando si prega in tal modo non occorra che la
mente e il cuore accompagnino le parole. Vi rispondera certo che si, perché non si pud
dire altrimenti; e allora sara costretto a confessare che non potete fare a meno della
meditazione, ed anche di giungere alla contemplazione, qualora Iddio ve ne faccia la
grazia.

61



CAPITOLO 22

Si dichiara che cosa sia l'orazione mentale.

1 - Dovete sapere, figliuole mie, che la differenza tra I'orazione mentale e la vocale
non consiste solo nel tener chiusa la bocca. Se pregando vocalmente sono veramente
persuasa di parlare con Dio e attendo piu a Lui che alle parole che pronuncio, la mia
orazione vocale si unisce alla mentale. Se poi vi affermano che state parlando con Dio
anche allora che recitando il Pater noster avete la mente nelle cose del mondo, non so
piu cosa dire.

Dovendo parlargli con I'attenzione che un tal Signore si merita, & giusto che consi-
deriate chi & Colui con cui parlate e chi siete voi: cosi almeno per poter parlare con
convenienza... Difatti, come potreste dare a un re il titolo di maesta che si merita e os-
servare il cerimoniale prescritto per quando si parla con un grande, se nhon conoscete
bene la sua condizione e la vostra? Gli atti di reverenza si devono proporzionare alla
dignita e conformare alle regole di uso: tutte cose che bisogna sapere per non venir
rimandati come persone grossolane, senza nulla combinare.’

Ma cos’é questo, Signor mio e mio Sovrano? Come si pud sopportare? Voi siete Re,
o0 mio Dio, Re eterno e immenso, e di un regno non certo datovi a prestito. Quando
nel Credo si dice che il vostro regno non avra fine, trasalisco di gioia. Si, il vostro re-
gno sara eterno, e io vi lodo e benedico! E perché allora, o mio Dio, permettete che
parlando con Voi si tenga per sufficiente farlo solo con le labbra?

2 - Cos’e questo, o cristiani? Sapete voi cosa dite, quando affermate che la medita-
zione non & necessaria?? Io credo di no, ed & per questo che ci volete tutti fuori di
strada. No, non sapete né che voglia dire orazione mentale, né come fare la vocale,
né che s’intenda per contemplazione: se lo sapeste, non vedrei come potreste con-
dannare da una parte cid che approvereste dall’altra.

3 - Vi dird sempre, sorelle, ogni qualvolta mi ricorderd, di unire l'orazione vocale
alla mentale. Non temete di quanto vi possano obiettare. Credendo a simili preconcet-
ti, conosco dove si va a finire, perché in questo ho sofferto assai. Non vorrei che alcu-
no vi gettasse nel turbamento.

Nulla di pit dannoso per I'anima che andare innanzi con paura, mentre utilissima le
€ la persuasione di camminare su buona strada. Infatti, se si dice a un pellegrino che
ha sbagliato e che e fuori strada, lo si obbliga a girare da una parte e dall’altra e ad
affaticarsi per trovare la via giusta: perde tempo e arriva tardi alla meta.

Ora, chi potrebbe dire che fate male, quando al momento di cominciare le Ore o il
rosario, vi domandate con chi state per parlare, chi siete voi che parlate, per meglio
conoscere come diportarvi? Vi dico, sorelle, che se metteste ogni cura per ben com-
prendere questi due punti, prima di cominciare la preghiera vocale avreste gia dedica-
to molto tempo alla preghiera mentale.

' Se non siete al corrente degli usi, dovete prenderne informazione e imparare come esprimervi. Ecco cio che mi
successe una volta. Non ero abituata a parlare con i grandi del mondo, e mi accadde di dover trattare con una dama a
cui bisognava dare il titolo di Vostra Eccellenza. Me [’avevano insegnato a dovere: ma siccome sono di tarda intelli-
genza e non ne avevo l’abitudine, innanzi a lei mi confondevo. Presi allora la risoluzione di manifestare il mio imba-
razzo, prendendo la cosa in ridere affinché ella non [’avesse a male se la chiamavo Vostra Grazia, e cosi feci. (Man.
Escorialense). Forse cid le avvenne durante il suo soggiorno presso donna Luisa de la Cerda a Toledo, o presso la du-
chessa di Alba.

? Benché tanto miserabile io vorrei gridare ed entrare in discussione con tutti coloro che pretendono di sostenerlo
(Man. Escorialense).

62



4 - Senza dubbio, quando si deve parlare con un principe, non lo si fa con la legge-
rezza con cui lo si fa con un contadino o con un povero come noi, a cui in qualunque
modo si parli, tutto va bene.? E’ vero: I'umiltd del nostro Re & cosi grande che, nono-
stante la mia grossolanita e il mio rozzo linguaggio, non lascia di ascoltarmi, né
m’impedisce di andargli innanzi. Non mi respingono neppure le sue guardie, che sono
gli angeli del suo seguito, perché conoscendo la bonta del Sovrano, sanno che Egli si
compiace di piu con la semplicita di un umile pastorello che vede disposto a maggiori
proprieta se lo potesse, che con tutti i sublimi ragionamenti che gli saprebbero fare
uomini molto dotti e letterati ma non umili.

Ma non perché Egli & tanto buono, dobbiamo noi mostrarci irriverenti. E’ bene che
si cerchi di conoscere la sua purezza e maesta anche solo per essergli riconoscenti
della bonta che ci usa nel sopportare alla sua presenza esseri tanto ripugnanti come
me. Del resto, per comprendere chi Egli sia, basta solo avvicinarlo, a quel modo che
per conoscere i grandi della terra basta conoscere i loro antenati, le loro rendite e i lo-
ro titoli di nobilta, perché nel mondo I'onore non € in base al merito dellindividuo, ma
alle sue ricchezze.

5 - Mondo infelice! Figliuole mie, ringraziate molto il Signore per avervi concesso di
abbandonare un soggiorno cosi vile, dove si stimano le persone non per i loro meriti
personali, ma per il numero dei loro affittuari e vassalli, di modo che, appena cessano
di averne, cessano pure di essere onorati. Ecco per voi un buon soggetto di diverti-
mento e di passatempo per quando sarete in ricreazione: considerare in quale cecita
sprechino il tempo i mondani.

6 - O sovrano mio Dio, potenza infinita, bonta suprema, sapienza eterna, senza
principio e senza fine! Voi le cui opere non hanno limite, le cui perfezioni sono incom-
prensibili e infinite, oceano senza fondo di meraviglie, bellezza che in sé comprende
ogni bellezza, Voi che siete la forza medesima, oh! Se in questo momento, gran Dio,
potessi avere tutta la sapienza e l'eloquenza degli uomini! Come potrei far meglio
comprendere, per quanto &€ a noi concesso - giacché la nostra scienza non € che igno-
ranza - alcuna di quelle vostre molte perfezioni che meno imperfettamente fan cono-
scere chi siete Voi, nostro Signore e nostro Bene!

7 - Ma per far questo, figliuole, bisogna che vi avviciniate a Lui, e appena gli sarete
innanzi, comprenderete chi Egli sia, con chi volete parlare o gia forse parlate. Tutta-
via, neppure dopo mille vite potrete comprendere degnamente come merita di essere
trattato questo Dio, innanzi a cui tremano gli angeli. Egli puo tutto, impera su tutto, e
suo volere & operare.

Spose sue come siamo, € ragionevole che cerchiamo di conoscerlo, per rallegrarci
delle sue grandezze e vedere come deve essere la nostra vita.

Gran Dio! Nel mondo, quando si tratta di contrarre matrimonio, si cerca prima di
conoscere chi sia quegli che si vuole sposare, le sue qualita e le sue sostanze. E per-
ché noi, che siamo gia sposate, non dovremmo pensare al nostro Sposo almeno prima
delle nozze, avanti di entrare nella sua casa? Se nel mondo non si proibisce questa cu-
ra a chi intende sposarsi con uomini, perché sara proibito a noi conoscere chi sia il no-
stro Sposo, chi suo Padre, quale il paese in cui ci deve condurre, quali le ricchezze che
ci promette, quale il suo carattere, che si debba fare per contentarlo, in che cosa
compiacerlo, e studiare il modo di conformare il nostro al suo carattere? Non & forse
guesto che si consiglia a una donna perché sia una buona sposa, anche allora che si
unisce a un uomo della piu bassa condizione?

* Importa poco che parlando con noi ci diano del tu o del lei. (Man. Escorialense).

63



8 - E sara mai vero, o mio Sposo, che trattandosi di Voi si debba far meno che con
gli uomini? Se il mondo non approva quel che dico, lasci almeno in pace le vostre spo-
se, che devono stare con voi tutta la vita.

Ed oh vita felicissima!... Quando uno sposo sia talmente geloso della sua sposa da
non voler che ella parli con altri ma soltanto con lui,* & forse ben fatto che la sposa
non cerchi di contentarlo, specialmente se vede che il motivo per cui non deve trattare
con alti, & perché trova nel suo sposo tutto quello che desidera?

Comprendere questa verita, figliuole mie, € gia fare meditazione. Se volete ag-
giungere qualche preghiera vocale, fate pure; ma non vogliate pensare ad altre cose,
ché sarebbe un ignorare del tutto cosa voglia dire meditazione. Credo di averla spie-
gata sufficientemente.® Piaccia ora a Dio che sappiamo praticarla! Amen.

* ...e che non esca neppure di casa. (Man. Escorialense).

> Non lasciatevi intimorire da nessuno. Servite fedelmente il Signore che é il pii potente di tutti, e nessuno ve lo po-
tra rapire. Se alcuna di voi, quando prega vocalmente, non lo fa con [’attenzione richiesta, sappia che non soddisfa i
suoi obblighi. Se vuol pregare perfettamente, vi si deve applicare con tutte le sue forze, sotto pena di fallire al suo do-
vere di sposa di un tal Re. Supplicatelo, figliuole mie, che conceda pure a me di soddisfare a questo obbligo, perché io
ne sono molto lontana. E piaccia a Dio che presto vi riesca! (Man. Escorialense).

64



CAPITOLO 23

Chi ha cominciato a praticare l'orazione deve guardarsi dal tornare indietro - Insiste
ancora sull'importanza di procedere con coraggio.

1 - Quello che importa, ripeto, & d'intraprendere la via con la ferma risoluzione di
proseguire. Potrei allegarvi in proposito tantissime ragioni, ma per non essere troppo
lunga, ne voglio accennare due o tre soltanto.

Eccovi la prima. Quando ci determiniamo a dare un po’ del nostro tempo a Colui
che tanto ci ha dato e continua a darci, non e forse ragionevole consacrarglielo con
generosita, tanto piu che questo € di nostro sommo interesse, potendone noi avere
grandissimi vantaggi? In caso diverso, invece di donare, si da solo a prestito, con in-
tenzione di riprendersi poi tutto. Ora, colui a cui si & prestato un oggetto rimane sem-
pre un po’ male quando lo si reclama di ritorno, specialmente se ne abbia ancora bi-
sogno o lo ritenga gia come suo. Che dire poi se si tratta di un amico, dal quale chi ha
prestato I'oggetto abbia ricevuto molti altri favori, datigli senza alcun interesse? Egli
allora, vedendo che non vuol lasciargli quella piccolezza, neppure come segno di ami-
cizia, lo ritiene, e a ragione, per un uomo avaro e senza cuore.

2 - Qual’é la sposa che avendo ricevuto dal suo sposo molte gioie di gran prezzo,
non lo ricambi almeno di un anello, non tanto per il suo intrinseco valore, giacché nul-
la possiede che non sia di lui, ma almeno come pegno che ella sara sua fino alla mor-
te? E merita forse di meno nostro Signore per doverlo prendere in giro, reclamando
subito il piccolo nulla che gli diamo? Quante ore sciupiamo per noi stesse o per intrat-
tenerci con persone che poi non ci sono riconoscenti! Orbene, se del nostro tempo ci
determiniamo a consacrargliene un poco nell’orazione, diamoci a Lui completamente,
libere da ogni pensiero terreno. Consacriamoglielo, malgrado i travagli, le contraddi-
zioni e le aridita che ne avessimo. Riteniamolo, insomma, come non cosa nostra, per-
suase di doverne rendere conto se a Lui non lo consacriamo tutto.

3 - Dico tutto, ma non voglio dire che sia un riprenderlo quando tralasciamo
I'orazione per uno o piu giorni perché assediate da giuste occupazioni, oppure perché
indisposte. Basta che la nostra risoluzione sia costante. Il mio Dio non & meticoloso,
né si ferma tanto in piccolezze. Anzi vi sara grato anche per il poco che gli date.

L'altro modo di agire & buono per le anime che non sono generose. Non essendo
cosi liberali da donare, & gia molto se imprestano. Comunque, purché facciano qual-
che cosa, il Signore prende tutto in acconto e si accomoda alle loro possibilita. Non so-
lo Egli non & esigente, ma & anzi molto generoso, e condona facilmente ogni debito
per rilevante che possa essere. Per cio che riguarda la ricompensa, € tanto scrupoloso
che non lascia senza premio neppure un semplice levar d’occhi, fatto col pensiero a
Lui.

4 - 1l secondo motivo per cui dobbiamo darci all’orazione con generosita & per im-
pedire al demonio di tentarci troppo facilmente. Il perfido ha paura delle anime corag-
giose, conoscendo oramai per esperienza che egli ne ha sempre svantaggio, perché
quando ordisce a loro danno si converte in loro e in altrui profitto, ed egli ne ha perdi-
ta.

Tuttavia non dobbiamo mai trascurarci, né troppo fidarci di noi, perché siamo in
lotta con dei traditori. Codardi come sono, se ci vedono all’erta, non osano assalirci;
ma se ci scorgono distratti, ci arrecano gran danno. Guai poi se dovessero accorgersi
che qualcuno ¢ incostante nel bene e non ben risoluto a perseverare! Non lo lascereb-
bero in pace né giorno né notte, gli ispirerebbero mille paure e gli porrebbero innanzi

65



un’infinita di ostacoli. In cid sono molto sperimentata, e velo posso assicurare. Ag-
giungo, per di piu, che l'importanza di questo avviso & troppo poco conosciuta.

5 - La terza ragione, molto importante per I'argomento che trattiamo, & la seguen-
te. Quando si € certi che, qualunque cosa avvenga, non si deve retrocedere, si com-
batte con maggior coraggio. Infatti, quando uno € in battaglia e sa che, dandosi per
vinto, non gli risparmieranno la vita, si batte con maggior energia; e siccome ha da
morire ugualmente anche se non muore sul campo, vuol vendere la vita a caro prez-
zo, come suol dirsi, e non teme alcun colpo, avendo sempre innanzi I'importanza che
ha per lui la vittoria, perché vincere & vivere.

Se non si comincia con sicurezza e piena convinzione di riuscire, si finisce col la-
sciarsi vincere. E’ intanto fuor di dubbio che ne usciremo molto ricchi, anche se con il
piu piccolo vantaggio che ne possiamo ricavare. Non temete! Se il Signore ci chiama a
bere a questa fonte, vuol dire che non ci lascera morire di sete. Ve I'ho gia detto e
vorrei ripetervelo mille volte, perché so che quando non si conosce per esperienza
guanto sia grande la bonta di Dio, & molto facile scoraggiarci. E’ vero che la si cono-
sce per fede, ma non & a dire il vantaggio che se ne ha quando si & provato, anche
per esperienza, con quanta dolcezza e amicizia Egli tratti le anime che seguono questa
via, di cui sembra che paghi tutte le spese.

6 - Non mi meraviglierei se chi non ne ha esperienza volesse essere sicuro di aver-
ne poi qualche premio. Ma voi gia sapete che vi attende il cento per uno fin da questa
vita e che il Signore vi dice: Chiedete e vi sara dato.*

Se non credete a cio che Egli vi dice nel Vangelo, indarno, sorelle, mi rompo io la
testa per persuadervene. Affermo tuttavia, per chi ne dubita, che a farne la prova non
si perde nulla perché un tal viaggio ha questo di buono: che procura assai di piu che
non si sappia chiedere o desiderare. Questo & fuor di dubbio. Io lo so, e posso allegar-
vi in prova la testimonianza di quelle fra voi che per bonta di Dio ne hanno fatta
I'esperienza.?

'Le. 11, 9.
? Se potete provarmi il contrario, non credetemi piti in nulla. (Man. Escorialense).

66



CAPITOLO 24

Quando l'orazione vocale é perfetta e come deve unirsi alla mentale.

1 - Torniamo ancora a quelle anime che non possono raccogliersi, né fermare il lo-
ro spirito nell’orazione mentale, né esercitarsi in qualsiasi altra considerazione. Pre-
sentemente, dell'orazione mentale non voglio pronunciare nhemmeno il home, e nem-
meno quello di contemplazione, non essendo cose per loro. Vi sono persone a cui que-
ste parole pare siano di spavento; e siccome, ripeto, non tutte le anime vanno per la
stessa strada, puo darsi che alcuna di esse venga pure in questa casa.

2 - Ecco cio che voglio consigliarvi, e potrei anche dire insegnarvi, essendomi cio
permesso come vostra madre, perché vostra priora: il modo di pregare vocalmente,
essendo giusto che pregando si sappia quello che si dice.

Non voglio parlarvi di certe preghiere assai lunghe, perché le anime incapaci di fis-
sarsi in Dio pu0 darsi si stanchino pur di quelle; ma soltanto delle preghiere che come
cristiani dobbiamo necessariamente recitare: il Pater noster e I’Ave Maria.

Non bisogna che si dica di noi che parliamo senza sapere cid che diciamo, a meno
che non vogliamo essere di quelle persone a cui basta agire per abitudine, paghe sol-
tanto di pronunciar parole. Non discuto se cid basti o no: la decisione ai dotti. Quanto
a noi, figliuole, vorrei che non ce ne contentassimo. Quando io recito il Credo, mi pare
ragionevole che mi renda conto e sappia cid che credo; e quando dico il Pater noster,
mi sembra che I'amore esiga che io intenda chi sia questo Padre e chi il Maestro che ci
ha insegnata tal preghiera.

3 - Mi potreste obiettare che voi lo sapete e che & inutile ricordarvelo. Ma siete nel
torto.! Vi & maestro e maestro; e se per parlare di quelli della terra & un’ingratitudine
non ricordarci di loro, a maggior ragione cio si deve dire dei santi e dei maestri
dell’'anima, dei quali, se siamo buoni discepoli, non dobbiamo mai dimenticarci.

Ora, come dimenticarci di un Maestro che ci ha insegnata questa preghiera, e ce
I’ha insegnata con tanto amore e con un cosi vivo desiderio che ci sia utile? Iddio non
permetta che, recitandola, trascuriamo di ricordare spesso chi I’ha insegnata, benché
qualche volta ce ne dimenticheremo ugualmente, a causa della nostra miseria.

4 - In primo luogo - come sapete anche voi - Sua Maesta ci insegna a pregare in
solitudine. Cosi anch’Egli faceva, benché non ne avesse bisogno, ma solo a nostro in-
seghamento.

E’ chiaro, del resto, che non si pud parlare con Dio nel medesimo tempo che con il
mondo, come fanno coloro che mentre recitano preghiere, ascoltano cid che si dice
d’'intorno, o si fermano a quanto viene loro nella mente, senza alcuna cura di racco-
gliersi. Cid puo passare quando si € indisposti, specialmente se si & portati alla malin-
conia o si soffre di testa, perché allora non ci si pud raccogliere neppure volendolo.
Passi pure quando Dio permette che per il maggior bene dei suoi servi si scatenino su
di loro furibonde tempeste. Allora, per quanto I'anima si affligga e cerchi di raccoglier-
si, non sapra riuscirvi: sara incapace di attendere a cid che dice nonostante ogni suo
sforzo, e andra talmente stordita da sembrare in preda a frenesia.

5 - Alla pena che ne risente, vedra che non €& per sua colpa. Percido non s’inquieti,
ché sarebbe peggio. Invece di affaticarsi per rimettere in carreggiata l'intelletto, pre-
ghi come meglio pud. Anzi, poiché allora ha I'anima ammalata, invece di recitare cer-

! Se dite che basta sapere chi sia quel Maestro una volta per sempre, potreste anche dire che basta recitare quella
preghiera una volta sola per tutta la vita. (Man. Escorialense).

67



chi di procurarle riposo, applicandosi a qualche opera buona. Cosi deve fare chi cerca
la propria santificazione, ed & convinto di non poter parlare con Dio e insieme con il
mondo.

Cid che possiamo fare in tal caso € di mantenerci in solitudine; e piaccia a Dio che
cio basti per poter comprendere, come dico, con chi noi siamo e quali siano le risposte
di Dio alle nostre domande. Credete forse che Egli non parli perché non ne udiamo la
voce? Quando ¢ il cuore che prega, Egli risponde.

E’ bene inoltre considerare che il Signore ha inseghato e continua a insegnare que-
sta preghiera a ciascuna in particolare. Il Maestro non € cosi lontano dal discepolo
d’aver bisogno di alzare la voce. Anzi, gli & molto vicino, e io vorrei che per ben recita-
re il Pater noster, foste intimamente persuase di non dovervi mai allontanare da Chi
ve |I’'ha insegnato.

6 - Direte che questo € meditare,mentre voi non potete far altro che pregare vo-
calmente.

Vi sono infatti persone cosi amanti del proprio comodo da non volersi dare alcuna
pena. Non essendo abituate a meditare, e trovando in principio qualche difficolta a
raccogliersi, preferiscono sostenere, per evitarne la molestia, che esse ne sono inca-
paci e che sanno pregare soltanto vocalmente.

Dite bene quando affermate che il metodo anzidetto & gia meditazione; ma io vi di-
chiaro che non so comprendere come l'orazione vocale possa essere ben fatta, quando
sia separata dal pensiero di Colui a cui ci rivolgiamo. O che forse non & doveroso,
quando si prega, pregare con attenzione?

Piaccia a Dio che riusciamo a dir bene il Pater noster anche con questi mezzi, senza
cadere in mille pensieri stravaganti! Io ne ho fatto spesso lI'esperienza, e so che il mi-
glior rimedio alle distrazioni & di applicarmi e tenermi fissa in Colui a cui mi rivolgo.
Abbiage dunque pazienza, e procurate di abituarvi a questa pratica che & tanto neces-
saria.

...necessaria per essere vere monache, e anche, a mio parere, per pregare da buoni cristiani. (Man. Escorialen-

se).

68



CAPITOLO 25

Vantaggi che si ricavano dall’orazione vocale ben fatta, e come Dio possa elevarci con
questo mezzo sino ai favori soprannaturali.

1 - Non é poco il profitto che si ha nel fare bene |'orazione vocale. Anzi, pud darsi
che recitando il Pater noster o qualche altra preghiera vocale, si venga elevati a con-
templazione perfetta. Con questo il Signhore farebbe vedere che ascolta chi gli parla,
sino a manifestargli la sua grandezza col sospendergli l'intelletto, arrestargli i pensieri,
soffocargli, come suol dirsi, le parole sulle labbra, in modo da non poter egli parlare
che a prezzo di grandi sforzi.

2 - L'anima riconosce che il divino Maestro sta istruendola senza strepito di parole.
Le ha sospeso l'attivita delle potenze per impedire che la loro operazione le sia piu di
danno che di vantaggio. Ma esse intanto godono senza saperne la maniera. L'anima
va bruciando d’amore, ma non sa come ami; sente di godere I'oggetto del suo amore,
ma non sa come lo goda. Comprende solo che un tanto bene il suo intelletto non
avrebbe mai potuto desiderarlo. L’'accetta con piena volonta, ma senza sapere in che
modo. Quando arriva a capire qualche cosa, vede che & un bene da non poter essere
meritato neppure con tutti i travagli della terra, non essendo che un dono del Signore
della terra e del cielo, che dona sempre da par suo. - E questa, figliuole, & contempla-
zione perfetta.

3 - Comprenderete da cio la differenza che passa tra contemplazione e orazione
mentale, perché questa, ripeto, consiste nel pensare e comprendere quello che dicia-
mo, a chi ci rivolgiamo e chi siamo noi per parlare con un Dio cosi grande. Occuparci
in questi pensieri e di altri somiglianti, come, ad esempio, del poco che abbiamo fatto
per Lui e dell’'obbligo che ci incombe di servirlo, € orazione mentale. Non pensate
quindi che si tratti di qualche nuova astruseria, né lasciatevi spaventare dal suo nome.
Orazione vocale invece e recitare il Pater noster, I’Ave Maria o qualche altra preghiera;
ma se non l'accompagnate alla mentale, € come una musica stonata, tanto che alle
volte non vi usciranno con ordine neppure le parole.

Con l'aiuto di Dio in queste due sorta di preghiere qualche cosa possiamo fare an-
che noi; ma nulla assolutamente quanto alla contemplazione. Qui & Dio che fa tutto;
qui & opera sua, superiore a ogni nostra facolta.

4 - Della contemplazione ho parlato a lungo, meglio che ho saputo, nella storia del-
la mia vita, scritta per farmi conoscere ai confessori che me I'hanno comandata. Per-
cio, paga di averla solo accennata, non mi fermo di piu. Quelle tra voi che avranno la
grazia di esservi elevate potranno procurarsi quel libro, nel quale troveranno certi
spunti ed avvisi che il Signore mi ha dato di ben dire, e dai quali, a mio parere, po-
tranno aver conforto e profitto. Questo, d’altronde, & pure il parere di coloro che
I'hanno veduto e che in questo genere di cose sono assai competenti.

Che vergogna per me raccomandarvi di far conto di un mio scritto! Sa il Signore la
confusione con cui scrivo la maggior parte di queste cose! - Sia Egli benedetto che
tanto mi sopporta!...

Quelle che sono elevate all’orazione soprannaturale® si procurino pure quel libro,
ma dopo la mia morte.? Le altre non han motivo di vederlo. Si sforzino di mettere in

1 . .
...e fra voi ve ne sono alcune... (Man. Escorialense).
2 \ .. .
...€ assai importante procurarselo. (Man. Escorialense).

69



pratica cid che dico in questo,’ e si abbandonino alla volonta di Dio. Egli solo vi pud
elevare alla contemplazione, né vi neghera questo dono se da parte vostra farete il
possibile per non fermarvi sul cammino e arrivare alla fine.

3 ...con tutti i mezzi possibili, e d’applicarsi con le loro preghiere e sacrifici ad ottenere da Dio il suddetto favore

(Man. Escorialense).

70



CAPITOLO 26

Come raccogliere i pensieri - Mezzi a questo scopo - Capitolo assai utile per coloro che
cominciano a praticare I'orazione.!

1 - Ritornando alla nostra preghiera vocale, bisognha farla in modo da ottenere che
Dio ci conceda insieme l'orazione mentale senza che noi ce ne accorgiamo. Ma per
questo, ripeto, bisogna farla come si deve.

Anzitutto si fa il segno della croce, poi I'esame di coscienza, indi si recita il Confi-
teor. Poi, siccome siete sole, cercatevi una compagnia. E quale puo essere la migliore
se non quella del Maestro che vi ha insegnato la preghiera che state per recitare? Im-
maginate quindi che vi stia vicino, e considerate I'amore e |'umilta con cui vi istruisce.

Ascoltatemi, figliuole: fate il possibile di stargli sempre dappresso. Se vi abituerete
a tenervelo vicino, ed Egli vedra che lo fate con amore e che cercate ogni mezzo per
contentarlo, non solo non vi manchera mai, ma, come suol dirsi, non potrete mai to-
gliervelo da torno. L'avrete con voi dappertutto, e vi aiutera in ogni vostro travaglio.
Credete forse che sia poca cosa aver sempre vicino un cosi buon amico?

2 - Sorelle mie, voi che non potete discorrere molto con l'intelletto, né arrestare il
pensiero sopra un punto determinato senza cadere nelle distrazioni, abituatevi, vi pre-
go, abituatevi alla pratica che vi suggerisco! So che lo potete. Per piu anni ho sofferto
anch’io il tormento di non potermi fermare sopra alcun soggetto, e so che € molto pe-
noso. Ma so pure che il Signore non ci lascia mai cosi sole da non venirci talvolta a te-
ner compagnia, purché glielo chiediamo con umilta. Se questo non otteniamo alla fine
di un anno, lavoriamo per averlo almeno dopo molti, né rimpiangiamo un tempo che
cosi spendiamo assai bene. C’é forse qualcuno che ci spinge? Abituiamoci dunque a
questa pratica, forzandoci di mantenerci in compagnia di questo vero Maestro.

3 - Non vi chiedo gia di concentrarvi tutte su di Lui, formare alti e magnifici concet-
ti e applicare la mente a profonde e sublimi considerazioni. Vi chiedo solo che lo guar-
diate. E chi vi pud impedire di volgere su di Lui gli occhi della vostra anima, sia pure
per un istante se non potete di piu? Possibile che potendo fermarvi fin sugli oggetti piu
ributtanti, non siate poi capaci di contemplare la bellezza piu perfetta che si possa
immaginare?? Sappiate intanto, figliuole mie, che questo vostro Sposo non vi perde
mai di vista, né sono bastate, perché lasciasse di guardarvi, le mille brutture e abomi-
nazioni che gli avete fatto soffrire. Ora, & forse gran cosa che togliendo gli occhi dagli
oggetti esteriori, li fissiate alquanto su di Lui? Ricordate cid che dice alla Sposa: non
aspetta che un vostro sguardo per subito mostrarvisi quale voi lo bramate. Stima tan-
to questo sguardo, che per averlo non lascia nulla d’intentato.

4 - Non ¢ forse cosi che deve fare una buona sposa con il suo sposo: mostrarsi tri-
ste se egli e triste, allegra se egli € allegro, anche se non ha voglia? Considerate in-
tanto, sorelle, da quale soggezione Iddio vi ha liberate!...

Cosi fa il Signore con voi, senz’alcuna ombra di finzione. Si fa vostro servo, vuole
che voi siate le padrone, e si accomoda in tutto alla vostra volonta. Se siete nella gioia

' La Santa in questo capitolo parla del modo di raccogliere i pensieri, e per meglio intendere la sua dottrina & bene
che diciamo cosa sia in mistica il pensiero. Secondo il P. Francesco di S. Tommaso o. c. d., il pensiero, in mistica, ¢
una conoscenza vaga e inefficace di cose che si presentano senz’ordine e senza uno scopo determinato. Alle volte pro-
cede dall’intelletto per via di specie o rappresentazioni incorporee o spirituali; e alle volte ¢ un atto dell’immaginazione
che produce specie rappresentative di cose sensibili e corporee (Médula Mistica, cap. 1X). Comunemente si chiamano
distrazioni.

2 Se non lo trovaste abbastanza attraente, vi permetterei di non guardarlo. (Man. Escorialense).

71



potete contemplarlo risorto, e nel vederlo uscire dal sepolcro, la vostra allegrezza ab-
bondera. Che bellezza! Che splendore! Quanta maesta! Quanta gioia! Con quanta glo-
ria abbandona il campo di battaglia su cui ha conquistato il regno senza fine che ora
vuol dividere con voi, dandovi insieme se stesso! Sara dunque gran cosa che rivolgiate
qualche volta i vostri sguardi sopra Colui che vi riserva tanti beni?

5 - Se invece siete afflitte o fra i travagli, potete contemplarlo mentre si reca al
giardino degli olivi. Come doveva essere triste la sua anima se Egli, che e la stessa
potenza, giunse perfino a lamentarsil... Consideratelo legato alla colonna, sommerso
nello spasimo, con le carni a brandelli: e tutto per il grande amore che ci porta. Quan-
to patire! E cid nonostante, eccolo perseguitato dagli uni e sputacchiato dagli altri,
rinnegato, abbandonato dagli amici, senza che alcuno lo difenda, intirizzito dal freddo
e ridotto a tanta solitudine che ben potete avvicinarlo e consolarvi a vicenda. Oppure
consideratelo con la croce sulle spalle, quando i carnefici non gli permettono nemme-
no di respirare. Egli allora vi guardera con quei suoi occhi tanto belli, compassionevoli
e ripieni di lacrime; dimentichera i suoi dolori per consolare i vostri, purché voi lo
guardiate e lo preghiate di consolarvi.

6 - Vedendolo in quello stato, il vostro cuore intenerira, e allora non solo lo guarde-
rete ma vi verra pure da parlargli, dicendogli, non con preghiere studiate, ma con pa-
role sgorganti dal cuore, che son quelle che Egli ama di piu: « O Signore del mondo e
vero Sposo dell’'anima mia, come mai vi siete ridotto in questo stato? Signore mio e
mio Bene, possibile che vogliate ammettere alla vostra compagnia una poverella come
me? Eppure scorgo nel vostro sembiante che nel vedermi vicina, vi sentite alquanto
consolare. Possibile, Signore, che i vostri angeli vi abbandonino e neppur vostro Padre
vi consoli? E se & vero, o mio Dio, che voi sopportate tutto per me, cos’e il poco che io
sopporto per Voi? Perché mi lamento? Che confusione per me contemplarvi in questo
stato! D’ora innanzi, Signore, per imitarvi almeno in qualche cosa, non solo voglio
sopportare i travagli a cui andro soggetta, ma ritenerli pure come preziosi tesori.
Camminiamo insieme, Signore: verrd dovunque Voi andrete, e per qualunque luogo
Voi passerete, passero pur io ».

7 - Figliuole, sorreggete la sua croce e lasciate che i Giudei v’insultino quanto vo-
gliono. Aiutate il vostro Sposo a portare il fardello che I'aggrava, e non fate conto di
cio che si dica di voi. Siate sorde a ogni diceria. Vi accadesse pure d’inciampare e ca-
dere come il vostro Sposo, non allontanatevi mai dalla croce, né mai abbandonatela.
Considerate con quanta stanchezza Egli si trascini, e quanto i suoi tormenti sorpassino
i vostri. Per gravi che siano le vostre sofferenze, e voi ne siate sensibili, vedendo che
di fronte alle sue non sono che sciocchezze, ne uscirete molto consolate.

8 - Mi domanderete, sorelle, come cid possa essere, e mi direte che abbraccereste
volentieri il mio consiglio se vedeste il Signhore come quando era sulla terra, nel qual
caso non cessereste mai di guardarlo. Ma non credetelo. Chi rifiuta oggi di farsi un po’
di violenza per raccogliersi e contemplare il Signore nel proprio interno, quando lo puo
fare senza alcun pericolo ma soltanto con un po’ di diligenza, pensate se poteva du-
rarla ai piedi della croce con la Maddalena, minacciata di morte da ogni parte. Quanto
dovettero soffrire la gloriosa Vergine Maria e questa Santa benedetta! Quante minac-
ce! Quanti insulti, disprezzi e maltrattamenti! Che cortigiani cortesi avevano esse
d’intorno! Si, veramente, avevano intorno dei cortigiani, ma cortigiani d’‘inferno e mi-
nistri di Satana. E che pene terribili dovettero sopportare! Ma siccome erano innanzi a
un dolore piu grande, stimavano il proprio come cosa da nulla.

72



Non crediate, sorelle, che sareste state pronte a sopportare tanti travagli, quando
0ggi non sapete vincervi in queste piccole cose. Esercitandovi ora in esse, vi disporre-
te per altre maggiori.’

9 - Buon mezzo per mantenervi alla presenza di Dio & di procurarvi una sua imma-
gine o pittura che vi faccia devozione, non gia per portarla sul petto senza mai guar-
darla, ma per servirvene a intrattenervi spesso con Lui; ed Egli vi suggerira quello che
gli dovrete dire.

Se parlando con le creature le parole non vi mancano mai, perché vi devono esse
mancare parlando con il Creatore? Non temetene: io, almeno, non lo credo. Pero biso-
gna che ne prendiate I'abitudine, perché quando con una persona non si € tanto in re-
lazione, succede che in sua presenza ci si senta alquanto imbarazzati: sembra che ci
sia estranea, anche se della stessa famiglia, e non sappiamo cosa dirle. Infatti, quan-
do non ci si mantiene in relazione, si perde anche quell’intimo rapporto che nasce dal-
la parentela e dall’'amicizia.

10 - Altro buon mezzo per raccogliervi e pregar bene vocalmente € di aiutarvi con
un buon libro in volgare. Cosi con questi mezzi e attrattive, vi abituerete a poco a po-
co alla meditazione, senza troppo preoccuparvi.

Ecco una sposa che da vari anni si € allontanata dal suo sposo. Perché ritorni, oc-
corre prudenza e destrezza. Cosi di noi peccatori. Ci siamo abituati cosi male, permet-
tendo ai nostri pensieri di vagare a loro piacere o, meglio, a loro tormento, che la po-
vera anima non si comprende piu. Per farla tornare al suo Sposo e amare la casa di
Lui, occorre agire con attenzione e prudenza, sotto pena di non riuscire a nulla.

Torno a ripetervi, figliuole mie, che abituandovi a cid che dico, riporterete tali frutti
da non aver parole per esprimervi. Avvicinatevi a questo Maestro con la ferma risolu-
zione d’istruirvi, ed Egli vi dara la grazia di divenire sue buone discepole, né mai vi
abbandonera, se non siete voi le prime ad abbandonarlo. Meditate le parole che cado-
no dalla sua bocca divina, e comprenderete fin dalla prima di quale amore vi circondi.
E per un discepolo vedersi cosi amato dal proprio maestro non & certo piccolo vantag-
gio né soddisfazione da poco.

3 Sono passata anch’io per questa via, e quando vi dico che potete giungervi, credetemi che dico il vero. (Man.
Escorialense).

73



CAPITOLO 27

Grande amore che il Signore ci mostra con le prime parole del « Pater noster » e
quanto importi non tener conto del proprio lignaggio per essere veri figli di Dio.

1 - Padre nostro che sei nei cieli!...

Come si vede bene, Signor mio, che siete Padre di un tal Figlio, e che vostro Figlio
e Figlio di un tal Padre! Siate Voi benedetto per tutti i secoli!

Non bastava, Signore, che ci accordaste di chiamarvi nostro Padre alla fine della
preghiera? Ma Voi ce ne favorite e ce n‘empite le mani fin da principio! Il nostro intel-
letto dovrebbe andarne cosi rapito e la nostra volonta cosi compenetrata da non esse-
re piu capaci di pronunciare parola. Oh, figliuole mie, come verrebbe bene qui parlarvi
della contemplazione perfettal Come converrebbe che qui I'anima si raccogliesse per
elevarsi al di sopra di sé ed ascoltare che cosa le insegna questo Figlio benedetto in-
torno al luogo ove abita suo Padre, quando dice che e nei cieli' Abbandoniamo la ter-
ra, figliuole mie! Non & ragionevole che dopo aver conosciuto |'eccellenza di un tal fa-
vore, ne facciamo ancora cosi poco conto da voler restare quaggiu.

2 - Figliuolo di Dio e mio Sighore, quanti beni ci date in questa prima parola! Vi ab-
bassate fino a unirvi con noi nelle nostre domande e a rendervi fratello di creature co-
si miserabili e vili. Volendo che vostro Padre ci ritenga per suoi figli, ci date tutto quel-
lo che potete; e siccome la vostra parola non pud mancare, obbligate vostro Padre ad
esaudirci. E questo non € poco per Lui, perché in tal modo ci deve sopportare, mal-
grado i nostri gravi peccati; perdonare come al figliuol prodigo tutte le volte che ritor-
niamo ai suoi piedi; consolarci nei nostri dolori e procurarci di che vivere, come si
conviene a un buon Padre; anzi, vincere in bonta tutti i padri del mondo, come Colui
che e la perfezione di ogni bene; e infine renderci partecipi ed eredi con Voi di ogni
sua ricchezza.

3 - Quanto a Voi, Signore, sappiamo che per I'amore che ci portate e la vostra pro-
fonda umilta siete solito non indietreggiare per noi innanzi a verun ostacolo, tanto piu
che avendo preso la nostra stessa natura col discendere in terra e rivestirvi della no-
stra stessa carne, sembra che in certo qual modo siate obbligato a soccorrerci. Ma
guanto a vostro Padre, dovete pensare che essendo Egli nei cieli, come Voi dite, & ra-
gionevole aver riguardo al suo onore. Al disonore per amor nostro vi siete offerto gia
Voi: lasciate in pace vostro Padre, e non obbligatelo a effondere le sue tenerezze su
creature cosi miserabili come me, che poi non gli saranno riconoscenti.

4 - Con quanta evidenza, o buon Gesu, avete dimostrato di essere una cosa sola
con il Padre, che la vostra volonta € la sua, e che la sua & la vostra! Come & grande
I'amore che ci portate! Per nascondere al demonio la vostra qualita di Figliuolo di Dio
avete usato ogni raggiro, mentre non vi fu ostacolo che non sorpassaste per darla a
conoscere a noi, desideroso com’eravate di farci del bene. E chi poteva far questo se
non Voi, o Signore? Io non so come il demonio, intendendo una tal parola, non abbia
subito compreso chi Voi eravate.! Quanto a me, Gesl, vedo chiaramente che ne avete
parlato da buon Figliuolo, tanto per Voi che per noi, e che dovete essere molto poten-
te per ottenere che si faccia nel cielo quello che avete detto sulla terra. Siate benedet-
to per sempre, o mio Signore, giacché siete cosi munifico nel beneficare da non la-
sciarvi arrestare da verun ostacolo.

! Nell’autografo questo periodo ¢ cancellato.

74



5 - Ora, figliuole mie, non vi par forse un buon maestro colui che per affezionarci al
suo insegnamento lo incomincia con elargirci cosi grandi grazie? Non & allora ragione-
vole che mentre diciamo con le labbra « Padre nostro », vi applichiamo pur la mente,
lasciando che alla vista di tanta bonta il cuore si liquefaccia di amore? Qual ¢ il figliuo-
lo in questo mondo che non cerchi di conoscere suo padre, quando sa che & buono,
pieno di maesta e di potenza? Non mi stupirei se non volessimo riconoscerci per fi-
gliuoli di Dio nel caso che in Lui non vi fossero queste splendide qualita, giacché il
mondo oggi si governa di tal guisa che se il padre & di condizione piu bassa del figlio,
questi si ritiene disonorato nel riconoscerlo per tale. Ma questo per noi non ha luogo,
né piaccia a Dio che simili sentimenti abbiano ad allignare fra noi, perché sarebbero
un inferno. Quella che fosse di piu nobile famiglia abbia in bocca, meno di tutte, il no-
me di suo padre, perché qui dovete essere tutte uguali.

6 - Oh, il collegio apostolico formato da Cristo! S. Pietro non era che un pescatore,
eppure il Signore gli conferi pill autorita che a S. Bartolomeo che era figlio di re.? II
Signore sapeva quanto doveva succedere nel mondo dove intorno ai natali si discute
senza tregua. Ma non é altro, infine, che un discutere se per far mattoni o erigere mu-
ri val piu una terra che un‘altra. - Dio mio, in quali piccinerie si va mai a finire!...

Il Signore vi tenga lontane da simili discorsi, anche se fatti per burla! Confido che
Sua Maesta vi dara questa grazia. Se in alcuna si notasse qualche cosa del genere, vi
si ponga subito rimedio, e tema l'infelice di essere un Giuda fra gli apostoli. E le s’ im-
pongano penitenze fino a che non comprenda che non meritava di entrare fra voi nep-
pure come terra d’infima qualita.

Giacché il buon Gesu vi ha dato un Padre cosi buono, non nominatene altri. Procu-
rate piuttosto di esser tali da gettarvi fra le sue braccia e godere della sua compagnia.
Se sarete buone figliuole, non ne verrete mai allontanate. E chi non farebbe di tutto
per non perdere un tal Padre?

7 - Quanti motivi di consolazione vi potrei qui esporre, sorelle! Ma per non dilun-
garmi, vi lascio alla vostra perspicacia.

Per instabile che possa essere la vostra immaginazione, troverete sempre, tra il
Padre e il Figlio, lo Spirito Santo. Egli infiammi la vostra volonta, e se non basta ad af-
fascinarvela la considerazione di un cosi grande interesse, ve la incateni Lui con il suo
vivissimo amore.

? Allude alla tradizione secondo la quale S. Bartolomeo sarebbe stato della famiglia dei Tolomei. Leggasi a questo
proposito « M. Maculi Spalatensis - Dictorum factorumque memorabilium libri sex », opera dedicata a S. Carlo Borro-
meo.

75



CAPITOLO 28

Si dice cosa sia l'orazione di raccoglimento e si segnalano alcuni mezzi per abituarsi a
praticarla.

1 - Considerate cio che ora il vostro Maestro soggiunge: Che sei nei cieli.

Credete che poco importi sapere che cosa sia il cielo e dove si ha da cercare il vo-
stro adorabilissimo Padre? Per anime soggette a distrazioni importa assai, secondo
me, non soltanto credere a questa verita, ma procurare d’intenderla per via
d’esperienza, essendo questo un mezzo eccellente per trattenere l'intelletto e racco-
gliere lo spirito.

2 - Dio € dovunque. Ma dove sta il re, ivi € la sua corte. Percid, dove sta Dio, ivi & il
cielo. Sappiate dunque che dove si trova la maesta di Dio, ivi & tutta la gloria.

Ricordate cid che dice S. Agostino, il quale dopo aver cercato Dio in molti luoghi, lo
trovo finalmente in se stesso.' Ora, credete che importi poco per un’anima soggetta a
distrazioni comprendere questa verita e conoscere che per parlare con il suo Padre ce-
leste e godere della sua compagnia non ha bisogno di salire al cielo, né di alzare la
voce? Per molto basso che parli, Egli, che le & vicino, 'ascolta sempre. E per cercarlo
non ha bisogno di ali perché basta che si ritiri in solitudine e lo contempli in se stessa.
Nonché allora spaventarsi per la degnazione di un tal Ospite, gli parli umilmente come
a Padre, gli racconti le pene che soffre, gliene chieda il rimedio, riconoscendosi inde-
gna di essere chiamata sua figlia.

3 - Lungi da voi quella timidezza eccessiva in cui cadono certe persone che giungo-
no perfino a ritenerla umilta. Se il re vi elargisce una grazia, I'umilta non consiste cer-
to nel rifiutarla, ma nell’'accettarla e mostrarvene contente, pur riconoscendovene in-
degne. Se il Re del cielo e della terra venisse nella mia casa per inondarmi dei suoi fa-
vori e compiacersi con me, sarebbe una bella umilta quella di non volergli rispondere,
rifiutare i suoi doni, fuggire da Lui, lasciandolo solo? E che dire poi se Egli insistesse,
mi pregasse di chiedergli favori, e io per umilta volessi rimanere povera, obbligandolo
quindi ad andarsene, per non saper io rispondere alle sue profferte? Lungi, sorelle, da
gueste strane umilta! Trattate con Lui come con un padre, come un fratello, come un
maestro, come uno sposo: ora sotto un aspetto ora sotto un altro, ed Egli v'insegnera
come contentarlo. Non siate cosi semplici da non domandargli nulla!Giacché Egli € vo-
stro sposo e come tale vi tratta, prendetelo in parola!?

4 - Questo modo di pregare, sia pure vocalmente, raccoglie lo spirito in brevissimo
tempo, ed & fonte di beni preziosi. Si chiama « Orazione di raccoglimento »> perché
I'anima raccoglie le sue potenze e si ritira in se stessa con il suo Dio. Li il suo Maestro
divino si fa sentire piu presto, e la prepara piu prontamente ad entrare nell’orazione di
guiete. Raccolta allora in se stessa, pud meditare la passione, rappresentarsi Gesu
Cristo e offrirlo al Padre, senza stancarsi nell’andarlo a cercare sul Calvario, nel Ge-
tsemani o alla colonna.

5 - Quelle tra voi che sanno rinchiudersi in questo modo nel piccolo cielo della loro
anima, ove abita Colui che la cred e che creod pure tutto il mondo, e si abituano a to-

! Confessioni, libro X, cap. XXVII.

2 Assai importante dunque é comprendere che il Signore sta in noi, e che in noi dobbiamo tenergli compagnia.
(Man. Escorialense).

* Non ¢ gia orazione soprannaturale, ma un modo della semplice orazione mentale, e via ai vari gradi della sopran-
naturale.

76



gliere lo sguardo e a fuggire da quanto distrae i loro sensi, vanno per buona strada e
non mancheranno di arrivare all’acqua della fonte. Per di qui si cammina molto in poco
tempo, come il viandante che in pochi giorni giunge al termine del viaggio se va per
mare ed & favorito da buon vento, mentre assai di pilu ne impiega viaggiando per ter-
ra.

6" - Queste anime, come suol dirsi, sono gia in alto mare, e benché non ancora del
tutto staccate dalla terra, pure durante l'orazione fanno il possibile per staccarsene,
raccogliendo i loro sensi in se stesse.

Quando il raccoglimento & sincero, lo si vede chiaramente, perché produce tali ef-
fetti che io non so descrivere, ma ben comprende chi ne ha fatto esperienza. L'anima,
intendendo che tutte le cose del mondo non sono che un gioco, sembra che
d'improvviso s’‘innalzi sopra tutte e se ne vada, simile a colui che per sottrarsi ai colpi
di un nemico si rifugia in una fortezza. Infatti, i sensi si ritirano dalle cose esteriori e le
disprezzano; gli occhi si chiudono spontaneamente per non vedere piu nulla, mentre
lo sguardo dell’anima si acuisce di piu. Ecco perché chi va per questa via tien quasi
sempre gli occhi chiusi quando prega. Il costume & lodevole e sommamente utile,
benché sul principio, per chiudere gli occhi e non guardare gli oggetti che ci circonda-
no, occorra farsi violenza: ma, fattane |'abitudine, costerebbe di piu tenerli aperti.
L'anima allora sembra comprendere che sta fortificandosi a spese del corpo, e che in-
debolendolo e lasciandolo solo, acquista nuova forza per combatterlo.

7 - Il raccoglimento ha vari gradi. Tuttavia, in principio, non essendo ancora tanto
perfetto, i suoi effetti non sono molto sensibili. L'anima pero cerchi di abituarvisi, non
curi la fatica che deve fare per raccogliersi e vinca il corpo che reclamera i suoi diritti,
non comprendendo, il misero, che la sua maggior disgrazia & appunto nel non volerli
cedere. Se continua cosi per alcuni giorni sforzandosi seriamente, ne avvertira subito
vantaggio, perché appena si porra a pregare, sentira i suoi sensi raccogliersi sponta-
neamente senza alcuna fatica, simili ad api che si rinchiudono nell’alveare per compor-
re il miele. In premio della violenza che si ¢ fatta, il Signore le concede un tal impero
si volonta, che appena questa fa capire di volersi raccogliere, i sensi le obbediscono e
si raccolgono. Si distrarranno ancora, ma l'averli una volta assoggettati € sempre una
gran cosa: saranno come sudditi e schiavi, e non faranno piu il male di prima. Se la
volonta li richiama, ritornano immediatamente e con prontezza maggiore. E dopo vari
di questi ritorni, piacera a Dio di sospenderli anch’essi in contemplazione perfetta.

8 - Badate di ben comprendere quel che dico. Vi sembrera oscuro, ma se lo mette-
te in pratica, lo capirete facilmente.

Le anime che seguono questa via, camminano per mare con vento in poppa. Ed es-
sendo di sommo loro interesse evitare qualsiasi lentezza, diciamo una parola sul modo
di abituarsi a questa maniera di procedere, che € sommamente vantaggiosa.

Tali anime sono libere da un maggior numero di pericoli, e I'amore di Dio si accen-
de in esse molto piu facilmente. Essendo vicinissime al focolare, basta un minimo sof-
fio dell'intelletto perché s’inflammino alla piu piccola scintilla, gia disposte come sono
a prendere fuoco per trovarsi sole con Dio, lontane da ogni oggetto esteriore.’

9 - Immaginate dunque che dentro di voi vi sia un palazzo immensamente ricco,
fatto di oro e di pietre preziose, degno del gran monarca a cui appartiene. E pensate,

* Questo e i due numeri seguenti non sono riportati che nell’autografo di Valladolid.
> Vorrei che di questo modo di pregare aveste un’idea ben chiara. Come gia vi ho detto, si chiama orazione di rac-
coglimento. (Man. Escorialense).

77



inoltre, come infatti & verissimo, che voi concorrete a dargli la magnificenza che ha.®
Orbene, questo palazzo & I'anima vostra: quando essa € pura e adorna di virtu, non
v'é palazzo cosi bello che possa competere con lei. Piu le sue virtu sono elevate, piu le
pietre preziose risplendono.

Immaginate ora che in questo palazzo abiti il gran Re che nella sua misericordia si
e degnato di farsi vostro Padre, assiso sopra un trono di altissimo pregio: il vostro
cuore.

10 - A primo aspetto, quest'immagine vi sembrera strana, e vi stupirete che per
farvi intendere quel che dico ricorra a tale espediente. Ma il paragone puo0 essere assai
utile, specialmente per voi.

Donne come siamo e senza istruzione, abbiamo bisogno di considerazioni consimili
per capire che in noi vi & qualche cosa d’'incomparabilmente piu prezioso di quanto si
vede al di fuori. Si, dovete convincervi che nel nostro interno abbiamo veramente
qualche cosa. E piaccia a Dio che siano soltanto le donne a ignorarlo! Se procurassimo
di ricordarci spesso dell’'Ospite che abbiamo in noi, sarebbe impossibile, secondo me,
abbandonarci con tanta passione alle cose del mondo, perché, paragonate a quelle
che portiamo in noi, apparirebbero in tutta la loro spregevolezza. Ma noi imitiamo il
bruto animale che appena vede un’esca di suo gusto, si precipita su di essa a saziare
la sua fame. - Eppure, quanto diversi dovremmo essere dai brutil...

11 - Alcune forse si rideranno di me, diranno che la cosa & assai chiara e ne hanno
ragione. Eppure per me non & sempre stata cosi. Sapevo benissimo di aver un’anima,
ma non ne capivo il valore, né chi I'abitava, perché le vanita della vita mi avevano
bendato gli occhi per non lasciarmi vedere. Se avessi inteso, come ora, che nel piccolo
albergo dell’anima mi abita un re cosi grande, mi sembra che non lo avrei lasciato
tanto solo, ma che di quando in quando gli avrei tenuto compagnia, e sarei stata piu
diligente per conservarmi senza macchia.

Nulla di pit meraviglioso che vedere Colui che pud riempire della sua grandezza
mille e pit mondi, rinchiudersi in una cosa tanto piccola!” Egli & il Signore del mondo,
libero di fare quel che vuole, e percio nell’'amore che ci porta, si accomoda in tutto alla
nostra misura.

12 - Quando un’anima comincia a battere questa via, vedendosi destinata, piccola
com’e, ad accogliere Colui che & tanto grande, potrebbe forse impaurirsi. Percio il Si-
gnore, lungi dal farsi subito conoscere, la va a poco a poco dilatando, proporzionata-
mente alla quantita di ricchezze che le vuol donare. Per questo ho detto che puo fare
quel che vuole, perché, volendo, puo ingrandire a piacere il palazzo dell’'anima.

L'importante per noi & di fargliene un dono assoluto, sgomberandolo da ogni cosa,
acciocché Egli possa aggiungere o togliere come vuole, come in una sua proprieta. Del
resto ne ha tutto il diritto, e guardiamoci bene dal contestarglielo. Se non sforza nes-
suno ed accetta quanto gli si da, non si da del tutto se non a coloro che del tutto si
danno a Lui. Questo e fuor di dubbio, e lo ripeto tante volte perché & molto importan-
te.

Il Signore ama molto l'ordine, e non agisce nell’anima se non allora che la vede
sgombra e tutta sua. In caso contrario, non so in che modo possa agire. Se riempis-
simo il palazzo di gente bassa e di ogni specie di bagattelle, in che modo il Signore po-
trebbe stabilirvisi con la sua corte? Farebbe gia troppo se fra tanto strepito si tratte-
nesse solo per pochi istantil...

6 ..e che voi potete molto per renderlo assai piti prezioso. (Man. Escorialense).
...come gli piacque rinchiudersi nel seno della sua santissima Madre. (Man. Escorialense).

78



13 - Pensate forse, figliuole, che Egli venga da solo? Non udite suo Figlio che dice:
Che sei nei cieli? Ed & forse possibile che un Re cosi grande si muova senza seguito?
No, i suoi cortigiani li ha sempre con sé; e poiché essi sono pieni di carita, lo pregano
continuamente per noi e per i nostri bisogni. Non avviene fra loro quello che accade
sulla terra, dove appena un sighore o un prelato favorisce qualcuno per i suoi motivi
particolari o semplicemente perché cosi vuole, nascono subito invidie, e il meschino
che ne & favorito vien guardato di malocchio senza aver fatto nulla a nessuno!®

8 I favori che riceve gli costano molto. (Man. Escorialense).

79



CAPITOLO 29

Altri consigli per arrivare all’orazione di raccoglimento, e come non si debba far caso
di essere nelle grazie dei superiori.

1 - Per amor di Dio, figliuole, non preoccupatevi mai di aver le grazie dei Superiori.
Cercate di fare in tutto il vostro dovere, e sarete sicure d’incontrare il gradimento di
guel Dio che vi dovra premiare, anche se i Superiori non ve ne dimostrino soddisfazio-
ne. Non siamo venute qui per cercare una ricompensa terrena. Percio il nostro pensie-
ro sia sempre rivolto a cio che e eterno, e non facciamo mai conto dei beni terreni che
durano neppure quanto la vita. Oggi i Superiori saranno contenti di una sorella, ma se
domani vi scorgeranno piu avanzate in virtu, se la passeranno meglio con voi. Co-
munque, non preoccupatevene affatto, e guardatevi dal fomentare questi pensieri che
cominciano sempre con poco, e finiscono col fare gran danno. Troncateli subito sul na-
scere, pensando che il vostro regno non € sulla terra e che tutto passa rapidamente.

2 - Perd, questo non e che un espediente volgare, non di molta perfezione. Per voi
invece € meglio desiderare che la prova si prolunghi, mantenendovi in quello stato di
umiliazione per amore di quel Dio che avete nell’'anima. Rientrate in voi stesse, consi-
deratevi nell’intimita dell’anima vostra nel modo che ho detto, e troverete con voi il
vostro Maestro che non vi verra mai meno. Anzi, piu le consolazioni della terra vi fa-
ranno difetto, piu Egli v'inondera della sua gioia. Egli € pieno di compassione, né mai
abbandona chi, afflitto e disprezzato, confida in Lui. David afferma che il Signore € con
gli afflitti. Lo credete o non lo credete? E se lo credete, perché tanto tormentarvi?

3 - Ah, Signor mio! Se vi conoscessimo intimamente, non ci lasceremo contristare
da verun evento, perché sorprendente & la vostra liberalita con coloro che confidano in
Voi. Credetemi, amiche mie: persuaderci di questa verita & di capitale importanza,
perché ci aiuta a conoscere che tutti i favori della terra non sono che menzogna quan-
do impediscono all’'anima di star raccolta. E chi, o figliuole, ve la potrebbe far intende-
re? Non io di sicuro. So che sarei tenuta a conoscerla piu di tutte, ma non finisco mai
di comprenderla come si deve.

4 - Tornando ora a quello che dicevo, vorrei sapervi spiegare come la corte celeste
del Santo dei Santi, che sta con noi, non impedisca all’anima di rimanersene in solitu-
dine col suo Sposo, quando vuol rientrare in se stessa e rinchiudersi con Lui nel suo
interno paradiso, mettendo alla porta tutte le cose del mondo. Ho detto quando vuole,
perché dovete sapere che qui non si tratta di una cosa soprannaturale, ma di un fatto
dipendente dalla nostra volonta e che noi possiamo realizzare con l'aiuto di Dio, senza
del quale non si puod far nulla, neppure un buon pensiero. Non ¢ del silenzio delle po-
tenze che noi parliamo, ma di un loro assorbimento nell’anima.

5 - Cio si ottiene in vari modi, benché il principale, come € scritto in alcuni libri, sia
sempre nel distaccarci da ogni cosa e avvicinarci interiormente a Dio.! Dobbiamo mi-

' Su questo argomento non voglio insistere molto, perché mio scopo non é che di fare intendere come si debba pre-
gare vocalmente. Domando solo che si pensi con chi si parla, rimanendo innanzi a Lui senza mai voltargli le spalle,
come fanno coloro che mentre gli parlano pensano a un’infinita di sciocchezze. Tutto il danno deriva dal non compren-
dere che Dio ci é presente. Lo crediamo molto lontano: e lontano sarebbe veramente se dovessimo cercarlo nel cielo!
Ma forse, o Signore, che la vostra faccia non é degna di essere contemplata, essendoci Voi cosi vicino? Quando par-
liamo con gli uomini, se vediamo che non ci guardano, pensiamo che non ci ascoltano. Come conoscere se Voi capite
quello che vi diciamo? Questo vi voglio far intendere, sorelle, onde abituare il nostro spirito a rendersi conto, in modo
facile e sicuro, di cio che dice e a conoscere con chi parla. Dobbiamo raccogliere nell’anima i nostri sensi esteriori e
dar loro di che occuparsi, giacché con il Re del cielo che abbiamo in noi c’é pure tutto il cielo. (Man. Escorialense).

80



rarci in noi stesse anche in mezzo alle occupazioni, essendoci sempre di gran vantag-
gio ricordarci di tanto in tanto, sia pure di sfuggita, dell’'Ospite che abbiamo in noi,
persuadendoci insieme che per parlare con Lui non occorre alzare la voce. Se ne pren-
deremo I'abitudine, Egli si fara sentire presente.

6 - Cosi le nostre preghiere vocali le reciteremo con maggior quiete ed eviteremo
molta noia. Dopo esserci sforzate per alcun tempo a tener compagnia al Signore, Egli
ci capira anche per via di segni. E se prima per farci intendere ci occorreva recitare il
Pater noster molte volte, dopo, invece, ci capira fin dalla prima, essendo suo vivo de-
siderio risparmiarci ogni fatica. Se nello spazio di un‘ora non recitassimo il Pater che
una volta, sarebbe gia sufficiente per farci ascoltare, sempre inteso che da parte no-
stra comprendiamo di parlare con Lui, conosciamo il valore delle nostre domande e
pensiamo al desiderio che Egli ha di esaudirci e al piacere che prova nello stare con
noi. Non ama per nulla che ci riempiamo la testa con dei lunghi discorsi!...?

7 - Il Signore si degni d’'insegnare questa specie di orazione a quelle tra voi che
ancora non la conoscono. Io per me vi confesso che mai seppi cosa volesse dire pre-
gare con soddisfazione fino a quando il Signore non mi pose su questa via. L'abitudine
di raccogliermi in me stessa mi fu feconda di cosi grandi vantaggi che non seppi trat-
tenermi dal parlarvene ampiamente.

Concludo ripetendo che dipende tutto da noi. Chi vuol arrivare a questo stato, non
deve mai lasciarsi scoraggiare. Si abitui a cido che ho detto, e a poco a poco si fara pa-
drone di sé. Non solo non perdera nulla, ma guadagnera sé per se stesso, facendo
servire i propri sensi al raccoglimento dell’anima. Se deve parlare, pensera che ha da
parlare in se stesso con qualche altro. Se deve ascoltare, si ricordera di prestare orec-
chio a una voce che gli parla piu da vicino. E, volendolo, constatera di poter star sem-
pre con Dio, rimpiangendo il tempo in cui ha lasciato solo un tal Padre, i cui soccorsi
gli sono tanto indispensabili. Se pud, se lo ricordi spesso ogni giorno, o almeno di tan-
to in tanto; e, fattane I'abitudine, presto o tardi ne cavera profitto. Dopo aver ottenuto
qguesta grazia, non vorra cambiarla con alcun tesoro.

8 - Per amor di Dio, sorelle, riguardate per bene impiegati tutti gli sforzi che a que-
sto scopo farete, giacché nulla s‘impara senza un po’ di fatica. Se vi applicate decisa-
mente, sono sicura che l'aiuto di Dio non vi manchera, e solo in un anno, o anche in
mezzo, ne verrete a capo felicemente. Che poco tempo per si gran guadagno!... In tal
modo getterete un solidissimo fondamento, in grazia del quale il Signore, volendolo, vi
potra innalzare a grandi cose, tanto piu che mantenendovi a Lui vicine, ne avete gia la
disposizione. - Sua Maesta ci conceda di non mai perdere di vista la sua divina pre-
senza! Amen.

2 Vi scongiuro, sorelle, per amor di Dio, di abituarvi a recitare il Pater noster con questo raccoglimento e ne rice-
verete in poco tempo grandissimi vantaggi. E’ questo un metodo che, come vedrete da voi stesse, aiuta grandemente a
vincere le distrazioni, impedendo alle potenze di divagarsi. Vi prego soltanto di farne la prova, nonostante che cio vi
debba alquanto costare, perché, quando non si é abituati, si sente sempre un po’ di noia. Ma posso assicurarvi che vi
troverete presto contente, comprendendo di aver in voi questo Padre celeste a cui potete rivolgervi senza aver bisogno
di affaticarvi per cercarlo altrove. (Man. Escorialense).

81



CAPITOLO 30

Dice quanto importi capire cio che si domanda nella preghiera - Tratta di queste paro-
le del « Pater noster »: “Sanctificetur nomen tuum, adveniat regnum tuum?”, e le ap-
plica all’'orazione di quiete di cui comincia a parlare.

1 - Chi & colui che, malgrado ogni sua leggerezza, avendo da domandare una gra-
zia ad una persona di riguardo, non pensi prima come domandargliela, per non essere
villano e dispiacerle? Non deve forse sapere cido che chiede e comprendere il bisogno
che ne ha, specialmente se chiede cose d’importanza, come sono quelle che il nostro
buon Gesu c’'insegna di chiedere al Padre suo?

Ecco una cosa che mi par degna di nota.

Non potevate Voi, Sighor mio, racchiudere tutto in una parola, e dire: « Dateci, o
Padre, tutto quello che ci conviene? ». Per chi conosce a fondo ogni cosa, mi sembra
che questo possa essere sufficiente.

2 - Si. Per Voi e per vostro Padre, questa sola parola, o Sapienza eterna, sarebbe
stata sufficiente. Cosi infatti Voi vi siete espresso nel giardino degli olivi: avete mani-
festato il vostro desiderio e il vostro timore, e poi vi siete rimesso al volere di vostro
Padre. Ma conoscendo, Signore, che noi non siamo rassegnati alla sua volonta come
Voi, avete creduto di precisare bene le domande, acciocché considerassimo la conve-
nienza di cido che domandiamo, astenendoci quindi dal domandare qualora non ci sem-
brasse conveniente. Siamo cosi fatti che talvolta il nostro libero arbitrio rifiuta cio che
il Signore ci da perché non conforme al nostro piacere, anche se si tratta di cose che
per noi sarebbero le migliori. Del resto, noi non crediamo mai di essere ricchi se non
guando abbiamo il denaro fra le mani. Gran Dio, com’eé debole la nostra fede!... Tanto
debole che, anche a proposito della doppia eternita che ci aspetta, non riusciamo mai
a persuaderci che il premio o il castigo ci saranno dati sicuramente!

3 - Figliuole mie, imparate a conoscere cid che domandate nel Pater noster, per
non rifiutare i doni di Dio qualora Egli vi esaudisse. Forse che non vi conviene quello
che gli chiedete? Se cosi vi sembrasse, astenetevi da ogni domanda e supplicate il Si-
gnore a illuminarvi. - Siamo ciechi, aborriamo i cibi di vita per portarci a quelli che dan
morte, e che morte!... spaventosa ed eterna.

4 - Il buon Gesu, dunque, ci invita a dire le parole seguenti, con le quali chiediamo
che il regno di Dio venga in noi: Sia santificato il nome tuo, venga il tuo regno!

Ammirate in cio, figliuole, la grande sapienza del nostro Maestro, e considerate cio
che domandiamo con questo regno, essendo bene saperlo. Il buon Gesu pose queste
domande una presso l'altra, perché sa che per la nostra grande miseria noi non pos-
siamo santificare, lodare, esaltare e glorificare degnamente il nome santo del suo
Eterno Padre, se non dopo averci Egli abilitati col darci quaggiu il suo regno. Voglio
dirvi quello che ne penso, affinché non solo intendiate il valore della domanda, ma
sappiate ancora quanto importi insistervi e far di tutto per piacere a Colui che ci puo
esaudire. Se i miei pensieri non vi piacciono, trovatene altri. Il nostro Maestro vi auto-
rizza, purché vi sottomettiate in tutto a cid che insegna la Chiesa, come faccio pur io.*

5 - Ecco tra gli altri uno dei piu grandi beni che, a mio parere, godremo nel regno
dei cieli.

' Da parte mia non vi darei da leggere questo libro se non dopo che sia stato riveduto da persone competenti. A
ogni modo, se vi sara qualche cosa di non conforme agli insegnamenti della Chiesa non sara per malizia ma per igno-
ranza. (Man. Escorialense).

82



L'anima lassu non fara piu caso alla terra, sara inondata di gioia e di tranquillita, si
rallegrera della gioia degli altri, sommersa in una pace inalterabile e in una soddisfa-
zione senza limiti: pace e soddisfazione che sgorgheranno nel vedere il nome santo di
Dio lodato e santificato da tutti, offeso piu da nessuno. Tutti lo ameranno; I'anima non
si occupera che in amarlo, né altro potra fare, perché lo vedra. - L'ameremmo tanto
anche noi se lo potessimo vedere in questa vita! Non certo con la perfezione e conti-
nuita con cui lo amano in cielo, perd in un modo assai piu perfetto che non come ora.

6 - A quanto dico, parrebbe che per fare questa petizione e pregare vocalmente, io
esiga di mutarci in angeli. Del resto, lo vorrebbe anche il nostro divino Maestro nel
suggerirci una domanda cosi sublime. E sono appunto d’avviso, in base al fatto che
Egli non ci domanda mai di chiedere cose impossibili, che qualche anima privilegiata
giunga con il suo aiuto ad amarlo fin da questo esilio come lo amano le anime gia
uscite dal corpo. Non certamente con la loro perfezione perché, dopo tutto, si & sem-
pre in mezzo al mare, e ancora per via. Ma di tanto in tanto il Signore, vedendoci
spossate per la fatica del viaggio, adagia nel riposo le nostre potenze e c’inonda di tal
serenita da farci capire qualche cosa di cid che godono coloro che Egli ha gia introdot-
to nel suo regno. E questa & la grazia di cui noi lo preghiamo, in seguito alla quale
I'anima cresce nella speranza di andare un giorno a goder per sempre nel cielo quello
che qui le vien dato soltanto a tratti.

7 - Se non mi accusaste di parlar sempre di contemplazione, questa domanda del
Pater noster mi offrirebbe un’occasione favorevole per dirvi qualche cosa sul principio
della contemplazione pura, chiamata da coloro che ne sono favoriti col nome di ora-
zione di quiete; ma io parlo di preghiera vocale, e pud darsi che non avendone espe-
rienza, si pensi che I'una non abbia a che fare con l'altra. Per me, invece, si accordano
assai bene, e perdonatemi se ve ne voglio parlare.

Conosco molte persone che mentre pregano vocalmente nel modo che ho detto,
vengano elevate senza che ne sappiano come, a un’alta contemplazione.? So di una
che non poté mai pregare che vocalmente. Eppure si trovava assai bene, tanto che
guando non recitava, il suo spirito vagava cosi distratto da non poterlo raccogliere. Ma
piacesse a Dio che la nostra orazione mentale fosse cosi perfetta com’era in lei la vo-
cale! In certi Pater noster che recitava in onore dei misteri sanguinosi del Signore e in
alcune altre preghiere, durava alle volte per ore intere. Venne un giorno da me tutta
in angustia, perché non sapendo fare orazione mentale né applicarsi alla contempla-
zione, si sentiva ridotta a non pregare che vocalmente. Io le domandai che cosa reci-
tasse e vidi che con la sola recita del Pater noster, arrivava alla pura contemplazione e
che talvolta il Signore 'univa a sé nell’'unione. Del resto, si vedeva dalle sue opere che
doveva ricevere delle grandi grazie, perché menava vita assai perfetta.®> Io ne lodai il
Signore, ed ebbi invidia della sua orazione vocale.

Ora, se questo & vero, come del resto € verissimo, non vi date a credere, voi che
siete nemici dei contemplativi, d’essere impossibile che lo diveniate pur voi, purché,
come dico, recitiate bene le vostre preghiere vocali e vi manteniate pura la coscienza.

2 Ed é per questo che insisto tanto, figliuole, perché recitiate bene le vostre preghiere vocali. (Man. Escorialense).
? Nel Man. Escorialense si legge che era una monaca.

83



CAPITOLO 31

Prosegue sul medesimo argomento e dice cosa s’intende per orazione di quiete - Alcu-
ni avvisi per coloro che ne sono favoriti - Capitolo assai importante.

1 - Voglio continuare, figliuole mie, a spiegarvi in che consiste I'orazione di quiete,
e lo fard secondo le spiegazioni che ho udito da altri o meglio, secondo quello che
piacque a Dio di farmi conoscere, forse perché ve ne potessi dire qualcosa.

In quest’orazione, se non erro, il Signore, come ho detto, comincia a farci intende-
re che ascolta la nostra domanda, introducendoci nel possesso del suo regno, affinché
lo lodiamo sinceramente, santifichiamo il suo nome e facciamo che tutti lo lodino e
santifichino.

2 - Qui siamo gia nel soprannaturale, e da noi stessi non vi potremmo mai arrivare,
nonostante ogni nostra possibile diligenza. L'anima entra oramai nella pace o, per
meglio dire, ve la fa entrare il Signore con la sua divina presenza, come fece con il
giusto Simeone. Allora tutte le potenze si riposano e I'anima conosce, con una cono-
scenza molto piu chiara di quella apportata dai sensi esterni, di essere vicinissima al
suo Dio, tanto che innalzandosi un po’ di piu, arriverebbe a farsi una cosa sola con Lui
nell’'unione. Non gia che lo vegga con gli occhi del corpo o con quelli dell’anima. Il giu-
sto Simeone guardando il glorioso Bambino non vedeva che un bambino poverello; e
se l'avesse giudicato dai pannicelli che I'avvolgevano e dalle poche persone che lo ac-
compagnavano, l'avrebbe piuttosto creduto figliuolo di un povero, non mai dell’Eterno
Padre. Ma il divino Infante gli aperse gli occhi, ed egli comprese il mistero. Cosi, ben-
ché non con la stessa chiarezza, Egli si manifesta all’anima nell’'orazione di quiete.

Essa perd non conosce come cido comprende. Sente solamente di essere nel suo re-
gno, o, per lo meno, vicina al Re che glielo deve dare, talmente compenetrata di rive-
renza che non osa chiedere nulla. Le sue potenze interne ed esterne sono la come in-
tontite, e l'uomo esteriore, o, per meglio dire, il corpo se ne rimane immobile, a guisa
di un viaggiatore che vedendosi vicino al termine del cammino, si ferma un poco, per
poi riprendere il viaggio con maggior lena, trovando in quella sosta come un raddop-
piamento di energie.

3 - Il corpo sperimenta un diletto soavissimo, e I'anima una dolcissima soddisfazio-
ne. Ed e tanto contenta di vedersi vicino alla fonte, che si sente gia sazia prima ancora
di bere. Le sembra che non vi sia piu nulla da desiderare. Le sue potenze sono nel ri-
poso e non osano muoversi, sembrando loro di veder in tutto un impedimento a me-
glio amare. Tuttavia non sono cosi assopite da non accorgersi di Colui che han vicino.
L'intelletto e la memoria sono liberi. Solo la volonta & schiava; ma se di questo suo
stato puo aver qualche pena, & soltanto nel sapere che puo tornare ad essere libera.
L'intelletto non vorrebbe intendere che una cosa, né d’altro occuparsi la memoria,
perché vedono che essa solo & necessaria, mentre le altre non sono che di danno.

Chi si trova in questo stato non vorrebbe che il corpo si muovesse, nel timore che
cio gli tolga la sua pace; e non ardisce muoversi. Gli & di pena anche parlare, tanto
che impiegherebbe un’ora per la sola recita del Pater noster. E’ cosi vicino al Signore
da intendersi ormai per via di cenni. Si sente nello stesso palazzo del Re, vicino a Lui,
e capisce che Egli comincia a partecipargli il suo regno fin da questa terra. Gli pare di
non esser piu nel mondo, tanto che non vorrebbe vederlo né udirlo, ma bearsi soltan-
to col suo Dio. Non vi € nulla, e pare che nulla vi debba piu essere che gli sia di pena.
E in questo stato cosi dilettoso e inebriante va talmente assorto e compenetrato da

84



neppure pensare, finché dura, se vi sia altro da bramare, godendo di ripetere con S.
Pietro: « Facciamo qui tre tabernacoli ».*

4 - Talvolta in questa orazione di quiete il Signore concede un’altra grazia che &
assai difficile da comprendere, a meno che non la si abbia provata assai spesso. Quel-
le che ne hanno esperienza mi capiranno facilmente e avranno piacere nel sapere cosa
sia. - Spesso il Sighore la concede con quella di cui ho parlato.

Quando l'orazione di quiete & profonda e dura molto, pare che la volonta non possa
perseverare nella pace se non sia avvinta a qualche oggetto. Accade infatti che riman-
ga in questo stato per un giorno o due, senza sapere come cid avvenga. Coloro che ne
sono favoriti, quando si applicano alle occupazioni esteriori, si accorgono di non por-
tarvisi per intero. Manca loro il meglio, la volonta, che credo rimanga unita al suo Dio,
lasciando libere le altre potenze perché s’'impieghino alla maggior gloria del Signore:
per questo esse sono allora abilissime, mentre per le cose del mondo sono come in-
torpidite e alle volte impotenti.

5 - Grande & questa grazia, e colui che ne & favorito assomma in sé vita attiva e
contemplativa. L'anima va tutta assorta nel servizio di Dio, perché mentre la volonta
attende al suo solito lavoro, che & la contemplazione, pur senza sapere in che modo vi
attenda, le altre due potenze fanno l|'ufficio di Marta. E cosi Marta e Maria vanno
d’accordo.

Io so di una persona? a cui spesso il Signore concedeva questa grazia. Non sapen-
dola spiegare, si rivolse ad un grande contemplativo® e questi le disse che era cosa
possibile e che anch’egli vi andava soggetto.

Percid penso che quando I'anima €& in questa orazione di quiete, la volonta sia quasi
sempre con Colui che solo la puo soddisfare.

6 - Credo opportuno mettere qui alcuni avvisi per coloro, sorelle, che il Signore,
nella sua bonta, si degnera elevare a questo stato: gia so che tra voi ve ne sono alcu-
ne.

Ed ecco il primo. Quando costoro si trovano in tanta dolcezza e non sanno donde
essa provenga, o vedono, se non altro, che esse non hanno potuto procurarsela, in-
ciampano in una tentazione: credono di potervisi trattenere quanto vogliono, e percio
non vorrebbero neppure respirare. Ma € una sciocchezza. Come non possiamo che ag-
giorni, cosi non possiamo evitare che annotti. Si tratta di una cosa soprannaturale che
noi non possiamo raggiungere, perché superiore alle nostre forze. Il miglior modo per
conservarla € di comprendere che non possiamo togliere o aggiungere nulla, che sia-
mo indegnissimi di averla e che dobbiamo riceverla con riconoscenza. E cid non con
un subisso di parole, ma con un semplice alzar d’occhi, come il pubblicano.

7 - E’ ancora utilissimo tenersi in piu grande solitudine per meglio facilitare I'azione
di Dio, permettendogli di operare in noi come in cosa propria. Il piu che si possa fare,
secondo me, € aggiungere di quando in quando qualche dolce parola, a guisa di soffio
leggero che ravviva una candela appena spenta, e la spegne se accesa. Dico come un
soffio leggero, per impedire che a forza di ordinar ragionamenti, non si finisca di in-
quietar la volonta.

8 % - Considerate attentamente, amiche mie, quest’altro avviso che vi voglio dare.

' Domine... faciamus hic tria tabernacula (Mt. 17, 4).

2 E’ lei stessa.

? Sulla copia di Toledo la Santa scrisse di suo pugno: « Un religioso della Compagnia di Gesii che era stato duca di
Gandia e che conosceva queste cose per esperienza ». Era S. Francesco Borgia.

85



Vi accadra spesso di non potervi servire dell’intelletto e della memoria. L'anima sa-
ra immersa in una quiete profonda, mentre l'intelletto andra cosi distratto da neppure
accorgersi di quanto avviene in casa sua. Anzi, gli sembrera di essere ospite in casa
altrui, e non sentendosi a suo agio, andra in cerca di altro alloggio.

All'intelletto non piace tanto star fermo. Forse sara cosi soltanto del mio, non gia
dell’altrui; ma, parlando ora di me, , so che alcune volte, vedendomi incapace di fre-
nare la mobilita dell’intelletto, giungo perfino a desiderare la morte.’

Altre volte, invece, sembra che l'intelletto si fermi in casa sua accompagnandosi al-
la volonta. Le tre potenze vanno allora d’accordo, ed € una gloria. Vedetene un’ im-
magine in due sposi che si amano: I'uno vuole cio che vuol I'altro. Ma se lo sposo €
malcontento, getta nell'inquietudine anche la sposa.

Quando la volonta € immersa in questa quiete, non deve far conto dell’intelletto piu
che di un pazzo. Sforzandosi per attirarlo a sé, finirebbe col distrarsi, ed anche inquie-
tarsi: I'orazione si cambierebbe in una agitazione continua, sino a nulla guadagnare, e
a perdere pure quel bene che il Signore le ha dato senza sua fatica.

9 - Ponete a mente questo paragone® che mi sembra molto appropriato. Allora
I'anima € come un bambino lattante che, riposando sopra il seno di sua madre, riceve,
senza che si disturbi a poppare, il latte che per tenerezza ella gli spreme in bocca. Co-
si qui. La volonta ama senza che l'intelletto si affatichi. Benché neppure ci pensi, com-
prende, per volonta di Dio, che in quel momento gli sta unita, e che non ha altro da
fare che d’inghiottire il latte che Egli le pone in bocca, assaporarne la soavita, ricono-
scere che € per sua grazia e godere di goderne. Perdo non pretenda di esaminare come
gode e cosa gode! Cerchi invece di dimenticarsi per pensare solo a Colui che le € vici-
no e che non manchera di provvederle quanto le conviene. Se volesse lottare con
I'intelletto per farlo partecipe delle sue delizie, si lascerebbe cadere il latte di bocca,
perdendo cosi quel sostentamento divino, per non poter attendere a piu cose.

10 - La differenza tra l'orazione di quiete e quella in cui I'anima é tutta unita al Si-
gnore € che in quest’ultima non si ha neppure bisogno d’inghiottire, perché si trova il
cibo in noi stessi, senza sapere come il Signore ce l'abbia infuso. In quella di quiete
invece sembra che Dio ci voglia far alquanto lavorare, benché con tanta pace da quasi
neppure accorgerci. L'unico tormento viene dall'intelletto, ma cessa anche questo
quando le tre potenze sono unite fra loro, sospese da Colui che le ha create, il quale le
inonda di gaudio, per cui esse, senza sapere né intendere il come, trovano di che oc-
cuparsi.

Ripeto, dunque, che quando lI'anima € in questa orazione di quiete, sperimenta nel-
la sua volonta una dolcezza tranquilla e profonda. Benché non sappia dire in che con-
sista, vede tuttavia che & una gioia ben diversa dai contenti della terra e che tale non
si proverebbe neppure se si fosse cosi padroni del mondo da goderne tutti i beni. Qui
la gioia € nel piu profondo della volonta, mentre le soddisfazioni della terra sembra
che tocchino la volonta soltanto nell’esterno, o, a meglio dire, alla superficie.

L'anima, dunque, una volta elevata a questo alto grado di orazione, che, come ho
detto, € evidentemente soprannaturale, non deve preoccuparsi se l'intelletto, o, a me-
glio dire, il pensiero si porta alle maggiori stranezze del mondo. Si rida di lui, lo tratti
come un pazzo e perseveri nella quiete, incurante del suo andare e venire. Puo solo
fermarlo la volonta, che qui & sovrana potente, e lo fara senza che voi ve ne occupia-

* Questo e i due numeri seguenti furono aggiunti dalla Santa alla fine del manoscritto, facendoli precedere da queste
parole: « Dove ho parlato dell orazione di quiete, mi sono dimenticata di dirvi quanto segue ».

3 Cfr. nota al cap. 26, par. 1. Qui la Santa prende Iintelletto come causa di pensieri importuni o distrazioni.

6 ..che il Signore mi ha suggerito un giorno mentre mi trovavo in quest orazione. (Man. Escorialense). Una nota
apposta al manoscritto di Valladolid dice: « Questo paragone puo far vedere come sia possibile amare senza compren-
dere cio che si ama: cosa difficile a capirsi ».

86



te. Ma se I'anima lo vorra raccogliere a viva forza, perdera I'ascendente che ha su di
lui e che le viene dal sostentamento divino di cui si nutre: perderanno entrambi senza
nulla guadagnare.

Chi troppo vuole, nulla stringe, dice il proverbio; e cosi mi pare anche qui.
L'esperienza ve lo fara capire. Senza di essa, non mi meraviglio se le mie parole vi
sembrano oscure e inutili. Ma, ripeto, per poca che se ne abbia, non solo lo si capira,
ma se ne cavera profitto, e si lodera il Signore che mi ha concesso di dirvene qualche
cosa.

11 - Diro, infine, che quando I'anima & giunta a questa specie di orazione, sembra
che I'Eterno Padre ne abbia esaudita la domanda, facendola entrare nel suo regno fin
da questa vita. Oh, felice domanda che senza saperlo ci sollecita un cosi grande bene!
Oh, modo benedetto di domandare! Ecco, sorelle, perché desidero che recitando il Pa-
ter noster e le altre preghiere vocali, pensiamo in che modo lo facciamo. Se Dio ci fa-
vorisse di tanta grazia, non ci cureremmo piu di nulla, perché verrebbe in noi lo stesso
Re dell’'universo a cacciarci dall’anima tutte le cose terrene.

Non gia che quanti godono di questa grazia debbano essere staccati dal mondo
completamente. Vorrei almeno che riconoscessero quello che loro manca, si umiliasse-
ro e procurassero di attuare questo assoluto distacco, senza del quale non farebbero
alcun progresso.

Quando un’anima riceve tali pegni d'amore, & segno che Dio I’'ha eletta a grandi co-
se: se non & per sua colpa, andra molto innanzi. Ma se Dio, dopo aver posto in lei il
suo regno, vede che ella torna alla terra, non solo non le svelera i segreti di quel re-
gno, ma non le accordera detta grazia che soltanto a ben rari intervalli, ed anche allo-
ra per breve spazio di tempo.

12 - Ben puod essere che m’inganni, ma vedo e conosco che le cose van cosi, per-
suasa che questo sia il motivo per cui le anime spirituali non sono numerose. Siccome
le loro opere non corrispondono alle grandi grazie che ricevono, e invece di prepararsi
a riceverne di nuove, ritirano la propria volonta dalle mani di Dio che gia la teneva
come sua, per metterla in cose tanto basse, Egli va in cerca di altre che lo amino di
piu e le inonda di piu grandi tesori. Tuttavia, lascia alle prime quanto ha loro elargito,
purché siano sollecite a mantenersi pura la coscienza.

Vi sono persone - e io ne fui una - alle quali il Signhore continua a suggerire sante
ispirazioni che inteneriscono il cuore, a compartire la sua luce sulla vanita del mondo e
a dar loro il suo santo regno con elevarle a questa orazione di quiete. Ma esse fan le
sorde. Sono talmente attaccate al recitare, e recitano tante preghiere vocali e cosi in
fretta, da far credere che siano obbligate a recitarne un grande numero ogni giorno e
che cerchino di soddisfare prestamente al loro compito. Cosi, benché il Signore ponga
il suo regno nelle loro mani, esse non lo vogliono accettare e lo allontanano da sé,
pensando che sia meglio pregare vocalmente.

13 - Ma voi, sorelle, guardatevi dal far cosi! State anzi attente per vedere se Dio vi
vuol concedere questa grazia. Pensate che sarebbe perdere un gran tesoro, e che val
molto di pit una sola parola del Pater noster detta di quando in quando, che non reci-
tarlo per intero molte volte ed in fretta. Colui a cui vi rivolgete vi & cosi vicino che non
lascia d’ascoltarvi. In tal modo loderete e santificherete veramente il suo nome; glori-
ficherete il Signore come persone di sua famiglia, lo loderete con maggior zelo ed af-
fetto, e vi sembrera di non piu smettere di servirlo.

87



CAPITOLO 32

Tratta di queste parole del « Pater noster »: “Fiat voluntas tua sicut in coelo et in ter-
ra”; e mostra quanto importi recitarle con piena determinazione, e quali ricompense si
ricevono dal Signore.

1 - Il nostro buon Maestro ha domandato per noi e ci ha insegnato a domandare
beni cosi grandi che racchiudono in sé tutto quello che noi possiamo domandare, e ci
ha fatto la grazia incomparabile di elevarci al grado di suoi fratelli. Ora vediamo cosa
vuole che noi diamo a suo Padre, cosa gli offre in nome nostro e cosa richiede da noi,
essendo giusto che in cambio di cosi grandi benefici gli offriamo anche noi qualche co-
sa.

O buon Gesu, com’e poco quello che gli offrite in nome nostro, in confronto di quel-
lo che per noi gli domandate! Si, non € che un nulla di fronte al molto che dobbiamo a
cosi grande Sovrano. Eppure offrendogli questo nulla, gli doniamo tutto quello che
possiamo, sempre che il dono corrisponda alle parole: Sia fatta la vostra volonta come
in cielo cosi in terra!

2 - Avete fatto bene, o nostro buon Maestro, a rivolgere al Padre la domanda pre-
cedente, perché in tal modo ci avete dato di poter realizzare quello che ora gli offrite
in nome nostro giacché senza quella domanda, ci sarebbe impossibile. E siccome vo-
stro Padre vi ascoltera senza dubbio col darci il regno che gli chiedete, cosi noi non vi
faremo trovare in fallo quando gli offrirete in nome nostro quello che ora qui diciamo.
Quando la terra dell’anima mia si sara cambiata in cielo, sara pure piu facile che si
compia in essa la volonta del Padre, mentre senza questa trasformazione non vedo
proprio come cio possa farsi, non trattandosi che di una terra sterile e vile, per la qua-
le & troppo grande quello che ora Voi offrite.

3 - Quando penso a questa cosa, rido di certe persone che non ardiscono doman-
dare a Dio travagli, temendo di venir subito esaudite. Non parlo di coloro che non li
domandano per umilta, persuasi di non essere abbastanza forti per sopportarli, ben-
ché io sia convinta che quando il Signore da a un’anima il desiderio di testimoniargli il
suo amore con i patimenti, le dia anche la forza di sopportarli. Ma quanto a coloro che
non li chiedono per paura di venir esauditi, domando loro cosa intendono dire quando
pregano il Signore che si compia in essi la sua volonta. O che forse gli rivolgono que-
ste parole perché lo fanno tutti, senza intenzione di attuare quel che dicono? Non sa-
rebbe certo ben fatto.

Qui il buon Gesu si presenta come nostro ambasciatore, intermediario fra noi e il
Padre suo. Per poter far questo ha dovuto molto soffrire. Ed & giusto che da parte no-
stra non si lasci nulla d'intentato per realizzare quel che offre per noi. Ma se non ne
siamo disposte, perché farne la domanda?

4 - Voglio persuadervi con un altro motivo.

Considerate, figliuole mie, che, volere o non volere, la volonta di Dio si compie
sempre, non meno in terra che in cielo. Percid ascoltate il mio consiglio e fate di ne-
cessita virtu.

O Signor mio, che favore mi avete fatto col non lasciare a una volonta cosi perver-
sa come la mia l'adempimento della vostra! Siate benedetto per sempre! Tutte le
creature vi lodino, e glorifichino il vostro nome per tutti i secoli! Me infelice, Signore,
se aveste lasciato in mia mano I'adempimento, o no, della vostra santa volonta! - In
quest’istante, o mio Dio, liberamente e senza alcuna riserva, io vi consacro il mio vo-
lere.

88



A dir vero, questa consacrazione non & del tutto disinteressata, perché so per
esperienza quali vantaggi mi vengono dall’'abbandonare senza riserva il mio volere al
beneplacito del vostro. Oh, se li conosceste pure voi, amiche miel... Oh, i danni che ci
derivano dal non essere fedeli all’'offerta che facciamo a Dio con queste parole del Pa-
ter noster!

5 - Prima di dirvi quello che si guadagna, voglio spiegarvi l'importanza dell’offerta,
affinché non abbiate a trasecolarvi e a dire che non l'avevate capita. Non imitate certe
religiose che non fan altro che promettere e non adempiono mai nulla, con la scusa
che non sapevano quello che promettevano.?

Cio puod anche essere, perché promettere di abbandonarsi in tutto alla volonta al-
trui non sembra molto difficile; ma poi, all’atto pratico, si vede che mantenere la paro-
la come si deve, non € la cosa piu facile, tanto che gli stessi Superiori, conoscendo la
nostra debolezza, comandano quasi sempre con dolcezza, sino alle volte a trattare
tutti nel medesimo modo, i forti come i deboli. Ma qui la cosa & diversa. Il Signore co-
nosce quanto uno puo fare: e se s’‘incontra con un‘anima forte, non cessa di fare in lei
il suo volere.

6 - Voglio ora dichiararvi o, meglio, ricordarvi in che cosa consiste la volonta di Dio.

Non crediate che sia di darvi piaceri, ricchezze, onori ed altri beni terreni. Vi ama
troppo per darvi queste cose! Stimando molto quello che voi gli date, vi vuole ricom-
pensare degnamente e vi da il suo regno fin da questa vita. Volete sapere come si
comporta con chi lo prega sinceramente di compiere in Iui il suo volere? Domandatelo
al suo glorioso Figliuolo che nell’orto degli olivi gli rivolse la medesima preghiera con
decisione e sincerita, e vedrete in che modo lo abbia esaudito. Compi in Lui il suo vo-
lere con inondarlo di patimenti, d’ingiurie, di persecuzioni, lasciandolo infine morire
sopra un tronco di croce.

7 - Questo, figliuole mie, & quello che il Padre ha dato a Colui che amava piu di tut-
ti, in questo appunto ¢ il suo divino volere.

Finché siamo quaggiu, i suoi doni sono questi. Ce li da a seconda dell'amore che ci
porta: ne da di piu a chi ama di piu, di meno a chi ama di meno.

Altra regola € il coraggio che vede in noi e I'amore che gli portiamo: se I'amiamo
molto, saremo capaci di soffrire molto, poco invece se pure poco I'amiamo, perché il
coraggio di molto o di poco soffrire € in proporzione dell’'amore.

Se ardeste veramente di amore, procurereste che con un Dio cosi grande, le vostre
parole non fossero solo complimenti, ma cerchereste di sopportare con generosita tut-
to quello che gli piacerebbe di mandarvi. Se la vostra offerta non fosse cosi, somiglie-
reste a uno che mostra a un altro una pietra preziosa, gliela offre, lo prega di accet-
tarla, e quando questi stende la mano per prenderla, ritira I'offerta e la nasconde ben
bene.

8 - Ma questi non sono scherzi da farsi a Colui che tanti per noi ne ha sofferti. No,
prescindendo pure da qualunque altra ragione, non € certo ben fatto burlarsi di Lui
tanto spesso, quante sono le volte - non certamente poche - che recitiamo il Pater no-
ster. Diamogliela finalmente questa pietra preziosa che da tanto tempo gli facciamo

' Cio dipende forse dal fatto che é pii: facile dire che fare. Se credono che una cosa equivalga all’altra, non capi-
scono nulla. Percio prego che istruiate bene e lungamente quelle che in questa casa vorranno far professione, affinché
sappiano che non devono contentarsi di parole, ma di opere.

E’ mio desiderio che comprendiate bene con chi trattate. Percio considerate quello che il buon Gesu ha offerto al
Padre in nome nostro, che é poi un tutt 'uno con quello che voi dite, quando lo pregate di compiere in voi la sua volon-
ta. (Man. Escorialense).

89



vedere! Purtroppo pero, se non € Lui che ci da per primo, noi non ci risolviamo mai a
dar nulla.?

Per le persone del mondo & gia molto se promettono di osservare quello che dico-
no; ma voi, figliuole, dovete promettere e fare, aggiungendo le opere alle parole, co-
me fanno i buoni religiosi. Ma alle volte succede che dopo esserci determinate a dare
quella perla al Signore e avergliela anche messa fra le mani, torniamo a riprendercela.
Da principio ci mostriamo molto generosi, ma poi tanto avari da far pensare che sa-
rebbe stato assai meglio se nel dare avessimo avuto piu prudenza.

9 - I consigli che vi ho dato in questo libro non hanno altro scopo che d’indurvi a
consacrarvi tutte al Creatore, a rimettere la vostra volonta nelle sue mani e a distac-
carvi dalle creature. Avete gia compreso quanto cido importi, € non insisto di piu. Vi
voglio solo dire perché il nostro buon Maestro ponga qui queste parole del Pater.

Sa che non vi € nulla di piu vantaggioso per noi che consacrare la nostra volonta al
Suo Eterno Padre, perché con questa offerta ci disponiamo a raggiungere in breve il
termine del cammino e a bere l'acqua viva di quella fonte di cui ho parlato, essendo
fuori di dubbio che Egli non ci permettera mai di berne se non a patto di aver prima da
noi 'offerta di tutta la nostra volonta, in modo che possa disporre di noi e delle cose
nostre come meglio gli piace.

10 - L'acqua e la contemplazione perfetta di cui mi avete pregato di parlarvi. Ora,
come gia vi ho detto, la contemplazione supera qualunque nostra attivita, noi non vi
possiamo concorrere in nulla, né a nulla giova ogni nostra possibile industria: anzi,
non si farebbe che distrarci, impedendoci di dire: Fiat voluntas tua.

La vostra volonta, Signore, si compia sempre in me, e come meglio a Voi piace! Se
mi volete fra i travagli, datemi la forza di sopportarli, e vengano pure! Se fra le perse-
cuzioni, le infermita, le indigenze e i disonori, non mi ritiro, o Padre mio, e non & giu-
sto che mi ritiri. Dopo che vostro Figlio vi consacrd con la volonta di tutti anche la mia,
non € giusto che io non ne mantenga la parola. Ma per poterla mantenere, degnatevi,
Signore, di darmi il regno che vostro Figlio vi ha domandato per me, poi disponete di
me come meglio vi piace, a guisa di una cosa che vi appartenga.

11 - O sorelle mie, com’e efficace questo dono! Se lo si facesse generosamente, si
attrarrebbe I'Onnipotente a far una cosa sola con la nostra debolezza, trasformando
noi in Lui, la creatura nel Creatore. Come ne sareste allora ripagate! Comprendereste
la bonta del Maestro divino, il quale, conoscendo il modo di conquistare il cuore di suo
Padre, non rifugge dall'insegnarcelo e dall'insegnarci come servirlo!

12 - Il Signore piu vede che il dono della nostra volonta si manifesta non con le pa-
role di complimento ma con fervore di opere, piu a sé ci attira; e innalzando I'anima al
di sopra di se stessa e di tutte le cose terrene, la prepara a ricevere grandissimi favo-
ri. Stima tanto quel dono che non cessa di ricompensarlo fin da questa vita: I'anima
non sapra piu che domandargli, ed Egli continuera a donare. E non contento di unirla
a se stesso facendosi un tutt’'uno con lei, comincera a compiacersene, a scoprirle i suoi
segreti, a farle comprendere il molto che ha guadagnato e intravedere la felicita che le
tiene preparata. Poi, per levarle d’attorno ogni ostacolo, le sospendera a poco a poco
anche i sensi esteriori, ed ella si trovera in quello stato che si chiama di rapimento. Al-
lora Dio comincera a trattarla con maggiore amicizia, le ritornera la volonta che ella gli

2 0 gran Dio, com’é vero che Gesii sembra conoscerci perfettamente! Se non é in principio del Pater che ci dice di
consacrare a Dio la nostra volonta, é solo perché vuole che ne siamo antecedentemente ricompensati. Egli infatti, come
sto per dire, comincia a pagarci fin dal presente i piccoli servizi che gli rendiamo facendoci trovare i grandi vantaggi
di cui ora diro. (Man. Escorialense).

90



ha offerto, e le dara insieme la sua. E queste due volonta andranno molto d’‘accordo;
perché Dio, vedendo che I'anima fa quello che Egli vuole, fara anch’Egli quello che ella
vuole, per cui, come suol dirsi, ella comandera ed Egli obbedira. E cid in un modo as-
sai perfetto, perché Egli & onnipotente e puo fare quel che vuole, né lascia mai di vo-
lere.

13 - Viceversa, non sempre la povera anima puo fare quel che vuole: anzi, non puo
far nulla se non con l'aiuto di Dio. Ma la sua ricchezza maggiore & appunto nel rima-
nergli sempre debitrice, nonostante si sforzi di ripagarlo. Spesso, nel suo desiderio di
volerlo alquanto ripagare, si lascia prendere dall’afflizione per vedersi impotente, im-
pacciata da tanti impegni, ostacoli e imbarazzi che le derivano dal corpo in cui vive
prigioniera. Ma € ben semplice ad angustiarsene! Facesse pure quanto dipende da lei,
che soddisfazione gli potrebbe offrire, se quello che ha, lo ebbe tutto da Lui? Non c’e
da far altro che da riconoscere la nostra indigenza, e consacrargli tutta la nostra vo-
lonta. Il resto, per un‘anima giunta a questo stato, non solo non serve, ma puo anche
essere di danno. Solo I'umilta puo fare qualche cosa, ma non I'umilta che si acquista a
forza di ragionamenti, bensi quella che deriva dalla contemplazione della stessa Veri-
ta, nella quale in un attimo si comprende assai di piu che non in molto tempo di fati-
cose riflessioni sopra la miseria del nostro nulla e la grandezza di Dio.

14 - Vi voglio dare un avviso. Non pensate mai di poter arrivare a questo stato con
i vostri sforzi e la vostra industria. No, non vi arriverete mai: anzi, perderete la devo-
zione che forse prima vi animava e diverrete insensibili. Dire invece con semplicita ed
umilta di cuore, poiché la umilta ottiene tutto: Fiat voluntas tua!

91



CAPITOLO 33

Necessita che Dio ci ascolti quando lo preghiamo con queste parole del « Pater noster
»: "Panem nostrum quotidianum da nobis hodie”.

1 - Il buon Gesu, come ho detto, conosce la difficolta che abbiamo di osservare cid
che ha promesso al Padre in nome nostro; conosce pure quella nostra grande miseria
che spesso ci fa fingere di non sapere quale sia la volonta di Dio; ma vedendo insieme
che l'osservanza di cid che ha promesso ci conviene sommamente per essere di tutto
nostro vantaggio, decide nella sua bonta di venire in aiuto alla nostra debolezza.

Osservare cid che Egli ha promesso in nome nostro non & certo assai facile. Se voi
dite a un ricco gaudente che la volonta di Dio gli impone di moderare alquanto la sua
mensa per dare almeno pane a chi muore di fame, egli tirera fuori un’infinita di prete-
sti per non ascoltarvi, volendo fare come vuol lui. E se ricordate a un mormoratore
che la volonta di Dio ci comanda di amare gli altri come noi stessi, egli non potra sop-
portarvi, € nessuna ragione sara capace di convincerlo. Ecco poi un religioso che ama i
suoi comodi e la sua liberta: ditegli che & obbligato a dare buon esempio e che non
solo a parole deve compiere la volonta di Dio che ha giurato e promesso di compiere;
che questa divina volonta gli impone di osservare i suoi voti, , e che dando scandalo
va apertamente contro di essi, anche se non li viola interamente; che deve osservare
con esattezza la poverta che ha promesso, perché cosi vuole il Signore; ditegli pure
tutto questo, ma non vi ascoltera. E se cid avviene oggi, nonostante I'aiuto che Dio ci
ha dato, che sarebbe se non ce ne avesse dato alcuno? Molto pochi di sicuro adempi-
rebbero la parola che Egli rivolse per noi al Padre suo: Fiat voluntas tua.

Percio il buon Gesu, vedendo che il suo aiuto ci era assai necessario, mostro il
grande amore che ci portava con inventare un ammirabile espediente, dicendo in
nome suo e in nome dei suoi fratelli: Dacci oggi, o Signore, il nostro pane quotidiano.

Intendiamo bene, sorelle, per amore di Dio, quello che il n ostro buon Maestro do-
manda. Guardiamoci dal pigliare alla leggera queste sue parole, perché la nostra vita
spirituale ne scapiterebbe non poco. E non fate gran conto di cio che finora avete dato
al Signore, per il molto che ora state per ricevere.

2 - Ecco - salvo uno migliore - il pensiero che mi viene in questo istante.

Il buon Gesu, considerando cid che aveva promesso in nome nostro, noto i grandi
vantaggi che ci sarebbero venuti osservando la sua parola. Constatod, inoltre, come piu
sopra abbiamo detto, le difficolta che nel far questo avremmo dovuto superare, per-
ché troppo deboli, troppo attaccati alla terra, di poco amore e senza coraggio. Egli ci
avrebbe dovuto eccitare col metterci innanzi il suo amore per noi; ma siccome avreb-
be dovuto far questo, non una volta, ma tutti i giorni, prese la risoluzione di rimanere
sempre fra noi.

La cosa era di un‘importanza e di una gravita eccezionale, e per questo ha voluto
che ci venisse concessa dal suo Eterno Padre.

Il buon Gesu sapeva benissimo che il Padre avrebbe gradito e ratificato nel cielo
guanto Egli avrebbe fatto sulla terra, perché fra loro sono una medesima cosa e hanno
una sola volonta; ma nella sua grande umilta volle prima domandar licenza a suo Pa-
dre, di cui sapeva di essere I'amore e la delizia. Comprendeva ancora che detta sup-
plica era piu audace delle altre, perché prevedeva fin d’allora la sorte che avrebbe in-
contrato fra gli uomini, i disonori e gli oltraggi che vi avrebbe sofferto.

3 - O Signore, qual ¢ il Padre che avendoci gia dato un figlio, e un tal figlio, possa

permettere, dopo averlo veduto cosi indegnamente maltrattato, che rimanga ancora in
mezzo a noi per soffrire ogni giorno nuovi generi di strapazzi? Nessun altro, o Gesu,

92



fuorché il vostro. E non sapevate Voi a chi vi rivolgevate con le vostre domande? O
Dio mio! Che eccesso di amore in quel Figlio! E che eccesso pure in quel Padre!
Tuttavia, del buon Gesu non mi meraviglio tanto. Egli aveva gia detto: Fiat volun-
tas tua; e non essendo debole come noi, doveva mantenere la parola con la perfezio-
ne di un Dio. Sapeva che per compiere la volonta del Padre, doveva amarci come se
stesso, e percio volle compierla nel miglior modo possibile, malgrado ogni sua piu du-
ra sofferenza. Ma Voi, o Eterno Padre, come avete potuto acconsentire? Perché avete
voluto che vostro Figlio fosse ogni giorno in balia di gente cosi perversa come noi?
L'avete gia voluto una volta con acconsentire alle sue domande, e avete veduto in
che modo fu trattato. Ed & possibile che la vostra tenerezza permetta che sia esposto
ogni giorno - si, dico ogni giorno - a tanti maltrattamenti? Oh, quanti se ne devono fa-
re ai nostri giorni a questo divinissimo Sacramento! In quante man i nemiche siete Voi
costretto a vederlo! Quante irriverenze, specialmente da parte degli ereticil...

4 - E come mai, o Eterno Signore, avete potuto accogliere la sua domanda? Perché
I'avete Voi esaudita? Deh! Non lasciatevi abbagliare dall’'amore che vostro Figlio ci
porta, perché Egli, pur di compiere in tutto la vostra volonta e lavorare alla nostra sa-
lute, si lascerebbe mettere in brani ogni giorno! Spetta a Voi ad averne pensiero, per-
ché per conto suo non si cura di nulla. Possibile che ogni nostro bene ci debba sempre
venire a sue spese? Forse perché sopporta tutto in silenzio, non parla mai per se stes-
SO0, ma sempre e soltanto per noi? Forse per questo non vi dev’essere alcuno che
prenda le difese di questo mansuetissimo Agnello?

Non posso dispensarmi dall'ammirare come sia soltanto in questa petizione che Egli
ripete le medesime parole. Infatti prima dice e domanda che questo pane ci venga da-
to ogni giorno; poi aggiunge: Dacci oggi, o Signore! E ripete il nome di suo Padre.’
Questo € come dirgli che, avendocelo gia dato una volta sino ad abbandonarlo alla
morte per noi, € oramai nostro, e quindi non ce lo tolga piu sino alla fine del mondo,
ma ce lo lasci per potercene servire ogni giorno.

Questo pensiero, figliuole mie, vi riempia di tenerezza e v'inflammi d’amore per il
vostro Sposo. Qual & lo schiavo che gode di ricordare la sua condizione? Eppure il
buon Gesu sembra che se ne vanti.

5 - Come dev'essere grande, o Eterno Padre, il merito di questa sua umilta!

E noi con che tesoro abbiamo comperato vostro Figlio? Quando si trattd di vender-
lo, sappiamo che bastarono trenta denari, ma per comperarlo non vi € prezzo che ba-
sti.

In questa preghiera Egli si fa un tutt’'uno con noi, in quanto e partecipe della nostra
stessa natura; ma come arbitro della sua volonta, fa conoscere al Padre che anch’egli
puo fare quel che vuole, e che quindi vuol donarsi a noi. Per questo dice Pane nostro.
Non fa alcuna differenza tra sé e noi, mentre noi, purtroppo, la facciamo tante volte,
rifiutandoci di darci a Lui ogni giorno.

La Santa commenta il Pater noster come lo si recitava ai suoi tempi in lingua volgare, nella quale alcune petizioni
erano accompagnate dall’invocazione: Signore.

93



CAPITOLO 34

Prosegue sul medesimo argomento - Capitolo molto utile per dopo la Comunione.

1 - Dicendo ogni giorno sembra che il Signore intenda dire per sempre. Ma allora,
perché dopo aver detto ogni giorno, soggiunge: Daccelo oggi, o Signore? Ecco il mio
pensiero.

Mi pare che lo chiami pane nostro di ogni giorno non soltanto perché lo possediamo
qui in terra, ma ancora perché lo possederemo un giorno nel cielo, sempre che sulla
terra sappiamo approfittare della sua compagnia. Egli infatti non rimane tra noi che
per aiutarci, incoraggiarci e sostenerci affinché, come abbiamo detto, vogliamo che si
compia in noi la volonta di suo Padre.

2 - Dicendo oggi, sembra che domandi questo pane soltanto per un giorno, cioe
per la durata di questo mondo, che puo dirsi appunto di un giorno. Egli lo chiede an-
che per gli infelici che si danneranno e che nell’altra vita non lo potranno piu godere.
Se questi sventurati si lasciano vincere dal demonio, non & certo per colpa sua, perché
Egli nella lotta non cessa mai d’incoraggiarli. Per questo essi non avranno mai di che
scusarsi, né mai da lamentarsi dell’Eterno Padre se ha loro tolto quel pane quando ne
avevano piu bisogno. Suo Figlio infatti dice: Giacché, Padre, ha da essere per un gior-
no, permetti di passarmelo in schiavitu.

Il Padre ce lo dette e lo mando nel mondo per sua propria volonta; ed ora per sua
propria volonta il Figlio non vuole abbandonare il mondo, felice di rimanere con noi a
maggior gaudio dei suoi amici e a confusione dei suoi avversari. Questo, secondo me,
e il motivo per cui ha ripetuto oggi; questa la ragione per cui il Padre ci elargi quel Pa-
ne divinissimo, e ci dette in alimento perpetuo la manna di questa sacratissima Uma-
nita. Noi ora la possiamo trovare quando vogliamo, per cui se moriamo di fame & uni-
camente per colpa nostra. L’'anima trovera sempre nel SS. Sacramento, sotto qualsiasi
aspetto lo consideri, grandi consolazioni e delizie; e dopo aver cominciato a gustare il
Salvatore, non vi saranno prove, persecuzioni e travagli che non sopportera facilmen-
te.?

Voi, figliuole, unitevi al Signore nel domandare all’Eterno Padre che vi lasci per oggi
il vostro Sposo, concedendovi di non esserne mai prive per tutto il tempo di nostra vi-
ta.

3 - Per moderare il contento che ne avrete, basteranno gli accidenti del pane e del
vino sotto cui ha voluto occultarsi, e che di pena indicibile sono appunto per le anime
che amano il Signore e non hanno altra consolazione. Supplicatelo che almeno non vi
manchi mai, e vi disponga a riceverlo degnamente.

4 - Quanto all’altro pane, se vi siete abbandonate alla volonta di Dio, non ve ne
dovete preoccupare almeno durante l'orazione, nella quale avete da trattar di cose as-

' Non voglio pensare che qui il Signore abbia inteso quell’altro pane che serve a sostenere e a riparare le forze del
corpo, e percio vorrei che non vi pensaste neppure voi. Il pane di cui ora si tratta si gusta nella piu alta contemplazio-
ne, nella quale I’anima, una volta che vi sia arrivata, non si occupa piu di nulla, né del mondo, né del cibo corporale.
Non sembra da pari suo che il Signore abbia tanto insistito sul cibo materiale per suo e nostro sostentamento. Di que-
sto pane io non mi occupo affatto.

Qui il Signore c’insegna ad elevare i nostri desideri alle cose celesti e a domandare d’incominciarle a godere fin
da questo esilio. Se non ci ha obbligato a chiedere cose cosi basse come quelle che riguardano il nostro sostentamento
corporale, € perché sapeva che se noi ci fossimo occupati delle necessita corporali, avremmo presto dimenticato quelle
dell’anima. Forse che noi, nella nostra ingordigia, avremmo domandato e ci saremmo contentati di poco? Ah! Che
quanto piu ci da, piu ci pare di aver bisogno! Domandino queste cose coloro che vogliono piu del necessario! (Brano
tolto dal Man. Escorialense nel quale ¢ cancellato dalla stessa Santa).

94



sai pill importanti.? Vi sono altri tempi per lavorare e guadagnarvi da vivere, ma anche
allora non dev’essere con troppa preoccupazione.

E’ bene che lavoriate per procurarvi da vivere, ma mentre il corpo lavora, I'anima si
mantenga nel riposo. Come vi ho detto altrove diffusamente, la cura del temporale la-
sciatela al vostro Sposo che non vi verra mai meno.

5 - Voi siete come un servo rispetto al suo padrone. Il servo non deve occuparsi
che di contentare il suo padrone, e questi € obbligato a dargli da mangiare per tutto il
tempo che lo tiene in casa a servizio, a meno che il padrone sia tanto povero da non
averne, non dico per il servo, ma neppure per sé. Ma non €& questo il caso nostro. Il
Padrone che noi serviamo € sempre stato e sara sempre ricchissimo e potente: percio
non conviene che gli andiamo innanzi a chiedergli sempre da mangiare. Gia sappiamo
che questa cura spetta a Lui, e da parte sua non cessa mai d’interessarsene. In quel
caso ci potrebbe rispondere: « Badate piuttosto a servirmi e sforzatevi di contentarmi
meglio che potete. Occupandovi di cose che non vi riguardano, non me ne farete una
di buona ».

Percio, sorelle, domandi tal pane chi lo vuole. Quanto a noi, chiediamo all’Eterno
Padre che ci conceda di ricevere il nostro Pane celeste con tali disposizioni che, pur
non avendo la felicita di contemplarlo con gli occhi del corpo, perché troppo nascosto,
lo contempliamo almeno con quelli dell’'anima, a cui si manifesti. E’ adesso un pane
che assomma in sé ogni soavita e delizia, e sostenta la vita.’

6 - Pensate forse che questo sacratissimo pane non sia di sostentamento per i no-
stri miseri corpi e di medicina efficace ai nostri disturbi corporali? So invece che & cosi.
Conosco una persona che nelle sue gravi infermita andava spesso soggetta ad atro-
cissimi dolori, ma quando si accostava alla comunione, le pareva che per incanto le
sparisse ogni male, rimanendo completamente guarita.* Questo le accadeva assai
spesso, e si trattava di malattie cosi evidenti che le simulazioni non parevano possibili.

A tutti sono note le grandi meraviglie che questo Pane di cielo opera in coloro che
lo ricevono degnamente. Percido non parlerdo delle molte altre che potrei raccontare
come avvenute a detta persona da cui posso saperle e di cui conosco la sincerita. Il
Signore le aveva dato una fede cosi viva che quando sentiva dagli altri che avrebbero
desiderato vivere al tempo in cui nostro Signore era sulla terra, rideva tra se stessa,
sembrandole che possedendo nel SS. Sacramento lo stesso Cristo che allora si vede-
va, non vi fosse altro da bramare.

7 - So inoltre di questa persona che per parecchi anni, benché non ancora molto
perfetta, le sembrava di vedere con gli stessi occhi del corpo, al momento della comu-
nione, nostro Signore che scendeva nella sua povera anima. Allora ella procurava di
ravvivare la fede, faceva il possibile per distaccarsi dalle cose esteriori e si ritirava col
Signore nella sua anima, dove sapeva di averlo visto discendere.® Cercava di racco-
gliere i suoi sensi per far loro comprendere il gran bene che avevano: dico che cerca-

2 Avra cura di darvi da mangiare, o meglio, di darvi cio che avra, colei che ne sard incaricata. Non temete che Dio
vi manchi, a meno che non manchiate voi a Lui con ritirare il dono che avete fatto della vostra alla sua volonta. Quan-
to a me, figliuole, vi assicuro che se per mia colpa venissi in cio a mancare, come del resto mi é successo molte volte,
non avrei piu coraggio di domandare a Dio alcun cibo. Amerei meglio morir di fame. Perché vivere, se ogni giorno di
vita mi dovesse meritare la morte eterna? (Man. Escorialense).

* Troppo spesso desideriamo che Egli sostenti la nostra vita, e non manchiamo alle volte di domandarglielo, anche
senza accorgerci, per cui non v’e proprio bisogno che vi abbia in cio a stimolare. Ce lo verra ricordando, piu spesso
ancora che non vorremmo, quella stessa nostra misera inclinazione che ci porta alle vanita della vita. Guardiamoci
almeno di non domandare queste cose con proposito deliberato. L unica nostra sollecitudine sia di chiedere al Signore
quello di cui ora ho parlato, e con esso avremo tutto. (Man. Escorialense).

* Probabilmente era la stessa Santa.

3 Si ritirava in un angolo per ivi raccogliere i suoi sensi e intrattenersi da sola col suo Dio. (Man. Escorialense).

95



va di raccoglierli per evitare che impedissero all’anima di comprenderlo. Si considera-
va ai piedi del Signore e, quasi lo vedesse con gli occhi del corpo, piangeva come la
Maddalena in casa del fariseo. Anche allora che non aveva devozione sensibile, la fede
non mancava di assicurarla che il Signore era veramente nella sua anima.

8 - Del resto, se non vogliamo essere degli insensati che chiudono gli occhi alla lu-
ce, non dovremmo avere alcun dubbio. Non si tratta gia di un lavoro di fantasia, come
allora che ci immaginiamo il Signore sulla croce o in qualunque altro mistero della
Passione, dove siamo noi che ci rappresentiamo il fatto com’é avvenuto; qui si tratta
di una presenza reale, ed & verita indiscutibile. Non c’e d’andar molto lontano per cer-
care il Signore. Fino a quando il calore naturale non ha consumato gli accidenti del
pane, il buon Gesu € in noi: avviciniamoci a Lui!

Se quando era nel mondo guariva gli infermi col semplice tocco delle vesti, come
dubitare che, stando in noi personalmente, non abbia a far miracoli se abbiamo fede?
Si, trovandosi in casa nostra, accogliera ogni nostra domanda, non essendo suo co-
stume pagar male I'alloggio che gli si da, quando gli venga fatta buona accoglienza.

9 - Se vi dispiace di non poterlo contemplare con gli occhi del corpo, pensate che
cio non conviene, perché una cosa € vederlo glorioso e un’altra vederlo come era sulla
terra. La nostra naturale debolezza non lo potrebbe sopportare. Il mondo stesso ces-
serebbe di sussistere, e pil nessuno vorrebbe ancora sopravvivere dopo aver visto al-
la luce dell’Eterna Verita che fumo e menzogna & tutto quello che qui tanto si stima.

Come potrei io, povera peccatrice che tante volte I’'ho offeso, avere il coraggio di
stargli vicino, se lo vedessi in tutta la sua Maesta? Invece sotto gli accidenti del pane &
molto piu accessibile, a quel modo che quando un re si traveste, sembra che, parlando
con lui, non si debbano avere tanti riguardi e soggezioni, e pare che anch’egli sia ob-
bligato ad acconsentire per il fatto che si e travestito. Ora, se il Signore non si fosse
cosi travestito, chi di noi oserebbe accostarlo, cosi pieni di freddezza, d’indegnita e
d'imperfezione come siamo?

10 - Oh, com’é vero che non sappiamo quel che domandiamo! Come vi ha meglio
pensato la sua divina sapienzal!

Del resto, per coloro che vogliono approfittare della sua presenza, Egli sa anche
manifestarsi. Anche se cid non & per gli occhi del corpo, il Signore dispone di molti al-
tri mezzi, e si manifesta all’anima per via di grandi sentimenti interiori o in diverse al-
tre maniere. Quanto a voi, fategli buona compagnia e non vogliate perdere una cosi
bella occasione per trattare dei vostri interessi, come quella che vi si offre dopo la S.
Comunione.® Se I'obbedienza vi occupa in altre cose, procurate di rimanergli unite con
I'anima. Ma se voi portate il pensiero ad altre cose, non fate conto di Lui e neppur
pensate che vi sta nell'anima, come volete che vi si dia a conoscere?’ Quel tempo &
assai prezioso perché allora il Maestro ci istruisce: facciamo d’ascoltarlo, baciamogli i
piedi, riconoscenti per tanta sua degnazione, e supplichiamolo di star sempre con noi.

11 - Nel far questo, non vogliate rivolgervi al Signore rappresentato in qualche sua
immagine: mi pare una sciocchezza lasciar la persona per indirizzarsi a un suo ritratto.
Non saremmo forse ridicoli se, amando molto una persona, la lasciassimo in disparte
quando ci venisse a trovare, per fare le nostre conversazioni con il suo ritratto che te-
niamo in casa? Sapete invece quando & utile ricorrere alle immagini, e io in esse trovo

8 Sappiate che quel tempo é assai prezioso per ’anima. In esso il buon Gesii gode molto che gli facciate compa-
gnia. E voi cercate di approfittarne. (Man. Escorialense).

" Non dico gia che non dobbiate recitare alcuna preghiera vocale. Non vorrei che mi deste sulla voce, e mi diceste
che parlo sempre di contemplazione. Intendo dire che recitando il Pater noster non vi scordiate di esser vicini a Colui
che ve I’ha insegnato. (Man. Escorialense).

96



grandi soddisfazioni? Quando il Signore & assente, e ce lo da a conoscere con le aridi-
ta. Allora si ci & utile contemplare le immagini di Colui che amiamo.® Per conto mio,
vorrei incontrarmi con il suo sembiante in qualunque parte mi volgessi, non essendovi
nulla di piu bello e di pit giocondo che impiegare i nostri sguardi nell’affissarsi in Colui
che tanto ci ama e che in sé racchiude ogni bene. - Infelici gli eretici che per loro col-
pa han perduto questa e molte altre consolazioni!

12 - Appena comunicate, chiudete gli occhi del corpo e aprite quelli dell'anima per
fissarli in fondo al vostro cuore, dove il Signore e disceso. Vi dico, vi torno a dire e
vorrei ripetere all’'infinito, che se vi abituate a questa pratica ogni qualvolta vi accosta-
te alla comunione, il Signore non si nascondera mai cosi del tutto da non manifestarsi
con qualcuno di quei molti espedienti che ho detto, in proporzione del vostro deside-
rio: lo potreste desiderare con tanto ardore da indurlo talvolta a manifestarsi del tutto.

Procurate di mantenervi in tali disposizioni da poterlo godere con frequenza.

13 - Ma se noi non facciamo conto di Lui, e lo abbandoniamo appena ricevuto per
correr dietro alle miserie della terra, che volete che faccia? Deve costringerci a guar-
darlo per potersi manifestare? Gia una volta gli avvenne di mostrarsi a tutti svelata-
mente e di dire chi Egli era, ma si sa in che modo fu trattato e quanto pochi gli credet-
tero! Non & gia per una sua grande misericordia se ci assicura che Egli si trova nel SS.
Sacramento e vuole che ci crediamo? Ma quanto a mostrarsi svelatamente, a comuni-
care le sue grandezze e a diffondere i suoi tesori, & desso un favore che non vuol con-
cedere se non a coloro che vede molto desiderosi. Questi sono i suoi amici, ma chiun-
gue non gli e tale, e non cerca di divenirlo neanche quando lo riceve nella comunione,
faccia pure a meno d’importunarlo, ché non si manifestera. Costui, pago d’aver soddi-
sfatto al precetto della Chiesa, non vede l'ora di uscir dal tempio e di cacciarsi il Si-
gnore dall’anima. Si ingolfa negli affari, nelle occupazioni e nelle brighe del mondo,
quasi faccia il possibile per indurre il Signore a sgombrargli presto la casa.

8 ..quelle di nostra Signora o di qualche santo di cui siamo pii devoti, ma quelle di Cristo soprattutto. (Man. Esco-
rialense).

97



CAPITOLO 35

Pone termine all’largomento con un’esclamazione all’Eterno Padre.

1 - Sopra questo argomento mi sono alquanto diffusa, nonostante ne avessi parla-
to trattando dell’orazione di raccoglimento, dove ho detto quanto importi ritirarci in
noi stessi per dimorarvi soli con Dio.

Figliuole mie, quando ascoltate la S. Messa senza accostarvi alla comunione, procu-
rate di comunicarvi spiritualmente, e raccoglietevi in voi stesse. Questa pratica & assai
vantaggiosa, e per essa vi accenderete di grande amore di Dio. Se da parte nostra si
fara il possibile per meglio prepararci a riceverlo, Egli che nel far grazie ha un’infinita
di mezzi a noi ignoti, non lascera mai di compartircene qualcuna.

Ecco un gran fuoco. Per ardente che sia, se voi ve ne state lontano e nascondete le
mani, non vi scalderete che ben poco: tuttavia avreste sempre piu caldo che non in un
luogo ove il fuoco non fosse. Cosi qui. Se I'anima si accosta alla comunione ben dispo-
sta, e desiderando di cacciarsi di dosso ogni freddezza si ferma alquanto con Dio, ne
rimane calda per molte ore.

2 - Puo darsi che da principio non vi troviate tanto bene, perché il demonio, cono-
scendo il gran vantaggio che I'anima ne ricava, vi causera turbamenti ed affanni di
cuore, dandovi perfino a credere che proviate piu devozione in altre pratiche che non
in questa. Ma non fatene caso, e dimostrerete al Signhore che lo amate. Se poche sono
le anime che lo seguono e stanno con Lui nei travagli, seguiamolo almeno noi, sof-
frendo qualche cosa per Lui, ed Egli ce ne ricompensera. E se molti per non voler sta-
re con Lui lo cacciano via villanamente, stiamogli vicino noi, esprimendogli il nostro
desiderio di vederlo.

Egli, pur di trovare un’anima che lo riceva e lo tratti con amore, soffre ed & dispo-
sto a soffrire ogni cosa. Quest’anima sia la vostra! Se non ve ne fosse alcuna, I'Eterno
Padre potrebbe anche ricusare di lasciarlo ancora in mezzo a noi. Ma buon per noi che
Egli ama tanto i suoi amici, ed € un Padrone cosi buono con i suoi servi, che non im-
pedira mai a suo Figlio di continuare la grande opera che gli sta tanto a cuore, nella
quale risplende di cosi viva luce I'amore che Egli ha per Lui.

3 - Padre Santo che siete ne’ cieli, e che non osando negarci un favore di tanta no-
stra utilita, avete desiderato e voluto che vostro Figlio rimanesse sulla terra, possibile
che non vi sia alcuno che sorga a prenderne le difese, visto che Egli non si difende
mai? E perché, o figliuole, non le prendiamo noi? Certo che nella nostra miseria sa-
rebbe una grande temerita. Ma facciamoci coraggio! Posto che il Signore ci ha coman-
dato di chiedere, obbediamo al suo comando, e presentandoci all’Eterno Padre in no-
me del buon Gesu, diciamogli con fede: Se il vostro divin Figlio non ha nulla tralascia-
to per dare a noi, poveri peccatori, un dono cosi grande come quello della SS. Eucari-
stia, non permettete, o misericordiosissimo Signore, che venga trattato cosi male! Egli
si & lasciato fra noi in un modo cosi ammirabile da potervelo noi offrire in sacrificio
quante volte vogliamo. Ebbene, per questo augustissimo sacrificio, si arresti finalmen-
te la marea dei peccati e delle irriverenze che si commettono fin la dove questo san-
tissimo Sacramento risiede, specialmente fra i luterani che han distrutto le sue chiese,
cacciati i sacerdoti e soppressi i sacramenti!

4 - Cos’é questo, mio Signore e mio Dio? O date fine al mondo o ponete rimedio a
tanti mali! No, non vi € cuore che possa cid sopportare, neppure i nostri, benché tanto
miserabili! Percid vi supplico, o Eterno Padre, di non indugiare piu oltre. Arrestate
questo fuoco, Voi che volendolo lo potete! Ricordate che vostro Figlio € ancora fra noi.

98



Almeno per rispetto a Lui, cessino, vi prego, tante ignominiose e orribili abominazioni!
No, la sua purita e bellezza non meritano ch’Egli rimanga quaggiu dove si commettono
tali cose. E se questo vi chiediamo, non € per noi, o Signore, che ne siamo indegni,
ma per lo stesso vostro Figliuolo.

Non vi chiediamo che Egli si parta dal mondo, perché allora che ne sarebbe di noi?
Non e forse per questo pegno divino che abbiamo ancora qualche cosa con cui placar-
vi? Ma siccome bisogna porvi rimedio, prendetelo Voi, o Signore!

5 - Dio mio, chi & da tanto da potervi in cid importunare senza fine? E se Voi non
lasciate senza premio alcun servizio, perché io non posso presentarvene di cosi nume-
rosi da ottenere in ricompensa la grazia che vi chiedo? Oh! Signore, nonché avere in
cio qualche merito, sono stata forse io a provocare di piu la vostra collera, per cui te-
mo che la causa di tanti mali siano appunto i miei peccati. E allora che altro potrei fare
se non presentarvi questo Pane sacratissimo? Voi ce lo avete dato ed io ve lo ritorno,
e per i meriti di questo vostro Figlio che ha tutti i motivi di essere esaudito, vi supplico
di concedermi quello che vi chiedo. Oh! Si, Signor mio, non tardate piu oltre, calmate
finalmente questo mare, affinché la nave della Chiesa non sia sempre in burrasca.
Salvateci o Signore, perché siamo in procinto di perire!

99



CAPITOLO 36

Tratta di queste parole del « Pater noster »: "Dimitte nobis debita nostra”.

1 - Il nostro buon Maestro ha notato che, se non € per nostra colpa, questo cibo
celeste ci rende facile ogni cosa e ci da grazia di poter osservare cid che diciamo a suo
Padre con le parole: Si compia in noi la vostra volonta! Ora lo prega di perdonarci i
nostri debiti perché anche noi perdoniamo, e percid soggiunge nella preghiera inse-
gnata: Signore, perdonate i nostri debiti come noi li perdoniamo ai nostri debitori.

2 - Considerate, sorelle, che non dice: « Come perdoneremo », ma « Come perdo-
niamo » facendoci comprendere, con questo, che chi ha chiesto al Padre un dono cosi
grande, come quello di cui abbiamo parlato, e ha rimesso completamente la sua vo-
lonta in quella di Dio, deve aver gia tutto perdonato.

Dunque, chi ha detto a Dio con sincerita: Fiat voluntas tua, deve aver gia tutto
perdonato, o almeno ne deve avere il proposito.

Considerate ora, sorelle, perché i santi godevano tanto di trovarsi fra gli oltraggi e
le persecuzioni: perché in tal modo avevano qualche cosa da offrire a Dio quando si
presentavano a Lui per fare questa preghiera.

Ma che cosa dovra mai fare una povera anima come la mia che cosi poche occasio-
ni ha avuto di perdonare, e molte invece di essere perdonata?!

Ecco una verita, sorelle, che dobbiamo spesso considerare. Una grazia cosi grande
e importante, come il perdono che Dio deve accordare ai nostri peccati, meritevoli di
fuoco eterno, € legata ad una condizione tanto semplice come quella di perdonare an-
che noil...?

Signore, io ho tanto poco da perdonare che Voi mi dovete perdonare gratuitamen-
tel Come qui si manifesta la vostra divina misericordia! Siate per sempre benedetto,
Signore, che tanto mi sopportate nonostante la mia estrema poverta! Vostro Figlio ha
fatto questa preghiera in nome di tutti, e io, veramente, per la mia grande miseria
non vi dovrei essere compresa.

3 - Signore, vi e forse qualche altro che, essendomi in cid somigliante, non ha an-
cora compresa questa grande verita? Se ce n’'g, gli chiedo in nome vostro che la ri-
chiami spesso alla mente, e non faccia conto di certe piccolezze che si chiamano offe-
se. Fermarsi ai cosi detti punti d’'onore & imitare i bambini che costruiscono casette
con delle pagliuzze.

Gran Diol... Quando, o sorelle, quando comprenderemo in che consiste il vero ono-
re e la sua perdita? Non parlo di voi: sarebbe un gran male se ancora non lo sapeste!
Parlo solo di me e del tempo in cui, seguendo |I'andazzo del mondo, facevo caso
all’'onore, senza neppur sapere cosa fosse. Per quante cose mi ritenevo offesa! Come
mi sento ora confondere! E pensare che non ero ancora di quelle che si mostravano
piu sensibili! M‘ingannavo intorno al punto principale, perché non solo non stimavo
I'onore che € veramente degno di tal nome e che consiste nel cercare il progresso e
I'utilita della propria anima, ma non ne facevo alcun caso. Oh, come disse bene chi af-

' Da questo punto fino al termine del paragrafo, 1’autografo ¢ tutto cancellato.

? Ma che ingiuria si pué mai fare a una persona come me che ha meritato di essere tormentata dai demoni per tutta
I’eternita? Se mi trattano male in questo mondo, non é forse con giustizia? No, sotto questo aspetto, Signore, io non ho
proprio nulla da offrirvi in cambio del perdono che vi domando per i miei debiti! Vostro Figlio si degni di scusarmi!
Nessuno mi ha fatto ingiuria, e percio non ho nulla da perdonare. Pero, o Signore, accettate il mio desiderio. Mi sem-
bra che per ottenere il vostro perdono sarei pronta a perdonare ogni cosa e a compiere la vostra volonta senz’alcuna
riserva. Non so poi se lo saprei fare per davvero quando fossi nell occasione e venissi accusata ingiustamente! Ma per
il momento mi riconosco cosi colpevole, da vedere che mi trattano ancora troppo bene coloro che m’ingiuriano, quan-
do per non conoscere chi sono credono di offendermi. (Man. Escorialense).

100



fermo l'impossibilita di mettere d’accordo l'onore e il profitto spirituale. Non so se
I'abbia detto a questo proposito, ma & verissimo: cio che il mondo chiama onore non
potra mai stare con il profitto dell’anima. Oh, come il mondo va a rovescio! Io ne sono
atterrita! - Sia benedetto il Signore che ce ne ha liberate!?

4 - Pero, sappiate, sorelle, che non per questo il demonio ci perde di vista. Inventa
dei punti d’'onore anche nei monasteri, e vi stabilisce delle leggi in base alle quali si
sale o si scende di dignita, come nel mondo. I dotti si regolano a seconda del loro sa-
pere. E’ un costume che non so comprendere; ma se uno € arrivato alla cattedra di
teologia, non deve abbassarsi a insegnare filosofia, perché vi & di mezzo il punto
d’onore, secondo il quale si deve sempre salire e mai discendere. Se poi |'obbedienza
glielo comanda, si ritiene offeso, e vi & sempre qualcuno che, prendendo le sue parti,
grida all’affronto. E intanto il demonio tira fuori certi suoi motivi per convincere che
quel dotto ha ragione anche secondo la legge di Dio. Tra le monache poi, colei che &
stata priora dev’essere inabilitata per ogni altro ufficio inferiore... Altro punto sono le
anzianita. Non vi & pericolo che ci sfuggano di mente; e poiché sono stabilite dalla Re-
gola, giungiamo perfino a credere che a tenerne conto ci sia di merito.

5 - Sarebbe cosa da ridere, se non fosse piuttosto da piangere! Possibile che la Re-
gola comandi di non essere umili? Essa, senza dubbio, esige che vi sia ordine, ma cio
non importa che io debba essere tanto sollecita degli onori che mi sono dovuti, da
fermare su di essi tutta la mia attenzione e curarmi tanto poco degli altri articoli da
osservarli alla buona. E’ forse tutta qui la nostra perfezione? Ci penseranno le altre se
non ci badiamo noi! Ma siamo cosi inclinate a salire, che quantunque non sia per di qui
che si salga al cielo, tuttavia non c’e verso che accettiamo di discendere. O Signore,
Signore! Non siete Voi, dunque, il nostro Maestro e Modello?

Si, senza dubbio.

E in che cosa avete messo il vostro onore, Voi che siete I'onor nostro?

Ah, Signore!... umiliandovi fino alla morte. E in tal modo non solo non l'avete per-
duto, ma l'avete guadagnato per tutti noi.

6 - Per amor di Dio, sorelle, guardiamoci dal camminare per questa via, perché vi
si sbaglia fin dal principio.* Piaccia a Dio che per seguire questi brutti punti di onore,
non si finisca col perdersi! Oh, se si comprendesse in che consiste il vero onore! Eppu-
re alle volte si ha il coraggio di credere di aver fatto fin troppo col perdonare qualche
miseria di queste, in cui, dopo tutto, non vi & nulla di ingiurioso né di offensivo. E poi,
come se avessimo fatto un grande sforzo, ci presentiamo al Signore per domandargli
perdono col pretesto di aver anche noi perdonato!... Ah! Signor mio, fateci intendere
che non comprendiamo nulla, e che le nostre mani sono vuote! Degnatevi si di perdo-
narci, ma soltanto per la vostra misericordia! Giacché tutto quaggiu ha da finire, men-
tre il castigo dovuto ai nostri peccati deve essere eterno, null‘altro vedo, o mio Dio,
che meriti di esservi presentato per ottenere in ricambio la grande grazia del perdono,
fuorché questo vostro Figlio divino che cosi vi prega.

7 - Oh, quanto stima il Signore la carita vicendevole! Il buon Gesu, infatti, poteva
avanzare altre ragioni e dire: « Perdonateci, o Signore, perché facciamo molta peni-
tenza, perché preghiamo molto, perché digiuniamo, perché abbiamo lasciato per Voi

* Piaccia a Sua Maestd che questi punti d’onore siano sempre lontani da questa casa, come lo sono attualmente!
Dio ci liberi dai monasteri in cui essi regnano! 1l Signore non vi sara mai molto onorato. (Man. Escorialense).

* Qui la copia di Toledo reca un’aggiunta fatta dalla stessa Santa: Per il momento, qui, grazie a Dio, punti di onore
non ve ne sono. Quello che ho detto non é per questo monastero, perché qui colei che é stata priora é la prima a cerca-
re gli uffici piu bassi. Sarebbe percio una calunnia. Ma cio avvenne in molti altri, e temo che il demonio finisca col ten-
tare anche voi.

101



ogni cosa e vi amiamo assai ». Non ha neppure detto: « Perdonateci perché siamo di-
sposti a sacrificare per Voi anche la vita » ed altre cose del genere, ma soltanto: Per-
donateci perché perdoniamo.

Credo che abbia posta questa condizione perché, sapendoci tanto attaccati ai brutti
punti d’onore, vede che per noi non vi € nulla di piu difficile che calpestarli; e poiché
calpestandoli si rende al Padre un gratissimo sacrificio, il Signore glieli offre in nome
nostro.

8 - Considerate ancora, sorelle, il modo con cui si esprime: Come noi perdoniamo.

Parla come di una cosa gia fatta. Percido esaminatevi se dopo aver ricevuto le grazie
che Dio accorda nell’orazione che ho chiamata di contemplazione perfetta, siate deci-
samente disposte a perdonare, e se all'occasione perdonate veramente, per quanto
I'ingiuria ricevuta possa esservi assai grave. Non parlo gia di quelle bagattelle a cui si
da il nome d’ingiuria, ma che non toccano I'anima elevata da Dio a un’orazione cosi al-
ta...

Essere o non essere stimata importa poco a questa anima. Ho detto male: le da piu
pena l'onore che il disonore, piu disgusto la consolazione che i travagli. Dopo che Dio
le ha dato il suo regno, non vuole altro quaggiu. Questa ¢ la strada sicura che conduce
al regno senza fine: I'anima lo vede, e vede pure per esperienza di quale utilita e pro-
fitto sono i travagli accettati per amor di Dio. Raro € infatti che Dio accordi tali grazie,
quando prima non si siano sopportate per Lui, e volentieri, delle gravi tribolazioni.
Percid, come ho detto pil sopra,’ le croci dei contemplativi sono molto pesanti, e il Si-
gnore non le manda se non ad anime gia a lungo provate.

9 - Queste tali, comprendendo il nulla delle creature, non fanno caso a cid che pas-
sa. E se in un primo istante sentono anch’esse una grave ingiuria ricevuta, non si sono
ancora persuase di cido che é stato, che subito sopravviene la ragione, la quale innalza
la sua bandiera e distrugge quasi del tutto la pena che gia cominciavano a sentire, so-
stituendola con la gioia di considerare che il Signore ha permesso quell’affronto per
dar loro di guadagnare piu grazie e ricompense eterne in un sol giorno che non in dieci
anni di continui travagli di loro scelta. Questo & un fatto ordinario, e lo so per averne
parlato con molti contemplativi. A quel modo che altri apprezzano I'oro e le pietre pre-
ziose, cosi quelle anime cercano e desiderano i travagli, e li desiderano come fonte di
ogni loro ricchezza.

10 - Non si tengono in alcuna stima. Hanno piacere che i loro peccati siano cono-
sciuti, e godono di pubblicarli quando si vedono stimate. Quanto ai natali, non ne fan-
no alcun caso, sapendo che nel regno dei cieli non saranno di alcun vantaggio. Se go-
dono di discendere da illustre prosapia, € solo allora che possono servirsene per la
maggior gloria di Dio. Fuori di questo caso, non solo si rattristano nel vedersi stimate
piu di quello che si credono, ma provano una vera gioia nel disingannare chi li giudica
favorevolmente. Insomma, le anime a cui il Signore concede questa grande umilta e
vivo amore di Dio, non solo dimenticano se stesse quando si tratta della sua gloria,
ma non sanno neppure credere che altri riguardino certe cose per affronti e ne siano
sensibili.

11 - Questi ultimi effetti si riscontrano in coloro che hanno raggiunto un buon gra-
do di perfezione, e che il Signore unisce a sé in via molto ordinaria con la contempla-
zione perfetta. Ma quelli di cui ho parlato in principio e che consistono nel sopportare
pazientemente le ingiurie, nonostante la pena che se ne provi, si possono ottenere as-
sai presto, purché si abbia ricevuto la grazia dell’orazione sino a giungere all’'unione.

> Al cap. 18.
102



Quando un’anima non possiede questi effetti e non esce dall’‘orazione fermamente de-
cisa a sopportare ogni cosa, tema che la sua orazione non venga da Dio, ma che sia
opera del demonio, il quale le produca quelle dolcezze per indurla a credersi piu per-
fetta delle altre.

12 - Ammetto che in principio quando Dio comincia a fare queste grazie, I'anima
non sia cosi forte. Perd, se il Signore continua a favorirla, non tardera molto a divenir-
lo. Anzi, pud darsi che non lo divenga quanto alla pratica delle altre virtt, ma di sicuro
guanto al perdono delle offese. Quando un’‘anima si unisce cosi intimamente alla stes-
sa Misericordia, alla cui luce riconosce il suo nulla e vede quanto ne sia stata perdona-
ta, non posso credere che non sappia anch’essa perdonare a chi I’ha offesa. Siccome
le grazie e i favori di cui si vede inondata le appariscono come pegni dell’'amore di Dio
per lei, & felicissima di avere almeno qualche cosa per testimoniare |'amore che
anch’ella nutre per Lui.

13 - Molte, ripeto, sono le persone di mia conoscenza che il Signore ha favorito di
grazie soprannaturali ed ha elevato all’‘orazione e contemplazione di cui ho parlato.
Benché in esse abbia scoperto molti difetti e imperfezioni, pure non ne ho mai trovata
una che lasciasse desiderare su questo punto. Anzi, credo che non sia neppure possi-
bile trovarne, purché, come dico, i favori che riceve vengano da Dio. Chi & favorito di
grazie piu grandi deve esaminare se piu profondi sono pure questi effetti. Se non ne
ha alcuno, tema molto di sé, e si persuada, come ho detto, che le grazie di cui gode
non sono da Dio, perché dove € Dio, ivi c'@ sempre d’arricchirsi. Questo & fuor di dub-
bio, perché se le grazie e i favori dell’orazione passano presto, i vantaggi che I'anima
ne ricava durano a lungo. E siccome il buon Gesu conosce quanto questi effetti ci sono
di profitto, non dubita di farci dire al Padre suo, in termini assai chiari, che perdonia-
mo ai nostri debitori.

103



CAPITOLO 37

Eccellenza del « Pater noster », e come ci sia fonte di grandi consolazioni.

1 - V'e da lodare Iddio nel considerare la sublime perfezione di questa preghiera
evangelica. Come si vede che fu insegnata da un tal Maestro! Ognuno pu0 servirsene
a seconda dei suoi particolari bisogni, perché in poche parole racchiude tutto quello
che si puo dire della contemplazione e della perfezione. Io ne sono tutta meravigliata,
e mi pare che avendo questa preghiera, non ci debba occorrere altro libro, bastandoci
essa sola. Il Signore, infatti, ci ha finora istruite su tutti i gradi dell’orazione, sino alla
piu alta contemplazione: dalla preghiera dei principianti all’orazione mentale, a quella
di quiete e di unione. Se fossi capace di esprimermi, potrei basarmi su questo saldo
fondamento per comporre un lungo trattato di orazione.

Ma ora Dio comincia a farci conoscere quali siano gli effetti di cui I'anima si sente
inondata, quando quei favori provengono da Lui.

2 - Mi sono a volte domandata perché Dio non si sia spiegato piu chiaramente so-
pra certi punti cosi elevati ed oscuri per farsi meglio capire. E mi € sembrato che do-
vendo questa preghiera essere comune e servire a tutti, bisognava che ciascuno po-
tesse applicarla ai suoi bisogni particolari e trovasse in essa un argomento di consola-
zione, persuaso d’interpretarla bene. Per questo il Signore I'ha formulata in confuso.’ I
contemplativi, per i quali i beni della terra non hanno piu alcuna attrattiva, possono
domandare, con le anime che sono tutte di Dio, quei favori celesti che la Bonta divina
usa concedere fin da questo esilio. Quelli invece che son legati al mondo e vi devono
vivere in conformita del loro stato, possono chiedere il pane materiale e le altre cose
necessarie alla vita per sé e per la loro famiglia: la loro domanda € molto giusta e
santa.

3 - Sappiate pero che le due ultime cose, il compimento della volonta di Dio e il
perdono delle offese, sono indispensabili per tutti, benché nella pratica vi possano es-
sere vari gradi. I perfetti consacreranno la loro volonta da perfetti e perdoneranno con
la perfezione di cui abbiamo parlato; noi invece faremo quello che potremo... il Signore
gradisce tutto.

Sembra che il nostro buon Maestro abbia conchiuso con suo Padre una specie di
contratto e gli abbia detto: « Voi, Signore, fate questo, e i miei fratelli faranno
guest’altro ». Ora e certo che da parte sua Egli non manca mai. Oh! Egli € un esattis-
simo retribuitore, e paga sempre con generosita.

4 - Se vedra che recitiamo questa preghiera con perfezione, senza finzioni, risolute
a mettere in pratica quello che diciamo, ci arricchira dei suoi doni, perché ama molto
che trattando con Lui lo facciamo con candore, con franchezza e sincerita, e che non
diciamo con le labbra una cosa, mentre nel cuore ne teniamo un‘altra. Allora Egli non
manchera di esaudirci al di la di ogni nostra domanda.

! Sia benedetto il suo nome per tutti i secoli dei secoli! Amen. Supplico I’Eterno Padre a perdonarmi per amor suo
i miei debiti e i miei grandi peccati, poiché io non ho mai avuto da perdonare nulla a nessuno, mentre ogni giorno offro
a Lui nuovi motivi di perdonare a me. Si degni di concedermi che anch’io possa dirgli: Perdonatemi come io perdono.

1l buon Gesu, dunque, ci ha insegnato una preghiera assai sublime ed ha chiesto a suo Padre di farci vivere in que-
sto esilio come angeli. Percio dobbiamo far di tutto perché le nostre opere corrispondano alle parole che pronunciamo,
mostrando di essere figli di un tal Padre e fratelli di un tal Fratello almeno in qualche cosa. Allora il Signore vedendo
che cerchiamo di realizzare praticamente cio che diciamo con le labbra, non manchera di ascoltarci, ci accordera il
suo regno e i suoi dono soprannaturali: cioe [’orazione di quiete, la contemplazione perfetta e tutti quegli altri favori
con cui usa ricompensare i nostri piccoli sacrifici. E’ vero che ben poco ¢ quello che possiamo, ma se facciamo quel
che dipende da noi, il Signore ci aiutera. (Man. Escorialense).

104



Il nostro buon Maestro conosce bene queste cose, e sa che chi domanda con perfe-
zione viene inondato di tante grazie da giungere a quell’alto grado che € proprio dei
perfetti. Costoro, infatti, come pure chi cerca di arrivarvi, non temono né devono te-
mere di nulla, perché, come suol dirsi, hanno gia il mondo sotto i piedi. Il Signore del
mondo & contento di loro; e ne hanno una prova irrefutabile nelle grazie di cui li favo-
risce. Assorti in queste delizie, non vogliono neppure pensare che il mondo esista, né
che vi possano avere dei nemici.

5 - Oh, Sapienza eterna! Oh, incomparabile Maestro!

Che grazia, figliuole mie, avere un Maestro cosi saggio e prudente che ci sa preve-
nire di ogni pericolo! E questo € il piu gran bene che un’anima spirituale possa deside-
rare in questa vita: camminare con sicurezza. Non ho parole sufficienti per dichiararvi
Iimportanza di questa grazia. Il Signore ha veduto che queste anime han bisogno di
star sempre su se stesse e di ricordarsi che hanno ancora dei nemici. Camminare sba-
datamente € per esse di gran pericolo. Abbisognano piu degli altri che I’'Eterno Padre
le aiuti, perché se cadono, cadono da grande altezza. E cosi, per impedire che inav-
vertitamente cadano in qualche inganno, il Signore indirizza al Padre un’ultima peti-
zione che in questa vita & necessaria per tutti: Non c’indurre, o Signore, in tentazione,
ma liberaci dal male!

105



CAPITOLO 38

Necessita che I’Eterno Padre ci esaudisca quando lo preghiamo con le parole: “"Et ne
nos inducas in tentationem, sed libera nos a malo”. - Si parla di alcune tentazioni in
particolare - Capitolo degno di nota.

1 - Qui, sorelle, si tratta di cose molto importanti, e poiché dobbiamo chiederle a
Dio, bisogna che le meditiamo e comprendiamo bene. Considerate intanto fin da prin-
cipio cid che io tengo per assolutamente certo.

Quando un’‘anima & giunta a perfezione, non domanda piu a Dio di andar libera dal-
le prove, dalle tentazioni, dalle persecuzioni e dai travagli; e cid & l'indizio sicuro che
non € un’illusione, che e guidata dallo Spirito di Dio e che le grazie e la contemplazio-
ne di cui gode le vengono da Lui. Anzi, come ho gia detto, desidera di essere fra le
prove, le ama e le domanda al Signore. Somiglia a quei soldati che sono tanto piu
contenti, quanto piu numerose sono le occasioni di far guerra, perché, in tempo di pa-
ce, dovendosi contentare del soldo ordinario, non possono tanto arricchirsi.

2 - Soldati di Cristo sono tanto coloro che si danno all’orazione, quanto quelli che
sono arrivati alla contemplazione: e anch’essi, credetemi, non vedono |'ora di combat-
tere.

I nemici aperti non li temono molto. Sanno chi sono e conoscono che non possono
far nulla con chi ha la forza di Dio. Con questi riescono sempre vincitori, fanno gran
bottino, né mai volgono le spalle. I nemici che temono - ed & giusto che li temano,
supplicando il Signore d’andarne liberi, - sono i traditori, cioé quei demoni che si tra-
sfigurano in angeli di luce e che cosi travestiti assalgono I’'anima, non facendosi cono-
scere che dopo averla molto danneggiata: le succhiano il sangue, distruggono a poco
a poco ogni sua virtu e la precipitano nella tentazione, senza che quasi se n’accorga.
Ecco i nemici, figliuole, dai cui assalti dobbiamo pregare e supplicare incessantemente
il Signore d’andare libere quando recitiamo il Pater noster! Preghiamolo di non mai
permettere che soccombiamo alla tentazione e soggiacciamo a qualche inganno, ma
che ci scopra dove sta il veleno e non ci nasconda la luce della verita. Oh, come ha
fatto bene il nostro buon Maestro a insegnarci questa preghiera, rivolgendosi al Padre
in nome nostro!

3 - Ricordatevi, figliuole mie, che quei nemici ci possono danneggiare in molti mo-
di. Se fosse soltanto col farci credere che le delizie e i gusti da essi prodotti
nell’orazione provengono da Dio, sarebbe ben poco, anzi il minimo che ci possan fare.

Alle volte pud anche succedere che ci facciano progredire, perché I'anima, attratta
da quelle delizie, s’'indugia nell’orazione per piu ore, ed ignorando d’essere vittima del
demonio, non finisce di ringraziare Iddio per quei favori di cui si riconosce indegna. In-
tanto si determina a servirlo con maggior impegno e, pensando che quelle grazie le
vengono da Dio, cerca di disporsi per riceverne altre.

4 - Procurate, sorelle, di mantenervi sempre in umilta, di riconoscere che non siete
degne di tali grazie e di non cercarle. In questo modo il demonio si vedra sfuggire
molte anime. Se egli cerca di perderci, il Signore, badando alla nostra intenzione che &
di contentarlo e servirlo, ricava bene dal male. Con le anime che stanno con Lui
nell’orazione, Egli si mostra sempre fedele.

Tuttavia non ci dobbiamo mai trascurare, ma mantenerci in umilta e fuggire qual-
siasi genere di vanagloria. Pregate il Signore di preservarvi da questi pericoli e state
sicure che Egli non vi permettera mai di ricevere a lungo altre consolazioni che da Lui.

106



5 - Dove il demonio ci puo far danno senza darsi a conoscere, € nell’indurci a cre-
dere che abbiamo una virtl mentre ne siamo prive, il che & una peste.*

Quando riceviamo dei favori e delizie, ci sembra di non far altro che ricevere, e per
conseguenza crediamo di essere obbligate a servire Iddio con maggior fedelta. Ma se
crediamo di avere virtu, ci vien da pensare che serviamo il Signore, che gli diamo
qualche cosa e che Dio sia obbligato a ricompensarci. Gravissimi allora sono i danni
che il demonio insensibilmente ci procura, perché non solo c’indebolisce nell’'umilta,
ma con la scusa che gia I'abbiamo c’induce a trascurare i mezzi per acquistarla.

Come difendersi da questa tentazione? Il mezzo migliore, secondo me, & quello in-
seghatoci dal nostro Maestro: pregare, supplicare I'Eterno Padre di non permettere
che cadiamo in tentazione.

6 - Tuttavia ne voglio aggiungere qualche altro.
Se vi pare che Dio vi abbia dato una virtu, consideratela come un bene gratuito che
Vi puo essere ritolto, come spesso accade non senza una speciale provvidenza.

' Ci mettiamo insensibilmente sopra una strada che ci pare sicura, e andiamo a cadere nel fango, senza piii sapere
come uscirne. Se non commettiamo un vero peccato mortale che ci meriti ogni volta l’inferno, ne usciamo con le gambe
rotte, incapaci di camminare per la strada di cui ho cominciato a parlare, e che non ho perduto di vista. Lo compren-
derete anche voi. Infatti, come puo camminare chi é precipitato in un abisso? E’ condannato a finirvi dentro i suoi
giorni, e sara molto se non si sprofondera maggiormente, fino a cadere nell’inferno. Se non altro non potra piu avanza-
re, o, se avanza, non sara di vantaggio né a sé né agli altri. Anzi, per gli altri sara forse di danno, perché aperto
l’abisso, molti vi possono cadere. Scongiurera ulteriori pericoli per sé e per gli altri quando uscira dall’abisso, riem-
piendolo poi di terra. Comunque, la tentazione ¢ molto pericolosa, e io lo so per esperienza. Per questo ve ne parlo, sia
pure non come vorrei.

1l demonio, per esempio, vi fa credere che siete povere. Ha un po’ ragione, perché, dopo tutto, avete promesso po-
verta, sia pure a fior di labbra. Dico a fior di labbra, perché se [’avessimo ben compreso e l’avessimo fatto sinceramen-
te, sarebbe impossibile, a mio avviso, che il demonio ci tenesse per vent’anni, e forse per tutta la vita, sotto ['impero di
una tal illusione. Riconosceremmo d’ingannare noi stesse.

Noi, dunque, abbiamo promesso poverta. Ora, pensando di essere povere, diciamo. “lo non voglio nulla; tengo so-
lo questa cosa perché mi occorre. Dopo tutto, se si vuol servire Iddio, bisogna pure riguardarsi. O che forse non ci co-
manda Lui stesso di sostenere il nostro corpo?”. - E ragioniamo in questo modo anche su altri punti. Il demonio tra-
sformatosi in angelo, ce li fa vedere ragionevoli, e insieme ci persuade che, nonostante tutto, siamo povere, che posse-
diamo la vera virtu della poverta e che sotto questo aspetto non abbiamo piu nulla da fare.

Ma veniamo alla prova: vedremo se siamo povere esaminando attentamente le nostre opere.

Cercate uno che sia molto sollecito per le cose temporali: non tardera molto a manifestarsi. Ha una quantita di
rendite superiori al suo bisogno, e tiene tre servitori mentre gliene basta uno. Se gli muovono una lite, o un contadino
trascura di pagarlo, cade in tante inquietudini e preoccupazioni da sembrare che senza quel poco non possa pit vivere.
Per giustificarsi trovera subito una scusa e dira di non poter volere che il suo capitale ne abbia a scapitare per colpa
sua.

Non dico gia che egli lo debba trascurare: anzi, ne abbia ogni cura. Ma vada bene o male, si rassegni, perché il
vero povero ha in cosi poco conto i beni del mondo che, anche se obbligato a cercarli, non si inquieta mai, non pensa
mai di aver bisogno di qualche cosa; e se cade nell’indigenza, non si preoccupa tanto. Considera i beni terreni non
come essenziali ma accessori, non se ne interessa che per forza, e i suoi pensieri sono molto piu alti.

Un religioso o una religiosa veramente poveri non hanno nulla, né nulla devono avere. Ma se ricevono in dono
qualche cosa, é da stupirsi se non credono subito che quell’oggetto sia loro utile. Amano di aver sempre in riserva
qualche cosa, né cambiano certo un abito piu fino con un altro grossolano. Vogliono aver oggetti e libri da dare in pe-
gno o da vendere, perché, in caso di malattia, potrebbero aver bisogno di un po’ piu dell ordinario.

Peccatrice che sono!... Ma é questo che voi avete promesso al Signore? Non avete giurato di non piu preoccuparvi
di nulla e di abbandonarvi in tutto alla sua divina provvidenza, checché ne avvenga? E se continuate a preoccuparvi di
cio che non vi puo mancare, non sarebbe meglio, per evitare tante inquietudini, che possedeste rendite fisse?

Benché queste si possano avere senza peccato, tuttavia é bene considerare a quante imperfezioni ci espongano.
Persuadiamoci di esser ancora lontane dal possedere la poverta. Domandiamola a Dio, e cerchiamo di acquistarla. Se
credessimo di averla, trascureremmo di procurarcela, e viviemmo nell’illusione, il che é peggio.

Si dica altrettanto dell’'umilta. Ci sembra di non cercare la stima degli uomini e di essere staccate da ogni cosa.
Ma appena ci toccano, i nostri sentimenti e i nostri atti mostrano che ne siamo ben lungi. Simili ai pretesi poveri di po-
co prima che non rifiutano alcun proprio vantaggio, cosi questi umili per cio che riguarda la stima. E voglia lddio che
non la ricerchino essi stessi!... (Man. Escorialense).

107



Non l'avete mai provato voi, sorelle? Io si. Alle volte mi pareva di essere staccata
da tutto, e, messa alla prova, dimostravo di esserlo veramente. Altre volte invece mi
sentivo cosi attaccata da non riconoscermi piu, e si trattava perfino di cose che il gior-
no prima avevo messo in burletta. In certe circostanze mi sentivo piena di coraggio e
mi pareva che per il servizio di Dio avrei affrontato ogni ostacolo: cosa che in certe
occasioni avevo anche provato con il fatto. Ma il giorno dopo mi trovavo cosi fiacca
che non avrei avuto la forza di uccidere per amor di Dio neppure una formica, se nel
farlo avessi incontrato una difficolta. Parimenti mi pareva alle volte che non mi sarei
curata di quante maldicenze e mormorazioni si fossero fatte di me: e talvolta avevo
pure dimostrato che veramente era cosi, sino a sentirne piacere. Ma in altri giorni ba-
stava una sola parola per precipitarmi in tanta afflizione da desiderare la morte, sem-
brandomi che il mondo non mi fosse che di peso. E non sono soltanto io che vado
soggetta a questi cambiamenti: |li ho notati anche in altre persone molto migliori di
me, e so che & cosi.

7 - Stando cosi le cose, chi di voi puo dire di aver virtu e di essere ricca, se nel
momento del suo maggior bisogno, puo trovarsi povera? No, sorelle! Persuadiamoci di
essere povere, e non vogliamo far debiti senza avere di che pagarli. Le nostre ricchez-
ze devono venire da tutt’altra parte; e non sappiamo fino a quando Dio vorra lasciarci
nella prigione della nostra miseria senza darci niente.

Far debiti € quando accettiamo la stima e la considerazione di chi ci tiene per vir-
tuose, con il pericolo di cadere in derisione sia noi che i nostri ammiratori. Se servire-
mo il Signore con umilta, sperimenteremo il suo aiuto in tutti i nostri bisogni; ma se
non avremo umilta, il Signore ci abbandonera ad ogni passo: Una delle sue grazie piu
grandi che dobbiamo molto stimare & di essere fermamente persuase di non aver nul-
la che non ci venga da Lui.

8 - Ecco ora un altro avviso. Il demonio ci fa credere di avere una determinata vir-
tu, supponiamo la pazienza, perché ci risolviamo a soffrire per amore di Dio, e soven-
te gliene esprimiamo il desiderio. Ci sembra che, posti all’'occasione, saremmo capaci
di mantenerci fedeli: il demonio si sforza di persuadercene, e ne siamo felici.

Ma io vi dird che di simili virtt non dobbiamo far conto, convincendoci di non cono-
scerle che di nome. Potremo credere che il Sighore ce n’abbia favorite soltanto allora
che ci vedremo alla prova, perché puo essere che tutta la vostra pazienza se ne vada
in fumo per una parola di offesa. Quando sarete molto tribolate, lodate il Signhore che
comincia a insegnarvi cosa sia la pazienza, ringraziatelo e prendete animo a soffrire.
Egli vuole che lo ricompensiate in questo modo: la pazienza che vi ha dato ne & una
prova, ma consideratela come un deposito che vi puo essere ritolto.

9 - Altra tentazione & quella di crederci molto povere di spirito. Usiamo dire che
non vogliamo nulla e che di nulla c’interessiamo, ma appena ci regalano un oggetto,
anche non necessario, la nostra poverta di spirito se ne va. A forza di chiamarci pove-
re di spirito, si era finito col persuaderci di esserlo per davvero.

Sia in queste come in altre circostanze, € molto utile per accorgersi della tentazio-
ne vegliare sempre su noi stesse. Quando il Signore ci da davvero una virtl, essa &
ben solida, pare che insieme ce ne venga ogni altra. Ma pur sembrandovi di averne,
ascoltate ugualmente il mio consiglio: temete sempre un inganno. Il vero umile non e
mai sicuro delle sue virtu: in via ordinaria quelle che scopre negli altri gli paiono piu
solide e piu profonde delle sue.

108



CAPITOLO 39

Prosegue sul medesimo argomento - Avvisi intorno a diversi generi di tentazioni, e
mezzi per liberarsene.

1 - Inoltre, figliuole mie, dovete guardarvi da quell’'umilta che getta I'anima nelle
piu vive inquietudini con la rappresentazione dei nostri gravi peccati. Il demonio la
suggerisce in vari modi e suole angustiare le anime sino ad allontanarle dalla comu-
nione e dalla loro privata orazione sotto pretesto che ne siano indegne. Queste anime
quando fanno la comunione, invece d’impiegare quel tempo nel domandar grazie, lo
consumano nell’'esaminare se erano o0 non erano preparate, e arrivano a tal punto da
mettere quasi in dubbio la misericordia di Dio, col pensiero che sia per la loro miseria
se sono da Lui abbandonate. Vedono peccati in quello che fanno, e perfino inutili le lo-
ro opere buone. Lo scoraggiamento le invade e, sentendosi impotenti per ogni opera
di bene, si lasciano cadere le braccia, immaginandosi perfino che quanto in altri & lo-
devole, sia in esse da riprovarsi.

2 - Considerate bene, figliuole mie, quello che ora vi voglio dire.

Alle volte il sentimento della propria miseria puod darsi che sia vera umilta, mentre
altre volte tentazione gravissima. Io I’'ho provato, e lo so. Per profonda che sia, la vera
umilta non inquieta mai, non agita, non disturba, ma inonda I'anima di pace, di soavi-
ta e di riposo. La vista della nostra miseria ci mostra che meritiamo l'inferno, ci riem-
pie I'anima di afflizione, ci toglie quasi il coraggio di domandare misericordia. Ma se
c’é vera umilta, questa pena & temperata da tanta pace e dolcezza, da desiderare non
andarne mai privi. Non solo non inquieta e non stringe I'anima, ma la dilata e la rende
piu abile a servire Iddio, mentre I'umilta del demonio disturba, scompiglia, mette tutto
sossopra ed € molto penosa. Se il maligno ci vuol far credere che siamo umili, penso
che sia per poi indurci, potendolo, a diffidare di Dio.

3 - Se siete in questo stato, fate il possibile per allontanare il pensiero della vostra
miseria, fissandolo sulla misericordia di Dio, sull'amore che ci porta e su quello che ha
patito per noi. Se é tentazione, ne sarete impossibilitate, perché il demonio non vi la-
scera in pace, e non vi permettera che di pensare a cose di maggior tormento. Sara
molto se riuscirete a capire d’essere in tentazione.

Altrettanto si dica per cio che riguarda le penitenze. Per darci a credere che siamo
piu penitenti delle altre, o, se non altro, che anche noi sappiamo fare qualche cosa, ci
indurra a praticarne di eccessive. La tentazione sara evidente quando lo farete
all'insaputa del confessore o della Priora e non vorrete ubbidire al loro comando di tra-
lasciarle. Dovete sempre ubbidire, anche se vi sia molto difficile, perché in questo vi &
maggior perfezione.

4 - Ecco un’altra tentazione assai pericolosa. Consiste in una certa sicurezza che
nulla ci potra far ritornare ai peccati di una volta e ai piaceri del mondo, per il fatto
che oramai ne conosciamo la vanita e che ci piace di piu mantenerci nel servizio di
Dio. Se questa tentazione si presenta ai principianti, suol essere assai dannosa, per-
ché con tale sicurezza I'anima non si cura di fuggire le occasioni, cade, e Dio non vo-
glia che la sua caduta sia peggiore di ogni altra, per il fatto che il demonio, vedendo
che si tratta di un‘anima che gli puo fare del danno con essere utile alle altre, mette in
moto tutte le sua astuzie per impedirle di rialzarsi. Percio, sorelle, benché il Signore vi
favorisca di molte grazie e di grandi pegni di amore, non credetevi mai cosi sicure da
non temere ricadute, ma fuggite le occasioni!

109



5 - Procurate di manifestare queste grazie a chi vi sappia illuminare, senza nascon-
dergli nulla.! Per alta che possa essere la vostra contemplazione, cercate sempre di
cominciare e finire I'orazione con il conoscimento di voi stesse: cosa che fareste piu
volte, vostro malgrado e senza bisogno del mio avviso, qualora la vostra orazione
provenisse da Dio. Questo pensiero € fonte di umilta e ci aiuta a conoscere piu inti-
mamente il poco che noi siamo. Non voglio indugiarmi pit a lungo, perché molti libri
ne parlano. Cio che ho detto I’ho provato io stessa per esperienza, sino a trovarmi piu
volte in gravissime angosce. Ma per quanto si dica, non si dira mai nulla che possa
darne una sicurezza completa.

6 - Siccome & cosi, o Eterno Padre, che altro possiamo fare se non ricorrere a Voi e
supplicarvi che i nostri nemici non ci traggano in tentazione? Se ci attaccassero aper-
tamente, con il vostro aiuto potremmo liberarcene con facilita. Ma come scoprire le lo-
ro insidie? Oh, mio Dio, come abbiamo bisogno del vostro aiuto! Signore, diteci qual-
che parola che ci porti luce e sicurezza. Sapete anche Voi che questo sentiero non e
molto frequentato; e se si deve batterlo fra tanti timori, lo diverra ancora meno.

7 - Strano! Il mondo sembra credere che il demonio non lasci in pace se non chi
trascura l'orazione. Si meraviglia di piu nel vedere in inganno un‘anima sola di quelle
che cercano la perfezione, che di centomila illusi dal demonio e immersi in pubblici
peccati, del cui stato non occorre molto faticare per conoscere se sia buono o cattivo,
vedendosi lontano le mille miglia che sono in potere di Satana. Eppure, il mondo non
ha tutti i torti, perché tra coloro che recitano come si deve il Pater noster, sono cosi
pochi quelli che si lasciano ingannare dal demonio, che ha ben ragione di meravigliarsi
come di una cosa mai veduta ed udita. Comunque & proprio dell'uomo passar sopra a
cio che si vede di continuo, per fermarsi con meraviglia sopra cido che succede rara-
mente o quasi mai. In questa meraviglia il demonio ha la sua parte d’interesse, per-
ché un’anima sola che arrivi alla perfezione gliene pud togliere moltissime.?

L ..perché in questo il demonio suol tendere le sue insidie. (Man. Escorialense).

2 Non mi stupisco che il mondo se ne meravigli: vuol dire che tali cadute sono rare. Se un’anima segue il cammino
dell’orazione e vigila alquanto su se stessa, é incomparabilmente piu sicura di chi va per altre vie. Ella ¢ come uno
spettatore che assiste alla lotta del toro dall’alto dell’anfiteatro: é piu fuori pericolo di chi si espone ai colpi delle sue
corna. Questo é un paragone che ho inteso, e che viene bene al caso nostro. Percio non temete di provare i vari metodi
di orazione, che sono molti! Alcune approfitteranno in un modo, altre in un altro, ma il cammino é sicuro. Vi libererete
dalle tentazioni piu col mantenervi vicino a Dio che col restargli lontane. E giacché recitate il Pater noster tante volte
al giorno, pregate e non cessate mai di pregare che vi accordi questa grazia. (Man. Escorialense).

110



CAPITOLO 40

Mantenendosi nell'amore e nel timore di Dio, si attraverseranno con sicurezza tutte le
tentazioni.

1 - Degnatevi, dunque, o nostro buon Maestro, di insegnarci qualche rimedio per
metterci al riparo dagli assalti di questa guerra tanto pericolosal!

Eccolo qui il rimedio, figliuole; Lui stesso ce I’'ha insegnato: amore e timore. Mentre
I'amore ci fa accelerare il passo, il timore c’'induce a guardare dove mettiamo i piedi
per non cadere. - Seminato di molti inciampi € il sentiero che in questa vita dobbiamo
battere, ma se ci attacchiamo a questa pratica, hon cadremo mai in inganno.

2 - Voi forse mi domanderete da quali segni potete conoscere se siete in possesso
di queste due grandi e importantissime virtl; e ne avete ragione.

Una prova assolutamente certa e sicura non si puo avere, perché se sapessimo di
possedere I'amore, saremmo sicure di essere in stato di grazia.® Tuttavia, sorelle, vi
sono indizi cosi evidenti da essere veduti anche dai ciechi. Si manifestano cosi chiara-
mente e gettano luce cosi alta che bisogna avvedersene anche non volendolo: e cid
per il fatto che pochissimi li possiedono in tutta la loro perfezione.

Amore e timore di Diol... Come se si dicesse nullal... Sono due fortissimi castelli
dall’alto dei quali si muove guerra al mondo e ai demoni.

3 - Chi ama veramente il Signore, ama tutto cid che & buono, vuole tutto cido che &
buono, loda tutto cid che & buono, non si accompagna che con i buoni per aiutarli e di-
fenderli: insomma, non ama che la verita e cid che € degno di essere amato.

Non crediate che sia possibile a chi ama veramente Iddio, amare insieme le vanita
della terra. Neppure lo potrebbe se si trattasse di ricchezze, di onori, di piaceri o di
gualunque altra cosa del mondo. Ha in orrore le invidie e le contese: sua unica cura e
di contentare I'’Amato. Muore dal desiderio di essere da Lui riamato, e consuma la vita
nella brama di amarlo sempre di piu. E un tale amore potra tenersi nascosto? No, se &
vero amore di Dio, non € possibile. Considerate S. Paolo e S. Maria Maddalena. In ap-
pena tre giorni S. Paolo si da a vedere gia ammalato di amore; e la Maddalena fin dal
primo giorno. E com’era evidente il loro amore!

Certo che I'amore ha i suoi gradi e si manifesta pit 0 meno a seconda della sua
portata. Se & piccolo, si manifesta poco, e se &€ grande molto. Ma, sia piccolo che
grande, quando & vero amore, si fa sempre conoscere.

4 - Siccome ora parliamo specialmente dei contemplativi, delle insidie e delle illu-
sioni che tende loro il demonio, dico che in essi I'amore non deve essere piccolo: anzi,
o & ardentissimo o essi non sono veri contemplativi. Se lo sono, il loro amore si mani-
festa apertamente e in diverse maniere, come un fuoco immenso che non puo fare a
meno di dare grandi splendori. Se questo manca |I'anima deve diffidare e persuadersi
che ha tutti i motivi di temere. Cerchi di vedere in che stato si trovi, preghi, si tenga
in umilta e scongiuri il Signore di liberarla dalla tentazione, perché in tentazione io
credo appunto che sia quando difetta di questo segno. Ma se si mantiene in umilta e
procura di conoscere la verita, sottomettendosi al confessore e aprendogli il cuore con
candore e sincerita, come altrove ho raccomandato, trovera la vita dove il demonio le
preparava la morte, a scorno delle sue insidie e di ogni sua illusione.?

' P. Ibafiez aggiunse in margine: Cosa impossibile senza un privilegio speciale di Dio.
’Jl Signore ¢ fedele... Sottomettendovi a quanto insegna la Chiesa, non dovete temere. Anche se il demonio tenta
occultarsi con insidie e illusioni, non tarderete molto a scoprirlo. (Man. Escorialense).

111



5 - Ma se voi vi sentite ardere di quell’'amore di cui ho parlato e avete il timore di
cui ora vi palero, rassicuratevi e mettetevi in pace. Per inquietarvi e impedire
all’anima il godimento dei favori divini, il demonio vi ispirera mille false paure, sia per
sé che per altri, e non potendovi far cadere, cerchera almeno di togliervi qualche cosa
onde diminuire gli immensi vantaggi che altri potrebbero ricavare col credere che le
grazie di cui siete favorita provengano da Dio, e che Dio possa di fatto compartircele,
nonostante la nostra grande miseria. - Dico questo perché alle volte vi uscira di mente
anche il ricordo delle sue antiche misericordie.

6 - Credete che sia poco per il demonio ispirare simili paure? No, perché in tal mo-
do puo causare due danni: anzitutto spaventare le anime che sentono parlare di que-
sti timori, stornandole dall’orazione per paura di andare anch’esse ingannate; e in se-
condo luogo diminuire il numero di coloro che si darebbero al servizio di Dio, se cono-
scessero a fondo la sua infinita Bonta, la quale, come ho detto, lo spinge alle volte a
comunicarsi fin da questa vita, e in modo cosi ammirabile, a dei poveri peccatori.
Questa persuasione ecciterebbe le loro brame. E io so di alcuni che, indotti da questo
motivo, si fecero coraggio e cominciarono a darsi all’'orazione. Poi il Signore li favori di
molte grazie, e in poco tempo divennero perfetti.

7 - Percio, figliuole, quando vedete che una di voi & cosi favorita, ringraziatene il
Signore, ma non crediate che ella debba essere sicura. Aiutatela piuttosto con pre-
ghiere piu frequenti, perché nessuno puo essere sicuro finché vive quaggiu fra i peri-
coli di questo mare tempestoso.

Quanto a conoscere chi possiede questo amore non potrete sbagliare, perché non
so come possa occultarsi. L'amore che noi portiamo alle creature & tanto basso che
neppure merita questo nome, perché fondato sul nulla.®> Eppure si dice che non si rie-
sca a nascondere, e che piu si manifesta quanto piu si cerca di dissimularlo. Ora, pos-
sibile che sappia dissimularsi quest’altro, tanto forte e giusto che va sempre aumen-
tando e che trova in ogni cosa di che maggiormente avvampare? Esso si fonda
sullintima certezza di venir ricambiato con I'amore di un Dio, della cui tenerezza non
si pud certo dubitare, per avercela Lui stesso dimostrata con ogni sorta di tormenti e
di travagli, fino allo spargimento del sangue, fino all'immolazione della sua stessa vita,
appunto per lasciarcene persuasi. O gran Dio! Che differenza fra I'uno e l'altro di que-
sti amori per I'anima che li ha provati!

8 - Si degni Iddio di darci questo amore almeno prima di morire! Sarebbe un gran
conforto poter pensare, al momento della morte, di dover essere giudicate da Colui
che abbiamo amato sopra ogni cosa! Gli andremmo innanzi con confidenza, anche con
il carico dei nostri debiti, persuase di andare, non gia in una terra straniera, ma nella
nostra patria, nel regno di Colui che tanto amiamo e che pur tanto ci ama.

Considerate da cio, figliuole mie, i grandi vantaggi di cui & fonte questo amore e il
danno che ce ne deriva dall’esserne prive. In questo caso &€ un metterci fra le stesse
mani del tentatore: mani crudeli, nemiche di ogni bene e amiche di tutto cido che &
male.

9 - Che sara della povera anima se, appena cessati i dolori e le terribili angosce
della morte, andra a finire fra quegli artigli? Oh, lo spaventevole riposo che ne avra!
Arrivera nell'inferno gia tutta a brani. E che moltitudine svariata di serpenti! Oh, luogo
pauroso! Oh, disgraziatissimo soggiorno! Se una notte sola passata in un cattivo al-
bergo riesce tanto penosa a chi € abituato alle delizie - e sono appunto questi che vi
devono andare in maggior numero - che dovra mai provare I'anima infelice precipitata

3 E’ un paragone che mi ripugna. (Man. Escorialense).

112



in quell’albergo senza uscita perché eterno? Oh, figliuole mie, fuggiamo le soddisfa-
zioni del mondo! Come stiamo bene in monastero! Dopo tutto non si tratta che di una
notte da passare in un cattivo albergo. Ringraziamone il Sighore, e facciamo un po’ di
penitenza. Come sara dolce la morte di chi avra fatto penitenza dei suoi peccati e non
dovra andare in purgatorio! Comincera fin dalla terra a godere la gloria del cielo, sen-
za timori e in pace perfetta.

10 - Se cid a noi non sara dato, supplichiamo il Signore che, dovendo subire delle
pene, sia almeno in quel luogo ove regna la speranza di averle presto a finire, senza
perdere la sua amicizia e la sua grazia, e le sopporteremo volentieri. Supplichiamolo
inoltre di preservarci in questa vita dal cadere in tentazione senza saperlo.

113



CAPITOLO 41

Del timore di Dio e come preservarci dai peccati veniali.

1 - Come mi sono estesal... Ma non cosi come avrei voluto, perché non v’é nulla di
piu dolce che parlare dell'amore di Dio. E che sara possederlo? Il Signore si degni di
concedermelo per Quegli che &.?

Parliamo ora del timore di Dio.?

Anch’esso e facilmente riconoscibile, tanto da chi lo ha, come da chi avvicina chi lo
ha. Avverto pero che in principio, non essendo ancora molto perfetto, non si da tanto
a conoscere, a meno che non si tratti di certe anime che Dio favorisce di grandi grazie
e adorna in poco tempo di virtu.? Perd va a poco a poco aumentando, s’irrobustisce di
giorno in giorno e non tarda molto a manifestarsi. Le anime che ne sono prese si al-
lontanano subito dal peccato, fuggono le occasioni e le compagnie pericolose e offrono
molti altri segni.

Questo timore si manifesta piu evidente quando le anime sono arrivate alla con-
templazione: soprattutto di queste parliamo, perché in esse il timore, nonché celarsi si
manifesta pure all’esterno, non meno dell'amore. Pedinate pure queste persone: per
quanta cura e diligenza vi mettiate, non le troverete mai trascurate. Il Signore le so-
stiene in tal modo che per tutto I'oro del mondo non commetterebbero mai, avverti-
tamente, un solo peccato veniale. Quanto ai mortali li temono come il fuoco.

Mio desiderio, sorelle, &€ che temiamo le illusioni che qui possono venire. Suppli-
chiamo incessantemente il Signore di non permettere che la tentazione sia cosi forte
da indurci ad offenderlo, ma di proporzionarla alla forza che ci dara per vincerla.*
Questo € quello che importa; questo il timore di cui vi desidero pervase, nel quale
avrete di che difendervi.

2 - Che bella cosa non mai offendere Iddio! Terreste incatenati tutti i demoni, servi
e schiavi dell’inferno.

Infine, volere o non volere, tutti han da obbedire a Dio, con la differenza che i de-
moni lo fanno per forza, mentre noi volentieri. Ora, piu contenteremo il Signore, piu ci
terremo lontani i demoni. E cosi, malgrado i loro sforzi per tentarci e tenderci insidie,
non ci potranno far male.

3 - Cosa di grande importanza & che vegliate sempre e attentamente sopra voi
stesse. Non cessate mai di sforzarvi fino a quando non sarete cosi decise da essere
pronte a perdere mille volte la vita® piuttosto di offendere il Signore con un sol pecca-
to mortale. Quanto ai veniali, evitateli con la massima diligenza. - Intendo parlare di

' Che almeno non muoia prima di essermi staccata da tutto il mondo e aver compreso la grande stoltezza che si
commette quando si ama qualche cosa fuor di Voi! No, che non profani mai questa parola - amore - applicandola alle
cose del mondo, le quali non sono che falsita! Se il fondamento é falso, forse che resistera l’edificio? lo non so come ci
meravigliamo quando udiamo dire: « Quegli mi ha ripagato male; quest’altro non mi ama ». lo me ne rido. Perché vi
devono ripagare? Perché vi devono amare? Imparate da cio che cosa sia il mondo. Siete punite dallo stesso amore che
avete avuto per lui, perché ora vi trovate nell angoscia, e il cuore piange amaramente per essersi abbandonato a questi
giochi da bambini. (Man. Escorialense).

2 Vi diro che mi costa alquanto a non parlarvi di questo amore mondano che io, purtroppo, ho conosciuto. Vorrei
farvelo conoscere per indurvi a preservarvene, ma per non uscire d’argomento non diro nulla. (Man. Escorialense).

3 Pero, se non nel caso di queste grazie straordinarie nelle quali I’anima si arricchisce rapidamente, le virtii di so-
lito van crescendo a poco a poco. (Man. Escorialense).

* Se vi manterrete pura la coscienza, la tentazione non vi fard che poco o nessun danno, per non dire anzi vantag-
gio. (Man. Escorialense).

3 ..sia pure a patto di lasciarvi perseguitare da tutto il mondo. (Man. Escorialense).

114



quelli che si commettono deliberatamente, perché riguardo agli altri, chi & che non vi
cade assai spesso?

Vi & per0 un’avvertenza accompagnata da riflessione, e un’‘altra cosi subitanea che
commettere il peccato e accorgersi di che lo si & commesso € un tutt’'uno: non si ha
neppure il tempo di capire quello che si fa. Ma per piccoli che siano, dai peccati avver-
titamente voluti si degni Iddio di preservarci!®

Che vi puo essere di piccolo nell’offesa di una Maesta cosi grande, i cui sguardi so-
no sempre fissi su di noi? Con questa considerazione il peccato & gia fin troppo pre-
meditato. E' come se dicessi: « Signore, io so che questo vi dispiace, capisco che mi
vedete, so che non lo volete, ne sono pienamente convinta, ma lo voglio fare ugual-
mente: amo meglio seguire il mio capriccio e il mio appetito che la vostra volonta ». -
E un peccato di tal fatta sara piccolo? Io per me non lo credo. Per leggero che possa
essere come colpa, io lo trovo grave, grave assai.

4 - Sorelle, se volete acquistare il timore di Dio, considerate lI'importanza di ben
comprendere che cosa voglia dire offendere il Signore.” Pensateci spesso e procuratevi
di radicarvi nell’anima questo santo timore che & piu importante della stessa vita. Per
acquistarlo & necessario andare innanzi con molta circospezione, allontanandovi da
quelle occasioni e compagnie che non vi aiutino a meglio avvicinarvi al Signore. Appli-
catevi seriamente a vincere in tutto la vostra volonta e a vegliare per non uscire in al-
cuna parola che non sia di edificazione. Fuggite qualsiasi conversazione che non sia di
Dio.

Certo che per ben imprimerci questo timore ci vuole dell’energia. Ma lo acquiste-
remo facilmente se avremo un vero amore, unito alla ferma risoluzione di non mai
commettere il pill piccolo peccato,® nonostante che qualche volta ci avvenga di com-
metterne ugualmente, perché sempre deboli. Percid non fidiamoci mai di noi stesse,
meno che meno quando le nostre risoluzioni ci parranno piu ferme, ma mettiamo ogni
confidenza nel Signore.

Quando vi vedrete in queste disposizioni, non avrete piu bisogno di timori né di cir-
cospezioni di sorta. Il Signore vi soccorrera, e la buona abitudine contratta vi sara di
aiuto a non offenderlo... Allora, nelle vostre legittime relazioni con il prossimo, diporta-
tevi con santa liberta, anche se doveste trattare con anime dissipate.’ Se queste, pri-
ma che vi radicaste nel vero timore di Dio, vi potevano essere una pestifera occasione
di morte, dopo invece vi serviranno per meglio amare e lodare Iddio, mostrandovi i
pericoli da cui Egli vi ha liberate. Prima, forse, potevate assecondare la loro debolezza,
ma dopo le obbligherete a contenersi con la sola vostra presenza. E si conterranno ve-
ramente, anche se non dominate da alcun motivo di rispetto.

5 - Spesso, considerando donde provenga questa forza, mi viene da lodare il Si-
gnore. Molte volte un servo di Dio, impedisce che si tengano discorsi cattivi senza
neppur dire una parola. Dev’essere come succede fra gli uomini. In presenza nostra,
non si dice mai male di un nostro amico: per il fatto che &€ nostro amico, non se ne
sparla mai, neppure se & assente. Cosi di un servo di Dio. Potra pur essere della piu
bassa condizione, ma per I'amicizia che egli ha con il Signore, viene rispettato da tutti,
e per non contristarlo, si evita in sua presenza ogni offesa di Dio. Ignoro quale ne sia

8 Non comprendo come si possa avere tanto ardire da levarci contro un Signore cosi grande, sia pure nelle pii pic-
cole cose. (Man. Escorialense).

" Per amor di Dio, figliuole, non trascuratevi mai su questo punto. Fate sempre come ora, e persuadetevi che assai
importante é andare innanzi nel timore di Dio. (Man. Escorialense).

8 ...un solo peccato veniale, dovessimo morire mille volte. (Man. Escorialense).

? Dopo che avrete concepito vivo orrore del peccato, esse non vi potranno pit nuocere. Anzi, vi serviranno a me-
glio rassodarvi nelle vostre risoluzioni, mettendovi sott occhio la differenza che passa tra il bene e il male. (Man. Esco-
rialense).

115



la causa, ma so che ordinariamente & cosi. Pero evitate di aver troppe apprensioni. Se
I'anima comincia a veder pericoli da per tutto, si rende inabile a ogni bene, pud cadere
negli scrupoli e diventa inutile a sé e agli altri. Dato pure che a tanto non giunga, po-
tra lavorare per la sua personale santificazione, ma non condurra a Dio molte anime,
perché, facendosi vedere tanto timorosa e circospetta , infonde paura e scoraggia: le
anime fuggirebbero dal seguire la sua via, anche se la riconoscessero pilu perfetta.*®

6 - Altro danno che ne suole venire & di pensar male degli altri. Se si vedono delle
anime camminare per una via diversa dalla nostra e, per meglio giovare al prossimo,
agire con santa liberta senza tante paure, si tacciano da dissipate, mentre forse pos-
sono essere piu perfette. Vedendole abbandonarsi ad una santa allegrezza, si ritengo-
no per anime leggere. E questi giudizi si fanno specialmente da noi che, non avendo
studiato, non sappiamo quello che si puo fare senza commettere peccato. Ma nulla e
piu pericoloso che mettersi di continuo nella dannosissima tentazione di far torto al
prossimo: credere che non siano perfetti coloro che non camminano come noi e con
tutte le nostre apprensioni, € una pessima cosa.

Vi & poi un altro inconveniente ed e che in certe occasioni, nelle quali bisognerebbe
parlare, vi lascereste chiudere la bocca dal timore di eccedere, approvando forse quel-
lo che dovreste aborrire.

7 - Procurate invece, sorelle, per quanto lo possiate senz’offesa a Dio, di mostrarvi
sempre accondiscendenti e di trattare con le persone in modo da indurle ad amare la
vostra conversazione, a desiderare d’imitarvi nella vostra maniera di vivere e parlare,
e a non indietreggiare impaurite innanzi alla virtu.

Cio e assai utile specie fra voi. Piu siete sante, piu dovete mostrarvi affabili con le
sorelle, né mai fuggirle, per noiose e impertinenti vi siano con le loro conversazioni.
Se volete attirarvi il loro amore e fare ad esse del bene, dovete guardarvi da qualsiasi
rustichezza. - Sforziamoci di essere molto affabili e accondiscendenti e di contentare
le persone con cui trattiamo, specialmente le nostre consorelle.

8 - Se non volete perdere molti beni, non permettete mai, figliuole mie, che il ti-
more v'ingeneri questo stringimento di cuore, e persuadetevi che Dio non bada a tan-
te piccolezze, come forse credete. Abbiate retta intenzione e risoluta volonta di non
offenderlo, e non lasciate che la vostra anima si faccia cosi gretta, perché allora inve-
ce di giungere alla santita, cadrete in molte imperfezioni, occasionatevi dal demonio in
vari modi, e non sarete utili, come dovreste, né a voi né alle altre.

9 - Da cio vi € possibile vedere come con l'aiuto di queste due virtu - I'amore e il
timore di Dio, - si possa battere il cammino della perfezione con grande pace e tran-
quillita.™ Perd, sempre con in testa il timore per non mai trascurarci. La piena sicurez-
za non si pud avere su questa terra: anzi, sarebbe pericolosa, e ce lo fece capire il no-
stro Maestro divino quando al termine della preghiera disse al Padre quelle parole di
cui conosceva la necessita.

19 £ cosi misera la nostra natura che per non cadere in simili strettezze, si perde pure il desiderio di seguire se-
riamente il cammino della virtu. (Man. Escorialense).

"' Se credete di veder ovunque tranelli in cui sia facile cadere, non arriverete mai alla perfezione. Tuttavia non
possiamo essere certi se queste due virtu tanto necessarie siano in noi. Per questo il Signore, tocco da compassione nel
vederci fra tante inquietudini, tentazioni e pericoli, ¢’insegna a chiedere d’andar libere dal male, come lo domando per
se stesso. (Man. Escorialense).

116



CAPITOLO 42

Si tratta di queste ultime parole del « Pater noster »: "Sed libera nos a malo. Amen:
Ma liberaci dal male. Amen”.

1 - In questa domanda sembra che il buon Gesu abbia pregato anche per se stes-
so. Era stanco della vita, molto stanco, e lo fece intendere nella sua ultima cena
quando disse agli apostoli: « Ho desiderato ardentemente di mangiare con voi questa
cena ».! Gli uomini, invece, anche dopo cent’anni di vita, non solo non si sentono
stanchi, ma desiderano ancora di vivere.

E’ vero che la nostra vita non scorre cosi povera e fra tanti travagli come quella di
Gesu. Che fu mai la sua vita se non una morte continua, per I'immagine sempre pre-
sente dei supplizi che I'attendevano?? E questo era il meno, perché il suo dolore piu
grave era vedere le offese che si facevano a suo Padre e la moltitudine delle anime
che si perdevano. E se questo per un’anima che abbia un po’ di carita, & un argomen-
to di cosi viva tristezza, che dovette mai essere per il nostro dolce Signore, la cui cari-
ta & senza limiti e senza misura? Oh, come aveva ragione di scongiurare il Padre di li-
berarlo da tanti mali e sofferenze, e a introdurlo nella pace di quel regno di cui era il
vero eredel!...

2 - Amen!

Con la parola Amen con cui terminiamo tutte le petizioni, il Signore, secondo me,
chiede a suo Padre che liberi pur noi da ogni male, e per sempre.> Percid io lo supplico
di liberarmi veramente e per sempre da ogni male, perché vedo che invece di estin-
guere i debiti che ho con Lui, vado aumentandoli sempre piu.

Quello che pit mi tormenta, o Signore, € di non sapere con certezza se vi amo e
se i miei desideri vi sono accetti. O Signore mio e mio Dio, liberatemi percid da ogni
male e compiacetevi di condurmi dove non regna che il bene. Che devono mai fare nel
mondo coloro a cui avete mostrato cosa esso sia, e a cui una fede assai viva gia mo-
stra il premio che & per essi preparato?*

3 - Questa domanda, quando si fa con vivo desiderio e volonta risoluta, & un indizio
sicuro da cui i contemplativi possono conchiudere che le grazie di cui sono favoriti
vengono da Dio, per cui raccomando loro di molto apprezzarla.

'Le. 22, 15.

2 ..ed una croce, per le molte nostre ingratitudini che aveva sempre sotto gli occhi? (Man. Escorialense).

* Tuttavia, sorelle, non dovete credere che, stando su questa terra, si possa andar sempre libere da tentazioni, im-
perfezioni e peccati. Si dice che chi si crede senza peccati, s’inganna, ed € vero. Se poi pensiamo ai travagli e ai mali
corporali, non vi é alcuno che non ne soffra molti e in diverse maniere. Ora, se é impossibile andar sempre esenti dal
male, sia corporale che spirituale, come le imperfezioni e i difetti nel servizio di Dio, facciamo di comprendere cio che
in questa petizione domandiamo.

Non parlo gia dei santi che, come dice S. Paolo, in Cristo potevano ogni cosa. Parlo dei peccatori come me, che mi
vedo fra tante miserie e debolezze, cosi poco mortificata e vuota di virtu. Che devo chiedere io se non che il Signore me
ne offra il rimedio? Voi, figliuole mie, domandategli il rimedio che volete, ma per me non ne trovo alcuno sulla terra, e
percio supplico il Signore di liberarmi da ogni male e per sempre. Forse che quaggiu si puo avere qualche bene, quan-
do non solo non si possiede il vero Bene, ma se ne é anzi lontani? Deh, Signore, liberatemi allora da quest’ombra di
morte! Liberatemi dai travagli, dai dolori e da tutto cio che é volubile! Liberatemi da tante esigenze d’etichetta a cui
sulla terra dobbiamo forzatamente inchinarci! Liberatemi da tante, tante e tante cose che mi stancano ed annoiano:
cosi numerose, che volendole tutte accennare, annoierei chi mi dovesse leggere. Non si puo piu vivere quaggiu. Questa
noia mi deve venire dall’esser io vissuta molto male. Eppure, Signore, ecco che non vivo ancora come dovrei e come
esigerebbe il molto che vi devo! (Man. Escorialense).

* Non ¢é forse questo che il suo Figlio divino gli ha domandato e ci ha insegnato a domandare? Credetemi, figliuo-
le: non ci conviene chiedergli di lasciarci ancora quaggin. Chiediamogli invece di andar libere da ogni male. (Man.
Escorialense).

117



Se anch’io la faccio, non & certo per questo motivo. Non vorrei che lo si pensasse.
La vera ragione & che ho paura di vivere, perché finora sono vissuta assai male, e so-
no stanca delle tribolazioni dell’esilio.

Non & da stupirsi se chi ha gustato le delizie di Dio, sospiri a quel soggiorno dove
esse si godono in abbondanza e non piu a sorsi.”> No, non vuole pill stare su questa
terra dove innumerevoli ostacoli gli impediscono di tuffarsi in quei beni inapprezzabili:
desidera di andare in quel regno dove il Sole di Giustizia non tramonta mai. Tutto buio
gli sembra quaggiu dopo quelle grazie, e io mi stupisco che possa ancora vivere. No,
chi ha cominciato a godere dell’altra vita e ha ricevuto la caparra del regno eterno,
non puod piu trovare alcun conforto. Se vive ancora quaggiu, non & per sua volonta,
ma per quella del suo Re.

4 - Come dev’essere diversa la vita del cielo da quella della terra, se lassu non si
potra piu desiderare la morte! Quaggiu, purtroppo, la nostra volonta non si accorda
sempre con la volonta di Dio. Dio vuole che amiamo la verita e noi amiamo la menzo-
gna; vuole che cerchiamo l'‘eterno, e noi ci portiamo al finito; vuole che aspiriamo a
cose grandi e sublimi, e noi ci affezioniamo alle miserie della terra; vuole che bramia-
mo cid che ¢ sicuro, e noi ci volgiamo a cid che & dubbio. Si, tutto € vanita, figliuole,
fuorché supplicare il Signore di liberarci per sempre da questi pericoli e di toglierci da
ogni male. Insistiamo con fervore in questa domanda, anche se i nostri desideri non
sono perfetti. Perché temere di chiedere molto, quando chiediamo all’Onnipotente?®
Avendogli consacrata la nostra volonta, lasciamolo libero di darci quel che vuole, e
non sbaglieremo mai. Il suo nome sia santificato dovunque, in cielo e in terra e sem-
pre si compia in me la sua santa volonta! Amen!’

5 - Considerate ora, sorelle, come il Signore mi abbia facilitato questo lavoro, inse-
gnando Lui stesso, non meno a me che a voi, il cammino della perfezione di cui ho
cominciato a parlarvi, facendoci insieme comprendere le grandi cose che si domanda-
no in questa evangelica orazione. Sia Egli per sempre benedetto! Non pensavo nem-
meno che questa preghiera potesse racchiudere cosi grandi segreti. Eppure, come
avete veduto, contiene tutta la vita spirituale, dal suo punto di partenza fino a quello
in cui I'anima s'immerge in Dio, e Dio I'abbevera in abbondanza di quell’acqua viva
che, come ho detto, si trova soltanto al termine del cammino.

Oltre a cio, sorelle, il Signore ha voluto farci intendere che questa preghiera & di
grande conforto e utilita, specialmente per coloro che non sanno leggere. Questi,
comprendendola bene, vi possono trovare grandi consolazioni e profonda dottrina.®

> Avendo contemplato Dio in alcune delle sue grandezze, sospira di contemplarlo in tutto il suo splendore. (Man.
Escorialense).

8 Non sarebbe forse una stoltezza domandare solo un centesimo a un grande imperatore? (Man. Escorialense).

7 Avete dunque veduto, amiche mie, come la preghiera vocale possa essere perfetta. Perché sia tale, bisogna consi-
derare e comprendere a chi si domanda, chi é che domanda e che cosa si domanda. Se vi consiglieranno di non fare
altra orazione che la vocale, non angustiatevi e rileggete attentamente questo scritto. Se non lo comprendete, supplicate
il Signore di darvene l'intelligenza. Pregate vocalmente finché volete, ché nessuno ve lo potra proibire, come nessuno
vi potra obbligare a dire il Pater noster di corsa, senza pensare a cio che vi viene sulle labbra Se alcuno ve lo impone e
cosi vi consiglia, non credetegli, ma persuadetevi che avete a che fare con un falso profeta. Nei tristi tempi in cui sia-
mo, sapete anche voi che non bisogna prestar fede al primo che viene. Da coloro che presentemente vi consigliano non
avete nulla da temere, ma non sappiamo cio che sara per l’avvenire.

Avevo pensato di dirvi qualche cosa anche sul modo di recitare I’Ave Maria, ma vi rinuncio per essermi troppo
estesa sul Pater. D altronde per recitare le altre preghiere vocali, basta aver compreso come recitare il Pater noster.
(Man. Escorialense).

8 Ci potranno togliere tutti i libri, ma mai questa preghiera che é uscita dalle labbra di Colui che é la stessa Verita,
e non puo ingannarsi. E siccome dobbiamo recitarla spesse volte al giorno, cerchiamo di mettere in essa tutte le nostre
delizie. (Man. Escorialense).

118



6 - Dall’'umilta con cui questo Maestro ci insegna impariamo, sorelle, a essere umili
pur noi,® e pregatelo di perdonarmi se ho avuto I'ardire di parlare di cose cosi sublimi.
Certo che se Dio non mi avesse istruita, io ne sarei stata incapace,’® ed Egli lo sa. Per-
cio, lo dovete molto ringraziare. Ma se Egli mi ha cosi assistita, dev’essere per |'umilta
con cui mi avete chiesto questo scritto, accettando di essere istruite da me, che sono
tanto miserabile.

7 - Godrd immensamente se il Padre Presentato’! fr. Domenico Bafiez, mio confes-
sore, a cui consegno questo scritto prima che lo vediate, pensando che vi possa esse-
re utile ve lo fara leggere, e voi ne caverete profitto. Ma se non merita di essere letto,
accettate il mio buon volere, perché in questo non ho avuto alcuna intenzione che di
accondiscendere alle vostre domande. Percid mi considero per ben ripagata della fati-
ca che ho sofferto nello scrivere, perché quanto a pensare a cid che ho scritto, non ne
ho affatto sofferto.'?

Sia sempre lodato e glorificato il Signore da cui procede quanto vi ha di bene nei
nostri pensieri, nelle nostre parole e nelle opere nostre! Amen!

° E cosi si dica di tutte le altre virtii. (Man. Escorialense).

19 presentemente, sorelle, sembra che Egli non vuole piti che continui, perché malgrado il mio desiderio di prose-
guire, non so in che modo aiutarmi. Egli in questo libro vi ha insegnato il cammino, mentre in quell’altro di cui vi ho
parlato® mi ha fatto scrivere quello che si deve fare una volta giunte alla fonte dell’acqua viva, quello che si prova
quando Dio ci disseta, come ci faccia avanzare nel suo servizio, e come si perda il desiderio di tutte le cose della terra.
Alle anime giunte a questo stato, quel libro sara di grande utilita e dara molta luce. Cercate di procurarvelo. (Man.
Escorialense).

' Titolo accademico.

12 _tanto pir che quanti il Signore mi ha fatto comprendere intorno ai segreti di questa preghiera evangelica mi fu
di grandissima consolazione. (Man. Escorialense).

*11 libro della sua «Vita » dal cap. 10 al 24.

119



