PRATICA DI AMAR GESU CRISTO
Sant'Alfonso Maria de' Liguori

Capitolo I
Capitolo II
Capitolo III
Capitolo IV
Capitolo V
Capitolo VI
Capitolo VII
Capitolo VIII
Capitolo IX
Capitolo X
Capitolo XI
Capitolo XII
Capitolo XIII
Capitolo XIV
Capitolo XV
Capitolo XVI
Capitolo XVII
Ristretto
https://cooperatores-veritatis.org/

CAPITOLO I

Quanto merita Gesu Cristo

di esser amato da noi per I'amore

che ci ha dimostrato nella sua Passione.

1. Tutta la santita e la perfezione di un'anima consiste nell'amare Gesu Cristo nostro
Dio, nostro sommo bene e nostro Salvatore. Chi ama me, disse Gesu medesimo, sara
amato dall'eterno mio Padre: Ipse enim Pater amat vos, quia vos me amastis (Io. XVI,
27). «Alcuni, dice S. Francesco di Sales, mettono la perfezione nell'austerita della vita,
altri nell'orazione, altri nella frequenza de' sagramenti, altri nelle limosine; ma
s'ingannano: la perfezione sta nell'amar Dio di tutto cuore». Scrisse I'Apostolo: Super
omnia... caritatem habete, quod est vinculum perfectionis (Coloss. III, 14). La carita e
guella che unisce e conserva tutte le virtu che rendon I'uomo perfetto. Quindi dicea S.
Agostino: Ama, et fac quod vis: ama Dio e fa quel che vuoi; perche ad un'anima che
ama Dio, lo stesso amore insegna a non fare mai cosa che gli dispiaccia, ed a far tutto
cio che gli gradisce.

2. Forse Iddio non si merita tutto il nostro amore? Egli ci ha amati sin dall'eternita: In
caritate perpetua dilexi te (Ier. XXXI, 3). Uomo, dice il Signore, mira ch'io sono stato
il primo ad amarti. Tu non vi eri ancora al mondo, il mondo neppur vi era, ed io gia ti
amavo. Da che sono Dio, io t'amo: da che ho amato me, ho amato ancora te. Ben
dunque avea ragione quella santa verginella S. Agnese, allorche I'erano proposti altri
sposi di terra che le chiedeano il di lei amore, di risponder loro: Ab alio amatore
praeventa sum. Andate, diceva, amatori di questo mondo, e lasciate di pretendere il
mio amore; il mio Dio & stato il primo ad amarmi, egli mi ha amata sin dall'eternita;
onde ha ragione ch'io gli doni tutti gli affetti miei, ed altri che lui non ami.

3. Vedendo Iddio che gli uomini si fan tirare da' benefici, volle, per mezzo de' suoi
doni, cattivarli al suo amore. Disse per tanto: In funiculis Adam traham eos, in vinculis
1


https://cooperatores-veritatis.org/

caritatis (Os. XI, 4): Voglio tirare gli uomini ad amarmi con quei lacci con cui gli
uomini si fan tirare, cioé coi legami dell'amore. Tali appunto sono stati tutti i doni fatti
da Dio all'uomo. Egli, dopo averlo dotato di anima colle potenze a sua immagine, di
memoria, intelletto e volonta, e di corpo fornito de' sensi, ha creato per Iui il cielo e la
terra e tante altre cose, tutte per amore dell'uomo: i cieli, le stelle, i pianeti, i mari, i
fiumi, i fonti, i monti, le pianure, i metalli, i frutti, e tante specie di bruti: tutte queste
creature acciocché servano all'uomo, e I'uomo I'ami per gratitudine di tanti doni.
Caelum et terra, esclama S. Agostino, et omnia mihi dicunt ut amem te. Signor mio,
dicea, quante cose io vedo nella terra e sovra della terra, tutte mi parlano e mi
esortano ad amarvi, perche tutte mi dicono che voi per amor mio I'avete fatte. L'abate
Ranze, fondatore della Trappa, quando dal suo romitaggio si fermava a guardare le
colline, i fonti, gli uccelli, i fiori, i pianeti, i cieli, sentiva da ciascuna di queste creature
infammarsi ad amare Iddio che per amore di lui le avea create.

4. Similmente S. Maria Maddalena de' Pazzi, allorché teneva in mano qualche bel
fiore, sentivasi da quello accendere d'amore verso Dio, e dicea: «Dunque il mio
Signore ha pensato sin dall'eternita a crear questo fiore per amor mio!» Onde quel
fiore le diventava come uno strale d'amore che dolcemente la feriva e l'univa piu a
Dio. S. Teresa diceva all'incontro, che mirando alberi, fonti, ruscelli, marine o prati,
diceva che tutte queste belle creature le ricordavano la sua ingratitudine in amar cosi
poco il Creatore che le avea create per esser da lei amato. Narrasi di piu a tal
proposito, che un divoto solitario, camminando per la campagna, pareagli che l'erbette
e i fiori che incontrava, gli rimproverassero la sua ingratitudine verso Dio, ond'egli col
suo bastoncello gli andava percotendo, e loro dicea: «Tacete, tacete: voi mi chiamate
ingrato, mi dite che Dio vi ha creati per amor mio e ch'io non I'amo; ma gia v'ho
inteso, tacete, tacete; non mi rimproverate piu».

5. Ma non é stato contento Iddio di donarci tutte queste belle creature. Egli, per
cattivarsi tutto il nostro amore, & giunto a donarci tutto se stesso. — L'Eterno Padre e
giunto a darci il suo medesimo ed unico Figlio: Sic enim Deus dilexit mundum ut
Filium suum unigenitum daret (Io. III, 16). Vedendo I'Eterno Padre che noi eravamo
tutti morti e privi della sua grazia per causa del peccato, che fece? per Il'amore
immenso, anzi, come scrive |'Apostolo, per lo troppo amore che ci portava, mando il
suo Figlio diletto a soddisfare per noi, e cosi renderci quella vita che il peccato ci avea
tolta: Propter nimiam caritatem suam qua dilexit nos, et cum essemus mortui peccatis
convivificavit nos in Christo (Eph. II, 4, 5). E donandoci il Figlio — non perdonando al
Figlio per perdonare a noi — insieme col Figlio ci ha donato ogni bene, la sua grazia, il
suo amore e il paradiso, poichée tutti questi beni son certamente minori del Figlio: Qui
etiam proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo
non etiam cum illo omnia nobis donavit? (Rom. VIII, 32).

6. E cosi anche il Figlio, per I'amore che ci porta, tutto a noi si & dato: Dilexit me et
tradidit semetipsum pro me (Gal. II, 20). Egli, per redimerci dalla morte eterna e per
farci ricuperare la grazia divina e il paradiso perduto, si fece uomo e vestissi di carne
come noi: Et Verbum caro factum est (Io. I, 14). Ed ecco un Dio esinanito:
Semetipsum exinanivit formam servi accipiens... et habitu inventus ut homo. Ecco |l
Signore del mondo che si umilia sino a prender la forma di servo, e si sottomette a
tutte le miserie che gli altri uomini patiscono.

7. Ma quel che piu fa stupire € ch'egli ben poteva salvarci senza morire e senza patire;
ma no, si elesse una vita afflitta e disprezzata, ed una morte amara ed ignominiosa,
sino a morire su d'una croce, patibolo infame destinato agli scellerati: Humiliavit
semetipsum, factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis (Phil. II, 8). —

2



Ma perche, potendo redimerci senza patire, volle eleggersi la morte e morte di croce?
Per dimostrarci I'amore che ci portava: Dilexit nos et tradidit semetipsum pro nobis
(Eph. V, 2). Ci amo e, perché ci amava, si diede in mano de' dolori, dell'ignominie e
della morte piu penosa che abbia patito alcun uomo sovra la terra.

8. Quindi ebbe a dire il grande amante di Gesu Cristo, S. Paolo: Caritas... Christi urget
nos (II Cor. V, 14). E volle dire I'Apostolo che non tanto cido che ha patito Gesu Cristo,
quanto I'amore che ci ha dimostrato nel patire per noi, ci obbliga e quasi ci costringe
ad amarlo. Udiamo quel che dice S. Francesco di Sales su del testo citato: «Sapendo
noi che Gesu, vero Dio, ci ha amati sino a soffrire per noi la morte e morte di croce,
non € questo un avere i nostri cuori sotto d'un torchio, e sentirlo stringere per forza, e
spremerne l'amore per una violenza ch'é tanto piu forte quanto € piu amabile?» Indi
soggiunge: «Ah, perche non ci gettiamo dunque sovra di Gesu crocifisso, per morire
sulla croce con colui che ha voluto morirvi per amore di noi? Io lo terrdo, dovressimo
dire, e non lI'abbandonerd giammai; moriro con lui, ed abbrucero nelle fiamme del suo
amore. Uno stesso fuoco consumera questo divin Creatore e la sua miserabile
creatura. Il mio Gesu si da tutto a me ed io mi do tutto a lui. Io vivero e moriro sul
suo petto; ne la morte né la vita mi separeranno mai da lui. O Amore eterno, I'anima
mia vi cerca e vi elegge eternamente. Deh venite, Spirito Santo, ed inflammate i
nostri cuori colla vostra dilezione. O amare o morire. Morire ad ogni altro amore, per
vivere a quello di Gesu. O Salvatore dell'lanime nostre, fate che cantiamo
eternamente: Viva Gesu che amo; amo Gesu che vive ne' secoli de' secoli».

9. Era tanto I'amore che Gesu Cristo portava agli uomini, che gli facea desiderare I'ora
della sua morte, per dimostrar loro I'affetto che per essi serbava; onde andava in sua
vita dicendo: Baptismo... habeo baptizari, et quomodo coarctor usque dum
perficiatur? (Luc. XII, 50). Io ho da essere battezzato col mio medesimo sangue, ed
oh come mi sento stringere dal desiderio che presto venga l'ora della mia Passione,
affinché presto con cid I'uomo conosca I'amore che gli porto! E percido S. Giovanni,
parlando di quella notte in cui Gesu die principio alla sua Passione, scrive: Sciens
Iesus quia venit hora eius ut transeat ex hoc mundo ad Patrem, cum dilexisset suos...
in finem dilexit eos (Io. XIII, 1). Chiamava il Redentore quell'ora, ora sua — hora eius
—, perche il tempo della sua morte era il tempo da Iui desiderato: mentre allora volea
dare agli uomini l'ultima pruova del suo amore, morendo per essi in una croce,
consumato da' dolori.

10. Ma chi mai ha potuto indurre un Dio a morir giustiziato su d'un patibolo, in mezzo
a due scellerati, con tanta ignominia della sua divina maesta? Quis fecit hoc? dimanda
S. Bernardo; e poi risponde: Fecit amor, dignitatis nescius. Ah che I'amore, quando si
tratta di farsi conoscere, non va trovando quel che piu conviene alla dignita
dell'lamante, ma quel che piu conduce a manifestarsi all'amato. Ben dunque avea
ragione S. Francesco di Paola, a vista del Crocifisso, di esclamare: O carita, o carita, o
carita! E cosi tutti, mirando Gesu in croce, dovressimo, inflammati, esclamare: O
amore, o0 amore, 0 amore!

11. Ah che se la fede non ce ne assicurasse, chi mai potrebbe arrivare a credere che
un Dio onnipotente, felicissimo, e signhore del tutto, abbia voluto amar tanto I'uomo,
che sembra esser egli uscito fuori di se per amore dell'uomo? Abbiam veduta la stessa
Sapienza, cioe il Verbo Eterno, impazzito per lo troppo amore portato agli uomini! cosi
parlava S. Lorenzo Giustiniani: Vidimus Sapientem prae nimietate amoris infatuatum!
Lo stesso dicea S. Maria Maddalena de' Pazzi un giorno in cui, stando in estasi, prese
tra le mani un'immagine di legno del Crocifisso, e poi esclamava: «Si, Gesu mio, che
tu sei pazzo d'amore. Lo dico, e sempre lo dird: Pazzo d'amore tu sei, Gesu mio». Ma

3



no, dice S. Dionigi Areopagita (Lib. 4. de Div. Nom.), non € pazzia, ma ¢ solito effetto
dell'amore divino, il far uscire I'amante fuori di sé per darsi tutto all'oggetto amato:
Extasim facit divinus amor.

12. Oh se gli uomini si fermassero a considerare, guardando Gesu crocifisso, I'affetto
ch'egli ha portato a ciascuno di loro! «E di qual amore, dicea S. Francesco di Sales,
non resteremmo noi accesi a vista delle fiamme che trovansi nel seno del Redentore!
Ed oh, qual ventura poter esser bruciati da quello stesso fuoco di cui brucia il nostro
Dio? E qual gioia essere a Dio uniti colle catene dell'amore?» S. Bonaventura
chiamava le piaghe di Gesu Cristo piaghe che impiagano i cuori piu insensati, e che
inflammano I'anime piu gelate: Vulnera dura corda vulnerantia et mentes congelatas
inflammantia. Oh quante saette amorose escono da quelle piaghe, che feriscono i
cuori piu duri! Oh che fiamme escono dal cuore ardente di Gesu Cristo, che
inflammano i cuori piu freddi! Oh quante catene escono da quel costato ferito, che
legano i cuori piu indomiti!

13. Il Ven. Giovanni d'Avila, il quale era tanto innamorato di Gesu Cristo che in tutte
le sue prediche non lasciava mai di parlare dell'amore che Gesu Cristo ci porta, egli in
un suo trattato dell'lamore che ha per gli uomini questo amantissimo Redentore,
scrisse questi infocati sentimenti che, per essere troppo belli, ho voluto qui inserirli.
Dice cosi:

14. «Voi, Redentore, amaste I'uomo in tal modo, che chi considera questo amore non
puo far di meno di amarvi, perche il vostro amore fa violenza ai cuori, come lo dice
I'Apostolo: Caritas... Christi urget nos. L'origine dell'amore di Gesu Cristo verso gli
uomini & la sua carita verso Dio. Percio disse nel giovedi della cena: Ut cognoscat
mundus quia diligo Patrem, surgite, eamus. Ma dove? A morire per gli uomini nella
croce.

15. «Non arriva alcun intelletto a comprendere quanto arda questo fuoco nel Cuore di
Gesu Cristo. Siccome gli fu comandato che patisse una morte, gli fosse stato
comandato che ne patisse mille, ben egli aveva amore per patirle tutte. E se cid che
gli fu imposto di patire per tutti gli uomini gli fosse stato imposto per la salute di un
solo, cosi I'avrebbe fatto per ciascuno come lo fece per tutti. E siccome stette tre ore
in croce, se fosse stato necessario starvi sino al giorno del giudizio, egli avea amore
per eseguirlo. Sicche Gesu Cristo molto pit amo che non pati. — O amor divino,
quanto fosti maggiore di quel che comparisti! Comparisti grande per di fuori, perche
tante piaghe e lividure ci predicano un grande amore, ma non dicono tutta la sua
grandezza; ma fu piu di dentro di quel che compari di fuori. Cid fu una scintilla che
scaturi da quel gran pelago d'immenso amore.

«Questo e il maggior segno dell'amore, metter la vita per li suoi amici; ma non e
segno che bastd a Gesu Cristo ad esprimere il suo amore.

16. «Questo amore e quello che fa uscire di sé le anime buone, e le fa restar attonite
guando si da loro a conoscere. Quindi nasce il sentirsi arder le viscere, il desiderare il
martirio, il rallegrarsi nel patire, il godere nelle graticole roventi, il passeggiar sulle
brace come fossero rose, |'anelare i tormenti, il gioire di quello che il mondo teme ed
abbracciar quello che il mondo abborrisce. Dice S. Ambrogio che I'anima ch'e sposata
con Gesu Cristo sulla croce, niuna cosa tiene per piu gloriosa che portar seco le
insegne del Crocifisso.



17. «Or come io vi paghero, o amante mio, questo vostro amore? Egli € degno che il
sangue si ricompensi con sangue. Veggami io con questo sangue tinto, e in questa
croce inchiodato. O santa croce, ricevi me ancora in te. Slargati, corona, acciocche
possa io in te metter la mia testa. O chiodi, lasciate coteste mani innocenti del mio
Signore, e trapassate il mio cuore di compassione e di amore. — Percio, mio Gesu,
dice San Paolo che voi moriste: per impadronirvi de' vivi e de' morti, non gia coi
castighi, ma coll'amore: In hoc... Christus mortuus est et resurrexit, ut et mortuorum
et vivorum dominetur (Rom. X1V, 9).

18. «O ladro de' cuori, la forza del vostro amore ha spezzati anche i nostri cuori si
duri. Voi avete inflammato tutto il mondo del vostro amore. O sapientissimo Signore,
inebbriate i nostri cuori con questo vino, abbruciateli con questo fuoco, feriteli con
questa saetta del vostro amore. Questa vostra croce &€ gia una balestra che i cuori
ferisce. Sappia tutto il mondo che io ho il cuore ferito. O amor mio dolcissimo, che
avete fatto? Voi siete venuto a curarmi, e mi avete ferito? Siete venuto per
insegnarmi a vivere, e mi avete renduto come pazzo? O sapientissima pazzia, io hon
viva mai senza di voi. Signore, io quanto veggo nella croce, tutto m'invita ad amare: il
legno, la figura, le ferite del vostro corpo, e sovra tutto I'amor vostro m'invita ad
amarvi e a non dimenticarmi mai di voi».

19. Ma per giungere al perfetto amore di Gesu Cristo, bisogna prenderne i mezzi.
Ecco i mezzi che c'insegna S. Tommaso d'Aquino (Opusc. de Dilect. Dei, § 1).
Per 1° Aver una memoria continua de' divini benefici generali e particolari.

Per 20 Considerare l'infinita bonta di Dio, che sta sempre in atto di farci bene, e
sempre ci ama, e cerca da noi il nostro amore.

Per 3° Evitar con diligenza ogni minima cosa di suo disgusto.

Per 40 Rinunziare a tutti i beni sensibili di questa terra: ricchezze, onori e piaceri di
senso.

Aggiunge il P. Taulero essere un gran mezzo ancora per ottenere il perfetto amore a
Gesu Cristo il meditare la sua santa Passione.

20. Chi puo negare che la divozione alla Passione di Gesu Cristo € la divozione di tutte
le divozioni la piu utile, la piu tenera, la piu cara a Dio, quella che piu consola i
peccatori, quella che piu inflamma l'anime amanti? E donde mai riceviamo noi tanti
beni, se non dalla Passione di Gesu Cristo? Donde abbiamo noi la speranza del
perdono, la fortezza contro le tentazioni, la confidenza di andare al paradiso? Donde
tanti lumi di verita, tante chiamate amorose, tante spinte a mutar vita, tanti desideri
di darci a Dio, se non dalla Passione di Gesu Cristo? Troppo dunque avea ragione
I'Apostolo di chiamare scomunicato chi non ama Gesu Cristo: Si quis non amat
Dominum nostrum Iesum Christum, sit anathema (I Cor. XVI, 22).

21. Dice S. Bonaventura che non vi e divozione piu atta a santificare un'anima che la
meditazione della Passione di Gesu Cristo; onde ci consiglia a meditare ogni giorno la
Passione, se vogliamo avanzarci nell'amore divino: Si vis proficere, quotidie mediteris
Domini Passionem; nihil enim in anima ita operatur universalem sanctimoniam, sicut
meditatio Passionis Christi. E prima disse S. Agostino, come riferisce il Bustis, che vale
piu una lagrima sparsa per la memoria della Passione che il digiuno in pane continuato

5



in ogni settimana: Magis meretur vel unam lacrimam emittere ob memoriam Passionis
Christi quam si qualibet hebdomada in pane ieiunaret. Percid i santi si son sempre
occupati a considerare i dolori di Gesu Cristo. S. Francesco d'Assisi per tal mezzo
diventd un serafino. Un giorno fu trovato da un galantuomo piangendo e gridando a
gran voce; dimandato, perché? «Piango, rispose, i dolori e le ignominie del mio
Signore; e quello che piu mi fa piangere € che gli uomini, per cui egli ha patito tanto,
ne vivono scordati». E cido dicendo raddoppio le lagrime, si che colui anch'esso si pose
a piangere. Quando il santo udiva belare un agnello o vedeva altra cosa che gli
rinnovava la memoria di Gesu appassionato, subito rinnovava le lagrime. Stando
un'altra volta infermo, uno gli disse che si avesse fatto leggere qualche libro divoto:
«Il libro mio, rispose, € Gesu crocifisso». E percid non faceva altro che esortare i suoi
frati a pensar sempre alla Passione di Gesu Cristo.

Scrive il Tiepoli: «Chi non s'innamora di Dio col mirare Gesu morto in croce, non
s'innamora mai».

Affetti e preghiere.

O Verbo eterno, voi avete spesi trentatre anni di sudori e stenti, avete dato il sangue
e la vita per salvare gli uomini, in somma niente avete risparmiato per farvi da essi
amare; e come poi si ritrovano uomini che cido sanno e non v'amano? Oh Dio, che tra
questi sconoscenti uno son io. Vedo il torto che vi ho fatto; Gesu mio, abbiate pieta di
me. Io vi offerisco questo ingrato mio cuore: ingrato, ma pentito. Si, che mi pento
sovra ogni male, caro mio Redentore, d'avervi disprezzato. Mi pento e vi amo con
tutta I'anima mia.

Anima mia, ama un Dio legato come reo per te, un Dio flagellato come schiavo per te,
Un Dio fatto re di scherno per te, un Dio finalmente morto in croce da ribaldo per te.

Si, mio Salvatore, mio Dio, io v'amo, io v'amo. Deh ricordatemi sempre quanto avete
patito per me, acciocch'io non mi scordi piu di amarvi.

Funi che legaste Gesu, stringetemi con Gesu; spine che coronaste Gesu, feritemi
d'amore verso Gesu; chiodi che trafiggeste Gesu, inchiodatemi alla croce di Gesu,
acciocch'io viva e muoia unito con Gesu.

O sangue di Gesu, inebbriatemi di santo amore. O morte di Gesu, fatemi morire ad
ogni affetto di terra. Piedi trafitti del mio Signore, a voi m'abbraccio, liberatemi
dall'inferno da me meritato.

Gesu mio, nell'inferno non ti potrei pit amare, ma io ti voglio sempre amare. Amato
mio Salvatore, salvami, stringimi con te, e non permettere ch'io t'abbia piu da
perdere.

O rifugio de' peccatori, Maria, e madre del mio Salvatore, aiutate un peccatore che
vuole amare Dio, ed a voi si raccomanda; soccorretemi per I'amore che portate a
Gesu Cristo.

CAPITOLO 1II

Quanto merita Gesu Cristo
d'esser amato da noi per I'amore
che ci ha dimostrato nell'istituire
il SS. Sagramento dell'altare.



1. Sciens Iesus quia venit hora eius ut transeat ex hoc mundo ad Patrem, cum
dilexisset suos... in finem dilexit eos (Io. XIII, 1). L'amantissimo nostro Salvatore,
sapendo esser gia arrivata l'ora di partirsi da questa terra, prima di andare a morire
per noi, volle lasciarci il segno piu grande che potea darci del suo amore, qual fu
appunto questo dono del SS. Sagramento. — Dice S. Bernardino da Siena che i segni
d'amore che si dimostrano in morte, pit fermamente restano a memoria, e si tengono
piu cari: Quae in fine in signum amicitiae celebrantur, firmius memoriae imprimuntur
et cariora tenentur. Onde sogliono gli amici, morendo, lasciare alle persone che hanno
amate in vita, qualche dono, una veste, un anello, in memoria del loro affetto. Ma voi,
Gesu mio, partendo da questo mondo che cosa ci avete lasciato in memoria del vostro
amore? Non gia una veste, un anello, ma ci avete lasciato il vostro corpo, il vostro
sangue, l'anima vostra, la vostra divinita, tutto voi stesso, senza riserbarvi niente.
Totum tibi dedit, dice S. Giovanni Grisostomo, nihil sibi reliquit.

2. Dice il Concilio di Trento che, in questo dono dell'Eucaristia, Gesu Cristo volle quasi
cacciar fuori tutte le ricchezze dell'amore ch'egli serbava per gli uomini: Divitias sui
erga homines amoris velut effudit (Sess. XIII, c. 2). E nota I'Apostolo che Gesu volle
far questo dono agli uomini in quella stessa notte appunto in cui gli uomini gli
apparecchiavano la morte: In qua nocte tradebatur, accepit panem, et gratias agens,
fregit et dixit: Accipite et manducate, hoc est corpus meum (I Cor. XI, 23, 24). Dice
S. Bernardino da Siena che Gesu Cristo, ardendo per noi d'amore e non contento di
apparecchiarsi a dar la vita per noi, prima di morire fu costretto dall'eccesso del suo
amore a fare un'opera piu grande, qual fu di darci in cibo il suo medesimo corpo: In
illo fervoris excessu, quando paratus erat pro nobis mori, ab excessu amoris maius
opus agere coactus est, quam umquam operatus fuerat, dare nobis corpus in cibum
(S. Bern. Sen., T. 2. serm. 54. art. 1. cap. 1).

3. Ben dunque da S. Tommaso fu chiamato questo sagramento sacramentum
caritatis, pignus caritatis. Sagramento d'amore, perche il solo amore indusse Gesu
Cristo a donarci in quello tutto se stesso; e pegno d'amore, acciocche se noi avessimo
mai dubitato del suo amore, in questo sagramento ne avessimo ricevuto il pegno.
Come se avesse detto il nostro Redentore nel lasciarci questo dono: Anime, se mai voi
dubitate del mio amore, ecco ch'io vi lascio me stesso in questo sagramento; con tal
pegno in mano, non potete aver piu dubbio ch'io v'amo, e v'amo assai. — Ma inoltre
da S. Bernardo fu chiamato questo sagramento amor amorum, amore degli amori,
perché questo dono comprende tutti gli altri doni che il Signore ci ha fatti, la
creazione, la redenzione, la predestinazione alla gloria; mentre I'Eucaristia non solo &
pegno dell'amore di Gesu Cristo, ma & pegno ancora del paradiso che vuol darci: In
quo, parla la Chiesa, futurae gloriae nobis pignus datur. Quindi S. Filippo Neri non
sapeva nominar Gesu Cristo nel sagramento se non col nome di amore. Cosi appunto
fu udito esclamare allorcheé gli fu portato il SS. Viatico: «Ecco I'amor mio, disse,
datemi il mio amore».

4. Voleva il profeta Isaia che si manifestassero a tutti le invenzioni amorose che ha
trovate Iddio per farsi amare dagli uomini. E chi mai avrebbe potuto pensare, s'egli
stesso non l'avesse fatto, che il Verbo Incarnato si fosse posto sotto le specie di pane
per farsi nostro cibo? Non sembra una pazzia, dice S. Agostino, il dire: Mangiate la
mia carne, bevete il mio sangue? Nonne insania videtur dicere: Manducate meam
carnem, bibite meum sanguinem? Quando Gesu Cristo svelo ai suoi discepoli questo
sagramento che voleva lasciarci, essi non poterono giungere a crederlo, e si
licenziarono da Iui dicendo: Quomodo potest hic carnem suam dare ad
manducandum? (Io. VI, 53). Durus est hic sermo, et quis potest eum audire? (Io. VI,

7



61). Ma quel che gli uomini non potevano pensare e credere, I'ha pensato e fatto il
grande amore di Gesu Cristo. Accipite et manducate, egli disse ai suoi discepoli, e per
essi a tutti noi, prima di andare a morire: Ricevete e mangiate! Ma qual cibo sara mai
questo, o Salvatore del mondo, che prima di morire volete donarci? Accipite et
manducate: hoc est corpus meum (I Cor. XI, 24). Questo cibo non € terreno: sono io
stesso che mi do tutto a voi.

5. Ed oh con qual desiderio Gesu Cristo anela di venire all'anime nostre nella santa
comunione! Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum (Luc. XXII, 15).
Cosi egli disse in quella notte in cui istitui questo sagramento d'amore. Desiderio
desideravi: cosi gli fe' dire, scrive S. Lorenzo Giustiniani, I'amore immenso che ci
portava: Flagrantissimae caritatis est vox haec. Ed acciocché facilmente ognuno
avesse potuto riceverlo, volle lasciarsi sotto le specie di pane. Se si fosse lasciato
sotto le specie di qualche cibo raro o di gran prezzo, i poveri ne sarebbero rimasti
privi; ma no, Gesu ha voluto ponersi sotto le specie di pane che poco costa e da per
tutto si trova, affinché tutti in ogni paese possan trovarlo e riceverlo.

6. Acciocche poi anche noi c'invogliassimo a riceverlo nella santa comunione, non solo
ci esorta a cio con tanti inviti: Venite, comedite panem meum et bibite vinum quod
miscui vobis (Prov. IX, 5); comedite, amici, et bibite, parlando di questo pane e vino
celeste (Cant. V, 1), ma anche ce l'impone per precetto: Accipite et manducate: hoc
est corpus meum (I Cor. XI, 24). Di piu, acciocché noi andiamo a riceverlo, ci alletta
colla promessa del paradiso: Qui manducat meam carnem, habet vitam aeternam (Io.
VI, 55). Qui manducat hunc panem vivet in aeternum (Ibid. 59). Di piu ci minaccia
I'inferno coll'esclusione del paradiso, se noi ricusiamo di comunicarci: Nisi
manducaveritis carnem Filii hominis, non habebitis vitam in vobis (Ibid. 54).
Quest'inviti, queste promesse e queste minacce, tutte nascono dal gran desiderio
ch'egli ha di venire a noi in questo sagramento.

7. Ma perché mai tanto desidera Gesu Cristo che noi lo riceviamo nella santa
comunione? Ecco la ragione. Dice S. Dionisio che I'amore aspira sempre e tende
all'unione; e, come si dice presso S. Tommaso: Amantes desiderant ex ambobus fieri
unum (1. 2. g. 28. a. 1. ad 2): gli amici che si amano di cuore vorrebbero talmente
esser uniti che fossero un solo uomo. Or cid ha fatto che l'immenso amore di Dio
verso gli uomini non solo si desse tutto loro nel regno eterno, ma che in questa terra
ancora si lasciasse dagli uomini possedere coll'unione piu intima che possa darsi,
dandosi tutto loro sotto le apparenze di pane nel Sagramento. Ivi egli sta come dietro
un muro, e di la ci guarda come per mezzo di stretti cancelli: En ipse stat post
parietem nostrum, respiciens per fenestras, prospiciens per cancellos (Cant. II, 9). Si
che noi non lo vediamo, ma egli di la ci guarda, ed ivi € realmente presente: &
presente per lasciarsi da noi possedere, ma si nasconde per farsi da noi desiderare; e
finché noi non perveniamo alla patria, Gesu vuol darsi a noi tutto, e star tutto unito
con noi.

8. Ei non poté contentare il suo amore con darsi tutto al genere umano colla sua
Incarnazione e Passione, morendo per tutti gli uomini; ma volle trovare il modo di
darsi tutto a ciascuno di noi; e percio istitui il Sagramento dell'altare, affin di unirsi
tutto con ognuno di noi. Qui manducat meam carnem, egli disse, in me manet et ego
in eo (Io. VI, 57). Nella santa comunione Gesu si unisce all'anima, e I'anima a Gesu, e
guesta unione non & di mero affetto, ma € vera e reale. Quindi ebbe a dire S.
Francesco di Sales: «In niun'altra azione puo considerarsi il Salvatore ne piu tenero né
pil amoroso, che in questa, in cui si annichila, per cosi dire, e si riduce in cibo per
penetrar l'anime nostre, ed unirsi al cuore de' suoi fedeli». Dice S. Giovanni

8



Grisostomo che Gesu Cristo, per I'ardente amore che ci portava, volle talmente con
noi unirsi che diventassimo la stessa cosa con esso: Semetipsum nobis immiscuit ut
unum quid simus: ardenter enim amantium hoc est (Chrysost. Hom. 61, ad Pop.
Ant.).

9. Volesti in somma, soggiunge S. Lorenzo Giustiniani, o Dio innamorato delle anime
nostre, con questo Sagramento far che il tuo Cuore col nostro divenisse un solo cuore
inseparabilmente unito: O mirabilis dilectio tua, Domine Iesu, qui tuo corpori taliter
nos incorporari voluisti, ut tecum unum Cor et animam unam haberemus
inseparabiliter colligatam! Aggiunge S. Bernardino da Siena che il darsi Gesu Cristo a
noi in cibo fu I'ultimo grado d'amore, poiché si diede a noi per unirsi totalmente con
noi, come si unisce insieme il cibo con chi lo mangia: Ultimus gradus amoris est, cum
se dedit nobis in cibum, quia dedit se nobis ad omnimodam unionem, sicut cibus et
cibans invicem uniuntur (S. Bern. Sen., T. 2. serm. 54). Oh quanto Gesu Cristo si
compiace di stare unito colle anime nostre! Disse egli un giorno dopo la comunione
alla sua diletta serva Margarita d'Ipres: «Vedi, figlia mia, la bella unione fatta tra me e
te; orsu amami, e stiamoci sempre uniti in amore, e non ci separiamo piu».

10. Quindi dobbiam persuaderci che un'anima non puo fare ne pensare di far cosa piu
grata a Gesu Cristo, che di andare a comunicarsi colla disposizione conveniente ad un
tanto ospite che ha da ricevere nel suo petto; mentre cosi si unisce a Gesu Cristo, ch'e
I'intento di questo innamorato Signore. Ho detto: colla disposizione conveniente, non
gia colla degna, perche se bisognasse la degna, e chi mai potrebbe piu comunicarsi?
Solo un altro Dio sarebbe degno di ricevere un Dio. Intendo conveniente quella che
conviene ad una misera creatura vestita dell'infelice carne di Adamo. Basta che la
persona, ordinariamente parlando, si comunichi in grazia, e con vivo desiderio di
crescere nell'amore verso Gesu Cristo. «Solo per amore dee riceversi Gesu Cristo nella
comunione, dicea S. Francesco di Sales, giacch'egli solo per amore a noi si dona». Del
resto quanto spesso poi ciascuno debba comunicarsi, in ci0 dee regolarsi secondo il
giudizio del suo padre spirituale. Sappiasi non pero, che niuno stato o impiego, anche
di maritato o negoziante, impedisce la comunione frequente, quando il direttore la
stima opportuna, come dichiaro il Pontefice Innocenzo XI nel suo decreto dell'anno
1679, ove si disse: Frequens accessus — ad Eucharistiam — confessariorum iudicio
est relinquendus, qui... laicis negotiatoribus et coniugatis, quod prospiciunt eorum
saluti profuturum, id illis praescribere debebunt.

11. Bisogna poi intendere che non vi € cosa da cui possiam cavar tanto profitto quanto
dalla comunione. L'Eterno Padre ha fatto padrone Gesu Cristo di tutte le sue ricchezze
divine: Omnia dedit ei Pater in manus (Io. XIII, 3). Onde quando viene Gesu in
un'anima colla santa comunione, egli le porta seco immensi tesori di grazie. E percio
ben pud dire una persona che si € comunicata: Venerunt autem mihi omnia bona
pariter cum illa (Sap. VII, 11). Dice S. Dionisio che il sagramento dell'Eucaristia ha
una somma virtu di santificare l'anime, piu che tutti gli altri mezzi spirituali:
Eucharistia maximam vim habet perficiendae sanctitatis. E S. Vincenzo Ferreri scrisse
che piu profitta I'anima con una comunione, che con una settimana di digiuni in pane
ed acqua.

12. Primieramente, come insegna il Concilio di Trento, la comunione & quel gran
rimedio che ci libera dai peccati veniali e ci preserva dai mortali: Antidotum quo a
culpis quotidianis liberemur et a mortalibus praeservemur (Trid. Sess. XIII, cap. 2).
Dicesi liberemur a culpis quotidianis, perche, secondo S. Tommaso (3 p. q. 79. a. 4),
per mezzo di questo Sagramento I'uomo viene eccitato a far atti d'amore, per cui poi
si cancellano i peccati veniali. E dicesi a mortalibus praeservemur, perche la

9



comunione conferisce I'aumento della grazia che ci preserva dalle colpe gravi. Quindi
scrisse Innocenzo III che Gesu Cristo colla sua Passione ci libero dalla podesta del
peccato, ma coll'Eucaristia ci libera dalla podesta di peccare: Per crucis mysterium
liberavit nos a potestate peccati; per Eucharistiae sacramentum liberat nos a
potestate peccandi.

13. Di piu questo Sagramento principalmente infiamma I'anime del divino amore.
Iddio € amore: Deus caritas est (I Io. IV, 8). Ed & fuoco che consuma ne' nostri cuori
tutti gli affetti terreni: Ignis consumens est (Deut. IV, 24). Or questo fuoco d'amore
venne appunto il Figlio di Dio ad accendere in terra: Ignem veni mittere in terram; e
soggiunse che altro non bramava che di vedere acceso questo santo fuoco nell'anime
nostre: Et quid volo, nisi ut accendatur? (Luc. XII, 49). Ed oh quali fiamme di divino
amore accende Gesu Cristo in ognuno che divotamente lo riceve in questo
Sagramento! S. Caterina da Siena vide un giorno in mano d'un sacerdote Gesu
sagramentato come un globo di fuoco da cui la santa si ammirava come da quella
fiamma non restassero arsi ed inceneriti tutti i cuori degli uomini. S. Rosa di Lima
dopo la comunione mandava tali raggi dalla faccia che abbagliavano la vista, ed usciva
tal calore dalla sua bocca che chi vi accostava la mano sentiva scottarsi. Narrasi di S.
Venceslao che col solo andar visitando le chiese ove stava il Sagramento,
s'inflammava di tanto ardore che il servo il quale I'accompagnava, camminando sulla
neve e mettendo i piedi sulle pedate del santo, non sentiva piu freddo. Dicea per tanto
il Grisostomo che il SS. Sagramento € fuoco che c'infamma, acciocche partendo
dall'altare spiriamo tali fiamme d'amore che ci rendano terribili all'inferno: Carbo est
Eucharistia, quae nos inflammat, ut tamquam leones ignem spirantes ab illa mensa
recedamus, facti diabolo terribiles (Hom. 61, ad Pop.).

14. Diceva la sposa de' Cantici: Introduxit me rex in cellam vinariam, ordinavit in me
caritatem (Cant. II, 4). Scrive S. Gregorio Nisseno che appunto la comunione € quella
cella di vino ove I'anima resta talmente inebriata di divino amore, che si dimentica e
perde di vista tutte le cose create; e questo e quel languire d'amore, del quale poi
parla dicendo: Fulcite me floribus, stipate me malis, quia amore langueo (ibid. 5). —
Dira taluno: Ma percid io non mi comunico spesso, perché mi vedo freddo nel divino
amore. Risponde a costui il Gersone e dice: «Dunque perche ti vedi freddo, per questo
vuoi allontanarti dal fuoco?» Anzi perche ti senti freddo, tanto piu dei accostarti
spesso a questo Sagramento, sempre che hai vero desiderio di amar Gesu Cristo.
Licet tepide, scrisse S. Bonaventura, tamen confidens de misericordia Dei accedas;
tanto magis eget medico, quanto quis senserit se aegrotum (De prof. rel., c. 78).
Parimente dicea S. Francesco di Sales nella sua Filotea (cap. 21): «Due sorte di
persone debbono comunicarsi spesso: i perfetti per conservarsi nella perfezione, e
gl'imperfetti per giungere alla perfezione». Ma per comunicarsi spesso, almeno &
necessario avere un gran desiderio di farsi santo e crescere nell'amore verso Gesu
Cristo. Disse un giorno il Signore a S. Metilde: «Quando dei comunicarti, desidera
tutto quello amore che mai un cuore ha avuto verso di me, ed io riceverd un tale
amore come tu vorresti che fosse» (Ap. Blos., in Conc. an. fidel. c. 6, n. 6).

Affetti e preghiere.

O Dio d'amore, o amante infinito, degno d'infinito amore, ditemi, ci € piu che
inventare per farvi amare da noi? Non vi & bastato di farvi uomo e soggettarvi a tante
nostre miserie. Non vi & bastato il dare per noi tutto il sangue a forza di tormenti, e
poi morire consumato da' dolori sovra d'un tronco destinato a' rei piu scellerati. Vi
siete ridotto in fine a mettervi sotto le specie di pane per farvi nostro cibo, e cosi
unirvi tutto con ciascuno di noi. Ditemi, replico, ci &€ piu che inventare per farvi amare?

10



Ah miseri noi se in questa vita non vi amiamo! Quando saremo entrati nell'eternita,
qual rimorso ci apportera il non avervi amato!

Gesu mio, io non voglio morire senza amarvi, ed amarvi assai.

Troppo mi rincresce e mi da pena l'avervi dati tanti disgusti; me ne pento e vorrei
morirne di dolore.

Ora v'amo sopra ogni cosa, v'amo piu di me stesso, e vi consagro tutti gli affetti miei.
Voi che mi date gia questo desiderio, datemi la forza di eseguirlo.

Gesu mio, Gesu mio, io non voglio da voi altro che voi. Or che mi avete tirato al
vostro amore, io lascio tutto, rinunzio a tutto, ed a voi mi stringo; voi solo mi bastate.

O madre di Dio Maria, pregate Gesu per me, e fatemi santo. Aggiungete quest'altro a
tanti prodigi da voi operati di mutare i peccatori in santi.

CAPITOLO III

Della gran confidenza

che dobbiamo mettere nell'amore

che ci ha dimostrato Gesu Cristo,

ed in tutto quello che ha fatto per noi.

1. Davide riponeva tutta la speranza della sua salute nel suo Redentore futuro, e
diceva: In manus tuas, Domine, commendo spiritum meum; redemisti me, Domine,
Deus veritatis (Ps. XXX, 6). Or quanto piu noi dobbiamo riporre la nostra fiducia in
Gesu Cristo, dopo ch'egli € gia venuto ed ha compita I'opera della redenzione? Onde
con maggior fiducia dee dire e sempre replicare ognuno di noi: In manus tuas,
Domine, commendo spiritum meum; redemisti me, Domine, Deus veritatis.

2. Se abbiamo noi gran motivi di temere la morte eterna per causa delle offese fatte a
Dio, abbiamo all'incontro motivi assai piu grandi di sperare la vita eterna ne' meriti di
Gesu Cristo, i quali sono di valore infinitamente maggiore a salvarci, di quel che
vagliono i nostri peccati a farci perdere. Noi abbiam peccato e ci siamo meritato
I'inferno; ma il Redentore € venuto a caricarsi di tutte le nostre colpe per soddisfarle
co' suoi patimenti: Vere languores nostros ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit
(Is. LIII, 4).

3. Nello stesso punto infelice in cui peccammo, fu gia contra di noi da Dio scritta la
condanna di morte eterna; ma il nostro pietoso Redentore che ha fatto? Delens quod
adversus nos erat chirographum decreti... et ipsum tulit de medio, affigens illud cruci
(Coloss. II, 14). Egli cancello col suo sangue il decreto della nostra condanna, e poi
I'affisse alla croce, acciocché noi, guardando la sentenza di nostra dannazione per i
peccati commessi, guardassimo insieme la croce ove Gesu Cristo, morendo, I'ha
cancellata col suo sangue, e cosi ripigliassimo la speranza del perdono e della salute
eterna.

4. Oh quanto meglio parla per noi e ci ottiene la divina misericordia il sangue di Gesu
Cristo, che non parlava contra Caino il sangue di Abele! Accessistis ad mediatorem
Iesum, et sanguinis aspersionem melius loquentem quam Abel (Hebr. XII, 24). Come
dicesse I'Apostolo: Peccatori, felici voi che dopo il peccato siete ricorsi a Gesu
crocifisso il quale ha sparso tutto il sangue per rendersi con cid mediatore di pace fra i
peccatori e Dio, ed ottenere ad essi il perdono. Gridano contra di voi le vostre iniquita,

11



ma perora a vostro favore il sangue del Redentore; ed alla voce di questo sangue non
puo non restar placata la divina giustizia.

5. E vero che di tutti i nostri peccati & rigoroso il conto che ne abbiamo da rendere
all'eterno Giudice. Ma chi ha da essere il nostro giudice? Pater... omne iudicium dedit
Filio (Io. V, 22). Consoliamoci, I'Eterno Padre ha commesso il giudizio di noi al
medesimo nostro Redentore. Dunque ci fa coraggio San Paolo dicendo: Quis est qui
condemnet? Christus Iesus qui mortuus est... qui etiam interpellat pro nobis (Rom.
VIII, 34). Chi ¢ il giudice che ha da condannarci? E quel medesimo Salvatore che, per
non condannarci alla morte eterna, ha voluto condannare se stesso, ed € morto; e, di
cio non contento, ora in cielo seguita presso il suo padre a procurarci la salute. Quindi
scrive S. Tommaso da Villanova e dice: Che temi, peccatore, se detesti il tuo peccato?
come ti condannera colui che muore per non condannarti? Come ti discaccera, se
ritorni @' suoi piedi, quegli ch'é venuto dal cielo a cercarti quando tu lo fuggivi? Quid
times, peccator? Quomodo damnabit poenitentem, qui moritur ne damneris?
Quomodo abiiciet redeuntem, qui de caelo venit quaerens te?

6. E se temiamo, per cagion della nostra debolezza, di cadere negli assalti de' nostri
nemici contra i quali ci resta a combattere, ecco quel che abbiam da fare, come ci
ammonisce I'Apostolo: Curramus ad propositum nobis certamen, aspicientes in
auctorem fidei et consummatorem Iesum, qui, proposito sibi gaudio, sustinuit crucem,
confusione contempta (Hebr. XII, 1 et 2). Andiamo con animo grande a combattere,
mirando Gesu crocifisso che dalla sua croce ci offerisce il suo aiuto, la vittoria e la
corona. Per lo passato siam caduti perché abbiamo lasciato di mirar le piaghe e le
ignominie sofferte dal nostro Redentore, e cosi non siamo ricorsi a lui per aiuto. Ma se
per l'avvenire ci metteremo davanti gli occhi quanto egli ha patito per nostro amore e
come sta pronto a soccorrerci se a lui ricorriamo, no che certamente non resteremo
vinti da' nostri nemici. Dicea S. Teresa col suo spirito si generoso: «Io non intendo
certi tremori, demonio, demonio, dove possiamo dire, Dio, Dio, e farlo tremare».
All'incontro diceva la santa che se non riponiamo tutta la nostra confidenza in Dio,
poco o niente ci serviranno tutte le nostre diligenze: «Tutte le diligenze — sono le sue
parole — giovano poco, se tolta via affatto la confidenza in noi, non la mettiamo in
Dio».

7. Oh che due gran misteri di speranza e di amore sono per noi la Passione di Gesu
Cristo e il Sagramento dell'altare! Misteri che, se la fede non ce ne accertasse, e chi
mai potrebbe crederli? Un Dio onnipotente voler farsi uomo, spargere tutto il suo
sangue e morir di dolore sovra d'un legno; e perche? per pagare i nostri peccati e
salvare noi vermi ribelli! E poi il medesimo suo corpo, un giorno sagrificato per noi
sulla croce, volercelo dare in cibo per cosi unirsi tutto con noi! Oh Dio che questi due
misteri dovrebbero incenerire d'amore tutti i cuori degli uomini. E qual peccatore,
dissoluto che sia, potra disperare del perdono, se si pente del male che ha fatto,
vedendo un Dio cosi innamorato degli uomini ed inclinato a far loro bene? Quindi tutto
fiducia dicea S. Bonaventura: Fiducialiter agam, immobiliter sperans nihil ad salutem
necessarium ab eo negandum, qui tanta pro mea salute fecit et pertulit. Come, dicea,
pud negarmi le grazie necessarie alla salute colui che tanto ha fatto e sofferto per
salvarmi?

8. Adeamus ergo — ci esorta I'Apostolo — cum fiducia ad thronum gratiae, ut
misericordiam consequamur et gratiam inveniamus in auxilio opportuno (Hebr. 1V,
16). Il trono della grazia € la croce ove Gesu siede come in suo trono per dispensar
grazie e misericordie a chi vi ricorre. Ma bisogna ricorrervi presto, or che possiam
trovare l'aiuto opportuno a salvarci, perche poi verra forse tempo che non potremo piu

12



trovarlo. Andiam dunque presto ad abbracciarci alla croce di Gesu Cristo, ed
andiamoci con gran confidenza. Non ci sgomentino le nostre miserie: in Gesu
crocifisso troveremo per noi ogni ricchezza, ogni grazia: In omnibus divites facti estis
in illo... ita ut nihil vobis desit in ulla gratia (I Cor. I, 5 et 7). I meriti di Gesu Cristo ci
han fatti ricchi di tutti i divini tesori, e ci han renduti capaci di ogni grazia che
desideriamo.

9. Dice S. Leone che Gesu colla sua morte ci apportd maggior bene che non ci reco di
danno il demonio col peccato: Ampliora adepti sumus per Christi gratiam, quam per
diaboli amiseramus invidiam (Serm. 1 de Ascens.). E con cio dichiarasi quel che disse
prima S. Paolo, che il dono della Redenzione & stato maggiore che non fu il peccato: la
grazia ha superato il delitto: Non sicut delictum, ita et donum; ubi abundavit delictum,
superabundavit gratia (Rom. V, 15 et 20). Quindi il Salvatore ci animo a sperare ogni
favore ne' suoi meriti, ed ogni grazia. Ed ecco come c'insegnd il modo per ottener
quanto vogliamo dall'eterno suo Padre: Amen, amen dico vobis, si quid petieritis
Patrem in nomine meo dabit vobis (Io. XVI, 25). Quanto, dice, voi desiderate,
chiedetelo al mio Padre in mio nome, ed io vi prometto che sarete esauditi. Ma come il
Padre potra negarci alcuna grazia, se egli ci ha dato I'unigenito suo Figlio ch'egli ama
gquanto se stesso? Pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non etiam cum illo
omnia nobis donavit? (Rom. VIII, 32). Dice I'Apostolo omnia; dunque niuna grazia sta
eccettuata, non il perdono, non la perseveranza, non il santo amore, non la
perfezione, non il paradiso, omnia, omnia nobis donavit. Ma bisogna pregarlo: Iddio e
tutto liberale con chi lo prega: Dives in omnes qui invocant illum (Rom. X, 12).

10. Voglio qui ancora soggiungere molti altri belli sentimenti che scrisse nelle sue
lettere il Ven. Giovanni d'Avila, della gran confidenza che noi dobbiamo avere ne'
meriti di Gesu Cristo.

11. «Non vi dimenticate, che tra il Padre Eterno e noi ci &€ mezzano Gesu Cristo, per
cui siamo amati e stretti con tali forti legami d'amore che niuna cosa li pud sciogliere
se I'uomo non gli spezza con qualche colpa mortale. Il sangue di Gesu grida chiedendo
per noi pieta, e grida in modo che il romore de' nostri peccati non € udito. La morte di
Gesu Cristo ha fatto morire le nostre colpe: O mors, ero mors tua. Quei che si
perdono, non si perdono per mancanza di soddisfazione, ma per non volersi
approfittare, per mezzo de' sagramenti, della soddisfazione data da Gesu Cristo.

12. «Il negozio del nostro rimedio Gesu I'ha preso a suo carico come se fosse suo
proprio; onde i peccati nostri, benche non gli abbia egli commessi, gli ha chiamati suoi
e per quelli ha cercato perdono; e con amore sviscerato ha pregato, come pregasse
per se, che tutti quei che vogliono accostarsi a lui fossero amati. E come I'ha cercato
cosi I'ha ottenuto: poiche Iddio ha disposto che Gesu e noi siamo talmente uniti in
uno, che o abbiamo ad essere amati egli e noi, o egli e noi odiati; e giacche non e
odiato Gesu né puod essere odiato, nello stesso modo, se noi siamo uniti con Gesu
coll'amore, ancor noi siamo amati. Per essere egli amato da Dio siamo amati ancora
noi, attesoche vale piu Gesu Cristo a far che noi siamo amati, che non vagliamo noi a
far che siamo odiati; mentre I'Eterno Padre piu ama il Figlio, che non odia i peccatori.

13. «Gesu disse al Padre: Voglio, Padre, che dove sono io siano ancora quelli che mi
avete dati: Pater, quos dedisti mihi, volo ut ubi sum ego et illi sint mecum (Io. XVII,
24). Vinse il maggior amore l'odio minore, e cosi noi siamo stati perdonati ed amati,
sicuri di non essere mai abbandonati, dov'é un nodo si forte d'amore. Dice il Signore
per Isaia (IL, 15): Pu0 scordarsi una madre del suo figlio? E se mai quella se ne
scordera, io non mi scorderd di te, perché ti tengo scritto nelle mie mani. Egli ci ha

13



scritti nelle sue mani col suo proprio sangue. Per tanto non dobbiamo turbarci per
cosa alcuna, mentre tutto vien disposto da quelle mani che sono state inchiodate alla
croce, in testimonianza dell'amore che ha per noi.

14. «Niuna cosa puo0 tanto atterrirci, quanto Gesu Cristo pud assicurarci. Mi circondino
pure i peccati fatti, i timori del futuro mi accusino, i demoni mi tendano lacci, che con
chieder misericordia a Gesu Cristo tutto benigno, mio amatore sino alla morte, io non
posso diffidare; mentre mi veggo talmente prezzato che un Dio si € dato per me. — O
Gesu mio, porto sicuro di coloro che stando in tempesta a te ricorrono, o pastor
vigilante, s'inganna chi di te non si fida, purche voglia emendarsi. Percio dicesti: Io
sono, non vogliate temere: io son quello che tribolo e consolo. Metto talvolta alcuni in
desolazioni che sembrano un inferno, ma poi ne |i cavo e gli sollevo. Io son vostro
avvocato, che ho presa la vostra causa per mia. Io vostro mallevadore, che son
venuto a pagare i vostri debiti. Io vostro Signore, che col mio sangue vi ho ricomprati
non per abbandonarvi, ma per arricchirvi, avendovi riscattati a gran prezzo. Come
fuggird da chi mi va cercando, essendo andato incontro a coloro che mi cercavano per
oltraggiarmi? Non ho voltata la faccia a chi mi percoteva, e la volterd a chi vuole
adorarmi? Come possono i miei figli dubitare se io I'amo, vedendomi posto in mano
de' miei nemici per loro amore? Chi mai ho disprezzato, che mi abbia amato? Chi mai
ho abbandonato, che mi ha cercato aiuto? Io vado cercando ancora chi hon mi cerca.

15. «Se credi che il Padre Eterno ti ha donato il suo Figlio, credi ancora che ti donera il
resto, che tutto € assai meno del Figlio. Non pensare che Gesu Cristo siasi scordato di
te, mentre ti ha lasciato in memoria del suo amore il maggior pegno che avesse,
guanto fu se medesimo nel Sagramento dell'altare».

Affetti e preghiere.

Ah Gesu mio, amor mio, e che belle speranze mi da la vostra Passione! Come posso
temere di non ricevere il perdono de' miei peccati, il paradiso e tutte le grazie che mi
bisognano, da un Dio onnipotente che mi ha dato tutto il suo sangue?

Ah Gesu mio, speranza mia ed amore mio, voi per non perdere me avete voluto
perder la vita.

Io v'amo sovra ogni bene, mio Redentore e Dio. Voi vi siete dato tutto a me, io vi
dono tutta la mia volonta, e con questa ripeto ch'io v'amo, io v'amo, e voglio sempre
replicarlo, io v'amo, io v'amo. Cosi voglio sempre dire in questa vita, e cosi voglio
morire, spirando l'ultimo fiato con questa cara parola in bocca, mio Dio io v'amo, per
cominciar da quel punto un amore verso di voi continuo, che durera in eterno, senza
cessar mai piu d'amarvi.

Io v'amo dunque, e, perché v'amo, mi pento sovra ogni male di avervi cosi offeso.
Misero, per non perdere una breve soddisfazione, ho voluto tante volte perdere voi,
bene infinito! Questo pensiero mi tormenta piu d'ogni pena; ma mi consola il pensare
che ho che fare con una bonta infinita che non sa disprezzare un cuore che I'ama. Oh
potessi morire per voi che siete morto per me!

Caro mio Redentore, io spero certamente da voi la salute eterna nell'altra vita, ed in
questa spero la santa perseveranza nell'amor vostro; percid propongo di cercarvela
sempre. E voi per li meriti della vostra morte datemi la perseveranza a pregarvi.

Questa ancora domando e spero da voi, regina mia Maria.
14



CAPITOLO 1V
Quanto noi siamo obbligati
ad amar Gesu Cristo.

1. Gesu Cristo come Dio merita per sé da noi tutto I'amore; ma egli, coll'amore che ci
ha dimostrato, ha voluto metterci per cosi dire in necessita di amarlo almeno per
gratitudine di quanto ha fatto e patito per noi. Egli ci ha amati assai per esser assai da
noi amato. Ad quid amat Deus, nisi ut ametur? scrisse S. Bernardo. E prima lo disse
Mose: Et nunc, Israel, quid Dominus Deus petit a te, nisi ut timeas Dominum Deum
tuum... et diligas eum? (Deut. X, 12). Percio il primo precetto ch'egli ci diede fu
questo: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo (Deut. VI, 5).

2. E dice S. Paolo che I'amore € la pienezza della legge: Plenitudo legis est dilectio
(Rom. XIII, 10). Plenitudo, dice il testo greco complexio legis, il compimemto della
legge e I'amore. Ma chi mai, a vista d'un Dio crocifisso che muore per amore nostro,
potra resistere a non amarlo? Troppo gridano quelle spine, quei chiodi, quella croce,
qguelle piaghe e quel sangue, cercando da noi che amiamo chi ci ha tanto amato. E
troppo poco un cuore per amar questo Dio cosi innamorato di noi. Per compensar
I'amore di Gesu Cristo, bisognerebbe che un altro Dio morisse per suo amore. «Ah
perche, esclamava S. Francesco di Sales, non ci gettiamo sovra di Gesu crocifisso per
morir sulla croce con colui che ha voluto morirvi per amore di noi?» Ben ci fa sapere
I'Apostolo che Gesu Cristo a questo fine ha voluto morire per tutti noi, acciocchée tutti
non viviamo piu a noi, ma solo a quel Dio che per noi € morto: Pro nobis mortuus est
Christus, ut et qui vivunt iam non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est (II Cor.
V, 15).

3. Qui fa quello che raccomanda I'Ecclesiastico: Gratiam fideiussoris ne obliviscaris,
dedit enim pro te animam suam (Eccli. XXIX, 20). Non ti dimenticare del tuo
mallevadore che, per soddisfare i tuoi peccati, ha voluto pagare colla sua morte la
pena da te dovuta. — Oh quanto gradisce Gesu Cristo che noi spesso ci ricordiamo
della sua Passione! e quanto gli rincresce che noi trascuriamo di pensarci! Se uno
patisse per un suo amico ingiurie, percosse e carceri, quanto si affliggerebbe in saper
che l'amico niente poi se ne ricorda, e neppure vuol sentirne parlare! All'incontro
quanto gradirebbe il saper che I'amico sempre ne parla con tenerezza, e sempre ne lo
ringrazia! Cosi Gesu Cristo molto si compiace che noi ci ricordiamo con riconoscenza
d'amore de' suoi dolori e della morte che per noi sofferse.

Gesu Cristo e stato il desiderio di tutti gli antichi padri, egli € stato il desiderio di tutte
le genti, quando ancora non era venuto in questa terra. Or quanto piu egli dee esser
l'unico nostro desiderio ed unico nostro amore, ora che il vediamo gia venuto, e
sappiamo quanto ha fatto ed ha patito per noi, sino a morir crocifisso per nostro
amore?

4. A questo fine egli istitui il sagramento dell'Eucaristia nel giorno antecedente alla
sua morte, e ci raccomandd che sempreché ci fossimo cibati delle sue carni
sagrosante, ci fossimo ricordati della sua morte: Accipite et manducate: hoc est
corpus meum...: hoc facite in meam commemorationem etc. Quotiescumque enim
manducabitis panem hunc... mortem Domini annuntiabitis (I Cor. XI, 24 et 26).
Quindi poi la S. Chiesa prega: Deus qui nobis sub Sacramento mirabili Passionis tuae
memoriam reliquisti etc. Ed inoltre canta: O sacrum convivium, in quo Christus
sumitur, recolitur memoria Passionis eius etc. Da cid argomentiamo quanto gradisce
Gesu Cristo coloro che spesso pensano alla sua Passione, giacché a posta si € lasciato

15



sagramentato sugli altari, affinche noi avessimo continua e grata memoria di quel che
ha patito per noi, e cosi sempre crescesse in noi I'amore verso di lui. S. Francesco di
Sales chiamava il monte Calvario, il monte degli amanti. Non & possibile ricordarsi di
guel monte e non amar Gesu Cristo che volle ivi morire per nostro amore.

5. Oh Dio, e perche gli uomini non amano questo Dio che tanto ha fatto per essere
amato dagli uomini! Prima dell'Incarnazione del Verbo potea dubitare I'uomo se Dio lo
amasse con vero amore; ma dopo la venuta del Figlio di Dio, e dopo essere egli morto
per amore degli uomini, come mai possiamo piu dubitarne? Uomo, dice S. Tommaso
da Villanova, guarda quella croce, quei dolori e quella morte acerba che per te ha
sofferta Gesu Cristo: dopo tali e tanti testimoni del suo amore non puoi aver piu
dubbio ch'egli t'ama e t'ama assai: Testis crux, testes dolores, testis amara mors
quam pro te sustinuit. E S. Bernardo dice che grida la croce ed ogni piaga del nostro
Redentore per farci intendere I'amore che ci porta.

6. In questo gran mistero della Redenzione umana bisogna considerare il pensiero e la
premura ch'ebbe Gesu Cristo di trovar diverse maniere per farsi da noi amare. Se
voleva egli morire per salvarci, bastava che morisse insieme cogli altri bambini uccisi
da Erode; ma no, volle prima di morire fare per 33 anni una vita piena di stenti e di
pene, ed in questa sua vita, per tirarci ad amarlo, volle a noi comparire in tante
sembianze diverse. Prima si fe' vedere nato da povero bambino in una stalla, poi da
garzoncello in una bottega, e finalmente da reo giustiziato su d'una croce. Ma prima di
morire in croce volle prendere altre diverse sembianze compassionevoli, e tutte per
farsi amare: volle farsi vedere nell'orto agonizzante e tutto bagnato di sudore di
sangue: di poi nel pretorio di Pilato lacerato da' flagelli: di poi trattato da re di scena
con una canna in mano, uno straccio purpureo sulle spalle ed una corona di spine sulla
testa: indi in mezzo alla via pubblica strascinato alla morte colla croce sulle spalle: e
finalmente sul Calvario appeso a tre uncini di ferro. Merita o no di essere da noi amato
un Dio che ha voluto soffrir tante pene e praticar tanti modi per cattivarsi il nostro
amore? Diceva il P. Giovanni Rigoleu: «Io non farei altro che piangere d'amore per un
Dio condotto dall'amore a morire per la salute degli uomini».

7. Magna res amor, dice S. Bernardo (Ser. 83 in Cant.). Gran cosa, preziosa cosa &
I'amore. Parlando Salomone della divina sapienza, ch'e la santa carita, la chiamo
tesoro infinito, poiche chi ha la carita € fatto partecipe dell'amicizia di Dio: Infinitus
enim thesaurus est hominibus, quo qui usi sunt participes facti sunt amicitiae Dei
(Sap. VII, 14). Dice S. Tommaso I'Angelico (Tr. de virt. a. 3) che la carita non solo e
la regina di tutte le virtu, ma e quella che dove regna trae seco tutte le altre virtu
come in suo corteggio, e tutte le indrizza a piu unirci con Dio; ma la carita
propriamente € quella che con Dio ci unisce, come dice S. Bernardo: Caritas est virtus
coniungens nos Deo. E ben piu volte sta espresso nelle sagre Scritture che Dio ama
chi I'ama: Ego diligentes me diligo (Prov. VIII, 17). Si quis diligit me... Pater meus
diliget eum, et ad eum veniemus, et mansionem apud eum faciemus (Io. XIV, 23).
Qui manet in caritate in Deo manet et Deus in eo (I Io. IV, 16). Ecco la bella unione
che opera la carita: unisce lI'anima con Dio. — Inoltre I'amore da forza di fare e patire
ogni gran cosa per Dio. Fortis ut mors dilectio (Cant. VIII, 6). Scrive S. Agostino: Nihil
tam durum, quod non amoris igne vincatur (Lib. de Mor. Eccl. c. 22): non vi € cosa
cosi difficile che non si superi col fervor dell'amore; perocche, dice il santo, in cid che
si ama, o non si sente la fatica o la stessa fatica € amata: In eo quod amatur aut non
laboratur aut labor amatur.

8. Udiamo quel che dice S. Giovanni Grisostomo di quel che fa il divino amore in
quell'anime ove regna: «Quando I'amore di Dio si € impadronito di un'anima, produce
16



in essa un'insaziabile brama di operar per I'amato; tanto che, per molte e grandi
opere che faccia, e per molto tempo che spenda in suo servigio, tutto le sembra nulla,
e sempre si affligge di far poco per Dio; e se le fosse lecito di morire e distruggersi per
lui, ne resterebbe contenta. Ond'e ch'ella si tiene sempre per inutile in tutto cid che
fa; poiche insegnandole I'amore quel che Dio merita, a quel chiaro lume vede tutti i
difetti delle sue azioni, e cosi cava da tutto confusione e pena, conoscendo esser
molto basso il suo operare per un Signore si grande».

9. Oh quanto s'inganna, dice S. Francesco di Sales, chi ripone la santita in altro che in
amare Dio! «Altri, scrive il santo, pongono la perfezione nell'austerita, altri nelle
limosine, altri nell'orazione, altri nella frequenza de' sagramenti. Io per me non
conosco altra perfezione che quella di amare Iddio di tutto cuore; poiché tutte le altre
virtlU senza I'amore non sono che una massa di pietre. E se non godiamo
perfettamente questo santo amore, il difetto viene da noi, perche non finiamo di darci
tutti a Dio».

10. Disse un giorno il Signore a S. Teresa: «Ogni cosa che non da gusto a me e
vanita». Oh intendessero tutti questa verital — Porro unum est necessarium. Non €
gia necessario l'esser ricchi in questa terra, il farci stimare dagli altri, il fare una vita
comoda, l'avere dignita, lI'aver fama di dotto; solo & necessario I'amare Dio e far la
sua volonta. A questo solo fine egli ci ha creati e ci conserva la vita, e solamente cosi
noi possiamo esser ammessi al paradiso. — Pone me ut signaculum super cor tuum,
ut signaculum super brachium tuum (Cant. VIII, 6). Cosi dice il Signore ad ogni anima
sua sposa: mettimi come segno sovra il tuo cuore e sovra il tuo braccio, affinché a me
indirizzi tutti i tuoi desideri e tutte le tue azioni; sovra il tuo cuore, acciocché non
v'entri altro amore fuori del mio; sovra il tuo braccio, acciocchée in tutto quel che fai
non abbi altro fine che me. — Oh come ben corre alla perfezione chi in ogni sua
operazione non guarda che Gesu crocifisso, e non pretende altro che dargli gusto!

11. Questa dunque ha da essere tutta la nostra cura, di acquistare un vero amore
verso Gesu Cristo.

I maestri di spirito descrivono i segni del vero amore. L'amore, dicono, e timoroso, e 'l
suo timore non ¢ altro che di dar disgusto a Dio. E generoso, poiche, fidato in Dio, non
si sgomenta d'imprendere ogni gran cosa di sua gloria. E forte, mentre vince tutti gli
appetiti malvagi, anche in mezzo alle tentazioni piu violente ed alle desolazioni piu
tenebrose. E ubbidiente, perche subito cerca di eseguir le voci divine. E puro, poiché
ama Iddio solo, e solo perché merita d'esser amato. E ardente, percheé vorrebbe
accender tutti e vederli consumati di divino amore. E inebriante, che fa vivere I'anima
quasi fuori di se, come piu non vedesse, non sentisse, ne avesse piu sensi per le cose
terrene, intenta solo ad amare Dio. E unitivo, che unisce strettamente la volonta della
creatura colla volonta del suo Creatore. E sospirante, perche riempie l'anima di
desideri di lasciar questa terra per volare ad unirsi perfettamente con Dio nella patria
beata, affin di amarlo ivi con tutte le forze.

12. Ma niuno meglio insegna quali siano i caratteri e la pratica della vera carita, che il
gran predicatore della carita S. Paolo. Egli nella sua prima lettera a' Corinti al Capo
XIII dice primieramente che senza la carita I'uomo € nulla, e nulla gli giova: Et si
habuero omnem fidem, ita ut montes transferam, caritatem autem non habuero, nihil
sum. Et si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, et si tradidero corpus
meum, ita ut ardeam, caritatem autem non habuero, nihil mihi prodest. Sicche se uno
avesse una tal fede che giungesse a smuovere i monti, come fece S. Gregorio
Taumaturgo, ma non avesse la carita, egli niente vale. Se dispensasse tutti i suoi beni

17



a' poveri, se anche soffrisse volontariamente il martirio, ma senza la carita, in modo
che cio facesse per altro fine che per piacere a Dio, niente gli giova. — Indi S. Paolo ci
addita i contrassegni della vera carita, ed insieme c'insegna la pratica di quelle virtu
che sono figlie della carita; e siegue a dire cosi: Caritas patiens est, benigna est:
caritas non aemulatur, non agit perperam, non inflatur, non est ambitiosa, non quaerit
quae sua sunt, non irritatur, non cogitat malum, non gaudet super iniquitate,
congaudet autem veritati: omnia suffert, omnia credit, omnia sperat, omnia sustinet.

Anderemo dunque nel presente libro considerando queste sante pratiche, cosi per
vedere se veramente in noi regna lI'amore che dobbiamo a Gesu Cristo, come anche
per intendere in quali virtu dobbiamo principalmente esercitarci per conservare in noi
ed aumentare questo santo amore.

Affetti e preghiere.

O amabilissimo ed amantissimo Cuore di Gesu, misero quel cuore che non v'ama! Oh
Dio, voi moriste sulla croce per amore degli uomini, abbandonato da ogni sollievo, e
come poi gli uomini vivono cosi scordati di voi?

O amore divino! o ingratitudine umana! O uomini, uomini, deh guardate I'Agnello di
Dio innocente che agonizza su quella croce e muore per voi, affin di pagare alla divina
giustizia i vostri peccati e cosi tirarvi al suo amore. Mirate, come nello stesso tempo
sta pregando I'Eterno Padre che vi perdoni. Miratelo ed amatelo.

Ah Gesu mio, quanto son pochi quelli che v'amano! Misero me, che anch'io per tanti
anni son vivuto scordato di voi, e percio vi ho tanto offeso. Caro mio Redentore, non
tanto mi fa piangere la pena che mi sono meritata, quanto I'amore che voi m'avete
portato.

O dolori di Gesu, o ignominie di Gesu, o piaghe di Gesu, o morte di Gesu, o amore di
Gesu, fissatevi nel mio cuore, e resti ivi per sempre la vostra dolce memoria a ferirmi
continuamente ed infammarmi d'amore.

V'amo, Gesu mio; v'amo, mio sommo bene; v'amo, mio amore, mio tutto: v'amo e
voglio sempre amarvi.

Deh! non permettete ch'io vi lasci e vi perda piu.

Rendetemi tutto vostro; fatelo per |i meriti della vostra morte. A questa io
fermamente confido.

E molto confido ancora alla vostra intercessione, o Maria. Regina mia, fatemi amare
Gesu Cristo, e fatemi amare ancora voi, madre e speranza mia.

CAPITOLO V
Caritas patiens est.

L'anima che ama Gesu Cristo ama il patire.

1. Questa terra € luogo di meriti, e percio € luogo di patimenti. La patria nostra, ove
Dio ci ha preparato il riposo in un gaudio eterno, ¢ il paradiso. In questo mondo poco
tempo abbiamo da starvi; ma in questo poco tempo molti sono i travagli che abbiamo
da soffrire. Homo natus de muliere, brevi vivens tempore, repletur multis miseriis

18



(Iob. XIV, 1). Si ha da patire, e tutti han da patire: siano giusti, siano peccatori,
ognuno ha da portar la sua croce. Chi la porta con pazienza si salva, chi la porta con
impazienza si perde. Le stesse miserie, dice S. Agostino, mandano altri al paradiso,
altri all'inferno: Una eademque tunsio bonos perducit ad gloriam, malos reducit in
favillam. Colla pruova del patire, dice lo stesso santo, si distingue la paglia dal grano
nella chiesa di Dio: chi nelle tribolazioni si umilia e si rassegna al divino volere & grano
per lo paradiso; chi s'insuperbisce e si adira, e percio lascia Dio, & paglia per l'inferno.

2. Nel giorno in cui avra da giudicarsi la causa della nostra salute, per aver la
sentenza felice de' predestinati, la nostra vita dovra trovarsi uniforme alla vita di Gesu
Cristo: Nam quos praescivit et praedestinavit conformes fieri imaginis Filii sui (Rom.
VIII, 29). Questo fu il fine per cui I'Eterno Verbo discese in terra, per insegnarci col
suo esempio a portare con pazienza le croci che Dio ci manda: Christus passus est pro
vobis, scrisse S. Pietro, vobis relinquens exemplum ut sequamini vestigia eius (I Petr.
II, 21). Sicché Gesu Cristo volle patire per animarci a patire. — Oh Dio! qual fu la vita
di Gesu Cristo? Vita d'ignominie e di pene. Il Profeta chiamo il nostro Redentore:
Despectum, novissimum virorum, virum dolorum (Is. LIII, 3): lI'uomo disprezzato e
trattato come I'ultimo, il piu vile di tutti gli uomini, I'uomo de' dolori; si, perche la vita
di Gesu Cristo fu tutta piena di travagli e di dolori.

3. Or siccome Iddio ha trattato il suo Figlio diletto, cosi tratta ancora ognuno che ama
e riceve per suo figlio: Quem enim diligit Dominus castigat; flagellat autem omnem
filium quem recipit (Hebr. XII, 6). Onde disse un giorno a S. Teresa: «Sappi che le
anime piu care al mio Padre sono quelle che sono afflitte da patimenti piu grandi».
Quindi la santa, quando vedeasi travagliata, dicea che non avrebbe cambiati i suoi
travagli con tutti i tesori del mondo. Comparve ella dopo morte ad un'anima, e le
rivelo che godeva un gran premio in cielo, non tanto per le sue opere buone, quanto
per le pene sofferte in vita volentieri per amor di Dio; e che se per alcuna causa
avesse desiderato di tornare al mondo, l'unica sarebbe stata per poter patire qualche
altra cosa per Dio.

4. Chi ama Dio patendo fa doppio guadagno per lo paradiso. Dicea S. Vincenzo de'
Paoli che in questa vita il non patire dee riputarsi per una gran disgrazia. E
soggiungeva che una congregazione o persona che non patisce, ed a cui tutto il
mondo applaudisce, € vicina alla caduta. Percido S. Francesco d'Assisi in quel giorno
che passava senza patire qualche croce per Dio, temeva che Dio si fosse quasi
scordato di lui. — Scrive S. Giovanni Grisostomo che quando il Signore dona ad alcuno
la grazia di patire, gli fa maggior grazia che se gli donasse la podesta di risuscitare i
morti, perché nel far miracoli 'uomo resta debitore a Dio, ma nel patire Dio si rende
debitore all'uomo. E soggiungea che chi patisce qualche cosa per Dio, se hon avesse
altro dono che il poter soffrire per Dio che ama, questa sarebbe per lui una gran
mercede. Pertanto dicea ch'egli stimava piu la grazia di Paolo in esser incatenato per
Gesu Cristo che in esser rapito al terzo cielo.

5. Patientia autem opus perfectum habet (Iac. I, 4). Cid vuol dire che non vi € cosa
che piu gradisca a Dio, quanto il vedere un'anima che con pazienza e pace soffre tutte
le croci ch'egli le manda. Cio fa I'amore, rende I'amante simile all'amato. Dicea S.
Francesco di Sales: «Tutte le piaghe del Redentore son tante bocche le quali
c'insegnano come bisogna per lui patire. Questa € la scienza de' santi, soffrire
costantemente per Gesu; e cosi diverremo presto santi». Chi ama Gesu Cristo
desidera vedersi trattato come fu Gesu Cristo, povero, straziato e disprezzato. — Da
S. Giovanni furono veduti tutti i santi vestiti di bianco e colle palme in mano: Amicti
stolis albis et palmae in manibus eorum (Ap. VII, 9). La palma ¢ l'insegna de' martiri,

19



ma non tutti i santi hanno avuto il martirio; come tutti i santi portano le palme in
mano? Risponde S. Gregorio che tutti i santi sono stati martiri o di ferro o di pazienza;
e cosi poi soggiunge: Nos sine ferro martyres esse possumus, si patientiam
custodimus.

6. Qui sta il merito di un'anima che ama Gesu Cristo, nell'amare e patire. Ecco quel
che disse il Signore a S. Teresa: «Pensi tu, figlia mia, che 'l merito consiste nel
godere? no, consiste in patire ed amare. Mira la vita mia tutta piena di pene. Credi,
figlia, che chi e pit amato da mio Padre maggiori travagli da lui riceve, ed a cio
corrisponde I'amore. Mira queste piaghe, che non giungeranno mai a tanto i tuoi
dolori. Il pensare che mio Padre ammette alla sua amicizia gente senza travaglio, &
sproposito». Ed aggiunge S. Teresa per nostra consolazione: «Iddio non manda mai
un travaglio che non lo paghi subito con qualche favore».

Apparve un giorno Gesu Cristo alla B. Battista Varani, e le disse che tre sono i
maggiori benefici ch'egli fa all'anime sue dilette: il primo, di non peccare: il secondo,
ch'e maggiore, di far opere buone: il terzo, ch'e il massimo, di patire per suo amore.
Onde dicea S. Teresa che quando alcuno fa per Dio qualche bene, il Signore ce lo
rende con qualche travaglio. E percio i santi nel ricevere i travagli ne rendeano le
grazie a Dio. S. Luigi re di Francia, parlando della schiavitu da lui sofferta in Turchia,
disse: «Io godo, e ringrazio Dio piu della pazienza che mi concesse nel tempo della
mia prigionia, che se avessi acquistata tutta la terra». E S. Lisabetta principessa di
Turingia, quando, morto il marito, fu discacciata dallo stato insieme col figlio, e si vide
raminga e abbandonata da tutti, andd ad un convento di Francescani, ed ivi fe'
cantare il Te Deum in ringraziamento a Dio, perche cosi la favoriva con farla patire per
di lui amore.

7. Diceva S. Giuseppe Calasanzio: «Per guadagnare il paradiso ogni fatica € poca». E
prima lo disse I'Apostolo: Non sunt condighae passiones huius temporis ad futuram
gloriam quae revelabitur in nobis (Rom. VIII, 18). Sarebbe un gran guadagno il patire
tutte le pene che han patite i santi martiri, in tutta la nostra vita, per godere un sol
momento di paradiso; or quanto piu noi dobbiamo abbracciar le nostre croci, sapendo
che 'l patire della nostra breve vita ci fara acquistare una beatitudine eterna?
Momentaneum et leve tribulationis nostrae... aeternum gloriae pondus operatur in
nobis (II Cor. IV, 17). — S. Agapito, giovinetto di pochi anni, quando fu minacciato dal
tiranno di fargli bruciar la testa con un elmo infocato, rispose: «E che maggior fortuna
posso aver io, che perder la mia testa per vederla poi coronata in paradiso?» Cio facea
dire a S. Francesco: «Tanto & grande il ben che aspetto, che ogni pena mi & diletto».
Ma chi vuol la corona del paradiso bisogha che combatta e soffra: Si sustinebimus, et
conregnabimus (II Tim. II, 12). Non si pud aver premio senza merito, né merito senza
pazienza. Non coronatur, nisi qui legitime certaverit (Ibid. 5). E chi combatte con
maggior pazienza, avra maggior corona — Gran cosa! quando si tratta de' beni
temporali di questa terra, i mondani procurano di acquistarne quanto piu si puo;
quando si tratta poi de' beni eterni, dicono: «Basta che abbiamo un cantone in
paradiso!» Non dicono cosi i santi. Essi in questa vita si contentano di ogni cosa, anzi
si spoglian di questi beni terreni; ma parlando de' beni eterni procurano guadagnarne
quanto piu possono. Dimando: Chi di costoro opera piu da savio e da prudente?

8. Ma parlando anche di questa vita, & certo che chi patisce con piu pazienza gode piu
pace. Dicea S. Filippo Neri che in questo mondo non vi € purgatorio: o vi € paradiso o
inferno: chi sopporta le tribolazioni con pazienza gode il paradiso: chi no, patisce
I'inferno. Si, perche, come scrive S. Teresa, chi abbraccia le croci che Dio gli manda
non le sente. — S. Francesco di Sales, ritrovandosi in un certo tempo cinto da molte

20



tribulazioni, disse: «Da qualche tempo in qua le tante opposizioni e segrete
contraddizioni che mi sono avvenute mi recano una pace si dolce che non ha pari: e
mi presagiscono il prossimo stabilimento dell'anima mia nel suo Dio, che con tutta
verita & l'unica ambizione e l'unico desiderio del mio cuore». — Eh che la pace non
puo trovarsi da chi fa una vita sconcertata, ma solo da chi vive unito con Dio e colla
sua santa volonta. Un certo religioso missionario, ritrovandosi nell'Indie a vedere un
condannato che stava gia sul palco per essere giustiziato, fu chiamato da quell'uomo
che gli disse: «Sappiate, Padre, ch'io sono stato nella vostra religione; quando io
osservai le regole, vissi una vita sempre contenta; ma quando poi cominciai a
rilasciarmi, subito cominciai a sentir pena in ogni cosa; tanto che lasciai la religione, e
mi abbandonai a' vizi, i quali finalmente mi han ridotto a questo termine infelice in cui
mi vedete». E fini dicendo: «Vi ho detto questo, affinché il mio esempio possa giovare
ad altri». Dicea il Ven. P. Luigi da Ponte: «Piglia le cose dolci di questa vita per amare
e le amare per dolci, e cosi goderai sempre pace». Si, perche le dolci, benche
piacciono al senso, lasciano nonperd sempre l'amaro del rimorso di coscienza per la
compiacenza difettosa che per lo piu in quelle abbiamo; ma le amare, prese con
pazienza dalla mano di Dio, diventano dolci e care alle anime che I'amano.

9. Persuadiamoci che in questa valle di lagrime non pud aversi vera pace di cuore, se
non da chi tollera ed abbraccia con amore i patimenti per dar gusto a Dio: cosi porta
lo stato di corruzione, dalla quale siamo rimasti tutti infettati per lo peccato. Lo stato
dei santi in terra € di patire amando: lo stato de' santi in cielo € di godere amando.
Scrisse una volta il P. Paolo Segneri juniore ad una sua penitente, per animarla a
patire, che tenesse scritte a' piedi del Crocifisso queste parole: Cosi si ama. Non il
patire, ma il voler patire per amor di Gesu Cristo e il segno piu certo per vedere se
un'anima I'ama. «E qual maggior acquisto, dicea S. Teresa, puo aversi, che in aver
qualche testimonianza che diamo gusto a Dio?» Oimé che la maggior parte degli
uomini si sgomentano al solo nome di croce, di umiliazione e di pena! Ma non
mancano tante anime amanti che trovano tutto il lor contento nel patire, e sarebbero
quasi inconsolabili se vivessero quaggiu senza patire. «Il mirar Gesu crocifisso, dicea
una persona santa, mi rende cosi amabile la croce, che parmi non potere essere felice
senza patire; I'amore di Gesu Cristo mi basta per tutto». Ecco quello che Gesu
consiglia a chi vuole seguitarlo, il prendere e portar la sua croce: Tollat crucem
suam... et sequatur me (Luc. IX, 23). Ma bisogha prenderla e portarla non a forza e
con ripugnanza, ma con umilta, pazienza ed amore.

10. O che gusto da a Dio chi con umilta e pazienza abbraccia le croci che Dio gli
manda! Dicea S. Ignazio di Loyola: «Non vi & legno piu atto a produrre e conservare
I'amore verso Dio, che il legno della santa croce», cioe I'amarlo in mezzo a' patimenti.
Un giorno S. Gertrude dimando al Signore che cosa potea ella offerirgli di suo maggior
gusto; ed egli le rispose: «Figlia, tu non puoi farmi cosa piu grata che soffrir con
pazienza tutte le tribulazioni che ti si presentano». Quindi diceva la gran serva di Dio
Suor Vittoria Angelini, che vale piu una giornata crocifissa che cento anni di tutti gli
altri esercizi spirituali. E 'l Venerabile P. Giovanni d'Avila dicea: «Vale piu un
Benedetto sia Dio nelle cose contrarie, che mille ringraziamenti nelle cose prospere».
Oimeé che non & conosciuto dagli uomini il valore de' patimenti sofferti per Dio! Dicea
la B. Angela da Foligno che il patire per Dio, se noi lo conoscessimo, «sarebbe oggetto
di rapina»: viene a dire che ognuno anderebbe in cerca di rapire agli altri le occasioni
di patire. Percio S. Maria Maddalena de' Pazzi, conoscendo la preziosita del patire,
desiderava che si prolungasse la sua vita piu tosto che morire e andare in cielo;
perche, diceva, «in cielo non si puo patire».

https://cooperatores-veritatis.org/

21


https://cooperatores-veritatis.org/

11. L'intento di un'anima che ama Dio non & che di unirsi tutta con Dio; ma per
giungere a questa perfetta unione, udiamo quel che dicea S. Caterina da Genova:
«Per arrivare all'unione di Dio son necessarie le avversita; perché Dio attende per
mezzo di quelle a consumar tutt'i nostri pravi movimenti di dentro e di fuori. E pero
tutte le ingiurie, disprezzi, infermita, abbandonamenti de' parenti e d'amici,
confusioni, tentazioni ed altre cose contrarie, tutte ci sono sommamente di bisogno,
affinche combattiamo, finche per via di vittorie vengano ad estinguersi in noi tutt'i
malvagi movimenti, sicché piu non li sentiamo; e finché piu non ci paiano amare, ma
soavi per Dio tutte le avversita, non giungeremo mai alla divina unione».

12. Da tutto cid, un'anima che desidera di esser tutta di Dio dee risolversi, come
scrive S. Giovanni della Croce, a cercare in questa vita non di godere, ma di patire in
tutte le cose, abbracciando con avidita tutte le mortificazioni volontarie e con maggior
avidita ed amore le involontarie, perché queste sono piu care a Dio. Disse Salomone:
Melior est patiens viro forti (Prov. XVI, 32). Piace a Dio chi si mortifica con digiuni,
cilizi e discipline, per la fortezza che vi esercita in mortificarsi; ma molto piu gli piace
chi e forte in soffrire con pazienza ed allegrezza le croci che Iddio gli manda. Dicea S.
Francesco di Sales: «Le mortificazioni che ci vengono per parte di Dio o degli uomini
per sua permissione, sono sempre piu preziose di quelle che sono figlie della nostra
volonta; essendo regola generale che dove meno vi € di nostra elezione, vi e di
maggior gusto di Dio e maggior nostro profitto». Lo stesso avvertimento dava S.
Teresa: «Si acquista piu in un sol giorno co' travagli che ci vengon da Dio o dal
prossimo, che in dieci anni co' patimenti pigliati da noi». Quindi dicea generosamente
S. Maria Maddalena de' Pazzi non trovarsi al mondo pena cosi acerba che ella non
avrebbe sofferta con allegrezza, pensando che veniva da Dio; ed in fatti in quei gran
travagli che la santa pati nella prova di cinque anni, bastava ricordarle essere volonta
di Dio che cosi patisse, per farla rimettere in pace. Ah che per acquistare un Dio,
questo gran tesoro, ogni cosa € poca. Dicea il P. Ippolito Durazzo: «Costi Dio quanto
vuol, non fu mai caro».

13. Deh preghiamo il Signore che ci faccia degni del suo santo amore; che se
perfettamente I'ameremo, ci sembreranno fumo e loto tutti i beni di questa terra, e ci
diverranno delizie le ignominie e i patimenti. Udiamo quel che dice il Grisostomo di
un'anima che si & data tutta a Dio: «Giunto ch'eé uno al perfetto amore di Dio, diventa
come se fosse egli solo sovra la terra. Non cura piu né la gloria ne l'ignominia,
disprezza le tentazioni e i patimenti, perde il gusto e |'appetito di tutte le cose. E non
trovando appoggio né riposo in cosa alcuna, va continuamente in cerca dell'amato
senza mai stancarsi; in modo che quando lavora, quando mangia, quando veglia,
quando dorme, in ogni sua operazione e discorso, tutto il suo pensiero e tutto il suo
studio & di trovare I'amato, perche ivi ha egli il suo cuore, ov'e il suo tesoro».

In questo capo abbiamo parlato della pazienza in generale; nel capo XV tratteremo di
piu cose particolari nelle quali dobbiamo specialmente esercitare la nostra pazienza.

Affetti e preghiere.

Caro ed amato Gesu mio e mio tesoro, io per le offese che vi ho fatte non meriterei
piu di potervi amare; ma per li meriti vostri, vi prego, fatemi degno del vostro puro
amore. Io v'amo sopra ogni cosa, e mi pento con tutto il cuore di avervi disprezzato
un tempo, e discacciato dall'anima mia; ma ora io v'amo piu di me stesso, v'amo con
tutto il cuore, o bene infinito, io v'amo, io v'amo, io v'amo, ed altro non desidero che
di perfettamente amarvi; e d'altro non ho timore, che di vedermi privo del vostro
santo amore.

22



Deh innamorato mio Redentore, fatemi conoscere il gran bene che siete, e I'amore che
mi avete portato per obbligarmi ad amarvi.

Ah mio Dio, non permettete ch'io viva piu ingrato a tanta vostra bonta. Basta quanto
v'ho offeso, io non voglio lasciarvi piu; gli anni che mi restano di vita voglio tutti
impiegarli in amarvi e darvi gusto. Gesu mio, amor mio, soccorretemi; soccorrete un
peccatore che vuole amarvi ed esser tutto vostro.

O Maria, speranza mia, il vostro figlio vi sente, pregatelo per me, ed ottenetemi la
grazia di amarlo perfettamente.

CAPITOLO VI
Caritas benigna est.

Chi ama Gesu Cristo ama la dolcezza.

1. Lo spirito di dolcezza & proprio di Dio: Spiritus enim meus super mel dulcis (Eccli.
XX1V, 27). Quindi I'anima amante di Dio ama tutti coloro che sono amati da Dio, quali
sono i nostri prossimi; onde volentieri va sempre cercando di soccorrer tutti, consolar
tutti, e tutti contentar, per quanto I'e permesso. Dice S. Francesco di Sales che fu il
maestro e I'esempio della santa dolcezza: «L'umile dolcezza € la virtu delle virtu che
Dio tanto ci ha raccomandata; percid bisogna praticarla sempre e da per tutto». Onde
il santo ci da poi questa regola: «Cio che vedrete potersi far con amore, fatelo; e cio
che non pud farsi senza contrasto, lasciatelo». S'intende sempre che puo lasciarsi
senza offesa di Dio, perche I'offesa di Dio dee impedirsi sempre e subito che si puo, da
chi & tenuto ad impedirla.

2. Questa dolcezza dee specialmente praticarsi co' poveri, i quali ordinariamente,
perché son poveri, son trattati aspramente dagli uomini. Dee usarsi particolarmente
ancora cogli infermi i quali si trovano afflitti dall'infermita, e per lo pilu sono poco
assistiti dagli altri. Piu particolarmente poi dee usarsi la dolcezza coi nemici. Vince in
bono malum (Rom. XII, 21). Bisogna vincer l'odio coll'amore, e la persecuzione colla
dolcezza; cosi han fatto i santi, e si han conciliato I'affetto de' loro piu ostinati nemici.

3. «Non vi € cosa, dice S. Francesco di Sales, che tanto edifichi i prossimi, quanto la
caritatevole benignita nel trattare». Il santo percid ordinariamente facea vedersi colla
bocca a riso e colla faccia che spirava benignita, accompagnata dalle parole e dai
gesti. Onde dicea S. Vincenzo de' Paoli non aver egli conosciuto uomo piu benigno.
Dicea di piu sembrargli che monsignor di Sales avesse l'immagine espressa della
benignita di Gesu Cristo. Egli anche nel negare quel che non potea concedere senza
offesa della coscienza, si dimostrava talmente benigno, che gli altri, benche non
avessero l'intento, ne partivano affezionati e contenti. Era egli benigno con tutti, co'
superiori, co' suoi eguali e cogl'inferiori, in casa e fuor di casa. A differenza di coloro,
come lo stesso santo dicea, che sembrano angeli fuori di casa e demoni in casa. Anche
trattando co' servi, il santo non si lagnava mai de' loro mancamenti; appena qualche
volta gli avvertiva, ma sempre con parole benigne. Cosa molto lodevole a tutti i
superiori. Il superiore dee usare tutta la benignita co' suoi sudditi. Nell'imponere cio
che quelli hanno da eseguire, dee piu presto pregare che comandare. Dicea S.
Vincenzo de' Paoli: «Non v'e modo a' superiori di esser meglio ubbiditi da' sudditi, che
la dolcezza». E parimente S. Giovanna di Chantal dicea: «Ho sperimentato piu modi
nel governo, ma non ho trovato migliore che il dolce e sofferentex».

23



4. Anche nel riprendere i difetti, il superiore dee essere benigno. Altro ¢ il riprendere
con fortezza, altro il riprendere con asprezza; bisogna talvolta riprendere con fortezza,
quando il difetto & grave, e specialmente quando & replicato, dopo che il suddito n'e
stato gia ammonito; ma guardiamoci di riprender mai con asprezza ed ira; chi
riprende con ira fa piu danno che profitto. Questo € quel zelo amaro riprovato da S.
Giacomo. Taluni si vantano di tener la famiglia a registro col modo aspro che usano, e
dicono che cosi bisogna governare; ma non dice cosi S. Giacomo: Quod si zelum
amarum habetis,... nolite gloriari (Iac. III, 14). Se mai in qualche caso raro
bisognasse dire qualche parola aspra per indurre il difettoso ad apprender la gravezza
del suo difetto, sempre non perd all'ultimo bisogna lasciarlo colla bocca dolce, con
qualche parola benigna. Bisogna sanar le ferite, come fece il Samaritano del Vangelo,
col vino e coll'olio. «Ma siccome l'olio, dicea S. Francesco di Sales, va sempre di sopra
tutti i liquori, cosi bisogna che in tutte le nostre azioni vada sopra la benignita». E
gquando avviene che la persona la quale dee esser corretta sta disturbata, bisogna
allora trattener la riprensione ed aspettare che cessi la sua collera, altrimenti piu la
provocheremo a sdegnarsi. Dicea S. Giovanni canonico regolare: «Quando la casa
arde non bisogna aggiunger legna al fuoco».

5. Nescitis cuius spiritus estis (Luc. IX, 55). Cosi disse Gesu Cristo a' suoi discepoli
Giacomo e Giovanni, allorche essi voleano che fossero corretti con castighi i
Samaritani, i quali gli aveano discacciati dal lor paese. Ah, disse loro il Signore, e
quale spirito € questo? Questo non € lo spirito mio, il quale & tutto dolce e benigno;
giacche io non son venuto a perdere, ma a salvare le anime: Filius hominis non venit
animas perdere sed salvare (Ibid. 56). E voi volete indurmi a perderle? Tacete, e non
mi fate piu simili domande, perche non € questo lo spirito mio. — Ed in fatti con
quanta dolcezza Gesu Cristo tratto I'adultera! Mulier, le disse, nemo te condemnavit?
nec ego te condemnabo: Vade, et iam amplius noli peccare (Io. VIII, 10 et 11). Si
contentd di solo ammonirla a non piu peccare, e la mando in pace. Con quanta
benignita parimente cerco di convertire la Samaritana, e cosi gia la converti. Prima le
domando da bere; dipoi le disse: Oh sapessi tu chi € colui che ti cerca da bere! Indi le
rivelo ch'egli era il Messia aspettato. In oltre con quanta dolcezza procurd di
convertire I'empio Giuda, ammettendolo a mangiare nello stesso suo piatto, lavandogli
i piedi, ed avvertendolo nell'atto stesso del suo tradimento: Giuda, cosi con un bacio
mi tradisci? Iuda, osculo Filium hominis tradis? (Luc. XXII, 48). Come poi converti
Pietro, dopo che Pietro I'avea rinnegato? Eccolo: Conversus Dominus respexit Petrum
(Ibid. 61). In uscir dalla casa del pontefice, senza rimproverargli il suo peccato, lo
mird con un tenero sguardo, e cosi lo converti; e lo converti in modo, che Pietro finche
visse non lascid mai di piangere l'ingiuria fatta al suo maestro.

6. Oh quanto si guadagna piu colla dolcezza che coll'amarezza! Dicea S. Francesco di
Sales che non v'é cosa piu amara della noce; ma se quella si confetta, diventa dolce
ed amabile: cosi le correzioni, benché sono in sé dispiacenti, nondimeno quando si
fanno con amore e dolcezza, diventano gradevoli, e cosi riescono di maggior profitto.
Narrava di sé S. Vincenzo de' Paoli che nel governo tenuto nella sua congregazione
non aveva mai corretto alcuno con asprezza, se non tre volte credendo aver avuto
ragione di farlo, ma che poi sempre se n'era pentito, perché sempre gli era riuscito
male; dove il correggere con dolcezza sempre gli era riuscito bene.

7. S. Francesco di Sales colla sua benignita ottenea dagli altri quanto voleva; e cosi gli
riusciva di tirar a Dio anche i peccatori piu ostinati. Lo stesso praticava S. Vincenzo de'
Paoli, il quale insegnava a' suoi questa massima: «L'affabilita, dicea, I'amore e I'umilta
mirabilmente si guadagnano i cuori degli uomini, e gl'inducono ad abbracciare le cose
piu ripugnanti alla natura». Una volta egli consegno ad un padre de' suoi un gran

24



peccatore, affinche l'avesse ridotto a penitenza; ma quel padre, per quanto avesse
faticato, niente profittd; onde prego il santo a dirgli esso qualche cosa. Allora gli parlo
il santo e lo converti. Quel peccatore disse poi che la singolar dolcezza e carita del P.
Vincenzo gli aveano guadagnato il cuore. Quindi il santo non potea soffrire che i suoi
missionari trattassero i penitenti con asprezza, e dicea loro che lo spirito infernale si
serve del rigore di alcuni per maggiormente rovinare le anime.

8. Bisogna praticar la benignita con tutti, ed in ogni occasione, ed in ogni tempo.
Avverte S. Bernardo che taluni sono mansueti finché le cose avvengono a loro genio,
ma appena poi che son toccati con qualche avversita o contraddizione, subito si
accendono, e cominciano a fumare come il monte Vesuvio. Costoro posson dirsi
carboni ardenti, ma nascosti sotto la cenere. Chi vuol farsi santo bisognha che in
guesta vita sia come un giglio tra le spine, che per quanto venga da quelle punto non
lascia di esser giglio, cioé sempre egualmente soave e benigno. L'anima amante di Dio
conserva sempre la pace nel cuore, e la dimostra anche nel volto, comparendo
sempre eguale a se stessa negli eventi, cosi prosperi come avversi, siccome canto il
cardinal Petrucci:

Mira cangiarsi in variate forme

Fuori di sé le creature, e dentro

Il suo piu cupo centro

Sempre unita al suo Dio vive uniforme.

9. Nelle cose avverse si conosce lo spirito di una persona. S. Francesco di Sales
amava con tenerezza l'ordine della Visitazione che gli costava tante fatiche. Piu volte
egli lo vide in pericolo di perdersi per le persecuzioni che pativa, ma il santo non perde
mai la sua pace, sempre contento di vederlo anche distrutto, se cosi piaceva a Dio; ed
allora fu che disse: «Da qualche tempo in qua le tante opposizioni e contraddizioni che
mi sono venute mi recano una pace si dolce che non ha pari, € mi presagiscono il
prossimo stabilimento dell'anima mia in Dio ch'e I'unico mio desiderio».

10. Quando ci occorre di dover risponder a chi ci maltratta, stiamo attenti a
rispondere sempre con dolcezza: Responsio mollis frangit iram (Prov. XV, 1): una
risposta dolce basta a spegnere ogni fuoco di collera. E quando ci sentiamo sturbati,
allora meglio & tacere, perche allora ci sembra giusto di dir quel che ci viene in bocca;
ma sedata poi la passione, vedremo che tutte le parole da noi proferite sono state
difetti.

11. E quando accade che noi stessi commettiamo qualche difetto, bisogna che ancora
con noi medesimi usiamo la dolcezza: I'adirarci con noi dopo il difetto commesso non
e umilta, ma e fina superbia, come se noi non fossimo quei deboli e miserabili che
siamo. Dicea S. Teresa: «Umilta che inquieta non viene mai da Dio, ma dal demonio».
L'adirarci con noi stessi dopo il difetto € un difetto piu grande del difetto fatto, il quale
portera seco la conseguenza di molti altri difetti: ci fara lasciare le nostre divozioni,
I'orazione, la comunione; e se le faremo riusciranno poco ben fatte. Dicea S. Luigi
Gonzaga che nell'acqua torbida piu non si vede, ed ivi pesca il demonio. Quando
I'anima sta disturbata poco conosce Dio e quel che dee fare. Bisogna dunque, allorche
cadiamo in qualche difetto, voltarsi a Dio con umilta e confidenza, e, cercandogli
perdono, dirgli come dicea S. Caterina di Genova: «Signore, queste sono l'erbe

25



dell'orto mio». V'amo, con tutto il cuore, e mi pento di avervi dato questo disgusto.
Non voglio farlo piu, datemi il vostro aiuto.

Affetti e preghiere.

O beate catene che legate le anime con Dio, deh stringete me ancora, e stringetemi
tanto che io non possa piu sciogliermi dall'amore del mio Dio!Gesu mio, io vi amo;
v'amo, o tesoro, o vita dell'anima mia; a voi mi stringo e vi dono tutto me stesso. No,
che non voglio, amato mio Signore, lasciarvi piu d'amare. Voi che per pagare i miei
peccati avete sofferto d'esser legato qual reo, e cosi legato essere condotto per le vie
di Gerusalemme alla morte, voi che voleste essere inchiodato alla croce, e non la
lasciaste se non dopo avervi lasciata la vita, deh, per lo merito di tante pene, non
permettete ch'io mai abbia a separarmi da voil!

Mi pento piu d'ogni male di avervi un tempo voltate le spalle, e propongo colla grazia
vostra di prima morire che darvi piu disgusto né grave né leggiero.

O Gesu mio, in voi mi abbandono. Io v'amo con tutto il cuore, v'amo piu di me stesso.
Vi ho offeso per lo passato, ma ora me ne pento, e vorrei morirne di dolore. Deh
tiratemi tutto a voi. Io rinunzio a tutte le consolazioni sensibili, voi solo voglio e niente
piu. Fate ch'io v'ami e poi fate di me quel che vi piace.

O Maria, speranza mia, ligatemi a Gesu; e fate ch'io sempre viva a lui ligato, e ligato
muoia per venire un giorno al beato regno, dove non avro piu timore di vedermi
sciolto del suo santo amore.

CAPITOLO VII
Caritas non aemulatur.

L'anima che ama Gesu Cristo
non invidia i grandi del mondo,
ma solamente coloro che pit amano Gesu Cristo.

1. Spiega S. Gregorio quest'altro contrassegno della carita, e dice che la carita non
invidia, poiche non sa invidiare a' mondani quelle terrene grandezze ch'ella non
desidera, ma disprezza: Non aemulatur, quia per hoc quod in praesenti mundo nihil
appetit, invidere terrenis successibus nescit (Mor. I. 10. c. 8). Quindi bisogna
distinguere due sorta di emulazioni, una malvagia e l'altra santa. La malvagia € quella
che invidia e si rattrista per li beni mondani che gli altri possedono in questa terra.
L'emulazione poi santa & quella che non gia invidia, ma piu tosto compatisce i grandi
di questo mondo che vivono tra gli onori e piaceri terreni. Ella non cerca né desidera
altro che Dio, ed altro non pretende in questa vita che di amarlo quanto puo; e percio
santamente invidia chi I'ama piu di lei, mentr'ella nell'amarlo vorrebbe superare anche
i serafini.

2. Questo e quell'unico fine che hanno in terra le anime sante, fine che innamora e
ferisce di amore talmente il cuore di Dio che gli fa dire: Vulnerasti cor meum, soror
mea sponsa, vulnerasti cor meum in uno oculorum tuorum (Cant. IV, 9). Quell'uno
degli occhi significa I'unico fine che ha I'anima sposa in tutti i suoi esercizi e pensieri,
di piacere a Dio. Gli uomini del mondo nelle loro azioni guardano le cose con piu occhi,
cioé con diversi fini disordinati, di piacere agli uomini, di farsi onore, di acquistar
ricchezze e, se non di altro, di contentare se stessi; ma i santi non hanno che un
occhio, per guardare in tutto cido che fanno il solo gusto di Dio; e dicono con Davide:

26



Quid... mihi est in caelo? et a te quid volui super terram?... Deus cordis mei, et pars
mea Deus in aeternum (Ps. LXXII, 25 et 26): che altro io voglio, mio Dio, in questo e
nell'altro mondo, se non voi solo? Voi solo siete la mia ricchezza, voi 'unico signore
del mio cuore. Si godano pure, dicea san Paolino, i ricchi i loro tesori di terra, si
godano i re i loro regni, voi, Gesu mio, siete il mio tesoro e 'l regno mio: Habeant sibi
divitias suas divites, regna sua reges, Christus mihi gloria et regnum est.

3. Quindi avvertiamo che non basta fare opere buone, ma bisogna farle bene.
Acciocche le opere nostre sian buone e perfette € necessario farle col puro fine di
piacere a Dio. Questa fu la degna lode che fu data a Gesu Cristo: Bene omnia fecit
(Marc. VII, 37). Molte azioni saranno in sé lodevoli, ma percheé saran fatte per altro
fine che della divina gloria, poco o niente varranno appresso Dio. Dicea S. Maria
Maddalena de' Pazzi: «Iddio rimunera le nostre opere a peso di purita». Viene a dire
che secondo € pura la nostra intenzione, cosi il Signore gradisce e premia le nostre
azioni. Ma oh Dio, e quanto e difficile a trovare un'azione fatta solo per Dio! Io mi
ricordo d'un santo religioso vecchio che molto avea faticato per Dio e mori in concetto
di santita; ora costui un giorno, dando un'occhiata alla sua vita, tutto mesto ed
atterrito mi disse: «Oime, che guardando tutte le opere di mia vita, non ne trovo una
fatta solo per Dio». Maledetto amor proprio che ci fa perdere o tutto o la maggior
parte del frutto delle nostre buone azioni. Quanti nei loro impieghi piu santi di
predicatori, confessori, missionari, faticano, stentano, e poco o niente guadagnano,
perché non guardano Dio solo, ma la gloria mondana o l'interesse o la vanita di
comparire o almeno la propria inclinazione!

4. Dice il Signore: Attendete a non fare il bene per essere veduti dagli uomini,
altrimenti non avrete alcun premio dal Padre celeste: Attendite ne iustitiam vestram
faciatis coram hominibus, ut videamini ab eis: alioquin mercedem non habebitis apud
Patrem vestrum, qui in caelis est (Matth. VI, 1). Chi fatica per contentare il suo genio,
gia riceve il suo premio: Amen dico vobis, receperunt mercedem suam (Ibid. 5).
Mercede perd che si riduce ad un poco di fumo o ad una effimera soddisfazione che
presto passa, e niente profitto ne resta all'anima. Dice il profeta Aggeo che chi fatica
per altro che per piacere a Dio, ripone le sue mercedi in un sacco rotto che quando va
ad aprirlo niente piu vi ritrova: Et qui mercedes congregavit misit eas in sacculum
pertusum (Agg. I, 6). E da cid poi nasce che costoro, se dopo le loro fatiche non
ottengono l'intento di qualche cosa che imprendono, molto s'inquietano. Questo € il
segno che non hanno avuto per fine la sola gloria di Dio: chi fa un'opera per la sola
gloria di Dio, ancorche poi quella non riesca, niente si turba: mentre egli gia ha
ottenuto il suo fine di dar gusto a Dio, avendo operato con retta intenzione.

5. Ecco i segni per vedere se uno che s'impiega in qualche affare spirituale opera solo
per Dio. 1° Se non si disturba allorche non ottiene l'intento, perché non volendolo Dio
neppur egli lo vuole. 29 Se gode egualmente del bene che han fatto gli altri, come se
esso l'avesse fatto. 3° Se non desidera piu un impiego che un altro, ma gradisce
quello che vuole l'ubbidienza de' superiori. 40 Se dopo le sue operazioni non cerca
dagli altri né ringraziamenti ne approvazioni: e percid se mai dagli altri ne vien
mormorato o disapprovato, non si affligge, contentandosi solamente di aver
contentato Dio. E se mai ne riceve qualche lode dal mondo, non se ne invanisce, ma
risponde alla vanagloria che gli si presenta innanzi per esser accettata, cid che le
rispondea il Ven. Giovanni d'Avila: «Va via, sei arrivata tardi, perche I'opera gia me la
trovo data tutta a Dio».

6. Questo e l'entrare nel gaudio del Signore, cioé godere del godimento di Dio, come
sta promesso ai servi fedeli: Euge, serve bone et fidelis quia super pauca fuisti
27



fidelis... intra in gaudium domini tui (Matth. XXV, 23). Ma se noi arriviamo ad aver la
sorte di fare qualche cosa che piace a Dio, dice il Grisostomo, che altro andiamo
cercando? Si dignus fueris agere aliquid quod Deo placet, aliam praeter id mercedem
requiris? (Chrys. L. 2. de Compunct. cord.). Questa € la maggior mercede, la maggior
fortuna a cui puo giungere una creatura, il dar gusto al suo Creatore.

7. E cio € quello che pretende Gesu Cristo da un'anima che I'ama: Pone me, le dice, ut
signaculum super cor tuum, ut signaculum super brachium tuum (Cant. VIII, 6). Vuole
che lo metta come segno sopra il suo cuore e sopra il suo braccio: sopra il suo cuore,
acciocche quanto ella medita di fare, intenda di farlo sol per amore di Dio; sopra il suo
braccio, acciocche quanto opera, tutto lo faccia per dar gusto a Dio; sicche Dio sia
sempre |'unico scopo di tutti i suoi pensieri e di tutte le sue azioni. Dicea S. Teresa che
chi vuol farsi santo bisogna che viva senza altro desiderio che di dar gusto a Dio. E la
sua prima figlia, la Ven. Beatrice dell'Incarnazione, dicea: «Non v'e prezzo con cui
possa pagarsi qualunque cosa, benché minima, fatta per Dio». E con ragione, perchée
tutte le cose fatte per piacere a Dio sono atti di carita che ci uniscono a Dio e ci
acquistano beni eterni.

8. Dicesi che la purita d'intenzione € I'alchimia celeste per la quale il ferro diventa oro,
cioe le azioni piu triviali, come il lavorare, il cibarsi, il ricrearsi, il riposare, fatte per
Dio, diventano oro di santo amore. Quindi credea per certo S. Maria Maddalena de'
Pazzi che quei che fanno con pura intenzione tutto quel che fanno, vadano diritto in
paradiso senza entrar nel purgatorio. Si narra nell'Erario Spirit. (to. 4. cap. 4) che un
santo solitario prima di fare qualunque azione solea fermarsi per un poco ed alzare gli
occhi al cielo. Richiesto perche cio facesse, rispose: «Procuro di accertare il colpo». E
volea dire che siccome il sagittario prima di scoccar la saetta prende la mira per
indovinare il tiro, cosi egli prima di metter mano a qualunque azione prendea di mira
Iddio, acciocche quell'opera riuscisse di suo piacere. Cosi dobbiamo fare ancor noi;
anzi nel proseguire I'opera incominciata € bene che rinnoviamo da quando in quando
I'intenzione di dar gusto a Dio.

9. Quei che ne' loro affari non guardano altro che il volere divino godono quella santa
liberta di spirito che hanno i figli di Dio, la quale fa che abbraccino ogni cosa che piace
a Gesu Cristo, non ostante qualunque ripugnanza dell'amor proprio o del rispetto
umano. L'amore a Gesu Cristo mette i suoi amanti in una totale indifferenza, per cui
tutto ad essi € eguale, il dolce e I'amaro: niente vogliono di quel che piace a se stessi,
e tutto vogliono di quel che piace a Dio. Colla stessa pace s'impiegano nelle cose
grandi e nelle picciole, nelle cose grate e nelle dispiacevoli: basta loro che piacciano a
Dio.

10. Molti all'incontro voglion servire a Dio, ma in quell'impiego, in quel luogo, con quei
compagni, con quelle circostanze, altrimenti o lasciano l'opera o la fanno di mala
voglia. Questi non hanno la liberta di spirito, ma sono schiavi dell'amor proprio, e
percio poco meritano anche in cid che fanno; e vivono inquieti, mentre riesce loro
grave il giogo di Gesu Cristo. I veri amanti di Gesu Cristo amano di fare solo quel che
piace a Gesu Cristo, e perche piace a Gesu Cristo; quando vuole, dove vuole e nel
modo che vuole Gesu Cristo; ed o che voglia Gesu Cristo impiegarli in una vita
onorata dal mondo, o in una vita oscura e negletta. Cio importa I'amar Gesu Cristo
con puro amore; ed in cid0 noi dobbiamo affaticarci, combattendo contra gli appetiti
dell'amor proprio che vorrebbe vederci occupati in opere grandi di onore e di nostra
inclinazione.

28



11. E bisogna che siamo distaccati da tutti gli esercizi anche spirituali, quando il
Signore ci vuole impiegati in altre opere di suo gusto. Un giorno il P. Alvarez,
trovandosi molto occupato, desiderava sbrigarsene per andare a fare orazione, poiche
gli parea che in quel tempo egli non era con Dio; ma il Signore allora gli disse:
«Quantunque io non ti tenga meco, ti basti che io mi serva di te». Cio vale per quelle
persone che talvolta s'inquietano per vedersi obbligate dall'ubbidienza o dalla carita a
lasciare le loro solite divozioni: sappiano che tal inquietudine allora certamente non
viene da Dio, ma viene o dal demonio o dal loro amor proprio. Diasi gusto a Dio, e si
muoia. Questa € la prima massima de' santi.

Affetti e preghiere.

Eterno mio Dio, io vi offerisco tutto il mio cuore; ma oh Dio, e qual cuore vi offerisco?
Cuore bensi creato per amarvi, ma che, in vece d'amarvi, tante volte si e ribellato da
voi. Ma guardate, Gesu mio, che se un tempo questo mio cuore vi & stato ribelle, ora
sta tutto addolorato e pentito de' disgusti che vi ha dati. Si, mio caro Redentore, mi
pento di avervi disprezzato, e sto risoluto di volervi ubbidire ed amare ad ogni costo.
Deh tiratemi tutto al vostro amore; fatelo per quell'amore che mi portaste morendo in
croce per me.

V'amo, Gesu mio, v'amo con tutta I'anima, v'amo piu di me stesso, o vero, o unico
amante dell'anima mia, mentre non trovo altri che voi che per amor mio avete
sacrificata la vita.

Mi fa piangere il vedere l'ingratitudine che vi ho usata. Povero me, io gia mi era
perduto, ma spero che voi colla grazia vostra mi abbiate restituita la vita. Questa sara
la mia vita, I'amarvi sempre, sommo mio bene.

Fate ch'io v'ami, o amore infinito, e niente piu vi dimando.

O Maria, madre mia, accettatemi per vostro servo, e fatemi accettare da Gesu vostro
figlio.

CAPITOLO VIII
Caritas non agit perperam.

Chi ama Gesu Cristo fugge la tepidezza
ed ama la perfezione, i di cui mezzi sono:
1. Il desiderio.

2. La risoluzione.

3. L'orazione mentale.

4. La comunione.

5. La preghiera.

1. S. Gregorio spiegando questo passo, non agit perperam (I Cor. XIII, 4), dice che la
carita impiegandosi sempre piu nel solo amore divino, non sa ammettere quel che non
e conforme al retto e santo: Quia caritas quae se in solum Dei amorem dilatat,
quidquid a rectitudine discrepat ignorat (San Greg. Mor. |. 10. c. 8). Cid ben lo scrisse
prima I'Apostolo dicendo che la carita € un vincolo che lega insieme nell'anima le virtu
piu perfette: Caritatem habete, quod est vinculum perfectionis (Coloss. III, 14). E
poiche la carita ama la perfezione, per conseguenza abborrisce la tepidezza colla quale
servono taluni a Dio con gran pericolo di perdere la carita, la divina grazia, I'anima e
tutto.

29



2. Bisogna non pero avvertire che vi sono due sorta di tepidezza, I'una inevitabile e
I'altra evitabile. L'inevitabile € quella da cui non sono esenti neppure i santi; e questa
comprende tutti i difetti che da noi si commettono senza piena volonta, ma solo per la
nostra fragilita naturale. Tali sono le distrazioni nell'orazione, i disturbi interni, le
parole inutili, le vane curiosita, i desideri di comparire, i gusti nel mangiare o nel bere,
i moti di concupiscenza non subitamente repressi, e simili. Questi difetti dobbiamo noi
evitarli quanto possiamo; ma, per cagion della debolezza di nostra natura infettata dal
peccato, € impossibile evitarli tutti. Dobbiamo bensi detestarli dopo averli commessi,
percheé sono disgusti di Dio; ma, come avvertimmo nel capo antecedente, ci dobbiam
guardare di disturbarci per quelli. Scrisse S. Francesco di Sales: «Tutti quei pensieri
che ci danno inquietudine non sono da Dio ch'é principe di pace, ma provengono
sempre o dal demonio o dall'amor proprio o dalla stima che facciamo di noi stessi».

3. Tali pensieri pertanto che c'inquietano bisogna subito rigettarli e non farne conto.
Dice il medesimo santo che i difetti indeliberati siccome involontariamente si fanno
cosi anche involontariamente si cancellano. Un atto di dolore, un atto di amore basta
a cancellarli. La Ven. Suor Maria Crocifissa benedettina vide una volta un globo di
fuoco, sovra cui essendovi buttate molte pagliuccie osservo che tutte quelle restarono
incenerite. Le fu dato ad intendere per tal figura che un atto fervente di amor divino
distrugge tutt'i difetti che abbiamo nell'anima. Lo stesso effetto fa la santa comunione,
secondo quel che abbiamo nel Concilio di Trento (Sess. XIII, c. 2), ove chiamasi
I'Eucaristia antidotum quo liberamur a culpis quotidianis. Sicche tali difetti sono bensi
difetti, ma non impediscono la perfezione, cioé di camminare alla perfezione, poiche in
guesta vita niuno giunge alla perfezione prima che arrivi al regno beato.

4. La tepidezza poi che impedisce la perfezione € la tepidezza evitabile, quando taluno
commette peccati veniali deliberati; poicheé tutte queste colpe commesse ad occhi
aperti ben possono dalla divina grazia evitarsi anche nello stato presente. Quindi dicea
S. Teresa: «Da peccato avvertito, per molto piccolo che sia, Dio vi liberi». Tali sono
per esempio le bugie volontarie, le piccole mormorazioni, le imprecazioni, i
risentimenti di parole, le derisioni del prossimo, le parole pungitive, i discorsi di stima
propria, i rancori d'animo nudriti nel cuore, le affezioni disordinate a persone di
diverso sesso. «Questi sono certi vermi, scrisse la stessa S. Teresa, che non si lascian
conoscere, finche non abbian rose le virtu». Onde la santa avverti in altro luogo: «Per
mezzo di cose picciole il demonio va facendo buchi per dove entrano cose grandi».

5. Bisogna dunque tremare di tai difetti deliberati, mentre Dio per quelli restringe la
mano a' lumi piu chiari ed agli aiuti piu forti, e ci priva delle dolcezze spirituali; e
quindi ne nasce che l'anima fa le cose spirituali con gran tedio e pena, e cosi poi
comincia a lasciar l'orazione, le comunioni, le visite al Sagramento, le novene; ed in
fine facilmente lascera tutto, com'eé avvenuto non di rado a tante anime infelici.

6. Questo importa quella minaccia che fa il Signore a' tepidi: Neque frigidus es, neque
calidus: utinam frigidus esses, etc.: sed quia tepidus es... incipiam te evomere (Apoc.
III, 15 et 16). Gran cosa! dice: Utinam frigidus esses! Come? e meglio esser freddo,
cioé privo della grazia, che tepido? Si, in certo modo € meglio esser freddo, perche il
freddo puo piu facilmente emendarsi, scosso dal rimorso della coscienza; ma il tepido
fa l'abito a dormire ne' suoi difetti senza pigliarsene pena e senza pensare ad
emendarsi, e cosi rendesi quasi disperata la sua cura. Tepor, scrive S. Gregorio, qui a
fervore defecit in desperatione est. Diceva il Ven. P. Luigi da Ponte che egli avea
commessi innumerabili difetti in sua vita, ma che non mai avea fatta pace coi difetti.
Taluni fan pace co' difetti, e quindi avviene la loro ruina; specialmente quando il

30



difetto € con attacco di qualche passione di stima propria, di voler comparire, di
accumular danari, di rancore verso alcun prossimo o di affezione disordinata con
persona di diverso sesso. Allora vi & gran pericolo che i capelli diventino per
quell'anima, come diceva S. Francesco d'Assisi, catene che la tirino all'inferno. Almeno
quell'anima non si fara piu santa, e perdera quella gran corona che Dio
I'apparecchiava se fosse stata fedele alla grazia. L'uccello quando & sciolto da ogni
laccio, subito vola: I'anima quando e sciolta da ogni attacco terreno, subito vola a Dio;
ma se sta ligata, ogni filo bastera ad impedirle il camminare a Dio. Oh quante persone
spirituali non si fanno sante perché non si fan forza a sbrigarsi da certi piccioli
attacchi!

7. Tutto il danno viene dal poco amore che si porta a Gesu Cristo. Coloro che sono
gonfi della stima di se medesimi; quei che spesso si accorano per gli eventi difformi al
lor desiderio; che sono molto indulgenti a se stessi per timore della lor sanita; che
tengono il cuore aperto agli oggetti esterni e la mente sempre distratta, con avidita di
ascoltare e saper tante cose che non tendono al divino servizio, ma solo a contentare
il proprio genio; quei che si risentono ad ogni minima disattenzione che apprendono di
aver ricevuta da alcuno: dal che poi ne avviene che spesso si turbano, e mancano
all'orazione o al lor raccoglimento: ora tutti divoti e giubilanti, ora tutti impazienti e
mesti, siccome accadono le cose a seconda o contra del loro umore; questi non amano
o0 molto poco amano Gesu Cristo, e discreditano la vera divozione.

8. Ma chi mai si trovasse caduto in questo miserabile stato di tepidezza che ha da
fare? E vero ch'é cosa molto difficile il vedere un'anima intepidita ripigliar I'antico
fervore; ma disse il Signore che quel che gli uomini non possono, ben puo farlo Iddio:
Quae impossibilia sunt apud homines, possibilia sunt apud Deum (Luc. XVIII, 27). Chi
prega e prende i mezzi, ben giungera a tutto quel che desidera. Cinque sono i mezzi
per uscir dalla tepidezza ed incamminarsi alla perfezione.

10 I| desiderio di quella.

20 La risoluzione di giungervi.

30 L'orazione mentale.

40 |La frequenza della comunione.

50 La preghiera.

9. Il primo mezzo dunque ¢ il desiderio della perfezione.

I desideri santi sono le ali che ci fanno alzare da terra; poiche, siccome dice S.
Lorenzo Giustiniani, il santo desiderio vires subministrat, poenam exhibet leviorem: da
una parte da forza di camminare alla perfezione, e dall'altra alleggerisce la pena del
cammino. Chi veramente desidera la perfezione non lascia mai di andare avanzandosi
in quella; e se non lascia, finalmente vi arrivera. All'incontro chi non la desidera
sempre andera in dietro, e sempre troverassi pit imperfetto di prima. Dice S. Agostino
che nella via di Dio il non avanzarsi € tornare in dietro: Non progredi reverti est. Chi
non si fa forza per andare avanti si trovera sempre in dietro, trasportato dalla corrente
della nostra natura corrotta.

10. E un grande errore poi quel che dicono alcuni: Dio non vuol tutti santi. No, dice S.
Paolo: Haec est... voluntas Dei, sanctificatio vestra (I Thess. IV, 3). Iddio vuol tutti
31



santi, ed ognuno nello stato suo, il religioso da religioso, il secolare da secolare, il
sacerdote da sacerdote, il maritato da maritato, il mercadante da mercadante, il
soldato da soldato, e cosi parlando d'ogni altro stato. Son troppo belli i documenti che
su questa materia da la mia grande avvocata S. Teresa. In un luogo dice: «I nostri
pensieri sieno grandi, che di qua verra il nostro bene». In altro luogo dice: «Non
bisogna avvelire i desideri, ma confidare in Dio, che sforzandoci noi, a poco a poco
potremo arrivare dove colla divina grazia arrivarono molti santi». Ed in conferma di cio
ella attestava aver la sperienza che le persone animose in poco di tempo avean fatto
gran profitto: «Poiche, diceva, il Signore talmente si compiace de' desideri, come se
fossero eseguiti». In altro luogo dice: «Iddio non fa molti segnalati favori, se non a chi
ha molto desiderato il suo amore». Dice di piu in altro luogo: «Dio non lascia di
pagare qualunque buon desiderio in questa vita, mentr'egli € amico di anime
generose, purche vadano diffidate di loro stesse». Di tale spirito generoso appunto era
dotata la santa; onde giunse una volta a dire al Signore che se in paradiso avesse
veduti altri che godessero piu di lei, cid non le importava; ma che poi se avesse avuto
a vedere chi piu di lei lo amasse, dicea che non sapeva come avesse potuto
sopportarlo.

11. Bisogna dunque farsi animo grande: Bonus est Dominus... animae quaerenti illum
(Thren. III, 25). Dio € troppo buono e liberale con chi lo cerca di cuore. Né i peccati
commessi ci possono impedire di farci santi, se veramente desideriamo di farci santi.
Avverte S. Teresa: «Il demonio procura che paia superbia l'aver desideri grandi e
voler imitare i santi; ma giova molto il farsi animo a cose grandi, ché quantunque
I'anima non abbia subito forza, da nondimeno un generoso volo, ed arriva molto
avanti». Scrive I'Apostolo: Diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum (Rom.
VIII, 28). Aggiunge la glosa: etiam peccata. Anche i peccati commessi possono
cooperare alla nostra santificazione, in quanto la loro memoria ci rende piu umili e piu
grati, vedendo i favori che Dio ci dispensa dopo che l'abbiamo tanto offeso. Io non
posso niente, dee dire il peccatore, né merito niente, altro non merito che l'inferno;
ma ho che fare con un Dio di bonta infinita che ha promesso di esaudire ognun che lo
prega; ora, giacch'egli mi ha cacciato dallo stato di dannazione e vuole ch'io mi faccia
santo, e gia mi offerisce il suo aiuto, ben posso farmi santo, non colle forze mie, ma
colla grazia del mio Dio che mi conforta: Omnia possum in eo qui me confortat (Phil.
IV, 13). Allorché abbiamo dunque buoni desideri, bisogna che ci facciamo animo e,
fidati in Dio, procuriamo di metterli in esecuzione; ma se poi troviamo impedimento in
qualche impresa spirituale, quietiamoci nella divina volonta. Il voler di Dio dee
preferirsi ad ogni nostro buon desiderio. S. Maria Maddalena de' Pazzi si contentava
piu presto di restar priva d'ogni perfezione, che averla senza il volere di Dio.

12. Il secondo mezzo per la perfezione € la risoluzione di darsi tutto a Dio.

Molti sono chiamati alla perfezione, sono spinti a quella dalla grazia, acquistano
desiderio di quella; ma, percheé poi non si risolvono, vivono e muoiono nel lezzo della
lor vita tepida ed imperfetta. Non basta il desiderio della perfezione, se non vi e
ancora una ferma risoluzione di conseguirla. Quante anime si pascono di soli desideri,
ma non danno mai un passo nella via di Dio! Questi son que' desideri di cui parla il
Savio: Desideria occidunt pigrum (Prov. XXI, 25). Il pigro sempre desidera, e non si
risolve mai di prendere i mezzi propri del suo stato per farsi santo. Dice: Oh se stessi
in un deserto e non in questa casa! Oh se potessi andare a vivere in un altro
monastero, vorrei darmi tutto a Dio! E frattanto non puo soffrire quel compagno, non
pud sentire una parola di contraddizione, si dissipa in molte cure inutili, commette
mille difetti, di gola, di curiosita e di superbia: e poi sospira al vento: Oh se avessi, oh
se potessi, ecc. Tali desideri fan piu danno che utile; perché taluno si pasce di quelli, e

32



frattanto vive e seguita a vivere imperfetto. Dicea S. Francesco di Sales: «Io non
approvo che una persona attaccata a qualche obbligo o vocazione si fermi a
desiderare un'altra sorta di vita, fuori di quella ch'é@ convenevole all'officio suo, ne altri
esercizi incompatibili al suo stato presente; perché cid dissipa il suo cuore e lo fa
languire negli esercizi necessari».

13. Bisogna dunque desiderar la perfezione, e risolutamente prendere i mezzi per
quella. Scrive S. Teresa: «Dio non vuole da noi che una risoluzione, per poi far egli
tutto dal canto suo. Di anime irresolute non ha paura il demonio». A ci0 serve
I'orazione mentale, per pigliare quei mezzi che ci conducono alla perfezione. Alcuni
fanno molta orazione, ma in quella non concludono mai niente. Diceva la stessa
santa: «Io vorrei orazione di poco tempo che produce grandi effetti, piu presto che
quella di molti anni in cui I'anima non finisce di risolversi a far qualche cosa di valore
per Dio». Ed altrove dice: «Io ho sperimentato che chi al principio si aiuta a risolversi
di fare alcuna cosa, per difficile che sia, se si fa per dar gusto a Dio, non vi € che
temere».

14. La prima risoluzione ha da essere di fare ogni forza e morir prima che di
commettere qualunque peccato deliberato, per minimo che sia. E vero che tutti i
nostri sforzi senza l'aiuto divino non possono bastarci a superar le tentazioni; ma Dio
vuole che spesso noi ci facciamo dalla parte nostra questa violenza, poiche supplira
egli poi colla sua grazia e soccorrera la nostra debolezza con farci ottener la vittoria.
Questa risoluzione ci libera dall'impedimento di camminare avanti, e ci da insieme un
gran coraggio, poiche ella ci assicura di stare in grazia di Dio. Scrisse S. Francesco di
Sales: «La maggior sicurezza che noi possiamo avere in questo mondo di esser in
grazia di Dio non consiste gia ne' sentimenti che abbiamo del suo amore, ma nel puro
ed irrevocabile abbandonamento di tutto il nostro essere nelle sue mani, e nella
risoluzione ferma di non mai consentire ad alcun peccato, né grande né piccolo». Cio
viene a dire l'esser delicato di coscienza. — Avvertasi, altro € I'esser delicato di
coscienza, altro I'essere scrupoloso. L'esser delicato € necessario per farsi santo, ma
I'essere scrupoloso e difetto e fa danno; e percid bisogna ubbidire a' padri spirituali, e
vincere gli scrupoli che altro non sono che vane ed irragionevoli apprensioni.

15. Indi fa d'uopo risolversi a scegliere il meglio, non solo cid ch'é di gusto di Dio, ma
cio ch'é di maggior gusto di Dio, senza riserba. Dice S. Francesco di Sales: «Bisogna
cominciare con una forte e costante risoluzione di darsi tutto a Dio, protestandogli che
per l'avvenire vogliamo esser suoi senza alcuna riserva, e poi andare spesso
rinnovando questa medesima risoluzione». S. Andrea di Avellino fe' voto di avanzarsi
ogni giorno nella perfezione. Chi vuol farsi santo non & necessario che ne faccia voto;
ma bisogna che ogni giorno procuri di dar qualche passo nella perfezione. Scrisse S.
Lorenzo Giustiniani: «Quando uno cammina bene davvero, sente in s& una brama
continua di avanzarsi; e quanto piu cresce nella perfezione tanto piu gli cresce la
stessa brama; poiche, crescendogli ogni di piu il lume, gli pare sempre di non avere
alcuna virtu e di non fare alcun bene; e se pur vede di far qualche bene, sempre gli
pare molto imperfetto, e ne fa poco conto. Quindi € che egli sta di continuo faticando
per lI'acquisto della perfezione senza mai stancarsi».

16. E bisogna far presto, e non aspettare il domani. Chi sa se appresso non avremo
piu tempo di farlo? Avverte I'Ecclesiaste: Quodcumque facere potest manus tua,
instanter operare (Eccl. IX, 10): quel che puoi fare, fallo presto ne differirlo. E ne
adduce la ragione: Quia nec opus, nec ratio, nec sapientia, nec scientia erunt apud
inferos, quo tu properas (Ibid.): perché nell'altra vita non vi & piu tempo di operare,
né ragione di merito, né sapienza a ben fare, né scienza o sia sperienza a ben

33



consigliarti, poiche dopo la morte quel ch'e fatto & fatto. Una religiosa del monastero
di Torre de' Specchi in Roma, chiamata Suor Bonaventura, costei menava una vita
molto tepida. Venne un religioso, il P. Lancizio, a dar gli esercizi spirituali alle
monache, e Suor Bonaventura, perche niente desiderava di uscir dalla sua tepidezza,
di mala voglia comincio a sentire gli esercizi. Ma la grazia divina alla prima predica la
guadagno, ond'ella ando subito a' piedi del padre che predicava, e gli disse con vera
risoluzione: «Padre, voglio farmi santa, e presto santa». E col divino aiuto cosi fece,
poiche non visse dopo tal tempo che otto mesi in circa, e fra quel poco tempo visse e
mori da santa.

17. Dicea Davide: Et dixi, nunc coepi (Ps. LXXVI, 11). Cosi replicava ancora S. Carlo
Borromeo: «Oggi comincio a servire Dio». E cosi bisogna fare, come per lo passato
non avessimo fatto alcun bene. Siccome in fatti tutto quel che facciamo per Dio tutto &
niente, perche tutto siam tenuti a farlo: ogni giorno dunque risolviamoci di cominciare
ad esser tutti di Dio, né stiamo a vedere quel che fanno o come fanno gli altri. Pochi
son quelli che da vero si fanno santi. Dice S. Bernardo: Perfectum non potest esse nisi
singulare. Se vogliamo imitare il comune degli uomini, saremo sempre imperfetti,
com'essi comunemente sono. Bisogna vincer tutto, rinunziare a tutto, per ottenere il
tutto. Dicea S. Teresa: «Perché noi non finiamo di dar tutto a Dio il nostro affetto, ne
anche a noi vien dato tutto I'amor suo». Oh Dio, che tutto € poco quel che si fa per
Gesu Cristo, il quale per noi ha dato il sangue e la vita. «Tutto € schifezza, scrive la
stessa santa, quanto possiamo fare, in comparazione di una sola goccia di sangue
sparso dal Signore per noi». I santi non sanno risparmiarsi quanto si tratta di piacere
a un Dio che si & dato tutto a noi senza riserva appunto per obbligarci a non negargli
niente. Scrisse il Grisostomo: Totum tibi dedit, nihil sibi reliquit. Iddio ti ha dato tutto
se stesso, non & ragione che tu vai riservato con Dio. Egli € giunto a morire per tutti
noi, dice I'Apostolo, acciocché ognuno di noi non viva che per colui il quale per noi e
morto: Pro nobis omnibus mortuus est Christus, ut et qui vivunt iam non sibi vivant,
sed ei qui pro ipsis mortuus est (II Cor. V, 15).

18. Il terzo mezzo per farsi santo € I'orazione mentale.

Scrive Giovanni Gersone (De medit. cons. 7) che chi non medita le verita eterne,
senza miracolo non puo vivere da cristiano. La ragione si € perché senza |'orazione
mentale manca la luce e si cammina all'oscuro. Le verita della fede non si vedono
cogli occhi del corpo, ma cogli occhi dell'anima, quando ella le medita; chi non le
medita non le vede e percid cammina all'oscuro, e facilmente, stando nelle tenebre, si
attacca agli oggetti sensibili, per li quali disprezza poi gli eterni. Scrisse Santa Teresa
(Lettera 8) al vescovo di Osma: «Sebbene ci pare che non si trovino in noi
imperfezioni, quando pero apre Iddio gli occhi dell'lanima, come suol farlo
nell'orazione, ben elle compariscono». E prima scrisse S. Bernardo che quegli il quale
non medita seipsum non exhorret quia non sentit: non abborrisce se stesso perche
non si conosce. L'orazione, dice il santo, regit affectus, dirigit actus, regola gli affetti
dell'anima e dirige le nostre azioni a Dio; ma senza orazione gli affetti si attaccano alla
terra, le azioni si conformano agli affetti, e cosi il tutto va in disordine.

19. E terribile il caso che si legge nella vita della Ven. Suor Maria Crocifissa di Sicilia
(lib. 2. cap. 8). Mentre la serva di Dio stava orando, intese un demonio che si vantava
di aver fatta lasciare l'orazione comune ad una religiosa; e vide in ispirito che dopo
questa mancanza il demonio la tentava a dare il consenso ad una colpa grave, e che
guella era gia vicina ad acconsentirvi. Ella subito accorse, ed ammonendola la libero
dalla caduta. Dicea S. Teresa che chi lascia l'orazione «tra breve diventa o bestia o
demonio».

34



20. Chi lascia dunque l'orazione lascera di amare Gesu Cristo. L'orazione & la beata
fornace ove si accende e si conserva il fuoco del santo amore: In meditatione mea
exardescet ignis (Ps. XXXVIII, 4). S. Caterina di Bologna diceva: «Chi non frequenta
I'orazione si priva di quel laccio che stringe I'anima con Dio. Onde non sara difficile al
demonio che trovando la persona fredda nel divino amore, la tiri a cibarsi di qualche
pomo avvelenato». All'incontro dicea S. Teresa: «A chi persevera nell'orazione, per
quanti peccati opponga il demonio, tengo per certo che finalmente il Signore lo
conduca a porto di salvazione». In altro luogo dice: «Chi nel cammino dell'orazione
non si ferma, benche tardi pure arriva». Ed in altro luogo scrive che il demonio percio
si affatica tanto a distogliere I'anime dall'orazione, perche «sa il demonio che I'anima
la quale con perseveranza attende all'orazione egli I'ha perduta». — Oh quanti beni si
raccolgono dall'orazione! Nell'orazione si concepiscono i santi pensieri, si esercitano gli
affetti divoti, si eccitano i desideri grandi e si fanno le risoluzioni ferme di darsi
intieramente a Dio; e cosi I'anima poi gli sagrifica i piaceri terreni e tutti gli appetiti
disordinati. Dicea S. Luigi Gonzaga: «Non vi sara molta perfezione senza molta
orazione». Avverta chi ama la perfezione questo gran detto del santo.

21. Non gia dee andarsi all'orazione per sentire le dolcezze dell'amor divino; chi vi va
per tal fine, ci perdera il tempo, o poco profitto ne cavera. Dee la persona mettersi ad
orare solo per dar gusto a Dio, cioé solo per intender cio che voglia Dio da Iui e per
domandargli l'aiuto per eseguirlo. Il Ven. P. D. Antonio Torres diceva: «Il portar la
croce senza consolazioni fa volare l'anime alla perfezione». L'orazione senza
consolazioni sensibili riesce la piu fruttuosa per I'anima. Ma povera quell'anima che la
lascia per non sentirvi gusto! Dicea S. Teresa: «L'anima che lascia I'orazione &€ come
se da se stessa si ponesse all'inferno, senza bisogno di demoni».

22. Dall'esercizio poi dell'orazione avviene che la persona sempre pensi a Dio: «Il vero
amante, dice S. Teresa, sempre si ricorda dell'lamato». E da qui nasce poi che le
persone di orazione parlano sempre di Dio, sapendo quanto piace a Dio che gli amanti
suoi si dilettino in parlar di lui e dell'lamore ch'esso ci porta, e cosi procurino
d'inflammarne anche gli altri. Scrisse la stessa santa: «Ai discorsi de' servi di Dio
sempre si trova presente Gesu Cristo, e gli piace molto che si dilettino di lui».

23. Dall'orazione ancora nasce quel desiderio di ritirarsi ne' luoghi solitari per trattare
da solo a solo con Dio, e di conservare il raccoglimento interno nel trattare gli affari
esterni necessari. Dico necessari, o per ragion del governo della famiglia o degli offici
imposti dall'ubbidienza; poiche la persona di orazione dee amar la solitudine e non
dissiparsi in faccende ultronee ed inutili; altrimenti perdera lo spirito di raccoglimento
ch'e un gran mezzo per mantenere l'unione con Dio. Hortus conclusus soror mea
sponsa (Cant. IV, 12). L'anima sposa di Gesu Cristo dee essere un orto chiuso a tutte
le creature, e non dee ammettere nel suo cuore altri pensieri ed altri negozi che di Dio
o per Dio. Cuori aperti non si fanno santi. I santi che sono operari, in acquistare anime
a Dio, anche in mezzo alle loro fatiche di predicare, prender le confessioni, trattar
paci, assistere agl'infermi, non perdono il loro raccoglimento. Lo stesso corre per
coloro che stanno applicati allo studio. Quanti per istudiare assai e farsi dotti non si
fanno né santi ne dotti, percheé la vera dottrina & la scienza de' santi, cioe il sapere
amar Gesu Cristo, mentre all'incontro I'amor divino apporta seco e la scienza e tutti i
beni: Venerunt autem mihi omnia bona... cum illa, cioeé colla santa carita (Sap. VII,
11). Il Ven. Giovanni Berchmans avea un affetto straordinario per lo studio, ma egli,
colla sua virtu, non permise mai che lo studio gl'impedisse il profitto spirituale. Scrisse
I'Apostolo: Non plus sapere, quam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem (Rom.
XII, 3). Bisogna sapere, specialmente a chi & sacerdote; bisogna che sappia, perché il

35



sacerdote dee istruire gli altri nella divina legge: Labia enim sacerdotis custodient
scientiam et legem requirent ex ore eius (Malac. II, 7); bisogna che sappia, ma usque
ad sobrietatem. Chi per lo studio lascia I'orazione da segno che nello studio non cerca
Dio, ma se stesso. Chi cerca Dio lascia lo studio, quando non é& attualmente
necessario, per non lasciar l'orazione.

24. Inoltre il maggior male si & che senza l'orazione mentale non si prega. — In piu
luoghi delle mie opere spirituali ho parlato della necessita della preghiera, e
specialmente in un libretto a parte intitolato: Del gran mezzo della preghiera, ed in
questo capo brevemente anche ne dird piu cose. Basti solamente qui avvertire quel
che scrisse il Ven. vescovo di Osma Monsig. Palafox (nell'’Annot. alla lettera di S.
Teresa 8, n. 10): «Come puo durar la carita, se Dio non ci da la perseveranza? Come
ci dara la perseveranza il Signore, se non gliela chiediamo? E come gliela chiederemo
senza l'orazione? Senza l'orazione non vi &€ comunicazione con Dio per conservar le
virtu». E cosi €, poiche chi non fa orazione mentale poco vede i bisogni dell'anima sua,
poco conosce i pericoli della sua salute, poco i mezzi che dee usare per vincere le
tentazioni, e cosi, poco conoscendo la necessita che ha di pregare, lascera di pregare
e certamente si perdera.

25. In quanto poi alla materia della meditazione, non vi & cosa piu utile che meditare i
novissimi, la morte, il giudizio, l'inferno e 'l paradiso; ma specialmente giova il
meditar la morte, figurandoci di star moribondi sul letto, abbracciati col Crocifisso e
vicini ad entrare nell'eternita. Ma sovra tutto, a chi ama Gesu Cristo e desidera di
sempre piu crescere nel santo amore, non vi € pensiero piu efficace che quello della
Passione del Redentore. Dicea S. Francesco di Sales che «il monte Calvario € il monte
degli amanti». Tutti gli amanti di Gesu Cristo se la fanno sempre su questo monte,
ove non si respira altra aria che del divino amore. A vista d'un Dio che muore per
nostro amore, € muore perche ci ama — dilexit nos et tradidit semetipsum pro nobis
(Ephes. V, 2) — non e possibile il non ardentemente amarlo. Dalle piaghe del
Crocifisso escono sempre tali saette d'amore che feriscono i cuori anche di pietra. Oh
felice chi se la fa continuamente sul monte Calvario in questa vita! O monte beato,
monte amabile! O monte caro, e chi piu ti lascera? Monte che mandi fuoco ed
infammi I'anime che in te perseverantemente dimorano!

26. Il quarto mezzo per la perfezione ed anche per la perseveranza in grazia di Dio e
la frequenza della santa comunione della quale parlammo gia nel capo II, ove
dicemmo che un'anima non pud far cosa di maggior gusto di Gesu Cristo, che riceverlo
spesso nel Sagramento dell'altare.

Dicea S. Teresa: «Non vi & migliore aiuto per la perfezione che la comunione
frequente: oh come il Signore mirabilmente la va perfezionando!» E soggiungeva che,
ordinariamente parlando, le persone che piu spesso si comunicano si trovano piu
avanzate nella perfezione; e che in quei monasteri ove piu frequentasi la santa
comunione, ivi regna piu spirito. E percido, come si dice nel decreto d'Innocenzo XI
dell'anno 1679, i SS. Padri hanno tanto lodata e promossa la comunione frequente ed
anche quotidiana. La comunione, come parla il Concilio di Trento (Sess. 13. c. 2.) ci
libera dalle colpe giornali e ci preserva dalle mortali. S. Bernardo dice che la
comunione reprime i moti dell'iracondia e dell'incontinenza, che sono le due passioni
che piu spesso e piu fortemente ci assaltano. S. Tommaso (3. p. q. 79. a. 1.) dice che
la comunione abbatte le suggestioni del demonio. E S. Giovanni Grisostomo
finalmente dice che la comunione c'infonde una grande inclinazione alle virtu ed una
prontezza a praticarle, ed insieme ci compartisce una gran pace, e cosi ci rende facile
e dolce il cammino della perfezione. Sovratutto niun sagramento inflamma tanto le

36



anime dell'amor divino, quanto il sagramento dell'Eucaristia, ove Gesu Cristo a questo
fine ci dona tutto se stesso, per unirci tutti a lui per mezzo del santo amore. Quindi
dicea il Ven. P. Gio. d'Avila: «Chi allontana le anime dalla frequente comunione fa
I'officio del demonio». Si, perché il demonio molto odia questo Sagramento da cui
ricevono le anime gran forza per avanzarsi nel divino amore.

27. Per far bene poi la comunione vi bisogna il conveniente apparecchio. — Il primo
apparecchio, o sia l'apparecchio rimoto, per poter frequentare la comunione
quotidiana o di piu volte la settimana, & I'astenersi 1. da ogni difetto deliberato, cioe
commesso ad occhi aperti. 2. E l'esercizio di molta orazione mentale. 3. E la
mortificazione de' sensi e delle passioni.

Insegna S. Francesco di Sales nella sua Filotea (al capo 20): «Chi avesse superato la
maggior parte delle sue male inclinazioni, e fosse giunto a notabil grado di perfezione,
potrebbe comunicarsi ogni giorno». S. Tommaso I'Angelico insegna che ben puo far la
comunione quotidiana chi ha la sperienza che comunicandosi gli si aumenta il fervore
del santo amore (Dist. 2. g. 13. a. 1. fol. 2.). Quindi disse Innocenzo XI nel mentovato
decreto che la frequenza maggiore o minore della comunione dee determinarla il
confessore che in cid dovra regolarsi secondo il profitto che vede ricavarsi dalle anime
da lui dirette.

L'apparecchio prossimo poi alla comunione € quello che si fa nella stessa mattina della
comunione, per cui vi bisogna almeno una mezz'ora di orazione mentale.

28. Inoltre per ritrarre gran frutto dalla comunione €& necessario un lungo
ringraziamento. Dicea il P. Giov. d'Avila che il tempo dopo la comunione & «tempo di
guadagnar tesori di grazie». S. Maria Maddalena de' Pazzi dicea che non vi & tempo
piu atto ad inflammarci di amor divino che il tempo dopo che ci siamo comunicati. E S.
Teresa scrisse: «Dopo la comunione non perdiamo cosi buona occasione di negoziare
con Dio. Non suole Sua Divina Maesta mal pagare l'alloggio se gli vien fatta buona
accoglienza».

29. Certe anime pusillanimi, esortate dal confessore a comunicarsi piu spesso,
rispondono: Ma io non ne son degna. Ma non sapete, sorella, che quanto piu state a
comunicarvi pit ve ne rendete indegna? perché senza la comunione avrete meno
forza, e commetterete piu difetti. Eh via, ubbidite al vostro direttore e lasciatevi da Iui
guidare: i difetti non impediscono la comunione quando non sono pienamente
volontari: oltreche tra' vostri difetti il maggiore & questo, il non ubbidire a quel che vi
dice il padre spirituale.

30. Ma io per lo passato ho fatta una mala vita. E non sapete, vi rispondo, che chi sta
piu infermo ha piu bisogno del medico e della medicina? Gesu nel Sagramento &
medico e medicina. Dicea S. Ambrogio: Quia semper pecco, debeo semper habere
medicinam (De sacr. c. 6). — Dira: Ma il confessore non mi dice ch'io mi comunichi
piu spesso. E se esso non ve lo dice, cercategli voi la licenza di comunicarvi piu
spesso. Se egli poi ve la nega, ubbidite; ma frattanto fategli la richiesta. — Pare
superbia. Sarebbe superbia se voleste comunicarvi contra il suo parere, ma non
guando voi con umilta glielo domandate. Questo pane celeste desidera fame. Gesu
vuol essere desiderato, sitit sitiri, dice un divoto scrittore. Eh che il pensare, oggi mi
son comunicato o domani mi ho da comunicare, oh come tiene I'anima attenta questo
pensiero a fuggire i difetti e far la divina volonta! — Ma io non ho fervore. Se parlate
del fervore sensibile, questo non & necessario, ne Dio lo da sempre anche all'anime
sue dilette; basta che abbiate il fervore di una volonta risoluta di esser tutta di Dio e

37



di avanzarvi nel divino amore. Dice Gio. Gersone che chi si astiene dalla comunione
per non sentire quella divozione che vorrebbe sentire, fa come colui che non si accosta
al fuoco per non sentirsi caldo.

31. Ah Dio mio, che molte anime per non impegnarsi a vivere con piu raccoglimento e
maggior distacco dalle cose terrene, lasciano di chiedere la comunione; e questa € la
vera ragione di non voler comunicarsi piu spesso. Conoscono che colla comunione
frequente non conviene quel voler comparire, quella vanita di vestire, quello stare
attaccati alla gola, alle comodita ed alle conversazioni di spasso: conoscono che vi
vorrebbe piu orazione, piu mortificazione interna ed esterna, piu ritiratezza: e percio
si vergognano di accostarsi piu spesso all'altare. Non ha dubbio che a tali anime sta
bene l'astenersi dalla frequente comunione ritrovandosi in questo misero stato di
tepidezza; ma da questa tepidezza dee in ogni conto uscirne chi, essendo chiamato a
vita piu perfetta, non vuol mettere in gran pericolo la sua eterna salute.

32. Giova ancor molto, per conservare I'anima in fervore, il fare spesso la comunione
spirituale, tanto lodata dal Concilio di Trento (Sess. 13, c. 8), ove si esortano tutti i
fedeli a praticarla. — La comunione spirituale, come dice S. Tommaso (3. p. g. 80. a.
1. ad 3) consiste in un ardente desiderio di ricever Gesu Cristo nel Sagramento; e
percio i santi han soluto farla piu volte il giorno. Il modo di farla € questo: Gesu mio,
io vi credo nel SS. Sagramento. Vi amo e vi desidero; venite all'anima mia. Io
v'abbraccio, e vi prego a non permettere ch'io m'abbia a separar mai da voi. Piu
breve: Gesu mio venite a me, io vi desidero, vi abbraccio, stiamoci sempre uniti. —
Questa comunione spirituale si pu0 praticare piu volte il giorno, quando si fa
I'orazione, quando si fa la visita al SS. Sagramento, e specialmente quando si assiste
alla Messa nel punto che si comunica il sacerdote. Dicea la B. Agata della Croce
domenicana: «Se il confessore non mi avesse insegnato questo modo di cosi
comunicarmi piu volte il giorno, io non mi sarei fidata di vivere».

33. Il quinto mezzo, e 'l pil necessario per la vita spirituale e per acquistar I'amore di
Gesu Cristo, € il mezzo della preghiera.

Io dico primieramente che in questo mezzo Iddio ci fa conoscere il grande amor che ci
porta. Qual prova maggiore d'affetto pud dare una persona ad un amico, che dirgli:
«Amico mio, cercami tutto quello che vuoi, e da me l'avrai»? Or questo appunto ci
dice il Signore: Petite, et dabitur vobis: quaerite, et invenietis (Luc. XI, 9). Quindi la
preghiera si chiama onnipotente appresso Dio per impetrar ogni bene: Oratio cum sit
una omnia potest, scrisse Teodoreto. Chi prega ottiene da Dio quanto vuole. Son belle
le parole di Davide: Benedictus Deus qui non amovit orationem meam et
misericordiam suam a me (Ps. LXV, 20). Chiosando S. Agostino questo passo dice:
«Quando vedi che non manca in te la preghiera, sta sicuro che non ti manchera la
divina misericordia». E S. Gio. Grisostomo aggiunge: Semper obtinetur, etiam dum
adhuc oramus: Quando noi preghiamo il Signore, prima che terminiamo di pregare
egli ci dona la grazia che cerchiamo. Se dunque siamo poveri, non ci lamentiamo che
di noi, mentre siamo poveri perché vogliamo esser poveri, e percid non meritiamo
compassione. Qual compassione puo meritare un mendico che avendo un signor molto
ricco il quale vuol provvederlo di tutto purche glielo domandi, esso vuol restarsi nella
sua poverta per non chiedere cid che gli bisogna? Ecco, dice I'Apostolo, il nostro Dio
che sta pronto ad arricchire ognun che lo chiama: Dives in omnes qui invocant illum
(Rom. X, 12).

34. Sicché l'umile preghiera ottiene tutto da Dio; ma bisogna insiem sapere che
quanto ella ci e utile, altrettanto ci &€ necessaria per salvarci. E certo che per vincer le
38



tentazioni de' nemici abbiamo assoluto bisogno del divino aiuto; e talvolta in certi
insulti pit veementi, la grazia sufficiente che Iddio dona a tutti potrebbe bastarci a
resistere, ma per la nostra mala inclinazione non bastera, e vi bisognera una grazia
speciale. Chi prega l'ottiene, ma chi non prega non l'ottiene e si perde. E parlando
singolarmente della grazia della perseveranza finale, di morire in grazia di Dio, ch'e la
grazia assolutamente necessaria alla nostra salute, senza la quale saremo perduti in
eterno, dice S. Agostino che questa grazia Iddio non la dona se non a chi prega. E
questa € la ragione per cui tanti pochi si salvano; percheé pochi son quelli che
attendono a cercare a Dio questa grazia della perseveranza.

35. In somma dicono i SS. Padri che a noi la preghiera € necessaria non solo di
necessita di precetto — per cui dicono i dottori che chi trascura per un mese di
raccomandare a Dio la sua salute eterna non & scusato da peccato mortale — ma
anche di necessita di mezzo; viene a dire che chi non prega & impossibile che si salvi.
E la ragione in breve si & perché non possiamo ottener la salute senza I'aiuto delle
divine grazie, e queste grazie non le concede Iddio se non a chi prega. E perche in noi
le tentazioni ed i pericoli di cadere in disgrazia di Dio sono continui, continue ancora
hanno da essere le nostre preghiere. Onde scrisse S. Tommaso che all'uomo per
salvarsi € necessario un continuo pregare: Necessaria est homini iugis oratio, ad hoc
quod caelum introeat (3. p. g. 39. a. 5). E prima lo disse Gesu Cristo: Oportet semper
orare et non deficere (Luc. XVIII, 1); ed indi I'Apostolo: Sine intermissione orate (I
Thess. V, 17). In quello spazio che intermetteremo di raccomandarci a Dio, il demonio
ci vincera. La grazia della perseveranza, sebbene da noi non pu0d meritarsi, come
insegna il Concilio di Trento (Sess. 6, cap. 13), nulladimeno dice S. Agostino che, col
pregare, in certo modo ella puo meritarsi: Hoc Dei donum perseverantiae suppliciter
emereri potest, id est supplicando impetrari (De dono persev. c. 6). Il Signore vuol
dispensarci le sue grazie, ma vuol essere pregato, anzi, come scrive S. Gregorio, vuol
esser importunato e quasi costretto colle nostre preghiere: Vult Deus orari, vult cogi,
vult quodam modo importunitate vinci. E dicea S. Maria Maddalena de' Pazzi che
guando noi cerchiamo grazie a Dio, non solo egli ci esaudisce, ma in certo modo ci
ringrazia. Si, perche essendo Dio una bonta infinita che brama di diffondersi agli altri,
ha per cosi dire un infinito desiderio di dispensarci i suoi beni; ma vuol essere
pregato: onde quando si vede pregato da una anima, e tanto il compiacimento che ne
riceve, che in certo modo esso ne la ringrazia.

36. Dunque se vogliamo conservarci sempre in grazia di Dio sino alla morte, bisogna
che sempre facciamo i pezzenti e teniamo la bocca aperta a pregare Dio che ci aiuti,
replicando sempre: Gesu mio, misericordia: non permettete ch'io mi abbia a separare
da voi: Signore, assistetemi: Dio mio, aiutatemi. Questa era la continua orazione che
praticavano i padri antichi nel deserto: Deus, in adiutorium meum intende: Domine,
ad adiuvandum me festina (Ps. LXIX, 2): Signore, aiutami ed aiutami presto, perche
se trattieni ad aiutarmi, io cadro e mi perdero. E cid bisogna farlo specialmente in
tempo di tentazioni: chi non fa cosi, & perduto.

37. Ed abbiamoci gran fede alla preghiera. E promessa di Dio d'esaudir chi lo prega:
Petite et accipietis (Io. XVI, 24). Che dubitiamo, dice S. Agostino, giacche il Signore
colla promessa fatta si € obbligato e non pud mancare di farci le grazie che gli
cerchiamo? Promittendo debitorem se fecit (De verb. Dom. serm. 2). Quando ci
raccomandiamo a Dio, bisogna che allora abbiamo una confidenza certa che Dio ci
esaudisce, ed otterremo quanto vogliamo. Ecco quel che dice Gesu Cristo: Omnia
guaecumque orantes petitis, credite quia accipietis, et evenient vobis (Marc. XI, 24).

39



38. Ma io son peccatore, dira taluno, non merito di essere esaudito. Ma Gesu Cristo
dice: Omnis... qui petit accipit (Luc. XI, 10): Ognuno che cerca ottiene: ognuno, o sia
giusto o peccatore. Insegna S. Tommaso che la forza della preghiera ad ottenerci le
grazie non consiste ne' meriti nostri, ma nella misericordia di Dio che ha promesso di
esaudir chi lo prega: Oratio in impetrando non innititur nostris meritis; sed soli divinae
misericordiae (2. 2. q. 178. a. 2 ad 1). E 'l nostro Salvatore, per toglierci ogni timore
quando preghiamo, ci disse: Amen, amen dico vobis, si quid petieritis Patrem in
nomine meo, dabit vobis (Io. XVI, 23); come dicesse: Peccatori, voi hon avete meriti
da ottener le grazie, onde fate cosi: quando volete le grazie, chiedetele a mio Padre in
nome mio, cioe per li meriti miei e per amor mio, e poi cercate quanto volete e vi sara
dato. Ma notiamo quella parola, in nomine meo, viene a dire, come spiega S.
Tommaso, in nomine Salvatoris, cioeé che le grazie che domandiamo hanno da essere
grazie spettanti alla salute eterna; e percio bisogna avvertire che la promessa non &
per le grazie temporali: queste, quando sono utili alla salute eterna, il Signore ce le
concede, e quando no, ce le nega. Onde le grazie temporali bisogna che le cerchiamo
sempre colla condizione, se hanno da giovare all'anima. Ma quando sono grazie
spirituali, allora non ci vuol condizione, ma confidenza e confidenza certa, dicendo:
Padre eterno, in nome di Gesu Cristo liberatemi da questa tentazione, datemi la santa
perseveranza, datemi l'amor vostro, datemi il paradiso. Queste grazie possiamo
cercarle anche a Gesu Cristo in nome suo, cioé per li meriti suoi, perche anche di cio
vi & la promessa di Gesu Cristo: Si quid petieritis me in nomine meo, hoc faciam (Io.
X1V, 14). E quando preghiamo Dio, ricordiamoci di raccomandarci ancora alla
dispensiera delle grazie Maria. Dice S. Bernardo che Iddio € quegli che fa le grazie, ma
le fa per mano di Maria: Quaeramus gratiam et per Mariam quaeramus, quia quod
quaerit invenit, et frustrari non potest (Serm. de aquaeduct.). Se Maria prega ancora
per noi, siam sicuri, perche le preghiere di Maria son tutte esaudite, né hanno mai
ripulsa.

Affetti e preghiere.

Gesu amor mio, io risolutamente voglio amarvi quanto posso, e voglio farmi santo; e
percio voglio farmi santo, per darvi gusto ed amarvi assai in questa e nell'altra vita. Io
non posso niente, ma voi potete tutto, e so che mi volete santo. Vedo gia che per
grazia vostra I'anima mia per voi sospira e non va cercando altro che voi. Io non
voglio vivere piu a me stesso; voi mi desiderate tutto vostro, ed io tutto vostro voglio
essere. Venite, ed unite me a voi e voi a me. Voi siete una bonta infinita, voi siete
quello che tanto mi avete amato; siete per tanto troppo amante e troppo amabile;
come dunque potro io amare altra cosa che voi? Io preferisco il vostro amore a tutte
le cose del mondo; voi siete I'unico oggetto, I'unico segno di tutti gli affetti miei. Io
lascio tutto per impiegarmi nell'amar solo voi, mio Creatore, mio Redentore, mio
consolatore, mia speranza, mio amore e mio tutto.

Non voglio diffidarmi di farmi santo per I'offese che negli anni passati vi ho fatte; so
che voi, Gesu mio, siete morto per perdonare chi si pente. Io v'amo ora con tutta
I'anima mia, v'amo con tutto il cuore, v'amo piu di me stesso, e mi pento piu d'ogni
male di aver disprezzato voi, sommo bene.

Ora non sono piu mio, son vostro: o Dio del mio cuore, disponete di me come vi piace.
Accetto, per darvi gusto, tutte le tribulazioni che volete mandarmi, infermita, dolori,
angustie, ignominie, poverta, persecuzioni, desolazioni, tutte I'accetto per darvi gusto:
come anche accetto quella morte che mi avete preparata, con tutte le angoscie e croci
che l'accompagneranno: basta che mi concediate la grazia di amarvi assai. Datemi

40



aiuto, datemi forza di compensare in questa vita che mi resta, col mio amore, le
amarezze che vi ho date per lo passato, o unico amore dell'anima mia.

O regina del cielo, o Madre di Dio, o grande avvocata dei peccatori, in voi confido.

CAPITOLO IX
Caritas non inflatur.

Chi ama Gesu Cristo

non s'invanisce de' propri pregi,

ma si umilia e gode di vedersi umiliato
anche dagli altri.

1. Il superbo & come un pallone di vento che comparisce grande a se stesso, ma in
sostanza tutta la sua grandezza si riduce ad un poco di vento che, aprendosi il
pallone, tutto in un subito svanisce. Chi ama Dio & vero umile né si gonfia per vedere
in sé qualche pregio; perché vede che quanto ha, tutto € dono di Dio, e del suo non
ha altro che il niente ed il peccato; onde nel conoscere i favori fattigli da Dio piu si
umilia, vedendosi cosi indegno e cosi da Dio favorito.

2. Dice S. Teresa, parlando delle grazie speciali che Dio le facea: «Iddio fa con me
come si fa con una casa che, stando per cadere, si aiuta con puntelli». Quando
un'anima riceve qualche amorosa visita di Dio, provando in sé€ un ardore straordinario
di amor divino accompagnato da lagrime o da una gran tenerezza di cuore, si guardi
dal pensare che il Signore la favorisca allora per qualche sua buona opera; ma allora
dee piu umiliarsi, pensando che Dio l'accarezza acciocche ella non |'abbandoni;
altrimenti se per tali doni ne concepisce qualche vanita, stimandosi piu favorita perche
si porta con Dio piu bene degli altri, un tal difetto fara che Dio la privi de' suoi favori.
Per conservar la casa due sono le cose piu necessarie, il fondamento ed il tetto: il
fondamento in noi ha da essere I'umilta, nel riconoscere che a niente vagliamo e
niente possiamo: il tetto poi € la divina protezione in cui solamente dobbiam
confidare.

3. Allorché ci vediamo piu favoriti da Dio bisogna che piu ci umiliamo. S. Teresa
quando riceveva qualche grazia speciale, allora procurava di mettersi avanti gli occhi
tutte le sue colpe commesse, e cosi il Signore piu a sé l'univa. Quanto piu I'anima si
confessa indegna di grazie, tanto piu Iddio di grazie l'arricchisce. Taide, prima
peccatrice e poi santa, si umiliava tanto con Dio che stimavasi indegna anche di
nominarlo; onde non ardiva di dire, «Dio mio», ma diceva, «Creatore mio, abbi pieta
di me: Plasmator meus, miserere mei». E scrive S. Girolamo che per tale umilta vide
apparecchiarsele un gran trono in cielo. Si legge similmente di S. Margherita da
Cortona, nella sua vita, che visitandola un giorno il Signore con maggior tenerezza
d'amore, ella esclamando gli disse: «Ma come, Signore, vi siete scordato di quella
ch'io sono stata? come con tante finezze mi pagate le tante ingiurie che vi ho fatte?»
E Dio le rispose che quando un'anima I'ama e si pente di cuore d'averlo offeso, egli si
scorda di tutte le offese ricevute; come gia lo disse per Ezechiele: Si autem impius
egerit poenitentiam... omnium iniquitatum eius quas operatus est, non recordabor
(Ezech. XVIII, 21 et 22). Ed in pruova di cio le fe' vedere che le aveva apparecchiato
in cielo un gran soglio in mezzo a' serafini. — Oh se giungessimo ad intendere il valore
dell'umilta! Vale piu un atto d'umilta che non & l'acquistare tutte le ricchezze del
mondo.

41



4. Dicea S. Teresa: «Non credere di aver fatto profitto nella perfezione se non ti tieni
per lo peggiore di tutti, e se non desideri di esser posposto a tutti». E cosi facea la
santa, e cosi han fatto tutti i santi. S. Francesco d'Assisi, S. Maria Maddalena de' Pazzi
e gli altri, si riputavano i maggiori peccatori del mondo, e si ammiravano come la terra
gli sostenesse e non si aprisse loro sotto i piedi; e cio lo diceano con vero sentimento.
Trovandosi vicino alla morte il V. Giovanni d'Avila che fin da giovine fece una vita
santa, venne un sacerdote ad assisterlo, e gli dicea cose molto sublimi, trattandolo da
quel gran servo di Dio e gran dotto ch'egli era: ma il P. Avila gli fe' sentire: «Padre, vi
prego a raccomandarmi l'anima, come si raccomanda l'anima ad un malfattore
condannato a morte, perche tale son io». Tale € il sentimento che hanno i santi di se
stessi in vita ed in morte.

5. Cosi bisogna che facciamo ancor noi se vogliamo salvarci e conservarci in grazia di
Dio sino alla morte, mettendo tutta la nostra confidenza solamente in Dio. Il superbo
confida nelle sue forze e percido cade; ma I'umile, perché solo confida in Dio, benche
sia assalito da tutte le tentazioni le piu veementi, sta forte e non cade, dicendo
sempre: Omnia possum in eo qui me confortat (Phil. IV, 13). Il demonio ora ci tenta
di presunzione, ora di sconfidenza: quando egli ci dice che per noi non v'é timor di
cadere, allora piu tremiamo, perché se per un momento Iddio non ci assiste colla sua
grazia, siamo perduti. Quando poi ci tenta a sconfidare, allora voltiamoci a Dio e
diciamogli con gran confidenza: In te Domine speravi, non confundar in aeternum (Ps.
XXX, 2): Dio mio, in voi ho poste le mie speranze, spero di non avermi a veder mai
confuso e privo della vostra grazia. Questi atti di sconfidare di noi e confidare in Dio
dobbiamo esercitarli sino all'ultimo punto della nostra vita, pregando sempre il
Signore che ci dia la santa umilta.

6. Ma non basta, ad esser umili, I'aver basso concetto di noi ed il tenerci per quei
miserabili che siamo; il vero umile, dice Tommaso da Kempis, disprezza se e desidera
essere disprezzato ancora dagli altri. Questo e quel tanto che ci raccomando Gesu
Cristo a praticare secondo il suo esempio: Discite a me, quia mitis sum et humilis
corde (Matth. XI, 29). Chi dice di essere il maggior peccatore del mondo e poi si
sdegna cogli altri che lo disprezzano, da segno ch'e umile di bocca, ma non di cuore.
Scrive S. Tommaso d'Aquino che quando alcuno, vedendosi disprezzato, si risente,
ancorche facesse miracoli, si tenga per certo ch'egli € molto lontano dalla perfezione.
La divina Madre mando S. Ignazio di Loyola ad istruire nell'umilta S. Maria Maddalena
de' Pazzi, ed ecco l'insegnamento che il santo le diede: «L'umilta € un godimento di
tutto cio che c'induce a disprezzare noi stessi». Si noti, un godimento: se il senso si
risente ne' disprezzi che riceviamo, almeno collo spirito dobbiamo goderne.

7. E come mai un'anima che ama Gesu Cristo, vedendo il suo Dio sopportare schiaffi e
sputi in faccia, come soffri nella sua Passione, — tunc exspuerunt in faciem eius et
colaphis eum ceciderunt, alii autem palmas in faciem eius dederunt (Matth. XXVI, 67)
— potra non amare i disprezzi? A questo fine il Redentore ha voluto che sugli altari si
esponesse la sua immagine, non gia in forma di glorioso, ma di crocifisso, affinche
avessimo sempre avanti gli occhi i suoi disprezzi, a vista de' quali i santi godono in
vedersi vilipesi in questa terra. E questa fu la domanda che S. Giovanni della Croce fe'
a Gesu Cristo, allorche gli apparve colla croce sulla spalla: Domine, pati et contemni
pro te: Signore, in vederti cosi disprezzato per amor mio, non altro ti cerco, che il
farmi patire ed esser disprezzato per amor tuo.

8. Dice S. Francesco di Sales: «IlI sopportare gli obbrobri € la pietra di paragone
delll'umilta e della vera virtu». Se una persona che fa la spirituale, fa orazione, si
comunica spesso, digiuna, si mortifica, ma poi non pud sopportare un affronto, una

42



parola pungente, che segno &? E segno ch'é canna vacante, senza umiltd e senza
virtu. E che sa fare un'anima che ama Gesu Cristo, se non sa soffrire un disprezzo per
amor di Gesu Cristo che ne ha sofferti tanti per lei? Scrive il da Kempis nel suo libretto
d'oro dell'Imitazione di Gesu Cristo: «Giaccheé tanto abborrisci di esser umiliato, &
segno che non sei morto al mondo, non hai umilta e non hai Dio avanti gli occhi. Chi
non ha Dio avanti gli occhi si conturba per ogni parola di biasimo che sente». Tu non
puoi sopportare schiaffi e ferite per Dio: sopporta almeno qualche parola.

9. Oh che ammirazione e scandalo da una persona che si comunica spesso, € poi si
risente ad ogni parola di suo disprezzo! All'incontro, che bella edificazione da un'anima
che, ricevendo disprezzi, risponde con qualche parola dolce per placare chi I'ha offesa;
o0 pure non risponde né se ne lamenta cogli altri, ma se ne resta con volto sereno
senza dimostrarne amarezza! Dice S. Giovanni Grisostomo che il mansueto € utile non
solo a se stesso, ma anche agli altri col buon esempio che loro da di dolcezza
nell'esser disprezzato: Mansuetus utilis sibi et aliis.

Il da Kempis intorno a questa materia avverte molte cose nelle quali dobbiamo
umiliarci. Dice cosi: «Si ascoltera quanto dicono gli altri, e quanto dici tu sara
dispregiato. Dimanderanno gli altri e riceveranno: dimanderai tu e ti sara negato. Gli
altri saran grandi nella bocca degli uomini, e di te si tacera. Agli altri sara commessa
guesta o quella incombenza, ma tu a nulla verrai giudicato buono. Con queste pruove
il servo fedele suole sperimentarsi dal Signore, come egli sappia reprimersi e
quietarsi. Si contristera alcuna volta la natura, ma farai gran guadagno se tutto
sopporterai con silenzio».

10. Dicea S. Giovanna di Chantal: «Chi e vero umile, venendo umiliato piu s'umilia».
Si, perche il vero umile non mai crede di esser umiliato abbastanza quanto merita.
Quelli che fanno cosi son chiamati beati da Gesu Cristo: non son chiamati beati quei
che dal mondo sono stimati, onorati e lodati per nobili, per dotti, per potenti; ma quei
che sono maledetti dal mondo, perseguitati e mormorati: perché a costoro sta
preparata, se tutto soffrono con pazienza, una gran mercede in paradiso: Beati estis
cum maledixerint vobis, et persecuti vos fuerint, et dixerint omne malum adversum
vos mentientes, propter me. Gaudete et exsultate, quoniam merces vestra copiosa est
in caelis (Matth. V, 11 et 12).

11. Principalmente poi dobbiamo praticar I'umilta quando siamo ripresi da' superiori o
da altri di qualche difetto. Taluni fanno come i ricci che quando non sono toccati
paiono tutti placidi e mansueti; ma se poi |li tocca un superiore 0 un amico
ammonendoli di una cosa mal fatta, subito diventano tutti spine, e rispondono con
risentimento che cid non € vero o che hanno avuta ragione di farlo, e che non ci
capiva quell'ammonizione; in somma chi li riprende loro diventa nemico, facendo
come coloro che se la pigliano col cerusico perché gli fa sentire dolore con medicargli
la piaga: Medicanti irascitur, scrive S. Bernardo. L'uomo santo ed umile, dice S. Gio.
Grisostomo, quando € corretto geme per l'errore commesso; il superbo all'incontro,
guando e corretto anche geme, ma geme perche vede scoverto il suo difetto, e percio
si sturba, risponde, e si sdegna con chi l'avverte. Ecco la bella regola che dava S.
Filippo Neri, quando alcuno si vede incolpato: «Chi vuol farsi veramente santo, dicea,
non dee mai scusarsi, ancorche sia falso quello di che viene tacciato». In cid dee
eccettuarsene il solo caso in cui sembrasse esser necessaria la difesa per togliere lo
scandalo. Oh quanto merito si fa appresso Dio chi & ripreso, benche a torto, e tace e
non si scusa! Dicea S. Teresa: «Talvolta piu si avanza e si perfeziona una anima con
lasciar di scusarsi, che con sentire dieci prediche; poiché col non iscusarsi comincia ad
acquistar la liberta di spirito ed a non curarsi piu se si dice bene o male di lei».

43



Affetti e preghiere.

O Verbo Incarnato, deh vi prego, per li meriti della vostra santa umilta che vi fe'
abbracciare tante ignominie ed ingiurie per amor nostro, liberatemi dalla superbia e
datemi parte della vostra santa umilta. E come mai potrd dolermi io d'ogni obbrobrio
che mi sia fatto, dopo specialmente d'essermi fatto tante volte reo dell'inferno? Deh,
Gesu mio, per lo merito di tanti disprezzi che soffriste nella vostra Passione, datemi la
grazia di vivere e morire umiliato in questa terra, come voi viveste e moriste umiliato
per me. Io per amor vostro vorrei vedermi disprezzato e abbandonato da tutti, ma
senza voi non posso niente.

V'amo, mio sommo bene, v'amo, o diletto dell'anima mia: io v'amo, e da voi spero,
come propongo, di soffrir tutto per voi, affronti, tradimenti, persecuzioni, dolori,
aridita, abbandoni; basta che non mi abbandoniate voi, unico amore dell'anima mia.
Non permettete ch'io mi allontani piu da voi.

Datemi desiderio di darvi gusto. Datemi fervore nell'amarvi. Datemi pace nel patire.
Datemi rassegnazione in tutte le cose contrarie.

Abbiate pieta di me. Io non merito niente, ma tutto spero da voi che mi avete
comprato col vostro sangue.

E tutto spero da voi, regina e madre mia Maria, che siete il rifugio dei peccatori.

CAPITOLO X
Caritas non est ambitiosa.

Chi ama Gesu Cristo nhon ambisce altro
che Gesu Cristo.

1. Chi ama Dio non va cercando di essere stimato ed amato dagli uomini: l'unico suo
desiderio € di esser ben voluto da Dio ch'e I'unico oggetto del suo amore. — Scrive S.
Ilario che ogni onore che si riceve dal mondo € negozio del demonio: Omnis saeculi
honor diaboli negotium est (S. Hilar., in Matth. 6). E cosi €, perche il nemico negozia
per l'inferno quando ingerisce nell'anima desideri di essere stimata; poiche, perdendo
ella I'umilta, si mette in pericolo di precipitare in ogni male. Scrive S. Giacomo che
siccome Iddio nelle grazie allarga la mano cogli umili, cosi la stringe e resiste a'
superbi: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam (Iac. IV, 6). Dice
superbis resistit, viene a dire che neppure ascolta le loro preghiere. E tra gli atti di
superbia certamente uno € questo, I'ambire di essere stimato dagli uomini e l'invanirsi
degli onori da essi ricevuti.

2. Troppo spaventevole fu in cid I'esempio di Fra Giustino francescano, il quale era
giunto ad un grado eminente di contemplazione, ma perche forse, e senza forse,
nudriva gia dentro di se un desiderio di essere stimato dal mondo, ecco quello che gli
accadde. Un giorno mando a chiamarlo il Papa Eugenio 1V, e, per lo concetto che ne
avea di santita, molto I'onoro, I'abbraccio e lo fe' sedere vicino a se. Fra Giustino dopo
tal favore s'invani di se stesso; onde S. Gio. Capestrano gli disse: «Oh, Fra Giustino,
sei andato angelo e sei tornato demonio!» Ed in fatti crescendo il misero da giorno in
giorno in superbia, pretendendo d'esser trattato qual egli si stimava, giunse ad
uccidere un frate con un coltello: indi apostato e se ne fuggi in Napoli, ove fece altre
scelleraggini: ed ivi finalmente mori apostata in una prigione. Quindi saggiamente

44



diceva un gran Servo di Dio che quando noi udiamo o leggiamo la caduta di certi cedri
del Libano, d'un Salomone, d'un Tertulliano, d'un Osio, che da tutti erano tenuti per
santi, € segno che questi non si erano dati tutti a Dio, ed internamente nutrivano in sé
qualche spirito di superbia, e percid prevaricarono. Tremiamo dunque quando vediamo
in noi insorgere qualche ambizione di comparire e di essere stimati dal mondo; e
quando il mondo ci fa qualche onore, guardiamoci di averne compiacenza, la quale
puo esser causa della nostra ruina.

3. Guardiamoci specialmente dall'ambizione di superare i puntigli. Dicea S. Teresa:
«Dove son puntigli di onore non vi sara mai spirito». Molte persone professano vita
spirituale, ma sono idolatre della propria stima. Dimostrano certe virtu apparenti, ma
hanno I'ambizione di esser lodate in tutti i lor portamenti; e quando manca chi le loda,
si lodano da se stesse; cercano in somma di comparir migliori degli altri, e se mai
sentono toccarsi nella stima, perdono la pace, lasciano la comunione, lasciano tutte le
loro divozioni, e non si quietano finché non pare loro di aver acquistato il concetto
perduto. Ma non fanno cosi i veri amanti di Dio. Non solo sfuggono di dir parola di
stima propria, né si compiacciono, ma piu si attristano delle lodi che ricevono dagli
altri, e si rallegrano di vedersi tenuti in mal concetto appresso gli uomini.

4. Troppo € vero quel che dicea S. Francesco d'Assisi: «Tanto io sono, quanto sono
innanzi a Dio». Che giova l'essere stimati per grandi dal mondo, se davanti a Dio
siamo vili e disprezzabili? All'incontro, che importa che il mondo ci disprezzi, se siamo
cari e graditi agli occhi di Dio? Scrisse S. Agostino: Nec malam conscientiam sanat
praeconium laudantis, nec bonam vulnerat conviciantis opprobrium (Lib. 3. contr.
Petil.): siccome chi ci loda non ci libera dal castigo delle opere male, cosi chi ci
vitupera non ci toglie il merito delle buone opere. «Che importa a noi, diceva S.
Teresa, l'esser dalle creature incolpati e tenuti per vili, se avanti di voi siamo grandi e
senza colpa?» — I santi non bramavano che di vivere sconosciuti ed abbietti nel cuore
di tutti. Scrive San Francesco di Sales: «Ma che torto mai ci vien fatto quando si ha
cattiva opinione di noi, dovendola noi stessi averla tale? Forse noi sappiamo che siam
cattivi, e pretendiamo che gli altri ci tengano per buoni?»

5. Oh quanto € sicura la vita nascosta per coloro che vogliono amar di cuore Gesu
Cristo! Gesu medesimo ce ne dieé I'esempio col vivere nascosto e disprezzato per
trent'anni in una bottega. E percio i santi, affin di evitare la stima degli uomini, sono
andati a vivere ne' deserti e nelle grotte. — Dicea S. Vincenzo de' Paoli che il gusto di
comparire e che si parli di noi con onore, si lodi la nostra condotta, e si dica che
riusciamo bene e facciamo maraviglie, € un male che facendoci scordare di Dio, infetta
le nostre azioni piu sante, ed € per noi il vizio piu dannoso al progresso nella vita
spirituale.

6. Chi dunque vuole avanzarsi nell'amor di Gesu Cristo, bisogna che affatto faccia
morire in sé I'amore della propria stima. — Ma come si dara morte alla propria stima?
Eccolo come ce lo insegna S. Maria Maddalena de' Pazzi: «La vita dell'appetito della
propria stima € lo stare in buon concetto appresso tutti; dunque la morte della propria
stima e l'occultarsi per non esser conosciuti da niuno. E finché uno non giunge a
morire in questo modo, non sara mai vero servo di Dio».

7. Sicché per renderci graditi agli occhi di Dio, bisogna che ci guardiamo
dall'lambizione di comparire e d'esser graditi agli occhi degli uomini. E tanto
maggiormente dobbiam guardarci dall'ambizione di dominar agli altri. S. Teresa
desiderava che prima fosse andato a fuoco il suo monastero con tutte le monache, che
vi fosse entrata questa maledetta ambizione. E pertanto volea che se mai si ritrovasse

45



alcuna delle sue religiose che trattasse di esser fatta superiora, si fosse discacciata dal
monastero o almeno tenuta per sempre carcerata. S. Maria Maddalena de' Pazzi
diceva: «L'onore d'una persona spirituale sta nell'esser sottoposta a tutti, e nell'avere
in orrore l'esser preferita ad altri». L'ambizione dunque di un'anima che ama Dio dee
essere di superare tutti gli altri nell'umilta, come parla S. Paolo, in humilitate
superiores (Phil. II, 3). In somma chi ama Dio non dee ambire altro che Dio.

Affetti e preghiere.

Gesu mio, datemi voi I'ambizione di darvi gusto, e fatemi scordare di tutte le creature
ed anche di me stesso. Che mi serve |'esser amato da tutto il mondo, se non sono
amato da voi, unico amore dell'anima mia? Gesu mio, voi siete venuto in questa terra
per guadagnarvi i nostri cuori; se io non so darvi il mio cuore, prendetevelo voi, e
riempitelo del vostro amore, e non permettete ch'io mi separi mai piu da voi. Per lo
passato vi ho voltate le spalle, ma ora, vedendo il male che ho fatto, me ne dispiace
con tutto il cuore, e non ho pena che piu mi affligge che la memoria di tante offese
che vi ho fatte. Mi consola il sapere che siete una bonta infinita, che non isdegnate di
amare un peccatore che v'ama.

Amato mio Redentore, o dolce amore dell'anima mia, per lo passato vi ho disprezzato,
ma ora v'amo piu di me stesso. Vi offerisco me e tutte le cose mie: altro non desidero
che amarvi e darvi gusto. Questa e la mia ambizione: ricevetela ed accrescetela voi, e
distruggete in me ogni desiderio di beni mondani. Troppo voi siete degno d'essere
amato, e troppo mi avete obbligato ad amarvi.

Eccomi, io voglio esser tutto vostro, e voglio soffrire quanto volete voi che per amor
mio siete morto di dolore su d'una croce. Voi mi volete santo, voi mi potete far santo,
in voi confido.

E confido ancora nella vostra protezione, o gran madre di Dio Maria.

CAPITOLO XI
Caritas non quaerit quae sua sunt.

Chi ama Gesu Cristo
cerca di staccarsi da tutto il creato.

1. Chi vuol amare Gesu Cristo con tutto il cuore bisogna che discacci dal cuore ogni
cosa che non & Dio ma € amor proprio. Questo importa il non quaerere quae sua sunt,
il non cercare se stesso, ma solo quel che piace a Dio. E questo € quel che il Signore
domanda da ognuno di noi, allorché ci dice: Diliges Dominum Deum tuum ex toto
corde tuo (Matth. XXII, 37).

Per amare Dio con tutto il cuore vi bisognano due cose: per 1° levarne la terra, per 2°
riempirlo di santo amore. Onde quel cuore in cui sta qualche affetto terreno non puod
esser mai tutto di Dio. Dicea S. Filippo Neri che quanto amore noi mettiamo alle
creature, tanto ne togliamo a Dio. Or come si purga il cuore dalla terra? Si purga colle
mortificazioni e col distacco dalle cose create. Si lamentano certe anime che cercano
Dio e non lo trovano; ascoltino costoro quel che loro dice S. Teresa: «Distacca il cuore
dalle creature, e cerca Dio che lo troverai».

2. L'inganno sta che alcuni vogliono farsi santi, ma a modo loro: vogliono amar Gesu
Cristo, ma secondo il lor genio, senza lasciar quei loro divertimenti, quella vanita di
46



vestire, quei cibi piu golosi: amano Dio, ma se non giungono ad ottener quell'officio
vivono inquieti: se poi son toccati nella stima diventano di fuoco: se non guariscono
da quell'infermita perdono la pazienza. Amano Dio, ma non lasciano l'affetto alle
ricchezze, agli onori del mondo ed alla vanita di esser tenuti per nobili, per sapienti e
migliori degli altri. Questi tali vanno all'orazione, vanno alla comunione, ma, perche vi
portano i cuori pieni di terra, poco profitto ne ricavano. A costoro il Signore neppure
lor parla, perche vede che ci perde le parole. Cido appunto disse un giorno a S. Teresa:
«Io parlerei a molte anime, ma il mondo fa molto strepito alle loro orecchie, si che la
mia voce non puo da loro udirsi. Oh se si appartassero un poco dal mondo!» — Chi
dunque sta pieno di affetti terreni non € capace neppur di sentire la voce di Dio che gli
parla. Ma infelice chi tiene attacco a' beni sensibili di questa terra; non sara difficile
che, da essi accecato, lasci un giorno di amar Gesu Cristo e, per non perdere questi
beni passaggieri, perda in eterno Dio, bene infinito. Dicea S. Teresa: «Giustamente ne
siegue che chi va appresso a beni perduti resti ancor esso perduto».

3. Scrive S. Agostino (Lib. 1. cap. 22. De cons. etc.) che Tiberio Cesare volea che dal
senato romano fosse tra' dei aggregato anche Gesu Cristo; ma il senato non volle
ammetterlo, dicendo che questo era un Dio superbo che voleva esser solo a farsi
adorare senza compagni. Tutto € vero: Iddio vuol essere solo ad esser adorato ed
amato da noi, non gia per superbia, ma perche se lo merita, ed anche per I'amore che
ci porta. Egli, perche ci ama assai, vuol tutto il nostro amore, e percio sta geloso di
non vedere altri che si prendano parte di quei cuori che egli vuole tutti per se.
Zelotipus est Iesus, dice S. Girolamo, e percid non vuole che mettiamo affetto ad altra
cosa fuori di lui. E se mai vede che qualche oggetto creato ha parte in un cuore, in
certo modo gli porta invidia, come scrive |'apostolo S. Giacomo, perche non soffre di
aver rivali nell'lamore, ma vuol esser solo ad esser amato: An putatis quia inaniter
Scriptura dicat: Ad invidiam concupiscit spiritus qui habitat in vobis? (Iac. IV, 5). Il
Signore ne' sagri Cantici loda la sua sposa dicendo: Hortus conclusus soror mea
sponsa (Cant. IV, 12). La chiama orto chiuso, perché I'anima sposa tiene chiuso il
cuore ad ogni amore terreno per conservarvi solamente quello di Gesu.

Forse Gesu non si merita tutto il nostro amore? Ah che troppo se lo merita e per la
sua bonta e per l'affetto che ci porta. Cido ben l'intendono i santi, e percid dicea S.
Francesco di Sales: «Se io sapessi di aver nel mio cuore una fibra che non fosse di
Dio, me la vorrei subito strappare».

4. Desiderava Davide di aver le ali libere dalla pania di ogni affetto mondano per
volare e riposarsi in Dio: Quis dabit mihi pennas sicut columbae, et volabo, et
requiescam? (Ps. LIV, 7). Molte anime vorrebbero elle vedersi sciolte da ogni laccio di
terra per volare a Dio, e farebbero in vero gran voli nella santita se si distaccassero da
ogni cosa di questo mondo; ma perché conservano qualche picciola affezione
disordinata e non si fanno forza per isbrigarsene, restano sempre a languire nella loro
miseria senza mai alzare un piede da terra. Dicea S. Giovanni della Croce: «L'anima
che sta attaccata coll'affetto a qualunque cosa, anche minima, per molte virtu che
tenga, non giungera mai alla divina unione; poiche importa poco che l'uccello stia
ligato con un filo grosso o con un sottile, mentre, per sottile che quello sia, sempre
che non lo rompe, stara sempre ligato ne potra mai volare. Oh che compassione ¢ il
vedere certe anime ricche di esercizi spirituali, di virtu e di favori divini, ma che per
non aver coraggio di finirla con quell'affezioncella, non possono arrivare alla divina
unione, per cui altro non restava che dare un forte volo e finir di rompere quel filo!
giacche, liberata I'anima da ogni affetto creato, non puo Dio non comunicarsele con
pienezza».

47



5. Chi vuole che Dio sia tutto suo bisogna ch'egli si dia tutto a Dio. Dilectus meus
mihi, dicea la sagra sposa, et ego illi (Cant. II, 16): I'amato mio si € dato tutto a me,
ed io mi son data tutta a lui. Gesu Cristo per I'amore che ci porta, vuol tutto il nostro
amore; e se non |'ha tutto, non € mai contento. Percio scrisse S. Teresa ad una priora
de' suoi monasteri: «Procuri di allevare le anime staccate da tutto il creato, perche
allevansi per essere spose di un Re tanto geloso, che vuole che si scordino anche di
loro stesse». S. Maria Maddalena de' Pazzi ad una sua novizia tolse un libretto
spirituale, non per altro se non perché si accorse che vi teneva attacco soverchio.
Molte anime fanno orazione mentale, fanno la visita al Sagramento, frequentano la
comunione; ma perche vi portano il cuore attaccato a qualche affetto di terra, poco o
niente si avanzano nella perfezione; e seguitando a vivere cosi, non solo saranno
sempre misere, ma stanno in pericolo di perder tutto.

6. Bisogna dunque pregare Iddio con Davide che ci purghi il cuore da ogni attacco di
terra: Cor mundum crea in me Deus (Ps. L, 12): altrimenti non potremo mai esser
tutti suoi. Ben egli ci ha fatto intendere che chi non rinunzia ad ogni cosa di questo
mondo non puo esser suo vero discepolo: Qui non renuntiat omnibus quae possidet
non potest meus esse discipulus (Luc. XIV, 33). Percido i padri antichi del deserto
gquando veniva alcun giovane per aggregarsi alla loro compagnia questa era la
dimanda che gli facevano: Affersne cor vacuum, ut possit illud Spiritus sanctus
implere? Lo stesso disse Dio a S. Geltrude che lo pregava a farle intendere che cosa
da lei volesse: «Altro da te non voglio, che un cuore vacuo delle creature». Bisogna
dunque dire a Dio con animo forte e risoluto: Signore, io preferisco voi a tutto, alla
sanita, alle ricchezze, alle dignita, agli onori, alle lodi, alle scienze, alle consolazioni,
alle speranze, ai desideri, ed anche alle stesse vostre grazie e doni che da voi potrei
ricevere. In somma vi preferisco ad ogni bene creato che non € voi, mio Dio.
Qualunque dono che mi fate, mio Dio, fuori di voi, non mi basta. Voi solo voglio e
niente piu.

7. In un cuore staccato da ogni affetto di cose create subito entra e lo riempie il divino
amore. Inoltre dicea S. Teresa: «Tolte dagli occhi le occasioni non buone, subito
I'anima si volta ad amare Dio». Si, perche I'anima non pu0 vivere senza amare; o ha
da amare il Creatore o le creature: se non ama le creature, amera certamente il
Creatore. In somma bisogna lasciar tutto per acquistare il tutto: Totum pro toto, dice
Tommaso da Kempis. S. Teresa fin tanto che nudriva un certo affetto, benche pudico,
ad un suo parente, non era tutta di Dio; ma quando poi si fe' coraggio e si sciolse da
quell'attacco, allora merit‘(") che Gesu Cristo le dicesse: «Ora, Teresa, tu sei tutta mia
ed io son tutto tuo». — E troppo poco un cuore per amar questo Dio cosi amante e
cosi amabile che merita un infinito amore; e poi vogliam dividere questo cuore fra le
creature e Dio? Il Ven. Luigi da Ponte si vergognava di dire a Dio: Signore, v'amo piu
d'ogni cosa, piu di tutte le ricchezze, onori, amici, parenti; perche gli parea di dire a
Dio: Signore, v'amo piu del fango, del fumo e de' vermi della terra.

8. Dice il profeta Geremia che il Signore e tutto bonta verso di chi lo cerca: Bonus est
Dominus animae quaerenti illum (Thr. III, 25). Ma s'intende di quell'anima che cerca
solo Dio. O felice perdita! o felice acquisto! perdere i beni mondani che non
contentano il cuore e presto finiscono, per acquistare il sommo ed eterno bene ch'e
Dio! Narrasi d'un divoto solitario che mentre il principe si era portato in quel bosco,
egli andava correndo per quel deserto; il Principe, vedendolo andare per cola cosi
vagando, l'interrogo chi fosse e che andasse facendo; egli rispose: «E voi, signore,
che andate facendo in questo deserto?» Disse il Principe: «Io vado a caccia di
animali». E 'l solitario rispose: «Ed io vado a caccia di Dio». E cosi se gli tolse davanti
e seguito il suo cammino.

48



Questo ancora nella presente vita ha da essere I'unico nostro pensiero, I'unico intento,
di andar cercando Dio per amarlo, e la sua volonta per adempirla, licenziando dal
cuore ogni affetto di creatura. E quando ci si presenta innanzi qualche bene di terra
per tirarsi il nostro amore, troviamoci apparecchiati a dirgli: Regnum mundi et omnem
ornatum saeculi contempsi propter amorem Domini mei Iesu Christi. E che sono tutte
le dignita e le grandezze di questo mondo, se non che fumo, loto e vanita che colla
morte tutte spariscono? Beato chi puo dire: «Gesu Cristo mio, io per amor tuo ho
lasciato tutto: tu sei I'unico mio amore: tu solo mi basti».

9. Ah che quando I'amor divino prende il pieno possesso di un'anima, ella da se stessa
allora — s'intende sempre coll'aiuto della divina grazia — procura di spogliarsi da ogni
cosa terrena che puo impedirle I'esser tutta di Dio. Dicea S. Francesco di Sales che
quando una casa va a fuoco si buttano tutte le robe dalla finestra: viene a dire che
quando una persona si da tutta a Dio, senza esortazione di predicatori o di confessori,
da se medesima, cerca di sbrigarsi da ogni affetto di terra.

Il P. Segneri Iuniore dicea che I'amor divino € un ladro che facilmente ci spoglia di
tutto, per non farci possedere altro che Dio. Un certo uomo da bene avendo rinunziato
le sue robe ed essendo gia divenuto povero per amore di Gesu Cristo, fu richiesto da
un amico come si era ridotto in tanta poverta; si cavo dalla saccoccia il libretto degli
Evangeli e disse: «Ecco, questo € quello che mi ha spogliato di tutto». — Dice lo
Spirito santo: Si dederit homo omnem substantiam domus suae pro dilectione, quasi
nihil despiciet eam (Cant. VIII, 7). Eh che quando un'anima mette tutto il suo amore a
Dio, disprezza tutto, ricchezze, piaceri, dignita, feudi, regni, e non vuole altro che Dio;
e dice e replica sempre: Dio mio, voi solo voglio e niente piu. Scrive S. Francesco di
Sales: «IlI puro amor di Dio consuma tutto cido che non & Dio per convertire ogni cosa
in se, poiche tutto cio che si fa per amor di Dio € amore».

10. Dicea la sagra sposa: Introduxit me in cellam vinariam, ordinavit in me caritatem
(Cant. II, 4). Questa cella vinaria, scrive S. Teresa, ¢ il divino amore, il quale allorche
prende possesso di un cuore l'inebria talmente di se che lo fa scordare di tutto il
creato. L'ubbriaco € come morto ne' sensi, non vede, non sente, non parla; e tale
diventa un'anima inebriata di amor divino: quasi non ha piu senso per le cose del
mondo, ad altro non vuol pensare che a Dio, di altro non vuol parlare che di Dio, altro
non intende fare che amare e dar gusto a Dio. — Ne' sagri Cantici comanda il Signore
che non si svegli la sua diletta che dorme: Ne suscitetis neque evigilare faciatis
dilectam (Cant. II, 7). Questo beato sonno che godono I'anime spose di Gesu Cristo,
dice S. Basilio che non é altro, nisi summa rerum omnium oblivio, una virtuosa e
volontaria dimenticanza di tutto il creato per attender solo a Dio e poter dire, come
dicea S. Francesco, Deus meus et omnia! Dio mio, che ricchezze, che dignita, che beni
di mondo! Tu sei il mio tutto, ed ogni mio bene. Tommaso da Kempis scrive: «Deus
meus et omnia: O dolce parola: Dio mio, mio tutto. A chi intende, abbastanza sta
detto, ed a chi ama, dolce cosa ¢ il ripetere sempre: Deus meus et omnia, Deus meus
et omnia».

11. Dunque per giungere alla perfetta unione con Dio & necessario un totale distacco
dalle creature. E per venire al particolare, bisogna che ci distacchiamo dall'affetto
disordinato a' parenti.

Disse Gesu Cristo: Si quis venit ad me, et non odit patrem suum et matrem et uxorem
et filios et fratres et sorores, adhuc autem et animam suam, non potest meus esse
discipulus (Luc. XIV, 26). E perche quest'odio a' parenti? Perché spesso in quanto al

49



profitto dell'anima noi non abbiamo maggiori nemici che i nostri congiunti: Et inimici
hominis domestici eius (Matth. X, 36). Dicea S. Carlo Borromeo che quando egli
andava in casa de' parenti sempre se ne ritornava raffreddato nello spirito. E 'l P.
Antonio Mendozza dimandato perché non volesse accostare in casa de' parenti,
rispose: «Perché so dalla sperienza che in niun luogo i religiosi perdono tanto la
divozione, quanto in casa dei parenti».

12. Trattandosi poi di elezione di stato & certo, com'insegna S. Tommaso d'Aquino (2.
2. g. 10. a. 5), che noi non siam tenuti di ubbidire a' genitori. Se un giovine e
chiamato a farsi religioso, ed i parenti I'oppugnano, € obbligato ad ubbidire a Dio, non
a' parenti, i quali per gli loro interessi e fini propri, come dice lo stesso S. Tommaso, si
oppongono al nostro bene spirituale: Frequenter amici carnales adversantur profectui
spirituali (2. 2. g. 189. a. 10). E si contentano, scrive S. Bernardo, che i figli si
dannino piu presto che lascino la casa.

13. Ed € una maraviglia, in questa materia, il vedere certi padri e madri, anche
timorati di Dio, come allucinati dalla passione si affaticano e non lasciano mezzo per
impedire la vocazione ad un figlio che vuol farsi religioso: il che, eccettuato qualche
caso rarissimo, non pud scusarsi da colpa grave. Ma dira taluno: Dunque se quel
giovine non si fa religioso non puo salvarsi? Dunque tutti quelli che restano al mondo
si dannano? Rispondo: Quelli che non sono chiamati da Dio alla religione, nel mondo si
salveranno, adempiendo gli obblighi del loro stato; ma quelli che son chiamati e non
ubbidiscono a Dio, potrebbero bensi salvarsi, ma difficilmente si salveranno; perche
mancheranno loro quegli aiuti speciali che il Signore avea lor preparati nello stato
religioso, e senza quelli non giungeranno a salvarsi. Scrive il teologo Habert che chi
non ubbidisce alla divina vocazione resta nella chiesa come un membro smosso dal
suo luogo, che con molta difficolta potra fare il suo ufficio e per conseguenza ottener
la salute: Non sine magnis difficultatibus poterit saluti suae consulere manebitque in
corpore Ecclesiae velut membrum suis sedibus motum, quod aegre servire potest et
cum deformitate (Habert, De ord. cap. 1, § 2). Onde poi conchiude: Licet absolute
loguendo salvari possit, difficulter tamen ingredietur viam et apprehendet media
salutis (Ibid.).

14. L'elezione dello stato dal P. Granata vien chiamata la ruota maestra: nell'orologio,
guastata la ruota maestra, resta tutto Il'orologio sconcertato; e cosi, rispetto alla
nostra salvazione, errato che si e lo stato di vita, tutta la vita andera sconcertata.
Tanti poveri giovani per causa de' parenti han perduta la vocazione e poi han fatta
mala fine, e sono stati essi medesimi la ruina della casa. Un certo giovane perde la
vocazione religiosa per istigazione del padre, ma poi, venendo a gran disgusti collo
stesso padre, l'uccise di propria mano e mori giustiziato. Un altro giovane che stava a
convivere in un seminario fu similmente chiamato da Dio a lasciare il mondo; egli
trascurando la vocazione, prima lascid la vita divota che faceva, l'orazione, le
comunioni, indi si abbandono a' vizi, e finalmente una notte uscendo dalla casa d'una
mala femmina fu ucciso da un suo rivale: accorsero piu sacerdoti, ma lo trovarono gia
morto. E quanti esempi simili a questi io potrei qui addurre!

15. Ma torniamo al punto. S. Tommaso I'Angelico (Opusc. 17, c. 10) esorta coloro che
son chiamati a vita piu perfetta a non consigliarsi in cid co' parenti, poiche in tal
materia essi diventano nemici: Ab hoc consilio amovendi sunt carnis propinqui...
Propinqui enim in hoc negotio amici non sunt, sed inimici, iuxta sententiam Domini:
Inimici hominis domestici eius. E se nel seguir la vocazione a stato piu perfetto non
son tenuti i figli a consigliarsi co' padri, tanto meno sono tenuti ad aspettar la loro
licenza, e neppure a chiederla, sempreche posson temere verisimilmente che da essi

50



venga loro ingiustamente negata, ed indi impedita la vocazione. S. Tommaso
d'Aquino, S. Pietro d'Alcantara, S. Francesco Saverio, S. Luigi Beltrando e tanti altri
sono andati alla religione, senza neppur farne intesi i loro genitori.

16. Di piu bisogna avvertire che siccome sta in gran pericolo di dannarsi chi per
compiacere i parenti lascia la vocazione di Dio, cosi all'incontro mette ancora in gran
pericolo la sua eterna salute chi per non disgustare i parenti prende lo stato
ecclesiastico senza la divina vocazione.

Tre sono i segni con cui si conosce la vera vocazione ad un tale stato cosi sublime: la
scienza, il fine di attendere solo a Dio e la bonta della vita. Ma parlando qui
specialmente della bonta, il Concilio di Trento ha ordinato che i vescovi non
promuovano agli ordini sagri, se non coloro che sono stati gia provati nella buona vita:
Subdiaconi et diaconi ordinentur, habentes bonum testimonium et in minoribus
ordinibus probati (Sess. XXIII, cap. 13). E lo stesso fu prima ordinato nel Can. Nullus,
Dist. 24, ove si disse: Nullus ordinetur, nisi probatus fuerit. E benche direttamente
s'intenda cid detto della pruova esterna che dee esigere il vescovo della probita
dell'ordinando, nulladimeno non pud mettersi in dubbio che il Concilio non tanto
richiede la probita esterna quanto l'interna, senza la quale la probita esterna non ¢&
che un mero inganno. E percio il Concilio nel capo 12 della stessa sessione dice:
Sciant Episcopi debere ad hos ordines assumi dignos dumtaxat, et quorum probata
vita senectus sit. Essendo gia noto che a questo fine, che sia provata la buona vita
dell'ordinando, il Concilio prescrive gl'interstizi secondo i diversi gradi degli ordini: Ut
in eis cum aetate vitae meritum et doctrina maior accrescat.

17. La ragione € addotta da S. Tommaso, perche I'ordinando con ciascun ordine sagro
vien destinato all'altissimo ministero di servire a Gesu Cristo nel Sagramento
dell'altare; onde dice il santo (2. 2. qu. 184 art. 8) che la santita dell'ecclesiastico dee
sopravanzare la santita del religioso: Quia per sacrum ordinem aliquis deputatur ad
dignissima ministeria, quibus ipsi Christo servitur in Sacramento altaris; ad quod
requiritur maior sanctitas interior quam requirat etiam religionis status. In oltre a tal
proposito soggiunge (2. 2. qu. 189. a. 1. ad 3) — e qui parla non tanto degli ordinati
quanto degli ordinandi, mentre dice che gli ordini sagri praeexigunt sanctitatem: la
parola praeexigunt importa che il soggetto sia santo prima di essere ordinato: — ed
assegna la differenza della ragione dello stato religioso e dello stato degli ordini sagri,
appunto perche nella religione si purgano i vizi, ma per assumere gli ordini sagri
bisogna che la persona si trovi gia purgata per mezzo della santa vita. Ecco le parole
dell'Angelico: Ordines sacri praeexigunt sanctitatem, sed status religionis est
exercitium ad sanctitatem, unde pondus ordinum imponendum parietibus iam per
sanctitatem desiccatis; sed pondus religionis desiccat parietes, idest homines ab
humore vitiorum. Di piu S. Tommaso (3 part. Suppl. qu. 35. a. 1. ad 3) parimente
spiega lo stesso dicendo: Ut sicut illi qui ordinem suscipiunt super plebem
constituuntur gradu ordinis, ita et superiores sint merito sanctitatis. E questo merito di
santita il santo lo chiede prima dell'ordinazione, mentre lo chiama necessario non solo
acciocche Il'ordinato degnamente eserciti gli ordini, ma ben anche acciocche
I'ordinando possa esser degnamente annoverato tra i ministri di Gesu Cristo: Et ideo
praeexigitur gratia quae sufficiat ad hoc, quod digne connumerentur in plebem Christi.
E finalmente conclude: Sed confertur in ipsa susceptione ordinis amplius gratiae
munus per quod ad maiora reddantur idonei. Nota la parola, ad maiora, con cui il
santo dichiara che la grazia del sagramento che poi si conferisce, non gia sara inutile,
ma dara all'ordinando maggiori aiuti, affinché si renda idoneo ad acquistare maggiori
meriti; ma gia esprime che in lui ricercasi la grazia precedente, gratum faciens, che
basti a renderlo degno di esser numerato nella plebe di Cristo.

51



18. Nel mio libro di Teologia Morale (Lib. 6. c. 2. ex hum. 63) io ho stesa una lunga
dissertazione su questo punto, ove ho dimostrato che coloro i quali senza I'esperienza
della buona vita prendono qualche ordine sagro non possono essere scusati da colpa
grave, mentre ascendono a tal grado sublime senza la divina vocazione; ne puo dirsi
chiamato da Dio chi ascende agli ordini sagri non ancor liberato da qualche vizio
abituato, specialmente contro la castita. E benche alcuno di costoro fosse capace del
sagramento della penitenza per trovarsi a quello gia ben disposto per mezzo del
pentimento; nondimeno non & capace in tale stato di assumere il sagro ordine, per cui
vi bisogna di piu la buona vita provata gia prima coll'esperienza da molto tempo.
Altrimenti non puo essere esente dal peccato mortale, cosi per la grave presunzione
con cui senza la vocazione s'intrude ne' sacri ministeri, onde dice S. Anselmo: Qui
enim se ingerit et propriam gloriam quaerit, gratiae Dei rapinam facit; et ideo non
accipit benedictionem, sed maledictionem: come anche per lo gran pericolo di sua
dannazione, al quale si espone in tal caso, secondo scrive il vescovo Abelly: Qui
sciens, nulla divinae vocationis habita ratione — come gia fa colui che prende I'ordine
coll'abito a qualche vizio grave — se in sacerdotium intruderet, haud dubie seipsum in
apertum salutis discrimen iniiceret. Lo stesso scrive Soto (in 4. Sent. Dist. 2. qu. 1. n.
3) ove parlando del sagramento dell'ordine dice che la santita positiva nell'ordinando e
di precetto positivo: Quamvis morum integritas non sit de essentia sacramenti, est
tamen praecepto divino maxime necessaria... At vero quod de idoneitate eorum qui
sacris sunt initiandi ordinibus definitur, non est generalis illa dispositio quae in
suscipiendo quodcumque sacramentum requiritur, ne sacramentalis gratia obicem
inveniat; enimvero quod ad sanctitatem ordinis homo non solum gratiam suscipit, sed
ad sublimiorem gradum conscendit, requiritur in eo morum honestas et virtutum
claritas. Lo stesso scrive Tommaso Sanchez (Consil. cap. 1. d. 46. n. 1). Lo stesso
scrive il P. Holzman (De sacr. ord.). E lo stesso i Salmaticesi (De sacr. ord. c. 5. n.
46). Sicche quello che ho scritto non € opinione di qualche particolar dottore, ma &
sentenza comune; e tutti si fondano sulla dottrina di S. Tommaso.

19. In tal caso dunque, quando manca all'ordinando lo sperimento della buona vita,
non solo pecca gravemente il soggetto che si ordina, ma pecca ancora il vescovo che
lo promuove all'ordine sagro senza la dovuta pruova per cui siasi renduto moralmente
certo della buona vita dell'ordinando. Pecca gravemente ancora il confessore che
assolve un tal ordinando abituato, il quale senza una lunga pruova di sua buona vita
vuol prendere I'ordine sagro. E peccano ancora gravemente quei genitori che, sapendo
la mala vita de' figli, s'impegnano a far loro prendere gli ordini sagri per fini propri di
aiutar la famiglia.

Lo stato ecclesiastico non e istituito da Gesu Cristo per aiutar le case de' secolari, ma
per promuovere la gloria di Dio e la salute delle anime. Alcuni si figurano lo stato
ecclesiastico come fosse un officio o mestiere laicale per avanzarsi negli onori o nei
beni temporali, ma errano; e percid quando vengono i parenti ad inquietare il
vescovo, acciocche ordini alcuno ignorante o di mali costumi, apportando per ragione
che la casa & povera e non sanno come fare, cio dee risponder loro il vescovo: «No,
figlio mio, lo stato ecclesiastico non & fatto per aiutar la poverta delle case, ma per lo
bene della Chiesa». E cosi bisogna licenziarli affatto, e non dare loro piu orecchio;
giacche tali soggetti indegni sogliono ordinariamente esser poi la ruina non solo
dell'anime loro, ma anche delle loro famiglie e de' loro paesi.

20. E parlando di quei sacerdoti che vivono in casa propria, e vorrebbero i parenti che
non tanto si applicassero alle incombenze del lor ministero, quanto ad avanzar la casa
colle rendite e cogli onori, essi debbono lor risponder quel che rispose Gesu Cristo alla

52



sua divina Madre: Nesciebatis quia in his quae Patris mei sunt oportet me esse? (Luc.
II, 49). Debbon dunque rispondere: «Io son sacerdote, I'officio mio non & di far danari
e procurare onori, né di tenere I'amministrazione della casa, ma di star ritirato, far
orazione, studiare ed aiutare I'anime». Quando poi vi fosse qualche precisa necessita
di aiutar la casa, dee aiutarla per quanto pud, ma senza lasciare la sua incombenza
principale, ch'e di attendere alla santificazione sua e degli altri.

21. Inoltre chi vuol esser tutto di Dio dee esser distaccato dalla stima mondana.

Quanti per questa maledetta stima si allontanano da Dio, e quanti anche lo perdono!
Per esempio, se sentono parlare di qualche lor difetto, che non fanno per giustificarsi
e far credere che sia falsita e calunnia? Se poi fanno qualche bene, che non fanno per
renderlo manifesto a tutti? Vorrebbero che tutto il mondo lo sapesse acciocche gli
lodassero. Non fanno cosi i santi; essi vorrebbero che tutto il mondo sapesse i loro
difetti, acciocche gli tenessero per quei miserabili quali essi si tengono; ed all'incontro
se fanno qualche atto di virtu vorrebbero che lo sapesse solo Dio, a cui solo
desiderano di piacere; e percid tanto amano la vita nascosta, ricordevoli de'
documenti di Gesu Cristo che disse: Te autem faciente eleemosynam, nesciat sinistra
tua quid faciat dextera tua (Matth. VI, 3). E nel v. 6: Tu autem cum oraveris intra in
cubiculum tuum, et clauso ostio, ora Patrem tuum in abscondito.

22. Sovratutto bisogna avere il distacco da noi stessi, cioé dalla propria volonta.

Chi vince se stesso facilmente poi vincera tutte le altre ripugnanze. Vince teipsum, era
I'avvertimento che usava di dare a tutti S. Francesco Saverio. E Gesu Cristo disse: Si
quis vult post me venire abneget semetipsum (Matth. XVI, 24). Ecco ove consiste
tutto cio che abbiamo da fare per farci santi, negare noi stessi € non seguire la propria
volonta: Post concupiscentias tuas non eas, et a voluntate tua avertere (Eccli. XVIII,
30). E questo e il maggior dono, dicea S. Francesco d'Assisi, che uno possa ricevere
da Dio, il vincere se stesso negando la propria volonta. Scrive S. Bernardo che se tutti
gli uomini si opponessero alla loro propria volonta niun mai si dannerebbe: Cesset
propria voluntas, et infernus non erit. Scrive lo stesso santo che la propria volonta
giunge a fare che le stesse tue opere buone per te diventino difettose: Grande malum
propria voluntas, qua fit ut bona tua tibi bona non sint. Come sarebbe, se un
penitente volesse fare qualche mortificazione, un digiuno, una disciplina, contra la
volonta del padre spirituale; ecco che quella mortificazione fatta per seguire la propria
volonta diventa difetto. Ma misero chi vive schiavo della propria volonta! perche
bramera molte cose, e non potra ottenerle; all'incontro ricusera di soffrire molte altre
cose a lui dispiacevoli, e sara costretto a soffrirle: Unde bella et lites in vobis? nonne
hinc? ex concupiscentiis vestris quae militant in membris vestris? Concupiscitis et non
habetis (Iac. IV, 1 et 2).

La prima guerra ci viene dall'appetito de' diletti sensuali: leviamo [|'occasione,

mortifichiamo gli occhi, raccomandiamoci a Dio, e cessera la guerra. — La seconda
guerra ci viene dalla cupidigia delle ricchezze: procuriamo di amar la poverta, e
cessera la guerra. — La terza guerra ci viene dall'ambizione degli onori: amiamo

l'umilta e la vita nascosta, e cessera la guerra. — La quarta guerra e la piu dannosa ci
viene dalla propria volonta: rassegniamoci in tutto cid che avviene per volonta di Dio,
e cessera la guerra. — Scrive S. Bernardo che quando si vede una persona disturbata,
la causa del suo disturbo altra non e che il non poter contentare allora la propria
volonta: Unde turbatio, dice il santo, nisi quia propriam voluntatem sequimur? Di cio
si lamentd una volta il Signore con S. Maria Maddalena de' Pazzi, dicendo: «Certe

53



anime vogliono lo spirito mio, ma come piace loro, e percid si rendono inabili a
riceverlo».

23. Bisogna dunque amare Dio come piace a Dio, non come piace a noi. Iddio vuole
che I'anima sia spogliata di tutto per poterla unire a sé e riempirla del suo divino
amore. Scrive S. Teresa: «L'orazione di unione non mi pare altro che un morir quasi
affatto a tutte le cose del mondo per godere solo di Dio. Il certo €, che quanto piu ci
voteremo delle creature con distaccarcene per amore di Dio, tanto piu egli ci riempira
di se stesso, e piu saremo uniti con lui». — Molte persone spirituali vorrebbero
arrivare all'unione con Dio, ma poi non vorrebbero le avversita che Dio lor manda:
non vorrebbero le infermita che I'affliggono, non la poverta che soffrono, non gli
affronti che ricevono; ma non rassegnandosi, non mai giungeranno ad unirsi
perfettamente con Dio. Udiamo quel che dicea S. Caterina da Genua: «Per arrivare
all'unione di Dio son necessarie le avversita che ci manda Iddio, il quale attende per
mezzo di quelle a consumare in noi tutti i pravi movimenti di dentro e di fuori. E pero
tutti i disprezzi, infermita, poverta, tentazioni ed altre cose contrarie, tutte
sommamente ci abbisognano, accioccheé combattiamo, e per via di vittorie i nostri
movimenti pravi vengano talmente ad estinguersi che piu non li sentiamo: anzi finche
le avversita non ci paiano amare ma soavi per Dio, non giungeremo mai alla divina
unione».

24. Aggiungo qui la pratica che ne insegna S. Giovanni della Croce. Dice il santo che
per la perfetta unione «& necessaria una totale mortificazione de' sensi e degli
appetiti. Per li sensi, qualsivoglia gusto che si presenta, se non & puramente per gloria
di Dio, rifiutarlo subito per amor di Gesu Cristo; per esempio, si presenta una voglia di
vedere o di udire cose che non conducono maggiormente a Dio, se ne faccia di meno.
Per gli appetiti poi, sforzarsi d'inclinare sempre se stesso al peggiore, al piu
dispiacevole o al piu povero, senza desiderare altro che di patire e d'essere
disprezzato».

In somma chi ama veramente Gesu Cristo perde I'affetto a tutti i beni di terra, e cerca
spogliarsi di tutto per tenersi unito solo a Gesu Cristo. Verso Gesu son tutti i suoi
desideri, a Gesu sempre pensa, sempre a Gesu sospira, e solo a Gesu in ogni luogo, in
ogni tempo, in ogni occasione cerca di piacere. Ma per giungere a ci0 bisogna
continuamente attendere a vuotare il cuore d'ogni affetto che non & per Dio.

Dimando: Che importa il darsi un'anima tutta a Dio? Importa per 1° sfuggire ogni
cosa che a Dio dispiace e far quello che piu gli piace. Importa per 2° accettar senza
eccezione tutto cid che viene dalle sue mani, per duro e dispiacente che sia. Importa
per 39 preferire in ogni cosa la volonta di Dio a' nostri voleri: questo importa |'esser
tutta di Dio.

Affetti e preghiere.

Ah mio Dio e mio tutto, sento che voi, non ostanti le mie ingratitudini e negligenze nel
servirvi, seguitate a chiamarmi al vostro amore. Eccomi, io non voglio piu resistere. Io
voglio lasciar tutto per esser tutto vostro. Non voglio vivere pilt a me stesso. Troppo
voi mi avete obbligato ad amarvi. L'anima mia si € innammorata di voi, Gesu mio, e
per voi sospira. E come posso amare altra cosa dopo avervi veduto morir di dolore su
di una croce per salvarmi? come potro mirarvi morto consumato da' dolori, € non
amarvi con tutto il mio cuore? Si che v'amo, caro mio Redentore, v'amo con tutta
I'anima mia, ed altro non desidero che amarvi in questa vita e per tutta I'eternita.

54



Amor mio, speranza mia, fortezza mia e consolazione mia, datemi forza acciocche io vi
sia fedele. Datemi lume, e fatemi conoscere da che debbo distaccarmi; e datemi forza,
ch'io in tutto voglio ubbidirvi.

O amore dell'anima mia, io mi offerisco e mi do tutto a voi per soddisfare al desiderio
che avete di unirvi con me, affin di unirmi tutto con voi, mio Dio e mio tutto. Deh
venite, Gesu mio, prendete il possesso di tutto me stesso, e tiratevi tutti i miei
pensieri e tutti gli affetti miei.

Io rinunzio a tutti i miei appetiti, a tutte le mie consolazioni ed a tutte le cose create:
voi solo mi bastate. Datemi la grazia di non pensare ad altro che a voi, di non
desiderare altro che voi, di non cercare altro che voi, amato mio ed unico mio bene.

Madre di Dio Maria, ottenetemi la santa perseveranza.

CAPITOLO XII
Caritas non irritatur.

Chi ama Gesu Cristo
non mai si adira col prossimo.

1. La virtu di non adirarsi nelle cose contrarie che avvengono e figlia della
mansuetudine. Degli atti appartenenti alla mansuetudine gia ne abbiam dette piu cose
ne' capi antecedenti; ma perche questa € una virtu che continuamente dee esercitarsi
da chi vive in mezzo agli uomini, ne diremo qui alcune altre cose piu particolari e piu
utili alla pratica.

2. L'umilta e la mansuetudine furono le virtu care a Gesu Cristo, onde disse a' suoi
discepoli che cid avessero appreso da lui, I'essere umili e mansueti: Hoc discite a me,
quia mitis sum et humilis corde (Matth. XI, 29). Il nostro Redentore fu chiamato
agnello, Ecce Agnus Dei (Io. I, 29), si per ragion del sagrificio che di lui avea da farsi
sulla croce per soddisfare i nostri peccati, si per ragion della mansuetudine ch'egli
dimostro in tutta la sua vita e specialmente in tempo della sua Passione. Quando in
casa di Caifas riceve lo schiaffo da quel ministro che nello stesso tempo lo trattd da
temerario dicendogli: Sic respondes pontifici? (Io. XVIII, 22), Gesu altro non rispose
che queste parole: Si male locutus sum, testimonium perhibe de malo, si autem bene,
quid me caedis? (Io. XVIII, 23). Questa mansuetudine poi segui ad esercitarla sino
alla morte: stando in croce, mentre tutti lo schernivano e bestemmmiavano, egli altro
non faceva che pregare I'Eterno Padre a perdonarli: Pater, dimitte illis, non enim
sciunt quid faciunt (Luc. XXIII, 34).

3. Oh come son cari a Gesu Cristo i cuori mansueti che nel ricevere gli affronti, le
derisioni, le calunnie, le persecuzioni, ed anche le battiture e le ferite, non si adirano
con chi l'ingiuria o percuote! Mansuetorum semper tibi placuit deprecatio (Iudith. IX,
16). Le preghiere de' mansueti son sempre gradite a Dio, viene a dire che sono
sempre esaudite. A" mansueti sta con modo speciale promesso il paradiso: Beati
mites, quoniam ipsi possidebunt terram (Matth. V, 4). Diceva il P. Alvarez che il
paradiso € la patria dei disprezzati, perseguitati e calpestati; si, perché a costoro, non
gia a' superbi che sono onorati e stimati dal mondo, sta riserbato il possesso di quel
regno eterno. Scrisse Davide che i mansueti non solo otterranno I'eterna beatitudine,
ma anche in questa vita godranno una gran pace: Mansueti... haereditabunt terram,
et delectabuntur in multitudine pacis (Ps. XXXVI, 11). Si, perche i santi non
conservano rancore con chi gli maltratta, ma I'amano piu di prima; ed il Signore, in

55



premio della loro pazienza, accresce loro la pace interna. Dicea S. Teresa: «Colle
persone che diceano male di me parmi ch'io ponessi in loro un nuovo amore». Onde
poi la sagra Ruota scrisse della santa: Offensiones ipsi amoris escam ministrabant: le
offese le porgevano materia di pit amare chi piu I'offendeva. Una tal mansuetudine
perd non pud aversi se non da chi &€ dotato d'una grande umilta e basso concetto di
se, per cui crede di meritare ogni disprezzo; e percio all'incontro i superbi son sempre
iracondi e vendicativi, perché han concetto di se stessi e stimansi degni di ogni onore.

4. Beati mortui qui in Domino moriuntur (Apoc. XIV, 13). Bisogna dunque morir nel
Signore per esser beato e per cominciare a godere la beatitudine sin da questa vita:
s'intende quella beatitudine che puo aversi prima di andare in cielo, quale certamente
€ molto minore di quella del cielo, ma & tale che supera tutti i piaceri sensibili di
questa vita: Et pax Dei quae exsuperat omnem sensum custodiat corda vestra, cosi
scrisse I'Apostolo a' suoi discepoli (Philip. IV, 7). Ma per giungere ad ottener questa
pace, anche in mezzo agli affronti ed alle calunnie, bisogna esser morto al Signore.

Il morto, per quanto & maltrattato e calpestato dagli altri, niente si risente; e cosi il
mansueto, come morto che piu non vede ne sente, dee soffrire tutti i disprezzi che gli
son fatti. Chi ama di cuore Gesu Cristo a cio ben arriva, poiche, tutto uniformato alla
di lui volonta, riceve con quella stessa pace ed animo eguale cosi le cose prospere
come le avverse, cosi le consolazioni come le afflizioni, cosi le ingiurie come le
cortesie. Cosi facea I'Apostolo, onde poi dicea: Superabundo gaudio in omni
tribulatione nostra (II Cor. VII, 4). — Oh felice chi giunge a questo grado di virtu! Egli
gode una continua pace, la quale € un bene che avanza tutti gli altri beni di questo
mondo. Dicea S. Francesco di Sales: «Che vale tutto il mondo in paragone della pace
del cuore?» Ed in verita, a che servono tutte le ricchezze, tutti gli onori del mondo a
chi vive inquieto e non ha il cuore in pace?

5. In somma per istarcene sempre uniti con Gesu Cristo, bisogna che facciamo tutto
con tranquillita, senza inquietarci di alcuna avversita che incontriamo. Non in
commotione Dominus (III Reg. XIX, 11): il Signore non abita ne' cuori turbati.

Udiamo i belli documenti che su questa materia ci da il maestro della mansuetudine,
S. Francesco di Sales: «Non vi mettete mai in collera né le aprite mai la porta per
qualunque pretesto, perche entrata ch'é una volta in noi, non & piu in nostra mano,
quando vogliamo, il discacciarla né il moderarla. I rimedi percid sono: 1° Rigettarla
subito con divertire altrove la mente, e senza dir parola. 20 Ad imitazione degli
apostoli allorché videro il mare in tempesta, ricorrere a Dio a cui s'appartiene di
mettere il cuore in pace. 3° Se vedrete che la collera per vostra debolezza ha posto
gia il piede nel vostro spirito, in tal caso fatevi forza per rimettervi in calma, e poi
procurate di praticare atti di umilta e di dolcezza verso la persona contra cui vi sentite
adirato; ma tutto cio bisogna farlo con soavita e senza violenza, poiché molto importa
il non inasprir le piaghe». Ed a tal proposito diceva il santo ch'egli ebbe da faticare in
sua vita a superare due passioni che piu lo predominavano, cioé la collera e I'amore:
per superar la passione della collera confessava d'aver dovuto faticare per 22 anni
affin di soggiogarla; in quanto poi alla passione dell'amore, avea procurato di mutare
oggetto lasciando le creature e rivolgendo tutti gli affetti suoi a Dio. E cosi il santo si
acquistd una pace interna si grande che la dimostrava anche da fuori, facendosi
vedere quasi sempre con volto sereno e colla bocca a riso.

6. Unde bella, nisi ex concupiscentiis vestris? (Iac. IV, 1). Quando alcuno per qualche
incontro si sente agitato dalla collera, allora gli sembra di trovar sollievo e pace se da
sfogo all'ira cogli atti o almen colle parole; ma no, s'inganna, perché dopo aver fatto

56



quello sfogo si trovera molto piu turbato di prima. Chi vuol conservarsi in una continua
pace si guardi dallo star mai di mal umore. E quando si accorge di esser preso da mal
umore, procuri di scacciarlo subito e non farlo dormire la notte seco, disviandosi con
leggere qualche libro, col cantare qualche canzoncina divota o col discorrere di fatti
ameni con alcuno amico.

Dice lo Spirito Santo: Ira in sinu stulti requiescit (Eccl. VII, 10). La collera nel cuore
degli stolti che poco amano Gesu Cristo vi trova alloggio per lungo tempo; ma nel
cuore degli amanti di Gesu Cristo, se mai vi entra di soppiatto, presto ne vien
discacciata, e non vi dimora. — Un'anima che ama di cuore il Redentore non si trova
mai di malo umore, perche non volendo ella altro che quel che vuole Iddio, ha sempre
tutto quel che vuole, e percio si ritrova sempre tranquilla e sempre eguale a se stessa.
Il divino volere la rasserena in tutte le avversita che le accadono: e quindi € ch'ella
esercita una mansuetudine universale con tutti. Ma questa mansuetudine non si puo
ottenere senza un amor grande a Gesu Cristo. Si vede infatti che noi non mai siamo
piu mansueti e dolci cogli altri, se non quando proviamo maggior tenerezza verso
Gesu Cristo.

7. Ma perche questa tenerezza non sempre la proviamo, bisogna che nell'orazione
mentale ci apparecchiamo a soffrire gl'incontri che mai ci possono avvenire. Cosi han
fatto i santi, e si son trovati poi pronti a ricevere con pazienza e mansuetudine le
ingiurie, gli schiaffi e le ferite. In quel tempo che ci troviamo insultati dal prossimo, se
non ci troviamo preparati piu volte da prima, difficilmente saremo atti a discernere
quel che dobbiamo fare per non farci vincere dall'ira. Allora la passione ci fara vedere
esser ragionevole che rintuzziamo con audacia I'audacia di chi ci maltratta a torto: ma
scrive S. Gio. Grisostomo che non € mezzo giusto di spegnere il fuoco acceso
nell'animo del prossimo col fuoco d'una risposta risentita, ma €& causa di piu
accenderlo: Igne non potest ignis exstingui (Chrysost. Hom. 98 in Gen.). — Dira
taluno: Ma non & ragione di usar cortesia e dolcezza con un temerario che senza
ragione ti offende. Ma risponde S. Francesco di Sales: «Bisogna usar mansuetudine
non solo colla ragione, ma contra la ragione».

8. Allora bisogna procurar di rispondere con qualche parola benigna, e questa ¢ la via
di spegnere il fuoco: Responsio mollis frangit iram (Prov. XV, 1). Ma quando I'animo
sta disturbato, il miglior espediente sara allora il tacere. Scrive S. Bernardo: Turbatus
prae ira oculus rectum non videt (Lib. 2. De cons. cap. 11). L'occhio quando &
offuscato dallo sdegno non vede piu quel ch'e giusto e quel ch'é ingiusto; la passione
€ come un velo che ci si pone davanti gli occhi e non ci fa piu discernere il dritto dal
torto, onde bisogna fare il patto che S. Francesco di Sales avea fatto colla sua lingua:
«Io ho fatto il patto, egli scrisse, colla mia lingua, di non parlare quando €& turbato il
cuore»,

9. Ma certe volte par che sia necessario il reprimere con parole aspre alcuno insolente.
Disse Davide: Irascimini et nolite peccare (Ps. IV, 5). Dunque talvolta € lecito
I'adirarsi, purche si faccia senza colpa. Ma qui sta il punto. Speculativamente parlando
alle volte sembra spediente il parlare o rispondere con asprezza ad alcuni per farli
ravvedere; ma in pratica € molto difficile che cio riesca senza nostra colpa; onde la via
sicura € quella di ammonire o di rispondere sempre con dolcezza e stare attento a non
mai risentirsi. Dicea S. Francesco di Sales: «Io non mi son mai risentito che appresso
non me ne sia pentito». E quando in quell'incontro ci sentiamo ancor noi riscaldati,
come ho detto di sovra, la via piu sicura e di tacere, riserbando I'ammonizione o la
risposta a tempo piu opportuno, quando il cuore pit non fuma.

57



10. Questa mansuetudine dobbiamo specialmente esercitarla poi quando siamo
corretti da' nostri superiori o dagli amici. Scrive S. Francesco di Sales: «II gradir le
riprensioni fa vedere che uno ama le virtu contrarie a quei difetti de' quali vien
ripreso, e percio questo € un gran segno che profitta nella perfezione». Inoltre
bisogna che usiamo la mansuetudine ancora con noi stessi. Il demonio ci fa vedere
che sia cosa lodevole l'adirarci con noi quando commettiamo qualche difetto; ma no,
ella € opera del nemico che cerca di tenerci inquieti, accioccheé non siamo atti a far
niente di bene. Dicea S. Francesco di Sales: «Tenete per certo che tutti quei pensieri
che ci danno inquietudine non sono da Dio ch'é principe di pace, ma provengono o dal
demonio o dall'amor proprio, o dalla stima che facciamo di noi stessi. Questi sono i tre
fonti da cui nascono tutti i nostri disturbi. E percid quando ci vengono pensieri che
c'inquietano, bisogna subito rigettarli e disprezzarli».

11. Inoltre ci € sommamente necessaria la mansuetudine quando dobbiamo far
qualche riprensione agli altri. Le correzioni fatte con zelo amaro fanno spesso piu
danno che utile, specialmente quando colui che dee esser corretto sta turbato; allora
bisogna trattenersi a correggerlo, ed aspettar il tempo che in esso siasi sedato il
bollore dell'ira. E cosi anche bisogna che noi ci asteniamo di correggere altri quando
stiamo di mal umore, perche allora I'ammonizione riuscira sempre fatta con asprezza,
e 'l reo, vedendosi ripreso in tal modo, fara poco conto dell'ammonizione come fatta
per passione. Cio corre per quel che spetta al bene del prossimo, ma per quel che si
appartiene al nostro profitto, facciamo vedere che amiamo Gesu Cristo sopportando
con pace ed allegrezza i maltrattamenti, le ingiurie e i disprezzi.

Affetti e preghiere.

Gesu mio disprezzato, o amore, o gioia dell'anima mia, voi col vostro esempio avete
renduti troppo amabili i disprezzi a' vostri amanti. Io vi prometto da ogg'innanzi di
soffrire ogni affronto per amor di voi che siete stato in questa terra cosi vilipeso dagli
uomini per amor mio. Datemi voi la forza di eseguirlo. Fatemi conoscere e fatemi
operar tutto cio che volete da me.

Mio Dio e mio tutto, io non voglio cercare altro bene fuori di voi che siete un bene
infinito. Voi che avete tanta cura del mio profitto fate ch'io non abbia altra cura che di
darvi gusto. Fate che tutti i miei pensieri s'impieghino sempre a fuggire ogni vostra
offesa ed a trovar modo di piacervi in ogni cosa. Allontanate da me ogni occasione che
mi diverte dal vostro amore. Io mi spoglio della mia liberta e la consagro tutta al
vostro divino beneplacito.

V'amo, bonta infinita, v'amo, diletto mio, o Verbo Incarnato, io v'‘amo piu di me
stesso. Abbiate pieta di me e guaritemi da tutte le piaghe che patisce I'anima mia per
I'offese che vi ha fatte. Io tutto mi abbandono nelle vostre braccia, o Gesu mio: io
voglio esser tutto vostro, voglio soffrire ogni cosa per vostro amore, e da voi non
voglio altro che voi.

Vergine santa e madre mia Maria, io v'amo, ed in voi confido, soccorretemi colla
vostra potente intercessione.

CAPITOLO XIII

Caritas non cogitat malum,
non gaudet super iniquitatem,
congaudet autem veritati.

58



Chi ama Gesu Cristo non vuol altro
se non quel che vuole Gesu Cristo.

1. La carita va sempre unita colla verita, onde la carita conoscendo che Dio € I'unico e
vero bene, percid abborrisce I'iniquita che si oppone alla divina volonta, e di altro non
si compiace, se non di quello che vuole Iddio. Quindi € che I'anima che ama Dio poco
si cura di quel che gli altri dicono di lei, e solo attende a fare quel che piace a Dio.
Dicea il B. Errico Susone: «Quegli veramente sta bene con Dio, il quale si studia di
soddisfare alla verita, e poi nulla stima in qualunque modo sia trattato o riputato dagli
uomini».

2. Gia di sovra piu volte abbiam detto che tutta la santita e perfezione di un'anima
consiste nel negare se stessa e nel seguire la volonta di Dio; ma qui cade il parlarne
piu di proposito. Questo dunque dee esser tutto il nostro studio, se vogliamo farci
santi, il non seguir mai la propria volonta, ma sempre quella di Dio; poiché la sostanza
di tutti i precetti e consigli divini si ristringe in fare e patire quel che vuole Dio e come
lo vuole Dio. Preghiamo pertanto il Signore che ci doni la santa liberta di spirito: la
liberta di spirito ci fa abbracciare ogni cosa che piace a Gesu Cristo, non ostante
qualunqgue ripugnanza dell'amor proprio o di rispetto umano. L'amore di Gesu Cristo
mette i suoi amanti in una totale indifferenza, per cui tutto loro € uguale, il dolce e
I'amaro: niente vogliono di quel che piace a se stessi, e tutto vogliono quel che piace a
Dio; colla stessa pace s'impiegano nelle cose grandi che nelle picciole, nelle cose
piacevoli che nelle dispiacevoli: basta loro di piacere a Dio.

3. Dice S. Agostino: Ama et fac quod vis, ama Dio, e fa quel che vuoi. Chi ama
veramente Iddio non va cercando altro che il gusto di Dio, ed in cido solo trova il suo
contento, in dar gusto a Dio. Scrive S. Teresa: «Chi non cerca se non la contentezza
del suo diletto € contento di tutto cio che il diletto appaga. Questa forza ha I'amore
quando e perfetto, fa egli dimenticar la persona d'ogni proprio vantaggio e
soddisfazione, e fa tutto rivolgere il di lei pensiero in dar gusto al suo diletto e in
cercare come possa per se e per altri onorarlo. Oh Signore, che tutto il danno ci viene
dal non tenere gli occhi fissi in voi! Se non mirassimo che a camminare, presto
giungeressimo; ma cadiamo ed inciampiamo mille volte ed anche erriamo la via per
non mirare attentamente il vero cammino». Ecco pertanto quale dee esser |'unico
scopo di tutti i nostri pensieri, delle azioni, de' desideri e delle nostre preghiere, il
gusto di Dio; e questo ha da essere il nostro cammino alla perfezione, I'andare
appresso alla volonta di Dio.

4. Iddio vuole che ognuno di noi I'ami con tutto il cuore: Diliges Dominum Deum tuum
ex toto corde tuo (Matth. XXII, 37). Quell'anima ama Gesu Cristo con tutto il suo
cuore, la quale gli dice di vero cuore quel che gli disse I'Apostolo: Domine, quid me vis
facere? (Act. IX, 6): Signore, fatemi sapere quel che volete da me, ch'io tutto voglio
farlo. Ed intendiamo, che quando noi vogliamo cid che vuole Dio allora vogliamo il
nostro maggior bene; perche certamente Iddio non vuole che il meglio per noi. Dicea
S. Vincenzo de' Paoli: «La conformita al divino volere e il tesoro del cristiano ed il
rimedio per tutti i mali; poicheé ella contiene I'annegazione di se e 'unione con Dio e
tutte le virtu». Ecco in somma ove sta tutta la perfezione: Domine, quid me vis
facere? Ci promette Gesu Cristo: Et capillus de capite vestro non peribit (Luc. XXI,
18). Viene a dire che il Signore ci paga ogni buon pensiero che abbiamo di dargli
gusto ed ogni tribolazione che abbracceremo con pace uniformandoci alla sua santa
volonta. Dicea S. Teresa: «Il Signore non manda mai un travaglio senza pagarlo con
qualche favore, sempre che noi l'accettiamo con rassegnazione».

59



5. Ma la nostra uniformita al divino volere ha da essere intiera senza riserba, e
costante senza rivocazione. Qui consiste il sommo della perfezione, ed a cio, replico,
debbono tendere tutte le nostre operazioni, tutti i desideri e tutte le nostre orazioni. —
Alcune anime di orazione leggendo le estasi e i ratti di S. Teresa, di S. Filippo Neri e di
altri santi, s'invogliano di giungere ad avere queste unioni soprannaturali. Tali desideri
debbono discacciarsi, perché son contrari all'umilta; se vogliamo farci santi dobbiamo
desiderare la vera unione con Dio ch'e l'unire totalmente la nostra volonta con quella
di Dio. Scrive S. Teresa: «S'ingannano quei che credono che I'unione con Dio consiste
in estasi, ratti e godimenti di lui. Ella non consiste in altro che nel soggettare la nostra
volonta alla volonta di Dio; ed allora questa soggezione & perfetta, quando la volonta
nostra si trova staccata da tutto, ed unicamente unita a quella di Dio, si che ogni suo
movimento sia il solo volere di Dio. Questa € la vera ed essenziale unione che sempre
ho desiderata e continuamente chiedo al Signore». E poi soggiunge: «Oh quanti siamo
che diciamo questo e parci di non volere altro che questo; ma, miseri noi, quanto
pochi ci arriviamo!» E questa € la verita: molti diciamo: Signore, vi dono tutta la mia
volonta, non voglio altro se non quel che volete voi; ma quando poi ci avvengono le
cose contrarie, non sappiamo quietarci colla divina volonta. E qui ne nasce quel
lamentarci di aver mala fortuna in questo mondo, e 'l dire che tutte le disgrazie son le
nostre, e di fare una vita infelice.

6. Se noi stessimo uniti colla divina volonta in tutte le avversita, ci faressimo
certamente santi, e saressimo i piu felici del mondo. Questa dunque dee essere tutta
la nostra attenzione, di tenere unita la nostra volonta a quella di Dio in tutte le cose
che ci succedono, o piacevoli o dispiacevoli. — Ci avverte lo Spirito Santo: Non
ventiles te in omnem ventum (Eccli. V, 11). Taluni fanno come le banderuole che si
voltano secondo tira il vento; se il vento & prospero, com'essi desiderano, si vedono
tutti allegri e mansueti; ma se il vento € contrario, che le cose non avvengono come
vorrebbero, si vedono tutti mesti ed impazienti; e percido non si fanno santi, e fanno
una vita infelice, perche in questa vita assai pil sono le cose avverse che le prospere
ad accaderci. Dicea S. Doroteo che il ricevere dalle mani di Dio tutte le cose,
comungue vengano, € un gran mezzo per conservarsi in una continua pace e
tranquillita di cuore. E percio narra il santo che gli antichi padri dell'eremo non erano
mai veduti adirati e malinconici, perche quanto loro accadeva tutto lo prendeano
allegramente dalle mani di Dio.

Oh beato chi vive tutto unito ed abbandonato nel divino volere! Egli non si gonfia per
gli successi felici ne si abbatte per gli avversi, sapendo che tutti vengono dalla stessa
mano di Dio; la sola volonta di Dio & la regola del suo volere; e percio non fa altro se
non quello che vuole Dio, e non vuole altro se non quello che fa Iddio. Non s'impegna
a far molte cose, ma solo a far perfettamente cid che intende esser gusto di Dio.
Quindi antepone le piu picciole obbligazioni del suo stato alle azioni piu grandi e
gloriose, vedendo che in queste vi puo aver parte I'amor proprio, ma in quelle vi &
certamente la volonta di Dio.

7. Sicche allora noi sarem beati, se riceveremo da Dio tutte le cose ch'egli dispone,
con perfetta uniformita al suo divino volere, senza badare se sono uniformi o contrarie
al nostro genio. Dicea la santa madre di Chantal: «Quando sara che noi gusteremo la
dolcezza della divina volonta in tutto cid che ci avviene, non considerando altro che il
divino beneplacito dal quale e certo che, con eguale amore e per lo nostro meglio, ci
vengono compartite cosi le avversita che le prosperita? Quando sara che ci
abbandoneremo affatto nelle braccia del nostro amorisissimo Padre celeste lasciando a
lui la cura delle nostre persone e de' nostri affari, non riserbando per noi che il solo
desiderio di piacere a Dio?» — Diceano gli amici del P. S. Vincenzo de' Paoli allorchée

60



viveva: «Il signor Vincenzo € sempre Vincenzo». E voleano dire che il santo in ogni
evento, prospero o0 avverso, si vedea sempre colla faccia serena, sempre eguale a se
stesso: poiche, vivendo tutto abbandonato in Dio, di niente temeva e nulla altro volea,
se non quello che piaceva a Dio. Scrive S. Teresa: «In questo santo abbandonamento
si genera quella bella liberta di spirito che hanno i perfetti, in cui trovasi tutta la
felicita che in questa vita si puo desiderare: poiché di nulla temendo e nulla volendo o
bramando delle cose del mondo, tutto possedono».

8. Molti all'incontro si formano la santita secondo la loro inclinazione: chi &
malinconico, nel viver solitario: altri ch'e faccendiere, in predicare e trattar paci: altri
che ha genio aspro, in far penitenze e macerazioni: altri ch'e di genio liberale, in far
limosine: altri in far molte orazioni vocali: altri in visitar santuari; e qui fan consistere
tutta la loro santita. Le opere esterne son frutti dell'amore a Gesu Cristo, ma il vero
amore consiste nell'uniformarci in tutto alla volonta di Dio, ed in conseguenza in
negare noi stessi ed eleggere quello che piu piace a Dio, e solo perché se lo merita.

9. Altri vogliono servire a Dio, ma in quello impiego, in quel luogo, con quei compagni
o altre circostanze, altrimenti o lasciano I'opera o la fanno di mala voglia. Costoro non
sono liberi di spirito, ma schiavi dell'amor proprio, e percid poco meritano anche in cio
che fanno; ed all'incontro vivono sempre inquieti, perché stando attaccati alla propria
volonta, riesce poi loro grave il giogo di Gesu Cristo. I veri amanti di Gesu Cristo
amano solo quel che piace a Gesu Cristo, e solo perche piace a Gesu Cristo; e quando
lo vuole e dove lo vuole e nel modo che lo vuole Gesu Cristo: o che voglia esso
impiegarli in affari onorevoli o in faccende umili e vili, o in una vita di comparsa nel
mondo o nascosta e negletta. Cio importa il puro amore di Gesu Cristo; ed in cio
dobbiamo affaticarci combattendo contra gli appetiti dell'amor proprio che vorrebbe
vederci occupati in quelle opere solamente che son gloriose o di nostra inclinazione.
Ed a che serve l'esser in questo mondo il pit onorato, il piu ricco, il piu grande senza
la volonta di Dio? Diceva il B. Errico Susone: «Io vorrei piu presto essere una vile
bestiuola della terra colla volonta di Dio, che un serafino del cielo colla volonta mia».

10. Dice Gesu Cristo: Molti mi diranno: Signore, in nome tuo abbiamo discacciati i
demoni e fatte gran cose: Domine, nonne in homine tuo prophetavimus, et in nomine
tuo daemonia eiecimus, et in nomine tuo virtutes multas fecimus? (Matth. VII, 22).
Ma il Signore lor rispondera: Numquam novi vos; discedite a me qui operamini
iniquitatem (Ibid. 23): Andate via, io non vi ho conosciuti mai per miei discepoli,
mentre voi avete voluto piu presto seguire il vostro genio che il mio volere. E cio va
detto specialmente per quei sacerdoti operari che si affaticano per la salute e
perfezione degli altri, ed essi intanto se ne vivono sempre nel pantano delle loro
imperfezioni.

La perfezione consiste: 1° in un vero disprezzo di se stesso; 2° in una total
mortificazione de' propri appetiti; 3° in una conformita perfetta alla volonta di Dio; chi
manca in una di queste virtu e fuori della via della perfezione. Percido diceva un gran
servo di Dio esser meglio nelle nostre azioni proporci il solo fine di fare la volonta di
Dio che la gloria di Dio; perche facendo la volonta di Dio, noi anche procuriamo la sua
gloria; ma proponendoci la gloria di Dio, spesso c'inganniamo, facendo la volonta
propria sotto il pretesto della gloria di Dio. Scrive S. Francesco di Sales: «Son molti
quei che dicono al Signore: Io mi do tutto a voi senza riserva; ma pochi sono quei che
abbracciano la pratica di questo abbandonamento. Questo consiste in una certa
indifferenza a ricevere ogni sorta di accidenti, siccome arrivano, secondo |'ordine della
divina provvidenza, tanto ['afflizioni quanto le consolazioni, cosi i dispregi e gli
obbrobri come I'onore e la gloria».

61



11. Nel patire adunque, e nell'abbracciare con allegrezza le cose dispiacenti e
contrarie al nostro amor proprio, si conosce chi veramente ama Gesu Cristo. Dice
Tommaso da Kempis che non pud chiamarsi degno amante chi non & apparecchiato a
patire ogni cosa per I'amato ed a seguire in tutto la volonta dell'amato: Qui non est
paratus omnia pati et ad voluntatem stare dilecti non est dignus amator appellari.
All'incontro, diceva il P. Baldassarre Alvarez che chi si rassegna con pace ne' travagli
al divino volere, «corre a Dio per le poste». E la santa madre Teresa scrisse: «E qual
maggiore acquisto puo esservi, che aver qualche testimonianza che diamo gusto a
Dio?» Ed io soggiungo che noi non possiamo avere testimonianza piu certa di dar
gusto a Dio, che abbracciando con pace le croci che Dio ci manda. Gradisce il Signore
che noi lo ringraziamo de' benefici che ci fa in questa terra, ma dice il P. Giovanni
d'Avila, che «vale piu un Benedetto sia Dio nelle cose avverse che seimila
ringraziamenti nelle cose prospere».

12. E bisogna qui avvertire che non solo dobbiamo ricevere con rassegnazione le cose
avverse che ci vengono direttamente da Dio, come sono le infermita, il poco talento,
le perdite accidentali delle robe; ma anche quelle che ci vengono indirettamente da
Dio, ma direttamente dagli uomini, come sono le persecuzioni, i furti, le ingiurie;
perche in verita tutte ci vengono da Dio. Un giorno Davide fu vilipeso da un suo
vassallo chiamato Semei che lo maltrattd non solo colle ingiurie, ma anche colle
pietre. Uno volea tagliar la testa a quel temerario, ma Davide rispose: Dimitte eum ut
maledicat; Dominus enim praecepit ei ut malediceret David (II Reg. XVI, 10). Disse:
Lasciatelo dire, perche il Signore gli ha imposto che cosi mi maledica: ciog, s'intende,
Iddio si avvale di costui per castigare i miei peccati, e percio permette ch'egli cosi
m'ingiurii.

13. Dicea per tanto S. Maria Maddalena de' Pazzi che tutte le nostre orazioni non
debbono indirizzarsi ad altro fine che ad ottenere da Dio la grazia di seguire in tutto la
sua santa volonta. Certe anime golose di gusti spirituali nell'orazione non van
cercando altro che di aver sentimenti piacevoli e teneri per deliziarsi; ma I'anime forti
e che han vero desiderio di esser tutte di Dio non cercano a Dio altro che luce per
intendere la sua volonta e forza per adempirla perfettamente. — Per giungere alla
purita dell'amore € necessario sottomettere in tutto la nostra volonta a quella di Dio.
«Non crediate mai, dicea S. Francesco di Sales, di essere arrivati alla purita che
dovete avere, finché la vostra volonta non sia del tutto, anche nelle cose piu
ripugnanti, allegramente sottomessa a quella di Dio». Poiche, come dice S. Teresa, «il
dono della nostra volonta a Dio lo tira ad unirsi colla nostra bassezza». Ma cid non
potra mai ottenersi, se non per mezzo dell'orazione mentale e di continue preghiere
fatte alla sua divina maesta, e senza un vero desiderio di esser tutti di Gesu Cristo
senza riserba.

14. O Cuore amabilissimo del mio divin Salvatore, Cuore innamorato degli uomini,
mentre ci amate con tanta tenerezza; Cuore in somma degno di regnare e possedere
tutti i nostri cuori, oh potessi io fare intendere a tutti I'amore che voi loro portate e le
finezze che usate con quelle anime che vi amano senza riserba! Deh gradite, Gesu
amor mio, l'offerta e 'l sagrificio che vi fo oggi di tutta la mia volonta! Fatemi
intendere quel che volete da me, ch'io tutto voglio farlo colla grazia vostra.

Dell'ubbidienza.
15. Ma per sapere poi ed accertare nelle nostre azioni che cosa voglia Dio da noi,

quale € il mezzo piu sicuro? Non vi € mezzo piu sicuro e piu certo che attender
62



l'ubbidienza de' nostri superiori o direttori. Dicea S. Vincenzo de' Paoli: «La volonta di
Dio non si eseguisce mai meglio che facendo 'ubbidienza de' superiori». Dice lo Spirito
Santo: Melior est obedientia quam victimae (Eccl. IV, 17). Piace piu a Dio il sagrificio
che gli facciamo della propria volonta soggettandola all'ubbidienza, che tutti gli altri
sagrifici che possiamo offerirgli; poiche nelle altre cose, come nelle limosine,
astinenze, macerazioni e simili, noi diamo a Dio le cose nostre, ma nel donargli la
volonta gli doniamo noi stessi: nel donargli i nostri beni, le nostre mortificazioni, gli
diamo parte, ma nel donargli la nostra volonta gli diamo tutto. Onde quando diciamo a
Dio: «Signore, fatemi intendere per mezzo dell'ubbidienza cid che volete da me, ch'io
tutto voglio farlo», non abbiamo piu che offerirgli.

16. Chi dunque si e dedicato all'ubbidienza bisogna che si distacchi in tutto dalla
propria opinione. «Ognuno per altro, dice S. Francesco di Sales, ha delle opinioni
proprie, ma ci0 non si oppone alla virtu; quello che si oppone alla virtu e
I'attaccamento che noi abbiamo alle nostre opinioni». Ma oimé che questo
attaccamento € la cosa piu dura a lasciare; e percid vi sono tanto poche anime che si
danno tutte a Dio, percheé poche si sottomettono in tutto all'ubbidienza. Vi sono taluni
che talmente stanno attaccati alla propria volonta, che quando vien loro imposta
qualche ubbidienza, ancorcheé quella cosa sia di loro genio, nondimeno, perché I'han
da fare per ubbidienza, vi perdono l'affetto e la voglia di farla, mentre non trovano
gusto in altro che in fare quel che loro detta la propria volonta. Ma non fanno cosi i
santi; essi non trovano pace se non in quelle operazioni che loro impone l'ubbidienza.
La santa madre Giovanna di Chantal un giorno di ricreazione disse alle sue figlie che
avessero impiegata quella giornata in cid che loro piaceva. Venuta la sera andarono
esse a pregarla istantemente che non avesse piu data loro quella licenza, perché non
aveano provato giorno di maggior fastidio che quello in cui si erano vedute sciolte
dall'ubbidienza.

17. E un inganno il pensare che qualunque altra opera possa essere migliore di quella
che c'impone l'ubbidienza. Dice S. Francesco di Sales: «Il lasciare |'impiego dove ci
mette |'ubbidienza per unirsi con Dio coll'orazione, colla lettura o col raccoglimento,
sarebbe un ritirarsi da Dio per unirsi al suo amor proprio». Aggiunge S. Teresa che chi
fa qualche opera, benche spirituale, ma contra Il'ubbidienza, opera certamente per
istigazione del demonio, non gia per ispirazione divina, come forse si lusinga; perche,
dice la santa, «Le ispirazioni di Dio tutte vanno unite coll'ubbidienza». Quindi ella
scrive in altro luogo: «Iddio da un'anima che sta risoluta di amarlo non vuol altro che
ubbidisca». «Vale piu un'opera fatta per ubbidienza, scrive il P. Rodriguez, che ogni
altra che noi possiam pensare. Vale piu l'alzar da terra una paglia per ubbidienza, che
una lunga orazione ed una disciplina a sangue fatta di proprio arbitrio». Percio diceva
S. Maria Maddalena de' Pazzi ch'ella desiderava piu di stare in qualche esercizio di
ubbidienza che in orazione, poiché «nell'ubbidienza, diceva, io sto sicura della volonta
di Dio, ma non sono cosi sicura stando in ogni altro esercizio». E secondo tutt'i
maestri di spirito € meglio lasciare qualche esercizio divoto per ubbidienza, che
adempirlo senza l'ubbidienza. Riveld0 Maria SS. a S. Brigida che chi lascia per
ubbidienza una mortificazione fa doppio guadagno, mentre gia ottiene il merito della
mortificazione, volendola fare, ed ottiene di piu il merito dell'ubbidienza per cui la
lascia. Un giorno il celebre P. Francesco Arias ando a vedere il Ven. P. Giovanni d'Avila
suo caro amico, e lo trovo cogitabondo e mesto; l'interrogd della causa, e 'l P.
Giovanni rispose cosi: «O beati voi, che vivete sotto I'ubbidienza e state certi di fare
quel che vuole Dio. Parlando di me, chi mi assicura che sia piu grato a Dio I'andare per
li villaggi istruendo i poveri contadini o pure star fisso in un confessionario a sentir le
confessioni di ognuno che viene? Ma chi vive sotto l'ubbidienza sta sicuro che quanto

63



fa per ubbidire tutto € secondo la volonta di Dio, anzi € la cosa che piu gradisce a
Dio». Serva cid per consolazione di tutti coloro che vivono sotto |'ubbidienza.

18. Per esser poi perfetta I'ubbidienza, bisogna ubbidire colla volonta e col giudizio.
Ubbidir colla volonta viene a dire ubbidir di buona voglia e non a forza, come fanno i
schiavi. L'ubbidir poi col giudizio, importa I'uniformare il nostro giudizio a quello del
superiore, senza mettere ad esame quel che ci viene imposto e come ci viene
imposto. Onde diceva S. Maria Maddalena de' Pazzi: «La perfetta ubbidienza richiede
un'anima senza giudizio». Dicea parimente S. Filippo Neri che per bene ubbidire non
basta fare quello che l'ubbidienza comanda, ma bisogna farlo senza discorso, tenendo
per certo che quel che ci viene comandato € per noi la cosa piu perfetta che possiamo
fare, ancorche il contrario fosse migliore avanti a Dio.

19. E cio corre non solo per li religiosi, ma anche per gli secolari che vivono sotto
l'ubbidienza de' loro padri spirituali. Essi fansi loro assegnar dal direttore tutte le
regole con cui debbono portarsi negli esercizi cosi spirituali come temporali, e cosi
vanno sempre sicuri di fare il meglio. Dicea S. Filippo Neri: «Quei che desiderano far
profitto nella via di Dio si sottomettano ad un confessore dotto, al quale ubbidiscano in
luogo di Dio. Chi fa cosi si assicura di non render conto a Dio delle azioni che fa».
Dicea di piu: «Che al confessore si avesse fede, perche il Signore non lo lascerebbe
errare: che non vi &€ cosa piu sicura che tagli i lacci del demonio che fare la volonta
altrui nel bene: e che non v'é cosa piu pericolosa che volersi reggere di proprio
parere» (Vita, lib. I. cap. 20). Parimente S. Francesco di Sales (Introd. cap. 4)
parlando della direzione del padre spirituale per camminar sicuro nella via di Dio,
scrisse: «Questo e l'avvertimento degli avvertimenti: per quanto voi cerchiate, dice il
divoto Avila, voi non troverete mai cosi sicuramente la volonta di Dio, quanto per lo
cammino di questa umile ubbidienza tanto raccomandata e praticata da tutti gli antichi
divoti». Lo stesso dicono S. Bernardo, S. Bernardino da Siena, S. Antonino, S.
Giovanni della Croce, S. Teresa, Giovan Gersone e tutti i teologi e maestri di spirito; e
'I dubitar di tal verita, scrisse S. Giovanni della Croce, € presso che dubitar della fede.
«Il non appagarsi, sono parole del santo, di cio che dice il confessore e superbia e
mancamento di fede» (Tratt. delle spine, t. 3. coll. 4. § 2. n. 8). Onde fra le massime
di S. Francesco di Sales vi sono queste due che molto consolano |I'anime scrupolose:
1° Non si € perduto mai un vero ubbidiente; 2° Conviene contentarsi saper dal padre
spirituale che si cammina bene, senza cercarne la cognizione.

Insegnano molti dottori, il Gersone, S. Antonino, il Gaetano, il Navarro, il Sanchez, il
Bonacina, il Corduba, il Castropalao, ed i Salmaticesi con altri (Tratt. 20. cap. 7, n.
10), che lo scrupoloso & tenuto sotto obbligo grave ad operare contra gli scrupoli,
quando si pud temere che per causa di tali scrupoli abbia a patirne un grave danno
nell'anima o nel corpo con perdere la sanita o la mente; e percido gli scrupolosi
debbono avere maggiore scrupolo a non ubbidire al confessore che ad operare contra
lo scrupolo.

Ecco dunque, per concludere tutte le cose dette in questo capo, dove consiste tutta la
somma della nostra salute e perfezione: 1° In negare noi stessi; 2° In seguir la
volonta di Dio; 3° In pregarlo sempre che ci dia la forza di adempire I'uno e I'altro.

Affetti e preghiere.

Quid... mihi est in caelo? et a te quid volui super terram?... Deus cordis mei, et pars
mea Deus in aeternum (Ps. LXXII, 25, 26). Amato mio Redentore, o amabile infinito,
giacché voi siete sceso dal cielo per donarvi tutto a me, che altro vogl'io andar

64



cercando nella terra e nel cielo fuori di voi che siete il sommo bene, 'unico bene
degno di essere amato? Voi dunque siate |'unico signore del mio cuore, voi
possedetelo tutto; e I'anima mia solo voi ami, a voi solo ubbidisca e cerchi di piacere.
Si godano pure gli altri le ricchezze di questo mondo, io voi solo voglio: voi siete e
sarete la mia ricchezza in questa vita e nell'eternita. Vi dono dunque, Gesu mio,
intieramente il mio cuore e tutta la mia volonta. Ella vi & stata ribelle un tempo, ma
ora tutta ve la consagro. Domine, quid me vis facere? (Act. IX, 6). Ditemi quel che
volete da me e datemi l'aiuto, ch'io tutto voglio farlo. Disponete di me e delle cose mie
come vi piace; io tutto accetto ed in tutto mi rassegno.

O amore degno d'infinito amore, voi mi avete amato fino a morire per me, io v'amo
con tutto il cuore, v'amo piu di me stesso, e nelle vostre mani abbandono I'anima mia.
Oggi rinunzio ad ogni affetto mondano, mi licenzio da tutto il creato e mi do tutto a
voi; voi accettatemi per li meriti della vostra Passione, e rendetemi fedele sino alla
morte.

Gesu mio, Gesu mio, da oggi avanti voglio vivere solo a voi, non voglio altro amare
che voi, non voglio altro cercare che di fare la vostra volonta. Assistetemi colla vostra
grazia.

Ed aiutatemi voi colla vostra protezione, o speranza mia, Maria.

https://cooperatores-veritatis.org/

CAPITOLO X1V
Caritas omnia suffert.

Chi ama Gesu Cristo

soffre tutto per Gesu Cristo,
e specialmente le infermita,
la poverta e i disprezzi.

1. Parlammo nel capo V della virtu della pazienza in generale. Qui tratteremo di
alcune cose particolari circa le quali bisogna specialmente esercitar la pazienza.

Diceva il P. Baldassarre Alvarez che non pensasse un cristiano di aver fatto alcun
profitto se non € giunto a tener fissi nel cuore i dolori, la poverta e i disprezzi di Gesu
Cristo, per soffrir con pazienza amorosa ogni dolore, ogni poverta ed ogni disprezzo
per amor di Gesu Cristo.

Parliamo in primo luogo de' dolori e delle infermita del corpo, le quali fanno acquistarci
una gran corona di meriti, quando le soffriamo con pazienza.

S. Vincenzo de' Paoli dicea: «Se conoscessimo il prezioso tesoro che si racchiude nelle
infermita, le riceveressimo con quel giubilo con cui si ricevono i maggiori benefici». E
quindi il santo, essendo continuamente travagliato da tante infermita che spesso non
lo lasciavano riposare ne di giorno né di notte, le sopportava con tanta pace e serenita
di volto, senza lamentarsene, che sembrava di non aver alcun male. Oh che bella
edificazione da un infermo che con volto tranquillo tollera le malattie, come facea S.
Francesco di Sales! Egli, stando infermo, esponea semplicemente al medico il suo
male, l'ubbidiva puntualmente nel prendere tutti i rimedi quantunque dispiacevoli che
gli prescriveva, e poi se ne restava in pace senza lamentarsi di quel che pativa. A
differenza di taluni che per ogni picciolo incomodo che soffrono non si saziano di
lamentarsene con tutti, e vorrebbero che tutti, parenti ed amici, loro stessero

65


https://cooperatores-veritatis.org/

d'intorno a compatire i lor mali. Ma S. Teresa esortava le sue religiose: «Sorelle,
sappiate soffrir qualche cosa per amor del Signore senza che tutti la sappiano». Il
Ven. P. Luigi da Ponte in un venerdi santo fu regalato da Gesu Cristo con tanti dolori
corporali che non vi era parte del corpo che non patisse il suo particolar tormento; egli
narro questo suo patimento si acerbo ad un amico, ma, dopo averlo detto, talmente
se ne penti che fece voto di non mai palesare piu a verun altro i suoi patimenti.

2. Ho detto che fu regalato; si, perche i santi stimano regali le infermita e i dolori che
Dio lor manda. Un giorno S. Francesco d'Assisi stava sul letto molto cruciato da dolori;
gli disse un compagno che l'assisteva: «Padre, pregate Dio che vi alleggerisca questo
travaglio, e non calchi tanto la mano sovra di voi». In udire cio il santo subito sbalzo
dal letto e, inginocchiato a terra, si pose a ringraziare Iddio di quei dolori; e poi rivolto
al compagno: «Sentite, gli disse, se non sapessi che voi avete parlato per semplicita,
io non vorrei vedervi piu».

3. Dira quell'infermo: A me non tanto dispiace il patire questa infermita, quanto mi
dispiace che non posso andare alla chiesa a far le mie divozioni, a comunicarmi, a
sentir la Messa; non posso andare al coro a dir I'officio co' miei fratelli, non posso
celebrare, non posso neppure fare orazione, perché tengo la testa tutta addolorata e
svanita. Ma ditemi, di grazia: Voi perche volete andare alla chiesa, o al coro? perche
volete comunicarvi e dire o sentire la Messa? per dar gusto a Dio? Ma il gusto di Dio
ora non € che voi diciate I'officio, vi comunichiate o udiate la Messa; ma che con
pazienza vi tratteniate in questo letto e sopportiate le pene di questa infermita. Ma
guesto mio parlare a voi non piace; dunque voi non cercate di fare quel che piace a
Dio, ma quel che piace a voi. Il Ven. P. Maestro d'Avila scrisse (Epist. II) ad un
sacerdote che appunto di cid si lagnava: «Amico, non istate a fare il conto di quel che
fareste essendo sano, ma contentatevi di stare infermo per quanto a Dio piacera. Se
voi cercate la volonta di Dio, che cosa piu v'importa lo star sano che infermo?»

4. Dite che non potete neppur far orazione perche la testa non vi regge. Si, signore,
non potete meditare; ma perche non potete far atti di uniformita alla volonta di Dio? E
se fate questi atti, questa € la piu bella orazione che mai potete fare, abbracciando
con amore i dolori che vi affliggono. Cosi faceva S. Vincenzo de' Paoli; quando egli
stava gravemente infermo, si metteva dolcemente alla presenza di Dio senza far
violenza di applicar la mente a qualche punto particolare; e solamente si esercitava in
fare qualche atto da quando in quando or di amore, or di confidenza, or di
ringraziamento, e piu spesso poi di rassegnazione sempre che incalzavano i dolori.
Dicea S. Francesco di Sales: «Le tribulazioni considerate in se stesse sono
spaventose; ma considerate nella volonta di Dio sono amore e delizie». Non potete
fare orazione? E che piu bella orazione che andar rimirando il Crocifisso da quando in
guando, ed offerirgli le pene che soffrite, unendo quel poco che voi patite ai dolori
immensi che pati Gesu Cristo sulla croce?

5. Stando in letto una santa donna travagliata da molti mali, una sua domestica le
diede in mano un Crocifisso, e poi le disse che 'l pregasse a liberarla da quelle pene.
Rispose l'inferma: «Ma come volete ch'io cerchi di scendere dalla croce, mentre tengo
nelle mani un Dio crocifisso? Iddio me ne guardi. Voglio patir per colui che ha voluto
patire per me dolori molto piu grandi de' miei». E questo appunto disse Gesu
medesimo a S. Teresa, mentr'ella stava inferma e molto travagliata; egli le apparve
tutto impiagato, e poi cosi le disse: «Mira, figlia, I'acerbita delle mie pene, e considera
se le tue posson paragonarsi colle mie». Quindi la santa solea poi dire, allorche era
afflitta dalle infermita: «Quando io penso in quanti modi pati il Signore essendo affatto
innocente, non so dov'io mi abbia il cervello in lamentarmi de' miei patimenti». — S.

66



Liduvina per 38 anni pati continuamente molti mali, febbre, podagra, chiragra,
schiranzia e piaghe per tutta la vita; e, percheé tenea sempre davanti gli occhi i dolori
di Gesu Cristo, sempre se ne stava nel suo letto allegra e gioviale. Parimente S.
Giuseppe da Leonessa cappuccino, dovendo il cerusico dargli un gran taglio e volendo
i frati ligarlo colle funi, acciocché non facesse moto per la veemenza del dolore, egli
prese in mano il Crocifisso e disse: «Che funi, che funi! Ecco chi mi lega a soffrire con
pace ogni dolore per amor suo»; e cosi soffri il taglio senza lagnarsi. S. Giona martire,
essendo stato una notte dentro il ghiaccio per ordine del tiranno, disse la mattina di
non avere avuta notte piu tranquilla di quella, perché si avea rappresentato Gesu
pendente in croce, e cosi i suoi dolori, a paragone di quelli di Cristo, gli erano sembrati
piu tosto carezze che tormenti.

6. Oh quanti meriti si possono acquistare col solo soffrir con pazienza le infermita! Al
P. Baldassarre Alvarez fu data a vedere la gran gloria che Dio avea preparata ad una
divota religiosa per un'infermita da lei sofferta con gran pazienza; e disse ch'ella
aveva meritato piu in otto mesi di quell'infermita che alcune altre religiose divote in
piu anni. — Col patire pazientemente i dolori delle nostre infermita si compisce una
gran parte e forse la maggior parte della corona che Dio ci apparecchia in paradiso.
Cio appunto fu rivelato a S. Liduvina. Ella dopo aver patito tante infermita cosi
dolorose, come di sopra si disse, desiderava di morir martire per Gesu Cristo; or
mentre un giorno stava sospirando questo martirio, vide una bella corona, ma non
ancor finita, ed intese che quella per lei si preparava: onde la santa, anelando che si
compisse, prego il Signore ad accrescerle i dolori. Il Signore la esaudi, mentre le
mando alcuni soldati che non solo con ingiurie, ma anche con bastonate molto la
maltrattarono. Indi le apparve un angiolo colla corona gia compita, e le disse che
quegli ultimi strapazzi vi avean poste le gemme che vi mancavano, e poco appresso
se ne mori.

7. Ah che all'anime che ardentemente amano Gesu Cristo, son troppo graditi e soavi i
dolori e l'ignominie! E percid con tanta allegrezza andavano i santi martiri ad
incontrare gli eculei, le unghie di ferro, le piastre infuocate e le mannaie. S. Procopio
martire, mentre il tiranno lo tormentava, gli disse: «Tormentami quanto vuoi, ma
sappi, che a chi ama Gesu Cristo non vi € cosa piu cara che il patire per suo amore».
Similmente S. Gordiano anche martire disse al tiranno che gli minacciava la morte:
«Tu mi minacci la morte, ma a me dispiace che non posso morire piu d'una volta per
Gesu Cristo mio». Ma che forse, dimando, questi santi parlavano cosi perche erano
insensibili @' tormenti o erano stupidi di mente? No, risponde S. Bernardo: Hoc non
fecit stupor, sed amor. Non erano gia stupidi, ben sentivano essi i dolori de' tormenti
che loro davano; ma, perché amavano Dio, stimavano gran guadagno il patir tutto e 'l
perder tutto, sin anche la vita, per amore di Dio.

8. Sovra tutto in tempo d'infermita dobbiamo esser pronti ad accettar la morte, e
quella morte che piace a Dio. Si ha da morire, e nell'ultima infermita ha da finir la
nostra vita, e non sappiamo quale sara I'ultima infermita per noi. Onde bisogna che in
ogni malattia ci apparecchiamo ad abbracciar la morte che da Dio ci sta determinata.
— Dice quell'infermo: Ma io ho fatti tanti peccati e niente di penitenza. Vorrei vivere
non per vivere, ma per rendere a Dio qualche soddisfazione prima di morire. Ma
ditemi, fratello mio, come sapete voi che vivendo farete penitenza, e non farete
peggio di prima? Ora ben potete sperare che Dio v'abbia perdonato; che piu bella
penitenza € questa che accettar con rassegnazione la morte, se Dio cosi vuole? S.
Luigi Gonzaga, morendo giovine di 23 anni, con questo pensiero abbraccio
allegramente la morte: «Ora, disse, io mi trovo, come spero, in grazia di Dio.
Appresso non so che ne sarebbe di me; onde contento io muoio, se ora piace a Dio di

67



chiamarmi all'altra vita». Era sentimento del P. Giovanni d'Avila che ognuno il quale si
ritrova con buona disposizione, ancorché mediocre, dee desiderar la morte per uscir
dal pericolo in cui viviamo sempre su questa terra di poter peccare e perdere la grazia
di Dio.

9. Inoltre in questo mondo non si pud vivere, per la nostra natural fragilita, senza
commettere peccati almeno veniali; onde almeno a questo riguardo, per non
offendere piu Dio, dobbiamo abbracciare con allegrezza la morte. Di piu, se noi
veramente amiamo Dio, dobbiamo ardentemente sospirare di andare a vederlo e ad
amarlo con tutte le forze in paradiso, il che niuno puo farlo perfettamente in questa
vita: ma se la morte non ci apre la porta, non possiamo entrare in quella beata patria
d'amore. Percio esclamava l'innamorato di Dio S. Agostino: Eia moriar, Domine, ut te
videam: Signore, fatemi morire, perché se non muoio non posso venire a vedervi e ad
amarvi da faccia a faccia.

10. In secondo luogo bisogna esercitar la pazienza nel soffrire la poverta.

E certo che bisogna molto esercitar la pazienza allorché ci mancano i beni temporali.
Dice S. Agostino: «Chi non ha Dio ha niente; chi ha Dio ha tutto». Chi ha Dio e sta
unito colla divina volonta, in Dio trova ogni bene. Ecco un S. Francesco, scalzo, vestito
di un sacco, e povero di tutto, che in dire Deus meus et omnia, si trova piu ricco che
tutti i monarchi della terra. Povero si chiama chi desidera quei beni che non ha; ma
chi non desidera alcuna cosa e si contenta della sua poverta € ricco appieno. Di
costoro dice S. Paolo: Nihil habentes et omnia possidentes (II Cor. VI, 10). Niente
hanno ed hanno tutto i veri amanti di Dio; perché, quando mancan loro i beni
temporali, dicono: Gesu mio, tu solo mi basti, e cosi restano contenti.

I santi non solo hanno avuto pazienza nella loro poverta, ma han cercato di spogliarsi
di tutto per vivere distaccati da tutto ed uniti solamente a Dio. Se noi non abbiamo lo
spirito di rinunziare a tutti i beni di questa terra, almeno contentiamoci di quello stato
in cui ci vuole il Signhore; e la nostra sollecitudine non sia per le ricchezze terrene, ma
per quelle del paradiso che sono immensamente piu grandi e sono eterne; e
persuadiamoci di cid che dice S. Teresa: «Quanto meno avremo di qua, tanto piu
godremo di la».

11. Dicea S. Bonaventura che l'abbondanza de' beni temporali non € altro che un
vischio all'anima, che l'impedisce di volare a Dio. E cosi all'incontro scrisse S. Giovan
Climaco che la poverta € una via di camminare a Dio senza impedimento. — Disse il
Signore: Beati pauperes spiritu, quoniam ipsorum est regnum caelorum (Matth. V, 3).
Alle altre beatitudini, de' mansueti, de' mondi di cuore, sta promesso il cielo in futuro;
ma ai poveri sta promesso il cielo, cioe il gaudio celeste, anche in questa vita, ipsorum
est regnum caelorum; si, perche anche in questa vita i poveri godono un paradiso
anticipato. Poveri di spirito, viene a dire che non solo son poveri di beni terreni, ma
che neppure li desiderano; ed avendo quanto loro basta per alimentarsi e vestirsi,
come esorta I'Apostolo, vivono contenti: Habentes autem alimenta et quibus tegamur,
his contenti simus (I Tim. VI, 8).

«0 beata poverta, esclamava S. Lorenzo Giustiniani, che niente possiede e niente
paventa! Ella € sempre allegra e sempre abbondante, mentre ogni incomodo che
prova lo fa servire al profitto dell'anima». Scrive S. Bernardo: Avarus terrena esurit ut
mendicus, pauper contemnit ut dominus (Serm. 2 in Cant.): l'avaro sempre sta
famelico qual mendico, percheé non mai arriva a saziarsi de' beni desiderati; il povero
all'incontro, qual signore del tutto, |i disprezza, perché niente desidera.

68



12. Disse un giorno Gesu Cristo alla B. Angela da Foligno: «Se la poverta non fosse un
gran bene, io non l'avrei eletta per me ne l'avrei lasciata per porzione a' miei eletti».
Ed infatti i santi vedendo Gesu povero, percido hanno tanto amata la poverta. Dice S.
Paolo che il desiderio di farsi ricco € un laccio del demonio col quale ha fatti perdere
piu uomini: Qui volunt divites fieri, incidunt... in lagueum diaboli, et desideria...
nociva, quae mergunt homines in interitum et perditionem (I Tim. VI, 9). Infelici, che
per li miseri beni di questo mondo perdono un infinito bene ch'e Dio!

Ben dunque ebbe ragione S. Basilio martire, quando Licinio imperatore gli fe' proporre
che se lasciava Gesu Cristo lo faceva principe de' suoi sacerdoti, ebbe ragione, dico, di
rispondergli: «Dite all'imperatore che se volesse darmi tutto il suo imperio non mi
potrebbe dar tanto quanto mi toglierebbe, facendomi perdere Dio». Ci basti dunque
Iddio, e ci bastino quei beni che ci da, rallegrandoci di vederci poveri allorche ci manca
quel che vorressimo e non Il'abbiamo: poiché qui sta il merito. Non paupertas, dice S.
Bernardo, virtus reputatur, sed paupertatis amor (Epist. ad Duc. Conrad.). Molti son
poveri, ma, perche non amano la loro poverta, niente meritano; percid dice S.
Bernardo che la virtu della poverta non consiste nell'esser povero, ma nell'amare la
poverta.

13. E quest'amore alla poverta debbono specialmente averlo le persone religiose che
han fatto voto di poverta. Molti religiosi, dice il medesimo S. Bernardo: Pauperes esse
volunt, eo tamen pacto ut nihil eis desit (Serm. de adv. Dom.): vogliono esser poveri,
ma non vogliono che lor manchi niente. Sicche, dice S. Francesco di Sales, «vogliono
I'onore della poverta, ma non gl'incomodi della poverta». Per costoro vale quel che
dicea la B. Solomea monaca di S. Chiara: «Sara burlata dagli angeli e dagli uomini
guella monaca che vuol esser povera e poi si lamenta quando le manca qualche
cosa». Non fanno cosi le buone religiose: amano la loro poverta piu d'ogni ricchezza.
La figlia dell'imperator Massimiliano II, monaca scalza di S. Chiara, chiamata Suor
Margarita della Croce, comparendo all'arciduca Alberto suo fratello con un abito
rappezzato, quegli se ne ammird come di cosa sconvenevole alla di lei nobilta; ma ella
gli rispose: «Fratello, io sto piu contenta con questo straccio che tutti i monarchi colle
loro porpore». Dicea S. Maria Maddalena de' Pazzi: «Oh fortunati i religiosi che,
staccati da tutto per mezzo della santa poverta, possono dire: Dominus pars
hereditatis meae! (Ps. XV, 5): Dio mio, tu sei la mia parte, ed ogni mio bene!» — S.
Teresa, avendo ricevute piu limosine da un mercante, gli mando a dire che il suo
nome stava scritto nel libro della vita, e per segno di cido le cose di questa terra gli
sarebbero mancate; ed in fatti il mercante falli e fu povero sino alla morte. Dicea S.
Luigi Gonzaga che non vi € segno piu certo per uno che sia del numero degli eletti,
quanto in vederlo timorato di Dio e nel tempo stesso esercitato con travagli e
desolazioni in questo mondo.

14. Si appartiene ancora in qualche modo alla santa poverta |'esser privato in questa
vita de' parenti e degli amici colla morte; ed in cido parimente bisogna molto esercitar
la pazienza. Taluni perdendo un parente, un amico, non sanno darsi pace, si chiudono
in una camera a piangere, ed, abbandonandosi alla mestizia, diventano talmente
impazienti che si rendono impraticabili. Vorrei saper da costoro, con affliggersi essi in
tal modo e spargere immoderatamente tante lagrime, a chi danno gusto? A Dio? A Dio
no, perche Dio vuol che ci rassegniamo alla sua volonta. A quell'anima trapassata?
Neppure. Quell'anima, se mai si € perduta, odia voi e le vostre lagrime; se si € salvata
e gia sta in cielo, desidera che ringraziate Dio per lei; se poi sta al purgatorio,
desidera che la soccorriate colle vostre orazioni, e che voi vi uniformiate al divino
volere e vi facciate santo, acciocche un giorno vi abbia per compagno in paradiso. E

69



cosi quel tanto piangere a che giova? Il Ven. P. Giuseppe Caracciolo teatino,
essendogli morto un fratello e stando un giorno cogli altri suoi parenti che non
cessavano di piangere, disse loro: «Eh via, serbiamo queste lagrime per migliore
oggetto, per piangere la morte di Gesu Cristo che ci & stato padre, fratello e sposo, ed
€ morto per nostro amore». — In tali occasioni bisogna fare come fece Giobbe che
ricevendo la notizia d'essergli stati uccisi i figli, egli tutto uniformato al voler divino
disse: Dominus dedit, Dominus abstulit: Iddio mi ha dati questi figli e Dio me I'ha
tolti: Sicut Domino placuit, ita factum est: sit nomen Domini benedictum (Iob. I, 21):
quel che e avvenuto € piaciuto a Dio, e cosi piace ancor a me: ond'egli sempre sia da
me benedetto.

15. In terzo luogo dobbiam esercitar la pazienza e dimostrare il nostro amore a Dio
nel soffrire con pace i disprezzi che riceviamo dagli uomini.

Quando un'anima si da tutta a Dio, Dio stesso fa o permette che sia dagli uomini
vilipesa e perseguitata. Un giorno apparve un angelo al B. Errico Susone, e gli disse
«Errico, sinora ti sei mortificato a modo tuo, da oggi avanti sarai mortificato come
piacera agli altri». E nel giorno seguente il beato, affacciandosi ad una finestra, vide
un cane che teneva uno straccio in bocca e I'andava tutto lacerando; allora udi una
voce che gli disse: «Cosi tu hai da essere lacerato dalle bocche degli uomini». Allora il
B. Errico calo giu e si prese quello straccio conservandolo per suo conforto nel tempo
de' travagli che gli erano stati prenunziati.

16. Gli affronti e le ingiurie sono le delizie bramate e cercate da' santi. S. Filippo Neri,
perche nella casa di S. Geronimo in Roma da 30 anni vi pativa molti maltrattamenti da
alcuni, non volle lasciarla e passare al nuovo oratorio della Chiesa Nuova da lui
fondata, dove gia abitavano i suoi diletti figli che I'invitavano a ritirarsi con essi, finche
non si vide obbligato a passarvi per comando espresso del Papa. S. Giovanni della
Croce dovendo mutar aria per causa di un'infermita che poi lo portdo alla morte,
pospose un convento pil comodo in cui trovavasi un priore suo affezionato e si elesse
un convento povero ove presiedea un priore suo nemico, il quale in fatti poi per molto
tempo e quasi persino alla di lui morte lo vilipese e maltratto in molti modi, proibendo
ancora agli religiosi che l'andassero a visitare. Ecco come i santi giungono sino ad
andar cercando di esser vilipesi. S. Teresa scrisse questa memorabil massima: «Chi
aspira alla perfezione si ha da guardar bene di dire: Mi fecero cid senza ragione. Se tu
non vuoi portar croce, se non quella che sta appoggiata alla ragione, la perfezione non
fa per te». E celebre la risposta ch'ebbe dal Crocifisso S. Pietro martire, mentr'egli
lamentavasi che a torto stava carcerato senza aver fatto male; il Signore gli rispose:
«Ed io che male ho fatto che ho avuto a star su questa croce a patire e morire per gli
uomini?»

Oh come i santi allorché sono ingiuriati si consolano colle ignominie che pati per noi
Gesu Cristo! S. Eleazaro richiesto dalla sua sposa, come facesse a soffrir con tanta
pazienza le tante ingiurie che ricevea per fin da' suoi medesimi servi, rispose: «Io mi
rivolgo a considerare Gesu disprezzato, e vedo che i miei affronti son niente a rispetto
di quelli ch'egli ha sofferti per me, e cosi Dio mi da forza a soffrir tutto con pace». In
somma gli affronti, la poverta, i dolori e tutte le tribulazioni, cadendo sovra di
un'anima che non ama Dio le sono occasioni di piu allontanarsi da Dio; ma cadendo
sovra di un'anima amante di Dio le son motivi di piu stringersi con Dio e di piu amarlo.
Aquae multae non potuerunt exstinguere caritatem (Cant. VIII, 7). I travagli per
guanto sieno molti e gravi non solo non ispegnono, ma di pilt aumentano le fiamme
della carita in un cuore che non ama altro che Dio.

70



17. Ma percheé Iddio ci carica di tante croci e gode in vederci tribulati, vilipesi,
perseguitati e maltrattati dal mondo? Che forse egli € un tiranno, di genio cosi crudele
che si compiace di vederci patire? No, non € tiranno Dio né & di genio crudele; egli &
tutto pieta ed amore verso di noi; basta dire che ci ha amati sino a morire per noi.
Gode si in vederci patire, ma per nostro bene, acciocche patendo qui, restiam liberati
dalle pene che dovressimo patire nell'altra vita per li debiti da noi contratti colla divina
giustizia; ne gode acciocché non ci attacchiamo a' piaceri sensibili di questa terra: la
madre quando vuole slattare il fanciullo mette fiele alle poppe, affinche il figlio vi
prenda abborrimento; ne gode acciocché col patire con pazienza e rassegnazione gli
diamo qualche prova del nostro amore; ne gode finalmente acciocché col patire
acquistiamo gloria maggiore in paradiso. Per questi fini, che son tutti fini di pieta e
d'amore, gode il Sighore di vederci patire.

18. Concludiamo questo capo. Affin di ben esercitare la santa pazienza in tutte le
tribulazioni che ci occorrono, bisogna persuaderci che ogni travaglio viene dalle mani
di Dio o direttamente o indirettamente per mezzo degli uomini; e percid quando ci
vediamo tribulati bisogna ringraziarne il Signhore, ed accettar con animo allegro quanto
egli dispone per noi di prospero o di avverso, perche tutto lo dispone per nostro bene:
Diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum (Rom. VIII, 28). Di piu, quando ci
affligge qualche travaglio, giova dare un'occhiata all'inferno un tempo da noi meritato,
poiché ogni pena a confronto dell'inferno sara sempre immensamente minore. Ma per
soffrire con pazienza ogni dolore, ogni obbrobrio ed ogni cosa contraria, piu d'ogni
considerazione giova la preghiera: I'aiuto divino che ci sara dato dopo la preghiera, ci
dara quella forza che noi non abbiamo. Cosi han fatto i santi, si son raccomandati a
Dio ed han superati tutti i tormenti e le persecuzioni.

Affetti e preghiere.

Signore, io son persuaso gia, che senza patire e patir con pazienza non posso
acquistar la corona del paradiso. Dicea Davide: Ab ipso patientia mea (Ps. LXI, 6). Lo
stesso dico ancor io: da voi ha da essermi concessa la pazienza nel patire. Io
propongo di accettar con pace tutte le tribulazioni; ma poi, allorche avvengono, subito
mi attristo e mi sgomento; e se patisco, patisco senza merito e senza amore, perche
non so soffrirle per darvi gusto. Deh, Gesu mio, per |li meriti della vostra pazienza in
soffrir tante pene per amor mio, datemi la grazia di soffrire le croci per amor vostro.

Io v'amo con tutto il cuore, caro mio Redentore, v'amo, sommo mio bene, v'amo, mio
amore, degno d'infinito amore.

Mi pento sovra ogni male di quanti disgusti vi ho dati.

Vi prometto di accettar con pazienza tutti i travagli che voi mi mandate; ma da voi
spero il soccorso per eseguirlo, specialmente per soffrire con pace i dolori della mia
agonia e morte.

Regina mia Maria, impetratemi voi una vera rassegnazione a quanto mi restera da
patire in vita ed in morte.

CAPITOLO XV
Caritas omnia credit.

Chi ama Gesu Cristo
crede a tutte le sue parole.
71



1. Una persona che ama da fede a tutto quel che dice I'amato; e percido quanto & piu
grande I'amore di un'anima verso Gesu Cristo, tanto & piu ferma e viva la sua fede. Il
buon ladrone vedendo il nostro Redentore che stava sulla croce morendo senza aver
fatto male, e pativa con tanta pazienza, comincid ad amarlo; onde preso da questo
amore ed illuminato poi dalla divina luce, crede esser egli veramente il Figlio di Dio, e
quindi lo prego a ricordarsi di lui quando fosse giunto al suo regno.

2. La fede e il fondamento della carita, sovra cui la carita sta fondata, ma la carita poi
€ quella che perfeziona la fede. Chi piu perfettamente ama Dio piu perfettamente
crede. La carita fa che I'uomo creda non solo coll'intelletto, ma ancora colla volonta.
Quei che credono col solo intelletto, ma non colla volonta, come sono i peccatori i
quali conoscono esser troppo vere le verita della fede ma poi non vogliono vivere
secondo i divini precetti, essi hanno una fede molto debole; poiche se avessero una
fede viva, credendo che la divina grazia € un bene maggior d'ogni bene e che il
peccato € un male maggior d'ogni male, mentre ci priva della grazia divina,
certamente muterebbero vita. Se dunque preferiscono a Dio i miseri beni di questa
terra € perché o non credono o molto debolmente credono. Chi all'incontro crede non
solo coll'intelletto, ma ancora colla volonta, in modo che non solo crede ma vuol
credere a Dio rivelante per l'amore che gli porta, e gode nel credere, costui
perfettamente crede, e quindi cerca di conformar la sua vita alle verita che crede.

3. La mancanza nonpero della fede in coloro che vivono in peccato non nasce gia
dall'oscurita della fede, poiché sebbene le cose della fede ha voluto Dio che fossero a
noi oscure e nascoste, acciocche acquistassimo merito nel crederle, nondimeno la
verita della fede si € renduta a noi cosi evidente da' contrassegni che ce la
manifestano, che il non crederla non solo sarebbe imprudenza, ma empieta e pazzia.
Nasce dunque la debolezza della fede di molti da' loro mali costumi. Chi disprezza la
divina amicizia per non privarsi de' piaceri proibiti vorrebbe che non ci fosse legge che
gli proibisse né castigo per chi pecca, e percio procura di sfuggire la vista delle verita
eterne, della morte, del giudizio, dell'inferno, della divina giustizia; e perche questi
oggetti troppo lo spaventano ed amareggiano i suoi diletti, giunge percido ad
assottigliarsi il cervello per trovar ragioni almeno verisimili, con cui possa persuadersi
o lusingarsi che non vi sia ne anima né Dio né inferno, affin di vivere e morire come le
bestie che non hanno ne legge né ragione.

4. E questa e la fonte, cioe la rilassatezza de' costumi, dalla quale poi son nati e tutto
di escono tanti libri e sistemi di materialisti, indifferentisti, politichisti, deisti e
naturalisti; altri de' quali negano la divina esistenza, altri negano la divina
provvidenza, dicendo che Dio dopo aver creati gli uomini non si prende piu alcuna
cura di loro, se I'amano o l'offendono, se si salvano o si perdono; altri negano la
divina bonta, dicendo che Dio molte anime I'ha create per l'inferno inducendole egli
stesso a peccare, affinché si dannino e vadano a maledirlo per sempre nel fuoco
eterno.

5. Oh ingratitudine e malvagita degli uomini! Un Dio gli ha creati per sua misericordia
affin di renderli eternamente beati nel cielo; gli ha colmati di tanti lumi, di benefici e
grazie, acciocche si acquistassero la vita eterna; per lo stesso fine gli ha redenti con
tanti dolori e con tanto amore; ed eglino si affaticano di non credere a niente per
vivere ne' vizi a loro voglia! Ma no, che per quante fatiche faranno non potranno mai i
miseri liberarsi dal rimorso della mala coscienza e dal timore della divina vendetta.

72



Di questa materia ultimamente diedi alle stampe un'opera intitolata La verita della
Fede, nella quale dimostrai con chiarezza l'insussistenza di tutti i sistemi di
quest'increduli moderni. — Oh, se essi lasciassero i vizi e si applicassero ad amar
Gesu Cristo, certamente che non metterebbero piu in dubbio le cose della fede e
crederebbero fermamente a tutte le verita da Dio rivelate!

6. Chi ama Gesu Cristo di cuore tiene sempre avanti gli occhi le massime eterne, e
secondo quelle dirige le sue operazioni. Chi ama Gesu Cristo, oh come bene intende
quel detto del Savio: Vanitas vanitatum et omnia vanitas (Eccl. I, 2), che ogni
grandezza terrena € fumo, loto ed inganno; che I'unico bene e felicita di un'anima
consiste in amare il suo creatore e adempir la di lui volonta; che tanto noi siamo
gquanto siamo avanti a Dio; che non serve guadagnar tutto il mondo se l'anima si
perde; che tutti i beni della terra non possono contentare il cuore dell'uomo, ma solo
Dio lo contenta; in somma che bisogna lasciar tutto per acquistare il tutto.

7. Caritas omnia credit. Alcuni altri cristiani poi non sono cosi perversi, come quelli
che abbiam nominati, i quali vorrebbero non credere a niente per vivere ne' vizi con
maggior liberta e senza rimorso; alcuni altri, dico, credono, ma hanno una fede
languida; credono i sagrosanti misteri, credono le verita rivelate negli Evangeli, la
Trinita, la Redenzione, i sagramenti, ed altre; ma non le credono tutte. — Gesu Cristo
ha detto: Beati i poveri; Beati i tribulati; Beati quei che si mortificano; Beati quei che
sono perseguitati, mormorati e maledetti dagli uomini: Beati pauperes (Luc. VI, 20);
Beati qui lugent (Matth. V, 5); Beati qui esuriunt (Ibid. 6); Beati qui persecutionem
patiuntur (Ibid. 10); Beati estis cum maledixerint vobis,... et dixerint omne malum
adversum vos (Ibid. 11). Cosi parla Gesu Cristo negli Evangeli. Ma come puo dirsi poi
che credono agli Evangeli coloro che dicono: Beato chi ha denari? Beato chi non
patisce? Beato chi si piglia spasso? Povero chi € perseguitato e maltrattato dagli altri?
Di costoro si ha da dire che o non credono agli Evangeli o che vi credono in parte. —
Chi vi crede in tutto, stima sua fortuna e favore divino in questo mondo l|'esser
povero, l'essere infermo, l'esser mortificato, I'esser disprezzato e maltrattato dagli
uomini. Cosi crede, e cosi dice chi crede tutto quel che si dice negli Evangeli, ed ha
vero amore a Gesu Cristo.

Affetti e preghiere.

Amato mio Redentore, o vita dell'anima mia, io credo che voi siete I'unico bene degno
d'essere amato. Credo che voi siete il piu grande amante dell'anima mia, mentre sol
per amore siete giunto a morire consumato da' dolori per amor mio. Credo che in
questa vita e nell'altra non vi &€ maggior fortuna che I'amarvi e far la vostra volonta.
Tutto io lo credo fermamente, e percio rinunzio a tutto per esser tutto vostro e
possedere non altro che voi. Per li meriti della vostra Passione aiutatemi e rendetemi
qual voi mi volete.

Verita infallibile, in voi credo: misericordia infinita, in voi confido: infinita bonta, io
v'amo: amore infinito che tutto a me vi siete donato nella vostra Passione e nel
Sagramento dell'altare, tutto a voi mi dono.

E mi raccomando a voi, o rifugio de' peccatori e madre di Dio Maria.

CAPITOLO XVI
Caritas omnia sperat.

Chi ama Gesu Cristo
73



spera tutto da Gesu Cristo.

1. La speranza fa crescere la carita, e la carita fa crescere la speranza. Certamente la
speranza nella divina bonta fa crescere I'amore verso Gesu Cristo. Scrive S. Tommaso
che nello stesso tempo che noi speriamo qualche bene da alcuno, cominciamo ancora
ad amarlo: Ex hoc enim quod per aliquem speravimus nobis posse provenire bona,
movemur in ipsum sicut bonum nostrum et sic incipimus ipsum amare (S. Thom. 2. 2.
g. 40. a. 7). Percio il Signore non vuole che mettiamo confidenza nelle creature: Nolite
confidere in principibus (Ps. CXLV, 2); e maledice chi confida nell'uomo: Maledictus
homo qui confidit in homine (Ier. XVII, 5). Non vuole Dio che confidiamo nelle
creature, perche non vuole che noi mettiamo in esse il nostro amore. Quindi S.
Vincenzo de' Paoli dicea: «Avvertiamo di non molto fondarci sulla protezione degli
uomini, perché il Signore quando ci vede appoggiati ad essi si ritira da noi. All'incontro
quanto piu noi confidiamo in Dio, tanto piu ci avanziamo in amarlo». Viam
mandatorum tuorum cucurri cum dilatasti cor meum (Ps. CXVIII, 32). Oh come corre
nella via della perfezione colui che ha il cuor dilatato dalla confidenza in Dio! Non solo
corre, ma vola, perche, avendo riposta tutta la sua speranza nel Signore, lasciera di
esser debole qual era e diventera forte colla fortezza di Dio che vien comunicata a
tutti coloro che in Dio confidano. Qui confidunt in Domino mutabunt fortitudinem,
assument pennas ut aquilae, current et non laborabunt, ambulabunt et non deficient
(Is. XL, 31). L'aquila volando in alto piu si avvicina al sole; e cosi I'anima, confortata
dalla confidenza, si stacca dalla terra e piu si unisce a Dio coll'amore.

2. Or siccome la speranza giova ad aumentar I'amore verso Dio, cosi I'amore aumenta
la speranza; poicheé la carita ci rende figli di Dio adottivi. Nell'ordine naturale noi
siamo fatture delle sue mani, ma nell'ordine sovrannaturale, per li meriti di Gesu
Cristo, noi siam fatti figliuoli di Dio e partecipi della natura divina, come scrive S.
Pietro: Ut... efficiamini divinae consortes naturae (II Pet. I, 4). E se la carita ci rende
figliuoli di Dio, per conseguenza ci rende ancora eredi del paradiso, come parla S.
Paolo: Si autem filii, et heredes (Rom. VIII, 17). Or a' figliuoli tocca l'abitare in casa
del padre, agli eredi tocca l'eredita, e percio la carita fa crescere la speranza del
paradiso; onde l'anime amanti non lasciano di continuamente esclamare a Dio:
Adveniat, adveniat regnum tuum.

3. In oltre Dio ama chi I'ama: Ego diligentes me diligo (Prov. VIII, 17); e colma di
grazie chi con amore lo cerca: Bonus est Dominus... animae quaerenti illum (Theren.
III, 25). Onde per conseguenza chi piu ama Dio, piu spera nella sua bonta. E da tal
confidenza nasce ne' santi quella inalterabile tranquillita che gli fa stare sempre lieti
ed in pace anche in mezzo alle avversita; perche, amando essi Gesu Cristo e sapendo
quanto egli e liberale de' suoi doni con chi I'ama, in Iui solo confidano e trovano
riposo. Questa € la ragione per cui la sagra sposa abbondava di delizie, perche, non
amando ella altri che il suo diletto, solo a Iui si appoggiava; e sapendo quanto egli &
grato con chi I'ama, stava tutta contenta: onde di lei fu scritto: Quae est ista quae
ascendit de deserto deliciis affluens, innixa super dilectum suum? (Cant. VIII, 5).
Troppo € vero quel che diceva il Savio: Venerunt autem mihi omnia bona pariter cum
illa (Sap. VII, 11): insieme colla carita viene all'anima ogni bene.

4. L'oggetto primario della speranza cristiana € Dio che dall'anime si gode nel regno
beato. Ma non crediamo che la speranza di godere Dio nel paradiso sia di ostacolo alla
carita; poiche la speranza del paradiso € inseparabilmente annessa alla carita, la quale
nel paradiso si perfeziona e trova il suo pieno compimento. La carita & quel tesoro
infinito, come dice il Savio, che ci rende amici di Dio: Infinitus enim thesaurus est
hominibus quo qui usi sunt participes facti sunt amicitiae Dei (Sap. VII, 14). — Scrive

74



S. Tommaso I'Angelico (2. 2. q. 65, a. 5) che l'amicizia ha per fondamento la
comunicazione de' beni, perché non essendo altro I'amicizia che un amor reciproco tra
gli amici, & necessario ch'essi reciprocamente si faccian del bene quanto a ciascuno
conviene. Onde dice il santo: Si nulla esset communicatio, nulla esset amicitia. Che
percio disse Gesu Cristo a' suoi discepoli: Vos autem dixi amicos, quia omnia
quaecumque audivi a Patre meo nota feci vobis (Io. XV, 15). Perche gli avea fatti suoi
amici, avea lor comunicati tutti i suoi segreti.

5. Dice S. Francesco di Sales: «Che se per impossibile vi fosse una bonta infinita, cioe
un Dio, a cui non appartenessimo in alcun modo e con cui hon potessimo avere alcuna
unione e comunicazione, noi certamente la stimeremmo piu di noi stessi; onde
potremmo aver desideri di poterla amare, ma non l'ameremmo, perche I'amore
riguarda I'unione; mentre la carita € un'amicizia, e I'amicizia ha per fondamento la
comunicazione e per fine I'unione». Per tanto insegna S. Tommaso che la carita non
esclude il desiderio della mercede che Iddio ci prepara nel cielo, ma anzi ce la fa
riguardare come principale oggetto del nostro amore, quale &€ Dio che da' beati si fa
godere; poiché lI'amicizia importa che I'amico goda scambievolmente dell'altro:
Amicorum est, quod quaerant invicem perfrui; sed nihil aliud est merces nostra quam
perfrui Deo videndo ipsum: ergo caritas non solum non excludit, sed etiam facit
habere oculum ad mercedem (S. Thom. in III Sen. Dist. 29. g. 1. a. 4).

6. E questa € quella scambievol comunicazione di doni della quale parlava la sposa de'
Cantici: Dilectus meus mihi et ego illi (Cant. II, 16). L'anima in cielo si da tutta a Dio,
e Dio si da tutto all'anima per quanto ella n'é capace, secondo la misura dei suoi
meriti. Ma conoscendo I'anima il suo niente a rispetto dell'infinita amabilita di Dio, e
per conseguenza vedendo che Iddio ha un merito infinitamente maggiore di essere
amato che non e il merito suo di essere amata da Dio, desidera ella piu il gusto di Dio
che il suo godimento; e percio piu gioisce in darsi ella tutta a Dio per compiacerlo, che
in darsi Dio tutto a lei; ed in tanto si compiace che Dio tutto a lei si dona, in quanto
cio l'inflamma a darsi tutta a Dio con amore piu intenso. Gode gia della gloria che Dio
le comunica, ma ne gode per riferirla allo stesso Dio e cosi accrescergli gloria per
quanto ella pud. In cielo I'anima, in veder Dio, non puo non amarlo con tutte le forze:
all'incontro Iddio non puo odiare chi I'ama; ma se per impossibile potesse Dio odiare
un'anima che I'ama, e lI'anima beata potesse vivere senza amare Dio, piu presto ella si
contenterebbe di patire tutte le pene dell'inferno, purche le fosse concesso di amare
Dio quantunque Dio I'odiasse, che vivere senza amare Dio, ancorché potesse godere
tutte le altre delizie del paradiso. Si, perché I'anima, conoscendo che Dio merita
d'essere amato infinitamente piu di lei, desidera molto piu di amare Dio che di essere
amata da Dio.

7. Caritas omnia sperat. La speranza cristiana, come insegna S. Tommaso col Maestro
delle sentenze, si definisce un'aspettazione certa della felicita eterna: Spes est
expectatio certa beatitudinis. E la certezza nasce dall'infallibil promessa di Dio di dar la
vita eterna a' servi fedeli. Or la carita, siccome toglie il peccato, cosi toglie insieme
I'impedimento a conseguir la beatitudine; e percio la carita quanto € piu grande, ella
rende piu grande e ferma la nostra speranza; la quale all'incontro certamente non puo
esser di ostacolo alla purita dell'amore, perché I'amore, come dice S. Dionigi
I'Areopagita, naturalmente tende all'unione dell'oggetto amato. Anzi, come dice S.
Agostino, lo stesso amore € come un laccio d'oro che unisce insieme i cuori
dell'amante e dell'amato: Amor est quasi iunctura quaedam duo copulans. E perche
guest'unione non puo farsi da lontano, percido chi ama desidera sempre la presenza
dell'amato. La sagra sposa stando lontana dal suo diletto languiva, e pregava le sue
compagne che gli facessero intendere la sua pena, acciocch'egli venisse a consolarla

75



colla sua presenza: Adiuro vos, filiae Ierusalem, si inveneritis dilectcum meum, ut
nuncietis ei quia amore langueo (Cant. V, 8). Un'anima che ama assai Gesu Cristo non
puo, vivendo in questa terra, non desiderare e sperare di presto andar al cielo ad
unirsi col suo amato Signore.

8. Sicche il desiderare di andare a veder Dio nel cielo, non tanto per lo contento
nostro che ivi proveremo in amare Dio, quanto per lo contento che daremo a Dio in
amarlo, & puro e perfetto amore. Née il gaudio che si prova da' beati in cielo in amare
Dio osta alla purita del loro amore; un tal gaudio € inseparabile dall'amore; ma i beati
si compiacciono principalmente assai piu dell'amore ch'essi portano a Dio, che del
gaudio che provano in amarlo. — Dira taluno: Ma il desiderar la mercede &€ amor di
concupiscenza, non gia d'amicizia. Ma bisogna distinguere le mercedi temporali
promesse dagli uomini, dalla mercede del paradiso promessa da Dio a chi I'ama. Le
mercedi che danno gli uomini son distinte dalle loro persone, poiché gli uomini, nel
rimunerare gli altri, non danno gia se stessi, ma solamente i loro beni; la principal
mercede all'incontro che Dio da a' beati € il dar loro se stesso: Ego... merces tua
magna nimis (Gen. XV, 1); onde ¢ lo stesso desiderar il paradiso che desiderar Dio, il
quale & I'ultimo nostro fine.

9. Voglio qui proponere un dubbio che facilmente puo venire in mente di un'anima che
ama Dio e che cerca di uniformarsi in tutto a' suoi santi voleri. Se mai a costei fosse
rivelata la sua dannazione eterna, € obbligata ella ad accettarla per uniformarsi alla
volonta di Dio? No, insegna S. Tommaso: anzi dice che pecca se vi acconsente, perche
acconsentirebbe a vivere in uno stato che va unito col peccato ed € contrario al suo
ultimo fine datogli da Dio, il quale non crea I'anime per l'inferno, ove l'odiano, ma per
lo paradiso ove I'amano: e percio egli non vuole la morte neppure del peccatore, ma
vuol che tutti si convertano e si salvino. Dice il S. Dottore che il Signore non vuole
alcuno dannato se non per lo peccato; e per tanto se uno acconsentisse alla sua
dannazione, non gia si uniformerebbe alla volonta di Dio, ma alla volonta del peccato.
Unde velle suam damnationem absolute non esset conformare suam voluntatem
voluntati divinae, sed voluntati peccati (S. Thom., De verit. q. 3. a. 8). — Ma se Dio,
prevedendo gia il peccato di alcuno, avesse fatto il decreto della sua dannazione, ed
un tal decreto fosse a lui rivelato, € tenuto egli ad acconsentirvi? Neppure, dice
I'Angelico nel luogo citato; poiché dovrebbe intender quella rivelazione non come
decreto irrevocabile, ma fatto per modum comminationis, come minaccia se egli
persiste nel peccato.

10. Ma ognuno procuri di scacciar dalla mente pensieri cosi funesti che non servono ad
altro che a raffreddare la confidenza e I'amore. Amiamo Gesu Cristo quanto possiamo
quaggiu, sospiriamo ogni momento di andarlo a vedere in paradiso per amarlo ivi
perfettamente; e questo sia il principale oggetto di tutte le nostre speranze, I'andare
ivi ad amarlo con tutte le nostre forze. Abbiamo si bene anche in questa vita il
precetto di amare Dio con tutte le forze: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde
tuo, et ex tota anima tua, et ex omnibus viribus tuis etc. (Luc. X, 27), ma dice
I'Angelico che questo precetto non puo dagli uomini perfettamente adempirsi in questa
terra. Solamente Gesu Cristo che fu uomo e Dio, e Maria SS. che fu piena di grazia e
libera dalla colpa originale, perfettamente I'adempirono; ma noi, miseri figli di Adamo
infetti dalla colpa, non possiamo amar Dio senza qualche imperfezione, e solo in cielo,
allorché vedremo Dio da faccia a faccia, I'ameremo, anzi saremo necessitati ad amarlo
con tutte le forze.

11. Ecco dunque lo scopo ove han da tendere i nostri desideri, tutti i sospiri, tutti i
pensieri e tutte le nostre speranze, di andare a goder Dio in paradiso per amarlo con
76



tutte le forze e godere del godimento di Dio. Godono si i beati della loro felicita in quel
regno di delizie, ma il lor godimento principale, che assorbisce tutti gli altri diletti, sara
quello di conoscere la felicita infinita che gode il loro amato Signore, mentre essi
amano Dio immensamente piu che se stessi. Ogni beato, per I'amore che porta a Dio,
si contenterebbe di perdere tutti i suoi godimenti e di patire ogni pena, purche non
mancasse a Dio, se mai potesse mancare, una minima particella della felicita che
gode. Onde, vedendo che Dio € infinitamente felice né mai la sua felicita pud mancare
in eterno, questo e tutto il suo paradiso. Cosi s'intende quel che dice il Signore ad ogni
anima nel possesso che le da della gloria: Intra in gaudium Domini tui (Matth. XXV,
21). Non gia il gaudio entra nel beato, ma il beato entra nel gaudio di Dio, mentre il
gaudio di Dio € l'oggetto del gaudio del beato. Sicche il bene di Dio sara il bene del
beato, la ricchezza di Dio sara la ricchezza del beato, e la felicita di Dio sara la felicita
del beato.

12. Subito che un'anima entra in cielo e vede alla scoperta col lume della gloria
I'infinita bellezza di Dio, si trovera tutta presa e consumata dall'amore. Allora avviene
che il beato resta felicemente perduto e sommerso in quel mare infinito della divina
bonta. Allora si dimentica di se stesso, ed inebriato dell'amore di Dio, non pensa ad
altro che ad amare il suo Dio: Inebriabuntur ab ubertate domus tuae (Ps. XXXV, 9).
Gli ubbriachi non pensano piu a s€, e cosi I'anima beata non pensa che ad amare ed a
compiacere I'amato: desidera di possederlo tutto, e gia tutto lo possiede senza timore
di poterlo piu perdere; desidera di darsegli tutta per amore ogni momento, e gia
I'ottiene poiche in ogni momento si da tutta a Dio senza riserba: e Dio con amore
I'abbraccia, e cosi abbracciata la tiene e la terra per tutta I'eternita.

13. Sicché in cielo I'anima sta unita tutta a Dio e I'ama con tutte le sue forze, con un
amor consumato e compito, il quale sebbene ¢ finito, perche la creatura non e capace
di amore infinito, nondimeno ¢ tale che la rende appieno contenta e sazia, si ch'ella
niente piu desidera. Iddio all'incontro si comunica e si unisce tutto all'anima,
riempiendola di se stesso, per quanto ella n'é capace secondo i suoi meriti; e si unisce
a lei, non gia per mezzo de' soli suoi doni, lumi ed attratti amorosi, come fa con noi in
guesta vita, ma colla sua medesima essenza. Siccome il fuoco penetra un ferro e par
che tutto in sé lo converta, cosi Dio penetra I'anima e di sé la riempie; ond'ella benche
non perda il suo essere, non perd viene ad essere talmente ripiena ed assorbita in
quel mare immenso della sostanza divina, che resta come annientata e piu non fosse.
Questa era la sorte felice che implorava I'Apostolo a' suoi discepoli: Ut impleamini in
omnem plenitudinem Dei (Eph. III, 19).

14. E questo e l'ultimo fine che il Signore per sua bonta ci ha dato a conseguire
nell'altra vita. Onde finché I'anima non giunge ad unirsi con Dio in cielo ove si fa
l'unione perfetta, non pud avere qui in terra il suo pieno riposo. E vero che gli amanti
di Gesu Cristo nell'uniformarsi alla divina volonta trovano la loro pace; ma non
possono trovare in questa vita il lor pieno riposo, perché questo si ottiene coll'ottenere
['ultimo fine, qual & di vedere Dio da faccia a faccia ed esser consumati dall'amor
divino; e fintanto che I'anima non conseguisce tal fine, sta inquieta e geme, e
sospirando dice: Ecce in pace amaritudo mea amarissima (Is. XXXVIII, 17).

15. Si, mio Dio, io vivo in pace in questa valle di lagrime, perche questa & la vostra
volonta, ma non posso non provare un'inesplicabile amarezza vedendomi da voi
lontano e non ancor perfettamente unito con voi che siete il mio centro, il mio tutto e
'| pieno mio riposo.

77



E percio i santi bencheé ardessero d'amore verso Dio in questa terra pure non faceano
che sospirare il paradiso. Davide esclamava: Heu mihi, quia incolatus meus
prolongatus est! (Ps. CXIX, 5). Satiabor cum apparuerit gloria tua (Ps. XVI, 15). S.
Paolo dicea di se: Desiderium habens... esse cum Christo (Phil. I, 23). S. Francesco
d'Assisi dicea: «Tanto & grande il ben che aspetto, che ogni pena mi e diletto». Questi
erano tutti atti di carita perfetta. — Insegna I'Angelico che il grado piu alto di carita a
cui pud ascendere un'anima in questa vita € il desiderare intensamente di andare ad
unirsi con Dio ed a goderlo in cielo: Tertium autem studium est, ut homo ad hoc
principaliter intendat, ut Deo inhaereat et eo fruatur, et hoc pertinet ad perfectos qui
cupiunt dissolvi et esse cum Christo (S. Thom. 2. 2. g. 24. a. 9). Ma questo godere di
Dio in cielo, come abbiam detto, non tanto consiste nel ricevere I'anima il godimento
che ivi Iddio le dona, quanto nel godere del godimento di Dio, amato dall'anima assai
piu che se stessa.

16. La maggior pena delle anime sante del purgatorio e il desiderio che hanno di
possedere Dio che non ancora possedono. E questa pena specialmente affliggera
quelle anime che poco in vita han desiderato il paradiso. Anzi dice il cardinal
Bellarmino (Lib. II. De Purgat. c. 7) che nel purgatorio vi € un certo carcere detto
carcer honoratus, ove alcune anime non patiscono alcuna pena di senso, ma
solamente la privazione della vista di Dio. Di ci0o ne riferiscono piu esempi S. Gregorio,
il Ven. Beda, S. Vincenzo Ferrerio e S. Brigida. E questa pena si da non per |li peccati
commessi, ma per la freddezza nel desiderare il paradiso. Molte anime aspirano alla
perfezione, e poi sono troppo indifferenti all'andare a veder Dio o al seguire a vivere in
questa terra. Ma la vita eterna € un bene troppo grande che Gesu Cristo ci ha meritato
colla sua morte, ond'egli castiga poi quelle anime che poco I'han desiderato nella lor
vita.

Affetti e preghiere.

O Dio, mio Creatore e mio Redentore, voi mi avete creato per lo paradiso, mi avete
redento dall'inferno per condurmi in paradiso, ed io tante volte con offendervi vi ho
rinunziato in faccia il paradiso, e mi son contentato di vedermi condannato all'inferno!
Ma sia sempre benedetta la vostra misericordia infinita che perdonandomi, come
spero, tante volte mi ha cacciato dall'inferno. Ah, Gesu mio, non vi avessi mai offeso!
oh vi avessi sempre amato! Mi consolo che ancora mi resta tempo di farlo.

V'amo, o amore dell'anima mia, v'amo con tutto il mio cuore, v'amo piu di me stesso.

Vedo che voi mi volete salvo, acciocch'io v'ami per tutta I'eternita in quel regno di
amore. Vi ringrazio, e vi prego ad assistermi nella vita che mi resta, nella quale voglio
amarvi assai per amarvi assai poi in eterno.

Ah Gesu mio, quando sara quel giorno ch'io mi vedro libero dal pericolo di potervi piu
perdere, e consumato dall'amore verso di voi in vedere alla scoverta la vostra infinita
bellezza, si ch'io sard necessitato ad amarvi? Oh dolce necessita! oh felice, oh amata,
oh desiderata necessita, che mi esimera da ogni timore di darvi disgusto e mi
costringera ad amarvi con tutte le mie forze!

La mia coscienza mi spaventa, e mi dice: Come tu puoi pretendere il paradiso? Ma i
meriti vostri, caro mio Redentore, sono la speranza mia.

O regina del paradiso Maria, la vostra intercessione & onnipotente appresso Dio, in voi
confido.
78



CAPITOLO XVII
Caritas omnia sustinet.

Chi ama Gesu Cristo con amor forte
non lascia di amarlo in mezzo a tutte le tentazioni
ed a tutte le desolazioni.

1. Le pene che maggiormente affliggono in questa vita le anime amanti di Dio non
sono la poverta, le infermita, i disonori e le persecuzioni, ma le tentazioni e le
desolazioni di spirito. Quando un'anima gode I'amorosa presenza di Dio, allora tutti i
dolori, le ignominie ed i maltrattamenti degli uomini, in vece di affliggerla, piu la
consolano, dandole motivo di offerire a Dio qualche pegno del suo amore: sono in
somma legna che piu accendono il fuoco. Ma il vedersi dalle tentazioni spinta a
perdere la grazia divina, o il temere nella desolazione di averla gia perduta, queste
son pene troppo amare a chi ama di cuore Gesu Cristo. Ma lo stesso amore da loro
forza di soffrirle con pazienza e di seguire il preso cammino della perfezione. Ed oh
guanto si avanzano le anime con tali pruove che suole far Dio del loro amore!

Delle tentazioni.

2. Per le anime che amano Gesu Cristo non vi & pena piu tormentosa delle tentazioni.
Tutti gli altri mali le spingono a piu unirsi con Dio, accettandoli con rassegnazione; ma
le tentazioni a peccare le spingono, come di sovra si € detto, a separarsi da Gesu
Cristo, e percio si rendono loro troppo amare piu che tutti gli altri tormenti. Bisogna
pero intendere che, sebbene tutte le tentazioni che inducono al male non vengono mai
da Dio, ma dal demonio o dalle nostre male inclinazioni: Deus enim intentator
malorum est, ipse autem neminem tentat (Iac. I, 13): nondimeno il Signore permette
alle volte che I'anime sue piu dilette sieno piu fortemente tentate.

Per prima, acciocche colle tentazioni conoscano maggiormente la loro debolezza e 'l
bisogno che hanno del divino aiuto per non cadere. — Quando un'anima trovasi
favorita da Dio colle divine consolazioni, le pare di esser abile a superare ogni assalto
de' nemici e ad eseguire ogn'impresa di gloria di Dio. Ma quando si trova
gagliardamente tentata, e si vede all'orlo del precipizio e vicina a cadere, allora meglio
conosce la sua miseria e la sua impotenza a resistere, se Dio non la soccorresse.
Questo appunto avvenne a S. Paolo, il quale scrisse che il Signore avea permesso
ch'egli fosse molto molestato da una tentazione sensuale, acciocché non s'invanisse
per le rivelazioni di cui I'avea Dio favorito: Et ne magnitudo revelationum extollat me,
datus est mihi stimulus carnis meae, angelus satanae, qui me colaphizet (II Cor. XII,
7).

3. In oltre permette Iddio le tentazioni, acciocché viviamo piu distaccati da questa
terra, e desideriamo con piu ardore di andarlo a vedere in paradiso. Quindi € che le
anime buone, in vedersi cosi combattute in questa vita di giorno e di notte da tanti
nemici, hanno in tedio la vita, ed esclamano: Heu mihi, quia incolatus meus
prolongatus est (Ps. CXIX, 5). E sospirano |'ora in cui potranno dire: Laqueus contritus
est et nos liberati sumus (Ps. CXXIII, 7). L'anima vorrebbe volare a Dio, ma, mentre
vive in questa terra, sta ligata da un laccio che la trattiene quaggiu, ove di continuo e
combattuta dalle tentazioni. Questo laccio non si spezza se non colla morte; e percio
le anime amanti sospirano la morte che le libera dal pericolo di perdere Dio.

79



4. In oltre Iddio permette che siamo tentati, per renderci piu ricchi di meriti, come fu
detto a Tobia: Et quia acceptus eras Deo, necesse fuit ut tentatio probaret te (Tob.
XII, 13). Dunque un'anima non perche & tentata dee temere che sta in disgrazia di
Dio; anzi allora dee piu sperare di essere amata da Dio. E inganno del demonio il far
credere a certi spiriti pusillanimi che le tentazioni son peccati che imbrattano I'anima.
Non sono i mali pensieri che ci fanno perdere Dio, ma i mali consensi. Sieno veementi
quanto si voglia le suggestioni del demonio, sieno vivi quanto si voglia quei fantasmi
impudici che c'ingombrano la mente, quando noi non li vogliamo, niente macchiano
I'anima, anzi la rendono piu pura, piu forte e piu cara a Dio. — Dice S. Bernardo che
ogni volta che superiamo le tentazioni acquistiamo una nuova corona: Quoties
vincimus, toties coronamur. Ad un certo monaco cisterciense apparve un angelo che
gli diede in mano una corona, con ordine che la portasse ad un altro religioso, e gli
dicesse che tal corona se I'avea meritata per quella tentazione che poco dinanzi avea
superata. Né ci spaventi il vedere che quel cattivo pensiero non si parte dalla mente e
seguita a tormentarci; basta che noi I'abborriamo e cerchiamo di discacciarlo.

5. Dio & fedele, dice I'Apostolo: non soffre che noi siamo tentati oltre le nostre forze:
Fidelis autem Deus est qui non patietur vos tentari supra id quod potestis, sed faciet
etiam cum tentatione proventum (I Cor. X, 13). Chi dunque resiste alla tentazione,
non solo non vi perde, ma vi fa gran guadagno, sed faciet cum tentatione proventum.
E percio il Signore spesso permette che I'anime sue dilette siano piu tentate dalle
tentazioni, acciocché facciano piu acquisti di meriti in questa terra e di gloria nel cielo.
L'acqua morta che non si muove, presto s'imputridisce. E cosi I'anima, stando in ozio
senza tentazioni e senza combattimenti, sta in pericolo di perdersi con qualche vana
compiacenza del proprio merito, pensando forse che gia sia giunta alla perfezione; e
cosi allora poco teme, e percido poco si raccomanda a Dio, e poco si affatica per
assicurare la sua salute. Ma quando ella € agitata dalle tentazioni e si vede in pericolo
di precipitare in peccato, allora ricorre a Dio, ricorre alla divina Madre, rinnova i
propositi di morir prima che peccare, si umilia e si abbandona in braccio alla divina
misericordia: e cosi acquista piu forza, e piu si stringe con Dio, come dimostra
I'esperienza.

6. Non dobbiamo gia noi desiderare percio le tentazioni, anzi dobbiamo pregar sempre
Iddio che dalle tentazioni ci liberi, e specialmente da quelle dalle quali vede Dio che
saressimo vinti — cio significa appunto quella preghiera del Pater noster: Et ne nos
inducas in tentationem; — ma quando Dio permette che ci assaltino, bisogna che
allora, senza inquietarci per quei brutti pensieri e senza avvilirci, confidiamo in Gesu
Cristo e gli cerchiamo aiuto; ed egli certamente non manchera di darci forza a
resistere. Dice S. Agostino: Proiice te in eum, noli metuere; non se subtrahet ut cadas
(Conf. lib. 8, c. 11). Abbandonati in Dio e non temere, poiche se egli ti mette nel
combattimento, certamente non ti lascera solo acciocche cadi.

7. Veniamo ora a' mezzi che abbiamo da usare per vincere le tentazioni.

I maestri di spirito ne assegnano molti, ma il pil necessario e piu sicuro — di questo
solo qui voglio parlare — ¢ il ricorrere subito a Dio con umilta e confidenza, dicendo:
Deus, in adiutorium meum intende; Domine, ad adiuvandum me festina (Ps. LXIX, 2):
Signore aiutami, ed aiutami presto. Questa sola preghiera bastera a farci superare gli
assalti di tutti i demoni dell'inferno che venissero a combatterci, perche Iddio &
infinitamente piu forte di tutti i demoni. Iddio gia sa che non abbiamo noi forza di
resistere alle tentazioni delle podesta infernali; onde dice il dottissimo cardinal Gotti
che quando noi siamo combattuti e siamo nel pericolo di esser vinti, egli & obbligato a
darci 'aiuto bastante a resistere, sempreche ce lo domandiamo: Tenetur Deus cum

80



tentamur, nobis ad eum confugientibus, vires praebere qua possimus resistere et actu
resistamus (Card. Gotti, Theol. Schol., t. 2. tr. 6. g. 2. § 3. n. 30).

8. E come possiamo temere che Gesu Cristo non ci aiuti, dopo che n'abbiamo tante
sue promesse fatteci nelle sacre Scritture? Venite ad me omnes qui laboratis et
onerati estis, et ego reficiam vos (Matth. XI, 28). Venite voi che vi affaticate nel
combattere colle tentazioni, ed io vi ristorero le forze. Et invoca me in die tribulationis,
eruam te, et honorificabis me (Ps. XLIX, 15). Quando ti vedi tribolato da' nemici,
chiamami, ed io ti cavero dal pericolo, e tu me ne loderai. Tunc invocabis et Dominus
exaudiet. Clamabis, et dicet: Ecce adsum (Is. LVIII, 9). Allora chiamerai il Signore in
aiuto, ed egli ti esaudira. Griderai: Presto, Signore, soccorrimi; ed egli ti dira: Eccomi,
son presente per aiutarti. Quis invocavit eum et despexit illum? (Eccli. II, 12). E chi
mai, dice il profeta, ha invocato Dio, e Dio I'ha disprezzato senza dargli soccorso?
Davide per questo mezzo della preghiera tenea per certo di nhon esser mai vinto da'
nemici, dicendo: Io chiamero il Signore lodandolo, e sard salvo da' miei nemici:
Laudans invocabo Dominum et ab inimicis meis salvus ero (Ps. XVII, 4). Poich'egli gia
sapea che Dio si fa vicino ad ognuno che lo chiama in aiuto: Prope est Dominus
omnibus invocantibus eum (Ps. CXLIV, 18). E S. Paolo aggiunge che il Signore non ¢&
gia avaro, ma ricco di grazie, per tutti coloro che l'invocano: Dives in omnes qui
invocant illum (Rom. X, 12).

9. Oh volesse Iddio che tutti gli uomini ricorressero a lui quando son tentati ad
offenderlo, che niuno certamente I'offenderebbe! Cadono i miseri, perche, allettati da'
loro pravi appetiti, per non perdere quei brevi diletti, si contentano di perdere il
sommo bene ch'e Dio. Troppo lo dimostra la sperienza, che chi ricorre a Dio nelle
tentazioni, non cade, e chi non ricorre, cade: e specialmente nelle tentazioni
d'incontinenza. Dicea Salomone ch'egli ben sapea di non poter essere continente se
Iddio non ce 'l concedeva; e percio nelle tentazioni era a lui ricorso colle preghiere: Et
ut scivi quoniam aliter non possem esse continens, nisi Deus det... adii Dominum et
deprecatus sum illum etc. (Sap. VIII, 21). In tali tentazioni d'impurita — e lo stesso
corre nelle tentazioni contra la fede — non e regola di mettersi a combattere colla
tentazione da petto a petto, ma bisogna procurare al principio di quella discacciarla
indirettamente con fare un atto buono di amore a Dio o di dolore de' peccati, o pure
con applicarsi a qualche azione indifferente distrattiva. Subito che ci accorgiamo di
qualche pensiero che tiene viso maligno, subito bisogna licenziarlo, chiudergli, per cosi
dire, la porta in faccia e negargli I'entrata nella mente, senza stare a discifrare che
cosa dica e pretenda. Tali suggestioni malvagie bisogna scuoterle subito, come si
scuotono le scintille di fuoco che ci saltano addosso.

10. Se poi la tentazione impura € gia entrata nella mente ed ha spiegato quel che
vorrebbe e gia muove il senso, allora, dice S. Girolamo: Statim ut libido titillaverit
sensum, erumpamus in vocem: Domine, auxiliator meus (Ep. XXII ad Eustoch.).
Subito, dice il santo, che il senso &€ mosso dal fomite, bisogna ricorrere a Dio e dire:
Signore aiutatemi, invocando i santissimi nomi di Gesu e di Maria che hanno una virtu
particolare di sopprimere tal sorta di tentazioni. — Dice S. Francesco di Sales che i
bambini vedendo il lupo corrono subito fra le braccia del padre e della madre, ed ivi si
tengono sicuri. Cosi dobbiamo fare ancor noi: ricorrere subito a Gesu ed a Maria,
invocandoli. Replico, subito ricorrere, senza dare udienza e discorrere colla tentazione.
Si narra nel libro delle Sentenze de' Padri al § 4 che S. Pacomio un giorno intese che
un demonio vantavasi di aver fatto spesso cadere un certo monaco, perche colui,
quando esso lo tentava, gli dava udienza e non si voltava a Dio. All'incontro intese un
altro demonio che si lamentava dicendo: «Ed io col monaco mio niente posso, perche
egli subito ricorre a Dio, e sempre vince».

81



11. Se poi la tentazione persiste a molestarci, guardiamoci allora d'inquietarci e di
adirarci con quella, perché da un tal disturbamento potrebbe il demonio prender forza
a farci cadere. Allora dobbiamo con umilta rassegnarci alla volonta di Dio, il quale vuol
permettere che allora siamo cosi tormentati da quel laido pensiero, con dire:
«Signore, cosi merito io, di esser molestato da tali schifezze in castigo delle offese che
vi ho fatte; ma voi mi avete da soccorrere e liberare». E percid, se la tentazione
seguita a molestarci, seguitiamo noi ad invocare Gesu e Maria. Giova molto allora,
gquando la tentazione seguita a tormentarci, rinnovar la promessa a Dio di patire ogni
tormento e morir mille volte prima che offenderlo: e nello stesso tempo non si lasci di
cercargli aiuto. E quando la tentazione fosse cosi forte che ci vedessimo in gran
pericolo di consentirvi, allora bisogna incalzar le preghiere, ricorrere al SS.
Sagramento, buttarsi a' piedi di un Crocifisso o di qualche immagine della B. Vergine,
e pregare con maggior calore, gemere, piangere, cercando soccorso. E vero che Dio &
pronto ad esaudir chi lo prega, ed egli € quello, non gia la nostra diligenza, che ha da
darci la forza di resistere; ma talvolta vuole il Signore da noi questi sforzi, ed egli poi
supplisce alla nostra debolezza e ci fa ottenere la vittoria.

12. Giova ancora, in tempo che siamo tentati, il segnarci piu volte la fronte ed il petto
col segno della santa croce. Giova molto ancora scovrir la tentazione al padre
spirituale. Dicea S. Filippo Neri che la tentazione scoperta € mezzo vinta. Ma qui €
bene avvertire, esser dottrina comunemente approvata da' teologi, anche del rigido
sistema, che le persone le quali per molto tempo han fatta vita spirituale e son molto
timorate di Dio, sempreché stanno in dubbio e non sono certe di aver dato il consenso
a qualche colpa grave, debbono tener per certo di non aver perduta la divina grazia;
essendo moralmente impossibile che la volonta confermata per molto tempo ne' buoni
propositi, in un subito poi si muti e consenta ad un peccato mortale, senza
chiaramente conoscerlo. La ragione si € perche il peccato mortale € un mostro cosi
orribile, che non pud entrare in un'anima, la quale per lungo tempo I'ha abborrito,
senza farsi chiaramente conoscere. — Cio l'abbiamo appieno provato nella nostra
opera morale (al lib. VI, n. 476, vers. Item). — Dicea S. Teresa: «Niuno si perde
senza conoscerlo; e niuno resta ingannato senza voler esser ingannato».

13. Quindi € che per alcune anime di coscienza delicata e ben assodate nella virtu, ma
timide e molestate dalle tentazioni — specialmente se sono contra la fede o la castita
— sara spediente talvolta che il direttore vieti loro di svelarle e di parlarne, poiché nel
doverle scovrire dovranno riflettere come quei pensieri sieno entrati, e se poi vi &
stata dilettazione in discorrervi, se compiacenza o consenso; e cosi, col maggiormente
riflettervi, piu s'imprimono quelle fantasie maligne, e piu s'inquietano. Quando il
confessore sta moralmente certo che a tali suggestioni la persona non vi consente,
meglio € che dia loro 'ubbidienza di non parlarne. E trovo che cosi appunto faceva la
madre S. Giovanna di Chantal. Ella narra di sé ch'essendo stata piu anni agitata in
orrende tempeste di tentazioni e non avendo mai avuta cognizione di consenso a
guelle, non mai se n'era confessata, ma aveva seguito a dirigersi colla regola datale
dal suo direttore. Dice cosi: «Non ho avuta mai chiara cognizione di consenso»:
dunque, dicendo cosi, da ad intendere esserle rimasta qualche agitazione di scrupolo
per quelle tentazioni, ma cid0 non ostante si quietava coll'ubbidienza datale dal
direttore di non confessarsi di tali dubbi. Del resto, comunemente parlando, molto
giova per sedar le tentazioni lo scovrirle al confessore, come abbiamo detto di sopra.

14. Ma torno a dire, fra tutti i rimedi contra le tentazioni il piu efficace e piu
necessario, il rimedio de' rimedi, € il pregare Dio per aiuto, e 'l seguitare a pregare,
finché la tentazione persiste. Spesso il Signore avra destinata la vittoria non alla prima

82



preghiera, ma alla seconda, alla terza, alla quarta. In somma bisogna persuaderci che
dal pregare dipende tutto il nostro bene, dal pregare dipende la mutazione della vita,
dal pregare dipende il vincere le tentazioni, dal pregare dipende l|'ottenere I'amor
divino, la perfezione, la perseveranza e la salute eterna.

15. Ad alcuno che avra lette le mie opere spirituali io mi saro forse renduto tedioso in
raccomandar troppo spesso l'importanza e la necessita di ricorrere a Dio
continuamente colla preghiera. Ma a me pare di averne detto non troppo, ma molto
poco. Io so che tutti, giorno e notte, siamo combattuti dalle tentazioni dell'inferno, e
che il demonio non lascia occasione per farci cadere. So che noi senza l'aiuto divino
non abbiamo forza di resistere agli assalti de' demoni, e che percio I'Apostolo ci esorta
a vestirci delle armature di Dio: Induite vos armaturam Dei, ut possitis stare adversus
insidias diaboli; quoniam non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed
adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum (Eph.
VI, 11 et 12). E quali sono queste armi di cui c'insegna S. Paolo ad armarci per
resistere a' demoni? Eccole: Per omnem orationem et obsecrationem, orantes omni
tempore in spiritu, et in ipso vigilantes in omni instantia (Ibid. 18). Queste armi sono
le preghiere continue e fervide a Dio affincheé ci soccorra e non restiamo vinti. So di
piu che tutte le Scritture, cosi del Vecchio come del Nuovo Testamento, non fanno
altro che ammonirci a pregare: Invoca me... eruam te (Ps. XLIX, 15). Clama ad me,
et exaudiam te (Ier. XXXIII, 3). Oportet semper orare et non deficere (Luc. XVIII, 1).
Petite et dabitur vobis (Matth. VII, 7). Vigilate et orate (Matth. XXVI, 41). Sine
intermissione orate (I Thes. V, 17). Onde non mi pare di averne parlato troppo della
preghiera, ma molto poco.

16. Io desidererei che tutti i predicatori niuna cosa raccomandassero tanto a' loro
ascoltanti, che la preghiera: che i confessori niuna cosa esortassero tanto con maggior
calore a' loro penitenti, che la preghiera: gli scrittori spirituali di niuna cosa parlassero
piu abbondantemente, che della preghiera. Ma di questo mi lamento, e penso che sia
castigo de' nostri peccati, che tanti predicatori, confessori e scrittori, della preghiera
poco ne parlano. Non ha dubbio che giovano molto alla vita spirituale le prediche, le
meditazioni, le comunioni, le mortificazioni; ma se quando vengono le tentazioni noi
non ci raccomandiamo a Dio, noi caderemo con tutte le prediche, con tutte le
meditazioni, con tutte le comunioni, con tutte le penitenze, e tutti i buoni propositi
fatti. Dunque se vogliamo salvarci, preghiamo sempre e raccomandiamoci al nostro
Redentore Gesu Cristo, e specialmente in atto che siamo tentati; e non solo
cerchiamogli la santa perseveranza, ma insieme la grazia di sempre pregarlo. E
raccomandiamoci sempre ancora alla divina Madre ch'e la dispensiera delle grazie,
come dice S. Bernardo: Quaeramus gratiam et per Mariam quaeramus. Mentre lo
stesso santo ci fa sapere esser volere di Dio che noi non riceviamo alcuna grazia che
non passi per le mani di Maria: Nihil Deus habere nos voluit quod per manus Mariae
non transiret.

Affetti e preghiere.

O Gesu mio Redentore, spero al vostro sangue che mi abbiate perdonate le offese che
vi ho fatte; e spero di venire a ringraziarvene per sempre in paradiso: Misericordias
Domini in aeternum cantabo (Ps. LXXXVIII, 2). Vedo che per lo passato io
miseramente son caduto e ricaduto, perché sono stato trascurato in domandarvi la
santa perseveranza. Questa perseveranza ora vi cerco: Ne permittas me separari a te.
E propongo di cercarvela sempre, e specialmente quando mi vedro tentato ad
offendervi. Cosi propongo e prometto; ma a che mi servira questo mio proposito e
promessa, se voi non mi darete la grazia di ricorrere a' piedi vostri? Deh per li meriti

83



della vostra Passione concedetemi questa grazia, di sempre raccomandarmi a voi in
tutti i miei bisogni.

Regina e madre mia Maria, vi prego, per quanto amate Gesu Cristo; ad ottenermi
questa grazia, di ricorrere sempre al vostro Figlio ed a voi in tutta la mia vita.

Delle desolazioni.

17. «E un inganno, dice S. Francesco di Sales, il voler misurare la divozione colle
consolazioni che proviamo. La vera divozione nella via di Dio consiste in avere una
volonta risoluta di eseguir tutto cio che piace a Dio». Iddio colle aridita stringe a s¢ le
anime piu dilette. Quel che c'impedisce la vera unione con Dio e I'attacco alle nostre
disordinate inclinazioni; onde il Sighore quando vuol tirare un'anima al suo perfetto
amore, cerca di staccarla da tutti gli affetti de' beni creati. E cosi prima le va togliendo
i beni temporali, i piaceri mondani, le robe, gli onori, gli amici, i parenti, la sanita del
corpo; e con tali mezzi di perdite, di disgusti, dispregi, morti e infermita, la va
distaccando da tutto il creato, acciocche ella riponga in lui tutti gli affetti suoi.

18. Indi per affezionarla ai beni spirituali, a principio le fa assaggiare molte
consolazioni con abbondanza di lagrime e tenerezze; onde l'anima procura allora di
staccarsi da' piaceri sensuali, anzi cerca di macerarsi con penitenze, digiuni, cilizi e
discipline. Ma allora bisogna che il direttore la tenga a freno e le neghi di fare
mortificazioni, almeno tutte quelle che domanda, perche la persona spinta da quel
fervore sensibile facilmente potrebbe coll'indiscrezione guastarsi la sanita. Questa e
arte del demonio, che quando vede alcuno che si da a Dio, e scorge che Dio lo consola
colle carezze solite darsi a' principianti, il nemico cerca di fargli perdere la salute colle
penitenze indiscrete, acciocche poi, sopravvenendo le infermita, lasci non solamente le
penitenze, ma l'orazione, le comunioni e tutti gli esercizi divoti, e ritorni alla vita
antica. Per tanto il direttore con queste anime che cominciano la vita spirituale e
cercano penitenze, dee esser molto avaro in concederle, ma procuri di esortar loro a
mortificarsi internamente con soffrire con pazienza i disprezzi e le cose contrarie,
ubbidire a' superiori, astenersi dalla curiosita di vedere o di sentire, e cose simili; e
dica loro che poi, quando avranno acquistato il buon abito di esercitare tali
mortificazioni interne, allora potranno rendersi degne di praticare I'esterne.

Del resto & marcio errore il dire, come dicono alcuni, che le mortificazioni esterne non
servono o poco servono. Non ha dubbio che per la perfezione son piu necessarie le
interne, ma non percido non son necessarie anche I'esterne. Dicea S. Vincenzo de Paoli
che chi non pratica le mortificazioni esterne non sara mortificato né esternamente née
internamente. Ed aggiungea S. Giovanni della Croce che ad un direttore che disprezza
le macerazioni della carne, ancorche facesse egli miracoli, non gli si dee dar credenza.

19. Ma ritorniamo al punto. — L'anima dunque ne' principi che si da a Dio ed assaggia
la dolcezza di quelle consolazioni sensibili colle quali cerca il Signore di allettarla e cosi
distaccarla da' piaceri terreni, ella si va staccando dalle creature e si attacca a Dio; ma
si attacca con difetto, spinta piu dalla sensibilita di quelle consolazioni spirituali che da
una vera volonta di dar gusto a Dio; e s'inganna col credere che quanto piu trova
gusto in quelle sue divozioni tanto piu ama Dio. E da cid nasce che quando vien
disturbata da quegli esercizi ove trovava pascolo, e viene impiegata in altre opere di
ubbidienza o di carita o di obbligazione del suo stato, s'inquieta e se ne accora: —
guesto € difetto universale della nostra misera umanita, di cercare in ogni azione la
propria soddisfazione — o pure quando in quegli esercizi divoti non vi trova i gusti
assaggiati, o gli lascia o almeno gli diminuisce, e, diminuendoli poi da giorno in giorno,

84



finalmente gli lascia tutti. E questa disgrazia succede a molte anime che, chiamate da
Dio al suo amore, cominciano a camminare nella via della perfezione, e fanno qualche
cammino mentre durano le dolcezze spirituali, ma quando poi cessano quelle, lasciano
tutto e ritornano alla vita antica. Ma bisogna persuadersi che I'amore a Dio e la
perfezione non consiste nel sentire le tenerezze e le consolazioni, ma nel vincere
I'amor proprio e nel seguire la divina volonta. Dice S. Francesco di Sales: «Iddio tanto
€ amabile quando ci consola, che quando ci tribolax».

20. In quello stato di consolazioni non & gran virtu lasciare i gusti sensuali e
sopportare gli affronti e le cose contrarie. In mezzo a quelle dolcezze I'anima sopporta
tutto, ma tal sofferenza proviene spesso piu da quelle dolcezze assaggiate che dalla
forza del vero amore a Dio. E percio il Signore, affin di assodarla nella virtu, si ritira e
le toglie quei gusti sensibili, per toglierle ogni attacco all'amor proprio che di tali gusti
si pasceva. E quindi avviene che dove prima sentiva gaudio in fare atti di offerte, di
confidenza e di amore, dipoi, quando € seccata la vena, fa questi atti con freddezza e
pena, e sente tedio negli esercizi piu divoti, nell'orazione, nella lezione spirituale e
nella comunione; anzi non vi trova altro che tenebre e timori, e le pare che tutto sia
perduto. Prega, torna a pregare, e si affligge, parendole che Dio non voglia esaudirla.

21. Veniamo alla pratica di quello che dobbiamo far noi dal canto nostro.

Quando il Signore per sua misericordia ci consola con visite amorose, e ci fa sentire la
presenza della sua grazia, non € bene ributtar quelle divine consolazioni, come
voleano alcuni falsi mistici; accettiamole con ringraziamento, ma stiamo attenti a non
fermarci a gustare e compiacerci del senso di quelle tenerezze di spirito: questa si
chiama da S. Giovanni della Croce gola spirituale, la quale e difettosa e non piace a
Dio. Attendiamo allora a discacciare dalla mente la compiacenza sensibile di quelle
dolcezze; e specialmente guardiamoci di credere che Iddio ci usi quelle finezze perche
meglio degli altri ci portiamo con esso, percheé un tal pensiero di vanita costringerebbe
il Signore a ritirarsi in tutto da noi e lasciarci nelle nostre miserie. Bisogna allora si
bene che lo ringraziamo con fervore, perche tali consolazioni di spirito son doni grandi
che fa Dio alle anime, assai piu grandi di tutte le ricchezze e degli onori temporali; ma
in quel tempo non ci affatichiamo gia a prenderci diletto di quei gusti sensibili, ma
umiliamoci con metterci avanti gli occhi i peccati della vita passata. Bisogna allora
credere che quei tratti amorosi son puri effetti della bonta di Dio, e che forse |l
Signore anticipa a confortarci con quelle consolazioni, accioccheé soffriamo poi con
pazienza qualche gran tribulazione che vuole mandarci. E percio offeriamoci allora a
patire ogni pena esterna o interna che ci avverra, ogni infermita, ogni persecuzione,
ogni desolazione di spirito, dicendo: «Signor mio, eccomi, fatene di me e delle cose
mie quel che vi piace; datemi la grazia di amarvi e di adempire perfettamente la
vostra volonta, e non altro vi domando».

22. Quando l'anima poi sta moralmente certa di stare in grazia di Dio, benché sia
priva cosi de' piaceri del mondo come di quelli di Dio, nondimeno sta pur contenta del
suo stato sapendo che ama Dio ed € amata da Dio. Ma Dio che vuole vederla piu
purificata e spogliata di ogni soddisfazione sensibile per unirla tutta a se per mezzo
del puro amore, che fa? La mette nel crogiuolo della desolazione, ch'é una pena piu
amara di tutte le pene interne ed esterne che puo patire una persona; la priva della
cognizione di stare in grazia; e la lascia fra dense tenebre, in mezzo alle quali par che
I'anima non trovi piu Dio. Anzi talvolta Iddio permette ch'ella sia assalita da forti
tentazioni di senso accompagnate da moti cattivi della parte inferiore, o pure da
pensieri di miscredenza o di disperazione, ed anche di odio a Dio, parendole che il
Signore I'abbia discacciata da sé e che piu non senta le sue preghiere. E perche da

85



una parte le suggestioni del demonio son veementi e la concupiscenza della persona
sta mossa; ed all'incontro, trovandosi I'anima in quella grande oscurita, quantunque
resista colla volonta, non sa pero discernere abbastanza, se a quelle tentazioni resiste
come dee o vi consente; con cid maggiormente le cresce il timore di aver perduto Dio,
e che Dio giustamente, per le sue infedelta usate in questi combattimenti, I'abbia in
tutto abbandonata. Onde le pare di essere gia arrivata all'estrema rovina, di non
amare piu Dio, e di esser odiata da Dio. Questa pena ben la provo S. Teresa, e
confessa la santa che in tale stato la solitudine non piu la consolava, ma l'era di
tormento, e che quando andava all'orazione le parea di trovare un inferno.

23. Avvenendo cido ad un'anima che ama Dio, ella non si sgomenti, né si atterrisca il
direttore che la guida. Quei moti sensuali, quelle tentazioni contra la fede, quelle
diffidanze e quegli insulti che la spingono ad odiare Dio, sono timori, son tormenti
dell'anima, sforzi del nemico, ma non sono atti volontari e percio non sono peccati.
L'anima che veramente ama Gesu Cristo ben resiste allora, e dissente a tali
suggestioni; ma, per le tenebre che l'ingombrano, no 'l sa distinguere, resta ella
confusa, e, perché si vede lasciata dalla presenza della grazia, teme e si affligge. Ma
ben si scorge poi che in queste anime cosi provate da Dio tutto e spavento ed
apprensione, ma non verita: dimandate loro, anche nel mentre che si trovano cosi
derelitte, se mai commetterebbero un sol peccato veniale ad occhi aperti, che
risolutamente risponderebbero di esser pronte a patire non una, ma mille morti, prima
che deliberatamente dar quel disgusto a Dio.

24. Bisogna percido distinguere, altro € fare un atto buono, come di respinger la
tentazione, di confidare in Dio, di amare e volere quel che vuole Dio: altro € conoscere
che in effetto facciamo quest'atto buono. Questo secondo, di conoscere che facciamo
I'atto buono, serve a noi di godimento; ma il profitto sta nel primo, cioe nel far
veramente quel buon atto. Iddio si contenta del primo, e priva I'anima del secondo,
cioe della cognizione di aver fatto quell'atto buono, affin di toglierle ogni propria
soddisfazione che niente in verita aggiunge all'atto fatto, poiche il Signore piu cerca il
profitto nostro, che la nostra soddisfazione. S. Giovanni della Croce scrisse ad
un'anima desolata per consolarla, cosi: «Non mai voi siete stata in migliore stato del
presente, perché non mai cosi umiliata e distaccata dal mondo, e non mai riconosciuta
cosi cattiva come ora vi conoscete. Ne siete stata mai cosi spropriata e lontana dal
cercar voi stessa». Non crediamo in somma che allorche sentiamo piu tenerezze di
spirito siamo piu amati da Dio; poiché non consiste in esse la perfezione, ma nel
mortificare la nostra volonta ed unirla alla divina.

25. Nello stato dunque di desolazione, dee I'anima non dare udienza al demonio che le
suggerisce averla Dio abbandonata, né dee lasciar I'orazione. Questo & quel che
pretende il demonio per farla poi cadere in qualche precipizio. Scrive S. Teresa: «Con
aridita e tentazioni fa prova il Signore de' suoi amanti. Benché tutta la vita duri
I'aridita, non lasci I'anima lI'orazione; tempo verra che tutto le sara pagato molto
bene». In tale stato di pena, dee la persona umiliarsi, pensando che cosi merita di
esser trattata per le offese fatte a Dio: umiliarsi e rassegnarsi tutta nel divino volere,
dicendo: «Eccomi, Signore, se volete farmi star cosi desolata e afflitta per tutta la mia
vita, e se volete anche per tutta I'eternita, datemi la grazia vostra, fate ch'io vi ami, e
poi fate di me quel che vi piace».

26. E vi sara inutile allora, e forse di maggior inquietudine, il voler accertarvi che
stiate in grazia di Dio e che quella sia pruova non gia abbandono di Dio, perche Dio
allora non vuole che lo conosciate; e non vuole per vostro maggior profitto, acciocche
piu vi umiliate, ed accresciate le preghiere e gli atti di confidenza nella sua

86



misericordia. Voi volete vedere, e Dio non vuole che vedete. Per altro dice S.
Francesco di Sales: «La risoluzione di non consentire a niun peccato, anche minimo, ci
assicura che stiamo in grazia di Dio». — Ma quando I'anima si ritrova in una profonda
desolazione, cido neppure lo conosce chiaramente; ma non dee ella pretendere in tale
stato di sentire quel che vuole, basta che lo voglia colla punta della sua volonta. E cosi
dee abbandonarsi tutta nelle braccia della divina bonta. Oh quanto innamorano Dio
questi atti di confidenza e di rassegnazione in mezzo alle tenebre della desolazione!
Ah fidiamoci pure di un Dio che, come dice S. Teresa, ci ama piu che noi amiamo noi
stessi.

27. Si consolino pertanto queste anime care a Dio che stanno risolute di esser tutte
sue e si vedono prive nello stesso tempo di ogni consolazione. La loro desolazione &
segno che sono molto amate da Dio, e ch'egli lor tiene apparecchiato il luogo in
paradiso ove le consolazioni son piene ed eterne. E tengano per certo che quanto piu
saranno state afflitte in questa terra, tanto piu saran consolate nel regno de' beati:
Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo, consolationes tuae
laetificaverunt animam meam (Ps. XCIII, 19).

Per consolazione delle anime desolate voglio qui soggiungere quel che si narra nella
vita della madre S. Giovanna di Chantal, la quale per lo spazio di 41 anni fu afflitta da
terribili pene interne, di tentazioni, di timori di stare in disgrazia di Dio, ed anche di
essere abbandonata da Dio. Erano si continue e si grandi le sue afflizioni che giungeva
a dire che il solo pensiero della morte le dava qualche sollievo. Dicea di piu: «Son
tanto furiosi gli assalti, che non so dove ricoverare il povero mio spirito. Mi sembra
talvolta che gia se ne fugga la pazienza, ed io stia in atto di perdere e lasciare ogni
cosa». Dicea di piu: «Il tiranno della tentazione € si crudele, che ogni ora del giorno io
la cangerei colla perdita della vita. E talvolta perdo I'uso del mangiare e del dormire».

28. Negli ultimi otto o nove anni di sua vita le sue tentazioni furono assai piu fiere. La
madre di Scatel dicea che la sua santa madre di Chantal pativa giorno e notte un
continuo martirio interno, quando faceva orazione, quando lavorava ed anche quando
riposava; ond'ella ne avea un'estrema compassione. Era la santa combattuta contra
tutte le virtu, eccettuata la castita, con sollevamenti di dubbi, di tenebre e di
ripugnanze. Talvolta Iddio la privava de' suoi lumi, e le compariva sdegnato, come in
atto di scacciarla da se: in modo ch'ella per lo spavento volgeva lo sguardo altrove per
trovar sollievo; ma, non trovandolo, era astretta di ritornare a guardare Iddio e ad
abbandonarsi nella sua misericordia. Le parea che all'empito delle tentazioni stesse
per cadere ogni momento. L'assistenza divina non gia l'abbandonava, ma a lei
sembrava che Dio gia abbandonata I'avesse, non sentendo piu alcuna soddisfazione,
ma solo tedi ed angosce, nell'orazione, nella lettura de' libri divoti, nella comunione ed
in tutti gli altri esercizi spirituali. La sua guida in tale stato di derelizione non era altro
che mirar il suo Dio e lasciarlo fare.

29. Diceva la santa: «In tutti i miei abbandonamenti la mia via semplice mi € una
nuova croce, € la mia impotenza di operare mi € un nuovo accrescimento di croce». E
percio dicea parerle esser ella come un infermo oppresso da' dolori, impotente a
voltarsi da un lato all'altro, muto che non puo spiegare i suoi mali, e cieco che non
vede se quelli che gli vengono davanti gli rechino medicina o veleno. Indi piangendo
dirottamente soggiungeva: «Mi pare di esser senza fede, senza speranza e senza
amore verso il mio Dio». Frattanto non pero la santa conservava il volto sereno, era
dolce nel conversare, e continuamente tenea lo sguardo fisso in Dio, riposando nel
seno della divina volonta. Onde scrisse di lei S. Francesco di Sales suo direttore e che
ben conoscea quanto fosse diletta a Dio la di lei bell'anima: «Era il di lei cuore come

87



un musico sordo, che sebbene eccellentemente cantasse, non potea ritrarne alcun
piacere». Ed a lei stessa poi scrisse: «Voi dovete servire il vostro Salvatore solo per
amore della sua volonta, colla privazione d'ogni consolazione, e con questi diluvi di
tristezza e di spaventi». Cosi si fanno i santi:

Scalpri salubris ictibus,

Et tunsione plurima,

Fabri polita malleo

Hanc saxa molem construunt,
Aptisque iuncta nexibus,
Locantur in fastigio.

I santi gia sono queste pietre elette, come canta la Chiesa, che lavorate a colpi di
scalpello, cioe colle tentazioni, co' timori, colle tenebre, e con altre pene interne ed
esterne, si rendono atte ad esser poi collocate ne' troni del regno beato del paradiso.

Affetti e preghiere.

GesU, speranza mia, amor mio ed unico amore dell'anima mia, io non merito le vostre
consolazioni e dolcezze: riserbatele queste alle anime innocenti che sempre vi hanno
amato. Io peccatore non le merito né ve le domando; quel che solo vi cerco: fate ch'io
v'ami, fate ch'io adempia la vostra volonta in tutta la mia vita, e poi disponete di me
come Vi piace.

Povero me! altre tenebre, altri spaventi, altri abbandoni a me toccherebbero per le
ingiurie che vi ho fatte: mi toccherebbe l'inferno, ove, stando per sempre separato da
voi e da voi affatto abbandonato, dovrei piangere eternamente senza potervi piu
amare. No, Gesu mio, ogni pena accetto, ma non questa. Voi meritate un amore
infinito; voi troppo mi avete obbligato ad amarvi; no, non mi fido di vivere e non
amarvi.

Io v'amo, sommo mio bene, v'amo con tutto il mio cuore, v'amo piu di me stesso,
v'amo e non voglio altro che amarvi.

Vedo gia che questa mia buona volonta e tutto dono della vostra grazia; ma, Signor
mio, compite l'opera, assistetemi sempre sino alla morte, non mi lasciate in mano
mia, datemi forza di superar le tentazioni e di vincer me stesso, e percio fate che
sempre a voi mi raccomandi.

Io voglio esser tutto vostro, vi dono il mio corpo, I'anima mia, la mia volonta, la mia
liberta; non voglio vivere pilt a me, ma solo a voi, mio Creatore, mio Redentore, mio
amore, mio tutto: Deus meus et omnia. Io voglio farmi santo e da voi lo spero.

Affliggetemi come volete, privatemi di tutto, basta che non mi private della vostra
grazia e del vostro amore.

O speranza dei peccatori Maria, voi siete cosi potente con Dio, io molto confido nella
vostra intercessione; vi prego per l'amore che portate a Gesu Cristo, aiutatemi e
fatemi santo.

Addio, creature, contento vi lascio:
Pill vostro non sono, né sono piu mio:
Da tutto gia sciolto, io son del mio Dio.
88



Si, tutto son tuo, mio caro Gesu;
Amato mio bene, accettami tu.

Amabil Signore, deh prenda il possesso
Di tutto me stesso il santo tuo amore:
Ei regni e governi in questo mio core
Che un tempo infelice ribelle a te fu.
Amabil Signore, possedimi tu.

O amore divino che rendi beate

Con fiamme celesti quell'alme che accendi,
Tu vieni al mio core, e degno tu 'l rendi
Del tuo puro ardore infammami su,

O amore divino, consumami tu.

RISTRETTO (sintesi)

Ristretto delle virtu dichiarate nell'Opera
che dee praticare chi ama Gesu Cristo.

1. Bisogna soffrir con pazienza tutte le tribulazioni di questa vita, le infermita, i dolori,
la poverta, la perdita delle robe, la morte de' parenti, gli affronti, le persecuzioni e
tutte le cose contrarie. Ed intendiamo che i travagli di questa vita son segni che Dio ci
ama e ci vuol salvi nell'altra. E di piu intendiamo che gradiscono piu a Dio le
mortificazioni involontarie ch'esso ci manda, che le volontarie che ci prendiamo noi.

2. Nelle infermita procuriamo di rassegnarci totalmente alla volonta di Dio, il che piace
a Dio piu di ogni altra divozione. Se allora non possiamo applicar la mente a meditare,
guardiamo il Crocifisso, offerendogli i nostri patimenti ed unendoli a quelli ch'esso pati
per noi sulla croce. E quando ci sara data la nuova della morte, accettiamola con pace
e con ispirito di sagrificio, cioé con volonta di voler morire per dar gusto a Gesu
Cristo: questa volonta die tutto il merito alla morte de' martiri. Bisogna allora dire:
«Signore, eccomi, voglio tutto quel che volete voi, voglio patire quanto volete voi,
voglio morire quando volete voi». Né stiamo allora a cercar la vita a fine di far
penitenza de' peccati; l'accettar la morte con piena rassegnazione vale piu di ogni
penitenza.

3. In oltre bisogna uniformarci al divino volere nel soffrire la poverta e tutti
gl'incomodi che porta seco la poverta, il freddo, la fame, le fatiche, i disonori e le
derisioni.

4. Cosi anche rassegnarci nella perdita delle robe e nella perdita de' parenti e degli
amici che poteano farci bene vivendo. Avvezziamoci in tutte le cose contrarie a
replicare: Cosi ha voluto Dio, cosi vogl'io. E nella morte de' congiunti, in vece di
perdere il tempo a piangere senza profitto, impieghiamolo a pregare per le loro anime,
offerendo allora a Gesu Cristo la pena che sentiamo di averli perduti.

5. Di piu attendiamo a farci forza di soffrir con pazienza e pace i disprezzi e gli
affronti. Ad alcuno che ci parla con ingiurie rispondiamo con parole dolci; ma quando
ci sentiamo disturbati allora € meglio il soffrire e tacere, finche non si tranquilli la
mente; e procuriamo frattanto di non lamentarci con altri dell'affronto ricevuto,
offerendolo in silenzio a Gesu Cristo che tanti ne pati per noi.

89



6. Usar dolcezza con tutti, superiori ed inferiori, nobili e plebei, parenti ed estranei;
ma piu specialmente co' poveri e cogli infermi; e piu specialmente poi con coloro che
ci mirano di mal occhio.

7. Nel riprendere i difetti altrui, giova piu la dolcezza che tutti gli altri mezzi e ragioni;
percio guardiamoci di far la correzione quando stiamo adirati, perché allora la
riprensione sempre riuscira amara, o per le parole o per lo modo. Guardiamoci ancora
di correggere il delinquente quando egli sta adirato, perché allora la correzione piu
presto l'inasprira, che lo fara ravvedere.

8. Non invidiare i grandi del mondo delle loro ricchezze, onori, dignita ed applausi che
ricevono dagli uomini; ma invidiare coloro che pit amano Gesu Cristo, che certamente
vivono piu contenti de' primi re della terra; e ringraziare il Signore della luce con cui ci
fa conoscere la vanita di tutti questi beni mondani, per cui tanti miseri si perdono.

9. In tutte le nostre azioni e pensieri non cercare la propria soddisfazione, ma
solamente il gusto di Dio; e percid non disturbarci quando non ci riesce l'intento di
qualche nostro disegno; e quando ci riesce, non cercarne applausi e ringraziamenti
dagli uomini; e se ne siamo mormorati, non farne conto, consolandoci di aver operato
per piacere a Dio e non agli uomini.

10. I mezzi principali per la perfezione sono: per 1° Fuggire ogni peccato deliberato,
benché leggiero; ma se per disgrazia commettiamo qualche mancanza, guardiamoci di
adirarcene con noi stessi con impazienza; bisogna allora pentircene con pace, e,
facendo un atto d'amore a Gesu Cristo, promettergli di piu non commetterla,
cercandogli aiuto.

11. Per 20 Desiderare di giungere alla perfezione de' santi e di patire ogni cosa per dar
gusto a Gesu Cristo; e se non abbiamo questo desiderio, pregare Gesu Cristo che per
sua bonta ce lo conceda, perche altrimenti, se non desideriamo con vero desiderio di
farci santi, non daremo mai un passo per avanzarci nella perfezione.

12. Per 39 Avere una vera risoluzione di giungere alla perfezione. Chi non ha questa
ferma risoluzione, opera con debolezza, e nelle occasioni non supera le ripugnanze;
all'incontro un'anima risoluta, coll'aiuto di Dio che hon manca mai, vince tutto.

13. Per 4° Fare due ore o almeno un'ora di orazione mentale ogni giorno; e senza
precisa necessita non lasciarla mai per qualunque tedio, aridita o agitazione in cui ci
troviamo.

14. Per 5° Frequentar la comunione piu volte la settimana, secondo I'ubbidienza del
direttore, poiché contra il consenso del medesimo non dee farsi la comunione
frequente. E lo stesso corre per le mortificazioni esterne di digiuni, cilizi, discipline e
simili; tali mortificazioni fatte senza I'ubbidienza del padre spirituale o guasteranno la
sanita o apporteranno vanagloria. E percido € necessario avere il direttore particolare
per regolar il tutto colla di lui ubbidienza.

15. Per 69 Usar continuamente la preghiera, col raccomandarci a Gesu Cristo per tutti
i bisogni che ci occorrono; col ricorrere ancora all'intercessione dell'Angelo custode,
de' santi avvocati e singolarmente della divina Madre, per le mani di cui Iddio concede
a noi tutte le grazie. — Gia si e dimostrato verso la fine del capo VIII, che dalla
preghiera dipende ogni nostro bene. — Bisogna specialmente cercare a Dio ogni
giorno la perseveranza nella sua grazia, la quale perseveranza chi la cerca l'ottiene, e

90



chi non la cerca non l'ottiene e si danna; cercare a Gesu Cristo il suo santo amore e
I'uniformita perfetta alla sua volonta. E bisogna cercar le grazie sempre per |li meriti di
Gesu Cristo. Queste preghiere bisogna farle da che ci leviamo la mattina, e poi
replicarle nell'orazione mentale, nella comunione, nella visita al SS. Sagramento e la
sera nell'esame di coscienza. Principalmente in tempo di tentazioni bisogna che
cerchiamo a Dio l'aiuto per resistere, e particolarmente se sono tentazioni contro la
castita, invocando allora piu volte in aiuto i SS. Nomi di Gesu e di Maria. Chi prega
vince: chi non prega ¢ vinto.

16. In quanto all'umilta, non invanirsi delle ricchezze, degli onori, della nobilta, del
talento e di ogni altro pregio naturale; e tanto meno de' pregi spirituali, pensando che
tutti sono doni di Dio. Tenerci per li peggiori di tutti, e percid aver contento di vederci
disprezzati dagli altri; e non fare come fanno alcuni, che dicono essere i peggiori di
tutti e poi vogliono esser trattati meglio di tutti. Quindi accettare con umilta le
riprensioni senza scusarci, neppur quando siamo incolpati a torto, purché non fosse
necessaria la difesa per evitare lo scandalo degli altri.

17. Tanto piu guardarsi di voler comparire nel mondo, e cercare onori dagli uomini.
Percido tenere avanti gli occhi la gran massima di S. Francesco che tanto siamo noi,
guanto siamo avanti a Dio. Peggio sarebbe poi ad un religioso il cercare offici di onore
e di superiorita nella religione: I'onore d'un religioso € I'essere il piu umile di tutti; e
quegli & il piu umile, che abbraccia con maggiore allegrezza le umiliazioni.

18. Distaccar il cuore da tutte le creature. Chi sta attaccato a qualche cosa di terra,
benché minima, non potra mai volare ed unirsi tutto con Dio.

19. Distaccarci specialmente dall'affetto de' parenti. Diceva S. Filippo Neri: «Quanto
noi mettiamo d'affetto alle creature, tanto ne togliamo a Dio». E trattandosi
dell'elezione dello stato, bisogna che specialmente ci guardiamo da' parenti che
cercano piu i loro interessi che il nostro profitto. — Distaccarci da' rispetti umani e
dalla vana stima degli uomini; e sopra tutto distaccarci dalla propria volonta. Bisogna
lasciar tutto per acquistar il tutto. Totum pro toto, scrive il da Kempis.

20. Non adirarci mai per qualunque accidente; e se mai qualche volta ci vediamo
sorpresi dall'ira, subito allora raccomandiamoci a Dio, ed allora asteniamoci di operare
e di parlare, finché non ci assicuriamo che l'ira € gia sedata. Percio € spediente che
nell'orazione ci prepariamo a tutti gl'incontri che possono avvenirci, acciocche allora
non ce ne risentiamo con colpa; ricordandoci di quel che confessava di se stesso S.
Francesco di Sales: «Io non mi sono mai risentito, che appresso non me ne sia
pentito».

21. Tutta la santita consiste nell'amare Dio, e tutto I'amore a Dio consiste nel far la
sua volonta. Bisogna dunque rassegnarsi senza riserba a tutto quel che Dio dispone di
noi; e percid abbracciar con pace tutti gli eventi prosperi ed avversi che vuole Dio,
guello stato che vuole Dio, quella sanita che vuole Dio. Ed a cio dirigere tutte le nostre
preghiere, acciocché Dio ci faccia adempire la sua santa volonta. E per accertare la
divina volonta, dipendere dall'ubbidienza del superiore per chi €& religioso, e del
confessore per chi e secolare; tenendo per certo quel che diceva S. Filippo Neri: «Di
guello che si fa per ubbidienza non se ne ha da render conto a Dio». S'intende, purche
la cosa non sia evidente peccato.

22. Contra le tentazioni due sono i rimedi, la rassegnazione e la preghiera. La
rassegnazione, perché sebbene le tentazioni di peccare non vengono da Dio,
91



nondimeno Iddio le permette per nostro bene; e perd guardiamoci di adirarci, per
moleste che sieno le tentazioni; rassegniamoci allora nel volere di Dio che le
permette, ed armiamoci a superarle colla preghiera che fra tutte € I'arma piu forte e

piu sicura per vincere i nemici. — I mali pensieri non son peccati, sieno laidissimi ed
empi quanto si voglia: solo i mali consensi sono peccati. Invocando i Nomi SS. di Gesu
e di Maria, non mai resteremo vinti. — Quando la tentazione assalta, giova allora

rinnovare il proposito di voler prima morire che offendere Dio; giova ancora segnarci
piu volte col segno della croce e coll'acqua santa, e giova anche molto lo scovrire la
tentazione al confessore; ma il rimedio piu necessario € la preghiera, cercando l'aiuto
a resistere a Gesu ed a Maria.

23. Nella desolazione poi di spirito due sono gli atti in cui dobbiamo principalmente
esercitarci: 1. umiliarci confessando di meritare di essere cosi trattati; 2. rassegnarci
nella volonta di Dio, abbandonandoci in braccio alla divina bonta. Quando Dio ci
consola, apparecchiamoci alle tribulazioni che per lo pit succedono alle consolazioni.
Quando poi ci fa star desolati, umiliamoci e rassegniamoci nella divina volonta, e
trarremo assai maggior profitto dalla desolazione che dalla consolazione.

24. Per viver sempre bene bisogna che c'imprimiamo nella mente certe massime
generali di vita eterna:

Ogni cosa di questa vita finisce, il godere e 'l patire; e I'eternita non finisce mai.

A che servono in punto di morte tutte le grandezze di questo mondo?

Quel che viene da Dio, o di prospero o di avverso, tutto € buono, ed & per nostro
bene.

Bisogna lasciar tutto per acquistare il tutto.

Senza Dio non puo aversi mai vera pace.

Solo I'amare Dio e salvarsi I'anima e necessario.

Solo del peccato si dee temere.

Perduto Dio & perduto tutto.

Chi non desidera niente di questo mondo e padrone di tutto il mondo.

Chi prega si salva, chi non prega si perde.

Si muoia, e si dia gusto a Dio.

Costi Dio quanto vuol, non fu mai caro.

A chi si ha meritato I'inferno ogni pena ¢ leggiera.

Tutto soffre chi mira Gesu in croce.

Cio che non si fa per Dio tutto diventa pena.

Chi vuol solo Dio € ricco d'ogni bene.

Beato chi puo dire di cuore: Gesu mio, te solo voglio e niente piu.

Chi ama Dio, in ogni cosa trovera piacere; chi non ama Dio, in niuna cosa trovera vero
piacere.

+ Amen! Cosi sia. Siano lodati i Cuori di Gesu e di Maria +
https://cooperatores-veritatis.org/

92


https://cooperatores-veritatis.org/

