Imitazione di Cristo 1

1.

IMITAZIONE DI CRISTO

Libro |

INCOMINCIANO LE ESORTAZIONI UTILI
PER LA VITA DELLO SPIRITO

Capitolo I
L’IMITAZIONE DI CRISTO E IL DISPREZZO DI TUTTE LE VANITA DEL MONDO

«Chi segue me non cammina nelle tenebre» (Gv 8,12), dice il Signore. Sono parole di Cristo, le quali ci esortano ad
imitare la sua vita e la sua condotta, se vogliamo essere veramente illuminati e liberati da ogni cecita interiore. Dunque,
la nostra massima preoccupazione sia quella di meditare sulla vita di Gesu Cristo. Gia I’insegnamento di Cristo ¢
eccellente, e supera quello di tutti i santi; e chi fosse forte nello spirito vi troverebbe una manna nascosta. Ma accade che
molta gente trae un ben scarso desiderio del Vangelo dall’averlo anche piu volte ascoltato, perché ¢ priva del senso di
Cristo. Invece, chi vuole comprendere pienamente e gustare le parole di Cristo deve fare in modo che tutta la sua vita si
modelli su Cristo. Che ti serve saper discutere profondamente della Trinita, se non sei umile, e percio alla Trinita tu
dispiaci? Invero, non sono le profonde dissertazioni che fanno santo e giusto I’'uomo; ma ¢ la vita virtuosa che lo rende
caro a Dio. Preferisco sentire nel cuore la compunzione che saperla definire. Senza ’amore per Dio e senza la sua
grazia, a che ti gioverebbe una conoscenza esteriore di tutta la Bibbia e delle dottrine di tutti i filosofi? «Vanita delle
vanita, tutto ¢ vanita» (Qo 1,2), fuorché amare Dio e servire lui solo. Questa ¢ la massima sapienza: tendere ai regni
celesti, disprezzando questo mondo.

Vanita ¢ dunque ricercare le ricchezze, destinate a finire, e porre in esse le nostre speranze. Vanita ¢ pure ambire agli
onori ¢ montare in alta condizione. Vanita ¢ seguire desideri carnali e aspirare a cose, per le quali si debba poi essere
gravemente puniti. Vanita € aspirare a vivere a lungo, e darsi poco pensiero di vivere bene. Vanita ¢ occuparsi soltanto
della vita presente e non guardare fin d’ora al futuro. Vanita ¢ amare cio che passa con tutta rapidita e non affrettarsi 18,
dove dura eterna gioia. Ricordati spesso di quel proverbio: «Non si sazia 1’occhio di guardare, né mai I’orecchio ¢ sazio
di udire» (Qo 1,8). Fa’, dunque, che il tuo cuore sia distolto dall’amore delle cose visibili di quaggiu e che tu sia portato
verso le cose di lassu, che non vediamo. Giacché chi va dietro ai propri sensi macchia la propria coscienza e perde la
grazia di Dio.

Capitolo II
L’UMILE COSCIENZA DI SE

L’uomo, per sua natura, anela a sapere; ma che importa il sapere se non si ha il timor di Dio? Certamente un umile
contadino che serva il Signore ¢ piu apprezzabile di un sapiente che, montato in superbia e dimentico di cio che egli ¢
veramente, vada studiando i movimenti del cielo. Colui che si conosce a fondo sente di valere ben poco in se stesso e
non cerca I’approvazione degli uomini. Dinanzi a Dio, il quale mi giudichera per le mie azioni, che mi gioverebbe se io
anche possedessi tutta la scienza del mondo, ma non avessi I’amore? Datti pace da una smania eccessiva di sapere: in
essa, infatti, non troverai che sviamento grande ed inganno. Coloro che sanno desiderano apparire ed essere chiamati
sapienti. Ma vi sono molte cose, la cui conoscenza giova ben poco, o non giova affatto, all’anima. Ed ¢ tutt’altro che
sapiente colui che attende a cose diverse da quelle che servono alla sua salvezza. I molti discorsi non appagano 1’anima;
invece una vita buona rinfresca la mente e una coscienza pura da grande fiducia in Dio. Quanto piu grande e profonda ¢



Imitazione di Cristo 2

la tua scienza, tanto piu severamente sarai giudicato, proprio partendo da essa; a meno che ancor piu grande non sia stata
la santita della tua vita.

Non volerti gonfiare, dunque, per alcuna arte o scienza, che tu possegga, ma piuttosto abbi timore del sapere che ti &
dato. Anche se ti pare di sapere molte cose; anche se hai buona intelligenza, ricordati che sono molte di piu le cose che
non sai. Non voler apparire profondo (Rm 11,20;12,16); manifesta piuttosto la tua ignoranza. Perché vuoi porti avanti ad
altri, mentre se ne trovano molti piu dotti di te, e pil esperti nei testi sacri? Se vuoi imparare e conoscere qualcosa, in
modo spiritualmente utile, cerca di essere ignorato e di essere considerato un nulla. E questo 1’insegnamento pitl
profondo e piu utile, conoscersi veramente e disprezzarsi. Non tenere se stessi in alcun conto e avere sempre buona e alta
considerazione degli altri; in questo sta grande sapienza e perfezione.

Anche se tu vedessi un altro cadere manifestamente in peccato, o commettere alcunché di grave, pur tuttavia non
dovresti crederti migliore di lui; infatti non sai per quanto tempo tu possa persistere nel bene. Tutti siamo fragili; ma tu
non devi ritenere nessuno piu fragile di te.

Capitolo III
L’AMMAESTRAMENTO DELLA VERITA

Felice colui che viene ammaestrato direttamente dalla verita, cosi come essa €, € non per mezzo di immagini o di parole
umane; ché la nostra intelligenza e la nostra sensibilitd spesso ci ingannano, e sono di corta veduta. A chi giova
un’ampia e sottile discussione intorno a cose oscure e nascoste all’'uomo; cose per le quali, anche se le avremo ignorate,
non saremo tenuti responsabili, nel giudizio finale? Grande nostra stoltezza: trascurando cio che ci ¢ utile, anzi
necessario, ci dedichiamo a cose che attirano la nostra curiositd e possono essere causa della nostra dannazione.
«Abbiamo occhi e non vediamo» (Ger 5,21). Che ¢’importa del problema dei generi e delle specie? Colui che ascolta la
parola eterna si libera dalle molteplici nostre discussioni. Da quella sola parola discendono tutte le cose e tutte le cose
proclamano quella sola parola; essa ¢ «il principio» che continuo a parlare agli uomini (Gv 8,25). Nessuno capisce,
nessuno giudica rettamente senza quella parola. Soltanto chi sente tutte le cose come una cosa sola, e le porta verso
I’unita e le vede tutte nell’unita, puod avere tranquillita interiore e abitare in Dio nella pace. O Dio, tu che sei la verita
stessa, fa’ che io sia una cosa sola con te, in un amore senza fine. Spesso mi stanco di leggere molte cose, o di ascoltarle:
quello che io voglio e desidero sta tutto in te. Tacciano tutti i maestri, tacciano tutte le creature, dinanzi a te: tu solo
parlami.

Quanto piu uno si sara fatto interiormente saldo e semplice, tanto pit agevolmente capira molte cose, e difficili, perché
dall’alto egli ricevera lume dell’intelletto. Uno spirito puro, saldo e semplice non si perde anche se si adopera in
molteplici faccende, perché tutto egli fa a onore di Dio, sforzandosi di astenersi da ogni ricerca di sé. Che cosa ti lega e ti
danneggia di piu dei tuoi desideri non mortificati? L uomo retto e devoto prepara prima, interiormente, le opere esterne
che deve compiere. Cosi non saranno queste ad indurlo a desideri volti al male; ma sara lui invece che pieghera le sue
opere alla scelta fatta dalla retta ragione. Nessuno sostiene una lotta piu dura di colui che cerca di vincere se stesso.
Questo appunto dovrebbe essere il nostro impegno: vincere noi stessi, farci ogni giorno superiori a noi stessi e avanzare
un poco nel bene.

In questa vita ogni nostra opera, per quanto buona, ¢ commista a qualche imperfezione; ogni nostro ragionamento, per
quanto profondo, presenta qualche oscurita. Percio la constatazione della tua bassezza costituisce una strada che conduce
a Dio piu sicuramente che una dotta ricerca filosofica. Non gia che sia una colpa lo studio, € meno ancora la semplice
conoscenza delle cose — la quale ¢, in se stessa, un ben ed ¢ voluta da Dio —; ma ¢ sempre cosa migliore una buona
conoscenza di sé e una vita virtuosa. Infatti molti vanno spesso fuori della buona strada e non danno frutto alcuno, o
scarso frutto, di bene, proprio perché si preoccupano piu della loro scienza che della santita della loro vita. Che se la
gente mettesse tanta attenzione nell’estirpare i vizi e nel coltivare le virtl, quanta ne mette nel sollevare sottili questioni
filosofiche non ci sarebbero tanti mali e tanti scandali tra la gente; e nei conviventi non ci sarebbe tanta dissipazione. Per
certo, quando sara giunto il giorno del giudizio, non ci verra chiesto che cosa abbiamo studiato, ma piuttosto che cosa
abbiamo fatto; né ci verra chiesto se abbiamo saputo parlare bene, ma piuttosto se abbiamo saputo vivere devotamente.
Dimmi: dove si trovano ora tutti quei capiscuola e quei maestri, a te ben noti mentre erano in vita, che brillavano per i
loro studi? Le brillanti loro posizioni sono ora tenute da altri; ¢ non & detto che questi neppure si ricordino di loro.
Quando erano vivi sembravano essere un gran che; ma ora di essi non si fa parola. Oh, quanto rapidamente passa la
gloria di questo mondo! E voglia il cielo che la loro vita sia stata all’altezza del loro sapere; in questo caso non



Imitazione di Cristo 3

avrebbero studiato e insegnato invano. Quanti uomini si preoccupano ben poco di servire Iddio, e si perdono a causa di
un vano sapere ricercato nel mondo. Essi scelgono per sé la via della grandezza, piuttosto di quella dell’umilta; percio si
disperde la loro mente (Rm 1,21). Grande ¢, in verita, colui che ha grande amore; colui che si ritiene piccolo e non tiene
in alcun conto anche gli onori piu alti. Prudente ¢, in verita, colui che considera sterco ogni cosa terrena, al fine di
guadagnarsi Cristo (Fil 3,8). Dotto, nel giusto senso della parola, ¢, in verita, colui che fa la volonta di Dio, buttando in
un canto la propria volonta.

Capitolo IV
LA PONDERATEZZA NELL’AGIRE

Non dobbiamo credere a tutto cid che sentiamo dire; non dobbiamo affidarci a ogni nostro impulso. Al contrario, ogni cosa
deve essere valutata alla stregua del volere di Dio, con attenzione e con grandezza d’animo. Purtroppo, degli altri spesso
pensiamo e parliamo piu facilmente male che bene: tale ¢ la nostra miseria. Quelli che vogliono essere perfetti non credono
scioccamente all’ultimo che parla, giacché conoscono la debolezza umana, portata alla malevolenza e troppo facile a
blaterare. Grande saggezza, non essere precipitosi nell’agire e, d’altra parte, non restare ostinatamente alle nostre prime
impressioni. Grande saggezza, percio, non andare dietro a ogni discorso della gente e non spargere subito all’orecchio di
altri quanto abbiamo udito e creduto. Devi preferire di farti guidare da uno migliore di te, piuttosto che andare dietro alle tue
fantasticherie; prima di agire, devi consigliarti con persona saggia e di retta coscienza. Giacché ¢ la vita virtuosa che rende
I’uomo 'uomo saggio della saggezza di Dio, e buon giudice in molti problemi. Quanto pit uno sara inutilmente umile e
soggetto a Dio, tanto piu sara saggio, e pacato in ogni cosa.

Capitolo V
LA LETTURA DEI LIBRI DI DEVOZIONE

Nei libri di devozione si deve ricercare la verita, non la bellezza della forma. Essi vanno letti nello spirito con cui furono
scritti; in essi va ricercata 1’utilita spirituale, piuttosto che I’eleganza della parola. Percio dobbiamo leggere anche opere
semplici, ma devote, con lo stesso desiderio con cui leggiamo opere dotte e profonde. Non lasciarti colpire dal nome dello
scrittore, di minore o maggiore risonanza; quel che ci deve indurre alla lettura deve essere il puro amore della verita. Non
cercar di sapere chi ha detto una cosa, ma bada a cio che ¢ stato detto. Infatti gli uomini passano, «invece la verita del
Signore resta per sempre» (Sal 116,2); e Dio ci parla in varie maniere, «senza tener conto delle persone» (1Pt 1,17). Spesso,
quando leggiamo le Scritture, ci € di ostacolo la nostra smania di indagare, perché vogliamo approfondire e discutere la
dove non ci sarebbe che da andare avanti in semplicita di spirito. Se vuoi trarre profitto, leggi con animo umile e semplice,
con fede. E non aspirare mai alla fama di studioso. Ama interrogare e ascoltare in silenzio la parola dei santi. E non essere
indifferente alle parole dei superiori: esse non vengono pronunciate senza ragione.

Capitolo VI
GLI SREGOLATI MOTI DELL’ANIMA

Ogni qual volta si desidera una cosa contro il volere di Dio, subito si diventa interiormente inquieti. Il superbo e 1’avaro non
hanno mai requie; invece il povero e I'umile di cuore godono della pienezza della pace. Colui che non ¢ perfettamente
morto a se stesso cade facilmente in tentazione ed ¢ vinto in cose da nulla e disprezzabili. Colui che ¢ debole nello spirito ed
¢, in qualche modo, ancora volto alla carne e ai sensi, difficilmente si puo distogliere del tutto dalle brame terrene; e, quando
pur riesce a sottrarsi a queste brame, ne riceve tristezza. Che se poi qualcuno gli pone ostacolo, facilmente si sdegna; se,
infine, raggiunge quel che bramava, immediatamente sente in coscienza il peso della colpa, perché ha assecondato la sua
passione, la quale non giova alla pace che cercava. Giacché la vera pace del cuore la si trova resistendo alle passioni, non
soggiacendo ad esse. Non gia nel cuore di colui che ¢ attaccato alla carne, non gia nell’uomo volto alle cose esteriori sta la
pace; ma nel cuore di colui che ¢ pieno di fervore spirituale.

Capitolo VII



Imitazione di Cristo 4

GUARDARSI DALLE VANE SPERANZE E FUGGIRE LA SUPERBIA

Chi mette la sua fiducia negli uomini e nelle altre creature ¢ un insensato. Chi mette la sua fiducia negli uomini e nelle altre
creature € un insensato. Non ti rincresca di star sottoposto ad altri, per amore di Gesu Cristo, e di sembrare un poveretto, in
questo mondo. Non appoggiarti alle tue forze, ma salda la tua speranza in Dio: se farai tutto quanto sta in te, Iddio aderira al
tuo buon volere. Non confidare nel sapere tuo o nella capacita di un uomo purchessia, ma piuttosto nella grazia di Dio, che
sostiene gli umili e atterra i presuntuosi. Non vantarti delle ricchezze, se ne hai, e neppure delle potenti amicizie; il tuo
vanto sia in Dio, che concede ogni cosa, ed ama dare se stesso, sopra ogni cosa. Non gonfiarti per la prestanza e la bellezza
del tuo corpo; alla minima malattia esse si guastano e si deturpano. Non compiacerti di te stesso, a causa della tua abilita e
della tua intelligenza, affinché tu non spiaccia a Dio, a cui appartiene tutto cio che di buono hai sortito dalla natura. Non
crederti migliore di altri, affinché, per avventura, tu non sia ritenuto peggiore dinanzi a Dio, che ben conosce quello che c’¢
in ogni uomo (cfr. Gv 2,25). Non insuperbire per le tue opere buone, perché il giudizio degli uomini ¢ diverso da quello di
Dio, cui spesso non piace cio che piace agli uomini. Anche se hai qualcosa di buono, pensa che altri abbia di meglio,
cosicché tu mantenga I’umilta. Nulla di male se ti metti al di sotto di tutti gli altri; molto male ¢ invece se tu ti metti al di
sopra di una sola persona. Nell’umile & pace indefettibile; nel cuore del superbo sono, invece, continua smania e
inquietudine.

Capitolo VIII
EVITARE L’ECCESSIVA FAMILIARITA

«Non aprire il tuo cuore al primo che capita» (Sir 8,22); i tuoi problemi, trattali invece con chi ha saggezza e timore di Dio.
Cerca di stare raramente con persone sprovvedute e sconosciute; non metterti con i ricchi per adularli; non farti vedere
volentieri con i grandi. Stai, invece, accanto alle persone umili e semplici, devote e di buoni costumi; e con esse tratta di
cose che giovino alla tua santificazione. Non avere familiarita con alcuna donna, ma raccomanda a Dio tutte le donne degne.
Cerca di essere tutto unito soltanto a Dio e ai suoi angeli, evitando ogni curiosita riguardo agli uomini. Mentre si deve avere
amore per tutti, la familiarita non ¢ affatto necessaria. Capita talvolta che una persona che non conosciamo brilli per fama
eccellente; e che poi, quando essa ci sta dinanzi, ci dia noia solo al vederla. D’altra parte, talvolta speriamo di piacere a
qualcuno, stando con lui, e invece cominciamo allora a non piacergli, perché egli vede in noi alcunché di riprovevole.

Capitolo IX
OBBEDIENZA E SOTTOMISSIONE

1. Stare sottomessi, vivere soggetti a un superiore ¢ non disporre di sé ¢ cosa grande e valida. E molto piu sicura la
condizione di sudditanza, che quella di comando. Ci sono molti che stanno sottomessi per forza, piu che per amore: da
cio traggono sofferenza, e facilmente se ne lamentano; essi non giungono a liberta di spirito, se la loro sottomissione non
viene dal profondo del cuore e non ha radice in Dio. Corri pure di qua e di 1a; non troverai pace che nell’'umile
sottomissione sotto la guida di un superiore. Andar sognando luoghi diversi, e passare dall’uno all’altro, € stato per molti
un inganno.

2. Certamente ciascuno preferisce agire a suo talento, ed ¢ maggiormente portato verso chi gli da ragione. Ma, se Dio ¢
dentro di noi, dobbiamo pur talvolta lasciar perdere i nostri desideri, per amore della pace. C’¢ persona cosi sapiente che
possa conoscere pienamente ogni cosa? Percio non devi avere troppa fiducia nelle tue impressioni; devi ascoltare
volentieri anche il parere degli altri. Anche se la tua idea era giusta, ma la abbandoni per amore di Dio seguendo quella
di altri, da cio trarrai molto profitto. Stare ad ascoltare ed accettare un consiglio — come spesso ho sentito dire — ¢ cosa
piu sicura che dare consigli. Pud anche accadere che 1’idea di uno sia buona; ma ¢ sempre segno di superbia e di
pertinacia non volersi arrendere agli altri, quando la ragionevolezza o I’evidenza lo esigano.

Capitolo X

ASTENERSI DAI DISCORSI INUTILI



Imitazione di Cristo 5

Per quanto possibile, stai lontano dall’agitarsi che fa la gente. Infatti, anche se vi si attende con purezza di intenzione,
I’occuparsi delle faccende del mondo € un grosso impaccio, perché ben presto si viene inquinati dalle vanita, e fatti
schiavi. Piu di una volta vorrei essere stato zitto, e non essere andato in mezzo alla gente.

Ma perché andiamo parlando e chiacchierando cosi volentieri con altri, anche se poi ¢ raro che, quando torniamo a star
zitti, non abbiamo qualche guasto alla coscienza? Parliamo cosi volentieri perché, con queste chiacchiere, cerchiamo di
consolarci a vicenda, e speriamo di sollevare il nostro animo oppresso dai vari pensieri. Inoltre molto ci diletta discorrere
¢ fantasticare delle cose che amiamo assai e che desideriamo, o di cid0 che sembra contrastarci. Ma spesso purtroppo
tutto questo € vano e inutile; giacché una simile consolazione esteriore va molto a scapito di quella interiore e divina.

Non dobbiamo passare il nostro tempo in 0zio, ma in vigilie e in orazioni; e, se possiamo o dobbiamo parlare, dire cose
edificanti. Infatti, mentre il malvezzo e la trascuratezza del nostro progresso spirituale ci induce facilmente a tenere
incustodita la nostra lingua, giova assai al nostro profitto interiore una devota conversione intorno alle cose dello spirito;
tanto piu quando ci si unisca, nel nome di Dio, a persone animate da pari spiritualita.

Capitolo XI
LA CONQUISTA DELLA PACE INTERIORE E L’AMORE DEL PROGRESSO SPIRITUALE

Se non ci volessimo impicciare di quello che dicono o di quello che fanno gli altri, e di cose che non ci riguardano,
potremmo avere una grande pace interiore. Come, infatti, ¢ possibile che uno mantenga a lungo 1’animo tranquillo se si
intromette nelle faccende altrui, se va a cercare all’esterno i suoi motivi di interesse, se raramente e superficialmente si
raccoglie in se stesso? Beati i semplici, giacché avranno grande pace. Perché mai alcuni santi furono cosi perfetti e pieni
di spirito contemplativo? Perché si sforzarono di spegnere completamente in sé ogni desiderio terreno, cosicché —
liberati e staccati da se stessi — potessero stare totalmente uniti a Dio, con tutto il cuore. Noi, invece, siamo troppo presi
dai nostri sfrenati desideri, e troppo preoccupati delle cose di quaggiu; di rado riusciamo a vincere un nostro difetto,
anche uno soltanto, e non siamo ardenti nel tendere al nostro continuo miglioramento. E cosi restiamo inerti e tiepidi. Se
fossimo, invece, totalmente morti a noi stessi e avessimo una perfetta semplicita interiore, potremmo perfino avere
conoscenza delle cose di Dio, e fare esperienza, in qualche misura, della contemplazione celeste. Il vero e piu grande
ostacolo consiste in cio, che non siamo liberi dalle passioni e dalle brame, e che non ci sforziamo di entrare nella via
della perfezione, che fu la via dei santi: anzi, appena incontriamo una difficolta, anche di poco conto, ci lasciamo troppo
presto abbattere e ci volgiamo a consolazioni terrene.

Se facessimo di tutto, da uomini forti, per non abbandonare la battaglia, tosto vedremmo venire a noi dal cielo ’aiuto del
Signore. Il quale prontamente sostiene coloro che combattono fiduciosi nella sua grazia; anzi, ci procura occasioni di
lotta proprio perché ne usciamo vittoriosi. Che se facciamo consistere il progresso spirituale soltanto in certe pratiche
esteriori, tosto la nostra religione sara morta. Via, mettiamo la scure alla radice, cosicché, liberati dalle passioni,
raggiungiamo la pace dello spirito. Se ci strappassimo via un solo vizio all’anno diventeremmo presto perfetti. Invece
spesso ci accorgiamo del contrario; troviamo cioé che quando abbiamo indirizzata la nostra vita a Dio eravamo piu
buoni e piu puri di ora, dopo molti anni di vita religiosa. Il fervore e I’avanzamento spirituale dovrebbe crescere di
giorno in giorno; invece gia sembra gran cosa se uno riesce a tener viva una particella del fervore iniziale.

Se facessimo un poco di violenza a noi stessi sul principio, potremmo poi fare ogni cosa facilmente e gioiosamente.
Certo ¢ difficile lasciare cio a cui si € abituati; ancor piu difficile € camminare in senso contrario al proprio desiderio.
Ma se non riesci a vincere nelle cose piccole e da poco, come supererai quelle piu gravi? Resisti fin dall’inizio alla tua
inclinazione; distaccati dall’abitudine, affinché questa non ti porti, a poco a poco, in una situazione piu ardua. Se tu
comprendessi quanta pace daresti a te stesso e quanta gioia procureresti agli altri, e vivendo una vita dedita al bene, sono
certo che saresti piu sollecito nel tendere al tuo profitto spirituale.

Capitolo XII
I VANTAGGI DELLE AVVERSITA

E bene per noi che incontriamo talvolta difficoltd e contrarieta; queste, infatti, richiamano I'uomo a se stesso, nel
profondo, fino a che comprenda che quaggiu egli ¢ in esilio e che la sua speranza non va riposta in alcuna cosa di questo



Imitazione di Cristo 6

mondo. E bene che talvolta soffriamo contraddizione e che la gente ci giudichi male e ingiustamente, anche se le nostre
azioni e le nostre intenzioni sono buone. Tutto cio suol favorire I’'umilta, e ci preserva dalla vanagloria. Invero, proprio
quando la gente attorno a noi ci offende e ci scredita, noi aneliamo con maggior forza al testimone interiore, Iddio.

Dovremmo piantare noi stessi cosi saldamente in Dio, da non avere necessita alcuna di andar cercando tanti conforti
umani. Quando un uomo di buona volonta soffre tribolazioni e tentazioni, o ¢ afflitto da pensieri malvagi, allora egli
sente di aver maggior bisogno di Dio, e di non poter fare nulla di bene senza di lui. E si rattrista e piange e prega, per il
male che soffre; gli viene a noia che la vita continui; e spera che sopraggiunga la morte (2 Cor 1,8), cosi da poter
scomparire e dimorare in Cristo (Fil 1,23). Allora egli capisce che nel mondo non puo esserci completa serenita e piena
pace.

Capitolo XIII
RESISTERE ALLE TENTAZIONI

Finché saremo al mondo, non potremo essere senza tribolazioni e tentazioni; infatti sta scritto nel libro di Giobbe che la
vita dell’'uvomo sulla terra (Gb 7,1) ¢ tutta una tentazione. Ognuno dovrebbe, dunque, stare attento alle tentazioni e
vigilare in preghiera (1Pt 4,7), affinché il diavolo non trovi il punto dove possa esercitare il suo inganno; il diavolo, che
mai non posa, ma va attorno cercando chi possa divorare (1Pt 5,8). Nessuno ¢ cosi avanzato nella perfezione e cosi santo
da non aver talvolta delle tentazioni. Andare esenti del tutto da esse non possiamo. Tuttavia, per quanto siano moleste e
gravose, le tentazioni spesso sono assai utili; perché, a causa delle tentazioni, I’'uvomo viene umiliato, purificato e istruito.
I santi passarono tutti per molte tribolazioni e tentazioni, e progredirono; invece coloro che non seppero sostenere le
tentazioni si pervertirono e tradirono. Non esiste una istituzione cosi perfetta, o un luogo cosi nascosto, dove non si
trovano tentazioni e avversita. L’uomo non ¢ mai del tutto esente dalla tentazione, fin che vive. Cio per cui siamo tentati
¢ dentro di noi, poiché siamo nati nella concupiscenza. Se vien meno una tentazione o tribolazione, un’altra ne
sopraggiunge e ¢’¢ sempre qualcosa da sopportare, perché abbiamo perduto il bene della nostra felicita. Molti, di fronte
alle tentazioni, cercano di fuggire, ma cadono poi in esse anche piu gravemente. Non possiamo vincere semplicemente
con la fuga; ma ¢ con la sopportazione e con la vera umilta che saremo piu forti di ogni nemico. Ben poco progredira
colui che si allontana un pochino e superficialmente dalle tentazioni, senza sradicarle: tosto ritorneranno ed egli sara
ancor peggio. Vincerai piu facilmente, a poco a poco, con una generosa pazienza e con ’aiuto di Dio; piu facilmente che
insistendo cocciutamente nel tuo sforzo personale. Accogli frequentemente il consiglio di altri, quando sei nella
tentazione; e non essere aspro con colui che ¢ tentato, ma dagli conforto, come desidereresti fosse fatto a te.

Causa prima di ogni perversa tentazione ¢ la mancanza di stabilita spirituale e la scarsezza di fiducia in Dio; giacché,
come una nave senza timone viene spinta qua e la dalle onde, cosi I’uomo infiacchito, che abbandona i suoi propositi,
viene in vario modo tentato. Come il fuoco serve a saggiare il ferro (Sir 31,26), cosi la tentazione serve a saggiare la
santita di una persona (Sir 27,6). Quali possibilita ciascuno abbia in potenza, spesso non lo sappiamo; ma la tentazione
dispiega palesemente cio che siamo. Tuttavia bisogna vigilare, particolarmente intorno all’inizio della tentazione; poiché
il nemico si vince piu facilmente se non gli si permette per nulla di varcare le porte della nostra mente; e se gli si sbarra
la strada al di 1a della soglia, non appena abbia bussato. Di qui il detto: «resisti agli inizi; € troppo tardi quando si
prepara la medicina» (Ovidio, Remedia amoris, 11,91). Infatti, dapprima viene alla mente un semplice pensiero, di poi
una forte immaginazione, infine un compiacimento, un impulso cattivo e un’acquiescenza. E cosi, piano piano, il nemico
malvagio penetra del tutto, proprio perché non gli si ¢ resistito all’inizio. E quanto piu a lungo uno ha tardato
torpidamente a resistere, tanto piu si €, via via, interiormente indebolito, mentre il nemico ¢ andato crescendo di forze
contro di lui.

Alcuni sentono le maggiori tentazioni al principio della loro conversione a Dio; altri invece alla fine. Alcuni sono
fortemente turbati pressoché per tutta la vita; altri sentono tentazioni piuttosto lievi: secondo quanto dispongono la
sapienza e la giustizia di Dio, le quali pesano la condizione e i meriti di ciascuno e preordinano ogni cosa alla salvezza
degli eletti. Percio non dobbiamo lasciarci cogliere dalla disperazione, quando siamo tentati. Dobbiamo invece, pregare
Iddio ancor piu fervorosamente, affinché si degni di aiutarci in ogni tentazione; Lui che, in verita, secondo quanto dice
Paolo (1Cor 10,13), fara in modo che la tentazione sia accompagnata dai mezzi per poterla sopportare. Abbassiamo,
dunque, in umilta, I’anima nostra sotto la mano di Dio, quando siamo tentati e tribolati, giacché il Signore salvera gli
umili di spirito e li innalzera (1Pt 5,6; Sal 33,19). Quanto uno abbia progredito si dimostra nella tentazione e nella
tribolazione; qui sta il suo maggior merito; qui appare piu chiaramente la sua virtt. Non ¢ gran cosa esser devoti e
fervorosi quando non si hanno difficolta; sapere invece sopportare se stessi nel momento dell’avversita da a sperare in



Imitazione di Cristo 7

un grande avanzamento spirituale. Avviene che alcuni sono al riparo da grandi tentazioni, ma sono spesso sconfitti nelle
piccole tentazioni di ogni giorno; e cosi, umiliati per essere caduti in cose tanto da poco, non ripongono piu fiducia in se
stessi, nelle cose piu grandi.

Capitolo XIV
EVITARE I GIUDIZI TEMERARI

Rivolgi gli occhi a te stesso e stai attento a non giudicare quel che fanno gli altri. In tale giudizio si lavora senza frutto;
frequentemente ci si sbaglia e facilmente si cade in peccato. Invece, nel giudizio e nel vaglio di se stessi, si opera sempre
fruttuosamente. Spesso giudichiamo secondo un nostro preconcetto; e cosi, per un nostro atteggiamento personale,
perdiamo il criterio della verita. Se il nostro desiderio fosse diretto soltanto a Dio, non ci lasceremmo turbare cosi
facilmente dalla resistenza opposta dal nostro senso umano. Di piu, spesso, ¢’¢ qualcosa, gia nascosto, latente in noi, o
sopravveniente dall’esterno, che ci tira di qua o di la. Molti, in tutto cio che fanno, cercano se stessi, senza neppure
accorgersene. Sembrano essere in perfetta pace quando le cose vanno secondo i loro desideri e i loro gusti; se, invece,
vanno diversamente, subito si agitano e si rattristano.

Avviene di frequente che nascono divergenze tra amici e concittadini, persino tra persone pie e devote, per diversita nel
modo di sentire e di pensare. Giacché ¢ difficile liberarsi da vecchi posizioni abituali, e nessuno si lascia tirare
facilmente fuori dal proprio modo di vedere. Cosi, se ti baserai sui tuoi ragionamenti e sulla tua esperienza, piu che sulla
forza propria di Gesu Cristo, raramente e stentatamente riuscirai ad essere un uomo illuminato; Dio vuole, infatti, che
noi ci sottomettiamo perfettamente a lui, e che trascendiamo ogni nostro ragionamento grazie ad un fiammeggiante
amore.

Capitolo XV
LE OPERE FATTE PER AMORE

Non si deve fare alcun male, per nessuna cosa al mondo né per compiacenza verso chicchessia; talora, invece, per
giovare a uno che ne ha bisogno, si deve senza esitazione lasciare una cosa buona che si sta facendo, o sostituirla con
una ancora piu buona: in tal modo non si distrugge 1’opera buona, ma soltanto la si trasforma in meglio.

A nulla giova un’azione esterna compiuta senza amore; invece, qualunque cosa, per quanto piccola e disprezzata essa
sia, se fatta con amore, diventa tutta piena di frutti. In verita Iddio non tiene conto dell’azione umana in sé e per sé, ma
dei moventi di ciascuno. Opera grandemente colui che agisce con rettitudine; opera lodevolmente colui che si pone al
servizio della comunita, piu che del suo capriccio. Accade spesso che ci sembri amore cio che ¢ piuttosto attaccamento
carnale; giacché ¢ raro che, sotto le nostre azioni, non ci siano 1’inclinazione naturale, il nostro gusto, la speranza di una
ricompensa, il desiderio del nostro comodo. Chi ha un amore vero e perfetto non cerca se stesso, in alcuna sua azione,
ma desidera solamente che in ogni cosa si realizzi la gloria di Dio. Di nessuno ¢ invidioso colui che non tende al proprio
godimento, né vuole personali soddisfazioni, desiderando, al di 1a di ogni bene, di avere beatitudine in Dio. Costui non
attribuisce alcunché di buono a nessuno, ma riporta il bene totalmente a Dio; dal quale ogni cosa procede, come dalla
sua fonte e, nel quale, alla fine, tutti i santi godono pace. Oh, chi avesse anche una sola scintilla di vera carita, per certo
capirebbe che tutto cio che ¢ di questa terra & pieno di vanita.

Capitolo XVI
SOPPORTARE I DIFETTI DEGLI ALTRI

Quei difetti, nostro od altrui, che non riusciamo a correggere, li dobbiamo sopportare con pazienza, fino a che Dio non
disponga altrimenti. Rifletti che, per avventura, questa sopportazione ¢ la cosa piu utile per te, come prova di quella
pazienza, senza della quale ben poco contano i nostri meriti. Tuttavia, di fronte a tali difficolta, devi chiedere
insistentemente che Dio si degni di venirti in aiuto e che tu riesca a sopportarle lietamente. Se uno, ammonito una volta e
un’altra ancora, non si acquieta, cessa di litigare con lui; rimetti invece ogni cosa in Dio, affinché in tutti noi, suoi servi,



Imitazione di Cristo 8

si faccia la volonta e la gloria di Lui, che ben sa trasformare il male in bene. Sforzati di essere paziente nel tollerare i
difetti e le debolezze altrui, qualunque essi siano, giacché anche tu presenti molte cose che altri debbono sopportare.

Se non riesci a trasformare te stesso secondo quella che pure ¢ la tua volonta, come potrai pretendere che gli altri si
conformino al tuo desiderio? Vogliamo che gli altri siano perfetti; mentre noi non correggiamo le nostre manchevolezze.
Vogliamo che gli altri si correggano rigorosamente; mentre noi non sappiamo correggere noi stessi. Ci disturba una
ampia liberta degli altri; mentre non sappiamo negare a noi stessi cio che desideriamo. Vogliamo che gli altri siano
stretti entro certe regole; mentre noi non ammettiamo di essere un po’ piu frenati. In tal modo, dunque, ¢ chiaro che
raramente misuriamo il prossimo come noi stessi. Se fossimo tutti perfetti, che cosa avremmo da patire dagli altri, per
amore di Dio? Ora, Dio cosi dispone, affinché apprendessimo a portare 1’uno i pesi dell’altro (Gal 6,2). Infatti non c’¢
alcuno che non presenti difetti o molestie; non c¢’¢ alcuno che basti a se stesso e che, di per sé, sia sufficientemente
saggio. Occorre, dunque, che ci sopportiamo a vicenda, che a vicenda ci consoliamo, che egualmente ci aiutiamo e ci
ammoniamo. Quanta virtu ciascuno di noi abbia, cio appare al momento delle avversita: non sono le occasioni che fanno
fragile ’'uomo, ma esse mostrano quale esso €.

Capitolo XVII
LA VITA NEI MONASTERI

Se vuoi mantenere pace e concordia con gli altri, devi imparare a vincere decisamente te stesso in molte cose. Non ¢
cosa facile stare in un monastero o in un gruppo, e viverci senza lamento alcuno, mantenendosi fedele sino alla morte.
Beato colui che vi avra vissuto santamente e vi avra felicemente compiuta la vita. Se vuoi stare saldo al tuo dovere e
avanzare nel bene, devi considerarti esule pellegrino su questa terra. Per condurre una vita di pieta, devi farti stolto per
amore di Cristo.

Poco contano 1’abito e la tonsura; sono la trasformazione della vita e la completa mortificazione delle passioni, che
fanno il monaco. Chi tende ad altro che non sia soltanto Dio e la salute dell’anima, non trovera che tribolazione e dolore.
Ancora, non avra pace duratura chi non si sforza di essere il piu piccolo, sottoposto a tutti. Qui tu sei venuto per servire,
non comandare. Ricordati che sei stato chiamato a sopportare e a faticare, non a passare il tempo in ozio e in chiacchiere.
Qui si provano gli uomini, come si prova 1’oro nel fuoco (cfr. Sir 27,6). Qui nessuno potra durevolmente stare, se non si
sara fatto umile dal profondo del cuore, per amore di Dio.

Capitolo XVIII
GLI ESEMPI DEI GRANDI PADRI SANTI

Guarda ai luminosi esempi dei grandi santi padri, nei quali rifulse una pietad veramente perfetta e vedrai come sia ben
poco, e quasi nulla, quello che facciamo noi. Ahimé!, che cosa ¢ la nostra vita, paragonata alla vita di quei santi?
Veramente santi, e amici di Cristo, costoro servirono il Signore nella fame e nella sete; nel freddo, senza avere di che
coprirsi; nel faticoso lavoro; nelle veglie e nei digiuni; nelle preghiere e nelle pie meditazioni; spesso nelle ingiurie e
nelle persecuzioni. Quante tribolazioni, e quanto gravi, hanno patito gli apostoli, i martiri, i testimoni della fede, le
vergini e tutti gli altri che vollero seguire le orme di Cristo; essi infatti, ebbero in odio se stessi in questo mondo, per
possedere le loro anime nella vita eterna. Quale vita rigorosa, e piena di rinunce, vissero questi grandi padri nel deserto;
quante lunghe e gravi tentazioni ebbero a sopportare; quanto spesso furono tormentati dal diavolo; quante ripetute e
fervide preghiere offrirono a Dio; quali dure astinenze seppero sopportare. Come furono grandi I’ardore e il fervore con i
quali mirarono al loro progresso spirituale; come fu coraggiosa la battaglia che essi fecero per vincere i loro vizi; come
fu piena e retta la loro intenzione, che essi tennero sempre volta a Dio! Lavoravano per tutta la giornata, e la notte la
passavano in continua preghiera; ma neppure durante il lavoro veniva mai meno in loro 1’orazione interiore. Tutto il loro
tempo era impiegato utilmente; e a loro sembrava troppo corta ogni ora dedicata a Dio; ancora, per la grande soavita
della contemplazione, dimenticavano persino la necessita di rifocillare il corpo. Rinunciavano a tutte le ricchezze, alle
cariche, agli onori, alle amicizie e alle parentele; nulla volevano avere delle cose del mondo; mangiavano appena quanto
era necessario alla vita e si lamentavano quando si dovevano sottomettere a necessita materiali.

Erano poveri di cose terrene, molto ricchi invece di grazia e di virtl; esteriormente miserabili, ricompensati pero
interiormente dalla grazia e dalla consolazione divina; lontani dal mondo, ma vicini a Dio, amici intimi di Dio,; si



Imitazione di Cristo 9

ritenevano un nulla ed erano disprezzati dagli uomini, ma erano preziosi e cari agli occhi di Dio. Stavano in sincera
umilta, vivevano in schietta obbedienza; camminavano in amore e sapienza: per questo progredivano spiritualmente ogni
giorno, e ottenevano tanta grazia presso Dio. Essi sono offerti come esempio per tutti coloro che si sono dati alla vita
religiosa; essi ci devono indurre all’avanzamento nel bene, piu che non ci induca al rilassamento la schiera delle persone
poco fervorose.

Quanto fu grande I’ardore di questi uomini di Dio, quando diedero inizio alle loro istituzioni. Quale devozione nella
preghiera, quale slancio nella vita, quale rigore in esso vigoreggio; quanto rispetto e quanta docilita sotto la regola del
maestro fiori in tutti loro. Restano ancora certi ruderi abbandonati, ad attestare che furono veramente uomini santi e
perfetti, costoro, che con una strenua lotta, schiacciarono il mondo. Oggi, invece, gid uno ¢ ritenuto buono se non
tradisce la fede; se riesce a sopportare con pazienza quel che gli tocca. Tale ¢ la nostra attuale condizione di negligente
tiepidezza, che ben presto cadiamo nel fervore iniziale; pigri e stanchi, gia ci viene a noia la vita. Voglia il cielo che in te
non si vada spegnendo del tutto I’avanzamento nelle virt; in te che frequentemente hai avuto sotto gli occhi gli esempi
dei santi.

Capitolo XIX
COME SI DEVE ADDESTRARE COLUI CHE SI E DATO A DIO

La vita di colui che si & dato a Dio deve essere rigogliosa di ogni virtu, cosicché, quale egli appare esteriormente alla
gente, tale sia anche interiormente. Anzi, e a ragione, di dentro vi deve essere molto piu di quanto appare di fuori;
giacché noi siamo sotto gli occhi di Dio, e a lui dobbiamo sommo rispetto, ovunque ci troviamo; Dio, dinanzi al quale
dobbiamo camminare puri come angeli. Ogni giorno dobbiamo rinnovare il nostro proposito e spronare noi stessi al
fervore, come fossimo appena venuti, oggi, alla vita del monastero. Dobbiamo dire: aiutami, Signore Iddio, nel mio
buon proposito e nel santo servizio che ti ¢ dovuto; concedimi di ricominciare oggi radicalmente, perché quel che ho
fatto fin qui € nulla. Il nostro progresso spirituale procede di pari passo con il nostro proposito. Grande vigilanza occorre
per chi vuol avanzare nel bene; ché, se cade spesso colui che ha forti propositi, che cosa sara di colui che soltanto di rado
si propone alcunché, e con poca fermezza? Svariati sono i modi nei quali ci accade di abbandonare il nostro proposito;
anche la semplice omissione di un solo esercizio di pieta porta quasi sempre qualche guasto. In verita, la fermezza di
proposito dei giusti dipende, piu che dalla loro saggezza, dalla grazia di Dio, nel quale essi ripongono la loro fiducia,
qualunque meta riescano a raggiungere, giacché I’uomo propone ma chi dispone € Dio, le cui vie noi non conosciamo.
Se talvolta, per fare del bene o per essere utili ai fratelli, si omette un abituale esercizio di pieta, esso potra facilmente
essere recuperato piu tardi; che se, invece, quasi senza badare, lo si tralascia per malavoglia o negligenza, cio costituisce
gia una colpa, e deve essere sentito come una perdita.

Per quanto ci mettiamo tutto I’impegno possibile, sara facile che abbiamo a cadere ancora, in varie occasioni. Tuttavia
dobbiamo fare continuamente qualche proponimento preciso, specialmente in contrapposto a cio che maggiormente
impedisce il nostro profitto spirituale. Cose esterne e cose interiori sono necessarie al nostro progresso spirituale, percio,
le une come le altre, dobbiamo esaminarle attentamente e metterle nel giusto ordine. Se non riesci a stare sempre
concentrato in te stesso, raccogliti di tempo in tempo, almeno una volta al giorno, la mattina o la sera: la mattina per fare
i tuoi propositi, la sera per esaminare come ti sei comportato, cioé come sei stato, nelle parole, nonché nei pensieri, con i
quali forse hai piu spesso offeso Dio o il prossimo. Armati, come un soldato, contro le perversita del diavolo. Tieni a
freno la gola; cosi terrai piu facilmente a freno ogni altra cattiva tendenza del corpo. Non stare mai senza far nulla: sii
occupato sempre, a leggero o a scrivere, a pregare o a meditare, o a fare qualche lavoro utile per tutti. Gli esercizi
corporali di ciascuno siano compiuti separatamente; né tutti possono assumersene ugualmente. Se non sono esercizi di
tutta la comunita, non devono essere palesati a tutti, giacché cio che € personale si fa con maggior profitto nel segreto.
Tuttavia guarda di non essere tardo alle pratiche comunitarie; piu pronto, invece, a quelle tue proprie. Che, compiuto
disciplinatamente e interamente il dovere imposto, se avanza tempo, ritornerai a te stesso, come vuole la tua devozione
personale. Non ¢ possibile che tutti abbiano a fare il medesimo esercizio, giacché a ciascuno giova qualcosa di
particolare. E poi si amano esercizi diversi secondo i momenti: alcuni ci sono piu graditi nei giorni di festa, altri nei
giorni comuni. Inoltre, nel momento della tentazione e nel momento della pacifica tranquillita, abbiamo bisogno di
esercizi ben diversi. Infine quando siamo nella tristezza ci piace pensare a certe cose; ad, invece quando siamo nella
Letizia del Signore.

Nelle feste piu solenni dobbiamo rinnovare gli esercizi di pieta ed implorare con fervore piu grande ’aiuto dei santi. I
nostri proponimenti devono andare da una ad altra festivita, come se in quel punto dovessimo lasciare questo mondo e



Imitazione di Cristo 10

giungere alla festa eterna. Per questo, nei periodi di particolare devozione, dobbiamo prepararci con cura, € mantenerci
in piu grande pieta, attenendoci piu rigorosamente ai nostri doveri, quasi stessimo per ricevere da Dio il premio delle
nostre fatiche. Che se tale premio sara rimandato, dobbiamo convincerci che non eravamo pienamente preparati e che
non eravamo ancora degni della immensa gloria, che ci sara rivelata (Rm 8,18) nel tempo stabilito; e dobbiamo fare in
modo di prepararci meglio alla morte. «Beato quel servo — dice Luca evangelista — che il padrone, al suo arrivo, avra
trovato sveglio e pronto. In verita vi dico che gli dara da amministrare tutti i suoi beni» (Lc 12,44; cfr. Lc 12,37).

Capitolo XX
L’AMORE DELLA SOLITUDINE E DEL SILENZIO

Cerca il tempo adatto per pensare a te e rifletti frequentemente sui benefici che vengono da Dio. Tralascia ogni cosa
umanamente attraente; medita argomenti che ti assicurino una compunzione di spirito, piuttosto che un modo qualsiasi
di occuparti. Un sufficiente spazio di tempo, adatto per dedicarti a buone meditazioni, lo troverai rinunciando a fare
discorsi inutilmente oziosi e ad ascoltare chiacchiere sugli avvenimenti del giorno. I piu grandi santi evitavano, per
quanto possibile, di stare con la gente e preferivano stare appartati, al servizio di Dio. E stato detto: ogni volta che andai
tra gli uomini ne ritornai meno uomo di prima (Seneca, Epist. VII, 3). E ne facciamo spesso esperienza, quando stiamo a
lungo a parlare con altri. Tacere del tutto € piu facile che evitare le intemperanze del discorrere, come ¢ piu facile stare
chiuso in casa che sapersi convenientemente controllare fuori casa. Percio colui che vuole giungere alla spiritualita
interiore, deve, insieme con Gesu, ritirarsi dalla gente. Soltanto chi ama il nascondimento sta in mezzo alla gente senza
errare; soltanto chi ama il silenzio parla senza vaneggiare; soltanto chi ama la sottomissione eccelle senza sbagliare;
soltanto chi ama obbedire comanda senza sgarrare; soltanto colui che ¢ certo della sua buona coscienza possiede gioia
perfetta.

Pero, anche nei santi, questo senso di sicurezza ebbe fondamento nel timore di Dio. Essi brillarono per straordinarie
virtu e per grazia, ma non per questo furono meno fervorosi e intimamente umili. Il senso di sicurezza dei cattivi
scaturisce, invece, dalla superbia e dalla presunzione; e , alla fine, si muta in inganno di se stessi. Non sperare di avere
sicurezza in questo mondo, anche se sei ritenuto buon monaco o eremita devoto; spesso, infatti, coloro che sembravano
eccellenti agli occhi degli uomini sono stati messi nelle piu gravi difficolta. Per molte persone ¢ meglio dunque non
essere del tutto esenti da tentazioni ed avere sovente da lottare contro di queste, affinché non siamo troppo sicure di sé,
non abbiamo per caso a montare in superbia o addirittura a volgersi sfrenatamente a gioie terrene. Quale buona
coscienza manterrebbe colui che non andasse mai cercando le gioie passeggere e non si lasciasse prendere dal mondo!
Quale grande pace, quale serenita avrebbe colui che sapesse stroncare ogni vano pensiero, meditando soltanto intorno a
cio che attiene a Dio e alla salute dell’anima, e ponendo ben fissa ogni sua speranza in Dio! Nessuno sara degno del
gaudio celeste, se non avra sottoposto pazientemente se stesso al pungolo spirituale. Ora, se tu vuoi sentire dal profondo
del cuore questo pungolo, ritirati nella tua stanza, lasciando fuori il tumulto del mondo, come sta scritto: pungolate voi
stessi, nelle vostre stanze (Sal 4,4). Quello che fuori, per lo piu, vai perdendo, lo troverai nella tua cella; la quale diventa
via via sempre piu cara, mentre reca noi soltanto a chi vi sta di mal animo. Se, fin dall’inizio della tua venuta in
convento, starai nella tua cella, e la custodirai con buona disposizione d’animo, essa diventera per te un’amica diletta e
un conforto molto gradito.

Nel silenzio e nella quiete ’anima devota progredisce e apprende il significato nascosto delle Scritture; nel silenzio e
nella quiete trova fiumi di lacrime per nettarsi e purificarsi ogni notte, e diventa tanto piu intima al suo creatore quanto
piu sta lontana da ogni chiasso mondano. Se, dunque, uno si sottrae a conoscenti e ad amici, gli si fara vicino Iddio, con
gli angeli santi. E cosa migliore starsene appartato a curare il proprio perfezionamento, che fare miracoli, dimenticando
se stessi. Cosa lodevole, per colui che vive in convento, andar fuori di rado, evitare di apparire, persino schivare la gente.
Perché mai vuoi vedere cio che non puoi avere? «Il mondo passa, e passano i suoi desideri» (1Gv 2,17). I desideri dei
sensi portano a vagare con la mente; ma, passato il momento, che cosa ne ricavi se non un peso sulla coscienza e una
profonda dissipazione? Un’uscita piena di gioia prepara spesso un ritorno pieno di tristezza; una veglia piena di letizia
rende I’indomani pieno di amarezza; ogni godimento della carne penetra con dolcezza, ma alla fine morde e uccide. Che
cosa puoi vedere fuori del monastero, che qui tu non veda? Ecco, qui hai il cielo e la terra e tutti glie elementi dai quali
sono tratte tutte le cose. Che cosa altrove potrai vedere, che possa durare a lungo sotto questo sole? Forse credi di poterti
saziare pienamente; ma a cio non giungerai. Ché, se anche tu vedessi tutte le cose di questo mondo, che cosa sarebbe
questo, se non un sogno senza consistenza? Leva i tuoi occhi in alto, a Dio, e prega per i tuoi peccati e per le tue
mancanze. Lascia le vanita alla gente vana; e tu attendi invece a quello che ti ha comandato Iddio. Chiudi dietro di te la
tua porta, chiama a te Gesu, il tuo diletto, e resta con lui nella cella; ché una si grande pace altrove non la troverai. Se tu



Imitazione di Cristo 11

non uscirai e nulla sentirai dal chiasso mondano, resterai piu facilmente in una pace perfetta. E poiché talvolta sentire
cose nuove reca piacere, occorre che tu sappia sopportare il conseguente turbamento dell’animo.

Capitolo XXI
LA COMPUNZIONE DEL CUORE

Se vuoi fare qualche progresso conservati nel timore di Dio, senza ambire a una smodata liberta; tieni invece saldamente
a freno i tuoi sensi, senza lasciarti andare a una stolta letizia. Abbandonati alla compunzione di cuore, e ne ricaverai una
vera devozione. La compunzione infatti fa sbocciare molte cose buone, che, con la leggerezza di cuore, sogliono
subitamente disperdersi. E meraviglia che uno possa talvolta trovare piena letizia nella vita terrena, se considera che
questa costituisce un esilio e se riflette ai tanti pericoli che la sua anima vi incontra. Per leggerezza di cuore e
noncuranza dei nostri difetti spesso non ci rendiamo conto dei guai della nostra anima; anzi, spesso ridiamo stoltamente,
quando, in verita, dovremmo piangere. Non esiste infatti vera liberta, né santa letizia, se non nel timore di Dio e nella
rettitudine di coscienza. Felice colui che riesce a liberarsi da ogni impacci dovuto a dispersione spirituale, concentrando
tutto se stesso in una perfetta compunzione. Felice colui che sa allontanare tutto cid che puo macchiare o appesantire il
suo spirito. Tu devi combattere da uomo: 1’abitudine si vince con 1’abitudine. Se impari a non curarti della gente, questa
lascera che tu attenda tranquillamente a te stesso. Non portare dentro di te le faccende degli altri, non impicciarti
neppure di quello che fanno le persone piu in vista; piuttosto vigila sempre e in primo luogo su di te, e rivolgi il tuo
ammonimento particolarmente a te stesso, prima che ad altre persone, anche care. Non rattristarti se non ricevi il favore
degli uomini; quello che ti deve pesare, invece, ¢ la constatazione di non essere del tutto e sicuramente nella via del
bene, come si converrebbe a un servo di Dio e a un monaco pieno di devozione.

E grandemente utile per noi, e ci da sicurezza di spirito, non ricevere molte gioie in questa vita; particolarmente gioie
materiali. Comunque, ¢ colpa nostra se non riceviamo consolazioni divine o ne proviamo raramente; perché non
cerchiamo la compunzione del cuore e non respingiamo del tutto le vane consolazioni che vengono dal di fuori.
Riconosci di essere indegno della consolazione divina, e meritevole piuttosto di molte sofferenze, Quando uno ¢
pienamente compunto in se stesso, ogni cosa di questo mondo gli appare pesante e amara. L’uomo retto, ben trova
motivo di pianto doloroso. Sia che rifletta su di sé o che vada pensando agli altri, egli comprende che nessuno vive
quaggiu senza afflizioni; e quanto pit severamente si giudica, tanto maggiormente si addolora. Sono i nostri peccati e i
nostri vizi a fornire materia di giusto dolore e di profonda compunzione; peccato e vizi dai quali siamo cosi avvolti e
schiacciati che raramente riusciamo a guardare alle cose celesti. Se il nostro pensiero andasse frequentemente alla morte,
piu che alla lunghezza della vita, senza dubbio ci emenderemmo con maggior fervore. Di piu, se riflettessimo nel
profondo del cuore alle sofferenze future dell’inferno e del purgatorio, accetteremmo certamente fatiche e dolori, e non
avremmo paura di un duro giudizio. Invece queste cose non penetrano nel nostro animo; percio restiamo attaccati alle
dolci mollezze, restiamo freddi e assai pigri. Spesso, infatti, ¢ sorta di spirituale poverta quella che facilmente invade il
nostro misero corpo. Prega dunque umilmente il Signore che ti dia lo spirito di compunzione; e di’, con il profeta:
nutrimi, o Signore, «con il pane delle lacrime; dammi, nelle lacrime, copiosa bevanday (Sal 79,6).

Capitolo XXII
LA MEDITAZIONE DELLA MISERIA UMANA

Dovunque tu sia e dovunque ti volga, sei sempre misera cosa; a meno che tu non ti volga tutto a Dio. Perché resti turbato
quando le cose non vanno secondo la tua volonta e il tuo desiderio? Chi ¢ colui che tutto ha secondo il suo beneplacito?
Non io, non tu, né alcun altro su questa terra. Non c’¢ persona al mondo, anche se € un re o un papa, che non abbia
qualche tribolazione o afflizione. E chi ¢ dunque che ha la parte migliore? Senza dubbio colui che ¢ capace di sopportare
qualche male per amore di Dio. Dice molta gente, debole e malata nello spirito: guarda che vita beata conduce quel tale;
come ¢ ricco e grande, come ¢ potente e come ¢ salito in alto! Ma, se poni mente ai beni eterni, vedrai che tutte queste
cose passeggere sono un nulla, anzi qualcosa di molto insicuro e particolarmente gravoso, giacché le cose temporali non
si possono avere senza preoccupazioni e paure. Per la felicita non occorre che 1'uomo possieda beni terreni in
sovrabbondanza; basta averne una modesta quantita, giacché la vita di quaggiu € veramente una misera cosa. Quanto piu
uno desidera elevarsi spiritualmente, tanto piu la vita presente gli appare amara, perché constata pienamente le
deficienze dovute alla corrotta natura umana. Invero mangiare, bere, star sveglio, dormire, riposare, lavorare, e dover
soggiacere alle altre necessita che ci impone la nostra natura, tutto cio, in realta, € una miseria grande e un dolore per



Imitazione di Cristo 12

I’uomo religioso; il quale amerebbe essere sciolto e libero da ogni peccato. In effetti I’'uomo che vive interiormente si
sente schiacciato, come sotto un peso, dalle esigenze materiali di questo mondo; ed € percio che il profeta prega
fervorosamente di essere liberato, dicendo: «Signore, toglimi da queste necessita» (Sal 24,17).

Guai a quelli che non riconoscono la loro miseria. Guai, ancor piu, a quelli che amano questa vita miserabile e destinata
a finire; una vita alla quale tuttavia certa gente — anche se, lavorando o elemosinando, mette insieme appena appena il
necessario — si abbarbica, come se potesse restare quaggiu in eterno, senza darsi pensiero del regno di Dio. Gente
pazza, interiormente priva di fede; gente sommersa dalle cose terrene, tanto da gustare solo cio che ¢ materiale. Alla
fine, pero, constateranno, con pena, quanto poco valessero — anzi come fossero un nulla — le cose che avevano amato.
Ben diversamente, i santi di Dio, e tutti i devoti amici di Cristo; essi non andavano dietro ai piaceri del corpo o a cio che
rende fiorente questa vita mortale. La loro anelante tensione e tutta la loro speranza erano per i beni eterni; il loro
desiderio — per non essere tratti al basso dall’attaccamento alle cose di quaggiu — si elevava interamente alle cose
invisibili, che non vengono meno. O fratello, non perdere la speranza di progredire spiritualmente; ecco, ne hai il tempo
e ’ora. Perché, dunque, vuoi rimandare a domani il tuo proposito? Alzati, e comincia all’istante, dicendo: € questo il
momento di agire; ¢ questo il momento di combattere; ¢ questo il momento giusto per correggersi. Quando hai dolori e
tribolazioni, allora ¢ il momento per farti dei meriti. Giacché occorre che tu passi attraverso il «fuoco e I’acqua» prima di
giungere nel refrigerio (Sal 65,12). E se non farai violenza a te stesso, non vincerai i tuoi vizi. Finché portiamo questo
fragile corpo, non possiamo essere esenti dal peccato, né vivere senza molestie e dolori. Ben vorremmo aver tregua da
ogni miseria; ma avendo perduto, a causa del peccato, la nostra innocenza, abbiamo perduto quaggiu anche la vera
felicita. Percio occorre che manteniamo in noi una ferma pazienza, nell’attesa della misericordia divina, «fino a che sia
scomparsa ’iniquita di questo mondo» (Sal 56,2) e le cose mortali «siano assunte dalla vita eterna» (2Cor 5,4).

Tanto ¢ fragile la natura umana che essa pende sempre verso il vizio. Ti accusi oggi dei tuoi peccati € domani commetti
di nuovo proprio cio di cui ti sei accusato. Ti proponi oggi di guardarti dal male, e dopo un’ora agisci come se tu non ti
fossi proposto nulla. Ben a ragione, dunque, possiamo umiliarci; né mai possiamo avere alcuna buona opinione di noi
stessi, perché siamo tanto deboli e instabili. Inoltre, puo andare rapidamente perduto per negligenza cio che a stento, con
molta fatica, avevamo alla fine raggiunto, per grazia di Dio. E che cosa sara di noi alla fine, se cosi presto ci prende la
tiepidezza? Guai a noi, se pretendessimo di riposare tranquillamente, come se gia avessimo raggiunto pace e sicurezza,
mentre, nella nostra vita, non si vede neppure un indizio di vera santitd. Occorrerebbe che noi fossimo di nuovo
plasmati, quasi in un buon noviziato, a una vita irreprensibile; in tal modo potremo sperare di raggiungere un certo
miglioramento e di conseguire un maggior profitto spirituale.

Capitolo XXIII
LA MEDITAZIONE DELLA MORTE

Ben presto la morte sara qui, presso di te. Considera, del resto, la tua condizione: 'uvomo oggi c¢’¢ e domani ¢
scomparso; e quando ¢ sottratto alla vista, rapidamente esce anche dalla memoria. Quanto grandi sono la stoltezza ¢ la
durezza di cuore dell’uomo: egli pensa soltanto alle cose di oggi e non piuttosto alle cose future. In ogni azione, in ogni
pensiero, dovresti comportarti come se tu dovessi morire oggi stesso; ché, se avrai retta la coscienza, non avrai molta
paura di morire. Sarebbe meglio star lontano dal peccato che sfuggire alla morte. Se oggi non sei preparato a morire,
come lo sarai domani? Il domani € una cosa non sicura: che ne sai tu se avrai un domani? A che giova vivere a lungo, se
correggiamo cosi poco noi stessi? Purtroppo, non sempre una vita lunga corregge i difetti; anzi spesso accresce
maggiormente le colpe. Magari potessimo passare santamente anche una sola giornata in questo mondo. Molti fanno il
conto degli anni trascorsi dalla loro conversione a Dio; ma scarso ¢ sovente il frutto della loro emendazione. Certamente
morire ¢ cosa che mette paura; ma forse € piu pericoloso vivere a lungo. Beato colui che ha sempre dinanzi agli occhi
I’ora della sua morte ed ¢ pronto ogni giorno a morire. Se qualche volta hai visto uno morire, pensa che anche tu dovrai
passare per la stessa strada. La mattina, fa conto di non arrivare alla sera; e quando poi si fara sera non osare sperare nel
domani. Sii dunque sempre pronto; e vivi in tal modo che, in qualunque momento, la morte non ti trovi impreparato.

Sono molti coloro che muoiono in un istante, all’improvviso; giacché «il Figlio dell’uomo verra nell’ora in cui non si
pensa che possa venire» (Mt 24,44; Lc 12,40). Quando sara giunto quel momento estremo, comincerai a giudicare ben
diversamente tutta la tua vita passata, e molto ti dorrai di esser stato tanto negligente e tanto fiacco. Quanto é saggio e
prudente I’uomo che, durante la vita, si sforza di essere quale desidera esser trovato al momento della morte! Ora, una
piena fiducia di morire santamente la daranno il completo disprezzo del mondo, 1’ardente desiderio di progredire nelle
virtu, ’amore del sacrificio, il fervore nella penitenza, la rinuncia a se stesso e il saper sopportare ogni avversita per



Imitazione di Cristo 13

amore di Cristo. Mentre sei in buona salute, molto puoi lavorare nel bene; non so, invece, che cosa potrai fare quando
sarai ammalato. Giacché sono pochi quelli che, per il fatto di essere malati, diventano piu buoni; cosi come sono pochi
quelli che, per il fatto di andare frequentemente in pellegrinaggio, diventano piu santi. Non credere di poter rimandare a
un tempo futuro la tua salvezza, facendo affidamento sui suffragi degli amici e dei parenti; tutti costoro ti
dimenticheranno piu presto di quanto tu non creda. Percio, piu che sperare nell’aiuto di altri, € bene provvedere ora, fin
che si ¢ in tempo, mettendo avanti un po’ di bene. Ché, se non ti prendi cura di te stesso ora, chi poi si prendera cura di
te? Questo ¢ il tempo veramente prezioso; sono questi i giorni della salvezza; ¢ questo il tempo che il Signore gradisce
(2Cor 6,2). Purtroppo, invece, questo tempo tu non lo spendi utilmente in cose meritorie per la vita eterna. Verra il
momento nel quale chiederai almeno un giorno o un’ora per emendarti; e non so se 1’otterrai. Ecco, dunque, mio caro, di
quale pericolo ti potrai liberare, a quale pericolo ti potrai sottrarre, se sarai stato sempre nel timore di Dio, in vista della
morte. Procura di vivere ora in modo tale che, nell’ora della morte, tu possa avere letizia, anziché paura; impara a morire
al mondo, affinché tu cominci allora a vivere con Cristo; impara ora a disprezzare ogni cosa, affinché tu possa allora
andare liberamente a Cristo; mortifica ora il tuo corpo con la penitenza, affinché tu passa allora essere pieno di fiducia.

Stolto, perché vai pensando di vivere a lungo, mentre non sei sicuro di avere neppure una giornata? Quante persone sono
state ingannate, inaspettatamente tolte a questa vita! Quante volte hai sentito dire che uno ¢ morto di ferite e un altro ¢
annegato; che uno, cadendo dall’alto, si & rotto la testa; che uno si ¢ soffocato mentre mangiava e un altro ¢ morto
mentre stava giocando? Chi muore per fuoco, chi per spada; chi per una pestilenza, chi per un assalto dei predoni.
Insomma, comunque destino ¢ la morte; e passa rapidamente come un’ombra la vita umana. Chi si ricordera di te, dopo
che sarai scomparso, e chi preghera per te? Fai, o mio caro, fai ora tutto quello che sei in grado di fare, perché non
conosci il giorno della tua morte; né sai che cosa sara di te dopo. Accumula, ora, ricchezze eterne, mentre sei in tempo.
Non pensare a nient’altro che alla tua salvezza; preoccupati soltanto delle cose di Dio. Fatti ora degli amici, venerando i
santi di Dio e imitando le loro azioni, «affinché ti ricevano nei luoghi eterni, quando avrai lasciato questa vita» (Lc
16,9). Mantienti, su questa terra, come uno che ¢ di passaggio; come un ospite, che non ha a che fare con le faccende di
questo mondo. Mantieni libero il tuo cuore, e rivolto al cielo, perché non hai stabile dimora quaggiu (Eb 13,14). Al cielo
rivolgi continue preghiere e sospiri e lacrime, affinché, dopo la morte, la tua anima sia degna di passare felicemente al
Signore. Amen.

Capitolo XXIV
IL GIUDIZIO DIVINO E LA PUNIZIONE DEI PECCATI

In ogni cosa tieni I’occhio fisso al termine finale; tieni 1’occhio, cio¢, a come comparirai dinanzi al giudice supremo; al
giudice che vede tutto, non si lascia placare con doni, non accetta scuse; e giudica secondo giustizia (cfr. Is 11,4). Oh!,
sciagurato e stolto peccatore, come potrai rispondere a Dio, il quale conosce tutto il male che hai fatto; tu che tremi
talvolta alla vista del solo volto adirato di un uomo? Perché non pensi a quel che avverra di te nel giorno del giudizio,
quando nessuno potra essere scagionato e difeso da altri, e ciascuno costituira per se stesso un peso anche troppo grave?
E adesso che la tua fatica ¢ producente; ¢ adesso che il tuo pianto e il tuo sospiro possono piacere a Dio ed essere
esauditi; ¢ adesso che il tuo dolore puo ripagare il male compiuto e renderti puro.

Un grave e salutare purgatorio 1’ha colui che sa sopportare. Questi, ricevendo ingiustizie, si dispiace della cattiveria
altrui, piu che del male patito; € pronto a pregare per quelli che lo contrastano e perdona di cuore le loro colpe; non esita
a chiedere perdono agli altri; € piu incline ad aver compassione che ad adirarsi; fa violenza sovente a se stesso e si sforza
di sottoporre interamente la carne allo spirito. Stroncare ora i vizi e purgarsi ora dai peccati ¢ miglior cosa che lasciarli
da purgare in futuro. Invero noi facciamo inganno a noi stessi amando le cose carnali, contro 1’ordine stabilito da Dio.
Che altro divorera, quel fuoco, se non i tuoi peccati? Percio, quanto piu indulgi a te stesso quaggiu, seguendo la carne,
tanto piu duramente pagherai poi, preparando fin d’ora materiale piu abbondante per quelle fiamme. Ciascuno sara piu
gravemente punito in cio in cui ebbe a peccare. Cola i pigri saranno incalzati da pungoli infuocati; e i golosi saranno
tormentati da grande sete e fame. Cola sui lussuriosi e sugli amanti dei piaceri saranno versati in abbondanza pece
ardente e zolfo fetido; e gli invidiosi, per il grande dolore, daranno in ululati, quali cani rabbiosi. Non ci sara vizio che
non abbia il suo speciale tormento. Cola i superbi saranno pieni di ogni smarrimento; e gli avari saranno oppressi da
gravissima miseria. Un’ora trascorsa cola, nella pena, sara piu grave di cento anni passati qui in durissima penitenza.
Nessuna tregua, cola, nessun conforto per i dannati; mentre quaggiu talora ci si stacca dalla fatica e si gode del sollievo
degli amici.



Imitazione di Cristo 14

5. Devi darti da fare adesso, e piangere i tuoi peccati, per poter essere senza pensiero nel giorno del giudizio. In quel
giorno, infatti, i giusti staranno in piena tranquillita in faccia a coloro che li oppressero (Sap 5,1) e li calpesteranno. Stara
come giudice colui che ora si sottomette umilmente al giudizio degli uomini. In quel giorno, grande speranza avranno il
povero e I’'umile, e sara pieno di paura il superbo; apparira che ¢ stato saggio in questo mondo colui che ha saputo essere
stolto e disprezzato per amore di Cristo. In quel giorno sara cara ogni tribolazione che sia stata sofferta pazientemente, e
«ogni iniquita chiudera la sua bocca» (Sal 106,42); ’'uvomo pio sara nella gioia, mentre sara nel dolore chi ¢ vissuto
senza fede. In quel giorno il corpo tribolato godra piu che se fosse stato nutrito di delizie; risplendera la veste grossolana
e quella fine sara oscurata; una miserabile dimora sara pitl ammirata che un palazzo dorato. In quel giorno una pazienza
che non sia venuta mai meno, giovera piu che tutta la potenza della terra; la schietta obbedienza sara glorificata piu che
tutta I’astuzia del mondo. In quel giorno la pura e retta coscienza dara piu gioia che la erudita dottrina; il disprezzo delle
ricchezze varra di piu che i tesori di tutti gli uomini. In quel giorno avrai maggior gioia da una fervente preghiera che da
un pranzo prelibato; trarrai piu gioia dal silenzio che avrai mantenuto, che da un lungo parlare. In quel giorno le opere
buone varranno di piu che le molte parole; una vita rigorosa ¢ una dura penitenza ti saranno piu care di ogni piacere di
questa terra.

6. Impara a patire un poco adesso, affinché allora tu possa essere liberato da patimenti maggiori. Prova te stesso prima,
quaggiu, per sapere di che cosa sarai capace allora. Se adesso sai cosi poco patire, come potrai sopportare i tormenti
eterni? Se adesso un piccolo patimento ti rende cosi incapace di sopportazione, come ti rendera la Geenna? Ecco, in
verita, non le puoi avere tutte e due, queste gioie: godere in questa vita e poi regnare con Cristo. Che ti gioverebbe, se,
fino ad oggi, tu fossi sempre vissuto tra gli onori e i piaceri, e ora ti accadesse di morire improvvisamente? Tutto,
dunque, ¢ vanita, fuorché amare Iddio e servire a Lui solo. E percio, colui che ama Dio con tutto il suo cuore non ha
paura né della morte, né della condanna, né del giudizio, né dell’inferno. Un amore perfetto porta con tutta sicurezza a
Dio; chi invece continua ad amare il peccato ha paura e — cio non fa meraviglia — della morte e del giudizio. Se poi
non hai ancora amore bastante per star lontano dal male, ¢ bene che almeno la paura dell’inferno ti trattenga; in effetti,
chi non tiene nel giusto conto il timore di Dio non riuscira a mantenersi a lungo nella via del bene, ma cadra ben presto
nei lacci del diavolo.

Capitolo XXV
CORREGGERE FERVOROSAMENTE TUTTA LA NOSTRA VITA

4. Che tu sia attento e preciso, nel servire Iddio; ripensa frequentemente alla ragione per la quale sei venuto qui, lasciando
il mondo. Non ¢ stato forse per vivere in Dio e farti tutto spirito? Che tu sia, dunque, fervoroso, giacché in breve tempo
sarai ripagato dei tuoi sforzi; né avrai piu, sul tuo orizzonte, alcun timore e dolore faticherai qui per un poco, e poi
troverai una grande pace, anzi, una gioia perpetua. Se sarai costante nella fede e fervoroso nelle opere, Dio, senza
dubbio, sara giusto e generoso nella ricompensa. Che tu mantenga la santa speranza di giungere alla vittoria, anche se
non ¢ bene che tu ne abbia alcuna sicurezza, per non cadere in stato di torpore o di presunzione. Una volta, un tale,
dibattuto interiormente tra il timore e la speranza, sfinito dal doloro, si prostro in chiesa davanti ad un altare dicendo tra
sé: «Oh! Se sapessi di poter perseverare!». E subito, di dentro, udi una risposta, che veniva da Dio: «Perché, se tu sapessi
di poter perseverare, che cosa vorresti fare? Fallo adesso, quello che vorresti fare, e sarai del tutto tranquillo». Allora,
rasserenato e confortato, egli si affido alla volonta di Dio, e cesso in lui quella angosciosa incertezza; egli non volle piu
cercar di sapere quel che sarebbe stato di Iui in futuro, e si diede piuttosto a cercare «quale fosse la volonta del Signore:
volonta di bene e di perfezione», (Rm 12, 2) per intraprendere e portare a compimento ogni opera buona. Dice il profeta:
«Spera nel Signore e fa il bene; abita la terra e nutriti delle sue ricchezze» (Sal 36,3).

5. Una sola cosa ¢ quella che distoglie molta gente dal progresso spirituale e dal fervoroso sforzo di correzione: lo
sgomento di fronte agli ostacoli e 1’asprezza di questa lotta. Invero avanzano nelle virti coloro che si sforzano di
superare virilmente cio che € per essi piu gravoso, e che piu li contrasta; giacché proprio 1a dove piu si vince se stessi,
mortificandosi nello spirito, piu si guadagna, e maggior grazia si ottiene. Certo che non tutti gli uomini hanno pari forze
per vincere se stessi e per mortificarsi. Tuttavia, uno che abbia tenacia e buon volere, anche se le sue passioni sono piu
violente, riuscira a progredire piu di un altro, pur buono, ma meno fervoroso nel tendere verso le virti. Due cose giovano
particolarmente al raggiungimento di una totale emendazione: il fare violenza a se stessi, distogliendosi dal male, a cui
ciascuno ¢ portato per natura; e il chiedere insistentemente il bene spirituale di cui ciascuno ha maggior bisogno. Inoltre
tu devi fare in modo di evitare soprattutto cio che piu spesso trovi brutto in altri. Da ogni parte devi saper trarre motivo
di profitto spirituale. Cosi, se ti capita di vedere o di ascoltare dei buoni esempi, devi ardere dal desiderio di imitarli; se,
invece, ti pare che qualcosa sia degno di riprovazione, devi guardarti dal fare altrettanto; se talvolta I’hai fatto, procura di



Imitazione di Cristo 15

emendarti. Come il tuo occhio giudica gli altri, cosi, a tua volta, sarai giudicato tu dagli altri. Quale gioia e quale
dolcezza, vedere dei frati pieni di fervore e di devozione, santi nella vita interiore e nella loro condotta; quale tristezza,
invece, e quale dolore, vedere certi frati, che vanno di qua e di la, disordinatamente, tralasciando di praticare proprio cio
per cui sono stati chiamati! Gran danno procura, questo dimenticarsi delle promesse della propria vocazione, volgendo i
desideri a cose diverse da quelle che ci vengono ordinate.

Ricordati della decisione che hai presa, e poni dinanzi ai tuoi occhi la figura del crocifisso. Riflettendo alla vita di Gesu
Cristo, avrai veramente di che vergognarti, ché non hai ancora cercato di farti pit simile a Iui, pur essendo stato per
molto tempo nella vita di Dio. Il monaco che si addestra con intensa devozione sulla vita santissima e sulla passione del
Signore, vi trovera in abbondanza tutto cio che gli puo essere utile e necessario; ¢ non dovra cercare nulla di meglio,
fuor di Gesu. Oh, come saremmo d’un colpo pienamente addottrinati se avessimo nel nostro cuore Gesu crocifisso! Il
monaco pieno di fervore sopporta ogni cosa santamente e accetta cio che gli viene imposto; invece quello negligente e
tiepido trova una tribolazione sull’altra ed ¢ angustiato per ogni verso, perché gli manca la consolazione interiore, e
quella esterna gli viene preclusa. Il monaco che vive fuori della regola va incontro a piena rovina. Infatti chi tende ad
una condizione piuttosto libera ed esente da disciplina sara sempre nell’incertezza, poiché ora non gli andra una cosa,
ora un’altra. Come fanno gli altri monaci, cosi numerosi, che vivono ben disciplinati dalla regola del convento? Escono
di rado e vivono liberi da ogni cosa; mangiano assai poveramente e vestono panni grossolani; lavorano molto e parlano
poco; vegliano fino a tarda ora e si alzano per tempo; pregano a lungo, leggono spesso e si comportano strettamente
secondo la regola. Guarda i Certosini, i Cistercensi, e i monaci e le monache di altri Ordini, come si alzano tutte le notti
per cantare le lodi di Dio. Ora, sarebbe vergognoso che, in una cosa tanto meritoria, tu ti lasciassi prendere dalla pigrizia,
mentre un grandissimo numero di monaci comincia i suoi canti di gioia, in unione con Dio. Oh!, se noi non avessimo
altro da fare che lodare il Signore, nostro Dio, con tutto il cuore e con tutta la nostra voce. Oh!, se tu non avessi mai
bisogno di mangiare, di bere, di dormire; e potessi invece, lodare di continuo il Signore, e occuparti soltanto delle cose
dello spirito. Allora saresti piu felice di adesso, che sei al servizio del tuo corpo per varie necessita. E volesse il Cielo
che non ci fossero, queste necessita, e ci fossero soltanto i pasti spirituali dell’anima, che purtroppo gustiamo ben di
rado.

Quando uno sara giunto a non cercare il proprio conforto in alcuna creatura, allora egli comincera a gustare
perfettamente Dio; allora accettera di buon grado ogni cosa che possa succedere; allora non si rallegrera, o rattristera, per
il molto o il poco che possieda. Si rimettera del tutto e con piena fiducia in Dio: in Dio, che per lui sara tutto, in ogni
circostanza; in Dio, agli occhi del quale nulla muove o va interamente perduto; in Dio, e per il quale ogni cosa vive,
servendo senza esitazione al suo comando. Abbi sempre presente che tutto finisce e che il tempo perduto non ritorna.
Non giungerai a possedere forza spirituale, se non avrai sollecitudine e diligenza. Se comincerai ad essere spiritualmente
malato. Se invece ti darai tutto al fervore, troverai una grande pace, e sentirai piu lieve la fatica, per la grazia di Dio e per
la forza dell’amore. Tutto puo, I'uomo fervido e diligente. Impresa piu grande delle sudate fatiche corporali ¢ quella di
vincere i1 vizi e di resistere alle passioni. E colui che non sa evitare le piccole mancanze, cade, a poco a poco, in
mancanze maggiori. Sarai sempre felice, la sera, se avrai spesa la giornata fruttuosamente. Vigila su te stesso, scuoti e
ammonisci te stesso; checché facciano gli altri, non dimenticare te stesso. Il tuo progresso spirituale sara pari alla
violenza che avrai fatto a te stesso. Amen.

FINISCONO LE ESORTAZIONI UTILI PER LA VITA DELLO SPIRITO



Imitazione di Cristo 16

3.

Libro II

INCOMINCIAMO LE ESORTAZIONI CHE CI INTRODUCONO
ALL’INTERIORITA

Capitolo I
IL RACCOGLIMENTO INTERIORE

«Il regno di Dio ¢ dentro di voi» (Lc 17,21), dice il Signore. Volgiti a Dio con tutto il tuo cuore, lasciando questo misero
mondo, e ’anima tua trovera pace. Impara a disprezzare cio che sta fuori di te, dandoti a cio che ¢ interiore, ¢ vedrai
venire in te il regno di Dio. Esso €, appunto, «pace e letizia nello Spirito Santo» (Rm 14,17); e non ¢ concesso ai
malvagi. Se gli avrai preparato, dentro di te, una degna dimora, Cristo verra a te e ti offrira il suo conforto. Infatti ogni
lode e ogni onore, che gli si possa fare, viene dall’intimo; e qui sta il suo compiacimento. Per chi ha spirito di interiorita
¢ frequente la visita di Cristo; e, con essa, un dolce discorrere, una gradita consolazione, una grande pace, e una
familiarita straordinariamente bella. Via, anima fedele, prepara il tuo cuore a questo sposo, cosicché si degni di venire
presso di te e di prendere dimora in te. Egli dice infatti: Se uno mi ama, osservera la mia parola, e verremo a lui e
abiteremo presso di lui» (Gv 14,23). Accogli, dunque, Cristo, e non far entrare in te nessun’altra cosa. Se avrai Cristo
sarai ricco, sarai pienamente appagato. Sara lui a provvedere e ad agire fedelmente per te. Cosi non dovrai affidarti agli
uomini. Questi mutano in un momento e vengono meno rapidamente, mentre cristo «resta in eterno» (Gv 12, 34) e sta
fedelmente accanto a noi, fino alla fine. Non dobbiamo far molto conto sull’uomo, debole e mortale, anche se si tratta di
persona che ci & preziosa e cara; né dobbiamo troppo rattristarci se talvolta ci combatte e ci contrasta. Quelli che oggi
sono con te, domani si possono mettere contro di te; spesso si voltano come il vento.

Riponi interamente la fiducia in Dio, e sia lui il tuo timore e il tuo amore. Rispondera lui per te, e operera per il bene, nel
modo migliore. «Non hai stabile dimora quaggiu» (Eb 13,14); dovunque tu abbia a trovarti, sei un forestiero e un
pellegrino, né mai avrai pace se non sarai strettamente unito a Cristo. Perché ti guardi tutto attorno quaggiu, se non ¢
questo il luogo della tua pace? La tua dimora deve essere tra le cose celesti; quelle terrene le devi guardare come di
passaggio. Passano tutte le cose, e con esse anche tu; vedi di non invischiarti, per evitare di essere catturato e perire. Sia
il tuo pensiero sempre presso 1’ Altissimo; e la tua preghiera si diriga, senza sosta a Cristo. Che se non riesci a meditare
le profonde realta celesti, cerca rifugio nella passione di Cristo e prendi licta dimora nelle sue sante ferite. Se ti sarai
rifugiato, con animo devoto, nelle ferite e nelle piaghe preziose di Gesu, sentirai un gran conforto nella tribolazione, e
non farai molto caso del disprezzo degli uomini, sopportando con facilitd quanto si dice contro di te. Anche Cristo fu
disprezzato dagli uomini in questo mondo e, nel momento in cui ne aveva maggior bisogno, fu abbandonato, tra
sofferenze disonoranti, da quelli che lo conoscevano e gli erano amici. Cristo volle soffrire ed essere disprezzato; e tu osi
lamentarti di qualcuno? Cristo ebbe avversari e oppositori; e tu vuoi che tutti ti siano amici e ti facciano del bene? Come
potra essere premiata la tua capacita di soffrire se non avrai incontrato alcuna avversita? Se non vuoi sopportare nulla
che ti si opponga, in che modo potrai essere amico di Cristo? Se vuoi regnare con Cristo, sorreggiti in Cristo e per mezzo
di Cristo. Che se, una sola volta tu riuscissi ad entrare perfettamente nell’intimo di Gesu, gustando un poco dell’ardente
suo amore, non ti preoccuperesti per nulla di cio che ti piace o non ti piace; troveresti gioia, invece nelle offese che ti si
fanno. Giacché I’amore per Gesu ci porta a disprezzare noi stessi.

L’uomo che ama Gesu e la verita, I’'uomo veramente interiore e libero da desideri contrari alla suprema volonta, puo
volgersi a Dio senza impacci, e innalzarsi in ispirito sopra se stesso, ricavandone una pace ricca di frutto. Veramente
saggio, e dotto di una dottrina impartita da Dio piu che dagli uomini, € colui che stima tutte le cose per quello che sono,
non per quello che se ne dice nei giudizi umani. Se uno sa procedere secondo la guida interiore, evitando di valutare le
cose secondo 1 criteri del mondo, non si perde nel ricercare il luogo adatto o nell’attendere il tempo opportuno per
dedicarsi ad esercizi di devozione. Se uno ha spirito di interiorita, subito si raccoglie in se stesso, giacché non si disperde
mai del tutto nelle cose esterne. Per lui non € un ostacolo un lavoro che gli venga imposto né una occupazione che, in
quel momento, appaia doverosa; giacché egli sa adattarsi alle situazioni, cosi come esse si presentano. Colui che ¢
intimamente aperto e rivolto al bene, non bada alle azioni malvagie degli uomini, pur se possano apparire mirabili;
infatti, quanto pit uno attira a sé le cose esteriori, tanto piu resta legato, e distratto da sé medesimo. Se tutto fosse a



Imitazione di Cristo 17

posto in te, e tu fossi veramente puro, ogni cosa accadrebbe per il tuo bene e per il tuo vantaggio; che se molte cose
spesso ti sono causa i disagio o di turbamento, & proprio perché non sei ancora perfettamente morto a te stesso e
distaccato da tutto cio che ¢ terreno. Nulla insozza e inceppa il cuore umano quanto un amore non ancora purificato,
volto alle cose di questo mondo; se invece tu rinunci a cercare gioia in cio che sta fuori di te, potrai contemplare le realta
celesti e godere frequentemente di gioia interiore.

Capitolo II
L’UMILE SOTTOMISSIONE

Non fare gran conto di chi ti sia favorevole o contrario; piuttosto preoccupati assai che, in ogni cosa che tu faccia, Dio
sia con te. Abbi retta coscienza; Dio sicuramente ti difendera. Non ci sara cattiveria che possa nuocere a colui che Dio
vorra aiutare. Se tu saprai tacere e sopportare, constaterai senza dubbio 1’aiuto del Signore. E lui che conosce il tempo e
il modo di sollevarti; a lui percio devi rimetterti: a lui che puo soccorrerci e liberarci da ogni smarrimento.

Perché ci possiamo mantenere in una piu grande umilta, ¢ sovente assai utile che altri conosca i nostri difetti, e che ce li
rimproveri. Quando uno si umilia per i propri difetti facilmente fa tacere gli altri, e acquieta senza difficolta coloro che si
sono adirati contro di lui. All’'umile Dio dona protezione ed aiuto; all’'umile Dio dona il suo amore e il suo conforto;
verso ’'umile Dio si china; all’umile largisce tanta grazia, innalzandolo alla gloria, perché si ¢ fatto piccolo; all’'umile
Dio rivela i suoi segreti, invitandolo e traendolo a sé con dolcezza. Cosi colui che umilmente ammette la propria colpa si
sente pienamente in pace, avendo egli la sua dimora in Dio, e non nel mondo. Non credere di aver fatto alcun progresso
spirituale, se non ti senti inferiore ad ogni altro.

Capitolo III
CHI E COLUI CHE AMA IL BENE E LA PACE

Se, in primo luogo, manterrai te stesso nella pace, potrai dare pace agli altri; ché ’'uomo di pace € piu utile dell’'uomo di
molta dottrina. Colui che ¢ turbato dalla passione trasforma anche il bene in male, pronto com’¢ a vedere il male
dappertutto; mentre colui che ama il bene e la pace trasforma ogni cosa in bene. Chi ¢ pienamente nella pace non
sospetta di alcuno. Invece chi € inquieto e turbato sta sempre in agitazione per vari sospetti. Non ¢ tranquillo lui, né
permette agli altri di esserlo; dice sovente cose che non dovrebbe dire e tralascia cose che piu gli converrebbe fare; sta
attento a cio che dovrebbero fare gli altri, e trascura cio a cui sarebbe tenuto lui stesso. Sii dunque zelante, innanzi tutto ,
con te stesso; solo cosi potrai essere giustamente zelante con il tuo prossimo. Tu sei molto abile nel trovare
giustificazioni per quello che fai e nel farlo apparire sotto una certa luce, mentre rifiuti di accettare le giustificazioni
negli altri. Sarebbe invece piu giusto che tu accusassi te stesso e scusassi il tuo fratello. Se vuoi essere sopportato,
sopporta gli altri anche tu.

Vedi quanto sei ancora lontano dal vero amore e dalla umilta di chi non sa adirarsi e indignarsi con alcuno, fuor che con
se stesso. Non ¢ grande merito stare con persone buone e miti; ¢ cosa, questa, che fa naturalmente piacere a tutti, e nella
quale tutti troviamo facile contentezza, giacché amiamo di piul quelli che ci danno ragione. E invece grande virti, e
lodevole comportamento, degno di un uomo, riuscire a vivere in pace con le persone dure e cattive, che si comportano
senza correttezza e non hanno condiscendenza verso di noi. Ci sono alcuni che stanno, essi, nella pace e mantengono
pace anche con gli altri. Ci sono invece alcuni che non stanno in pace essi, né lasciano pace agli altri: pesanti con il
prossimo, e ancor piu con se stessi. Ci sono poi alcuni che stanno essi nella pace e si preoccupano di condurre alla pace
gli altri. La verita € che la vera pace, in questa nostra misera vita, la dobbiamo far consistere nel saper sopportare con
umilta, piuttosto che nel non avere contrarietd. Colui che sapra meglio sopportare, conseguira una pace piu grande.
Vittorioso su se stesso e padrone del mondo, questi € I’amico di Cristo e I’erede del cielo.

Capitolo IV

LA LIBERTA DI SPIRITO E LA SEMPLICITA DI INTENZIONE



Imitazione di Cristo 18

Due sono le ali che permettono all’'uomo di sollevarsi al di sopra delle cose terrene, la semplicita e la liberta: la
semplicita, necessaria nella intenzione; la liberta, necessaria nei desideri. La semplicita tende a Dio; la liberta raggiunge
e gode Dio. Nessuna buona azione ti sara difficile se sarai interiormente libero da ogni desiderio non retto. E godrai
pienamente di questa interiore liberta se mirerai soltanto alla volonta di Dio e se cercherai soltanto I’utilita del prossimo.
Se il tuo cuore fosse retto, ogni cosa creata sarebbe per te specchio di vita e libro di santa dottrina. Giacché non v’é
creatura cosi piccola e di cosi poco valore che non rappresenti la bonta di Dio. Se tu fossi interiormente buono e puro,
vedresti ogni cosa senza velame, e la comprenderesti pienamente: € infatti il cuore puro che penetra il cielo e I’inferno.

Come uno ¢ di dentro, cosi giudica di fuori. Chi & puro di cuore ¢ tutto preso dalla gioia, per quanta gioia ¢ nel mondo.
Se, invece, da qualche parte, ci sono tribolazioni ed angustie, queste le avverte di piu chi ha il cuore perverso. Come il
ferro, messo nel fuoco, lasciando cadere la ruggine, si fa tutto splendente, cosi colui che si da totalmente a Dio si spoglia
del suo torpore e si muta in un uomo nuovo. Quando uno comincia ad essere tiepido spiritualmente teme anche il piu
piccolo travaglio, e accoglie volentieri ogni conforto che gli venga dal di fuori. All’incontro, quando uno comincia a
vincere pienamente se stesso e a camminare veramente da uomo nella via del Signore, allora fa meno conto di quelle
cose che prima gli sembravano gravose.

Capitolo V
L’ATTENTO ESAME DI SE STESSI

Non possiamo fare troppo affidamento su noi stessi, perché spesso ci manca la grazia e la capacita di sentire rettamente.
Scarsa ¢ la luce che ¢ in noi, e subitamente la perdiamo per la nostra negligenza. Spesso poi non ci accorgiamo neppure
di essere cosi ciechi interiormente: facciamo il male e, cosa ancora peggiore, ci andiamo scusando. Talora siamo mossi
dalla passione, e la prendiamo per zelo; rimproveriamo negli altri piccole cose e passiamo sopra a quelle piu grosse,
commesse da noi. Avvertiamo con prontezza, e pesiamo ben bene cio che gli altri ci fanno soffrire, ma non ci
accorgiamo di quanto gli altri soffrono per causa nostra. Chi riflettesse bene e a fondo su se stesso, non giudicherebbe
severamente gli altri. L’uomo interiore, prima di occuparsi di altre cose, guarda dentro di sé; e, intento diligentemente a
se stesso, € portato a tacere degli altri. Solamente se starai zitto sugli altri, guardando specialmente a te stesso, giungerai
a una vera e devota interiorita.

Se sarai tutto intento a te stesso e a Dio, ben poco ti scuotera quello che sentirai dal di fuori. Sei forse da qualche parte,
quando non sei presente in te? E se, dimenticando te stesso, tu avessi anche percorso il mondo intero, che giovamento ne
avresti ricavato? Se vuoi avere pace e spirituale solidita, devi lasciar andare ogni cosa, e avere dinanzi agli occhi
solamente te stesso. Grande sara il tuo progresso se riuscirai a mantenerti libero da ogni preoccupazione terrena; se
invece apprezzerai in qualche modo una qualsiasi cosa temporale, farai un gran passo indietro. Nulla per te sia grande,
nulla eccelso, nulla gradito e caro, se non solamente Iddio, oppure cosa che venga da Dio. Considera vano ogni conforto
che ti venga da qualsiasi creatura. L’anima che ama Dio disprezza tutto cio che sia inferiore a Dio. Conforto dell’anima
e vera letizia del cuore ¢ soltanto Dio, I’eterno, I’incommensurabile, colui che riempie di sé I’universo.

Capitolo VI
LA GIOIA DI UNA COSCIENZA RETTA

Giusto vanto dell’'uvomo retto ¢ la testimonianza della buona coscienza. Se sarai certo, in coscienza, di aver agito
rettamente, sarai sempre nella gioia. La buona coscienza permette di sopportare tante cose ed ¢ piena di letizia, anche
nelle avversita. Al contrario, se sentirai in coscienza di aver fatto del male, sarai sempre timoroso ed inquieto. Dolce
riposo sara il tuo, se il cuore non avra nulla da rimproverarti. Non rallegrarti se non quando avrai fatto del bene. I cattivi
non godono mai di una vera letizia e non sentono mai la pace dell’anima, giacché «non c’¢ pace per gli empi», dice il
Signore (Is 48,22; 57,21). E se la gente dice: «siamo in pace, non ci accadra alcun male (Mic 3,11), chi mai osera farci
del male?», non creder loro; ché improvvisa si levera la collera di Dio, «e quello che hanno fatto andra in fumo, e i loro
piani svaniranno» (Sal 145,4). Per colui che ama Iddio, non ¢ difficile trovare la propria gloria nella sofferenza, poiché
cio significa trovarla nella croce del Signore. La gloria data o ricevuta dagli uomini dura poco; e una certa tristezza le si
accompagna sempre. Invece la gloria dei giusti viene dalla loro coscienza, non dalle parole della gente; la loro letizia
viene da Dio ed ¢ in Dio; la loro gioia viene dalla verita. Colui che aspira alla gloria vera ed eterna non si preoccupa di
quella temporale; invece colui che cerca questa gloria caduca, anziché disprezzarla dal profondo dell’animo,



Imitazione di Cristo 19

evidentemente ama di meno la gloria celeste. Grande serenita di spirito possiede colui che non bada alle lodi né ai
rimproveri della gente; giacché, se ha la coscienza pulita, si sentira facilmente contento e tranquillo.

Tu non sei maggiormente santo se ricevi delle lodi, né maggiormente cattivo se ricevi dei rimproveri; sei quello che sei,
e non puoi essere ritenuto piu grande di quanto tu non sia agli occhi di Dio. Se fai attenzione a quello che tu sei in te
stesso, interiormente, non baderai a cio che possano dire di te gli uomini. L’uomo vede in superficie, Dio invece vede
nel cuore; I’'uvomo guarda alle azioni esterne. Dio giudica invece le intenzioni. Agire bene, sempre, e avere poca stima di
se medesimi, ¢ segno di umilta di spirito; non cercare conforto da alcuna creatura ¢ segno di grande liberta e di fiducia
interiore. Chi non cerca per sé alcuna testimonianza dal di fuori, evidentemente si abbandona del tutto a Dio. Infatti,
come dice S. Paolo, «non riceve il premio colui che si loda da sé, ma colui che ¢ lodato da Dio» (2Cor 10,18). Procedere
tenendo Dio nel cuore, e non essere stretto da alcun legame che venga di fuori, ecco la condizione dell’uomo spirituale.

Capitolo VII
L’AMORE DI GESU SOPRA OGNI COSA

Beato colui che comprende che cosa voglia dire amare Gesu e disprezzare se stesso per Gesu. Si deve lasciare ogni
persona amata, per colui che merita tutto il nostro amore: Gesu esige di essere amato, lui solo, sopra ogni cosa.
Ingannevole e incostante ¢ I’amore della creatura; fedele e durevole ¢ 1’amore di Gesu. Chi s’attacca alla creatura cadra
con la creatura, che facilmente vien meno; chi abbraccia Gesu trovera saldezza per sempre. Ama e tienti amico colui
che, quando tutti se ne andranno, non ti abbandonera, né permettera che, alla fine, tu abbia a perire. Che tu lo voglia
oppure no, dovrai un giorno separarti da tutti; tienti dunque stretto, in vita e in morte, a Gesu, ¢ affidati alla fedelta di lui,
che solo ti potra aiutare allorché gli altri ti verranno meno.

Per sua natura, Gesu, tuo amore, ¢ tale da non permettere che tu ami altra cosa; egli vuole possedere da solo il tuo cuore,
e starvi come un re sul suo trono. Di buon grado Gesu stara presso di te, se tu saprai liberarti perfettamente da ogni
creatura. Qualunque fiducia tu abbia posto negli uomini, escludendo Gesu, ti risultera quasi del tutto buttata via. Non
affidarti o appoggiarti ad una canna, che si piega al vento, perché «ogni carne ¢ come fieno e ogni suo splendore cadra
come il fiore del fieno» (1Pt 1,24). Se guarderai soltanto alle esterne apparenze umane, sarai tosto ingannato. E se
cercherai consolazione e profitto negli altri, ne sentirai molto spesso un danno. Se cercherai in ogni cosa Gesu, troverai
certamente Gesu. Se invece cercherai te stesso, troverai ancora te stesso, ma con tua rovina. Infatti, se non cerca Gesu,
I’uomo nuoce a se stesso, pitl che non possano nuocergli i suoi nemici e il mondo intero.

Capitolo VIII
L INTIMA AMICIZIA CON GESU

Quando ¢ presente Gesu, tutto ¢ per il bene, e nulla pare difficile. Invece, quando Gesu non ¢ presente, tutto ¢ difficile.
Quando Gesu non ¢ presente, tutto ¢ difficile. Quando Gesu non parla nell’intimo, ogni consolazione vale assai poco.
Invece, se Gesu dice anche soltanto una parola, sentiamo una grande consolazione. Forse che Maria Maddalena non
balzo subitamente dal luogo in cui stava in pianto, quando Marta le disse: «C’¢ qui il maestro, ti chiama?» (Gv 11,28).
Momento felice, quello in cui Gesu ci invita dal pianto al gaudio spirituale. Come sei arido e aspro, lontano da Gesu;
come sei sciocco e vuoto se vai dietro a qualcosa d’altro, che non sia Gesu. Non ¢, questo, per te, un danno piu grande
che perdere il mondo intero? Che cosa ti puo mai dare il mondo se non possiedi Gesu? Essere senza Gesu ¢ un duro
inferno; essere con Gesu ¢ un dolce paradiso. Non ci sara nemico che possa farti del male, se avrai Gesu presso di te. Chi
trova Gesu trova un grande tesoro prezioso; anzi, trova un bene piu grande di ogni altro bene. Chi perde Gesu perde piu
che non si possa dire; perde piu che se perdesse tutto quanto il mondo. Colui che vive senza Gesu ¢ privo di tutto; colui
che vive saldamente con lui ¢ ricco di tutto.

Grande avvedutezza ¢ saper stare vicino a Gesu; grande sapienza sapersi tenere stretti a lui. Abbi umilta e pace, e Gesu
sara con te; abbi devozione e tranquillita di spirito, e Gesu stara con te. Che se comincerai a deviare verso le cose
esteriori, potrai subitamente allontanare da te Gesu, perdendo la sua grazia; e se avrai cacciato lui, e ’avrai perduto, a
chi correrai per rifugio, a chi ti volgerai come ad amico? Senza un amico non puoi vivere pienamente; e se non hai come
amico, al di sopra di ogni altro, Gesu, sarai estremamente triste e desolato.



Imitazione di Cristo 20

3. E da stolto, dunque, quello che fai, ponendo la tua fiducia e la tua gioia in altri che in Gesu. E preferibile avere il mondo
intero contro di te che avere Gesu disgustato di te. Sicché, tra tutte le persone care, caro, per sé, sia il solo Gesu; tutti gli
altri si devono amare a causa di Lui; Lui, invece, per se stesso. Gesu Cristo, il solo che troviamo buono e fedele piu di
ogni altro amico, lui solo dobbiamo amare, di amore particolare. Per lui e in lui ti saranno cari sia gli amici che i nemici;
e lo pregherai per gli uni e per gli altri, affinché tutti lo conoscano e lo amino. Non desiderare di essere apprezzato od
amato per te stesso, poiché questo spetta soltanto a Dio, che non ha alcuno che gli somigli. Non volere che uno si lasci
prendere, nel suo cuore, tutto da te, né lasciarti tutto prendere tu dall’amore di chicchessia. Gesu soltanto deve essere in
te, come in ognuno che ami il bene. Sii puro interiormente e libero, senza legami con le creature. Se vuoi essere
pienamente aperto a gustare «com’¢ soave il Signore» (Sal 33,9), devi essere del tutto spoglio e offrire a Dio un cuore
semplice e puro.

4. Ma, in verita, a tanto non giungerai, se prima non sara venuta a te la sua grazia trascinandoti, cosicché, scacciata e
gettata via ogni cosa, tu possa unirti con Lui, da solo a solo. Quando la grazia di Dio scende sull’uomo, allora egli
diventa capace di ogni impresa; quando invece la grazia viene meno, I’'uomo diventa misero e debole, quasi abbandonato
al castigo. Ma anche cosi non ci si deve lasciare abbattere; né si deve disperare. Occorre piuttosto stare fermamente alla
volonta di Dio e, qualunque cosa accada, sopportarla sempre a lode di Gesu Cristo; giacché dopo I’inverno viene
’estate, dopo la tempesta una grande quiete.

Capitolo IX
LA MANCANZA DI OGNI CONFORTO

1. Non e difficile disprezzare il conforto umano, quando abbiamo quello che viene da Dio. Ma ¢ cosa difficile assai saper
sopportare la mancanza, sia del conforto umano sia del conforto divino, saper accettare volonterosamente di soffrire, per
amore di Dio, la solitudine del cuore, e senza guardare i propri meriti. Che c’¢ di straordinario se sei pieno di santa gioia,
quando scende su di te la grazia divina? E, questo, un momento che ¢ nel desiderio di tutti. Galoppa leggero chi ¢
sostenuto dalla grazia. Che c’¢ di strabiliante se non sente fatica colui che € sostenuto dall’Onnipotente ed ¢ condotto
dalla somma guida? Di buona voglia e prontamente accettiamo un po’ d’aiuto; difficilmente uno se la cava da solo. Il
santo martire Lorenzo seppe staccarsi da questo mondo, persino dall’amato suo sacerdote, giacché egli disprezzo ogni
cosa che gli apparisse cara quaggiu. Egli giunse a sopportare con dolcezza che gli fosse tolto Sisto, sommo sacerdote di
Dio, che egli amava sopra ogni cosa. Per amore del Creatore egli, dunque, superd ’amore verso un uomo; di fronte a un
conforto umano preferi la volonta di Dio. Cosi impara anche tu ad abbandonare, per amore di Dio, qualche intimo e caro
amico; e non sentire come cosa intollerabile se vieni abbandonato da un amico, ben sapendo che, alla fine, tutti
dobbiamo separarci, I’'uno dall’altro. Grande e lunga ¢ la lotta che I’'uomo deve fare dentro di sé, per riuscire a superare
se stesso e a porre in Dio tutto il proprio cuore. Colui che pretende di bastare a se stesso va molto facilmente alla ricerca
di consolazioni umane. Colui invece che ama veramente Cristo e segue volenterosamente la via della virti non scende a
tali consolazioni: egli non cerca le dolcezze esteriori , ma cerca piuttosto di sopportare grandi prove e dure fatiche per
amore di Cristo.

2. Quando, dunque, Dio ti da una consolazione spirituale, accoglila con gratitudine. Ma comprendi bene che si tratta di un
dono che ti viene da Dio, non di qualcosa che risponda a un tuo merito. Per tale dono non devi gonfiarti o esaltarti, né
presumere vanamente di te; al contrario, per tale dono, devi farti piu umile, pit prudente e piu timorato in tutte le tue
azioni, giacché passera quel momento e verra poi la tentazione. Quando poi ti sara tolta quella consolazione, non
disperare subitamente, ma aspetta con umilta e pazienza di essere visitato dall’alto: Dio puo ridarti una consolazione piu
grande. Non ¢, questa, cosa nuova né strana, per coloro che conoscono la via di Dio; questo alterno ritmo si ebbe
frequentemente nei grandi santi e negli antichi profeti. Ecco la ragione per la quale, mentre la grazia era presso di lui,
quello esclamava: «Nella pienezza dissi: cosi staro in eterno» (Sal 29,7); poi, allontanatasi la grazia, avendo
esperimentato la sua interiore condizione, aggiungeva: «togliesti, o Dio, da me la tua faccia e sono pieno di tristezza»
(Sal 29,8). Tuttavia quegli frattanto non disperava, ma pregava Iddio piu insistentemente, dicendo: «A te, Signore,
innalzero la mia voce, innalzero la mia preghiera al mio Dio»(Sal 29,9). Ricavava alla fine il frutto della sua orazione, e
proclamava di essere stato esaudito, con queste parole: «Il Signore mi udi ed ebbe misericordia di me; il Signore &
venuto in mio soccorso» (Sal 29,11). Come? «Mutasti — disse — il mio pianto in gioia, e mi circondasti di letizia» (Sal
29,12). Poiché cosi avvenne per i grandi santi, noi deboli e poveri, non dobbiamo disperarci, se siamo ora ferventi, ora
tiepidi; ché lo spirito viene e se ne parte, a suo piacimento. E per questo che il santo Giobbe diceva: «Lo visiti alla prima
luce, ma tosto lo metti alla prova» (Gb 7,18).



Imitazione di Cristo 21

3. Su che cosa posso io fare affidamento, in chi posso io confidare? Soltanto nella grande misericordia divina e nella
speranza della grazia celeste. Persone amanti del bene, che mi stiano vicine, devoti confratelli, amici fedeli, libri
edificanti ed eccellenti trattati, dolcezza di canti e di inni: anche se avessi tutte queste cose, poco mi aiuterebbero e
avrebbero per me ben poco sapore, quando io fossi abbandonato dalla grazia e lasciato nella mia miseria. Allora, il
rimedio piu efficace sta nel saper attendere con pazienza, sprofondandosi nella volonta di Dio. Non ho mai trovato un
uomo che avesse devozione e pieta tanto grandi da non sentire talvolta venir meno la grazia o da non avvertire un
affievolimento del suo fervore. Non ci fu mai un santo rapito cosi in alto e cosi illuminato, da non subire, prima o poi, la
tentazione. Infatti, chi non € provato da qualche tribolazione non ¢ degno di una profonda contemplazione di Dio. Ché la
tentazione di oggi ¢ segno di una divina consolazione di domani; la quale viene, appunto, promessa a coloro che sono
stati provati dalla tentazione. A colui che avra vinto, dice, «concedero di mangiare dell’albero della vita» (Ap 2,7). In
effetti, la consolazione divina viene data affinché 1’'uomo sia piu forte nel sostenere le avversita; poi viene la tentazione,
affinché egli non si insuperbisca di quello stato di consolazione. Non dorme il diavolo, e la carne non € ancor morta.
Percio non devi smettere mai di prepararti alla lotta, perché da ogni parte ci sono nemici, che non si danno riposo.

Capitolo X
LA GRATITUDINE PER LA GRAZIA DIVINA

1. Perché vai cercando quiete, dal momento che sei nato per la tribolazione? Disponiti a patire, pit che ad essere consolato;
a portare la croce, piu che a ricevere gioia. Anche tra coloro che vivono nel mondo, chi non sarebbe felice — se potesse
ottenerli in ogni momento — di non avere il conforto e la letizia dello spirito, poiché le gioie spirituali superano tutti i
piaceri mondani e le delizie materiali? Le delizie del mondo sono tutte vuote o poco buone; mentre le delizie spirituali,
esse soltanto, sono veramente piene di gioia ed innocenti, frutto delle virti e dono soprannaturale di Dio agli spiriti puri.
In verita perd nessuno pud godere a suo talento di queste divine consolazione, perché il tempo della tentazione non da
lunga tregua. E poi una falsa liberta di spirito e una eccessiva fiducia in se stessi sono di grande ostacolo a questa visita
dall’alto. Dio ci fa dono dandoci la consolazione della grazia; ma 1’vomo risponde in modo riprovevole se non
attribuisce tutto a Dio con gratitudine. E cosi non possono fluire su di noi i doni della grazia, perché non sentiamo
gratitudine per colui dal quale essa proviene e non riportiamo tutto alla sua fonte originaria. La grazia sara sempre
dovuta a chi ¢ giustamente grato; mentre al superbo sara tolto quello che suole esser dato all’'umile. Non voglio una
consolazione che mi tolga la compunzione del cuore; non desidero una contemplazione che mi porti alla superbia. Ché
non tutto cid che ¢ alto ¢ santo; non tutto cio che € soave ¢ buono; non tutti i desideri sono puri; non tutto cio che ¢ caro
¢ gradito a Dio. Invece, accolgo con gioia una grazia che mi faccia essere sempre pit umile e timorato, e che mi renda
piu pronto a lasciare me stesso. Colui che ¢ stato formato dal dono della grazia ed ammaestrato dalla dura sottrazione di
essa, non osera mai attribuirsi un briciolo di bene; egli riconoscera piuttosto di essere povero e nudo.

2. Da’ a Dio cio che ¢ di Dio, e attribuisci a te cid che € tuo: mostrati riconoscente a Dio per la grazia , e a te attribuisci
soltanto il peccato, cosciente di meritare una pena per la colpa commessa. Mettiti al posto piu basso, e ti sara dato il piu
alto; giacché la massima elevazione non si ha che con il massimo abbassamento. I santi piu alti agli occhi di Dio sono
quelli che, ai propri occhi , sono i piu bassi; essi hanno una gloria tanto piu grande quanto piu si sono sentiti umili.
Ripieni della verita e della gloria celeste, non desiderano la vana gloria di questo mondo; basati saldamente in Dio, non
possono in alcun modo insuperbire. Essi, che attribuiscono a Dio tutto quel che hanno ricevuto di bene, non vanno
cercando di essere esaltati I’uno dall’altro, ma vogliono invece quella gloria, che viene soltanto da Dio; aspirano e sono
tutti tesi a questo: che, in loro stessi e in tutti i beati, sia lodato Iddio sopra ogni cosa. Sii dunque riconoscente anche per
la piu piccola cosa; cosi sarai degno di ricevere doni piu grandi. La cosa piu piccola sia per te come la piu grande; quello
che ¢ piu disprezzabile sia per te come un dono straordinario. Se si guarda all’altezza di colui che lo da, nessun dono
sembrera piccolo o troppo poco apprezzabile. Non ¢ piccolo infatti cio che ci viene dato dal Dio eccelso. Anche se ci
desse pene e tribolazioni, tutto questo deve esserci gradito, perché il Signore opera sempre per la nostra salvezza,
qualunque cosa permetta che ci accada. Chi vuol conservare la grazia divina, sia riconoscente quando gli viene concessa,
e sappia sopportare quando gli viene tolta; preghi perché essa ritorni, sia prudente ed umile affinché non abbia a
perderla.

Capitolo XI

SCARSO E IL NUMERO DI COLORO CHE AMANO LA CROCE DI GESU



Imitazione di Cristo 22

1.

Oggi, di innamorati del suo regno celeste, Gesu ne trova molti; pochi invece ne trova di pronti a portare la sua croce.
Trova molti desiderosi di consolazione, pochi desiderosi della tribolazione, molti disposti a sedere a mensa, pochi
disposti a digiunare. Tutti desiderano godere con Lui, pochi vogliono soffrire per Lui. Molti seguono Gesu fino alla
distribuzione del pane, pochi invece fino al momento di bere il calice della passione. Molti guardano con venerazione ai
suoi miracoli, pochi seguono I’ignominia della croce. Molti amano Iddio fin tanto che non succedono avversita. Molti lo
lodano e lo benedicono soltanto mentre ricevono da lui qualche consolazione; ma, se Gesu si nasconde e li abbandona
per un poco, cadono in lamentazione e in grande abbattimento. Invece coloro che amano Gesu per Gesu, non gia per una
qualche consolazione propria, lo benedicono nella tribolazione e nella angustia del cuore, come nel maggior gaudio
spirituale. E anche se Gesu non volesse mai dare loro una consolazione, ugualmente vorrebbero sempre lodarlo e
ringraziarlo.

Oh!, quanta ¢ la potenza di un amore schietto di Gesu, non commisto con alcun interesse ed egoismo! Forse che non si
debbono definire quali mercenari tutti quelli che vanno sempre cercando consolazione? Forse che non si dimostrano piu
innamorati di sé che di Cristo quelli che pensano sempre al proprio utile e al proprio vantaggio? Dove si trovera uno che
voglia servire Iddio senza ricompensa? E difficile trovare chi sia spiritualmente cosi alto da voler essere spogliato di
ogni cosa. Invero, chi lo trovera uno veramente povero nello spirito e distaccato da ogni creatura? Il suo pregio ¢ come
quello di cose provenienti da lontano, dagli estremi confini della terra (Pro 31,10). Anche se uno si spogliasse di tutte le
sue sostanze (Ct 8,7), non ¢ ancor nulla; anche se facesse grande penitenza, ¢ ancora poca cosa; anche se avesse appreso
ogni scienza, egli ¢ ancora ben lungi dalla meta; anche se avesse grande virtu e fervente devozione, ancora gli manca
molto: cio¢ la sola cosa, che gli ¢ massimamente necessaria. Che cosa dunque? Che, abbandonato tutto, abbandoni anche
se stesso, ed esca totalmente da sé, senza che gli rimanga un briciolo di amore di sé; che, dopo aver compiuto tutto
quello che riconosce suo dovere, sia persuaso di non aver fatto niente; che non faccia gran conto di cio che pur possa
sembrare grande, ma sinceramente si proclami servo inutile, come dice la Verita stessa: «Quando avrete fatto tutto cio
che vi ¢ stato comandato, dite: siamo servi inutili» (Lc 17,10). Allora si, che uno potra essere davvero povero e nudo
spiritualmente, e dire col profeta: «Sono abbandonato e povero» (Sal 24,16). Ma nessuno ¢ piu ricco, nessuno piu
potente, nessuno piu libero di costui, che sa abbandonare se stesso e ogni cosa e porsi all’ultimo posto.

Capitolo XII
LA VIA MAESTRA DELLA SANTA CROCE

Per molti ¢ questa una parola dura: rinnega te stesso, prendi la tua croce e segui Gesu (Mt 16,24; Lc 9,23). Ma sara
molto piu duro sentire, alla fine, questa parola: «allontanatevi da me maledetti, nel fuoco eterno» (Mt 25,41). In verita
coloro che ora accolgono volonterosamente la parola della croce non avranno timore di sentire, in quel momento, la
condanna eterna. Ci sara nel cielo questo segno della croce, quando il Signore verra a giudicare. In quel momento si
avvicineranno, con grande fiducia, a Cristo giudice tutti i servi della croce, quelli che in vita si conformarono al
Crocefisso. Perché, dunque, hai paura di prendere la croce, che ¢ la via per il regno? Nella croce ¢ la salvezza; nella
croce ¢ la vita; nella croce ¢ la difesa dal nemico; nella croce ¢ il dono soprannaturale delle dolcezze del cielo; nella
croce sta la forza delle mente e la letizia dello spirito; nella croce si assommano le virtu e si fa perfetta la santita.
Soltanto nella croce si ha la salvezza dell’anima e la speranza della vita eterna. Prendi, dunque, la tua croce, e segui
Gesu; cosi entrerai nella vita eterna. Ti ha preceduto lui stesso, portando la sua croce (Gv 19,17) ed € morto in croce per
te, affinché anche tu portassi la tua croce, e desiderassi di essere anche tu crocefisso. Infatti, se sarai morto con lui, con
lui e come lui vivrai. Se gli sarai stato compagno nella sofferenza, gli sarai compagni anche nella gloria.

Ecco, tutto dipende dalla croce, tutto ¢ definito con la morte. La sola strada che porti alla vita e alla vera pace interiore, ¢
quella della santa croce e della mortificazione quotidiana. Va’ pure dove vuoi, cerca quel che ti piace, ma non troverai,
di qua o di 13, una strada piu alta e piu sicura della via della santa croce. Predisponi pure ed ordina ogni cosa, secondo il
tuo piacimento e il tuo gusto; ma altro non troverai che dover sopportare qualcosa, o di buona o di cattiva voglia troverai
cioé sempre la tua croce. Infatti, o sentirai qualche dolore nel corpo o soffrirai nell’anima qualche tribolazione interiore.
Talvolta sara Dio ad abbandonarti, talaltra sara il prossimo a metterti a dura prova; di piu, frequentemente, sarai tu di
peso a te stesso. E non potrai trovare conforto e sollievo in alcuno modo; ma dovrai sopportare tutto cio fino a che a Dio
piacera. Dio, infatti, vuole che tu impari a soffrire tribolazioni senza consolazione, e che ti sottometta interamente a lui,
facendoti piu umile per mezzo della sofferenza. Nessuno sente cosi profondamente la passione di Cristo, come colui al
quale sia toccato di soffrire cose simili. La croce ¢, dunque, sempre pronta e ti aspetta dappertutto; dovunque tu corra
non puoi sfuggirla, poiché, in qualsiasi luogo tu giunga, porti e trovi sempre te stesso. Volgiti verso 1’alto o verso il



Imitazione di Cristo 23

basso, volgiti fuori o dentro di te, in ogni cosa troverai la croce. In ogni cosa devi saper soffrire, se vuoi avere la pace
interiore e meritare il premio eterno.

Se porti la croce di buon animo, sara essa a portarti e a condurti alla meta desiderata, dove ogni patimento avra quella
fine che quaggiu non puo aversi in alcun modo. Se invece la croce tu la porti contro voglia, essa ti pesera; aggraverai te
stesso, e tuttavia la dovrai portare, Se scansi una croce, ne troverai senza dubbio un’altra, e forse piu grave. Credi forse
di poter sfuggire a cio che nessun mortale poté mai evitare? Quale santo stesse mai in questo mondo senza croce e senza
tribolazione? Neppure Gesu Cristo, nostro signore, durante la sua vita, passo una sola ora senza il dolere della passione.
«Era necessario — diceva — che il Cristo patisse, e risorgesse da morte per entrare nella sua gloria» (Lc 24,26 ¢ 46). E
perché mai tu vai cercando una via diversa da questa via maestra, che ¢ quella della santa croce? Tutta la vita di Cristo fu
croce e martirio e tu cerchi per te riposo e gioia? Sbagli, sbagli se cerchi qualcosa d’altro, che non sia il patire
tribolazioni; perché tutta questa vita mortale € piena di miseria e segnata tutt’intorno da croci. Spesso, quanto piui uno
sara salito in alto progredendo spiritualmente, tanto piu pesanti saranno le croci che trovera, giacché la sofferenza del
suo esilio su questa terra aumenta insieme con 1’amore di Dio.

Tuttavia, costui, in mezzo a tante afflizioni, non manca di consolante sollievo, giacché, sopportando la sua croce, sente
crescere in sé un frutto grandissimo; mentre si sottopone alla croce volontariamente, tutto il peso della tribolazione si
trasforma in sicura fiducia di conforto divino. Quanto pit la carne ¢ prostrata da qualche afflizione, tanto piu lo spirito si
rafforza per la grazia interiore. Anzi, talvolta, per amore di conformarsi alla croce di Cristo, uno si rafforza talmente, nel
desiderare tribolazioni e avversita, da non voler essere privato del dolore e dell’afflizione giacché si sente tanto piu
accetto a Dio quanto pill numerosi e gravosi sono i mali che puo sopportare Cristo. Non che cio avvenga per forza
umana, ma per la grazia di Cristo; la quale tanto puo e tanto fa, nella nostra fragile carne, da farle affrontare ed amare
con fervore di spirito cio che, per natura, essa fugge e abortisce. Non ¢ secondo la natura umana portare e amare la
croce, castigare il corpo e ridurlo in schiavitu, fuggire gli onori, sopportare lietamente le ingiurie, disprezzare se stesso e
desiderare di essere disprezzato; infine, soffrire avversita e patimenti, senza desiderare, in alcun modo, che le cose
vadano bene quaggiu. Se guardi alle tue forze, non potresti far nulla di tutto questo. Ma se poni la tua fiducia in Dio, ti
verra forza dal cielo, e saranno sottomessi al tuo comando il mondo e la carne. E neppure avrai a temere il diavolo
nemico, se sarai armato di fede e porterai per insegna la croce di Cristo. Disponiti dunque, da valoroso e fedele servo di
Cristo, a portare virilmente la croce del tuo Signore, crocefisso per amor tuo. Preparati a dover sopportare molte
avversita e molti inconvenienti, in questa misera vita. Cosi sara infatti per te, dovunque tu sia; questo, in realta, troverai,
dovunque tu ti nasconda. Ed ¢ una necessita che le cose stiano cosi. Non ¢’¢ rimedio o scappatoia dalla tribolazione, dal
male o dal dolore, fuor di questo, che tu li sopporti. Se vuoi essere amico del Signore ed essergli compagno, bevi
avidamente il suo calice. Quanto alle consolazioni, rimettiti a Dio: faccia lui, con queste, come meglio gli piacera. Ma,
da parte tua, disponiti a sopportare le tribolazioni, considerandole come le consolazioni piu grandi; giacché «i patimenti
di questa nostra vita terrena», anche se tu li dovessi, da solo, sopportare tutti, «non sono nulla a confronto della
conquista della gloria futura» (Rm 8,18).

Quando sarai giunto a questo punto, che la sofferenza ti sia dolce e saporosa per amore di Cristo, allora potrai dire di
essere a posto, perché avrai trovato un paradiso in terra. Invece, fino a che il patire ti sia gravoso e tu cerchi di fuggirlo,
non sarai a posto: ti terra dietro dappertutto la serie delle tribolazioni. Ma le cose poi andranno subito meglio, e troverai
pace, se ti sottoporrai a cid che ¢ inevitabile, e cio¢ a patire e a morire. Anche se tu fossi innalzato fino al terzo cielo,
come Paolo, non saresti affatto sicuro, con cio, di non dover sopportare alcuna contrarieta. «lo gli mostrerdo — dice Gesu
— quante cose egli debba patire per il mio nomo» (At 9,16). Dunque, se vuoi davvero amare il Signore e servirlo per
sempre, soltanto il patire ti rimane. E magari tu fossi degno di soffrire qualcosa per il nome di Gesu! Quale grande gloria
ne trarresti; quale esultanza ne avrebbero i santi; e quanto edificazione ne riceverebbero tutti! Saper patire ¢ cosa che
tutti esaltano a parole; sono pochi pero quelli che vogliono patire davvero. Giustamente dovresti preferire di patire un
poco per Cristo, dal momento che molti sopportano cose piu gravose per il mondo.

Sappi per certo di dover condurre una vita che muore; sappi che si progredisce nella vita in Dio quanto piu si muore a se
stessi. Nessuno infatti puo comprendere le cose del cielo, se non si adatta a sopportare le avversita per Cristo. Nulla € piu
gradito a Dio, nulla ¢ piu utile per te, in questo mondo, che soffrire lietamente per Cristo. E se ti fosse dato di scegliere,
dovresti preferire di sopportare le avversita per amore di Cristo, piuttosto che essere allietato da molte consolazioni;
giacché saresti piu simile a Cristo e piu conforme a tutti i santi. Infatti, il nostro merito e il progresso della nostra
condizione non consistono nelle frequenti soavi consolazioni, ma piuttosto nelle pesanti difficolta e nelle tribolazioni da
sopportare. Ché, se ci fosse qualcosa di meglio e di piu utile per la salvezza degli uomini, Cristo ce lo avrebbe
certamente indicato, con la parola e con ’esempio. Invece egli esortd apertamente i discepoli che stavano con lui, e tutti
coloro che desideravano mettersi al suo seguito, dicendo: «Se uno vuol venire dietro di me, rinneghi se stesso, prenda la



Imitazione di Cristo 24

sua croce ¢ mi segua» (Mt 16,24; Lc 9,23). Dunque, la conclusione finale, attentamente lette e meditate tutte queste
cose, sia questa, «che per entrare nel regno di Dio, occorre passare attraverso molte tribolazioni» (At 14,22).

FINISCONO LE ESORTAZIONI CHE CI INDUCONO ALL’INTERIORITA



Imitazione di Cristo 25

1.

Libro III

INCOMINCIA IL LIBRO DELLA CONSOLAZIONE INTERIORE

Capitolo I
CRISTO PARLA INTERIORMENTE ALL’ANIMA FEDELE

«Daro ascolto a quello che stia per dire dentro di me il Signore» (Sal 84,9). Beata I’anima che ascolta il Signore che le
parla dentro, e accoglie dalla sua bocca la parola di consolazione. Beate le orecchie che colgono la preziosa e discreta
voce di Dio, e non tengono alcun conto dei discorsi di questo mondo. Veramente beate le orecchie che danno retta, non
alla voce che risuona dal di fuori, ma alla verita, che ammaestra dal di dentro. Beati gli occhi, che, chiusi alle cose
esteriori, sono attenti alle interiori. Beati coloro che sanno penetrare cio che ¢ interiore e si preoccupano di prepararsi
sempre piu, con sforzo quotidiano, a comprendere le cose arcane del cielo. Beati coloro che bramano di dedicarsi a Dio,
sciogliendosi da ogni impaccio temporale.

Comprendi tutto cio, anima mia, e chiudi la porta dei sensi, affinché tu possa udire quello che ti dice interiormente Iddio,
tuo signore. Questo dice il tuo diletto: «lo sono la tua salvezzay» (Sal 34,3), la tua pace, la tua vita; stai accanto a me e
troverai la pace; lascia tutte le cose che passano, cerca le cose eterne. Che altro sono le cose corporali, se non illusioni?
E a che gioveranno tutte le creature, se sarai abbandonata dal Creatore? Oh, anima mia, rinuncia a tutto e fatti cara e
fedele al tuo Creatore, cosi da poter raggiungere la vera beatitudine.

Capitolo II
SI FA SENTIRE DENTRO DI NOI SENZA ALTISONANTI PAROLE

«Parla, o Signore, il tuo servo ti ascolta» (1 Sam 3,10). «Io sono il tuo servo; dammi luce per apprezzare quello che tu
proclami» (Sal 118,125). Disponi il mio cuore alle parole della tua bocca; il tuo dire discenda come rugiada. Dissero una
volta a Mose 1 figli di Israele: «Parlaci tu, e potremo ascoltarti; non ci parli il Signore, affinché non avvenga che ne
moriamo» (Es 20,19). Non cosi, la mia preghiera, o Signore. Piuttosto, con il profeta Samuele, in umilta e pienezza di
desiderio, io ti chiedo ardentemente: «Parla, o Signore, il tuo servo ti ascoltay (1 Sam 3,10). Non mi parli Mos¢ o
qualche altro profeta; parlami invece tu, Signore Dio, che ispiri e dai luce a tutti i profeti: tu solo, senza di loro, mi puoi
ammaestrare pienamente; quelli, invece, senza di te, non gioverebbero a nulla. Possono, ¢ vero, far risuonare parole, ma
non danno lo spirito; parlano bene, ma, se tu non intervieni, non accendono il cuore; lasciano degli scritti, ma sei tu che
ne mostri il significato; presentano i misteri, ma sei tu che sveli il senso di cio che sta dietro al simbolo; emettono ordini,
ma sei tu che aiuti ad eseguirli; indicano la strada , ma sei tu che aiuti a percorrerla. Essi operano solamente all’esterno,
ma tu prepari ed illumini i cuori; essi irrigano superficialmente, ma tu rendi fecondi; essi fanno risuonare delle parole,
ma sei tu che aggiungi all’ascolto il potere di comprendere.

Non mi parli dunque Mos¢; parlami tu, Signore mio Dio, verita eterna, affinché, se ammonito solo esteriormente e privo
di fuoco interiore, io non resti senza vita e non mi isterilisca; affinché non mi sia di condanna la parola udita non tradotta
in pratica, conosciuta ma non amata, creduta ma non osservata. «Parla, dunque, o Signore, il tuo servo ti ascolta» (1 Sam
3,10): «tu hai infatti parole di vita eterna» (Gv 6,69). Parlami, affinché scenda un po’ di consolazione all’anima mia, e
tutta la mia vita sia purificata. E a te sia lode e onore perpetuo.

Capitolo III

DARE UMILE ASCOLTO ALLA PAROLA DI DIO, DA MOLTI NON MEDITATA A DOVERE



Imitazione di Cristo 26

1. Ascolta, figlio, le mie parole; parole dolcissime, piu alte di tutta la dottrina dei filosofi e dei sapienti di questo mondo.
«Le mie parole sono spirito e vita» (Gv 6,63), e non vanno valutate secondo 1’'umano sentire. Non si debbono convertire
in vano compiacimento; ma si debbono ascoltare nel silenzio, accogliendole con tutta umilta e con grande amore. E
dissi: «Beato colui che sara stato formato da te, o Signore, e da te istruito intorno alla legge, cosi che gli siano alleviati i
giorni del dolore» ed egli non sia desolato su questa terra (Sal 93,12s). lo, dice il Signore, fin dall’inizio ammaestrai i
profeti, e ancora non manco di parlare a tutti. Ma molti sono sordi e duri alla mia voce. Numerosi sono coloro che
ascoltano piu volentieri il mondo che Dio, e seguono piu facilmente i desideri della carne che la volonta di Dio. Il
mondo promette cose da poco e che durano ben poco; eppure ci si fa schiavi del mondo, con grande smania. lo prometto
cose grandissime ed eterne; eppure il cuore degli uomini resta torbido. Chi mai mi obbedisce e mi serve con tanto zelo,
come si serve al mondo a ai suoi padroni? «Arrossisci, o Signore, cosi dice il mare» (Is 23,4). E se vuoi sapere il perché,
ascolta. Per uno scarso vantaggio si percorre un lungo cammino; ma. Per la vita eterna, molti a stento alzano da terra un
piede. Si corre dietro ad un modesto guadagno; talora, per un soldo, si litiga vergognosamente; per una cosa da nulla e
dietro una piccola speranza non si esita a faticare giorno e notte; ma — cosa spudorata — per un bene che non viene
meno, per un premio inestimabile, per I’onore piu grande e la gloria che non ha fine, si stenta a faticare anche un poco.

2. Arrossisci, dunque, servo pigro e lamentoso; ché certuni sono piu pronti ad andare alla perdizione di quanto non sia
pronto tu ad andare alla vita: trovano essi piu gioia in cose false di quanta ne trovi tu nella verita. Eppure essi sono ben
spesso traditi dalla loro speranza, mentre la mia promessa non delude nessuno, né lascia a mani vuote colui che confida
in me. Quel che ho promesso, daro; quel che ho detto adempiro, purché uno sia rimasto costante, sino alla fine, nel mio
amore. lo sono colui che compensera tutti i buoni e mettera severamente alla prova tutte le persone devote. Scrivi le mie
parole nel tuo cuore e meditale attentamente; ti saranno molto utili nell’ora della tentazione. Quello che non avrai capito
alla prima lettura, lo comprenderai nel giorno in cui io verro a te. Due sono i modi con i quali io visito i miei eletti; la
tentazione e la consolazione. Due sono le lezioni che io do loro ogni giorno; una, rimproverando i loro vizi, ’altra,
esortandoli a rafforzare le loro virti. Colui che, avendo ricevuto «le mie parole, le disprezza, avra chi lo giudicay.
Nell’ultimo giorno (Gv 12,48).

Preghiera per chiedere la grazia della devozione.

3. Signore mio Dio, tu sei tutto il mio bene. E io, chi sono per osare di rivolgermi a te? Sono il tuo miserabile piccolo servo,
un abietto vermiciattolo, molto piu misero e disprezzabile di quanto io stesso non capisca e non osi confessare. Tuttavia,
Signore, ricordati di me, che sono un nulla, nulla ho e nulla valgo. Tu solo sei buono, giusto e santo; tutto puoi e ogni
cosa viene da te; tutto tu colmi, soltanto il peccatore tu lasci a mani vuote. Ricordati della tua misericordia (Sal 24,6) e
riempi il mio cuore con la tua grazia; tu, che non permetti che resti vana la tua opera. Come potrd sopportare me stesso,
in questa misera vita, se tu non mi conforterai con la tua pieta e con la grazia? Non distogliere da me la tua faccia, non
tardare con la tua visita, non farmi mancare la tua grazia, affinché ’anima mia non divenga per te come una terra arida
(Sal 142,6). Signore, insegnami a fare la tua volonta (Sal 142,10); insegnami a stare degnamente e umilmente accanto a
te. Tutto tu sai di me, poiché mi conosci nell’intimo; anzi mi conoscevi prima che il mondo esistesse, prima che io fossi
nato.

Capitolo IV
INTIMAMENTE UNITI A DIO, IN SPIRITO DI VERITA E DI UMILTA

1. Figlio, cammina alla mia presenza in spirito di verita, e cercami sempre con semplicita di cuore. Chi cammina dinanzi a
me in spirito di verita sara protetto dagli assalti malvagi; la verita lo fara libero da quelli che cercano di sedurlo e dai
perversi, con le loro parole infamanti. Se ti fara libero la verita, sarai libero veramente e non terrai in alcun conto le vane
parole degli uomini. E vero, o Signore: ti prego, cosi mi avvenga, come tu dici. Mi sia maestra la tua verita; mi
custodisca e mi conduca alla meta di salvezza; mi liberi da effetti e da amori perversi, contrari alla divina volonta. Allora
camminero con te, con grande liberta di spirito.

2. lo ti insegnero, dice la Verita, cio che ¢ retto e mi ¢ gradito. Ripensa con grande, amaro dolore, ai tuoi peccati, € non
credere mai di valere qualcosa, per opere buone che tu abbia compiuto. In realtd sei un peccatore, irretito da molte
passioni e schiavo di esse. Da te non giungi a nulla: subitamente cadi e sei vinto; subitamente vieni sconvolto e dissolto.
Non hai nulla di che ti possa vantare; hai molto, invece, di che ti debba umiliare, giacché sei piu debole assi di quanto tu
possa capire. Di tutto quello che fai, niente ti sembri grande, prezioso e ammirevole; niente ti sembri meritevole di
stima. Alto, lodevole e desiderabile davvero ti sembri soltanto cio che € eterno. Piu di ogni altra cosa, ti sia cara la verita



Imitazione di Cristo 27

eterna; e sempre ti dispiaccia la tua estrema pochezza. Nulla devi temere, disprezzare e fuggire quanto i tuoi vizi e i tuoi
peccati; cose che ti debbono affliggere piu di ogni danno materiale.

Ci sono persone che camminano al mio cospetto con animo non puro: persone che — dimentiche di se stesse e della
propria salvezza, e mosse da una certa curiosita e superbia — vorrebbero conoscere i miei segreti, e comprendere gli alti
disegni di Dio. Costoro cadono sovente in grandi tentazioni e in grandi peccati per quella loro superbia e curiosita, che io
ho in odio. Mantieni una religiosa riverenza dinanzi al giudizio divino, dinanzi allo sdegno dell’Onnipotente. Non
volere, dunque, sondare 1’operato dell’Altissimo. Esamina invece le tue iniquita: in quante cose hai errato e quante cose
buone hai tralasciato. Ci sono alcuni che fanno consistere la loro pieta soltanto nelle letture, nelle immagini sacre e nelle
raffigurazioni esteriori e simboliche; altri mi hanno sulla bocca, ma poco ¢’¢ nel loro cuore. Ci sono invece altri che,
illuminati nella mente e puri nei loro affetti, anelando continuamente alle cose eterne, provano fastidio a sentir parlare di
cose terrene e soffrono ad assoggettarsi a cio che la natura impone. Sono questi che ascoltano cio che dice, dentro di
loro, lo spirito di verita. Il quale li ammaestra a disprezzare le cose di questa terra e ad amare quelle del cielo; ad
abbandonare il mondo e ad aspirare, giorno e notte, al cielo.

Capitolo V
MIRABILI EFFETTI DELL’AMORE VERSO DIO

Ti benedico, o Padre celeste, padre del mio Signore Gesu Cristo, perché ti sei degnato di ricordarti della mia miseria. Ti
ringrazio, o Padre delle misericordie, Dio di ogni consolazione (2Cor 1,3), che, con il tuo conforto, talora mi ritempri,
quantunque io ne sia totalmente indegno. In ogni momento ti benedico ¢ do gloria a te, con 1’'unigenito tuo Figlio e con
lo Spirito Santo Paraclito, per tutti i secoli. Oh!, mio Signore, che sei santo e mi ami, come esulteranno tutte le mie
viscere, quando verrai nel mio cuore! «In te € la mia gloria, la gioia del mio cuore, la mia speranza e il mio rifugio nel
giorno della tribolazione» (Sal 3,4; 118; 111; 58,17). Poiché, pero, il mio amore per te ¢ ancora fiacco, e deboli sono le
mie forze, ho bisogno del tuo aiuto e del tuo conforto. Vieni a me, dunque, il pit spesso, ¢ istruiscimi nella via della
santita; liberami dalle passioni malvage e risana il mio cuore da tutti gli affetti sregolati, cosicché, interiormente risanato
e del tutto purificato, io diventi pronto nell’amarti, forte nel patire, fermo nel perseverare.

Grande cosa ¢ I’amore. Un bene grande, veramente. Un bene che, solo, rende leggera ogni cosa pesante e sopporta
tranquillamente ogni cosa difficile; porta il peso, senza fatica, e rende dolce e gustosa ogni cosa amara. Il nobile amore
di Gesu spinge ad operare grandi cose e suscita desideri di sempre maggiore perfezione. L’amore aspira a salire in alto,
senza essere trattenuto da alcunché di terreno. Esige di essere libero e staccato da ogni affetto umano, cosicché non
abbia ostacoli a scrutare nell’intimo, non subisca impacci per interessi temporali, non sia sopraffatto da alcuna difficolta.
Niente € piu dolce dell’amore; niente ¢ piu forte, piu alto o piu grande: niente, né in cielo né in terra, € piu colmo di
gioia, piu completo o piu buono: perché I’amore nasce da Dio e soltanto in Dio, al di sopra di tutte le cose create, puo
trovare riposo. Chi ama vola, corre lietamente; ¢ libero, e non trattenuto da nulla; da ogni cosa per il tutto, e ha il tutto in
ogni cosa, perché trova la sua pace in quell’uno supremo, dal quale discende e proviene tutto cio che € buono; non
guarda a cio che gli viene donato, ma, al di la dei doni, guarda a colui che dona. Spesso ’amore non consce misura, in
un fervore che oltrepassa ogni confine. L’amore non sente gravezza, non tiene conto della fatica, anela a piu di quanto
non possa raggiungere, non adduce a scusa la sua insufficienza, perché ritiene che ogni cosa gli sia possibile e facile.
Colui che ama puo fare ogni cosa, e molte cose compie ¢ manda ad effetto; mentre colui che non ama viene meno e
cade. L’amore vigila; anche nel sonno, non s’abbandona; affaticato, non ¢ prostrato; legato, non si lascia costringere;
atterrito, non si turba: erompe verso 1’alto e procede sicuro, come fiamma viva, come fiaccola ardente.

Questo mio grido I’intende appieno colui che possiede amore. Un grande grido agli orecchi di Dio ¢ lo slancio stesso
ardente dell’anima, che esclama: Dio mio, mio amore, tu sei interamente mio ed io sono interamente tua. Accrescimi
nell’amore, affinché io impari a gustare nell’intimo quanto ’amore € soave; impari a sciogliermi nell’amore e ad
immergermi in esso. Che io sia tutto preso dall’amore, che mi elevi sopra me stesso, in estasi appassionata, che io canti
il canto dell’amore e che mi innalzi con te, o mio diletto; venga meno, nel lodarti, ’anima mia, nella gioia dell’amore.
Che io ti ami piu che me stesso, e me stesso soltanto per te; che in te io ami tutti coloro che ti amano veramente, come
comanda la legge dell’amore, luce che da te proviene.

L’amore ¢ sollecito, sincero e devoto; liecto e sereno; forte e paziente; fedele e prudente; longanime; virile e sempre
dimentico di sé: ché, se uno cerca se stesso, esce fuori dall’amore. L’amore ¢ attento, umile e sicuro; non fiacco, non
leggero, né intento a cose vuote; sobrio, casto, costante, quieto ¢ vigilante nei sensi. L’amore ¢ sottomesso, basso e



Imitazione di Cristo 28

disprezzato ai suoi propri occhi; devoto e grato a Dio. In Dio confida e spera sempre, anche quando non lo sente vicino,
perché non si vive nell’amore senza dolore. Colui che non € pronto a soffrire ogni cosa e ad ubbidire al suo Diletto, non
¢ degno di essere chiamato uomo d’amore; questi deve abbracciare con slancio tutte le avversita e le amarezze per il suo
Diletto, senza da cio deflettere, qualsiasi evidenza si frapponga.

Capitolo VI
CHI HA VERO AMORE, COME NE DA PROVA

Figlio, ancora non sei forte e saggio nell’amore. Perché, o Signore? Perché, per una piccola contrarieta lasci la strada
intrapresa e troppo avidamente cerchi consolazione. Chi ¢ forte nell’amore, regge alle tentazioni e non crede alla
suadente furbizia del nemico. Come gli sono caro nella prosperita, cosi gli sono caro nelle avversita. Chi & saggio
nell’amore non guarda tanto al pregio del dono, quanto all’amore di colui che dona. Guarda piu all’affetto che al prezzo,
e pone tutti i doni al di sotto della persona amata. Chi ¢ nobile nell’amore non si appaga nel dono, ma si appaga in me, al
di sopra di qualunque dono. Se talvolta, verso di me, o verso i miei santi, hai ’animo meno ben disposto di quanto
vorresti, non per questo tutto € perduto. Quell’amore che talora senti, buono e dolce, ¢ effetto della grazia presente in te;
¢, per cosi dire, un primo assaggio della patria celeste. Ma € cosa su cui non bisogna fare troppo conto, perché non ¢
ferma e costante.

Segno di virtl e di grande merito, & questo: lottare quando si affacciano cattivi impulsi dell’animo, e disprezzare le
suggestioni del diavolo. Dunque non lasciarti turbare da alcun pensiero che ti venga dal di fuori, di qualsivoglia natura.
Saldamente mantieni, invece, i tuoi propositi, con I’animo diretto a Dio. Non ¢ una vana illusione che, talvolta, tu sia
d’un tratto portato fino all’estremo rapimento, per poi ritornare subito alle consuete manchevolezze spirituali; queste
infatti non dipendono da te, ma le subisci contro tua voglia. Anzi, fino a che tali manchevolezze ti disgustano, e ad esse
resisti, questo € cosa meritoria, non gia rovinosa per 1’anima. Sappi che I’antico avversario tenta in ogni modo di
ostacolare il tuo desiderio di bene, distogliendoti da qualsiasi esercizio di devozione; distogliendoti, cio¢ dal culto dei
santi, dal pio ricordo della mia passione, dall’utile pensiero dei tuoi peccati, dalla vigilanza del tuo cuore; infine dal
fermo proponimento di progredire nella virtu. L’antico avversario insinua molti pensieri perversi, per molestarti e
spaventarti, per distoglierti dalla preghiera e dalle sante letture. Lo disgusta che uno umilmente si confessi; se potesse, lo
farebbe disertare dalla comunione. Non credergli, non badargli, anche se ti avra teso sovente i lacci dell’inganno.
Ascrivile a lui, quando ti insinua cose cattive e turpi. Digli: vattene, spirito impuro; arrossisci, miserabile. Veramente
immondo sei tu, che fai entrare nei miei orecchi cose simili. Allontanati da me, perfido ingannatore; non avrai alcun
posto in me: presso di me stara Gesll, come un combattente valoroso; e tu sarai svergognato. Preferisco morire e patire
qualsiasi pena, piuttosto che cedere a te. Taci, ammutolisci; non ti ascoltero pit, per quante insidie tu mi possa tendere.
«l Signore ¢ per me luce e salvezza; di chi avro paura? (Sal 26,1). Anche se fossero eretti contro di me interi
accampamenti, il mio cuore non vacillera (Sal 26,3). Il Signore ¢ il mio alleato e il mio redentore» (Sal 18,15).

Combatti come un soldato intrepido. E se talvolta cadi per la tua debolezza, riprendi forza maggiore, fiducioso in una
mia grazia piu grande, guardandoti pero attentamente dalla vana compiacenza e dalla superbia: ¢ a causa di esse che
molti vengono indotti in inganno, cadendo talora in una ceciti pressoché incurabile. E questa rovina degli uomini
superbi, stoltamente presuntuosi, che ti deve indurre a prudenza e ad indefettibile umilta.

Capitolo VII
PROTEGGERE LA GRAZIA SOTTO LA SALVAGUARDIA DELL’UMILTA

O figlio, € per te cosa assai utile e sicura tenere nascosta la grazia della devozione; non insuperbirne, non continuare a
parlarne e neppure a ripensarci molto. Disprezza, invece, temendo questa grazia come data a uno che non ne era degno.
Non devi attaccarti troppo forte a un tale slancio devoto, che subitamente puo trasformarsi in un sentimento contrario.
Nel tempo della grazia ripensa a quanto, di solito, sei misero e povero senza la grazia. Un progresso nella vita spirituale
non lo avrai raggiunto quando avrai avuto la grazia della consolazione, ma quando, con umilta, abnegazione e pazienza,
avrai saputo sopportare che essa ti sia tolta. Cosicché, neppure allora, tu sia pigro nell’amore alla preghiera o lasci
cadere del tutto le abituali opere di pieta; anzi, tu faccia volenterosamente tutto quanto ¢ in te, come meglio potrai e
saprai, senza lasciarti andare del tutto a causa dell’aridita e dell’ansieta spirituale che senti.



Imitazione di Cristo 29

2. Molti, non appena accade qualcosa di male, si fanno tosto impazienti e perdono la buona volonta. Ma le vie dell’uomo
non dipendono sempre da lui. E Dio che pud dare e consolare, quando vuole e quanto vuole e a chi egli vuole; nella
misura che gli piacera e non di piu. Molti, poi, fattisi arditi per il fatto che sentivano la grazia della devozione,
procurarono la loro rovina: essi vollero fare di piu di quanto era nelle loro possibilita, non considerando la propria
pochezza e seguendo 1’impulso del cuore piuttosto che il giudizio della ragione. Presunsero di poter fare piu di quello
che era nella volonta di Dio; percio d’un tratto persero la grazia. Essi, che avevano posto il loro nido nel cielo, restarono
a mani vuote, abbandonati alla loro miseria; cosicché, umiliati e spogliati, imparassero, a non volare con le loro ali, ma a
star sotto le mie ali, nella speranza. Coloro che sono ancora novellini e inesperti nella via del Signore facilmente si
ingannano e cadono, se non si attaccano al consiglio di persone elette. E se vogliono seguire quello che loro sembra
giusto, anziché affidarsi ad altri piu esperti, finiranno male, a meno che non vogliano ritrarsi dal proprio interno. Coloro
che si credono sapienti di per sé, di rado si lasciano umilmente guidare da altri. Sennonché uno scarso sapere e una
modesta capacita di comprendere, accompagnati dall’umilta, valgono di piu di un gran tesoro di scienza, accompagnato
dal vuoto compiacimento di sé. E meglio per te avere poco, piuttosto che molto; del molto potresti insuperbire.

3. Non agisce con sufficiente saggezza colui che, avendo la grazia, si da interamente alla gioia, senza pensare alla sua
miseria di prima e alla purezza che si deve aver nel timore di Dio; timore cio¢ di perdere quella grazia che gli era stata
data. Cosi non dimostra di avere sufficiente virtu colui che, al momento dell’avversita o in altra circostanza che lo
opprima, si dispera eccessivamente e concepisce, nei confronti, pensieri e sentimenti di fiducia meno piena di quanto mi
si dovrebbe. Al momento della lotta, si trovera spesso estremamente abbattuto e pieno di paura proprio colui che, in
tempo di quiete, avra voluto essere troppo sicuro. Se tu, invece, riuscissi a restare umile e piccolo in te stesso, e a ben
governare e dirigere il tuo spirito non cadresti cosi facilmente nel pericolo e nel peccato. Un buon consiglio ¢ questo,
che, quando hai nell’animo uno speciale ardore spirituale, tu consideri bene quello che potra accadere se verra meno tale
luce interiore. Quando poi cio accadesse, pensa che poi di nuovo possa tornare quella luce che per un certo tempo ti ha
tolta, per tua sicurezza e per la mia gloria. Infatti, subire una simile prova ¢ spesso a te piu utile che godere stabilmente
di una situazione tranquilla, secondo il tuo piacere. In verita i meriti non si valutano secondo questo criterio, che uno
abbia frequenti visioni, o riceva particolari gioie interiori, o sia posto in un grado piu alto. Ma piuttosto secondo questo
criterio, che uno sia radicato nella vera umilta e ripieno dell’amore divino; che ricerchi sempre soltanto e interamente di
rendere gloria a Dio; che consideri se stesso un nulla; che si disprezzi veramente e preferisca perfino essere disprezzato
ed umiliato dagli altri, anziché essere onorato.

Capitolo VIII
LA BASSA OPINIONE DI SE AGLI OCCHI DI DIO

1. «Che io osi parlare al mio Signore, pure essendo polvere e cenere» (Gn 18,27). Se avro tenuto troppo grande opinione di
me, ecco tu mi starai dinanzi e le mie iniquita daranno testimonianza del vero, contro di me; né potrd controbattere. Se
invece mi sar0 considerato cosa da poco — riducendomi a un nulla, liberandomi da ogni reputazione di me stesso,
facendomi polvere, quale sono — la tua grazia mi sara propizia e la tua luce sara vicina al mio cuore. Cosi ogni stima,
anche minima, svanira per sempre, sommersa nell’abisso della mia umilta. In tal modo, o Dio, tu mi mostri a me stesso:
che cosa sono e che cosa fui, a che giunsi. Sono un nulla i, e neppure me ne rendo conto. Lasciato a me stesso, ecco il
nulla; tutto € manchevolezza. Se, invece, d’un tratto, tu guardi me, immediatamente divento forte e pieno di nuova gioia.
Ed ¢ cosi veramente meravigliosa questo sentirmi cosi improvvisamente sollevato, e cosi amorosamente abbracciato da
te; ché, per la mia gravezza, sono portato sempre al basso. E opera, questa, del tuo amore: senza mio merito esso mi
viene incontro, mi aiuta in tante mie varie necessitd, mi mette al riparo da ogni grave pericolo e mi strappa da mali
veramente innumerevoli.

2. Mi ero perduto, amandomi di un amore davvero non retto; invece, cercando soltanto te, e con retto amore, ho travato, ad
un tempo, e me stesso e te. Per tale amore mi sono sprofondato ancor di pit nel mio nulla; perché sei tu, che, nella tua
grande bonta, vai, nei mie confronti, al di la di ogni merito, ¢ al di 1& di quello che io oso sperare e chiedere. Sii
benedetto, o mio Dio, perché, quantunque io non sia degno di alcun dono, la tua magnanimita e la tua infinita bonta non
cessano di largire benefici anche agli ingrati, che si sono allontanati da te. Portaci di nuovo a te, affinché siamo pieni di
gratitudine, di umilta e di devozione. Tu sei infatti il nostro sostegno, la nostra forza, la nostra salvezza.

Capitolo IX



Imitazione di Cristo 30

RIFERIRE TUTTO A DIO, ULTIMO FINE

O figlio, se veramente desideri farti santo, devo essere io il tuo supremo ed ultimo fine: un fine che rendera puri i tuoi
affetti, troppo spesso piegati verso te stesso e verso le creature; ed € male giacché, quando in qualche cosa cerchi te
stesso, immediatamente vieni meno ed inaridisci. Tutto devi dunque ricondurre, in primo luogo, a me; perché tutto da
me proviene. Considera ogni cosa come emanata dal sommo bene, e percio riferisci tutto a me, come alla sua origine.
Acqua viva attingono a me, come a fonte viva, [’umile e il grande, il povero e il ricco. Colui che si mette al mio servizio,
con spontaneita e liberta di spirito, ricevera grazia. Invece colui che cerca onore e gloria, non in me, ma altrove; colui
che cerca diletto in ogni bene particolare non godra di quella gioia vera e duratura che allarga il cuore. Anzi incontrera
molti ostacoli ed angustie.

Nulla di cio che € buono devi ascrivere a te; nessuna capacita, devi attribuire ad un mortale. Riconosci, invece, che tutto
¢ di Dio, senza del quale nulla ha I'uomo. Tutto ¢ stato dato da me, tutto voglio riavere; e chiedo con forza che 'uvomo
me ne sia grato. E questa la verita, che mette in fuga ogni inconsistente vanteria. Quando verranno la grazia celeste e il
vero amore, allora scompariranno ’invidia e la grettezza del cuore; perché 1’amore di Dio vince ogni cosa e irrobustisce
le forze dell’anima. Se vuoi essere saggio, poni la tua gioia e la tua speranza soltanto in me. Infatti «nessuno ¢ buono;
buono ¢ soltanto Iddio» (Lc 18,19). Sia egli lodato, al di sopra di ogni cosa; e sia in ogni cosa benedetto.

Capitolo X
DOLCE COSA, ABBANDONARE IL MONDO E SERVIRE A DIO

Parlero ancora, e non tacero; diro all’orecchio del mio Dio, mio signore e mio re, che sta nei cieli: se «¢ tanto grande e
sovrabbondante, o Signore, la dolcezza che hai preparato per coloro che ti temono» (Sal 30,20), che cosa sei tu, per
coloro che ti amano e per coloro che ti servono con tutto il cuore? Davvero ineffabile ¢ la dolcezza della tua
contemplazione, che tu concedi a coloro che ti amano. Ecco dove massimamente mostrasti la soavita del tuo amore per
me: non ero, e mi hai creato; mi ero allontanato da te, e tu mi hai ricondotto a servirti; infine mi hai comandato di amarti.
Oh!, fonte di eterno amore, che potro dire di te; come mi potro dimenticare di te, che ti sei degnato di ricordarti di me,
dopo che mi ero perduto nel marciume? Hai usato misericordia con il tuo servo, al di la di ogni speranza; gli hai offerto
grazia ed amicizia, al di 1a di ogni merito. Che cosa mai potro dare in cambio di un tal beneficio? Giacché non a tutti ¢
concesso di abbandonare ogni cosa, di rinunciare al mondo e di scegliere la vita del monastero.

E forse gran cosa che io serva a te, al quale ogni creatura deve servire? Non gia il servirti mi deve sembrare gran cosa;
piuttosto mi deve sembrare grande e meraviglioso che tu, unendolo ad eletti tuoi servi, ti degni di accogliere quale servo,
uno come me, cosi misero e privo di meriti. A te appartiene chiaramente tutto cio che io posseggo e con cui ti servo. E
invece sei tu che mi servi, pit di quanto io non serva te. Ecco, tutto fanno prontamente, secondo il tuo comando, il cielo
e la terra, che tu hai creati per servizio dell’uomo. E questo ¢ ancor poco; ché anche gli angeli li hai predisposti per
servizio dell’uomo. Ma, al di sopra di tutto cio, sta il fatto che tu stesso ti sei degnato di servire I’uomo, promettendogli
in dono te stesso. E io che daro, in cambio di tutti questi innumerevoli benefici? Potessi stare al tuo servizio tutti i giorni
della mia vita; potessi almeno riuscire a servirti degnamente per un solo giorno. In verita, a te € dovuto ogni servizio,
ogni onore e ogni lode, in eterno. In verita tu sei il mio Signore, ed io sono il tuo misero servo, che deve porre al tuo
servizio tutte le sue forze, senza mai stancarsi di cantare le tue lodi. Questo ¢ il mio desiderio, questa ¢ la mia volonta.
Degnati tu di supplire alle mie deficienze.

Mettersi al tuo servizio, disprezzando ogni cosa per amor tuo, ¢ grande onore e grande merito. Infatti, coloro che si
saranno sottoposti spontaneamente al tuo santo servizio avranno grazia copiosa. Coloro che, per tuo amore, avranno
lasciato ogni piacere della carne troveranno la soave consolazione dello Spirito Santo. Coloro che, per il tuo nome,
saranno entrati nella via stretta, lasciando ogni cosa mondana, conseguiranno una grande liberta interiore. Quanto € grato
e lieto questo servire a Dio, che rende I'uomo veramente libero e santo. Quanto ¢ benedetta la condizione del religioso
servizio, che rende I’'uomo simile agli angeli: compiacenza di Dio, terrore dei demoni, esempio ai fedeli. Con
indefettibile desiderio dobbiamo, dunque, abbracciare un tale servizio, che ci assicura il sommo bene ¢ ci fa conseguire
una gioia perenne, senza fine.

Capitolo XI



Imitazione di Cristo 31

1.

VAGLIARE E FRENARE [ DESIDERI DEL NOSTRO CUORE

Figlio, tu devi imparare ancora molte cose, fin qui non bene apprese. Signore, quali sono queste cose? Che tu indirizzi il
tuo desiderio interamente secondo la mia volonta; che tu non stia attaccato a te stesso; che ardentemente tu brami di
seguire la mia volonta. Sovente vari desideri ti accendono e urgono in te fortemente. Ma devi riflettere se tu sia mosso
dall’impulso di rendere onore a me o non piuttosto di far piacere a te stesso. Se si tratta di me, sarai pienamente felice,
comunque io voglia che vadano le cose; se invece ¢’¢ sotto una qualunque tua voglia, ecco, ¢ questo che ti impedisce e ti
appesantisce. Guardati, dunque, dal basarti troppo su un desiderio concepito senza che io sia stato consultato; affinché
poi tu non abbia a pentirti; affinché non abbia a disgustarti cio che dapprima ti era sembrato caro e che avevi agognato,
come preferibile sopra ogni cosa.

In verita, non ogni moto, pur se ci appare degno di approvazione, va subito favorito; ne ogni moto che ci ripugna va
respinto fin dal principio. Occorre talvolta che tu usi il freno, anche nell’intraprendere e nel desiderare cose buone. Ché
il tuo animo potrebbe poi esser distolto da cio, come cosa eccessiva; o potresti ingenerare scandalo in altri, per essere
andato al di la delle regole comuni; o potresti d’un tratto cadere in agitazione perché ti si ostacola. Altra voce, invece,
occorre che tu faccia violenza a te stesso, andando virilmente contro I’impulso dei sensi. Occorre che tu non faccia caso
a cio che la carne desidera o non desidera, preoccupandoti piuttosto che essa, pur contro voglia, sia sottomessa allo
spirito. Occorre che la carne sia imbrigliata e costretta a stare soggetta, fino a che non sia pronta a tutto; fino a che non
sappia accontentarsi, lieta di poche e semplici cose, senza esitare di fronte ad alcuna difficolta.

Capitolo XII
L’EDUCAZIONE A PATIRE E LA LOTTA CONTRO LA CONCUPISCENZA

Signore Dio, capisco che ¢ per me veramente necessario saper soffrire, giacché in questo mondo accadono tante
avversita. Invero, comunque io abbia disposto per la mia tranquillita, la mia vita non puo essere esente dalla lotta e dal
dolore. Cosi ¢, o figlio. Ma tale ¢ la mia volonta: tu non devi andar cercando una pace, che non abbia e non senta
tentazione o avversita; anzi devi ritenere per certo di avere trovato pace, anche quando sarai afflitto da varie tribolazioni
e sarai provato da varie contrarietd. Se obietterai di non riuscire ora a sopportare tanto, come riuscirai a sostenere poi il
fuoco del purgatorio? Tra due mali, scegliere sempre il minore. Cosi, per poter sfuggire alle pene eterne future, vedi di
sopportare, con fermezza e per amore di Dio, i mali presenti. Credi forse che quelli che vivono nel mondo non abbiano a
patire per nulla, o soltanto un pochino? No; questo non lo riscontrerai, nemmeno cercando tra le persone che vivono tra
gli agi piu grandi. Tuttavia — mi dirai — costoro hanno molte gioie, fanno cio che loro piu piace e alle loro tribolazioni
non danno, percio, gran peso. Ammettiamo che le cose stiano cosi e che costoro abbiano tutto cio che vogliono. Ma
quanto pensi che potra durare? Ecco «come fumo si disperderanno» (Sal 36,20) coloro che in questo mondo sono
nell’abbondanza; delle loro gioie di un tempo non restera ricordo alcuno.

Di piu, anche mentre sono ancora in vita, costoro non sono esenti da amarezze, da noie e da timori. Che anzi,
frequentemente, proprio dalle stesse cose dalle quali si ripromettono gioia, essi traggono una dolorosa pena. E
giustamente per loro cio accade. Infatti, cercando essi ed inseguendo il piacere anche contro 1’ordine disposto da Dio,
non lo raggiungono senza vergogna ed amarezza. Come € breve, questo piacere e falso e contrario al volere di Dio; e
come ¢ turpe. Eppure gli uomini, ebbri e ciechi, non capiscono; e, come bruti, vanno incontro alla morte dell’anima per
un piccolo piacere di questa vita corruttibile. Ma tu, figlio, non andare dietro alle «tue concupiscenze; distogliti dal tuo
capriccio» (Sir 18,30). «Metti il tuo gaudio nel Signore; Egli ti dara cio che il tuo cuore domandera» (Sal 36,4). In verita,
se veramente desideri la pienezza della gioia e della mia consolazione, ecco, la tua felicita consistera nel disprezzo di
tutto cio che & nel mondo e nel distacco da ogni piacere. Cosi ti saranno concesse grandi consolazioni. Quanto piu ti
allontanerai da ogni conforto che venga dalle creature, tanto piu grandi e soavi consolazioni troverai in me. A questo non
giungerai, pero, senza avere prima sofferto e faticosamente lottato. Fara resistenza il radicato costume; ma sara vinto poi
da una abitudine migliore. Protestera la carne, ma sara tenuta in freno dal fervore spirituale. Ti istighera, fino
all’esasperazione, I’antico serpente; ma sara messo in fuga dalla preghiera oppure gli sara ostacolato un facile ingresso,
se ti trovera preso da un lavoro pratico.

Capitolo XIII

METTERSI AL DI SOTTO DI TUTTI IN UMILE OBBEDIENZA, SULL’ESEMPIO DI GESU CRISTO



Imitazione di Cristo 32

1.

Figlio, colui che tenta di sottrarsi all’obbedienza si sottrae anche alla grazia. Colui che cerca il bene suo personale perde
anche il bene che ¢ proprio del vivere in comune. Colui che non si sottopone lietamente e spontaneamente al suo
superiore, dimostra che la carne non gli obbedisce ancora perfettamente, ma spesso recalcitra e mormora. Impara dunque
a sottometterti prontamente al tuo superiore, se vuoi soggiogare la tua carne. Infatti, il nemico di fuori lo si vincera piu
presto, se sara stato sconfitto I’'uomo interiore. Non c¢’¢ peggiore e piu insidioso nemico dell’anima tua, di te stesso,
quando il corpo non si accorda con lo spirito. Per avere vittoria sulla carne e sul sangue, devi assumere un totale e vero
disprezzo di te. Tu hai ancora invece un eccessivo ¢ disordinato amore di te stesso; per questo sei tanto esitante a
rimetterti interamente alla volonta degli altri.

Ma che c’¢ di strano, se tu, polvere e nulla, ti sottoponi a un uomo, per amore di Dio, quando io, onnipotente ed
altissimo, che dal nulla ho creato tutte le cose per amor tuo, mi feci piccolo fino a sottopormi all’'uomo? Mi sono fatto
I’ultimo e il piu piccolo di tutti, proprio perché, per questo mio abbassarmi, tu potessi vincere la tua superbia. Impara ad
obbedire, tu che sei polvere; impara ad umiliarti, tu che sei terra e fango; impara a piegarti sotto i piedi di tutti, a
disprezzare i tuoi desideri e a metterti in totale sottomissione. Insorgi inflammato contro te stesso, e non permettere che
in te si annidi la tumefazione della superbia. Dimostrati cosi basso e cosi piccolo che tutti possano camminare sopra di te
e possano calpestarti come il fango della strada. Che hai da lamentare tu, uomo da nulla. Che hai tu, immondo peccatore,
da contrapporre a coloro che ti accusano; tu, che tante volte hai offeso Dio, meritando assai spesso 1’inferno? Ma, ecco,
apparve preziosa al mio sguardo I’anima tua; ecco il mio occhio ebbe compassione di te, cosi che, conoscendo il mio
amore, tu avessi continua gratitudine per i miei benefici ed abbracciassi, senza esitare, un’umile sottomissione, nella
paziente sopportazione dell’altrui disprezzo.

Capitolo XIV
PENSARE ALL’OCCULTO GIUDIZIO DI DIO, PER NON INSUPERBIRCI DEL BENE

Come tuono fai scendere sopra di me i tuoi giudizi, Signore; timore e terrore scuotono tutte le mie ossa; I’anima mia si
ritrae spaventata. Sbigottito penso che neppure i cieli sono puri, di fronte a te. Se hai trovato dei malvagi persino tra gli
angeli e non li hai risparmiati, che cosa accadra di me? Caddero le stelle del cielo, ed io, che sono polvere, che cosa
presumo di me? Caddero nel profondo certuni, che sembrava avessero compiuto opere degne di lode; certuni che
mangiavano il pane degli angeli, 1i ho visti contentarsi delle carrube che mangiavano i porci. Invero, non c¢’¢ santita se
tu, o Signore, togli la tua mano; la sapienza non serve a nulla, se tu cessi di reggerci; la fortezza non giova, se tu cessi di
custodirla; la castita non € sicura, se tu non la difendi; la vigilanza su se stessi non vale, se tu non sei presente con la tua
santa protezione. Infatti se tu ci abbandoni, andiamo a fondo e moriamo; se tu, invece, ci assisti ci teniamo ritti
viviamo. In verita, noi siamo malfermi, ma tu ci rafforzi; siamo tiepidi, ma tu ci infiammi.

Oh!, come devo essere conscio della mia bassezza e della mia abiezione; e come devo considerare un nulla quel poco di
bene che mi possa sembrare di aver fatto. Con quale pienezza di sottomissione devo accettare, o Signore, i tuoi profondi
giudizi, giacché mi trovo ad essere nient’altro che nulla e poi nulla. E cosa grande, invalicabile, questo riscontrare che di
mio non c¢’¢ assolutamente niente. Dove mai si nasconde la mia boria, dove finisce la sicurezza che riponevo nella mia
virt. Ogni mia vuota vanteria € inghiottita nella profondita dei tuoi giudizi sopra di me. Che cosa mai ¢ 1’'uomo di fronte
a te? Forse che la creta puo vantarsi nei confronti di colui che la plasma? (cfr. Is 45,9). Come pud gonfiarsi, con vane
parole, colui che, in verita, nell’intimo ¢ soggetto a Dio? Neppure il mondo intero lo potrebbe far montare in superbia,
poiché la Verita stessa lo ha soggiogato. Neppure un elogio da parte di tutti gli uomini lo potrebbe smuovere, poiché ha
posto interamente la sua speranza in Dio: infatti, quelli che fanno tanti elogi, ecco, non sono che nulla, e scompariranno
con il suono delle loro parole. Mentre la «parola del Signore resta in eterno» (Sal 116,2).

Capitolo XV
COME COMPORTARCI E CHE COSA DIRE DI FRONTE A OGNI NOSTRO DESIDERIO

Figliolo, cosi tu devi dire in ogni cosa: Signore, se questa ¢ la tua volonta, cosi si faccia. Signore, se questo € per tuo
amore, cosi si faccia, nel tuo nome. Signore, se questo ti parra necessario per me, e lo troverai utile, fa’ che io ne usi per
il tuo onore; se invece comprenderai che questo € male per me e non giova alla mia salvezza, toglimi questo desiderio.
Infatti, non tutti i desideri vengono dallo Spirito Santo, anche se a noi appaiono retti e buoni. E difficile giudicare
veramente se sia uno spirito buono, o uno spirito contrario, che ti spinge a desiderare questa o quell’altra cosa; oppure se



Imitazione di Cristo 33

tu sia mosso da un sentimento personale. Molti, che dapprima sembravano guidati da sentimento buono, alla fine si sono
trovati ingannati. Percio ogni cosa che balza alla mente come desiderabile sempre la si deve volere e cercare con animo
pieno di timor di Dio e con umilta di cuore. Soprattutto, ogni cosa va rimessa a me, con abbandono di se stessi, dicendo:
Signore, tu sai cosa sia meglio per me. Si faccia cosi, o altrimenti, secondo la tua volonta. Dammi quello che vuoi, e
quanto vuoi e quando vuoi. Disponi di me secondo la tua sapienza, la tua volonta e la tua maggior gloria. Mettimi dove
tu vuoi, e fai con me quello che vuoi, liberamente. Sono nelle tue mani; fammi rigirare per ogni verso. Ecco, io sono il
tuo servo, disposto a tutto, perché non voglio vivere per me ma per te: e volesse il cielo che cio fosse in modo degno e
perfetto.

Preghiera perché riusciamo a compiere la volonta di Dio.

2.

Amorosissimo Gesu, dammi la tua grazia, perché «sia operante in me» (Sap 9,10) e in me rimanga sino alla fine. Dammi
di desiderare e di volere cio che piu ti € gradito, e piu ti piace. La tua volonta sia la mia volonta; che io la segua e che ad
essa mi confermi pienamente; che io abbia un solo volere e disvolere con te; che io possa desiderare o non desiderare
soltanto quello che tu desideri e non desideri. Dammi di morire a tutte le cose del mondo; fammi amare di esser
disprezzato per causa tua, e di essere dimenticato in questo mondo. Fammi bramare sopra ogni altra cosa di avere riposo
in te, e di trovare in te la pace del cuore. Tu sei la vera pace interiore, tu sei il solo riposo; fuori di te ogni cosa ¢ aspra e
tormentosa. «In questa pace, nella pace vera, cio¢ in te, unico sommo eterno bene, avra riposo e quiete» (Sal 4,9). Amen.

Capitolo XVI
SOLTANTO IN DIO VA CERCATA LA VERA CONSOLAZIONE

Qualunque cosa io possa immaginare e desiderare per mia consolazione, non 1’aspetto qui, ora, ma in futuro. Ché, pure
se io0 potessi avere e godere da solo tutte le gioie e le delizie del mondo, certamente cid non potrebbe durare a lungo.
Sicché, anima mia, non potrai essere pienamente consolata e perfettamente confortata se non in Dio, che allieta i poveri
e accoglie gli umili. Aspetta un poco, anima mia, aspetta cio che Dio ha promesso e avrai in cielo la pienezza di ogni
bene. Se tu brami disordinatamente i beni temporali, perderai quelli eterni del cielo: dei beni di quaggiu devi avere
soltanto 1’'uso temporaneo, col desiderio fisso a quelli eterni. Anima mia, nessun bene di quaggiu, ti potra appagare
perché non sei stata creata per avere soddisfazione in queste cose. Anche se tu avessi tutti i beni del mondo, non potresti
essere felice e beata, perché ¢ in Dio, creatore di tutte le cose, che consiste la tua completa beatitudine e la tua felicita.
Non ¢ una felicita quale appare nella esaltazione di coloro che amano stoltamente questo mondo, ma una felicita quale si
aspettano i buoni seguaci di Cristo; quale, talora, € pregustata, fin da questo momento, da coloro che vivono dello spirito
e dai puri di cuore, «il cui pensiero ¢ gia nei cieli» (Fil 3,20).

Vano e di breve durata ¢ il conforto che viene dagli uomini; santo e puro ¢ quello che la verita fa sentire dal di dentro.
L’uomo pio si porta con sé, dappertutto, il suo consolatore, Gesu, e gli dice: o Signore Gesu, stammi vicino in ogni
luogo e in ogni tempo. La mia consolazione sia questa, di rinunciare lietamente ad ogni conforto umano. Che se mi verra
meno la tua consolazione, sia per me di supremo conforto, appunto, questo tuo volere, questa giusta prova; poiché «non
durera per sempre la tua collera e le tue minacce non saranno eterne» (Sal 102,9).

Capitolo XVII
AFFIDARE STABILMENTE IN DIO OGNI CURA DI NOI STESSI

Figlio, lascia che io faccia con te quello che voglio: io so quello che ti ¢ necessario. Tu hai pensieri umani e i tuoi
sentimenti seguono spesso suggestioni umane. Signore, ¢ ben vero quanto dici. La tua sollecitudine per me ¢ piu grande
di ogni premura che io possa avere per me stesso. In verita, chi non rimette in te tutte le sue preoccupazioni si affida
proprio al caso. Signore, purché la mia volonta sia continuamente retta e ferma in te, fai di me quello che ti piace.
Giacché, qualunque cosa avrai fatto di me non puo essere che per il bene. Se mi vuoi nelle tenebre, che tu sia benedetto;
e se mi vuoi nella luce, che tu sia ancora benedetto. Se ti degni di darmi consolazione, che tu sia benedetto; e se mi vuoi
nelle tribolazione, che tu sia egualmente benedetto.

Figlio, se vuoi camminare con me, questo deve essere il tuo atteggiamento. Devi essere pronto a patire, come pronto a
godere; devi lietamente essere privo di tutto e povero, come sovrabbondante e ricco. Signore, qualunque cosa vorrai che



Imitazione di Cristo 34

mi succeda, la sopporterd di buon grado per tuo amore. Con lo stesso animo voglio accettare dalla tua mano bene e male,
dolcezza e amarezza, gioia e tristezza; e voglio renderti grazie per ogni cosa che mi accada. Preservami da tutti i peccati,
e non temerd né la morte né ’inferno. Purché tu non mi respinga per sempre cancellandomi dal libro della vita,
qualunque tribolazione mi piombi addosso non mi fara alcun male.

Capitolo XVIII
SOPPORTARE SERENAMENTE LE MISERIE DI QUESTO MONDO SULL’ESEMPIO DI CRISTO

Figlio, io discesi dal cielo per la tua salvezza e presi sopra di me le tue miserie, non perché vi fossi costretto, ma per
slancio d’amore; e cio perché tu imparassi a soffrire e a sopportare senza ribellione le miserie di questo mondo. Infatti,
dall’ora della mia nascita fino alla morte in croce, non venne mai meno in me la forza di sopportare il dolore. Ho
conosciuto grande penuria di beni terreni; ho udito molte accuse rivolte a me; ho sopportato con dolcezza cose da far
arrossire ed ingiurie; per il bene fatto ho ricevuto ingratitudine; per i miracoli, bestemmie; per il mio insegnamento,
biasimi.

Signore, tu ben sapesti patire per tutta la tua vita, compiendo pienamente, in tal modo, la volonta del Padre tuo; percio ¢
giusto che io, misero peccatore, sappia sopportare me stesso, fin quando a te piacera; ¢ giusto che, per la mia salvezza, io
porti il peso di questa vita corruttibile, fino a quando tu vorrai. In verita, anche se noi la sentiamo come un peso, la vita
di quaggiu, per effetto della tua grazia, gia fu resa capace di molti meriti e piu tollerabile e luminosa, per noi, povera
gente, in virtu del tuo esempio e dietro le orme dei tuoi santi. Anzi la nostra vita € piena di consolazione, molto piu di
quanto non fosse al tempo della vecchia legge, quando era ancora chiusa la porta del cielo e ancora era nascosta la via di
esso; quando erano ben pochi quelli che si davano pensiero di cercare il regno dei cieli, e neppure i giusti, meritevoli di
salvezza, avevano potuto entrare nella patria celeste, non essendo ancora stato pagato — prima della tua passione e della
tua santa morte — il debito del peccato. Oh, come ti debbo ringraziare per avere mostrato a me, e a tutti i tuoi seguaci, la
strada diritta e sicura verso 1’eterno tuo regno! La nostra strada ¢ la tua vita stessa: attraverso una santa capacita di patire
camminiamo verso di te, che sei il nostro premio. Se tu non ci avessi preceduto, con questo insegnamento, chi si
prenderebbe cura di seguirti? Quanti rimarrebbero indietro assai, se non potessero guardare al tuo esempio luminoso.
Ecco, siamo ancora ben poco fervorosi, pur dopo tanti miracoli e nonostante i tuoi ammaestramenti; che cosa mai
sarebbe di noi, se non avessimo avuto una cosi grande luce per seguirti?

Capitolo XIX
LA CAPACITA DI SOPPORTARE LE OFFESE E LA VERA PROVATA PAZIENZA

Che ¢ quello che vai dicendo, o figlio? Cessa il tuo lamento, tenendo presenti le sofferenze mie e quelle degli altri santi.
«Non hai resistito ancora fino al sangue» (Eb 12,4). Cio che tu soffri € poca cosa, se ti metti a confronto con coloro che
patirono tanto gravemente: cosi fortemente tentati, cosi pesantemente tribolati, provati in vari modi e messi a dura prova.
Occorre dunque che tu rammenti le sofferenze piu gravi degli altri, per imparare a sopportare le tue, piccole. Che se
piccole non ti sembrano, vedi se anche questo non dipenda dalla tua incapacita di sopportazione. Comunque, siano
piccoli o grandi questi mali, fa’ in modo di sopportare tutto pazientemente. Il tuo agire sara tanto piu saggio, e tanto piu
grande sara il tuo merito, quanto meglio ti sarai disposto al patire; anzi lo troverai anche piu lieve, se, intimamente e
praticamente, sarai pronto e sollecito. E non dire: questo non lo posso sopportare; non devo tollerare cose simili da una
tale persona, che mi fa del male assai, e mi rimprovera cose che non avevo neppure pensato; da un altro, non da lui, le
tollererei di buon grado, e riterrei giusto doverle sopportare. E una stoltezza un simile ragionamento. Esso non tiene
conto della virtu della pazienza, né di colui a cui spetta di premiarla; ma tiene conto piuttosto delle persone e delle offese
ricevute. Vero paziente non & colui che vuole sopportare soltanto quel che gli sara sembrato giusto, e da chi gli sara
piaciuto. Vero paziente, invece, & colui che non guarda da quale persona egli venga messo alla prova: se dal superiore,
oppure da un suo pari, o da un inferiore; se da un uomo buono o santo, oppure da un malvagio, o da persona che non
merita nulla. Vero paziente ¢ colui che indifferentemente — da qualunque persona, e per quante volte, gli venga qualche
contrarieta — tutto accetta con animo grato dalla mano di Dio; anzi lo ritiene un vantaggio grande, poiché non ¢’¢ cosa,
per quanto piccola, purché sopportata per amore di Dio, che passi senza ricompensa, presso Dio.

Sii dunque preparato al combattimento, se vuoi ottenere vittoria. Senza lotta non puoi giungere ad essere premiato per la
tua sofferenza. Se rifiuti la sofferenza, rifiuti anche il premio; se invece desideri essere premiato, devi combattere da
Vero uomo e saper sopportare con pazienza. Come al riposo non si giunge se non dopo aver faticato, cosi alla vittoria



Imitazione di Cristo 35

non si giunge se non dopo aver combattuto. Oh, Signore, che mi diventi possibile, per tua grazia, quello che mi sembra
impossibile per la mia natura: tu sai che ben scarsa ¢ la mia capacita di soffrire, e che al sorgere di una, sia pur piccola,
difficolta, mi trovo d’un colpo atterrato. Che mi diventi cara ¢ desiderabile, in tuo nome, qualsiasi prova e qualsiasi
tribolazione: soffrire ed essere tribolato per amor tuo, ecco cio che ¢ grandemente salutare all’anima mia.

Capitolo XX
RICONOSCERE LA PROPRIA DEBOLEZZA E LA MISERIA DI QUESTA NOSTRA VITA

«Confessero contro di me il mio peccato» (Sal 31,5); a te, o Signore, confessero la mia debolezza. Spesso basta una cosa
da nulla per abbattermi e rattristarmi: mi propongo di comportarmi da uomo forte, ma, al sopraggiungere di una piccola
tentazione, mi trovo in grande difficolta. Basta una cosa assolutamente da nulla perché me ne venga una grave
tentazione: mentre, fino a che non 1’avverto, mi sento abbastanza sicuro, poi, a un lieve spirare di vento, mi trovo quasi
sopraffatto. «Guarda dunque, Signore, alla mia miseria» (Sal 14,18) e alla mia fragilita, che tu ben conosci per ogni suo
aspetto; abbi pieta di me; «tirami fuori dal fango, cosi che io non vi rimanga confitto» (Sal 68,15), giacendo a terra per
sempre. Quello che mi risospinge indietro e mi fa arrossire dinanzi a te, € appunto questa mia instabilita e questa mia
debolezza nel resistere alle tentazioni. Che, pur quando ad esse non si acconsenta del tutto, gia molto mi disturba la
persecuzione loro; e assai mi affligge vivere continuamente cosi, in lotta. La mia debolezza mi appare in modo chiaro
dal fatto che proprio i pensieri che dovrei avere sempre in orrore sono molto piu facili a piombare su di me che ad
andarsene. Voglia il Cielo, o potentissimo Dio di Israele, che, nel tuo grande amore per le anime di coloro che hanno
fede in te, tu abbia a guardare alla fatica e alla sofferenza del tuo servo; che tu I’assista in ogni cosa a cui si accinge.
Fammi forte della divina fortezza, affinché non abbia a prevalere in me 1’'uomo vecchio: questa misera carne non ancora
pienamente sottomessa allo spirito, contro la quale bisogna combattere, finché si vive in questa miserabile vita.

Ahimé!, quale ¢ questa vita, dove non mancano tribolazioni e miserie; dove tutto ¢ pieno di agguati e di nemici! Ché, se
scompare un’afflizione o una tentazione, una altra ne viene; anzi, mentre ancora dura una lotta, ne sopraggiungono molte
altre, e insospettate. Ora, come si puo amare una vita cosi soggetta a disgrazie e a miserie? Di piu, come si puo chiamare
vita questa, se da essa procedono tante morti e calamita? E invece la si ama e molta gente va cercando in essa la propria
gioia. Il mondo viene sovente accusato di essere ingannevole e vano; ma non per questo viene facilmente abbandonato,
perché troppo prevalgono le brame terrene. Altro ¢ cio che induce ad amare il mondo; altro ¢ cid che induce a
condannarlo. Inducono ad amarlo il desiderio dell’uomo carnale, «il desiderio degli occhi e la superbia della vita» (1 Gv
2,16); inducono invece ad odiarlo e ad esserne disgustato le pene e le sofferenze che giustamente conseguono a quei
desideri perversi. E tuttavia — tristissima cosa — i piaceri malvagi hanno il sopravvento in coloro che hanno I’animo
rivolto al mondo, e «considerano gioia lo stare tra le spine» (Gb 30,7); incapaci, come sono, di vedere e di gustare la
soavita di Dio e I’intima bellezza della virtu. Quelli invece che disprezzano totalmente il mondo, e si sforzano di vivere
per Dio in santa disciplina, conoscono la divina dolcezza, che ¢ stata promessa a chi sa davvero rinunciare; essi
comprendono appieno quanto siano gravi gli errori e gli inganni del mondo.

Capitolo XXI
IN DIO, AL DI SOPRA DI OGNI BENE E DI OGNI DONO, DOBBIAMO TROVARE LA NOSTRA PACE

O anima mia, in ogni cosa ¢ al di sopra di ogni cosa, troverai riposo, sempre, nel Signore, perché lui stesso costituisce la
pace dei santi, in eterno. Dammi, dolcissimo e amabilissimo Gesu, di trovare quiete in te. In te, al di sopra di ogni
creatura, di ogni ben e di ogni bellezza; al di sopra di ogni gloria ed onore, potere e autorita; al di sopra di tutto il sapere,
il piu penetrante; al di sopra di ogni ricchezza e capacita; al di sopra di ogni letizia e gioia, e di ogni fama e stima degli
uomini; al di sopra di ogni dolcezza, consolazione, speranza o promessa umana; al di sopra di ogni ambita ricompensa,
di ogni dono o favore che, dall’alto, tu possa concedere; al di sopra di ogni motivo di gaudio e di giubilo, che mente
umana possa concepire e provare; infine, al di sopra degli Angeli, degli Arcangeli e di tutte le schiere celesti, al di sopra
delle cose visibili e delle cose invisibili, e di tutto cid che non sia tu, Dio mio. In verita, o Signore mio Dio, tu sei
eccellentissimo su ogni cosa; tu solo sei 1’altissimo e I’onnipotente; tu solo dai ogni appagamento e pienezza e ogni
dolcezza e conforto; tu solo sei tutta la bellezza e I’amabilita; tu solo sei, piu d’ogni cosa, ricco di nobilta e di gloria; in
te sono, furono sempre e saranno, tutti quanti i beni, compiutamente. Percio, qualunque cosa tu mi dia, che non sia te
stesso, qualunque cosa tu mi riveli di te, o mi prometta, senza che io possa contemplare o pienamente possedere te, ¢ ben



Imitazione di Cristo 36

poco e non mi appaga. Ché, in verita, il mio cuore non puo realmente trovare quiete, e totale soddisfazione se non riposi
in te, portandosi piu in alto di ogni dono e di ogni creatura.

Cristo Gesu, mio sposo tanto amato, amico vero, signore di tutte le creature, chi mi dara ali di vera liberta, per volare e
giungere a posarmi in te? Quando mi sara dato di essere completamente libero da me stesso e di contemplare la tua
soavita, o Signore mio Dio? Quando mi raccoglierd interamente in te, cosicché, per amor tuo, non mi accorga di me
stesso, ma soltanto di te, al di 1a del limite di ogni nostro sentire e in un modo che non tutti conoscono? Ma eccomi qui
ora a piangere continuamente e a portare dolorosamente la mia infelicita. Giacché, in questa valle di miserie, molti mali
mi si parano innanzi: sovente mi turbano, mi rattristano e mi ottenebrano; sovente mi intralciano il cammino o me ne
distolgono, tenendomi legato e impacciato, tanto da non poter accostarmi liberamente a te, a godere del gioioso
abbraccio, costantemente aperto agli spiriti beati. Che il mio sospiro e la grande e varia desolazione di questo mondo
abbiano a commuoverti, o Gesu, splendore di eterna gloria, conforto dell’anima pellegrina. A te ¢ rivolta la mia faccia;
senza che io dica nulla, € il mio silenzio che ti parla. Fino a quando tardera a venire il mio Signore? Venga a me, che
sono il suo poverello, e mi dia letizia; stenda la sua mano e strappi me misera da ogni angustia. Vieni, vieni: senza di te
non ci sara una sola giornata, anzi una sola ora, gioiosa, perché la mia gioia sei tu, e vuota ¢ la mia mensa senza di te. Un
pover’uomo, io sono, quasi chiuso in un carcere e caricato di catene, fino a che tu non mi abbia rifatto di nuovo, con la
tua presenza illuminante, mostrandomi un volto benevolo, e fino a che tu non mi abbia ridato la liberta. Vadano altri
cercando altra cosa, invece di te, dovunque loro piaccia. Quanto a me, nulla mi € ora gradito, nulla mi sara mai gradito,
fuori di te, mio Dio, mia speranza e salvezza eterna. Né tacero, o smettero di supplicare, fino a che non torni a me la tua
grazia e la tua parola non si faccia sentire dentro di me.

Ecco, sono qua; eccomi a te, che mi hai invocato. Le tue lacrime, il desiderio dell’anima tua, la tua umiliazione e il
pentimento del tuo cuore mi hanno piegato e mi hanno fatto avvicinare a te. Dicevo io allora: ti avevo invocato, Signore,
avevo desiderato di godere di te, pronto a rinunciare ad ogni cosa per te; ma eri stato tu, per primo, che mi avevi mosso a
cercarti. Sii dunque benedetto, o Signore, tu che hai usato tale bonta con questo tuo servo, secondo la grandezza della tua
misericordia. Che cosa mai potra dire ancora, al tuo cospetto, il tuo servo, se non parole di grande umiliazione dinanzi a
te, sempre ricordandosi della propria iniquita e della propria bassezza? Non c’¢, infatti, tra tutte le meraviglie del cielo e
della terra, cosa alcuna che ti possa somigliare. Le tue opere sono perfette, e giusti i tuoi comandi; per la tua provvidenza
si reggono tutte le cose. Sia, dunque, lode e gloria a te, o sapienza del Padre. La mia bocca, la mia anima e insieme tutte
le cose create ti esaltino e ti benedicano.

Capitolo XXII
RICONOSCERE I MOLTI E VARI BENEFICI DI DIO

Introduci, o Signore, il mio cuore nella tua legge e insegnami a camminare nei tuoi precetti. Fa’ che io comprenda la tua
volonta; fa’ che, con grande reverenza e con attenta riflessione, io mi rammenti, uno per uno e tutti insieme, i tuoi
benefici, cosi che sappia rendertene degne grazie. Per altro, so bene e confesso di non potere, neppure minimamente,
renderti i dovuti ringraziamenti di lode. Ché io sono inferiore a tutti i beni che mi sono stati concessi. Quando penso alla
tua altezza, il mio spirito viene meno di fronte a questa immensita. Tutto cio che abbiamo, nello spirito e nel corpo, tutto
cid che possediamo, fuori di noi e dentro di noi, per natura e per grazia, tutto ¢ tuo dono; e sta a celebrare la
benevolenza, la misericordia e la bonta di colui, da cui riceviamo ogni bene. Che se uno riceve di pit e un altro di meno,
tutto € pur sempre tuo: senza di te, non possiamo avere neppure la piu piccola cosa. Da un lato, chi riceve di pitt non puo
vantarsene come di un suo merito, né innalzarsi sugli altri e schernire chi ha di meno. Piu grande e piu santo ¢, infatti,
colui che fa minor conto di se stesso e ringrazia Dio con maggiore umilta e devozione; piu pronto a ricevere
maggiormente ¢ colui che si ritiene piu disprezzabile di tutti e si giudica pit indegno. D’altro lati, chi riceve di meno non
deve rattristarsi, non deve indignarsi o nutrire invidia per chi ha avuto di piu; deve piuttosto guardare a te e lodare
grandemente la tua bonta, perché tu largisci i tuoi doni con tanta abbondanza e benevolenza, «senza guardare alle
persone» (1Pt 1,17).

Tutto viene da te. Che tu sia, dunque, lodato per ogni cosa. Quello che sia giusto concedere a ciascuno, lo sai tu. Perché
uno abbia di meno e un altro di piu, non possiamo comprenderlo noi, ma solo tu, presso cui sono stabilmente definiti i
meriti di ciascuno. Per questo, o Signore Iddio, io considero un grande dono anche il non avere molte di quelle cose,
dalle quali vengono lodi e onori dall’esterno, secondo il giudizio umano. Cosi, guardando alla sua poverta, e alla nullita
della sua persona, nessuno ne tragga un senso di oppressione, di tristezza e di abbattimento, ma invece ne tragga
consolazione e grande serenitd; perché i poveri e coloro che stanno in basso, disprezzati dal mondo, tu, o Dio, li hai



Imitazione di Cristo 37

scelti come tuoi intimi amici. Una prova di questo ¢ data dai tuoi apostoli. Tu li hai posti come «principi su tutta la terra»
(Sal 44,17); e tuttavia essi passarono in questo mondo senza un lamento: tanto umili e semplici, tanto lontani da ogni
astuzia e malizia, che trovarono gioia anche nel sopportare oltraggi «a causa del tuo nome» (At 5,41), abbracciando con
grande slancio quello da cui il mondo rifugge. Colui che ti ama, colui che apprezza i tuoi doni di nulla deve esser lieto
quanto di realizzare in sé la tua volonta e il comando dei tuoi eterni decreti. Solo nel tuo volere egli deve trovare
appagamento e consolazione, tanto da desiderare di essere il piu piccolo, con lo stesso slancio con il quale altri puo
desiderare di essere il piu grande. Colui che ti ama deve trovare pace e contentezza nell’ultimo posto, come nel primo;
deve accettare di buon grado sia di essere disprezzato e messo in disparte, senza gloria e senza fama, sia di essere
onorato al di sopra degli altri e di emergere nel mondo. Invero, il desiderio di fare la tua volonta e di rendere gloria a te
deve prevalere in lui su ogni altra cosa, consolandolo e allietandolo piu di tutti i doni che gli siano stati dati o gli possano
essere dati.

Capitolo XXIII
LE QUATTRO COSE CHE RECANO UNA VERA GRANDE PACE

1. O figlio, ora ti insegnero la via della pace e della vera liberta. Fa’, o Signore, come tu dici; mi ¢ gradito ascoltare il tuo
insegnamento. Studiati, o figlio, di fare la volonta di altri, piuttosto che la tua. Scegli sempre di aver meno, che piu.
Cerca sempre di avere il posto piu basso e di essere inferiore a tutti. Desidera sempre, e prega, che in te si faccia
interamente la volonta di Dio. Un uomo che faccia tali cose, ecco, entra nel regno della pace e della tranquillita. Una
grande dottrina di perfezione ¢ racchiusa, o Signore, in queste tue brevi parole: brevi a dirsi, ma piene di significato e
ricche di frutto. Che se io potessi fedelmente custodirle, tali parole, nessun turbamento dovrebbe tanto facilmente
sorgere in me; in verita, ogni volta che mi sento inquieto od oppresso, trovo che mi sono allontanato da questa dottrina.
Ma tu, che tutto puoi; tu che hai sempre caro il progresso dell’anima mia, accresci sempre la tua grazia, cosi che io possa
adempiere alle tue parole e raggiungere la mia salvezza.

Preghiera contro i malvagi pensieri

2. O Signore, mio Dio, «non allontanarti da me; Dio mio, volgiti in mio aiuto» (Sal 70,12); ché vennero contro di me vari
pensieri e grandi terrori, ad affliggere 1’anima mia. Come ne usciro illeso, come mi aprird un varco attraverso di essi?
Dice il Signore: io andro innanzi a te e «abbattero i grandi della terra» (Is 45,2). Apriro le porte della prigione e ti
rivelero i piu profondi segreti. O Signore, fa’ come dici; e ogni iniquo pensiero fugga dinanzi a te. Questa ¢ la mia
speranza, questo ¢ il mio unico conforto: in tutte le tribolazioni rifugiarmi in te, porre la mia fiducia in te; invocarti dal
profondo del mio cuore e attendere profondamente la tua consolazione.

Preghiera per ottenere luce all’intelletto

3. Rischiarami, o buon Gesu, con la luce del lume interiore, e strappa ogni tenebra dal profondo del mio cuore; frena le varie
fantasie; caccia le tentazioni che mi fanno violenza; combatti valorosamente per me e vinci queste male bestie, dico le
allettanti concupiscenze, cosicché, per la forza che viene da te, si faccia pace, e nell’aula santa, cio¢ nella coscienza pura
(Sal 121,7), risuoni la pienezza della tua lode. Comanda ai venti e alle tempeste. Di al mare «calmati», al vento «non
soffiarex»; e si fara grande bonaccia (Mt 8,26). «Manda la tua luce e la tua verita» (Sal 52,3) a brillare sulla terra; ché
terra io sono, povera e vuota, fino a quando tu non mi illumini. Effondi dall’alto la tua grazia; irriga il mio cuore di
celeste rugiada; versa I’acqua della devozione ad irrigare la faccia della terra, che produca buono, ottimo frutto. Innalza
la mia mente schiacciata dalla mole dei peccati; innalza alle cose celesti tutto I’animo mio, in modo che gli rincresca di
pensare alle cose di questo mondo, dopo aver gustato la dolcezza della felicita suprema. Strappami e distoglimi dalle
effimere consolazioni che danno le creature; poiché non v’¢ cosa creata che possa soddisfare il mio desiderio e darmi
pieno conforto. Congiungimi a te con il vincolo indissolubile dell’amore, poiché tu solo basti a colui che ti ama, e a nulla
valgono tutte le cose, se non ci sei tu.

Capitolo XXIV
GUARDARSI DALL’INDAGARE CURIOSAMENTE LA VITA DEGLI ALTRI

1. Figlio, non essere curioso; non prenderti inutili affanni. Che t’importa di questo e di quello? «Tu segui me» (Gv 21,22).
Che ti importa che quella persona sia di tal fatta, o diversa, o quell’altra agisca e dica cosi e cosi? Tu non dovrai



Imitazione di Cristo 38

rispondere per gli altri; al contrario renderai conto per te stesso. Di che cosa dunque ti vai impicciando? Ecco, io
conosco tutti, vedo tutto cio che accade sotto il sole e so la condizione di ognuno: che cosa uno pensi, che cosa voglia, a
che cosa miri la sua intenzione. Tutto deve essere, dunque, messo nelle mie mani. E tu mantieniti in pace sicura,
lasciando che altri si agiti quanto crede, e metta agitazione attorno a sé: cid che questi ha fatto e cio che ha detto ricadra
su di lui, poiché, quanto a me, non mi puo ingannare.

Non devi far conto della vanita di un grande nome, né delle molte amicizie, né del particolare affetto di varie persone:
tutte cose che sviano e danno un profondo offuscamento di spirito. Invece io saro lieto di dirti la mia parola e di palesarti
il mio segreto, se tu sarai attento ad avvertire la mia venuta, con piena apertura del cuore. Stai dunque in guardia, veglia
in preghiera (1 Pt 4,7), e umiliati in ogni cosa (Sir 3,20).

Capitolo XXV
IN CHE CONSISTONO LA STABILITA DELLA PACE INTERIORE E IL VERO PROGRESSO SPIRITUALE

O figlio, cosi ho detto «io vi lascio la pace; vi dono la mia pace; non quella, pero, che da il mondo» (Gv 14,27). Tutti
tendono alla pace; non tutti pero si preoccupano di cio che caratterizza la vera pace. La mia pace ¢ con gli umili e i miti
di cuore; e la tua pace consistera nel saper molto sopportare. Se mi ascolterai e seguirai le mie parole, potrai godere di
una grande pace. Che fard dunque? In ogni cosa guarda bene a quello che fai e a quello che dici. Sia questa la sola tua
intenzione, essere caro soltanto a me; non desiderare né cercare altro, fuori di me; non giudicare mai avventatamente
quello che dicono o fanno gli altri e non impicciarti in faccende che non ti siano state affidate. In tal modo potrai essere
meno turbato, o piu raramente; ché non sentire mai turbamento alcuno e non patire alcuna noia, nello spirito e nel corpo,
non ¢ di questa vita, ma ¢ condizione propria della pace eterna.

Percio non credere di aver trovato la vera pace, soltanto perché non senti difficolta alcuna; non credere che tutto vada
bene, soltanto perché non hai alcuno che ti si ponga contro; non credere che tutto sia perfetto, soltanto perché ogni cosa
avviene secondo il tuo desiderio; non pensare di essere qualcosa di grande o di essere particolarmente caro a Dio,
soltanto perché ti trovi in stato di grande e soave devozione. Non ¢ da queste cose, infatti, che si distingue colui che ama
veramente la virtd; non ¢ in queste cose che consistono il progresso e la perfezione dell’uomo. In che cosa, dunque, o
Signore? Nell’offrire te stesso, con tutto il cuore, al volere di Dio, senza cercare alcunché di tuo, nelle piccole come
nelle grandi cose, per il tempo presente come per [’eternita; cosi che tu sia sempre, alla stessa maniera,
imperturbabilmente, in atto di ringraziamento, bilanciando bene tutte le cose, le prospere e le contrarie. Quando sarai
tanto forte e generoso nella fede che, pur avendo perduta ogni consolazione interiore, saprai disporre il tuo animo a
soffrire ancor di piu — senza trovare scuse, come se tu non dovessi subire tali e tanto grandi patimenti —; anzi quando
mi proclamerai giusto e mi dirai santo qualunque sia la mia volonta, allora si che tu camminerai nella vera e giusta strada
della pace; allora si che avrai la sicura speranza di rivedere con gioia il mio volto. Se poi arriverai a disprezzare
pienamente te stesso, sappi che allora godrai di pace sovrabbondante , per quanto ¢ possibile alla tua condizione di
pellegrino su questa terra.

Capitolo XX VI

L’ECCELSA LIBERTA DELLO SPIRITO,
FRUTTO DELL’UMILE PREGHIERA PIU CHE DELLO STUDIO

O Signore, questo ¢ il compito di chi vuole essere perfetto: non staccarsi mai spiritualmente dal tendere alle cose celesti
e passare tra le molte preoccupazioni quasi senza affanno. E cio non gia per storditezza, ma per quel tal privilegio,
proprio di uno spirito libero, di non essere attaccato ad alcuna cosa creata, con un affetto che sia contrario al volere di
Dio. Ti scongiuro, o mio Dio pieno di misericordia, tienimi lontano dalle preoccupazioni di questa vita, cosi che esse
non mi siano di troppo impaccio; tienimi lontano dalle molte esigenze materiali, cosi che io non sia prigioniero del
piacere; tienimi lontano da tutto quanto ¢ di ostacolo all’anima, cosi che io non finisca schiacciato da queste difficolta. E
non voglio dire che tu mi tenga lontano soltanto dalle cose che la vanita di questo mondo brama con pieno ardore; ma da
tutte quelle miserie che, a causa della comune maledizione dell’umanita, gravano dolorosamente sull’anima del tuo
servo, impedendole di accedere, a sua voglia, alla liberta dello spirito.



Imitazione di Cristo 39

2. O mio Dio, dolcezza ineffabile, muta in amarezza per me ogni piacere terrestre: esso mi distoglie dall’amare le cose
eterne e mi avvince tristemente a sé, facendomi balenare qualcosa che, al momento, appare buono e gradito. O mio Dio,
non sia piu forte di me la carne, non sia piu forte di me il sangue; non mi inganni il mondo, con la sua gloria passeggera;
non mi vinca il diavolo, con la sua astuzia. Dammi fortezza a resistere, pazienza a sopportare, costanza a perseverare. In
luogo di tutte le consolazioni del mondo, dammi la dolcissima unzione del tuo spirito; in luogo dell’attaccamento alle
cose della terra, infondi in me I’amore della tua gloria. Ecco, per uno spirito fervoroso sono ben pesanti e cibo e bevanda
e vestito e tutte le altre cose utili a sostenere il corpo. Di queste cose utili fa’ che io usi moderatamente, senza attaccarmi
ad esse con desiderio eccessivo. Abbandonare tutto non si puo, perché alla natura si deve pur dare sostentamento; ma la
santa legge di Dio vieta di cercare le cose superflue e quelle che danno maggiormente piacere. Diversamente la carne si
porrebbe sfacciatamente contro lo spirito. Tra questi due estremi, mi regga la tua mano, o Signore, te ne prego; € mi
guidi, per evitare ogni eccesso.

Capitolo XXVII
PIU DI OGNI ALTRA COSA L’AMORE DI SE STESSO RALLENTA IL NOSTRO PASSO VERSO IL SOMMO BENE

1. O figlio, per avere tutto, devi dare tutto e non piu appartenerti per nulla: sappi che I’amore di te stesso ti danneggia piu
di ogni altra cosa di questo mondo. Ciascuna cosa sta pit 0 meno fortemente a te abbracciata, a seconda dell’amore e
della passione che tu porti per essa. Ma se il tuo sara un amore puro, libero e conforme al volere di Dio, sarai affrancato
dalla schiavitu delle cose. Non desiderare cio che non ti & lecito avere; non volere cio che ti puod essere d’impaccio,
privandoti della liberta interiore. Pare incredibile che tu non ti rimetta a me, dal profondo del cuore, con tutto te stesso e
con tutte le cose che puoi desiderare ed avere. Perché ti consumi in vana tristezza? Perché ti opprimi con inutili affanni?
Sta’ al mio volere, e non subirai alcun nocumento. Se tu andrai cercando questo o quest’altro; se vorrai essere qui oppure
la, per conseguire maggiormente il tuo comodo e il tuo piacere, non sarai mai in pace, libero da angosce; perché in ogni
cosa ci sara qualche difetto e dappertutto ci sara uno che ti contrasta.

2. Quello che giova, dunque, non ¢ cio che possa essere da noi raggiunto o fatto piu grande, fuori di noi; quello che giova ¢
cio che viene da noi disprezzato e strappato radicalmente dal nostro cuore. E questo va inteso non solamente della stima,
del denaro o delle ricchezze, ma anche della bramosia degli onori e del desiderio di vane lodi: tutte cose che passano, col
passare di questo mondo. Non sara un certo luogo che ti dara sicurezza, se ti manca il fervore spirituale. Non sara una
pace cercata fuori di te che reggera a lungo, se ti manca quello che ¢ il vero fondamento della fermezza del cuore: vale a
dire se tu non sei saldamente in me. Puoi trasferirti altrove, quanto vuoi; ma non puoi migliorare te stesso. Se,
affacciandosi un’occasione, la coglierai, troverai ancora, e ancora di piu, quello che avevi fuggito.

Preghiera per ottenere la purificazione del cuore e la celeste sapienza.

3. O Dio, dammi vigore, con la grazia dello Spirito Santo; fa’ che il mio cuore si liberi da ogni vano, angoscioso tormento,
senza lasciarsi allettare da vari desideri di cosa alcuna, di poco prezzo o preziosa; fa’ che io guardi tutte le cose come
passeggere, e me con esse, parimenti passeggero, poiché nulla resta fermo, sotto il sole, qui dove tutto ¢ «vanita e
afflizione di spirito» (Qo 1,14). Quanto ¢ saggio chi ragiona cosi. Dammi, o Signore, la celeste sapienza; cosi che io
apprenda a cercare e a trovare te, sopra ogni cosa; apprenda a gustare e ad amare te, sopra ogni cosa; apprenda a
considerare tutto il resto per quello che ¢, secondo il posto assegnatogli dalla sapienza. Dammi la prudenza, per saper
allontanare chi mi lusinga; dammi la pazienza, per sopportare chi mi contrasta. Perché qui € grande saggezza, nel non
lasciarsi smuovere da ogni vuota parola e nel non prestare orecchio alla sirena che perfidamente ci invita. Cominciata in
tal modo la strada, si procede in essa con sicurezza.

Capitolo XX VIII
CONTRO LE LINGUACCE DENIGRATRICI

O figlio, non sopportare di mal animo se certuni danno un cattivo giudizio su di te e dicono, nei tuoi confronti, parole che
non ascolti con piacere. Il tuo giudizio su te stesso deve essere ancora piu grave; devi credere che non ci sia nessuno piu
debole di te. Se terrai conto massimamente dell’interiorita, non darai molto peso a parole che volano; giacché, nei momenti
avversi, ¢ prudenza, e non piccola, starsene in silenzio, volgendo 1’animo a me, senza lasciarsi turbare dal giudizio della
gente. La tua pace non riposi nella parola degli uomini. Che questi ti abbiano giudicato bene o male, non per cio sei diverso.



Imitazione di Cristo 40

Dove sta la vera pace, dove sta la vera gloria? Non forse in me? Godra di grande pace chi non desidera di piacere agli
uomini, né teme di spiacere ad essi. E appunto da un tale desiderio, contrario al volere di Dio, e da un tale vano timore, che
nascono tutti i turbamenti del cuore e tutte le deviazioni degli affetti.

Capitolo XXIX
INVOCARE E BENEDIRE DIO NELLA TRIBOLAZIONE

«Sia sempre benedetto il tuo nome» (Tb 3,23), o Signore; tu che hai disposto che venisse su di me questa tormentosa
tentazione. Sfuggire ad essa non posso; devo invece rifugiarmi in te, perché tu mi aiuti, mutandomela in bene. Signore, ecco
io sono nella tribolazione: non ha pace il mio cuore, anzi ¢ assai tormentato da questa passione. Che diro, allora, o Padre
diletto? Sono stretto tra queste angustie; «fammi uscire salvo da un tale momento. Ma a tale momento io giunsi» (Gv 12,27)
perché, dopo essere stato fortemente abbattuto e poi liberato per merito tuo, tu ne fossi glorificato. «Ti piaccia, o Signore, di
salvarmi tu» (Sal 39,14); infatti che cosa posso fare io nella mia miseria; dove andro, senza di te? Anche in questo momento
di pericolo dammi di saper sopportare; aiutami tu, o mio Dio: non avro timore di nulla, per quanto grande sia il peso che
gravera su di me. E frattanto che dird6? O Signore, «che sia fatta la tua volonta» (Mt 26,42). Bene le ho meritate, la
tribolazione e 1’oppressione; e ora debbo invero saperle sopportare, — e, volesse il cielo, sopportare con pazienza — finché
la tempesta sia passata e torni la bonaccia. La tua mano onnipotente puo fare anche questo, togliere da me questa tentazione
o mitigarne la violenza, affinché io non perisca del tutto: cosi hai gia fatto piu volte con me, «o mio Dio e mia misericordia»
(Sal 58,17). Quanto ¢ a me piu difficile, tanto ¢ piu facile a te «questo cambiamento della destra dell’ Altissimo» (Sal 76,11).

Capitolo XXX
CHIEDERE L’AIUTO DI DIO, NELLA FIDUCIA DI RICEVERE LA SUA GRAZIA

1. O figlio, io sono «il Signore, che consola nel giorno della tribolazione» (Na 1,7). Vieni a me, quando sei in pena. Quello
che pone maggiore ostacolo alla celeste consolazione ¢ proprio questo, che troppo tardi tu ti volgi alla preghiera. Infatti,
prima di rivolgere a me intense orazioni, tu vai cercando vari sollievi e ti conforti in cose esteriori. Avviene cosi che
nulla ti ¢ di qualche giovamento, fino a che tu non comprenda che sono io la salvezza di chi spera in me, e che, fuori di
me, non c’¢ aiuto efficace, utile consiglio, rimedio durevole. Ora, dunque, ripreso animo dopo la burrasca, devi trovare
nuovo vigore nella luce della mia misericordia. Giacché ti sono accanto, dice il Signore, per restaurare ogni cosa, con
misura, non solo piena, ma colma. C’¢ forse qualcosa che per me sia difficile; oppure somigliero io ad uno che dice ¢
non fa? Dov’¢ la tua fede? Sta saldo nella perseveranza; abbi animo grande e virilmente forte. Verra a te la consolazione,
al tempo suo. Aspetta me; aspetta: verrod e ti risanerd. E una tentazione quella che ti tormenta; ¢ una vana paura quella
che ti atterrisce. A che serve la preoccupazione di quel che puod avvenire in futuro, se non a far si che tu aggiunga
tristezza a tristezza? «Ad ogni giorno basta la sua pena» (Mt 6,34). Vano e inutile ¢ turbarsi o rallegrarsi per cose future,
che forse non accadranno mai.

2. Tuttavia, € umano lasciarsi ingannare da queste fantasie; ed ¢ segno della nostra pochezza d’animo lasciarsi attrarre tanto
facilmente verso le suggestioni del nemico. Il quale non bada se ti illuda o ti adeschi con cose vere o false; non badare se
ti abbatta con 1’attaccamento alle cose presenti o con il timore delle cose future. «Non si turbi dunque il tuo cuore, e non
abbia timore» (Gv 14,27). Credi in me e abbi fiducia nella mia misericordia. Spesso, quando credi di esserti allontanato
da me, io ti sono accanto; spesso, quando credi che tutto, o quasi, sia perduto, allora ¢ vicina la possibilita di un merito
piu grande. Non tutto ¢ perduto quando accade una cosa contraria. Non giudicare secondo il sentire umano. Non restare
cosi schiacciato da alcuna difficolta, da qualunque parte essa venga; non subirla come se ti fosse tolta ogni speranza di
riemergere. Non crederti abbandonato del tutto, anche se io ti ho mandato, a suo tempo, qualche tribolazione o se ti ho
privato della sospirata consolazione. Cosi, infatti, si passa nel regno dei cieli. Senza dubbio, per te e per gli altri miei
servi, essere provati dalle avversita ¢ piu utile che avere tutto a comando. Io conosco i pensieri nascosti; so che, per la
tua salvezza, ¢ molto bene che tu sia lasciato talvolta privo di soddisfazione, perché tu non abbia a gonfiarti del successo
e a compiacerti di cio che non sei. Quel che ho dato posso riprenderlo e poi restituirlo, quando mi piacera. Quando avro
dato, avro dato cosa mia; quando avro tolto, non avro tolto cosa tua; poiché mio ¢ «tutto il bene che viene dato»; mio ¢
«ogni dono perfetto» (Ge 1,17).

3. Non indignarti se ti avro mandato una gravezza o qualche contrarieta; né si prostri I’animo tuo: io ti posso subitamente
risollevare, mutando tutta la tristezza in gaudio. Io sono giusto veramente, e degno di molta lode, anche quando opero in



Imitazione di Cristo 41

tal modo con te. Se senti rettamente, se guardi alla luce della verita, non devi mai abbatterti cosi, e rattristarti, a causa
delle avversita, ma devi piuttosto rallegrarti e rendere grazie; devi anzi considerare gaudio supremo questo, che io non ti
risparmi e che ti affligga delle sofferenze. «Come il padre ha amato me, cosi anch’io amo voi» (Gv 15,9), dissi ai miei
discepoli diletti. E, per vero, non li ho mandati alle gioie di questo mondo, ma a grandi lotte; non li ho mandati agli
onori, ma al disprezzo; non all’ozio, ma alla fatica, non a godere tranquillita, ma a dare molto frutto nella sofferenza.
Ricordati, figlio mio, di queste parole.

Capitolo XXXI
ABBANDONARE OGNI CREATURA PER POTER TROVARE DIO

O Signore, davvero mi occorre una grazia sempre piu grande, se debbo giungere 1a dove nessuno né alcuna cosa creata
mi potra essere di impaccio; infatti, finché una qualsiasi cosa mi trattenga, non potro liberamente volare a te. E
liberamente volare a te, era appunto, 1’ardente desiderio di colui che esclamava: «Chi mi dara ali come di colomba, e
volero, e avro pace?» (Sal 54,7). Quale pace piu grande di quella di un occhio puro? Quale liberta piu grande di quella di
chi non desidera nulla di terreno? Occorre dunque passare oltre ad ogni creatura; occorre tralasciare pienamente se
stesso, uscire spiritualmente da sé; occorre capire che tu, che hai fatto tutte le cose, non hai nulla in comune con le
creature. Chi non ¢ libero da ogni creatura, non potra attendere liberamente a cid che ¢ divino. Proprio per questo sono
ben pochi coloro che sanno giungere alla contemplazione, perché pochi riescono a separarsi appieno dalle cose create,
destinate a perire. Per giungere a cio, si richiede una grazia grande, che innalzi I’anima e la rapisca piu in alto di se
medesima. Ché, se uno non ¢ elevato nello spirito e libero da ogni creatura; se non ¢ totalmente unito a Dio, tutto quello
che sa e anche tutto quello che possiede non ha grande peso. Sara sempre piccolo e giacera a terra colui che apprezza
qualcosa che non sia il solo, unico, immenso ed eterno bene. In verita ogni cosa, che non sia Dio, ¢ un nulla, e come un
nulla va considerata. Ben differenti sono la virtu della sapienza, propria dell’'uomo illuminato e devoto, e la scienza,
propria dell’erudito e dotto uomo di studio. Giacché la sapienza che emana da Dio, e fluisce dall’alto in noi, ¢ di gran
lunga piu sublime di quella che faticosamente si acquista con il nostro intelletto.

Troviamo non poche persone che desiderano la contemplazione, ma poi non si preoccupano di mettere in pratica cio che
si richiede per la contemplazione stessa; e il grande ostacolo consiste in questo, che ci si accontenta degli indizi esterni e
di cio che cade sotto i sensi, possedendo ben poco della perfetta mortificazione. Non so come sia, da quale spirito siamo
mossi, a quale meta tendiamo, noi che sembriamo aver fama di spirituali: ci diamo tanta pena e ci preoccupiamo tanto di
queste cose che passano e non hanno valore alcuno, mentre a stento riusciamo, qualche rara volta, a pensare al nostre
essere interiore, in totale raccoglimento. Un raccoglimento breve, purtroppo; dopo del quale ben presto ci buttiamo alle
cose esteriori, senza piu sottoporre il nostro agire a un vaglio severo. Dove siano posti e ristagnino i nostri affetti, noi
non badiamo; e non ci disgusta che tutto sia corrotto. Invece il grande diluvio avvenne perché «ciascuno aveva corrotto
la sua vita» (Gn 6,12). Quando, dunque, la nostra interna inclinazione ¢ profondamente guastata, necessariamente si
guasta anche la conseguente azione esterna, rivelatrice di scarsa forza interiore. E dal cuore puro che discendono frutti di
vita virtuosa. Si indaga quanto uno abbia fatto, ma non si indaga attentamente con quanta virtu egli abbia agito. Si
guarda se uno sia stato uomo forte e ricco e nobile; se sia stato abile e valente scrittore, cantante eccellente o bravo
lavoratore; ma si tace, da parte di molti, su quanto egli sia stato povero in spirito e paziente e mite e devoto, e quanta
spiritualita interiore egli abbia avuto. La natura bada alle cose esterne dell’uomo; la grazia si rivolge alle cose interiori.
Quella frequentemente si inganna, questa si affida a Dio per non essere ingannata.

Capitolo XXXII
RINNEGARE SE STESSI E RINUNCIARE AD OGNI DESIDERIO

O figlio, se non avrai rinnegato totalmente te stesso, non potrai avere una perfetta liberta. Infatti sono come legati, tutti
coloro che portano amore alle cose e a se stessi, pieni di bramosia e di curiosita, svagati, sempre in cerca di mollezze.
Essi vanno spesso immaginando e raffigurando, non cio che ¢ di Gesu Cristo, ma cio che ¢ perituro; infatti ogni cosa che
non ¢ nata da Dio scomparira. Tieni ben ferma questa massima, breve e perfetta: tralascia ogni cosa; rinunzia alle brame
e troverai la pace. Quando avrai attentamente meditato nel tuo cuore questa massima, e 1’avrai messa in pratica, allora
comprenderai ogni cosa. O Signore, non ¢, questa, una faccenda che si possa compiere in un giorno; non € un gioco da
ragazzi. Che anzi in queste brevi parole si racchiude tutta la perfezione dell’uomo di fede.



Imitazione di Cristo 42

2. O figlio, non devi lasciarti piegare, non devi subito abbatterti, ora che hai udito quale ¢ la strada di chi vuole essere
perfetto. Devi piuttosto sentirti spinto a cose piu alte; almeno ad aspirare ad esse col desiderio. Volesse il cielo che cosi
fosse per te; che tu giungessi a non amare piu te stesso, ¢ ad attenerti soltanto alla volontad mia e di colui che ti ho
mostrato quale padre. Allora tu mi saresti assai caro e la tua vita si tramuterebbe tutta in una pace gioiosa. Ma tu hai
ancora molte cose da abbandonare; e se non rinunzierai a tutte le cose e del tutto, per me, non otterrai quello che chiedi.
«Il mio invito & che, per farti piu ricco, tu acquisti da me I’oro colato» (Ap 3,18), vale a dire la celeste sapienza, che
sovrasta tutto cio che € basso; che tu lasci indietro e la sapienza di questo mondo ed ogni soddisfazione di se stesso ed
ogni compiacimento degli uomini. Il mio invito & che tu, in luogo di cio che ¢ ritenuto prezioso e importante in questo
mondo, acquisti una cosa disprezzante: la vera sapienza, che viene dal cielo ed appare qui disprezzata assai, piccola e
quasi lasciata in oblio. Sapienza che non presume molto di sé, non ambisce ad essere magnificata quaggiu e viene lodata
a parole da molti, i quali, con la loro vita, le stanno invece lontani. Eppure essa ¢ la gemma preziosa, che i piu lasciano
in disparte.

Capitolo XXXIII
L’INSTABILITA DEL NOSTRO CUORE E LA INTENZIONE ULTIMA, CHE DEVE ESSERE POSTA IN DIO

O figlio, non ti fidare della disposizione d’animo nella quale ora ti trovi; ben presto essa mutera in una disposizione diversa.
Per tutta la vita sarai oggetto, anche se tu non lo vuoi, a tale mutevolezza. Volta a volta, sarai trovato lieto o triste, tranquillo
o turbato, fervente oppure no, voglioso o pigro, pensoso o spensierato. Ma colui che ¢ ricco di sapienza e di dottrina
spirituale si pone saldamente al di sopra di tali mutevolezze, non badando a quello che senta dentro di sé, o da che parte
spiri il vento della instabilita; badando, invece, che tutto il proposito dell’animo suo giovi al fine dovuto e desiderato. Cosi
infatti egli potra restare sempre se stesso in modo irremovibile, tenendo costantemente fisso a me, pur attraverso cosi vari
eventi, I’occhio puro della sua intenzione. E quanto piu puro sara I’occhio dell’intenzione, tanto piu sicuro sara il cammino
in mezzo alle varie tempeste. Ma quest’occhio puro dell’intenzione, in molta gente, ¢ offuscato, perché lo sguardo si volge
presto a qualcosa di piacevole che balzi dinanzi. E poi raramente si trova uno che sia esente del tutto da questo neo, di
cercare la propria soddisfazione: Come gli Ebrei, che erano venuti, quella volta, a Betania, da Marta e Maria, «non gia per
vedere Gesu, ma per vedere Lazzaro» (Gv 12,9). Occorre, dunque, che 1’occhio dell’intenzione sia purificato, reso semplice
e retto; occorre che esso, al di 1a di tutte le varie cose che si frappongono, sia indirizzato a me.

Capitolo XXXIV
CHI E RICCO D’AMORE GUSTA DIO IN TUTTO E AL DI SOPRA DI OGNI COSA

1. Ecco, mio Dio e mio tutto. Che voglio di piu; quale altra cosa posso io desiderare per la mia felicita? O parola piena di
dolce sapore, sapore pero che gusta soltanto colui che ama il Verbo, non colui che ama il mondo e le cose del mondo!
Mio Dio e mio tutto. E detto abbastanza per chi ha intelletto; ed ¢ una gioia, per chi ha amore, ripeterlo spesso. In verita,
se tu sei con noi, recano gioia tutte le cose; se, invece, tu sei lontano, tutto infastidisce. Sei tu che dai pace al cuore: una
grande pace e una gioia festosa. Sei tu che fai gustare rettamente ogni cosa e fai si che noi ti lodiamo in tutte le cose.
Senza di te nulla ci puo dare diletto durevole. Perché una cosa possa esserci gradita e rettamente piacevole, occorre che
la tua grazia non sia assente; occorre che questa cosa sia condita del condimento della tua sapienza. C’¢ forse una cosa
che uno non sappia rettamente gustare, se questi ha gusto di te? E che cosa mai potra esserci di gioioso per uno che non
ha gusto di te? Dinanzi alla tua sapienza, scompaiono i sapienti di questo mondo; scompaiono anche coloro che amano
cio che ¢ carnale: tra quelli si trova una grande vanita, tra questi la morte. Veri sapienti sono riconosciuti , all’incontro,
coloro che seguono te, disprezzando le cose di questo mondo e mortificando la carne: veri sapienti, perché passati dalla
vanita alla verita, dalla carne allo spirito. Sono questi che sanno gustare Dio, e riconducono a lode del Creatore tutto cio
che di buono si trova nelle creature.

2. Diversi, molto diversi per noi, sono il gusto che da il Creatore e il gusto che da la creatura; quello dell’eternita e quello
del tempo; quello della luce increata e quello della luce che viene data. O eterna luce, che trascendi ogni luce creata,
manda dall’alto un lampo splendente, che tutto penetri nel piu profondo del mio cuore! Rendi puro e lieto e limpido e
vivo il mio spirito, in tutte le sue facolta; che esso sia intimamente unito a te, in un gioioso abbandono. Quando, dunque,
verra quel momento beato ed atteso, in cui tu mi appagherai pienamente con la tua presenza e sarai tutto e in tutto per
me? Fino a quando questo non mi sara concesso, non ci sara per me una piena letizia. Ancora, purtroppo, vive in me
I’uomo vecchio; ancora non ¢ totalmente crocefisso, non ¢ morto del tutto; ancora si pone duramente, con le sue brame,



Imitazione di Cristo 43

contro lo spirito; muove lotte interiori e non permette che il regno dell’anima abbia pace. Ma «tu, che comandi alla forza
del mare e plachi il moto dei flutti (Sal 88,10), levati in mio soccorso (Sal 43,25); disperdi le genti che vogliono la
guerra (Sal 67,31)abbattile con la tua potenza» (Sal 58,12). Mostra, te ne scongiuro, le tue opere grandi, e sara data
gloria alla tua speranza, altro rifugio non mi ¢ dato se non in te, Signore Dio mio.

Capitolo XXXV
IN QUESTA VITA, NESSUNA CERTEZZA DI ANDARE ESENTI DA TENTAZIONI

O figlio, giammai, in questa vita, sarai libero dall’inquietudine: finché avrai vita, avrai bisogno d’essere spiritualmente
armato. Ti trovi tra nemici e vieni assalito da destra e da sinistra. Percio, se non farai uso, da una parte e dall’altra, dello
scudo della fermezza, non tarderai ad essere ferito. Di piu, se non terrai il tuo animo fisso in me, con I’unico proposito di
tutto soffrire per amor mio, non potrai reggere 1’ardore della lotta e arrivare al premio dei beati. Tu devi virilmente
passare oltre ogni cosa, e avere braccio valido contro ogni ostacolo: «la manna viene concessa al vittorioso» (Ap 2,17),
mentre una miseria grande ¢ lasciata a chi manca di ardore.

Se vai cercando la tua pace in questa vita, come potrai giungere alla pace eterna? Non a una piena di tranquillita, ma a
una grande sofferenza ti devi preparare. Giacché la pace vera non la devi cercare in terra, ma nei cieli; non negli uomini,
o nelle altre creature, ma soltanto in Dio. Tutto devi lietamente sopportare, per amore di Dio: fatiche e dolori; tentazioni
e tormenti; angustie, miserie e malanni; ingiurie, biasimi e rimproveri; umiliazioni e sbigottimenti; ammonizioni e
critiche sprezzanti. Cose, queste, che aiutano nella via della virtu e costituiscono una prova per chi si € posto al servizio
di Cristo; cose, infine, che preparano la corona del cielo. Ché una eterna ricompensa io daro un travaglio di breve durata;
e una gloria senza fine, per una umiliazione destinata a passare.

Forse tu credi di poter sempre avere le consolazioni spirituali a tuo piacimento? Non ne ebbero sempre neppure i miei
santi; i quali soffrirono, invece, tante difficolta e tentazioni di ogni genere e grandi desolazioni. Sennonché, con la virtu
della sopportazione, essi si tennero sempre ritti, confidando piu in Dio che in se stessi; consci che «le sofferenze del
momento presente non sono nulla a confronto della conquista della gloria futura» (Rm 8,18). O vuoi tu avere subito
quello che molti ottennero a stento, dopo tante lacrime e tante fatiche? «Aspetta il Signore, comportati da uomo» (Sal
26,14), e fatti forza; non disperare, non disertare. Disponiti, invece, fermamente, anima e corpo, per la gloria di Dio.
Strabocchevole sara la mia ricompensa. o saro con te in ogni tribolazione.

Capitolo XXXVI
CONTRO I VUOTI GIUDIZI UMANI

O figlio, poni saldamente il tuo cuore nel Signore; e se la coscienza ti proclama onesto e senza colpa, non temere il
giudizio degli uomini. Cosa buona e santa ¢ sopportare il giudizio umano; cosa non gravosa per chi € umile di cuore e
confida in Dio, piu che in se stesso. C’¢ molta gente che parla tanto: e, percio, poco ¢ il credito che le si deve dare. Del
resto, fare contenti tutti non € possibile. Che se Paolo cerco di piacere a tutti nel Signore e si fece «tutto per tutti» (1Cor
9,22), tuttavia non diede alcuna importanza al fatto d’essere giudicato da questo tempo»(1Cor 4,3). Egli opero
grandemente, con tutto se stesso e con tutte le sue forze, per I’edificazione e la salvezza del prossimo; ma non poté
impedire che talvolta fosse giudicato e persino disprezzato dagli altri. Per questo, tutto mise nelle mani di Dio, a cui tutto
¢ noto. Con la pazienza e con 'umilta egli si difese dalla sfrontatezza di quelli che dicevano iniquita o pensavano
vuotaggini e menzogne o buttavano fuori ogni cosa a loro capriccio: pur talvolta rispondendo, perché dal suo silenzio
non nascesse scandalo ai deboli.

«Chi sei tu mai, per avere paura di un uomo mortale? « (Is 51,12). L’uomo, oggi c’¢, e domani non lo si vede piu. Temi
Iddio, e non ti sgomenterai di cio che puo farti paura da parte degli uomini. Che cosa pud un uomo contro di te, con
parole e improperi? Egli nuoce a se stesso, piu che a te; né potra sfuggire al giudizio di Dio, chiunque egli sia. Per
quanto ti riguarda, tu tieni fissi gli occhi in Dio, e «non voler opporti a lui, con parole di lamento» («Tm 2,14). Che se, al
momento, sembra che tu soccomba e che tu sia coperto di vergogna immeritata, non devi, per questo, sdegnarti; né devi
fare che sia piu piccolo il tuo premio, per difetto di pazienza. Guarda, invece, a me, cui ¢ dato di strappare 1’uomo da
ogni ingiustizia, «rendendo a ciascuno secondo le sue opere» (Mt 16,27; Rm 2,6).



Imitazione di Cristo 44

Capitolo XXXVII
L’ASSOLUTA E TOTALE RINUNCIA A SE STESSO PER OTTENERE LIBERTA DI SPIRITO

O figlio, abbandona te stesso, e mi troverai. Vivi libero da preferenze, libero da tutto cio che sia tuo proprio, e ne avrai
sempre vantaggio; ché una grazia sempre piu grande sara riversata sopra di te, non appena avrai rinunciato a te stesso,
senza volerti piu riavere. O Signore, quante volte dovro rinunciare, e in quali cose dovro abbandonare me stesso?
Sempre, ¢ in ogni momento, sia nelle piccole come nelle grandi cose. Nulla io escludo: ti voglio trovare spogliato di
tutto. Altrimenti, se tu non fossi interiormente ed esteriormente spogliato di ogni tua volonta, come potresti essere mio; e
come potrei io essere tuo? Piu presto lo farai, piu sarai felice; pit completamente e sinceramente lo farai, pitt mi sarai
caro e tanto maggior profitto spirituale ne trarrai. Ci sono alcuni che rinunciano a se stessi, ma facendo certe eccezioni:
essi non confidano pienamente in Dio, e percio si affannano a provvedere a se stessi. Ci sono alcuni che dapprima
offrono tutto; ma poi, sotto i colpi della tentazione, ritornano a cid che ¢ loro proprio, senza progredire minimamente
nella virtt. Alla vera liberta di un cuore puro e alla grazia della rallegrante mia intimita, costoro non giungeranno, se non
dopo una totale rinuncia e dopo una continua immolazione; senza di che non si ha e non si avra una giovevole unione
con me.

Te I’ho detto tante volte, ed ora lo ripeto: lascia te stesso, abbandona te stesso e godrai di grande pace interiore. Da’ il
tutto per il tutto; non cercare, non richiedere nulla; sta’ risolutamente soltanto in me, e mi possederai, avrai liberta di
spirito, e le tenebre non ti schiacceranno. A questo debbono tendere il tuo sforzo, la tua preghiera, il tuo desiderio: a
saperti spogliare di tutto cio che ¢ tuo proprio, a metterti nudo al seguito di Cristo nudo, a morire a te stesso, a vivere
sempre in me. Allora i vani pensieri, i perversi turbamenti, le inutili preoccupazioni, tutto questo scomparira. Allora
scompariranno il timore dissennato, e ogni amore non conforme al volere di Dio.

Capitolo XXX VIII
IL BUON GOVERNO DI SE NELLE COSE ESTERNE E IL RICORSO A DIO NEI PERICOLI

O figlio, tu devi attentamente mirare a questo, che dappertutto, e in qualunque azione ed occupazione esterna, tu rimanga
interiormente libero e padrone di te; che le cose siano tutte sotto di te, e non tu sotto di esse. Cosicché tu abbia a
dominare e governare i tuoi atti, e tu non sia come un servo o mercenario, ma tu sia libero veramente come 1’ebreo, che
passa dalla servitu alla condizione di erede e alla liberta dei figli di Dio. I figli di Dio stanno al di sopra delle cose di
questo mondo, e tengono gli occhi fissi all’eterno; guardano con 1’occhio sinistro le cose che passano, e con il destro le
cose del cielo; infine non sono attratti, cosi da attaccarvisi, dalle cose di questo tempo, ma traggono le cose a sé, perché
servano al bene, cosi come sono state disposte da Dio e istituite dal sommo artefice. Il quale nulla lascia, in alcuna sua
creatura, che non abbia il suo giusto posto.

Se, di fronte a qualunque avvenimento, non ti fermerai all’apparenza esterna e non apprezzerai con occhio carnale tutto
cio che vedi ed ascolti; se, all’incontro, in ogni questione, entrerai subito, come Mosg, sotto la tenda, per avere consiglio
dal Signore, udrai talvolta la risposta di Dio, e ne uscirai istruito su molte cose di oggi e del futuro. Era solito Mose
ritornare alla sua tenda, per dubbi e quesiti da risolvere; era solito rifugiarsi nella preghiera, per alleviare i pericoli e le
perversita degli uomini. Cosi anche tu devi rifugiarti nel segreto del tuo cuore, implorando con tanta intensita 1’aiuto
divino. Che se — come si legge — Giosue e i figli di Israele furono raggirati dai Gabaoniti, fu proprio perché non
chiesero prima il responso del Signore; ma, facendo troppo affidamento su questi allettanti discorsi, furono traditi da una
falsa benevolenza.

Capitolo XXXIX
NESSUN AFFANNO NEL NOSTRO AGIRE
O figlio, ogni tua faccenda affidala a me; al tempo giusto disporro sempre io per il meglio. Attieniti al mio comando e ne

sentirai vantaggio. O Signore, di gran cuore affido a te ogni cosa; poco infatti potranno giovare i miei piani. Volesse il
cielo che io non fossi tanto preso da cio che potra accadere in futuro, e mi offrissi, invece, senza esitare alla tua volonta.



Imitazione di Cristo 45

2. O figlio, capita spesso che 'uomo persegua con ardore alcunché di cui sente la mancanza; e poi, quando 1’ha raggiunto,
cominci a giudicare diversamente, perché i nostri amori non restano fermi intorno a uno stesso punto, e ci spingono
invece da una cosa all’altra. Non ¢ una questione da nulla rinunciare a se stessi, anche in cose di poco conto. Il vero
progresso dell’'uomo consiste nell’abnegazione di sé. Pienamente libero e sereno ¢ appunto soltanto chi rinnega se
stesso. Ecco, pero, che I’antico avversario, il quale si pone contro tutti coloro che amano il bene, non tralascia la sua
opera di tentazione; anzi, giorno e notte, prepara gravi insidie, se mai gli riesca di far cadere nel laccio dell’inganno

qualcuno che sia poco guardingo. «Vegliate e pregate, dice i Signore, per non entrare in tentazione» (Mt 26,41).

Capitolo XL
NULLA DI BUONO HA L’UOMO DA SE E DI NULLA PUO VANTARSI

1. «O Signore, che cosa ¢ ’'uomo, che tu abbia a ricordarti di lui? Che cosa ¢ il figlio dell’'uomo, che tu venga a lui?» (Sal
8,5). Quali meriti ha mai I’'uomo, perché tu gli dia la tua grazia? O Signore, di che posso lamentarmi se mi abbandoni;
che cosa posso, a buon diritto, addurre se tu non mi concedi quello che chiedo? Soltanto questo, in verita, posso dire, con
certezza, in cuor mio: Signore, nulla io sono, nulla posso, nulla di buono io ho da me stesso; anzi fallisco in ogni cosa,
tendendo sempre al nulla. Se non vengo aiutato da te e plasmato interiormente, mi infiacchisco totalmente e mi
abbandono. «Invece tu, o Signore, sei sempre te stesso e tale resti in eterno» (Sal 101, 28.31), immutabilmente buono,
giusto, santo, talché fai e disponi ogni cosa con sapienza. lo, invece, essendo piu pronto a regredire che ad avanzare, non
mi mantengo sempre nella stessa condizione; che anzi «sette tempi diversi passano sopra di me» (Dn 4, 13.20.22); anche
se il mio stato puo, d’un tratto, mutarsi in meglio, non appena tu lo vuoi, e mi porgi la mano soccorritrice. Da te solo,
infatti, non gia dall’'uvomo soccorso, mi puo venire I’aiuto e il dono della fermezza, cosicché la mia faccia non muti
continuamente, e il mio cuore si volga solo a te, e in te trovi pace. Dunque, se io fossi capace di disprezzare ogni
consolazione degli uomini — sia per conseguire maggior fervore, sia per rispondere al bisogno di cercare te, in
mancanza di chi mi possa confortare — allora potrei fondatamente sperare nella tua grazia ed esultare del dono di una
rinnovellata consolazione.

2. Siano rese grazie a te; a te dal quale tutto discende, se qualcosa di buono mi accade. Ché io non sono altro che vanita,
«anzi un nulla, al tuo cospetto» (Sal 38, 6), un uomo incostante e debole. Di che cosa posso io vantarmi; come posso
pretendere di essere stimato? Forse per quel nulla che io sono? Sarebbe vanita sempre piu grande. O veramente vuota
vanteria, peste infame, massima presunzione, che distoglie dalla vera gloria, privandoci della grazia del cielo. Giacché
mentre si compiace di se stesso, ’'uomo dispiace a te; mentre ambisce ad essere lodato dagli altri, si spoglia della vera
virtu. Vera gloria, invece, e gaudio santo, ¢ gloriarci in te, non in noi; trovare compiacimento nel tuo nome, non nella
nostra virt; non cercare diletto in alcuna creatura, se non per te. Sia lodato il tuo nome, non il mio; siano esaltate le tue
opere, non le mie; sia benedetto il tuo nome santo, e a me non sia data lode alcuna da parte degli uomini. Tu sei la mia
gloria e la gioia del mio cuore; in te esulterd e mi glorierd sempre: «per nulla invece in me, se non nella mia debolezza»
(«Cor 12,5). Lasciando ai Farisei il cercare gloria gli uni dagli altri, io cercherd quella gloria che viene solo da Dio. A
confronto della tua gloria eterna, ¢ vanita e stoltezza ogni lode che viene dagli uomini, ogni onore di quaggiu, ogni
mondana grandezza. O mia veritd e mia misericordia, mio Dio, Trinita beata, a te solo sia lode, onore, virtu e gloria, per
gli infiniti secoli dei secoli!

Capitolo XLI
IL DISPREZZO DI OGNI ONORE DI QUESTO MONDO

Figlio, non crucciarti se vedi che altri sono onorati ed innalzati, mentre tu sei disprezzato ed umiliato. Drizza il tuo animo a
me, nel cielo; cosi non ti rattristera il disprezzo degli uomini, su questa terra. O Signore, noi siamo come ciechi e facilmente
ci lasciamo sedurre dall’apparenza. Ma se esamino seriamente me stesso, non ¢’¢ cosa che possa essermi fatta da alcuna
creatura che sia un torto nei miei confronti: dunque non avrei motivo di lamentarmi con te. E, appunto, perché spesso e
gravemente ho peccato al tuo cospetto, che qualsiasi creatura si pué muovere a ragione contro di me. A me, dunque, ¢ giusto
che si dia vergogna e disprezzo; a te invece, lode, onore e gloria. E se non mi saro ben predisposto a desiderare di essere
disprezzato da ogni creatura, ad essere buttato in un canto e ad essere considerato proprio un nulla, non potro trovare pace e
serenita interiore; non potro essere spiritualmente illuminato e pienamente a te unito.



Imitazione di Cristo 46

1.

Capitolo XLII
LA NOSTRA PACE NON DOBBIAMO PORLA NEGLI UOMINI

O figlio, se la tua pace I’attendi da qualcuno, secondo il tuo sentimento e il piacere di stare con lui, avrai sempre
incertezza ed impacci. Se, invece, tu ricorrerai alla verita, sempre viva e stabile, non sarai contristato per ’abbandono da
parte di un amico; neppure per la sua morte. Su di me deve essere fondato I’amore per I’amico; in me deve essere amato
chi ti appare degno e ti ¢ particolarmente caro in questa vita; senza di me non regge e non dura 1’amicizia; non c’¢
legame d’amicizia veramente puro, se non sono io ad annodarlo. Percio tu devi essere totalmente morto ad ogni
attaccamento verso persone che ti siano care cosi da preferire, per quanto sta in te, di essere privo di ogni umana
amicizia.

Tanto piu ci si avvicina a Dio, quanto piu ci si ritira lontano da ogni conforto terreno. Tanto piu si ascende in alto, a Dio,
quanto piu si entra nel profondo di noi stessi, persuadendosi di non valere proprio nulla. Che se uno, invece, attribuisce a
sé qualcosa di buono, questi ostacola la venuta della grazia divina il lui; giacché la grazia dello Spirito Santo cerca
sempre un cuore umile. Se tu sapessi annichilirti e uscire da ogni affetto di quaggiu, liberandoti da ogni attaccamento di
questo mondo, allora, certamente, io verrei a te, con larghezza di grazia; infatti, quando guardi alle creature, ti si sottrae
la vista del Creatore. Per amore del Creatore, dunque, vinci te stesso, in tutte le cose; cosi potrai giungere a conoscere
Dio. Se una cosa, per quanto piccola sia, la si ama e ad essa si guarda non rettamente, questa ti ostacola la via verso il
sommo Dio, e ti corrompe.

Capitolo XLIII
CONTRO L’INUTILE SCIENZA DI QUESTO MONDO

Figlio, non ti smuovano i ragionamenti umani, per quanto eleganti e profondi; ché «il regno di Dio non consiste nei
discorsi, ma nelle virtu» (1Cor 4,20). Guarda alle mie parole; esse inflammano i cuori e illuminano le menti; conducono
al pentimento e infondono molteplice consolazione. Che tu non legga mai neppure una parola al fine di poter apparire
piu dotto e piu sapiente. Attendi, invece, alla mortificazione dei vizi; cosa che ti giovera assai piu che essere a
conoscenza di molti difficili problemi. Per quanto tu abbia molto studiato ed appreso, dovrai sempre tornare al principio
primo. Sono io «che insegno all’'uomo la sapienza» (Sal 93,10); sono io che concedo ai piccoli una conoscenza piu
chiara di quella che possa essere impartita dall’uomo. Colui per il quale sono io a parlare, avra d’un tratto la sapienza e
progredira assai nello spirito. Guai a coloro che vanno ricercando presso gli uomini molte strane nozioni, € poco si
preoccupano di quale sia la strada del servizio a me dovuto. Verra il tempo in cui apparira il maestro dei maestri, Cristo
signore degli angeli, ad ascoltare quel che ciascuno ha da dire, cio¢ ad esaminare la coscienza di ognuno. Allora
Gerusalemme sara giudicata in gran luce (Sof 1,12). Allora cio che si nascondeva nelle tenebre apparira in piena
chiarezza; allora verra meno ogni ragionamento fatto di sole parole.

Sono io che innalzo la mente umile, cosi da farle comprendere i molti fondamenti della verita eterna; piu che se uno
avesse studiato a scuola per dieci anni. Sono io che insegno, senza parole sonanti, senza complicazione di opinioni
diverse, senza contrapposizione di argomenti; senza solennita di cattedra. Sono io che insegno a disprezzare le cose
terrene, a rifuggire da cio che € contingente e a cercare 1’eterno; inoltre, a rifuggire dagli onori, a sopportare le offese, a
riporre ogni speranza in me, a non desiderare nulla all’infuori di me e ad amarmi con ardore, al di sopra di ogni cosa. In
verita ci fu chi, solo con il profondo amore verso di me, apprese le cose di Dio; e le sue parole erano meravigliose.
Abbandonando ogni cosa, egli aveva imparato assai piu che applicandosi a sottili disquisizioni. Ad alcuni rivolgo parole
valevoli per tutti; ad altri rivolgo parole particolari. Ad alcuni appaio con la mite luce di figurazioni simboliche, ad altri
rivelo 1 misteri con grande fulgore. La voce dei libri € una sola, e non plasma tutti in egual modo. lo, invece, che sono
maestro interiore, anzi la verita stessa, io che scruto i cuori e comprendo i pensieri e muovo le azioni degli uomini, vado
distribuendo a ciascuno secondo che ritengo giusto.

Capitolo XLIV

NON CI SIDEVE ATTACCARE ALLE COSE ESTERIORI



Imitazione di Cristo 47

1.

O figlio, molte cose occorre che tu le ignori, considerandoti come morto su questa terra, come uno per cui il mondo
intero ¢ crocifisso; molte altre cose, occorre che tu vi passi in mezzo, senza prestare ascolto, meditando piuttosto su cio
che costituisce la tua pace. Giova di piu distogliere lo sguardo da cio che non approviamo, lasciando che ciascuno si
tenga il suo parere, piuttosto che metterci in accanite discussioni. Se sarai in regola con Dio e terrai conto del suo
giudizio, riporterai piu facilmente la vittoria.

Signore, a che punto siamo arrivati? Ecco per una perdita nelle cose di questo mondo, si piange; per un piccolo
guadagno ci si affatica e si corre. Invece un danno spirituale passa nell’oblio, e a stento, troppo tardi, si ritorna in sé. Ci
si preoccupa di cid che non serve a nulla o a ben poco; e cid che ¢ sommamente necessario lo si lascia da parte con
negligenza. Giacché I’uomo inclina tutto verso le cose esteriori, e beatamente vi si acquieta, se subito non si ravvede.

Capitolo XLV
NON FARE AFFIDAMENTO SU ALCUNO: LE PAROLE FACILMENTE INGANNANO

«Aiutami, o Signore, nella tribolazione, perché ¢ vana la salvezza che viene dagli uomini» (Sal 59,13). Quante volte non
trovai affatto fedelta, proprio 1a dove avevo creduto di poterla avere; e quante volte, invece, la trovai 1a dove meno
avevo creduto. Vana ¢, dunque, la speranza negli uomini, mentre in te, o Dio, sta la salvezza dei giusti. Sii benedetto, o
Signore mio Dio, in tutto quanto ci accade. Deboli siamo, e malfermi; facilmente ci inganniamo e siamo mutevoli. Quale
uomo ¢ tanto prudente e tanto attento da saper sempre custodire se stesso, cosi da non cadere mai in qualche delusione e
incertezza? Ma non cadra cosi facilmente colui che confida in te, o Signore, e ti cerca con semplicita di cuore. Che se
incontrera una tribolazione, in qualunque modo sia oppresso, subitamente ne sara strappato da te, o sara da te consolato,
poiché tu non abbandoni chi spera in te, fino all’ultimo. Cosa rara € un amico sicuro, che resti tale in tutte le angustie
dell’amico. Ma tu, o Signore, tu solo sei sempre pienamente fedele: non c¢’¢ amico siffatto, fuori di te.

Quale profonda saggezza ci fu in quell’anima santa che poté dire: il mio spirito ¢ saldo, e fondato su Cristo! Se cosi
fosse anche per me, non sarei tanto facilmente agitato da timori umani, né mi sentirei ferito dalle parole. Chi puoé mai
prevedere ogni cosa e cautelarsi dai mali futuri? Se, spesso, anche cid che era previsto riesce dannoso, con quanta
durezza ci colpira cio che ¢ imprevisto? Perché non ho meglio provveduto a me misero?; e perché mi sono affidato tanto
leggermente ad altri? Siamo uomini, nient’altro che fragili uomini, anche se molti ci ritengono e ci dicono angeli. Oh,
Signore, a chi credero; a chi, se non a te? Tu sei la verita che non inganna e non puo essere ingannata; mentre «l’uomo ¢
sempre bugiardo» (Sal 115,11), debole, insicuro e mutevole, specie nelle parole, tanto che a stento ci si puo fidare subito
di quello che, in apparenza, pur ci sembra buono. Con quanta sapienza tu gia ci avevi ammonito che ci dobbiamo
guardare dagli uomini; che «nemici dell’uomo sono i suoi piu vicini» (Mt 10,36); che non si deve credere se uno dice:
«ecco qua, ecco laly (Mt 24,23; Mc 13,21)! Ho imparato a mie spese, e voglia il cielo che cid mi serva per acquistare
maggiore prudenza e non ricadere nella stoltezza. Bada, mi dice taluno, bada bene, e serba per te quel che ti dico. Ma,
mentre io sto zitto zitto, credendo che la cosa resti segreta, neppure lui riesce a tacere cido per cui mi aveva chiesto il
silenzio: improvvisamente mi tradisce, tradendo anche se stesso; e se ne va. Oh, Signore, difendimi da siffatte fandonie e
dalla gente stolta, cosicché io non cada nelle loro mani, e mai non commetta simili cose. Da’ alla mia bocca una parola
vera e sicura, e lontana da me il linguaggio dell’inganno. Che io mi guardi in ogni modo da cid che non vorrei dover
sopportare da altri.

Quanta bellezza e quanta pace, fare silenzio intorno agli altri; non credere pari pari ad ogni cosa, né andare ripetendola;
rivelare sé stesso soltanto a pochi; cercare sempre te, che scruti i cuori, senza lasciarsi portare di qua e di 1a da ogni
vuoto discorso; volere che ogni cosa interiore ed esterna, si compia secondo la tua volonta! Quale tranquillita, fuggire le
apparenze umane, per conservare la grazia celeste; non ambire a cio che sembri assicurare ammirazione all’esterno, e
inseguire invece, con ogni sollecitudine, cid che assicura emendazione di vita e fervore! Di quanto danno fu, per molti,
una virtu a tutti nota e troppo presto lodata. Di quanto vantaggio fu, invece, una grazia conservata nel silenzio, durante
questa nostra fragile vita, della quale si dice a ragione che ¢ tutta una tentazione e una lotta!

Capitolo XLVI

AFFIDARSI A DIO QUANDO SPUNTANO PAROLE CHE FERISCONO



Imitazione di Cristo 48

1.

O figlio, sta saldo e fermo, e spera in me. Che altro sono, le parole, se non parole?: volano al vento, ma non intaccano la
pietra. Se sei in colpa, pensa ad emendarti di buona voglia; se ti senti innocente, considera di doverle sopportare
lietamente per amor di Dio. Non ¢ gran cosa che tu sopporti talvolta almeno delle parole, tu che non sei capace ancora di
sopportare forti staffilate. E perché mai cose tanto da nulla ti feriscono nell’animo, se non perché tu ragioni ancora
secondo la carne e dai agli uomini piu importanza di quanto sia giusto? Solo per questo, perché hai paura che ti
disprezzino, non vuoi che ti rimproverino dei tuoi falli e cerchi di nasconderti dietro qualche scusa. Se guardi piu a
fondo in te stesso, riconoscerai che il mondo e il vano desiderio di piacere agli uomini sono ancora vivi dentro in te. Se
rifuggi dall’esser poco considerato e dall’esser rimproverato per i tuoi difetti, segno € che non sei sinceramente umile né
veramente morto al mondo, e che il mondo ¢ per te crocefisso. Ascolta, invece la mia parola e non farai conto neppure di
diecimila parole umane. Ecco, anche se molte cose si potessero inventare e dire, con malizia grande, contro di te, che
male ti potrebbero fare esse, se tu le lasciassi del tutto passare, non considerandole piu che una pagliuzza? Ti potrebbero
forse strappare anche un solo capello? Chi non ha spirito di interiorita e non tiene Iddio dinanzi ai suoi occhi, questi si
lascia scuotere facilmente da una parola offensiva. Chi invece, senza ricercare il proprio giudizio, si affida a me, questi
sara libero dal timore degli uomini. Sono io, infatti, il giudice, cui sono palesi tutti i segreti; io so come ¢ andata la cosa;
io conosco, sia colui che offende sia colui che patisce I’offesa. Quella parola ¢ uscita da me; quel che ¢ avvenuto, ¢
avvenuto perché io I’ho permesso, «affinché fossero rivelati gli intimi pensieri di tutti» (Lc 2,35). Sono io che
giudichero il colpevole e I’innocente; ma voglio che prima siano saggiati, e I’uno e 1’altro, al mio arcano giudizio.

La testimonianza degli uomini sbaglia frequentemente. Il mio giudizio, invece, & veritiero; resterda e non mutera.
Nascosto, per lo pit, o aperto via via a pochi, esso non sbaglia né puo sbagliare, anche se puo sembrare ingiusto agli
occhi di chi non ha la sapienza. A me dunque si ricorra per ogni giudizio e non ci si fidi del proprio criterio. Il giusto,
infatti non restera turbato, «qualunque cosa gli venga» da Dio (Pro 12,21). Qualunque cosa sia stata ingiustamente
portata contro di lui, non se ne dara molto pensiero; cosi come non si esaltera vanamente, se, a buon diritto, sara
scagionato da altri. Il giusto considera, infatti, che «sono io colui che scruta i cuori e le reni» (Ap 2,23); io, che non
giudico secondo superficiale apparenza umana. Invero, sovente ai miei occhi apparira condannabile cio che, secondo il
giudizio umano, passa degno di lode. O Signore Dio, «giudice giusto, forte e misericordioso» (Sal 7,12), tu che conosci
la fragilita e la cattiveria degli uomini, sii la mia forza e tutta la mia fiducia, ché non mi basta la mia buona coscienza.
Tu sai quello che io non so; per questo avrei dovuto umiliarmi dinanzi ad ogni rimprovero e sopportarlo con
mansuetudine. Per tutte le volte che mi comportai in tal modo, perdonami, nella tua benevolenza, e dammi di nuovo la
grazia di una piu grande sopportazione. In verita, a conseguire il perdono, la tua grande misericordia mi giova di piu che
non mi giovi una mia supposta santita a difesa della mia segreta coscienza. Ché, «pur quando non sentissi di dovermi
nulla rimproverare», non potrei per questo ritenermi giusto (1 Cor 4,4); perché, se non fosse per la tua misericordia,
«nessun vivente sarebbe giusto, al tuo cospetto» (Sal 142,2).

Capitolo XLVII
OGNI COSA GRAVOSA VA SOPPORTATA, PER CONSEGUIRE LA VITA ETERNA

O figlio, non lasciarti sopraffare dai compiti che ti sei assunto per amor mio; non lasciarti mai abbattere dalle
tribolazioni. In ogni evenienza ti dia, invece, forza e consolazione la mia promessa; ché io ben so ripagare al di 1a di
qualsiasi limite ¢ misura. Non durera a lungo la tua sofferenza quaggiu; non continuera per sempre il peso dei tuoi
dolori. Attendi un poco, e li vedrai finire d’un tratto, questi dolori; verra il momento in cui fatiche ed agitazioni
cesseranno. E poca cosa, e dura poco, tutto cio che passa con questa vita. Fa quel che devi; lavora fedelmente nella mia
vigna: io stesso saro la tua ricompensa. Scrivi, leggi, canta, piangi, taci, prega, sopporta virilmente le avversita: premio a
tutto questo, alle piu grandi lotte, € la vita eterna. Sara pace, in quell’ora che sa il Signore. E non ci sara giorno e notte,
come adesso, ma perpetua luce, chiarita infinita, pace ferma e sicura tranquillita. Allora non dirai: «chi mi liberera da
questo corpo di morte?» (Rm 7,24); e non esclamerai «ohimé!, quanto si prolunga questo mio stare quaggiu» (Sal
119,5). Ché la morte sara annientata e vi sara piena salvezza, senza ombra di angustia; e, intorno a te, una gioia beata,
una soave schiera gloriosa.

Oh!, se tu vedessi il premio eterno che ricevono i santi in cielo; se tu vedessi di quanta gloria esultano ora, essi che un
tempo erano ritenuti spregevoli e quasi immeritevoli di vivere, per certo, ti getteresti subito a terra, preferendo essere
inferiore a tutti, piuttosto che eccellere anche su di un solo; non desidereresti giorni lieti in questa vita, godendo piuttosto
delle tribolazioni sopportate per amore di Dio,; infine crederesti che il guadagno piu grande consiste nell’essere
considerato un nulla tra gli uomini. Oh!, se queste cose avessero un gusto per te e ti scendessero nel profondo del cuore,
come oseresti fare anche il piu piccolo lamento? Forse che, per la vita eterna, non si deve sopportare ogni tribolazione?



Imitazione di Cristo 49

1.

Non ¢ cosa di poco conto, perdere o guadagnare il regno di Dio. Alza, dunque, il tuo sguardo al cielo: eccomi, insieme a
tutti i miei santi, i quali sopportano grandi lotte, nella vita di quaggiu. Ora essi sono nella gioia, ricevono consolazione,
stanno nella serenita, nella pace e nel riposo. E resteranno con me nel regno del Padre mio, per sempre.

Capitolo XLVIII
LA VITA ETERNA E LE ANGUSTIE DELLA VITA PRESENTE

O beata dimora della citta suprema, o giorno spendente dell’eternita, che la notte non offusca; giorno perennemente
irradiato dalla somma verita; giorno sempre gioioso e sereno; giorno, per sua essenza, immutabile! Volesse il cielo che
tutte queste cose temporali finissero e che sopra di noi brillasse quel giorno; il quale gia illumina per sempre, di
splendida luce, i santi, mentre, per coloro che sono pellegrini su questa terra, esso splende soltanto da lontano e di
riflesso! Ben sanno i cittadini del cielo quanto sia piena di gioia quell’eta; lamentano gli esuli figli di Eva quanto, invece,
sia grave e pesante ’eta presente. Invero, brevi e duri, pieni di dolori e di angustie, sono i giorni di questo nostro tempo,
durante i quali I’'uvomo ¢ insozzato da molti peccati e irretito da molte passioni, oppresso da molte paure, schiacciato da
molti affanni, distratto da molte curiosita, impicciato in molte cose vane, circondato da molti errori, atterrito da molte
fatiche, appesantito dalle tentazioni, snervato dai piaceri, afflitto dal bisogno. Oh!, quando finiranno questi mali; quando
mi libererd dalla miserevole schiavitu dei vizi; quando, nella mia mente avro soltanto te, o Signore, e in te trovero tutta
la mia gioia; quando godro di liberta vera, senza alcun legame, senza alcun gravame della mente e del corpo; quando
avro pace stabile e sicura, da nulla turbata, pace interiore ed esteriore, pace non minacciata da alcuna parte? O buon
Gesu, quando ti vedro faccia a faccia; quando contemplero la gloria del tuo regno; quando sarai il tutto per me (1Cor
15,28); quando saro con te nel tuo regno, da te preparato dall’eternita per i tuoi diletti? Sono qui abbandonato, povero ed
esule in terra nemica, ove ci sono continue lotte e immani disgrazie. Consola tu il mio esilio, lenisci il mio dolore,
perché ogni mio desiderio si volge a te con sospiri. Infatti qualunque cosa il mondo mi offra come sollievo, essa mi ¢
invece di peso. Desidero I’intimo godimento di te, ma non mi ¢ dato di raggiungerlo; desidero star saldo alle cose celesti,
ma le cose temporali e le passioni non mortificate mi tirano in basso; nello spirito, voglio pormi al di sopra di tutte le
cose, ma, nella carne, sono costretto a subirle, contro mia voglia. E cosi, uomo infelice, combatto con me stesso e
divento un peso per me stesso (Gb 7,20), ché lo spirito tende all’alto e la carne al basso.

Oh!, quale ¢ I’intima mia sofferenza, quando, dentro di me, sto pensando alle cose del cielo e, mentre prego, di colpo, mi
balza davanti la turba delle cose carnali. Dio mio, «non stare lontano da me» (Sal 70,12) e «non allontanarti in collera
dal tuo servo» (Sal 26,9). «Lancia i tuoi fulmini», disperdi questa turba; «lancia le tue saette e saranno sconvolte le
macchinazioni del nemico» (Sal 143,6). Fa’ che i miei sentimenti siano concentrati in te; fa’ che io dimentichi tutto cio
che appartiene al mondo; fa’ che io cacci via e disprezzi le ingannevoli immagini con le quali ci appare il vizio. Vieni in
mio aiuto, o eterna verita, cosicché nessuna cosa vana abbia potere di smuovermi; vieni, o celeste soavita; cosicché ogni
cosa non pura fugga davanti al tuo volto. Ancora, perdonami e assolvimi, nella tua misericordia, ogni volta che, nella
preghiera, vado pensando ad altro fuori che a te. In verita, confesso sinceramente di essere solitamente molto distratto;
ché, ben spesso, io non sono la dove materialmente sto e seggo, ma sono invece la dove vengo portato dalla mente. La
dove ¢ il mio pensiero, io sono; il mio pensiero solitamente ¢ 1a dove sta cio che io amo; ¢ quello che fa piacere alla
nostra natura, o ci € caro per abitudine, che mi viene d’un tratto alla mente. Per questo tu, che sei la verita, dicesti
chiaramente: «dove ¢ il tuo tesoro 1a ¢ il tuo cuore» (Mt 6,21). Se amo il cielo, volentieri penso alle cose del cielo; se
amo il mondo, mi rallegro delle gioie e mi rattristo delle avversita del mondo; se amo le cose carnali, di esse sovente
vado. Fantasticando; se amo cio che ¢ spirito, trovo diletto nel pensare alle cose dello spirito. Qualunque siano le cose
che io amo, di queste parlo e sento parlare volentieri; di queste riporto a casa il ricordo. Beato invece colui che, per te, o
Signore, lascia andare tutto cio che ¢ creato, e che, facendo violenza alla natura, crocifigge i desideri della carne col
fervore dello Spirito: cosi da poterti offrire, a coscienza tranquilla, una orazione pura; cosi da essere degno di prendere
parte ai cori celesti, rifiutando, dentro e fuori di sé, ogni cosa terrena.

Capitolo XLIX

IL DESIDERIO DELLA VITA ETERNA.
I GRANDI BENI PROMESSI A QUELLI CHE LOTTANO

Figlio, quando senti, infuso dall’alto, un desiderio di eterna beatitudine; quando aspiri ad uscire dalla povera dimora del
tuo corpo, per poter contemplare il mio splendore, senza ombra di mutamento, allarga il tuo cuore e accogli con grande



Imitazione di Cristo 50

sollecitudine questa santa ispirazione. Rendi grazie senza fine alla superna bonta, che si mostra tanto benigna con te,
venendo indulgente presso di te; ti risolleva con ardore e ti innalza con forza, cosicché, con la tua pesantezza, tu non
abbia a inclinare verso le tue cose terrene. Tutto cio, infatti, non lo devi ad una tua iniziativa o ad un tuo sforzo, ma
soltanto al favore della grazia di Dio, che dall’alto guarda a te. Ti sara dato cosi di progredire nelle virtu, in una sempre
piu grande umilta, preparandoti alle lotte future attaccato a me con tutto lo slancio del tuo cuore e intento a servirmi con
volonteroso fervore.

Figlio, il fuoco arde facilmente, ma senza fumo la fiamma non ascende. Cosi certuni ardono dal desiderio delle cose
celesti, ma non sono liberi dalla tentazione di restare attaccati alle cose terrene; e percio, quello che pur avevano chiesto
a Dio con tanto desiderio, non lo compiono esclusivamente per la gloria di Dio. Tale ¢ sovente il tuo desiderio, giacché
vi hai immesso un fermento cosi poco confacente: non ¢ puro e perfetto, infatti, quello che ¢ inquinato dal comodo
proprio. Non chiedere cio che ti piace e ti € utile, ma piuttosto cio che ¢ gradito a me e mi rende gloria. A ben vedere, al
tuo desiderio e ad ogni cosa desiderata devi preferire il mio comando, e seguirlo. Conosco la tua brama, ho ascoltato i
frequenti tuoi gemiti: gia vorresti essere nella liberta gloriosa dei figlio di Dio; gia ti alletta la dimora eterna, la patria del
cielo, pienamente felice. Ma un tale momento non ¢ ancora venuto; questo ¢ tuttora un momento diverso: il momento
della lotta, della fatica e della prova. Tu brami di essere ricolmo del sommo bene, ma questo non lo puoi ottenere adesso.
Sono io «aspettami, dice il Signore» (Sof 3,8), finché venga il regno di Dio. Devi essere ancora provato qui in terra, e
travagliato in vario modo. Qualche consolazione ti sara data talvolta; ma non ti sard concessa una piena sazieta.
«Confortati, pertanto e sii gagliardo» (Gs 1,7), nell’agire e nel sopportare cio che va contro la natura. Occorre che tu ti
rivesta dell’uomo nuovo; che tu ti trasformi in un altro uomo. Occorre, ben spesso, che tu faccia quello che non vorresti
e che tu tralasci quello che vorresti. Avra successo quanto ¢ voluto da altri, e quanto vuoi tu non andra innanzi. Sara
ascoltato quanto dicono gli altri, e quanto dici tu sara preso per un nulla. Altri chiederanno, e riceveranno; tu chiederai, e
non otterrai. Altri saranno grandi al cospetto degli uomini; sul tuo conto, silenzio. Ad altri sara affidata questa o quella
faccenda; tu, invece, non sarai ritenuto utile a nulla. Da cio la natura uscira talvolta contristata; e gia sara molto se
sopporterai in silenzio.

In questi, e in consimili vari modi, il servo fedele del Signore viene si solito sottoposto a prova, come sappia rinnegare e
vincere del tutto se stesso. Altro, forse, non c¢’¢, in cui tu debba essere cosi morto a te stesso, fuor che constatare cio che
contrasta con la tua volonta, e doverlo sopportare; specialmente allorché ti viene imposto di fare cosa che non ti sembra
opportuna o utile. Non osando opporre resistenza a un potere superiore, tu, che sei sottoposto, trovi duro camminare al
comando di altri, e lasciar cadere ogni tua volonta. Ma se consideri, o figlio, quale sia il frutto di queste sofferenze, cioé
il rapido venire della fine e il premio, allora non troverai piu alcun peso in tali sofferenze, ma un validissimo conforto al
tuo soffrire. Giacché, invece di quella scarsa volonta che ora, da te, non sai coltivare, godrai per sempre nei cieli la
pienezza della tua volonta. Nei cieli, invero, troverai tutto cio che vorrai, tutto cio che potrai desiderare; nei cieli godrai
integralmente di cio che € bene e non temerai che esso ti venga a mancare. Nei cieli il tuo volere, a me sempre unito, a
nulla aspirera che venga di fuori, a nulla che sia tuo proprio. Nei cieli nessuno ti fara resistenza, nessuno si lamentera di
te, nessuno ti sara di ostacolo e nulla si porra contro di te; ma tutti i desideri saranno insieme realizzati e ristoreranno
pienamente il tuo animo, appagandolo del tutto. Nei cieli, per ogni oltraggio patito, io daro gloria; per la tristezza, un
premio di lode; per I’ultimo posto, una dimora nel regno, nei secoli. Nei cieli si vedra il frutto dell’obbedienza; avra
gioia il travaglio della penitenza; sara coronata di gloria ’'umile soggezione. Ora, dunque, devi chinarti umilmente sotto
il potere di ognuno, senza preoccuparti di sapere chi sia colui che ti ha detto o comandato alcunché; bada sommamente
— sia un superiore, 0 uno piu giovane di te o uno pari a te, a chiederti o ad importi qualcosa — di accettare tutto come
giusto, facendo in modo di eseguirlo con buona volonta. Altri vada cercando questo, altri quello; che uno si glori in una
cosa, e un altro sia lodato mille volte per un’altra: quanto a te, invece, non in questa o in quest’altra cosa devi trovare la
tua gioia, ma nel disprezzare te stesso, nel piacere soltanto a me e nel darmi gloria. E questo che devi desiderare, che in
te sia glorificato sempre Iddio, «per la vita e per la morte» (Fil 1,20).

Capitolo L
CHI E NELLA DESOLAZIONE DEVE METTERSI NELLE MANI DI DIO

Signore Dio, Padre santo, che tu sia, ora e sempre, benedetto, perché come tu vuoi cosi ¢ stato fatto, e quello che fai ¢
buono. Che in te si allieti il tuo servo, non in se stesso o in alcunché d’altro. Tu solo sei letizia vera; tu la mia speranza e
il mio premio; tu, o Signore, la mia gioia e la mia gloria. Che cosa ha il tuo servo , se non quello che, pur senza suo
merito, ha ricevuto da te? Quello che hai dato e hai fatto a me, tutto ¢ tuo. «Povero io sono, e tribolato, fin dagli anni
della mia giovinezza» (Sal 87,16); talvolta I’anima mia ¢ triste fino alle lacrime, talvolta si turba in se stessa sotto



Imitazione di Cristo 51

I’incombere delle passioni. Desidero il gaudio della pace; domando la pace dei tuoi figli, da te nutriti nello splendore
della consolazione. Se tu doni questa pace, se tu infondi questa santa letizia, ’anima del tuo servo sara tutta un canto nel
dar lode a te, devotamente. Se, invece, tu ti ritrai, come fai talvolta, il tuo servo non potra percorrere lesto la «via dei tuoi
comandamenti» (Sal 118,32). Di piu, gli si piegheranno le ginocchia, fino a toccargli il petto; per lui non sara pit come
prima, ieri o ier 1’altro, quando il tuo lume gli splendeva sul capo e ’ombra delle tue ali lo proteggeva dall’irrompere
delle tentazioni.

2. Padre giusto e degno di perpetua lode, giunga ’ora in cui il tuo servo deve essere provato. Padre degno di amore, ¢
giusto che in questo momento il tuo servo patisca un poco per te. Padre degno di eterna venerazione, giunge 1’ora, che da
sempre sapevi sarebbe venuta, 1’ora in cui il tuo servo — pur se interiormente sempre vivo in te — deve essere
sopraffatto da cose esteriori, vilipeso anche ed umiliato, scomparendo dinanzi agli uomini , afflitto dalle passioni e dalla
tiepidezza; e cio per risorgere di nuovo con te, in una aurora di nuova luce, nello splendore dei cieli. Padre santo, cosi
hai disposto, cosi hai voluto; e come hai voluto ¢ stato fatto. Giacché questo ¢ il dono che tu fai all’amico tuo, di patire e
di essere tribolato in questo mondo, per amor tuo; e cid quante volte e da chiunque permetterai che sia fatto. Nulla
accade quaggiu senza che tu lo abbia provvidenzialmente disposto, e senza una ragione. «Cosa buona ¢ per me, che tu
mi abbia umiliato, per farmi conoscere la tua giustizia» (Sal 118,71) e per far si che io abbandoni ogni orgoglio interiore
e ogni temerarieta. Cosa per me vantaggiosa, che la vergogna abbia ricoperto il mio volto, cosi che, per essere consolato,
io abbia a cercare te, piuttosto che gli uomini. In tal modo imparo a temere I’imperscrutabile tuo giudizio, con il quale tu
colpisci il giusto insieme con I’empio, ma sempre con imparziale giustizia. Siano rese grazie a te, che non sei stato
indulgente verso i miei peccati e mi hai invece scorticato con duri colpi, infliggendomi dolori ¢ dandomi angustie,
esterne ed interiori. Nessuno, tra tutti coloro che stanno sotto il cielo, quaggit, mi puo dare consolazione; tu solo lo puoi,
o Signore mio Dio, celeste medico delle anime, che colpisci e risani, «cacci all’inferno e da esso ritogli» (Tb 13,2). La
rigida tua regola stia sopra di me; essa mi ammaestrera.

3. Padre diletto, ecco, io sono nelle tue mani; mi curvo sotto la verga, che mi corregge. Percuotimi il dorso e il collo,
affinché io indirizzi la mia vita tortuosa secondo la tua volonta. Come tu suoli, e con giustizia, fa’ di me un devoto e
umile discepolo, pronto a camminare a ogni tuo cenno. A te affido me stesso, e tutto cido che ¢ mio, per la necessaria
correzione. E preferibile essere aspramente rimproverato quaggitl, che nella vita futura. Tu conosci tutte le cose, nel loro
insieme e una per una; nulla rimane a te nascosto dell’animo umano. Tu conosci le cose che devono venire, prima che
esse siano, e non hai bisogno che alcuno ti indichi o ti rammenti quello che accade su questa terra. Tu conosci cio che mi
aiuta a progredire, e sai quanto giova la tribolazione per togliere la ruggine dei vizi. Fa’ di me quello che ti piace, e che
io, appunto, desidero; e non voler giudicare severamente la mia vita di peccato, che nessuno conosce piu perfettamente e
chiaramente di te. Fa’ che io comprenda cio che ¢ da comprendere; che io ami cio che € da amare; fa’ che io approvi cio
che sommamente piace a te; che io apprezzi cio che a te pare prezioso; fa’ che io disprezzi cio che ¢ abietto ai tuoi occhi.
Non permettere che io giudichi «secondo la veduta degli occhi materiali; che io non mi pronunzi secondo quel che si
sente dire» da gente profana (Is 11,3). Fa’ che io, invece, discerna le cose esteriori e le cose spirituali in spirito di verita;
fa’ che, sopra ogni cosa, io vada sempre ricercando il tuo volere. Se il giudizio umano, basato sui sensi, sovente trae in
inganno, si ingannano anche coloro che sono attaccati alle cose del mondo, amando soltanto le cose visibili. Forse che
uno ¢ migliore perché ¢ considerato qualcosa di piu, nel giudizio di un altro? Quando questi lo esalta, ¢ un uomo fallace
che inganna un uomo fallace, un essere vano che inganna un essere vano, un cieco che inganna un cieco, un miserabile
che inganna un miserabile; quando lo elogia a vuoto, realmente lo fa vergognare ancor piu. Invero, secondo il detto
dell’umile san Francesco, quanto ciascuno ¢ ai tuoi occhi, tanto egli €; e nulla di piu.

Capitolo LI
DEDICARSI A COSE PIU UMILI QUANDO SI VIENE MENO NELLE PIU ALTE

Tu non riesci, o figlio, a persistere in un fervoroso desiderio di virtu e restare in un alto grado di contemplazione. Talora, a
causa della colpa che ¢ all’origine dell’umanita, devi scendere piu in basso e portare il peso di questa vita corruttibile, pur
contro voglia e con disgusto; disgusto e pesantezza di spirito, che sentirai fino a che vestirai questo corpo mortale. Nella
carne, dunque, e sotto il peso della carne devi spesso patire, poiché non sei capace di stare interamente e continuamente in
occupazioni spirituali e nella contemplazione di Dio. Allora devi rifugiarti in occupazioni umili e materiali e fortificarti con
azioni degne; devi attendere, con ferma fiducia, che io venga dall’alto e mi manifesti a te; devi sopportare con pazienza il
tuo esilio e la tua aridita di spirito, fino a che io non venga di nuovo a te, liberandoti da tutte le angosce. Invero ti faro
dimenticare le tue fatiche, nel godimento della pace interiore; ti aprird dinanzi il campo delle Scritture, nel quale potrai



Imitazione di Cristo 52

cominciare a correre con animo sollevato «la via dei mie comandamenti» (Sal 118,32). Allora dirai: «i patimenti di questo
mondo non sono nulla in confronto alla futura gloria, che si rivelera in noi» (Rm 8,18).

Capitolo LII
L’UOMO NON SI CREDA MERITEVOLE DI ESSERE CONSOLATO, MA PIUTTOSTO DI ESSERE COLPITO

1. E giusto, o Signore, quello che fai con me quando mi lasci abbandonato e desolato; perché della tua consolazione o di
alcuna tua visita spirituale io non son degno, e non lo sarei neppure se potessi versare tante lacrime quanto un mare.
Altro io non merito che di essere colpito e punito, per averti offeso, spesso e in grave modo, e per avere, in molte
occasioni peccato grandemente. Dunque, a conti fatti, in verita, io non sono meritevole del minimo tuo conforto. Ma tu,
Dio clemente e pietoso, per manifestare 1’abbondanza della tua bonta in copiosa misericordia, non vuoi che I’uomo,
opera della tue mani, perisca; inoltre ti degni di consolare il tuo servo, anche al di 1a di ogni merito, in modo superiore
all’umano: ché non somigliano ai discorsi degli uomini, le tue parole consolatrici. O Signore, che cosa ho fatto perché tu
mi abbia a concedere qualche celeste conforto? Non rammento di aver fatto nulla di buono; rammento invece di essere
sempre stato facile al vizio e tardo all’emendamento. Questa ¢ la verita; non posso negarlo. Se dicessi il contrario, tu ti
porresti contro di me, e nessuno verrebbe a difendermi. Che cosa ho meritato con i mie peccati, se non I’inferno e il
fuoco eterno?

2. Sinceramente lo confesso, io sono meritevole di essere vituperato in tutti i modi, e disprezzato, non gia di essere
annoverato tra i tuoi fedeli. Anche se questo me lo dico con dolore, palesero chiaramente, contro di me, per amore di
verita, 1 miei peccati, cosi da rendermi degno di ottenere piu facilmente la tua misericordia. Che diro, colpevole quale
sono, e pieno di vergogna? Non ho la sfrontatezza di pronunziare parola; se non questa soltanto: ho peccato, Signore, ho
peccato, abbi pieta di me, dammi il tuo perdono. «Lasciami un poco; lascia che io pianga tutto il mio dolore, prima di
andare nel luogo della tenebra, coperto dalla caligine della morte» (Gb 10,20s). Che cosa chiedi massimamente dal
colpevole, dal misero peccatore, se non che egli si penta e si umilii per le sue colpe? Dalla sincera contrizione e
dall’umiliazione interiore sboccia la speranza del perdono, e ritrova se stessa la coscienza sconvolta; I’'uomo riacquista la
grazia perduta e trova riparo dall’ira futura. Dio e ’anima penitente si incontrano in un vicendevole santo bacio.
Sacrificio a te gradito, o Signore — sacrificio che odora, al tuo cospetto, molto piu soave del profumo dell’incenso — ¢
’umile sincero pentimento dei peccatori. E questo pure 1’unguento gradito che hai voluto fosse versato sui tuoi sacri
piedi, giacché tu non hai disprezzato «un cuore contrito ed umiliato» (Sal 50,19). In questo sincero pentimento si trova
rifugio dalla faccia minacciosa del nemico. Con esso si ripara e si purifica tutto cio che, da qualche parte, fu deturpato e
inquinato.

Capitolo LIIT
LA GRAZIA DI DIO NON SI CONFONDE CON CIO CHE HA SAPORE DI COSE TERRENE

1. Preziosa, o figlio, ¢ la mia grazia; essa non tollera di essere mescolata a cose esteriori ¢ a consolazioni terrene. Percio
devi buttar via tutto cido che ostacola la grazia, se vuoi che questa sia infusa in te. Procurati un luogo appartato,
compiaciti di stare solo con te stesso, non andare cercando di chiacchierare con nessuno; effondi, invece, la tua devota
preghiera a Dio, per conservare compunzione d’animo e purezza di coscienza. Il mondo intero, consideralo un nulla; alle
cose esteriori anteponi 1’occuparti di Dio. Ché non potresti attendere a me, e nello stesso tempo trovare godimento nelle
cose passeggere. Occorre allontanarsi dalle persone che si conoscono e alle quali si vuole bene; occorre tenere 1’animo
sgombro da ogni conforto temporale. Ecco cio che il santo apostolo Pietro chiede, in nome di Dio: che i seguaci di
Cristo si conservino in questo mondo «come forestieri e pellegrini» (1Pt 2,11). Quanta sicurezza in colui che muore,
senza essere legato alla terra dall’attaccamento per alcuna cosa. Uno spirito debole, invece, non riesce a mantenere il
cuore tanto distaccato: I’'uomo materiale non conosce la liberta dell’uomo interiore. Che se uno vuole veramente essere
uomo spirituale, egli deve rinunciare a tutti, ai lontani e ai vicini; e guardarsi da se stesso piu ancora che dagli altri. Se
avrai vinto pienamente te stesso, facilmente soggiogherai tutto il resto. Trionfare di se medesimi ¢ vittoria perfetta;
giacché colui che domina se stesso — facendo si che i sensi obbediscano alla ragione, e la ragione obbedisca in tutto e
per tutto a Dio — questi ¢, in verita il vincitore di sé e signore del mondo.

2. Se brami elevarti a questa somma altezza, ¢ necessario che tu cominci con coraggio, mettendo la scure alla radice, per
poter estirpare totalmente la tua segreta inclinazione, contraria al volere di Dio e volta a te stesso e a tutto cio che € tuo



Imitazione di Cristo 53

utile materiale. Da questo vizio, dall’amore di sé, contrarissimo alla volonta divina, deriva, si puo dire, tutto quanto deve
essere stroncato radicalmente. Domato e superato questo vizio, si fara stabilmente una grande pace e una grande
serenitd. Ma sono pochi quelli che si adoprano per morire del tutto a se stessi, e per uscire pienamente da se stessi. I piu
restano avviluppati, né sanno innalzarsi spiritualmente sopra di sé. Coloro che desiderano camminare con me senza
impacci debbono mortificare tutti i loro affetti perversi e contrari all’ordine voluto da Dio, senza restare attaccati di
cupido amore personale ad alcuna creatura.

Capitolo LIV
GLI OPPOSTI IMPULSI DELLA NATURA E DELLA GRAZIA

Figlio, considera attentamente gli impulsi della natura e quelli della grazia; come si muovono in modo nettamente
contrario, ma cosi sottilmente che soltanto, e a fatica, li distingue uno che sia illuminato da interiore spiritualita. Tutti,
invero, desiderano il bene e, con le loro parole e le loro azioni, tendono a qualcosa di buono; ma, appunto per una falsa
apparenza del bene, molti sono ingannati. La natura ¢ scaltra, trascina molta gente, seduce, inganna e mira sempre a se
stessa. La grazia, invece, cammina schietta, evita il male, sotto qualunque aspetto esso appaia; non prepara intrighi; tutto
fa soltanto per amore di Dio, nel quale, alla fine, trova la sua quiete. La natura non vuole morire, non vuole essere
soffocata e vinta, non vuole essere schiacciata, sopraffatta o sottomessa, né mettersi da sé sotto il giogo. La grazia,
invece, tende alla mortificazione di sé e resiste alla sensualita, desidera e cerca di essere sottomessa € vinta; non vuole
avere una sua liberta, preferisce essere tenuta sotto disciplina; non vuole prevalere su alcuno, ma vuole sempre vivere
restando sottoposta a Dio; € pronta a cedere umilmente a ogni creatura umana, per amore di Dio. La natura s’affanna per
il suo vantaggio, e bada all’utile che le possa venire da altri. La grazia, invece, tiene conto di cio che giova agli altri, non
del profitto e dell’interesse propri. La natura gradisce onori e omaggi. La grazia, invece, ogni onore e ogni lode li
attribuisce a Dio. La natura rifugge dalla vergogna e dal disprezzo. La grazia, invece, si rallegra «di patire oltraggi nel
nome di Gesu» (At 5,41). La natura inclina all’ozio e alla tranquillita materiale. La grazia, invece, non puo stare oziosa e
accetta con piacere la fatica. La natura mira a possedere cose rare ¢ belle, mentre detesta quelle spregevoli e grossolane.
La grazia, invece, si compiace di cio che ¢ semplice e modesto; non disprezza le cose rozze, né rifugge dal vestire logori
panni.

La natura guarda alle cose di questo tempo; gioisce dei guadagni e si rattrista delle perdite di quaggiu; si adira per una
piccola parola offensiva. La grazia, invece, non sta attaccata all’oggi, ma guarda all’eternita; non si agita per la perdita di
cose materiali; non si inasprisce per una parola un po’ brusca, perché il suo tesoro e la sua gioia li pone nel cielo dove
nulla perisce. La natura ¢ avida, preferisce prendere che donare, ha caro cio che € proprio e personale. La grazia, invece,
¢ caritatevole e aperta agli altri; rifugge dalle cose personali, si contenta del poco, ritiene «piu bello dare che ricevere»
(At 20,35). La natura tende alle creature e al proprio corpo, alla vanita e alle chiacchiere. La grazia, invece, si volge a
Dio e alle virtu; rinuncia alle creature, fugge il mondo, ha in orrore i desideri della carne, frena il desiderio di andare di
qua e di 13, si vergogna di comparire in pubblico. La natura gode volentieri di qualche svago esteriore, nel quale trovino
piacere i sensi. La grazia, invece, cerca consolazione soltanto in Dio, e, al di sopra di ogni cosa di questo mondo, mira a
godere del sommo bene. La natura tutto fa per il proprio guadagno e il proprio vantaggio; non puo fare nulla senza
ricevere nulla; per ogni favore spera di conseguirne uno uguale o piu grande, oppure di riceverne lodi e approvazioni;
desidera ardentemente che i suoi gesti e i suoi doni siano molto apprezzati. La grazia, invece, non cerca nulla che sia
passeggero e non chiede, come ricompensa, altro premio che Dio soltanto; delle cose necessarie in questa vita non vuole
avere piu di quanto le possa essere utile a conseguire le cose eterne.

La natura si compiace di annoverare molte amicizie e parentele; si vanta della provenienza da un luogo celebre o della
discendenza da nobile stirpe; sorride ai potenti, corteggia i ricchi ed applaude coloro che sono come lei. La grazia,
invece, ama anche i nemici; non si esalta per la quantita degli amici; non da importanza al luogo di origine o alla
famiglia da cui discende, a meno che in essa vi sia una virtu superiore; ¢ ben disposta verso il povero, piu che verso il
ricco; simpatizza maggiormente con la povera gente che con i potenti; sta volentieri con le persone sincere, non gia con
gli ipocriti; esorta sempre le anime buone ad ambire a «doni spirituali sempre piu grandi» (1Cor 12,31), cosi da
assomigliare, per le loro virtu, al Figlio di Dio. La natura, di qualcosa che manchi o che dia noia, subito si lamenta. La
grazia sopporta con fermezza ogni privazione. La natura riferisce tutto a sé; lotta per sé, discute per sé. La grazia, invece,
riconduce tutte le cose a Dio, da cui provengono come dalla loro origine; nulla di buono attribuisce a se stessa, non
presume di sé con superbia; non contende, non pone I’opinione propria avanti alle altre; anzi si sottomette, in ogni suo
sentimento e in ogni suo pensiero, all’eterna sapienza e al giudizio di Dio. La natura ¢ avida di conoscere cose segrete e
vuol sapere ogni novita; ama uscir fuori, per fare molte esperienze; desidera distinguersi e darsi da fare in modo che ad



Imitazione di Cristo 54

essa possa venirne lode e ammirazione. La grazia, invece, non si preoccupa di apprendere novita e curiosita, perché tutto
il nuovo nasce da una trasformazione del vecchio, non essendoci mai, su questa terra, nulla che sia nuovo e duraturo. La
grazia insegna, dunque, a tenere a freno i sensi, a evitare la vana compiacenza e I’ostentazione, a tener umilmente
nascosto cio che sarebbe degno di lode e di ammirazione, infine a tendere, in tutte le nostre azioni e i nostri studi, al vero
profitto, alla lode e alla gloria di Dio. Non vuol far parlare di sé e delle cose sue, desiderando, invece, che, in tutti i suoi
doni, sia lodato Iddio, che tutto elargisce per puro amore.

E, codesta grazia, una luce sovrannaturale, propriamente un dono particolare di Dio, un segno distintivo degli eletti, una
garanzia della salvezza eterna. La grazia innalza I’'uomo dalle cose terrestri all’amore del cielo e lo trasforma da carnale
in spirituale. Adunque, quanto piu si tiene in freno e si vince la natura, tanto maggior grazia viene infusa in noi; cosi, per
mezzo di continue e nuove manifestazioni divine, I’'uomo interiore si trasforma secondo I’immagine di Dio.

Capitolo LV
LA CORRUZIONE DELLA NATURA E LA POTENZA DELLA GRAZIA DIVINA

O Signore mio Dio, che mi hai creato a tua immagine e somiglianza, concedimi questa grazia grande, indispensabile per
la salvezza, come tu ci hai rivelato; cosi che io possa superare la mia natura, tanto malvagia, che mi trae al peccato e alla
perdizione. Ché, nella mia carne, io sento, contraria alla «legge della mia ragione, la legge del peccato» (Rm 7,23), la
quale mi fa schiavo e di frequente mi spinge ad obbedire ai sensi. E io non posso far fronte alle passioni peccaminose,
provenienti da questa legge del peccato, se non mi assiste la tua grazia santissima, infusa nel mio cuore, che ne avvampa.
Appunto una tua grazia occorre, una grazia grande, per vincere la natura, sempre proclive al male, fin dal principio.
Infatti, per colpa del primo uomo Adamo, la natura decadde, corrotta dal peccato; e la triste conseguenza di questa
macchia passo in tutti gli uomini, talché quella «natura», da te creata buona e retta, ormai € intesa come «vizio e
debolezza della natura corrotta». Cosi, per la liberta che le ¢ lasciata, la natura trascina verso il male e verso il basso. E
quel poco di forza che rimane nella natura ¢ come una scintilla coperta dalla cenere. E questa la ragione naturale, che,
pur se circondata da oscurita, ¢ ancora capace di giudicare il bene ed il male, e di separare il vero dal falso; anche se non
riesce a compiere tutto quello che riconosce come buono, anche se non possiede la pienezza del lume della verita e la
perfetta purezza dei suoi affetti. E per questo, o mio Dio, che «nello spirito, mi compiaccio della tua legge» (Rm 7,22),
sapendo che il tuo comando ¢ buono, giusto e santo, tale che ci invita a fuggire ogni male e ogni peccato. Invece, nella
carne, i0 mi sottometto alla legge del peccato, obbedendo piti ai sensi che alla ragione. E per questo che «volere il bene
mi ¢ facile, ma a compiere il bene non riesco» (Rm 7,18). E per questo che vado spesso proponendomi molte buone
cose; ma mi manca la grazia che mi aiuti nella mia debolezza, e mi ritiro e vengo meno anche per una piccola difficolta.
E per questo che mi avviene di conoscere la via della perfezione e di vedere con chiarezza quale debba essere la mia
condotta; ma poi, schiacciato dal peso della corruzione dell’umanita, non riesco a salire a cose piu elevate.

La tua grazia, o Signore, mi ¢ davvero massimamente necessaria per cominciare, portare avanti e condurre a
compimento il bene: «senza di essa non posso far nullay (Gv 15,5), «mentre tutto posso in te» che mi dai forza, con la
tua grazia (Fil 4,13). Grazia veramente di cielo, questa; mancando la quale i nostri meriti sono un nulla, e un nulla si
devono considerare anche i doni naturali. Abilita e ricchezza, bellezza e forza, intelligenza ed eloquenza, nulla valgono
presso di te, o Signore, se manca la grazia. Ché i doni di natura li hanno sia i buoni che i cattivi; mentre dono proprio
degli eletti € la grazia, cioé ’amore di Dio. Rivestiti di tale grazia, gli eletti sono ritenuti degni della vita eterna. Tutto
sovrasta, questa grazia; tanto che né il dono della profezia, né il potere di operare miracoli, né la piu alta contemplazione
non valgono nulla, senza di essa. Neppure la fede, neppure la speranza, né le altre virti sono a te accette, senza la carita
e la grazia.

O grazia beata, che fai ricco di virtu chi & povero nello spirito e fai ricco di molti beni chi ¢ umile di cuore, vieni,
discendi in me, colmami, fin dal mattino della tua consolazione, cosicché I’anima mia non venga meno per stanchezza e
aridita interiore! Ti scongiuro, o Signore: che io trovi grazia ai tuoi occhi. La tua gloria mi basta (2Cor 12,9), pur se non
otterro tutto quello cui tende la natura umana. Anche se saro tentato e angustiato da molte tribolazioni, non temero alcun
male, finché la tua grazia sara con me. Essa mi da forza, guida ed aiuto; vince tutti i nemici, € piu sapiente di tutti i
sapienti. Essa € maestra di verita e di vita, luce del cuore, conforto nell’afflizione. Essa mette in fuga la tristezza, toglie il
timore, alimenta la pieta, genera le lacrime. Che cosa sono io mai, senza la grazia, se non un legno secco, un ramo
inutile, da buttare via? «La tua grazia, dunque, o Signore, mi preceda sempre ¢ mi segua, € mi conceda di essere sempre
pronto a operare, per Gesu Cristo, Figlio tuo. Amen. (Messale Romano, oremus della XVI domenica dopo Pentecoste).



Imitazione di Cristo 55

1.

Capitolo LVI
RINNEGARE SE STESSI E IMITARE CRISTO NELLA CROCE

O figlio, tu potrai trasmutarti in me, a misura che riuscirai ad uscire da te stesso. Ché I’intimo oblio di se stessi
congiunge a Dio, come la mancanza di desideri esterni porta la pace interiore. o voglio che tu apprenda a rinnegare
pienamente te stesso, in adesione alla mia volonta, senza obiezioni, senza lamentele. «Seguimi» (Mt 9,9). «lo sono la
via, la verita e la vita» (Gv 14,6). Senza la via non si cammina; senza la verita non si conosce; senza la vita non si vive.
Io sono la via che devi seguire; la verita cui devi credere; la vita che devi sperare. Io sono la via che non si deve lasciare,
la verita che non sbaglia, la vita che non ha termine. Io sono la via diritta, la verita ultima, la vita eterna, beata, increata.
«Se rimarrai nella mia via, conoscerai la verita e la verita ti fara libero» (Gv 8,32); cosi raggiungerai la vita eterna.
«Vuoi entrare nella vita? Osserva i comandamenti» (Mt 19,17). Vuoi conoscere la verita? Chiedi a me. «Vuoi essere
perfetto? Vendi ogni tua cosa» (Mt 19,21). Vuoi essere mio discepolo? Rinnega te stesso (cfr Le 9,23; 14,27; Mt 16,24).
Vuoi avere la vita eterna? Disprezza la vita presente. Vuoi essere esaltato in cielo? Umiliati in questo mondo. Vuoi
regnare con me? Con me porta la croce. Soltanto quelli che si fanno servi della croce trovano la via della beatitudine e
della vera luce.

O Signore Gesu, dura fu la tua vita, e disprezzata dagli uomini; fa’ che io ti possa imitare, disprezzato dal mondo,
giacché «il servo non ¢ da piu del suo padrone, né il discepolo ¢ da piu del maestro» (Mt 10,24). Che il tuo servo si
addestri alla scuola della vita, perché in essa sta la mia salvezza e la vera santita; qualunque cosa io legga o ascolti, fuori
di essa, non mi ristora e non mi allieta pienamente. Figlio, tutte queste cose le conosci e le hai lette; sarai beato se le
metterai in pratica. «Chi ha dinanzi agli occhi i miei comandamenti, ¢ li osserva, questi mi ama; e io 1’amero, mi
manifestero a lui» (Gv 24,21) e lo faro sedere con me nel regno del Padre mio (Ap 3,21). O Signore Gesu, come hai
detto e hai promesso, cosi sia fatto veramente, e a me sia dato di meritarlo. Ho ricevuto la croce, I’ho ricevuta dalla tua
mano; la portero, la portero fino alla morte, come tu me 1’hai posta sulle spalle. In verita la vita di un santo monaco ¢ la
croce; ma la croce ¢ guida al paradiso. Abbiamo cominciato; non ci € lecito tornare indietro, né lasciare cio che abbiamo
intrapreso. Via, o fratelli, procediamo insieme: Gesu sara con noi. Abbiamo preso questa croce per amore di Gesu; per
amore di Gesu perseveriamo nella croce. Colui che ci guida e ci precede sara il nostro aiuto. Ecco, il nostro re
camminare avanti a noi; «egli combattera per noi» (2Esd 4,20). Seguiamolo con animo virile; che nessuno abbia paura,
né si lasci atterrire; che noi siamo pronti a morire coraggiosamente nella lotta; che non abbiamo a gravare il nostro buon
nome con una delittuosa fuga (1Mac 9,10) dinanzi alla croce.

Capitolo LVII
NON CI SIDEVE ABBATTERE ECCESSIVAMENTE QUANDO SI CADE IN QUALCHE MANCANZA

O figlio, pit mi ¢ cara ’'umile sopportazione nelle avversita, che la pienezza di devota consolazione del tempo
favorevole. Perché ti rattrista una piccolezza che venga detta contro di te? Anche se si trattasse di qualcosa di piu, non
dovresti turbarti. Lascia andare, invece. Non ¢ cosa strana; non ¢ la prima volta, né sara 1’ultima, se vivrai a lungo. Tu
sei molto forte fino a che nulla ti contraria; sai persino dare buoni consigli e fare forza ad altri con le tue parole. Ma non
appena si presenta alla tua porta un’improvvisa tribolazione, consiglio e forza ti vengono meno. Guarda alla tua grande
fragilita, che hai constatata molto spesso, di fronte a piccole contraddizioni. Pure, ¢ per il tuo bene che accadono simili
cose; deponile, dunque, dal tuo cuore, come meglio puoi. E se una cosa ti colpisce, non per questo ti abbatta o ti tenga
legato a lungo. Sopporta almeno con pazienza, se non ti riesce con gioia. Anche se una cosa te la senti dire malvolentieri
e ne provi indignazione, devi dominarti; non devi permettere che dalla tua bocca esca alcunché di ingiusto, che dia
scandalo ai semplici. Ben presto 1’eccitazione emotiva si plachera, e I’eterna sofferenza si fara piu lieve, con il ritorno
della grazia.

Ecco, «io vivo — dice il Signore —» (Is 49,18), pronto ad aiutarti pit ancora del solito, se a me ti affiderai, devotamente
invocandomi. «Tu sii piu rassegnato» (Bar 4,30); sii pronto a una maggiore sopportazione. Non ¢ del tutto inutile che tu
ti senta tribolato e fortemente tentato: sei un uomo, e non Dio; carne, non spirito angelico. Come potresti mantenerti
sempre nel medesimo stato di virtl, quando questo venne meno a un angelo, in cielo, e al primo uomo, nel paradiso? lo
sono «colui che solleva e libera quelli che piangono» (Gb 5,11); colui che innalza alla mia condizione divina quelli che
riconoscono la loro debolezza. O Signore, benedetta sia la tua parola, dolce al mio orecchio «piu del miele di favo» (Sal
18,11). Che farei io mai, in cosi grandi tribolazioni e nelle mie angustie, se tu non mi confortassi con le tue sante parole?



Imitazione di Cristo 56

Purché, alla fine, io giunga al porto della salvezza, che importa quali e quanto grandi cose dovro aver patito? Concedimi
un felice concepimento, un felice trapasso da questo mondo. «Ricordati di me , o0 mio Dio» (2Esd 13,22) e conducimi
nel tuo regno, per retto cammino. Amen.

Capitolo LVIII

NON DOBBIAMO CERCAR DI CONOSCERE LE SUPERIORI COSE DEL CIELO E GLI OCCULTI GIUDIZIO DI
DIO

1. O figlio, guardati dal voler disputare delle cose del cielo e degli occulti giudizi di Dio: perché quello ¢ cosi derelitto e
quell’altro ¢ portato a un cosi grande stato di grazia; ancora, perché quello viene tanto colpito e quell’altro viene tanto
innalzato. Tutto cio va al di 12 di ogni umana capacita; non v’¢ alcun ragionamento, non v’¢ alcuna disquisizione che
valga a comprendere il giudizio di Dio. Quando, dunque, una spiegazione ti viene suggerita dal nemico, oppure certuni
indiscreti la vanno cercando, rispondi con quel detto del profeta: «tu sei giusto, o Signore, e retto ¢ il tuo giudizio» (Sal
118,137); o con quest’altro: «veri sono i giudizi di Dio, santi in se stessi» (Sal 18,10). Tu devi venerare i miei giudizi,
non discuterli, perché essi sono incomprensibili per I’intelletto umano. Neppure devi indagare e discutere dei meriti dei
beati: chi sia piu santo o chi sia piu grande nel regno dei cieli. Sono cose che danno luogo spesso a dispute e a contese
inutili e fomentano la superbia e la vanagloria; onde nascono invidie e divisioni, giacché uno si sforza,
presuntuosamente, di portare innanzi un santo, un altro, un altro santo. Ma sono cose che, a volerle conoscere ed
indagare, non portano alcun frutto; cose che, invece sono sgradite ai beati, poiché «io non sono un Dio di discordia ma di
pace» (1Cor 14,33). Una pace che consiste nella vera umilta, piu che nella esaltazione di sé.

2. Ci sono alcuni che, quasi per un geloso affetto, sono tratti verso questi o questi altri santi, con maggior sentimento:
sentimento umano, pero, piuttosto che divino. Sono io che ho fatto i santi tutti; sono io che ho elargito la grazia; sono io
che ho accordato la gloria; sono io che, conoscendo i meriti di ciascuno, sono andato loro incontro benedicendoli nella
mia bonta (Sal 20,4): io che li sapevo eletti, prima di tutti i secoli. «Sono stato io a sceglierli dal mondo, non loro a
scegliere me» (Gv 15,16.19); sono stato io a chiamarli con la mia grazia, ad attirarli con la mia misericordia; sono stato
io a condurli attraverso varie tentazioni, ¢ ad infondere loro stupende consolazioni; sono stato io a dar loro la
perseveranza e a premiare le loro sofferenze. Io conosco chi € primo tra di essi, e chi ¢ ultimo; ma tutti li abbraccio in un
amore che non ha misura. In tutti i miei santi, a me va data la lode; sopra ogni cosa, a me va data la benedizione; a me va
dato I’onore per ciascuno di quelli che io ho fatto grandi, con tanta gloria, ed ho predestinati, senza che ne avessero
dapprima alcun merito. Per questo chi disprezza il piu piccolo dei miei santi, non onora neppure quello che sia grande,
perché «fui io a fare e il piccolo e il grande» (Sap 6,8). E chi diminuisce uno qualunque dei santi, diminuisce anche me e
tutti gli altri che sono nel regno dei cieli. Una cosa sola costituiscono tutti i beati, a causa del vincolo dell’amore; uno ¢ il
loro sentimento, uno il loro volere, e tutti unitamente si amano. Di pii — cosa molto piu eccelsa — amano me piu che se
stessi e piu che i propri meriti. Giacché, innalzati sopra di sé e strappati dall’amore di sé, essi, nell’amore, si volgono
totalmente verso di me; di me godono, in me trovano pace. Non c¢’¢ nulla che li possa distogliere o tirare al basso: colmi
dell’eterna verita, ardono del fuoco di un inestinguibile amore. Smettano, dunque, gli uomini carnali e materiali, essi che
sanno apprezzare soltanto il proprio personale piacere, di disquisire della condizione dei santi. Essi tolgono e accrescono
secondo il loro capriccio, non secondo quanto ¢ disposto dall’eterna verita. Molti non capiscono; soprattutto quelli che,
per scarso lume interiore, a stento sanno amare qualcuno di perfetto amore spirituale. Molti, per naturale affetto e per
umano sentimento , sono attratti verso questi o quei santi, e concepiscono il loro atteggiamento verso i santi del cielo
come quello verso gli uomini di quaggiu; mentre ¢’¢ un divario incolmabile tra il modo di pensare della gente lontana
dalla perfezione e le intuizioni raggiunte, per superiore rivelazione, da coloro che sono particolarmente illuminati.

3. Guardati dunque, o figlio, dall’occuparti avidamente di queste cose, che vanno al di 1a della possibile tua conoscenza;
preoccupati e sforzati piuttosto di poterti trovare tu nel regno dei cieli, magari anche ultimo. Ché, pure se uno sapesse
chi sia piu santo di un altro o sia considerato piu grande nel regno dei cieli, a che cosa cio gli gioverebbe, se non ne
traesse motivo di abbassarsi dinanzi a me, levandosi poi a lodare ancor piu il mio nome? Compie cosa molto piu gradita
a Dio colui che pensa alla enormita dei suoi peccati, alla pochezza delle sue virti e a quanto egli sia lontano dalla
perfezione dei santi; molto piu gradita di quella che fa colui che disputa intorno alla maggiore o minore grandezza dei
santi. E cosa migliore implorare i santi, con devote preghiere e supplicarli umilmente affinché, dalla loro gloria, ci diano
aiuto; migliore che andare indagando, con inutile ricerca, il segreto della loro condizione. Essi sono paghi, e pienamente.
Magari gli uomini riuscissero a limitarsi, frenando i loro vaniloqui. I santi non si vantano dei loro meriti; non ascrivono a
sé nulla di cio che ¢ buono, tutto attribuendo a me; poiché sono stato io, nel mio amore infinito a donare ad essi ogni
cosa. Di un cosi grande amore di Dio e di una gioia cosi strabocchevole i santi sono ricolmi; ché ad essi nulla manca di



Imitazione di Cristo 57

gloria, nulla puo mancare di felicita. I santi, quanto piu sono posti in alto nella gloria, tanto piu sono umili in se stessi, e
a me piu cari. Per questo trovi scritto che «deponevano le loro corone dinanzi a Dio, cadendo faccia a terra dinanzi
all’Agnello e adorando il Vivente nei secoli dei secoli» (Ap 4,10; 5,14).

Molti cercano di sapere chi sia il maggiore nel regno di Dio, e non sanno neppure se saranno degni di essere cola
annoverati tra i piu piccoli. Ed ¢ gran cosa essere pure il piu piccolo, in cielo, dove tutti sono grandi, perché «saranno
detti — e lo saranno — figli di Dio» (Mt 5,9); «il piu piccolo diventera come mille» (Is 60,22); «il pit misero morira di
cento anni» (Is 65,20). Quando infatti i discepoli andavano chiedendo chi sarebbe stato il maggiore nel regno dei cieli, si
sentirono rispondere cosi: «se non vi sarete convertiti € non vi sarete fatti come fanciulli non entrerete nel regno dei
cieli; chi dunque si sara fatto piccolo come questo fanciullo, questi ¢ il piu grande nel regno dei cieli» (Mt 18,3s). Guai a
coloro che non vogliono accettare di buon grado di farsi piccoli come fanciulli: la piccola porta del regno dei cieli non
permettera loro di entrare. Guai anche ai ricchi, che hanno quaggiu le loro consolazioni; mentre i poveri entreranno nel
regno di Dio, essi resteranno fuori, in lamenti. Godete, voi piccoli; esultate, voi «poveri, perché il regno di Dio € vostro»
(Lc 6,20); a condizione pero che voi camminiate nella verita.

Capitolo LIX
PORRE OGNI NOSTRA SPERANZA E OGNI FIDUCIA SOLTANTO IN DIO

O Signore, che cosa ¢ mai la fiducia che ho in questa vita. Quale ¢ il mio piu grande conforto, tra tutte le cose che si
vedono sotto il cielo? Non sei forse tu, o Signore, mio Dio di infinita misericordia? Dove mai ho avuto bene, senza di te;
quando mai ho avuto male con te? Voglio essere povero per te, piuttosto che ricco senza di te; voglio restare pellegrino
su questa terra, con te, piuttosto che possedere il cielo, senza di te. Giacché dove sei tu, 1a ¢ cielo; e dove tu non sei, la &
morte ed inferno. Sei tu il mio desiderio ultimo; percio io ti debbo seguire, con gemiti e lacrime ed alte, commosse
preghiere. In una parola, non posso avere piena fiducia in alcuno che mi venga in aiuto nelle varie necessita, fuori che in
te soltanto, mio Dio. «La mia speranza» e la mia fiducia sei tu (Sal 141,6); tu, il mio consolatore, il piu fedele in ogni
momento. «Ognuno va cercando cio che a lui giovay (Fil 2,21); e tu, o Dio, ti prefiggi soltanto la mia salvezza e tutto
volgi in bene per me. Pur quando mi esponi a varie tentazioni e avversita, tutto questo tu lo vuoi per il mio bene, giacché
quelli che tu ami usi metterli in vario modo alla prova; e in questa prova io debbo amare e ringraziare, non meno che
quando tu mi colmi di celesti consolazioni.

In te, dunque, o Signore Dio, ripongo tutta la mia speranza; in te cerco il mio rifugio; in te rimetto tutte le mie
tribolazioni e le mie difficolta, ché tutto trovo debole e insicuro cio che io vedo fuori di te. Non mi gioveranno, infatti, i
molti amici; non mi saranno di aiuto coloro che vengono a soccorrermi, per quanto forti; non mi potranno dare un parere
utile i prudenti, per quanto saggi; non mi potranno dare conforto i libri dei sapienti; non ci sara una preziosa ricchezza
che mi possa dare liberta; non ci sara un luogo ameno e raccolto che mi possa dare sicurezza, se non sarai presente tu ad
aiutarmi, a confortarmi, a consolarmi; se non sarai presente tu ad ammaestrarmi e a proteggermi. In verita, tutte le cose
che sembrano fatte per dare pace e felicita non sono nulla e non danno realmente felicita alcuna, se non ci sei tu. Tu sei,
dunque, I’ultimo termine di ogni bene, il supremo senso della vita, la massima profondita di ogni parola. Sperare in te
sopra ogni cosa ¢ il maggior conforto di chi si € posto al tuo servizio. «A te sono rivolti i miei occhi (Sal 140,80); in te
confido, o mio Dio (Sal 24,1s), padre di misericordia» (2Cor 1,3). Benedici e santifica, con la tua celeste benedizione,
I’anima mia, affinché essa sia fatta tua santa dimora e sede della eterna gloria; e nulla si trovi in questo tempio della tua
grandezza, che offenda ’occhio della tua maesta. Guarda a me, nella tua immensa bonta e nell’abbondanza della tua
misericordia; ascolta la preghiera del tuo servo, che va peregrinando in questa terra oscura di morte. Proteggi e
custodisci 1’anima di questo tuo piccolo servo, nei tanti pericoli della vita di quaggiu; dirigila con la tua grazia per la via
della pace, alla patria della eterna luce. Amen.

FINISCE IL LIBRO DELLA CONSOLAZIONE INTERIORE



Imitazione di Cristo 58

Libro IV

INCOMINCIANO I CONSIGLI DEVOTI
PER LA SANTA COMUNIONE

Parola di Cristo

«Venite a me tutti, voi che siete affaticati e oppressi; ed io vi ristorero», dice il Signore (Mt 11,28). «Il pane che io daro ¢ la
mia carne per la vita del mondo» (Gv 6,52). «Prendete e mangiate, questo ¢ il mio corpo, che sara dato per voi: fate questo
in memoria di me» (1Cor 11,24). «Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue rimane in me, ed io in lui» (Gv 6,57). «Le
parole che vi ho dette sono spirito e vitax(Gv 6,64).

Capitolo I
CON QUANTA VENERAZIONE SI DEBBA ACCOGLIERE CRISTO

Parola del discepolo

1. O Cristo, verita eterna. Sono queste, parole tue, anche se non pronunciate in un solo momento, né scritte in un sol punto.
E poiché sono parole tue, e veritiere, esse devono essere accolte tutte da me con gratitudine e con fede. Sono parole tue,
pronunciate da te; ma sono anche mie, giacché le hai proferite per la mia salvezza. E dalla tua bocca le prendo con gioia,
per farle penetrare piu profondamente nel mio cuore. Parole di cosi grande misericordia, piene di dolcezza e di amore,
mi sollevano; ma mi atterriscono i miei peccati, e la mia coscienza non pura mi impedisce di ricevere si grandi misteri.
La dolcezza delle tue parole mi spinge, ma poi mi attarda il cumulo dei miei difetti. Tu mi comandi di accostarmi a te
con fiducia, se voglio stare intimamente in te; tu mi comandi di ricevere il cibo dell’immortalita, se voglio conquistare la
vita eterna e la gloria. «Venite tutti a me — dici — voi che siete faticati e oppressi, ed io vi ristorero» (Mt 11,28). Dolce
all’orecchio del peccatore, e piena d’intimita, questa parola; una parola con la quale tu, o Signore Dio mio, inviti me,
misero e povero, alla comunione del tuo corpo santissimo.

2. Ma chi sono io, o Signore, per credermi degno di accostarmi a te? Gli immensi cieli non ti contengono, e tu dici: «Venite
a me tutti». Che cosa vuol dire una degnazione cosi misericordiosa, un invito cosi pieno di amicizia? Come osero venire,
io che so bene di non avere nulla di buono, per cui possa credermene degno? Come ti fard entrare nella mia casa, io che
molte volte ho offeso il tuo volto tanto benigno? Gli angeli e gli arcangeli ti venerano; ti temono i santi e i beati; e tu
dici: «Venite tutti a me». Se non fossi tu a dirlo, o Signore, chi lo crederebbe; e se non fossi tu a comandarlo, chi
avrebbe il coraggio di avvicinarsi? Ecco, No¢, uomo giusto, lavoro cent’anni nella costruzione dell’arca, per trovare
salvezza con pochi suoi; e come potro io, solo in un’ora, prepararmi a ricevere con religioso timore il costruttore del
mondo? Mosg, il servo tuo grande, a te particolarmente caro, fece un’arca con legni non soggetti a marcire e la rivesti
d’oro purissimo, per riporvi le tavole della legge; ed io, putrida creatura, oserd ricevere con tanta leggerezza te, autore
della legge e datore della vita? Salomone, il sapientissimo re d’Israele, costrui, con un lavoro di sette anni, un tempio
grandioso a lode del tuo nome; ne celebro la dedicazione con una festa di otto giorni e con 1’offerta di mille vittime
pacifiche; e colloco solennemente, tra gioiosi suoni di tromba, I’arca dell’alleanza nel luogo per essa predisposto. E
come ti introdurrd nella mia casa, io, infelice, il pit miserabile tra gli uomini; io che, a stento, riesco a passare
devotamente una mezz’ora? E fosse almeno, una volta, una mezz’oretta passata come si deve!

3. O mio Dio, quanto si sforzarono di fare costoro per piacerti! Ahimé! Come ¢ poco quello che faccio io. Come ¢ breve il
tempo che impiego quando mi preparo a comunicarmi: raramente tutto raccolto; ancor piu raramente libero da ogni
distrazione. Mentre, alla presenza salvatrice della tua essenza divina, non dovrebbe, di certo, affacciarsi alcun pensiero
non degno di te; ed io non dovrei lasciarmi prendere da alcuna creatura, giacché sto per ricevere nella mia casa, non un
angelo, ma il Signore degli angeli. Eppure ¢’¢ un abisso tra I’arca dell’alleanza, con le cose sante che custodisce, e il
corpo tuo purissimo, con la sua forza indicibile; tra i sacrifici legali di allora, immagine dei sacrifici futuri, e il tuo corpo,
vittima vera, che porta a compimento tutti gli antichi sacrifici. Perché dunque non mi infiammo di piu alla tua adorabile



Imitazione di Cristo 59

presenza; perché non mi preparo con cura piu grande a nutrirmi della tua santitd, quando quei santi dell’Antico
Testamento — patriarchi e profeti, e anche re e principi, in unione con tutto il popolo — dimostrarono un cosi grande
slancio devoto verso il culto divino? Danzo il piissimo re Davide, con tutte le sue forze, la danza sacra dinanzi all’arca di
Dio, riandando col pensiero alle prove d’amore date, in passato, da Dio ai patriarchi; apprestd strumenti vari, compose
salmi e li fece cantare in letizia, e piu volte canto lui stesso sulla cetra, mosso dalla grazia dello Spirito Santo; istrui il
popolo d’Israele a lodare Iddio con tutto il cuore, a benedire ed esaltare ogni giorno il nome di Dio, d’una sola voce. Se
allora si viveva in cosi grande devozione; se di quel tempo resto il ricordo delle lodi date a Dio davanti all’arca
dell’alleanza, quanta venerazione e quanta devozione devono essere ora in me, e in tutto il popolo cristiano, di fronte al
sacramento e nell’atto di nutrirsi del corpo di Cristo, cosa piu di ogni altra sublime?

Corrono molti, fino a luoghi lontani, per vedere le reliquie dei santi e stanno a bocca aperta a sentire le cose straordinarie
compiute dai santi stessi; ammirano le grandi chiese; osservano e baciano le sacre ossa, avvolte in sete intessute d’oro.
Mentre qui, accanto a me, sull’altare, ci sei tu, mio Dio, santo dei santi, il creatore degli uomini e il signore degli angeli.
Spesso ¢ la curiosita umana che spinge a quelle visite, un desiderio di cose nuove, non mai viste; ma se ne riporta scarso
frutto di miglioramento interiore, specialmente quando il peregrinare € cosi superficiale, privo di una vera contrizione.
Mentre qui, nel sacramento dell’altare, sei interamente presente tu, mio Dio, «uomo Cristo Gesu» (1Tm 2,5); qui si
riceve frutto abbondante di salvezza eterna, ogni volta che ti accoglie degnamente e con devozione. Non una qualunque
superficialita, né la smania curiosa di vedere con i propri occhi, ci porta a questo sacramento, ma una fede sicura, una
pia speranza, un sincero amore. O Dio, invisibile creatore del mondo, come ¢ mirabile quello che tu fai con noi; come ¢
soave e misericordioso quello che concedi ai tuoi eletti, ai quali offri te stesso, come cibo nel sacramento. Sacramento
che oltrepassa ogni nostra comprensione, trascina in modo del tutto particolare il cuore delle persone devote e infiamma
il loro amore. Anche coloro che ti seguono con pia fedelta, coloro che regolano tutta la loro vita al fine del
perfezionamento spirituale, ricevono spesso da questo eccelso sacramento aumento di grazia nella devozione e
nell’amore della virtu. Mirabile e nascosta, questa grazia del sacramento, che soltanto i seguaci di Cristo conoscono,
mentre non la sentono coloro che non hanno la fede e sono asserviti al peccato. In questo sacramento ¢ data la grazia
spirituale, ¢ restaurata nell’anima la virtu perduta e torna I’innocenza, che era stata deturpata dal peccato. Tanto grande &
talora questa grazia che, per la pienezza della devozione conferita, non soltanto lo spirito, ma anche il fragile corpo sente
che gli sono state date forze maggiori.

Rammarichiamoci altamente e lamentiamo la nostra tiepidezza e negligenza, poiché non siamo tratti da un ardore piu
grande a ricevere Cristo, nel quale consiste tutta la speranza e il merito della salvezza. E lui, infatti, «la nostra
santificazione e la nostra redenzione» (1Cor 1,30); ¢ lui il conforto di noi che siamo in cammino; ¢ lui I’eterna gioia dei
santi. Rammarichiamoci, dunque, altamente che tanta gente si renda cosi poco conto di questo mistero di salvezza,
letizia del cielo e fondamento di tutto il mondo. Cecita e durezza del cuore umano, non curarsi maggiormente di un dono
cosi grande, o, godendone tutti i giorni, finire persino col non badarvi! Se questo sacramento santissimo si celebrasse
soltanto in un certo luogo, e fosse consacrato da un solo sacerdote in tutto il mondo, pensa da quale desiderio sarebbero
tutti presi di andare in quel luogo, a quel sacerdote, per veder celebrare i divini misteri. Ma, ecco, i sacerdoti sono
moltissimi, e Cristo viene immolato in molti luoghi; e cosi quanto piu ¢ diffusa nel mondo la sacra comunione, tanto piu
¢ manifesta la grazia e la carita di Dio verso I’'uomo. Che tu sia ringraziato, o Gesu buono, pastore eterno, che con il tuo
corpo prezioso e con il tuo sangue ti sei degnato di ristorare noi poveri ed esuli, invitandoci a ricevere questi misteri con
queste parole, uscite dalla tua stessa bocca: «venite tutti a me, voi che siete faticati ed oppressi, ed io vi ristorero» (Mt
11,28).

Capitolo II

NEL SACRAMENTO SI MANIFESTANO ALL’UOMO LA GRANDE BONTA E L’AMORE DI DIO

Parola del discepolo

1.

O Signore, confidando nella tua bonta e nella tua grande misericordia, mi appresso infermo al Salvatore, affamato e
assetato alla fonte della vita, povero al re del cielo, servo al Signore, creatura al Creatore, desolato al pietoso mio
consolatore. Ma «per qual ragione mi ¢ dato questo, che tu venga a me?» (Lc 1,43). Chi sono io, perché tu ti doni a me;
come potra osare un peccatore di apparirti dinanzi; come ti degnerai di venire ad un peccatore? Ché tu lo conosci, il tuo
servo; e sai bene che in lui non c¢’¢ alcunché di buono, per cui tu gli dia tutto cio. Confesso, dunque, la mia pochezza,
riconosco la tua bonta, glorifico la tua misericordia e ti ringrazio per il tuo immenso amore. Infatti non ¢ per i miei meriti
che fai questo, ma per il tuo amore: perché mi si riveli maggiormente la tua bonta, piu grande mi si offra il tuo amore e



Imitazione di Cristo 60

I’umilta ne risulti piu perfettamente esaltata. Poiché, dunque, questo ti € caro, e cosi tu comandasti che si facesse, anche
a me ¢ cara questa tua degnazione. E voglia il Cielo che a questo non sia di ostacolo la mia iniquita.

Gesu, pieno di dolcezza e di benignita, quanta venerazione ti dobbiamo, e gratitudine e lode incessante, per il fatto che
riceviamo il tuo santo corpo, la cui grandezza nessuno pud comprendere pienamente. Ma quali saranno i miei pensieri in
questa comunione con te, in questo avvicinarmi al mio Signore; al mio Signore che non riesco a venerare nella misura
dovuta e che tuttavia desidero accogliere devotamente? Quale pensiero piu opportuno e piu salutare di quello di
abbassarmi totalmente di fronte a te, esaltando, su di me la tua bonta infinita? Ti glorifico, o mio Dio, e ti esalto in
eterno; disprezzo me stesso, sottoponendomi a te, dal profondo della mia pochezza. Ecco, tu sei il santo dei santi, ed io
una sozzura di peccati. Ecco, tu ti abbassi verso di me, che non sono degno neppure di rivolgerti lo sguardo. Ecco, tu
vieni a me, vuoi stare con me, mi inviti al tuo banchetto; tu mi vuoi dare il cibo celeste, mi vuoi dare da mangiare il pane
degli angeli: nient’altro, veramente, che te stesso, «pane vivo, che sei disceso dal cielo e dai la vita al mondo (Gv
6,33.51). Se consideriamo da dove parte questo amore, quale degnazione ci appare; quanto profondi ringraziamenti e
quante lodi ti si debbono!

Quanto fu utile per la nostra salvezza il tuo disegno, quando hai istituito questo sacramento; come € soave e lieto questo
banchetto, nel quale hai dato in cibo te stesso! Come ¢ ammirabile questo che tu fai; come ¢ efficace la tua potenza e
infallibile la tua verita. Infatti, hai parlato «e le cose furono» (Sal 148, 5); e fu anche questo sacramento, che tu hai
comandato. Mirabile cosa, degna della nostra fede; cosa che oltrepassa la umana comprensione che tu, o Signore Dio
mio, vero Dio e uomo, sia tutto sotto quella piccola apparenza del pane e del vino; e che tu sia mangiato senza essere
consumato. «Tu, o Signore di tutti», che, di nessuno avendo bisogno, hai voluto, per mezzo del Sacramento, abitare fra
noi (2 Mac 14,35), conserva immacolato il mio cuore e il mio corpo, affinché io possa celebrare sovente i tuoi misteri,
con lieta e pura coscienza; e possa ricevere, a mia salvezza eterna, cio che tu hai stabilito e istituito massimamente a tua
glorificazione e perenne memoria di te.

Rallegrati, anima mia, e rendi grazie a Dio per un dono cosi sublime, per un conforto cosi straordinario, lasciato a te in
questa valle di lacrime. In verita, ogni qualvolta medito questo mistero e ricevi il corpo di Cristo, lavori alla tua
redenzione e ti rendi partecipe di tutti i meriti di Cristo. Mai non viene meno, infatti, I’amore di Cristo; né si esaurisce la
grandezza della sua intercessione. E dunque con animo sempre rinnovato che ti devi disporre a questo Sacramento; ¢ con
attenta riflessione che devi meditare il mistero della salvezza. E quando celebri la Messa, o ’ascolti, cid deve apparirti
un fatto cosi grande, cosi straordinario e cosi pieno di gioia, come se, in quello stesso giorno, scendendo nel seno della
Vergine, Cristo si facesse uomo, patisse e morisse pendendo dalla croce.

Capitolo III

UTILITA DELLA COMUNIONE FREQUENTE

Parola del discepolo

1.

Ecco, io vengo a te, o Signore, per trarre beneficio dal tuo dono e ricevere allegrezza al banchetto santo, «che, nella tua
bonta, o Dio, hai preparato al misero» (Sal 67,11). Ecco, quanto io posso e debbo desiderare sta tutto in te; tu sei la mia
salvezza, la redenzione, la speranza, la fortezza, la maesta e la gloria. «Ricolma dunque oggi di letizia I’anima del tuo
servo, perché, o Signore Gesu, a te ho innalzato 1’anima mia» (Sal 85,4). Ardentemente desidero ora riceverti, con
devozione e venerazione; desidero introdurti nella mia casa, per meritare, come Zaccheo, di essere da te benedetto e di
essere annoverato tra i figli d’Abramo. L’anima mia ha fame del tuo corpo; il mio cuore arde di farsi una cosa sola con
te. Dammi in dono te stesso, e mi basta; poiché non c¢’¢ consolazione che abbia valore, fuori di te. Non posso stare senza
di te; non riesco a vivere senza la tua presenza. E cosi occorre che io mi accosti frequentemente a te, ricevendoti come
mezzo della mia salvezza. Che non mi accada di venir meno per strada, se fossi privato di questo cibo celeste. Tu stesso,
o Gesu tanto misericordioso, predicando alle folle e guarendo varie malattie, dicesti una volta: «non li voglio mandare
alle loro case digiuni, perché non vengano meno per strada» (Mt 15,32). Fa’, dunque, la stessa cosa ora con me; tu, che,
per dare conforto ai fedeli, hai lasciato te stesso in sacramento. Sei tu, infatti, il soave ristoro dell’anima; e chi ti mangia
degnamente sara partecipe ed erede della gloria eterna. Poiché, dunque, io cado tanto spesso in peccato, e intorpidisco e
vengo meno tanto facilmente, ¢ veramente necessario che, pregando, confessandomi frequentemente e prendendo il
santo cibo del tuo corpo, io mi rinnovi, mi purifichi ¢ mi infiammi; cosicché non avvenga che, per una prolungata
astinenza, io mi allontani dal mio santo proposito. In verita, «i sensi dell’uomo, fin dall’adolescenza, sono proclivi al
male» (Gn 8,21); tosto egli cade in mali peggiori, se non lo soccorre la medicina celeste. Ed ¢ appunto la santa



Imitazione di Cristo 61

Comunione che distoglie ’'uvomo dal male e lo rafforza nel bene. Che se ora sono cosi spesso svogliato e tiepido nella
Comunione o nella celebrazione della Messa, che cosa sarebbe di me, se non prendessi questo rimedio e non cercassi un
cosi grande aiuto? Anche se non mi sento sempre degno e pienamente disposto a celebrare, faro in modo di ricevere, in
tempi opportuni, questi divini misteri e di rendermi partecipe di una grazia cosi grande. Giacché la principale, anzi
’unica, consolazione dell’anima fedele — finché va peregrinando, lontana da te, entro il corpo mortale — consiste
proprio in questo, nel ricordarsi frequentemente del suo Dio e nel ricevere, in spirito di devozione, il suo diletto.

Oh!, meravigliosa degnazione della tua misericordia verso di noi, che tu, Signore Dio, creatore e vivificatore di tutti gli
spiriti celesti, ti abbassi a venire in questa anima poveretta, saziando la sua fame con la tua divinita e insieme con la tua
umanita. Felice quello spirito, beata quell’anima che merita di ricevere devotamente te, Signore e Dio, colmandosi in tal
modo di gioia interiore. Quale grande signore essa accoglie; quale amato ospite, qual piacevole compagno riceve; quale
fedele amico accetta; quale nobile e bello sposo essa abbraccia, degno di amore piu di ogni persona cara e di ogni cosa
che si possa desiderare. Tacciano dinanzi a te, o dolcissimo mio diletto, il cielo e la terra, con tutte le loro bellezze;
giacché dalla degnazione della tua munificenza cielo e terra ricevono quanto hanno di grande e di nobile, pur non
arrivando essi alla grandezza del tuo nome, «immenso nella sua sapienza» (Sal 146,5).

Capitolo IV

MOLTI SONO I BENEFICI CONCESSI A COLORO CHE SI COMUNICANO DEVOTAMENTE

Parola del discepolo

1.

Signore Dio mio, «con la dolcezza delle tue benedizioni» (Sal 20,4) vieni in soccorso a me, tuo servo, affinché io possa
accostarmi degnamente e devotamente al tuo grande sacramento. Muovi il mio cuore verso di te e scuotimi dal mio
grande torpore. «Vieni a me con la tua forza salvatrice» (Sal 105,4), cosicché io possa gustare in ispirito la tua dolcezza,
insita tutta in questo sacramento, quasi sua fonte. Apri i miei occhi, cosicché io possa intravvedere un cosi grande
mistero; dammi la forza di credere in esso, con fede sicura. Tutto cio ¢ infatti opera delle tue mani, non opera dell’uomo;
tua sacra istituzione, non invenzione umana. Quindi non v’¢ alcuno che possa da sé solo comprendere pienamente queste
cose, che superano anche I’intelligenza degli angeli. Ed io, indegno peccatore, polvere e cenere, come potro mai sondare
e comprendere, un cosi profondo e santo mistero? O Signore, nella semplicita del mio cuore, in pienezza e sicurezza di
fede e in adesione al tuo comando, mi accosto a te con sentimenti di speranza e di devozione: credo veramente che tu sia
presente qui nel Sacramento, Dio e uomo. Tu vuoi che io ti accolga in me, in unione d’amore. Percio domando alla tua
clemenza ed imploro il dono di questa grazia speciale, di essere totalmente immedesimato in te, in sovrabbondanza
d’amore e di non piu ricercare altra consolazione. Giacché questo Sacramento, cosi alto e prezioso, ¢ salvezza
dell’anima e del corpo e rimedio ad ogni infermita dello spirito. Per mezzo di questo Sacramento vengono curati i miei
vizi; le passioni sono frenate; le tentazioni sono sconfitte o almeno diminuite; viene aumentata la grazia, rafforzata la
virtu cui si € posto mano, rinsaldata la fede, rinvigorita la speranza e 1’amore fatto piu ardente e piu grande.

O mio Dio, «tu che innalzi ’anima mia» (Sal 53,6), e ripari all’'umana fragilitd con il dono di ogni consolazione
interiore, tu hai concesso e ancora spesso concedi nel Sacramento grandi benefici ai tuoi diletti che devotamente si
comunicano. Tu infondi in essi grande conforto nelle varie tribolazioni, innalzandoli dal fondo della loro prostrazione
alla speranza del tuo aiuto; tu li ricrei interiormente e li fai risplendere con una grazia rinnovata. Cosi, mentre prima
della Comunione si sentivano angosciati e privi d’amore, poi, ristorati dal cibo e dalla bevanda celeste, si trovano
trasformati e migliori. E questo tu fai generosamente con i tuoi eletti, affinché essi conoscano in verita, ed esperimentino
chiaramente, quanto siano deboli per se stessi e quale bonta e grazia ottengano da te. Giacché, per se stessi, sono freddi,
duri e mancanti di devozione; invece, per tuo dono, sono fatti degni di essere fervorosi, alacri e pieni di devozione. Chi
mai, essendosi accostato umilmente alla fonte stessa della soavita, non riporta anche solo un poco di dolcezza; chi mai,
stando accanto a un grande fuoco, non ne risente un po’ di calore? Ora, tu sei la fonte sempre piena, straboccante; tu sei
il fuoco sempre vivo, che mai non si estingue. Percio, anche se non posso attingere alla pienezza di questa fonte e bere a
sazieta, mettero ugualmente la bocca all’orlo della celeste cannella, per prendere almeno una piccola goccia, a saziare la
mia sete, onde non inaridire del tutto. Anche se non posso essere ancora nella pienezza della beatitudine celeste, né
posso essere ardente come un cherubino o un serafino, mi sforzerd tuttavia di perseverare nella devozione e di
predisporre I’anima mia ad impadronirsi di una, sia pur piccola, fiamma del divino incendio, nutrendosi umilmente al
sacramento della salvezza. A quello che mi manca, supplisci tu, con benignita e misericordia, o buon Gesu, salvatore
santissimo; tu che ti sei degnato di chiamare tutti a te, dicendo: «venite a me voi tutti che siete affaticati ed oppressi, ed
io vi ristorero (Mt 11,28). In verita io mi affatico, e suda il mio volto; il mio cuore ¢ tormentato da sofferenze interiori;



Imitazione di Cristo 62

sono oppresso dai peccati, legato e schiacciato da molte passioni perverse. «E non ¢’¢ nessuno che possa aiutarmi» (Sal
21,12), non c’¢ nessuno «che possa liberarmi e soccorrermi» (Sal 7,3), all’infuori di te, «Dio mio salvatore» (Sal 24,5),
al quale affido me stesso e ogni mia cosa, perché tu mi custodisca e mi conduca alla vita eterna. Accettami a lode e
gloria del tuo nome; tu che hai apprestato il tuo corpo e il tuo sangue quale cibo e bevanda. O «Signore Dio, mia
salvezza» (Sal 26,9), fa’ che nella dimestichezza del tuo mistero s’accresca lo slancio della mia devozione.

Capitolo V

GRANDEZZA DEL SACRAMENTO E CONDIZIONE DEL SACERDOTE

Parola del Diletto

1.

Anche se tu avessi la purezza degli angeli e la santita di San Giovanni Battista, non saresti degno di ricevere o anche
solo di toccare questo sacramento. Non dipende infatti dai meriti degli uomini che si consacri e si tocchi il sacramento di
Cristo, e ci si nutra del pane degli angeli. Grande ¢ 1’ufficio, grande la dignita dei sacerdoti, ai quali ¢ dato quello che
non ¢ concesso agli angeli; giacché soltanto i sacerdoti, ordinati regolarmente nella Chiesa, hanno il potere di celebrare e
di consacrare il corpo di Cristo. Il sacerdote, invero, ¢ servo di Dio: si vale della parola di Dio, per comando e istituzione
di Dio. Nel sacramento, attore primo, invisibilmente operante, ¢ Dio, al quale & sottoposta ogni cosa, secondo il suo
volere, in obbedienza al suo comando. In questo sublime sacramento, devi dunque credere pit a Dio onnipotente che ai
tuoi sensi o ad alcun segno visibile; a questa realta, istituita da Dio, ti devi accostare con reverenza e con timore.
«Rifletti su te stesso» e considera di chi sei stato fatto ministro, con I’imposizione delle mani da parte del vescovo (1Tm
4,16.14). Ecco, sei stato fatto sacerdote e consacrato per celebrare. Vedi, dunque, di offrire il sacrificio a Dio con fede,
con devozione, ¢ al tempo conveniente; vedi di offrire te stesso, irreprensibile. Non si ¢ fatto piu leggero il tuo carico;
anzi sei ormai legato da un piu stretto vincolo di disciplina e sei tenuto a una maggiore perfezione di santita.

Il sacerdote deve essere ornato di ogni virtu e offrire agli altri I’esempio di una vita santa; abituale suo rapporto non sia
con la gente volgare secondo modi consueti a questo mondo, ma con gli angeli in cielo o con la gente santa, in terra. Il
sacerdote, rivestito delle sacre vesti, fa le veci di Cristo, supplichevolmente ¢ umilmente pregando Iddio per sé e per
tutto il popolo. Egli porta, davanti e dietro, il segno della croce del Signore, perché abbia costante ricordo della passione
di Cristo; davanti, sulla casula, porta la croce, perché guardi attentamente a quelle che sono le orme di Cristo, ¢ abbia
cura di seguirla con fervore; dietro ¢ pure segnato dalla croce, perché sappia sopportare con dolcezza ogni contrarieta
che gli venga da altri. Porta davanti la croce, perché pianga i propri peccati; e la porta anche dietro, perché pianga
compassionevolmente anche i peccati commessi da altri, e sappia di essere stato posto tra Dio e il peccatore, non
lasciandosi illanguidire nella preghiera e nell’offerta, fin che non sia fatto degno di ottenere grazia e misericordia. Con la
celebrazione, il sacerdote rende onore a Dio, fa lieti gli angeli, da motivo di edificazione ai fedeli, aiuta i vivi, appresta
pace ai defunti e fa di se stesso il dispensatore di tutti i benefici divini.

Capitolo VI

INVOCAZIONE PER PREPARARSI ALLA COMUNIONE

Parola del discepolo

Quando considero, o Signore, la tua grandezza e la mia miseria, mi metto a tremare forte e mi confondo. Ché, se non mi
accosto al sacramento, fuggo la vita; e se lo faccio indegnamente, cado nello scandalo. Che faro, o mio Dio, «mio aiuto» (Is
50,7) e mia guida nella mia miseria? Insegnami tu la strada sicura; mettimi dinanzi una opportuna, breve istruzione per la
santa Comunione; giacché ¢ buona cosa conoscere con quale devozione e reverenza io debba preparare il mio cuore a
ricevere con profitto il tuo sacramento e a celebrare un cosi grande, divino sacrificio.

Capitolo VII

L’ESAME DI COSCIENZA E IL PROPOSITO DI CORREGGERSI

Parola del Diletto



Imitazione di Cristo 63

1. Sopra ogni cosa € necessario che il sacerdote di Dio si appresti a celebrare, a toccare e a mangiare questo sacramento
con somma umilta di cuore e supplice reverenza, con piena fede e devota intenzione di dare gloria a Dio. Esamina
attentamente la tua coscienza; rendila, per quanto ti ¢ possibile, pura e luminosa per mezzo del sincero pentimento e
dell’umile confessione dei tuoi peccati, cosicché nulla di grave tu abbia, o sappia di avere, che ti sia di rimprovero e ti
impedisca di accedere liberamente al Sacramento. Abbi dispiacere di tutti i tuoi peccati in generale; e maggiormente, in
particolare, abbi dolere e pianto per le tue colpe di ogni giorno. Se poi ne hai il tempo, confessa a Dio, nel segreto del
tuo cuore, tutte le miserie delle tue passioni. Piangi e ti rincresca di essere ancora cosi legato alla carne e al mondo; cosi
poco mortificato di fronte alle passioni e cosi pieno di impulsi di concupiscenza; cosi poco vigilante su cio che
percepiscono di fuori i sensi, cosi spesso perduto dietro a vane fantasie; cosi fortemente inclinato verso le cose esteriori e
cosi poco attento a cio che & dentro di noi; cosi facile al riso e alla dissipazione e cosi restio al pianto e alla
compunzione; cosi pronto alla rilassatezza e alle comodita materiali, cosi pigro, invece, al rigore e al fervore; cosi avido
di udire o vedere cose nuove e belle, e cosi lento ad abbracciare cio che ¢ basso e spregevole; cosi smanioso di molto
possedere e cosi tenace nel tenere per te; cosi sconsiderato nel parlare e cosi incapace di tacere; cosi disordinato nella
condotta e cosi avventato nell’agire; cosi profuso nel cibo; cosi sordo alla parola di Dio; cosi sollecito al riposo e cosi
tardo al lavoro; cosi attento alle chiacchiere, cosi pieno di sonno nelle sacre veglie, compiute distrattamente
affrettandone col desiderio la fine; cosi negligente nell’adempiere alle Ore, cosi tiepido nella celebrazione della Messa,
cosi arido nella Comunione; cosi facilmente distratto, cosi di rado pienamente raccolto in te stesso; cosi subitamente
mosso all’ira, cosi facile a far dispiacere agli altri; cosi proclive a giudicare, cosi severo nell’accusare; cosi gioioso
quando le cose ti vanno bene e cosi poco forte nelle avversita; cosi facile nel proporti di fare molte cose buone, ma
capace, invece, di realizzarne ben poche.

2. Confessati e deplorati, con dolore e con grande amarezza per la tua fragilita, questi e gli altri tuoi difetti, fa’ il fermo
proponimento di correggere per sempre la tua vita e di progredire maggiormente. Dopo di che, rimettendo a me
completamente ogni tua volonta, offri te stesso sull’altare del tuo cuore, a gloria del mio nome, sacrificio perpetuo,
affidando a me con fede il tuo corpo e la tua anima; cosicché tu ottenga di accostarti degnamente ad offrire a Dio la
Messa e a mangiare il sacramento del mio corpo, per la tua salvezza. Non v’¢ dono piu appropriato; non v’¢ altro modo
per riscattare e cancellare pienamente i peccati, all’infuori della totale e perfetta offerta di se stessi a Dio, nella Messa e
nella Comunione, insieme con 1’offerta del corpo di Cristo. Se uno fara tutto quanto gli & possibile e si pentira
veramente, ogni volta che verra a me per ottenere il perdono e la grazia, «lo vivo, dice il Signore, e non voglio la morte
del peccatore, ma che si converta e viva» (Ez 33,11): «giacché pitt non mi ricordero dei suoi peccati» (Eb 10,17), ma
tutti gli saranno rimessi.

Capitolo VIII
L’OFFERTA DI CRISTO SULLA CROCE E LA DONAZIONE DI NOI STESSI
Parola del Diletto

Con le braccia stese sulla croce, tutto nudo il corpo, io offersi liberamente me stesso a Dio Padre, per i tuoi peccati, cosicché
nulla fosse in me che non si trasformasse in sacrificio, per placare Iddio. Allo stesso modo anche tu devi offrire a me
volontariamente te stesso, con tutte le tue forze e con tutto il tuo slancio, dal piu profondo del cuore, in oblazione pura e
santa. Che cosa posso io desiderare da te piu di questo, che tu cerchi di offrirti a me interamente? Qualunque cosa tu mi dia,
fuor che te stesso, 1’ho per un nulla, perché io non cerco il tuo dono, ma te. Come non ti basterebbe avere tutto, all’infuori di
me, cosi neppure a me potrebbe piacere qualunque cosa tu mi dessi, senza 1’offerta di te. Offriti a me; da te stesso
totalmente a Dio: cosi I’oblazione sara gradita. Ecco, io mi offersi tutto al Padre, per te; diedi persino tutto il mio corpo e il
mio sangue in cibo, perché io potessi essere tutto tuo e perché tu fossi sempre con me. Se tu, invece, resterai chiuso in te,
senza offrire volontariamente te stesso secondo la mia volonta, 1’offerta non sarebbe piena e la nostra unione non sarebbe
perfetta. Perché, se vuoi giungere alla vera liberta e avere la mia grazia, ogni tuo atto deve essere preceduto dalla piena
offerta di te stesso nelle mani di Dio. Proprio per questo sono cosi pochi coloro che raggiungono la luce e I’interiore liberta,
perché non sanno rinnegare totalmente se stessi. Immutabili sono le mie parole: se uno non avra rinunciato a «tutto, non
potra essere mio discepolo» (Lc¢ 14,33). Tu, dunque, se vuoi essere mio discepolo, offriti a me con tutto il cuore.

Capitolo IX



Imitazione di Cristo 64

OFFRIRE NOI STESSI A DIO, CON TUTTO QUELLO CHE E IN NOI, PREGANDO PER TUTTI

Parola del discepolo

1.

Tue sono le cose, o Signore, quelle del cielo e quelle della terra: a te voglio, liberamente, offrire me stesso e restare tuo
per sempre. O Signore, con cuore sincero, oggi io mi dono a te in perpetuo servizio, in obbedienza e in sacrificio di lode
perenne. Accettami, insieme con questa offerta santa del tuo corpo prezioso, che io — alla presenza e con 1’assistenza
invisibile degli angeli — ora ti faccio, per la mia salvezza e per la salvezza di tutto il popolo, O Signore, sull’altare della
tua espiazione offro a te tutti i miei peccati e le colpe da me commesse al cospetto tuo e dei tuoi santi angeli, dal giorno
in cui fui capace di peccare fino ad oggi; affinché tutto tu accenda e consumi nel fuoco del tuo amore, cancellando ogni
macchia dei miei peccati; affinché tu purifichi la mia coscienza da ogni colpa; affinché tu mi ridia la tua grazia, che ho
perduta col peccato, tutto perdonando e misericordiosamente accogliendomi nel bacio della pace. Che posso io fare per i
miei peccati, se non confessarli umilmente nel pianto e pregare senza posa per avere la tua intercessione? Ti scongiuro,
dammi benevolo ascolto, mentre mi pongo dinanzi a te, o mio Dio. Grande disgusto io provo per tutti i miei peccati; non
voglio pit commetterne, anzi di essi mi dolgo e mi dorro per tutta la vita, pronto a fare penitenza e, per quanto io possa,
a pagare per essi. Rimetti, o Signore, rimetti i miei peccati, per il tuo santo nome: salva I’anima mia, che tu hai redenta
con il tuo sangue prezioso. Ecco, io mi affido alla tua misericordia; mi metto nelle tue mani. Opera tu con me secondo la
tua bonta, non secondo la mia perfidia e la mia iniquita.

Anche tutto quello che ho di buono, per quanto sia molto poco e imperfetto, lo offro a te, affinché tu lo perfezioni e lo
santifichi; affinché ti sia gradito e tu voglia accettarlo, accrescendone il valore; affinché tu voglia portarmi — inoperoso
e inutile piccolo uomo, qual sono — a un termine beato e glorioso. Offro parimenti a te tutti i buoni desideri delle
persone devote e le necessita dei parenti e degli amici, dei fratelli e delle sorelle, di tutti i miei cari e di coloro che, per
amor tuo, fecero del bene a me o ad altri; infine di tutte le persone — quelle ancora in vita e quelle che gia hanno
lasciato questo mondo — che da me desiderarono e chiesero preghiere e sante Messe, per loro e per tutti i loro cari. Che
tutti sentano venire sopra di sé I’aiuto della tua grazia, I’abbondanza della consolazione, la protezione dai pericoli, la
liberazione dalle pene! Che tutti, liberati da ogni male, ti rendano in letizia grazie solenni. Ancora, e in modo speciale, ti
offro preghiere e sacrifici di espiazione per quelli che mi hanno fatto qualche torto, mi hanno cagionato dolore, mi hanno
calunniato o recato danno, mi hanno messo in difficolta; e anche per tutti quelli ai quali io ho dato talora motivo di
tristezza e di turbamento, di dolore o di scandalo, con parole o con fatti, consciamente oppure no, affinché tu perdoni
parimenti a tutti noi i nostri peccati e le offese vicendevoli. O Signore, strappa dai nostri cuori ogni sospetto, ogni
sdegno, ogni collera, ogni contesa e tutto cio che possa ferire la carita e affievolire 1’amore fraterno. Abbi compassione,
o Signore, di noi che imploriamo la tua misericordia; concedi la tua grazia a noi che ne abbiamo bisogno; fa che noi
siamo fatti degni di godere della tua grazia e che possiamo avanzare verso la vita eterna.

Capitolo X

LA SANTA COMUNIONE NON VA TRALASCIATA CON LEGGEREZZA

Voce del Diletto

1.

A questa sorgente della grazia e della misericordia divina, a questa sorgente della bonta e di ogni purezza devi ricorrere
frequentemente, fino a che tu non riesca a guarire dalle tue passioni e dai tuoi vizi; fino a che tu non ottenga di essere piu
forte e piu vigilante contro tutte le tentazioni e gli inganni del diavolo. Questi, il nemico, ben sapendo quale sia il
beneficio e il rimedio grande insito nella santa Comunione, tenta in ogni modo e in ogni momento di ostacolare, per
quanto puo, le anime fedeli e devote, distogliendole da essa. Taluni, infatti, quando vogliono prepararsi alla santa
Comunione, subiscono i piu forti assalti del demonio. Lo spirito del male — come ¢ detto nel libro di Giobbe (1,6; 2,1)
— viene in mezzo ai figli di Dio, per turbarli, con la consueta sua perfidia, e per renderli troppo timorosi e perplessi,
finché non abbia affievolito il loro slancio o abbia loro strappato, di forza, la fede: nella speranza che essi lascino del
tutto la Comunione o vi si accostino con poco fervore. Ma non ci si deve curare per nulla delle sue astuzie e delle sue
suggestioni, per quanto turpi e terrorizzanti, Su di lui bisogna ritorcere le immaginazioni che provengono da lui. Va
disprezzato e deriso, quel miserabile. Per quanti assalti egli compia e per quante agitazioni egli susciti, la santa
Comunione non deve essere tralasciata. Talora avviene che siano di ostacolo alla Comunione persino una eccessiva
preoccupazione di essere sufficientemente devoti e una certa angustia dubbiosa sul confessarsi. Ma tu agisci secondo il



Imitazione di Cristo 65

consiglio dei saggi, tralasciando ansie e scrupoli, che costituiscono impedimento alla grazia divina e distruggono lo
spirito di devozione. Non lasciare la santa Comunione, per ogni piccola difficoltd o stanchezza. Ma va subito a
confessarti e perdona di cuore agli altri ogni offesa ricevuta; che se tu hai offeso qualcuno e chiedi umilmente scusa, il
Signore prontamente avra misericordia di te.

Che giova ritardare tanto la confessione o rimandare la santa Comunione? Purificati al piu presto; sputa subito il veleno;
corri a prendere il rimedio: ti sentirai meglio che se tu avessi differito tutto cio. Se oggi, per una piccola cosa, rinunci,
domani forse accadra qualcosa di piu grave: cosi ti potrebbe essere impossibile per lungo tempo, la Comunione e
potresti diventare ancora piu indegno. Scuotiti al piu presto dalla stanchezza e dall’inerzia, in cui oggi ti trovi: non serve
a nulla restare a lungo nell’ansieta e tirare avanti nel turbamento, separandoti, in tal modo, per questi quotidiani ostacoli,
dalle cose divine. Anzi ¢ molto dannoso rimandare tanto la Comunione, perché cio suole anche ingenerare grave torpore.
Avviene persino — cosa ben dolorosa — che taluni, nella loro tiepidezza e leggerezza, accettino di buon grado questi
ritardi della confessione, e desiderino di ritardare cosi la santa Comunione, proprio per non essere obbligati a una piu
severa custodia di sé. Oh!, come ¢ scarso I’amore, come ¢ fiacca la devozione di coloro che rimandano tanto facilmente
la Comunione. E come ¢ felice e caro a Dio colui che vive in modo da custodire la sua coscienza in una tale limpidezza
da essere pronto e pieno di desiderio di comunicarsi anche ogni giorno, se gli fosse consentito e se potesse farlo senza
essere criticato. Se uno qualche volta si astiene dalla Comunione per umilta, o per un giusto impedimento, gli va data
lode, a causa del suo rispettoso timore. Se invece fa questo per una sorta di torpore, che si ¢ insinuato in lui, deve
scuotersi e agire, quanto gli ¢ possibile: il Signore aderira al suo desiderio, grazie alla buona volonta, alla quale Dio
guarda in modo speciale.

Se, invece, uno ¢ trattenuto da ragioni valide, ma avra la buona volonta e la devota intenzione di comunicarsi, costui non
manchera dei frutti del Sacramento. Giacché ognuno che abbia spirito di devozione pud, in ogni giorno e in ogni ora,
darsi salutarmente, senza che alcuno glielo impedisca, alla comunione spirituale con Cristo; pur dovendo, in certi giorni
e nel tempo stabilito, con reverente affetto, prendere sacramentalmente in cibo il corpo del suo Redentore, mirando piu a
dare lode e onore a Dio che ad avere consolazione per sé. Infatti questo invisibile ristoro dell’anima, che ¢ la comunione
spirituale, si ha ogni volta che uno medita con devozione il mistero dell’incarnazione e della passione di Cristo,
accendendosi di amore per lui. Chi si prepara soltanto perché ¢ imminente il giorno festivo, o perché la consuetudine lo
sospinge, ¢ per lo piu tutt’altro che pronto. Beato colui che si offre a Dio in sacrificio ogni qualvolta celebra la Messa o
si comunica.

Nel celebrare, non essere né troppo prolisso né troppo frettoloso; ma osserva il ragionevole uso, comune a coloro con i

quali ti trovi a vivere. Non devi, infatti, ingenerare in altri fastidio e noia; devi mantenere invece la via consueta,
secondo la volonta dei superiori, e badare piu all’utile degli altri, che alla tua devozione e al tuo sentimento.

Capitolo XI

IL CORPO DI CRISTO E LA SACRA SCRITTURA MASSIMAMENTE NECESSARI ALL’ANIMA DEVOTA

Parola del discepolo

1.

O soave Signore Gesu, quanto ¢ dolce all’anima devota sedere alla tua mensa, al tuo convito, nel quale le viene
presentato come cibo nient’altro all’infuori di te, unico suo amato, desiderabile piu di ogni desiderio del suo cuore.
Anche per me sarebbe cosa soave sciogliermi in pianto, con profonda commozione, dinanzi a te, e, con la Maddalena
amorosa, bagnare di lacrime i tuoi piedi. Ma dove ¢ tanto slancio di devozione; dove € una tale profusione di lacrime
sante? Eppure, alla tua presenza e alla presenza dei tuoi angeli, dovrei ardere tutto nell’intimo e piangere di gioia;
giacché nel Sacramento ti possiedo veramente presente, per quanto nascosto sotto altra apparenza. Infatti i miei occhi
non ti potrebbero sostenere, nella tua luce divina; anzi neppure il mondo intero potrebbe sussistere, dinanzi al fulgore
della tua maesta. Tu vieni incontro, dunque, alla mia debolezza, nascondendoti sotto il Sacramento. Possiedo veramente
ed adoro colui che gli angeli adorano in cielo. Io lo adoro per ora nella fede; gli angeli, invece, faccia a faccia, senza
alcun velo. lo devo starmene nel lume della fede, e camminare in essa, finché appaia il giorno dell’eterna luce e venga
meno il velo delle figure simboliche (cf. Ct 2,17; 4,6). «Quando poi verra il compimento di tutte le cose» (1Cor 13,10),
cessera 1’uso dei segni sacramentali. Nella gloria del cielo, i beati non hanno bisogno infatti del rimedio dei sacramenti:
il loro gaudio non ha termine, essendo essi alla presenza di Dio, vedendo essi, faccia a faccia, la sua gloria. Passano di
luce in luce fino agli abissi della divinita, e gustano appieno il verbo di Dio fatto carne, quale fu all’inizio e quale rimane



Imitazione di Cristo 66

in eterno. Conscio di queste cose meravigliose, trovo molesta persino ogni consolazione spirituale: infatti tutto cio che
vedo e odo quaggiu lo considero un niente, fino a che non veda manifestamente il mio Signore, nella sua gloria. Tu mi
sei testimone, o Dio, che non c¢’¢ cosa che mi possa dare conforto, non ¢’¢ creatura che mi possa dare contentezza,
all’infuori di te, che bramo contemplare in eterno. Ma cio non ¢ possibile mentre sono in questa vita mortale; e percio
occorre che mi rassegni a una grande pazienza e mi sottometta a te in tutti i miei desideri. Anche i tuoi santi, o Signore,
che ora esultano in te nel regno dei cieli, aspettarono I’evento della tua gloria, mentre erano in questa vita, con fede e
con pazienza grande. Cio che essi credettero, credo anch’io; cio che essi sperarono, spero anch’io; dove essi giunsero,
confido, per la tua grazia, di giungere anch’io. Frattanto, camminero nella fede, irrobustito dagli esempi dei santi. Terro
poi, «come conforto» (1Mac 12,9) e specchio di vita, i libri santi; soprattutto terrd, come unico rimedio e come rifugio, il
tuo Corpo santissimo.

In verita, due cose sento come massimamente necessarie per me, quaggiu; senza di esse questa vita di miserie mi
sarebbe insopportabile. Trattenuto nel carcere di questo corpo, di due cose riconosco di avere bisogno, cio¢ di alimento e
di Iuce. E a me, che sono tanto debole, tu hai dato, appunto come cibo il tuo santo corpo, e come lume hai posto dinanzi
ai miei piedi «la tua parolay (Sal 118,105). Poiché la parola di Dio ¢ luce dell’anima e il tuo Sacramento ¢ pane di vita,
non potrei vivere santamente se mi mancassero queste due cose. Le quali potrebbero essere intese come le «due mense»
(Ez 40,40) poste da una parte e dall’altra nel prezioso tempio della santa Chiesa; una, la mensa del sacro altare, con il
pane santo, il prezioso corpo di Cristo; I’altra la mensa della legge di Dio, compendio della santa dottrina, maestra di
vera fede, e sicura guida, al di 1a del velo del tempio, al sancta sanctorum (Eb 6,19s; 9,3).

Ti siano, dunque, rese grazie, o Signore Gesu, che brilli di eterna luce, per questa mensa della santa dottrina, che ci hai
preparato per mezzo dei tuoi servi, i profeti, gli apostoli e gli altri dottori. Ti siano rese grazie, Creatore e Redentore
degli uomini, che, per dimostrare al mondo intero il tuo amore, hai preparato la grande cena, in cui disponesti come cibo,
non gia il simbolico agnello, ma il tuo corpo santissimo e il tuo sangue, inebriando tutti i tuoi fedeli al calice della
salvezza e colmandoli di letizia al tuo convito: il convito che compendia tutte le delizie del paradiso e nel quale
banchettano con noi, e con piu dolce soavita, gli angeli santi. Quale grandezza, quale onore, nell’ufficio dei sacerdoti, ai
quali ¢ dato di consacrare, con le sacre parole, il Signore altissimo; di benedirlo con le proprie labbra, di tenerlo con le
proprie mani; di nutrirsene con la propria bocca e di distribuirlo agli altri. Quanto devono essere pure quelle mani;
quanto deve essere pura la bocca, e santo il corpo e immacolato il cuore del sacerdote, nel quale entra tante volte 1’autore
della purezza. Non una parola, che non sia santa, degna e buona, deve venire dalle labbra del sacerdote, che riceve cosi
spesso il Sacramento; semplici e pudichi devono essere gli occhi di lui, che abitualmente sono fissi alla visione del corpo
di Cristo; pure ed elevate al cielo devono essere le mani di lui, che sovente toccano il Creatore del cielo e della terra. E
proprio per i sacerdoti che ¢ detto nella legge: «siate santi, perché io, il Signore Dio vostro, sono santo» (Lv 19,2).
Onnipotente Iddio, venga in nostro soccorso la tua grazia, affinché noi, che abbiamo assunto 1’ufficio sacerdotale,
sappiamo stare intimamente vicini a te, in modo degno, con devozione, in grande purezza di cuore e con coscienza
irreprensibile. Che se non possiamo mantenerci in cosi piena innocenza di vita, come dovremmo, almeno concedi a noi
di piangere sinceramente il male che abbiamo compiuto; concedi a noi di servirti, per I’avvenire, piu fervorosamente, in
spirito di umilta e con proposito di buona volonta.

Capitolo XII

COLUI CHE ST APPRESTA A COMUNICARSI CON CRISTO VI SI DEVE PREPARARE CON SCRUPOLOSA
DILIGENZA

Voce del Diletto

1.

Io sono colui che ama la purezza; io sono colui che dona ogni santita. Io cerco un cuore puro: 1a ¢ il luogo del mio so.
Allestisci e «apparecchia per me un’ampia sala ove cenare (Mc 14,15; Lc 22,12), e faro la Pasqua presso di te con i miei
discepoli». Se vuoi che venga a te e rimanga presso di te, espelli «il vecchio fermento» (1Cor 5,7) e purifica la dimora
del tuo cuore. Caccia fuori tutto il mondo e tutto il disordine delle passioni; sta «come il passero solitario sul tetto» (Sal
101,8) e ripensa, con amarezza di cuore, ai tuoi peccati. Invero, colui che ama prepara al suo caro, da cui ¢ amato, il
luogo migliore e piu bello: di qui si conosce 1’amorosa disposizione di chi riceve il suo diletto. Sappi tuttavia che, per
questa preparazione — anche se essa durasse un intero anno e tu non avessi altro in mente — non potresti mai fare
abbastanza con le tue sole forze. E soltanto per mia benevolenza e per mia grazia, che ti viene concesso di accostarti alla
mensa: come se un poveretto fosse chiamato al banchetto di un ricco e non avesse altro modo per ripagare quel beneficio



Imitazione di Cristo 67

che farsi piccolo e rendere grazie. Fa’ dunque tutto quello che sta in te; fallo con tutta attenzione, non per abitudine, non
per costrizione. Il corpo del tuo Diletto Signore Dio, che si degna di venire a te, accoglilo con timore, con venerazione,
con amore. Sono io ad averti chiamato; sono io ad aver comandato che cosi fosse fatto; saro io a supplire a quel che ti
manca. Vieni ed accoglimi. Se ti concedo la grazia della devozione, che tu ne sia grato al tuo Dio; te la concedo, non gia
per il fatto che tu ne sia degno, ma perché ho avuto misericordia di te. Se non hai questa devozione, e ti senti piuttosto
arido, insisti nella preghiera, piangi e bussa, senza smettere finché non avrai meritato di ricevere almeno una briciola o
una goccia della grazia di salvezza. Sei tu che hai bisogno di me, non io di te. Sono io che vengo a santificare te e a farti
migliore, non sei tu che vieni a dare santita a me. Tu vieni per ricevere da me la santita, nell’unione con me; per ricevere
nuova grazia, nel rinnovato, ardente desiderio di purificazione. «Non disprezzare questa grazia» (1Tm 4,14); prepara
invece il tuo cuore con ogni cura e fa’ entrare in te il tuo diletto.

2. Ancora, occorre, non solo che tu ti disponga a pieta, avanti la Comunione, ma anche che tu ti conservi in essa, con ogni
cura, dopo aver ricevuto il Sacramento. La vigilanza di poi non deve essere inferiore alla devota preparazione di prima;
ché tale attenta vigilanza ¢ a sua volta la migliore preparazione per ottenere una grazia piu grande. Taluno diventa assai
mal disposto, proprio per essersi subito abbandonato a consolazioni esteriori. Guardati dal molto parlare; tieniti
appartato, a godere del tuo Dio. E lui che tu possiedi; neppure il mondo intero te lo potra togliere. Io sono colui al quale
devi darti interamente, cosi che tu non viva piu in te, ma in me, fuori da ogni affanno.

Capitolo XIII
NEL SACRAMENTO L’ANIMA DEVOTA TENDA CON TUTTO SE STESSA ALL’UNIONE CON CRISTO
Voce del discepolo

1. «Chi mi dara, o Signore, di trovare te soloy, di aprirti tutto il mio cuore e di godere di te, secondo il desiderio dell’anima
mia? «Allora nessuno potrebbe offendermi» (Ct 8,1), nessuna creatura potrebbe scuotermi, e neppure sfiorarmi con uno
sguardo; ma sarai tu solo a parlarmi, ed io a te, come colui che ama suole parlare con la persona amata, e come 1’amico
suole stare a mensa con 1’amico. Questo io chiedo, questo io desidero: unirmi tutto a te, distogliere il mio cuore da tutto
cio che ¢ creato e apprendere a gustare sempre piu le cose celesti ed eterne, grazie alla santa Comunione e alla frequente
celebrazione della Messa. Ah, Signore Dio, quando sar0 interamente unito e assunto in te, dimenticando del tutto me
stesso? Tu in me ed io in te. Fa’ che possiamo rimanere uniti cosi. Veramente tu sei «il mio diletto scelto tra mille» (Ct
5,10), con il quale piacque all’anima mia di restare per tutti i giorni della vita. Veramente tu sei colui che mi da la pace;
colui nel quale consiste la pace suprema, il riposo vero, e fuori del quale tutto & fatica e dolore e miseria senza fine.
«Veramente tu sei il Dio nascosto» (Is 45,15); la tua conversazione non € con i malvagi; la tua parola si rivolge agli
umili e ai semplici. «Oh, quanto ¢ soave, o Signore, il tuo Spirito» (Sap 12,1): tu vuoi mostrare la tua benevolenza ai
tuoi figli e ti degni di ristorarli «con il pane sommamente soave che scende dal cielo» (Sap 16,20s).

2. Davvero «non c’¢ altro popolo cosi grande, a cui i propri dei si siano fatti cosi vicini, come sei vicino tu, o Dio nostro»
(Dt 4,7), a tutti i tuoi fedeli. A questi, infatti, tu doni te stesso in salutare nutrimento, quale quotidiano conforto e quale
mezzo per volgere il cuore verso il cielo. C’¢ un’altra gente cosi gloriosa, come il popolo cristiano? C’¢, sotto il nostro
cielo, una creatura da te cosi amata come ’anima devota, nella quale entra Dio stesso, per nutrirla del suo corpo di
Gloria? Oh!, grazia ineffabile, degnazione meravigliosa, oh!, amore incommensurabile, privilegio concesso agli uomini.
Ma che cosa daro io al Signore in cambio di tale grazia, di un amore cosi straordinario? Nulla io posso offrire, che sia
piu gradito del dono totale del mio cuore al mio Dio e dell’intima unione con lui. Allora esultero nel profondo, quando
I’anima mia sara perfettamente unita a Dio. Allora Dio stesso mi dira: se tu vuoi essere con me, io voglio essere con te.
Ed io a lui rispondero: degnati, o Signore, di restare con me; mi piace, ¢ lo voglio, essere con te. Qui ¢ tutto il mio
desiderio, che il mio cuore sia unito al tuo.

Capitolo XIV
L’ARDENTE BRAMA DEL CORPO DI CRISTO IN ALCUNI DEVOTI

Parola del discepolo



Imitazione di Cristo 68

1.

«Quanto ¢ grande, o Signore, la ricchezza della tua bonta, riservata a coloro che ti temono» (Sal 30,20). O Signore,
quando penso a certe anime devote, che si accostano al tuo Sacramento con grandissima devozione ed amore, spesso mi
sento in colpa ed arrossisco. Al tuo altare e alla mensa della santa Comunione io vengo infatti con tanta tiepidezza e
freddezza, restando cosi arido e senza slancio del cuore, non totalmente infiammato dinanzi a te, o mio Dio, e non cosi
fortemente attratto d’amore verso di te, come lo furono molte anime devote. Nel loro grande desiderio della Comunione
e nel palpitante loro amore, queste anime devote non potevano trattenersi dal pianto; con la bocca del cuore, e insieme
con quella del corpo, anelavano dal profondo a te, fonte viva, non potendo calmare o saziare la propria sete in altro
modo che ricevendo il tuo corpo, con piena letizia e con spirituale avidita. Veramente ardente, la loro fede; tale da
costituire essa stessa motivo di prova della tua presenza. Questi devoti riconoscono davvero il loro Signore nello
spezzare il pane, ¢ il loro cuore arde tutto per quel Gesu, che sta camminando con loro (Lc 24,30s). Da me sono spesso
ben lontani un tale slancio devoto, un amore cosi ardente.

Usami misericordia, o buon Gesu, dolce e benigno. Al poveretto tuo, che va implorando, concedi di sentire, almeno
qualche volta, nella santa Comunione, un poco dell’impeto amoroso del tuo cuore; cosi si irrobustira la mia fede, si
dilatera la speranza nella tua bonta, e in me non verra mai meno un amore che gia arde pienamente e che ha potuto
gustare la manna del cielo. Ben puo la tua misericordia concedermi almeno la grazia del desiderio e venire a me
donandomi ardore di spirito, finché non giunga il giorno da te stabilito. In verita, benché io non sia acceso da una brama
cosi grande come quella delle persone particolarmente a te devote, tuttavia sento, per grazia sua, di desiderare quel
desiderio, grande e ardente; prego e sospiro di essere unito a tutti coloro che ti amano con fervore e di essere considerato
della loro santa schiera.

Capitolo XV

UMILTA E RINNEGAMENTO DI SE, MEZZI PER OTTENERE LA GRAZIA DELLA DEVOZIONE

Parola del Diletto

1.

La grazia della devozione devi cercarla senza posa, chiederla con gran desiderio, aspettarla con fiduciosa pazienza; devi
riceverla con gratitudine e umilmente conservarla; con essa devi diligentemente operare; devi poi rimetterti a Dio per il
tempo e il modo di questa visita dall’alto. Quando dentro di te non senti alcuna devozione, o ne senti ben poca, ti devi
fare particolarmente umile, ma senza abbatterti troppo, senza rattristarti oltre misura. Quello che per lungo tempo non
aveva concesso, spesso Dio lo concede in un breve istante; quello che al principio della preghiera non aveva voluto dare,
talvolta Dio lo da alla fine. Se questa grazia venisse data sempre prontamente e si presentasse ogni volta che la si
desidera, I’'uomo, nella sua fragilita, non la saprebbe portare. Percio la grazia della devozione la si deve attendere con
totale fiducia e con umile pazienza. Quando non ti viene data, oppure ti viene tolta senza che tu ne veda la ragione,
danne la colpa a te stesso e ai tuoi peccati. Talvolta € una piccola cosa che fa ostacolo alla grazia e la nasconde: se pur
piccola, e non grande cosa, possa chiamarsi cido che impedisce un bene cosi eccelso. E se questa piccola, o, meglio,
grande cosa riuscirai a rimuoverla e a vincerla del tutto, cio che chiedevi si avverera. In verita, non appena ti sarai dato a
Dio con tutto il tuo cuore; non appena, anziché chiedere questo o quest’altro, ti sarai rimesso interamente a lui, ti
troverai tranquillo e in pace con te stesso, giacché nulla avra per te sapore piu gradito di cio che vuole Iddio.

Percio colui che, con semplicita di cuore, avra elevato la sua intenzione a Dio, liberandosi da qualsiasi attaccamento non
retto e da un distorto amore per le cose di questo mondo, sara veramente degno di ricevere la grazia e meritera il dono
della devozione. Giacché dove trova un terreno sgombro, la il Signore concede la sua benedizione. E tanto piu rapida
scende la grazia, tanto piu copiosa si riversa, tanto piu in alto trasporta un cuore libero, quanto piu uno rinuncia del tutto
alle cose di quaggiu, morendo a se stesso e disprezzando se stesso. Allora, «il cuore di costui vedra e sara traboccante, e
contemplera e si allarghera in Dio» (Is 60,5), poiché «con lui ¢ la potenza del Signore» (Ez 3,14; Lc 1,66), nelle mani
del quale egli si ¢ messo, interamente ¢ per sempre. «Ecco, cosi sara benedetto» (Sal 127,4), colui che cerca il Signore
con tutto il cuore, e «non ha ricevuto invano la sua vita» (Sal 23,4). Della grazia grande di essere unito a Dio egli si
rende degno proprio qui, nel ricevere la santa Eucarestia; perché non mira alla propria devozione e alla propria
consolazione, e mira invece, di 1a di ogni devozione o consolazione, a glorificare e ad onorare Iddio.

Capitolo XVI

MANIFESTARE A CRISTO LE NOSTRE MANCHEVOLEZZE E CHIEDERE LA SUA GRAZIA



Imitazione di Cristo 69

Parola del discepolo

O dolcissimo e amorosissimo Signore, che ora desidero devotamente ricevere, tu conosci la mia debolezza e la miseria che
mi affligge; sai quanto siano grandi il male e i vizi in cui giaccio e come io sia frequentemente oppresso, provato, sconvolto
e pieno di corruzione. Io vengo a te per essere aiutato, consolato e sollevato. Parlo a colui che tutto sa e conosce ogni mio
pensiero; a colui che solo mi puo pienamente confortare e soccorrere. Tu ben sai di quali beni io ho massimamente bisogno
e quanto io sono povero di virtu. Ecco che io mi metto dinanzi a te, povero e nudo, chiedendo grazia e implorando
misericordia. Ristora questo tuo misero affamato; riscalda la mia freddezza con il fuoco del tuo amore; rischiara la mia
cecita con la luce della tua presenza. Muta per me in amarezza tutto cio che ¢ terreno; trasforma in occasione di pazienza
tutto cid che mi pesa e mi ostacola; muta in oggetto di disprezzo e di oblio cio che ¢ bassa creatura. Innalza il mio cuore
verso il cielo, a te, e non lasciare che mi perda, vagando su questa terra. Sii tu solo, da questo momento e per sempre, la mia
dolce attrazione, ché tu solo sei mio cibo e mia bevanda, mio amore e mia gioia, mia dolcezza e sommo mio bene. Potessi io
inflammarmi tutto, dinanzi a te, consumarmi e trasmutare in te, cosi da diventare un solo spirito con te, per grazia di intima
unione, in struggimento di ardente amore. Non permettere che io mi allontani da te digiuno e languente, ma usa misericordia
verso di me, come tante volte I’hai usata mirabilmente con i tuoi santi. Qual meraviglia se da te io prendessi fuoco
interamente, venendo meno in me stesso, poiché tu sei flamma sempre viva, che mai si spegne, amore che purifica i cuori e
illumina le menti?

Capitolo XVII
L’ARDENTE AMORE E L’ INTENSO DESIDERIO DI RICEVERE CRISTO
Parola del discepolo

1. Con devozione grandissima e con ardente amore, con tutto lo slancio di un cuore appassionato, io desidero riceverti, o
Signore, come ti desiderarono, nella Comunione, molti santi e molti devoti, a te massimamente graditi per la santita della
loro vita e per la loro inflammata pieta. O mio Dio, amore eterno che sei tutto il mio bene, la mia felicita senza fine, io
bramo riceverti con intenso desiderio e con venerazione grandissima, quale mai poté avere o sentire santo alcuno. Anche
se non sono degno di sentire tutta quella devozione, tuttavia ti offro tutto lo slancio del mio cuore, come se io solo avessi
tutti quegli accesi desideri, che tanto ti sono graditi. Ché anzi, tutto quel che un animo devoto pud concepire e
desiderare, tutto questo io lo porgo e lo offro a te, con estrema venerazione in pio raccoglimento. Nulla voglio tenere per
me, ma voglio immolarti me stesso e tutto quello che ho, con scelta libera e altamente gioiosa.

2. Signore, mio Dio, mio creatore e redentore, io desidero riceverti oggi con quella amorosa venerazione, con quei
sentimenti di lode e di onore, di giusta gratitudine e d’amore, con quella fede e speranza e purita di cuore, con i quali ti
desidero e ti ricevette la santissima Madre tua, la gloriosa Vergine Maria, quando, all’Angelo che le annunciava il
mistero dell’Incarnazione, rispose, in devota umilta: «Ecco la schiava del Signore; sia fatto a me secondo la tua parola»
(Lc 1,38). E come il tuo precursore Giovanni Battista, il pitt grande tra tutti i santi, alla tua presenza, sobbalzo di gioia,
nel gaudio dello Spirito Santo, mentre era ancora nel grembo della madre; e come di poi, scorgendo Gesu camminare tra
la gente, disse con slancio devoto, abbassando grandemente se stesso: «l’amico dello sposo, che gli sta accanto e lo
ascolta, gioisce profondamente alla sua voce» (Gv 3,29), cosi anch’io bramo di essere acceso di santo e grande desiderio
e di darmi a te con tutto il mio cuore. Per questo ti presento e ti offro i sentimenti di giubilo, gli ardenti moti del cuore,
gli alti pensieri, le luci superne e le visioni celesti di tutte le anime devote; e mi unisco — per me stesso e per coloro che
a me si raccomandano nella preghiera — alle lodi perfette che tutte le creature ti rendono e ti renderanno, in cielo e in
terra, affinché da tutti tu sia giustamente celebrato e glorificato per sempre. Accetta, o Signore Dio mio, i miei voti e il
mio desiderio di darti infinite lodi e copiose benedizioni, quali giustamente a te si debbono, per la grandezza della tua
ineffabile potenza. Tutto questo io ti dono ora, e voglio donarti ogni giorno e in ogni tempo, invocando con caloroso
preghiera tutti gli spiriti celesti e tutti i tuoi fedeli a unirsi a me nel renderti grazie e nel darti lode. Tutti i «popoli, le
stirpi e le nazioni» diano lode a te (Dn 7,14), esaltino il nome tuo, santo e soave, con sommo giubilo ed ardente
devozione. E quanti celebrano il tuo altissimo Sacramento con venerazione e pieta, e lo ricevono con pienezza di fede,
possano trovare grazia e misericordia presso di te. Che essi si degnino di ricordarsi di questo poveretto, quando,
raggiunta la desiderata devozione e nutriti della salutare unione con te, lasciano la sacra mensa celeste, piene di
consolazione e mirabilmente ristorati.



Imitazione di Cristo 70

Capitolo XVIII

L’UOMO NON SI PONGA AD INDAGARE, CON ANIMO CURIOSO, INTRONO AL SACRAMENTO, MA SI
FACCIA UMILE IMITATORE DI CRISTO E SOTTOMETTA I SUOI SENSI ALLA SANTA FEDE

Parola del Diletto

1.

Se non vuoi essere sommerso nell’abisso del dubbio, devi guardarti dall’indagare, con inutile curiosita intorno a questo
altissimo Sacramento. «Colui che pretende di conoscere la maesta di Dio, sara schiacciato dalla grandezza di lui» (Pro
25,27). Dio puo fare cose piu grandi di quanto I'uomo possa capire All’'uomo ¢ consentita soltanto una pia ed umile
ricerca della verita, sempre pronta ad essere illuminata, e desiderosa di muoversi entro i salutari insegnamenti dei Padri.
Beata la semplicita, che tralascia le ardue strade delle disquisizioni e prosegue nel sentiero piano e sicuro dei
comandamenti di Dio. Sono molti quelli che, volendo indagare cose troppo sublimi, perdettero la fede. Da te si esigono
fede e schiettezza di vita, non altezza d’intelletto e capacita di penetrare nei misteri di Dio. Tu, che non riesci a
conoscere ¢ a comprendere cio che sta piu in basso di te, come potresti capire cio che sta sopra di te? Sottomettiti a Dio,
sottometti i tuoi sensi alla fede, e ti sara dato lume di conoscenza, quale e quanto potra esserti utile e necessario. Taluni
subiscono forti tentazioni circa la fede e il Sacramento; sennonché, non a loro se ne deve fare carico, bensi al nemico.
Non soffermarti su queste cose; non voler discutere con i tuoi stessi pensieri, né rispondere ai dubbi insinuati dal
diavolo. Credi, invece alle parole di Dio; affidati ai santi e ai profeti (2Cor 20,20), e fuggira da te I’infame nemico. Che
il servo di Dio sopporti tali cose, talora ¢ utile assai. Il diavolo non sottopone alle tentazioni quelli che non hanno fede,
né i peccatori, che ha gia sicuramente in sua mano; egli tenta, invece, tormenta, in vario modo, le persone credenti e
devote.

Procedi, dunque, con schietta ¢ ferma fede; accostati al Sacramento con umile venerazione. Rimetti tranquillamente a
Dio, che tutto puo, quanto non riesci a comprendere: Iddio non ti inganna; mentre si inganna colui che confida troppo in
se stesso. Dio cammina accanto ai semplici, si rivela agli umili, «da lume d’intelletto ai piccoli» (Sal 118,130), apre la
mente ai puri di cuore; e ritira la grazia ai curiosi e ai superbi. La ragione umana ¢ debole e puo sbagliare, mentre la fede
vera non puo ingannarsi. Ogni ragionamento, ogni nostra ricerca deve andare dietro alla fede; non precederla, né
indebolirla. Ecco, predominano allora la fede e [’amore, misteriosamente operanti in questo santissimo ed
eccellentissimo Sacramento. Il Dio eterno, immenso ed onnipotente, fa cose grandi e imperscrutabili, in cielo e in terra; e
a noi non ¢ dato investigare le meravigliose sue opere. Ché, se le opere di Dio fossero tali da poter essere facilmente
comprese dalla ragione umana, non si potrebbero dire meravigliose e ineffabili.

FINISCE IL LIBRO DEI CONSIGLI DEVOTI PER LA SANTA COMUNIONE



