
1 
 

 

 



2 
 

 

Il Rosario di Maria 
Temi di meditazione 
P. Antonio Royo Marín O.P. 

  



3 
 

 

Titolo originale dell’opera:  

El Rosario de Maria 
 

Traduzione di  

Cooperatores-Veritatis.org 
  

https://cooperatores-veritatis.org/


4 
 

 

QUINTA EDIZIONE 

APOSTOLADO MARIANO 

Recaredo, 44 

41003-SIVIGLIA 

ISBN: 84-7770-482-1 

D.L.: Gr. 360-00 

Stampato ad Azahara 

Printed in Spain 

  



5 
 

 

Indice 

Al lettore 

1. Il Padre Nostro 

2. L’Ave Maria 

3. Il “Gloria Patri” 

4. Misteri gaudiosi 

5. Misteri dolorosi 

6. Misteri gloriosi 

7. Il Rosario, devozione mariana per eccellenza 

 

  



6 
 

 

Naturalezza 

1. Il Padre Nostro. 

2. L’Ave Maria. 

3. Il Gloria Patri. 

4. Misteri gaudiosi. 

5. Misteri dolorosi. 

6. Misteri gloriosi. 

Eccellenza 

7. Il Rosario, devozione mariana per eccellenza. 

8. Il Rosario, preghiera efficacissima. 

9. Il Rosario, libro di meditazione. 

Efficacia 

10. Il Rosario, fonte di santità. 

11. Il Rosario e la perseveranza finale. 

12. Il Rosario, preghiera familiare. 

13. Il Rosario e la questione sociale. 

14. Il Rosario e la pace nel mondo. 

15. Il Rosario e le anime del Purgatorio. 

  



7 
 

 

Al lettore 
Il presente opuscolo, in forma di schemi suggestivi, è stato preparato dagli studenti 

teologi della Pontificia Facoltà Teologica di San Esteban de Salamanca (P.P. 

Domenicani) sotto la mia immediata e personale direzione come professore di oratoria 

sacra. 

Sebbene la sua finalità immediata fosse quella di fornire ai sacerdoti un materiale 

utilissimo per la predicazione al popolo fedele, è evidente che può essere utilizzato 

anche, da sacerdoti e laici, come eccellente materia di meditazione nella loro 

preghiera silenziosa e personale. 

La profondità teologica, la sicurezza dottrinale e la soave unzione che traspare in tutti 

essi, sono la migliore garanzia dell’efficacia santificante dei loro ammirevoli 

insegnamenti. 

Fr. Antonio Royo Marín, O.P. 

  



8 
 

 

1. Il Padre Nostro 
INTRODUZIONE 

1. Necessità di pregare: è una condizione della nostra natura umana. Siamo così 

piccoli!... così bisognosi!... così peccatori! 

2. Il Rosario è la formula più perfetta di preghiera, la più adatta alle nostre necessità 

spirituali e corporali. 

La più completa. Perché: 

a) Pregare è “elevare il cuore a Dio e chiedergli favori”. È, dunque, pensare a Dio, 

parlare con Dio e chiedergli ciò di cui abbiamo bisogno. 

b) Precisamente il Rosario è meditazione e petizione. Raccoglie le suppliche che Cristo 

e la Chiesa ci insegnano, e ci mette davanti, in quadri pieni di vita, i sublimi esempi di 

Gesù e di Maria. 

3. Nel Rosario, dunque, c'è un duplice elemento: 

a) Materiale: sono tutte e ciascuna delle preghiere di cui è composto: Padre Nostro, 

Ave Maria, Gloria. 

b) Formale: la meditazione di ogni mistero, che si proietta attraverso la recita ed è 

come lo spirito della nostra preghiera. 

4. Che bello lo spettacolo della famiglia in casa, sgranando i grani del Rosario! 

Voi lo vivete tutti i giorni. La vostra casa è allora la Chiesa, l’oratorio... Che preghiera 

così completa e sublime! Affinché la recitiate meglio e la viviate più intensamente, 

ripasseremo ciascuno dei suoi elementi. 

I. IL PADRE NOSTRO 

Si rivolge direttamente a Dio, che è il nostro primo obbligo. 

A) È la preghiera più perfetta 

1. Perché la disse Cristo con la sua bocca su richiesta dei discepoli (Mt. 6, 9-13). 

2. Perché ci insegna a pregare con perfezione, cioè ci dice ciò che dobbiamo chiedere. 

Noi, creature, non siamo niente senza Dio. Creati per Dio, cosa chiederemo? Che 

risplenda la gloria di Dio, che questa gloria si realizzi in noi, che ci dia le cose 

necessarie per la vita eterna e per questa vita, che ci perdoni i peccati e ci liberi dagli 

altri mali che sono un ostacolo alla nostra felicità temporale ed eterna. 

3. E per l’ordine con cui dobbiamo chiederlo, secondo la sua importanza. Esploriamolo 

per parti. 

B) Esposizione 

PADRE NOSTRO CHE SEI NEI CIELI. È l’invocazione, saluto: 

1. 

a) Padre: 



9 
 

 

1º Il saluto dà il tono della conversazione. Qui ci eleviamo fino a Dio nel più dolce dei 

suoi attributi: è nostro Padre. 

2º Si riferisce alla divinità. Cristo ha detto infinite volte che Dio è nostro Padre. Per la 

grazia santificante siamo figli di Dio, a cui possiamo chiamare padre. 

3º Tutti possiamo chiamarlo padre: i giusti che vivono della sua amicizia nella sua 

casa; i peccatori che lo ricordano dal fango dei loro vizi, come il prodigo... “mi alzerò e 

andrò da mio padre” (Lc. 15, 18). 

b) Nostro: 

1º A differenza di Cristo — filiazione divina — padre naturale. La nostra, per adozione 

in Cristo. 

2º Così ci sentiamo uniti al Corpo Mistico, agli altri; tutti siamo di Dio; tutti abbiamo 

bisogno di Lui. Fuori egoismi. Non ci dolga, come al fratello del prodigo, la generosità 

del Padre. 

c) Che sei nei cieli:  

Dio è ovunque, ma Cristo vuole che ci rivolgiamo specialmente al cielo: 

1º Perché lì ha il suo trono sovrano e si manifesta pienamente ai beati. 

2º Ci ricorda il nostro destino eterno; di non rimanere tra le cose terrene, di vivere di 

fede. 

3º Ci ricorda che ciò che stiamo per chiedere è qualcosa di celeste. 

2. SIA SANTIFICATO IL TUO NOME: 

 a) Nella Sacra Scrittura il nome è preso per la persona. 

Quindi equivale a “sia santificato Tu”. 

b) È la prima petizione; perché si riferisce al supremo destino della creazione: la gloria 

di Dio. Chiediamo che Dio sia riconosciuto come santo, gloria che deve essere il 

motore di tutte le azioni umane: “solo dimora su questo monte l’onore e la gloria di 

Dio”. 

c) Che in tutta la creazione risplenda la bontà, la bellezza... attributi divini. 

d) Che l’uomo, per la sua conoscenza e volontà, riconosca e proclami queste divine 

perfezioni. 

3. VENGA IL TUO REGNO: 

a) Seconda cosa che dobbiamo chiedere: che noi partecipiamo a questa gloria. È la 

prima cosa che dobbiamo chiedere per noi. 

b) Che Dio regni nelle nostre anime in questa vita: per la grazia che porta nelle nostre 

anime il “Regno di Dio”. 

c) Che nell’altra vita ci dia la sua gloria, che è il termine di questa grazia. 

d) E questo non solo per me, ma per tutti: atto supremo di carità fraterna. 

 



10 
 

 

4. SIA FATTA LA TUA VOLONTÀ COME IN CIELO COSÌ IN TERRA 

Per raggiungere il fine bisogna mettere in atto i mezzi che, conformemente alla nostra 

condizione, sono spirituali e corporali. Quelli sono riassunti ed espressi nella terza 

petizione. 

a) A causa del peccato siamo inclini all’egoismo. Ci si insinua anche nella preghiera, e 

vogliamo che ci sia sempre concesso tutto, senza pensare ai diritti degli altri e alla 

volontà di Dio. 

b) Dio, che è più buono di noi per noi stessi, non ce lo concede; a volte non ci 

conviene. 

c) Per questo Cristo si è anticipato e ci ha insegnato a chiedere: Signore, che si faccia 

la tua volontà in me, nei miei interessi, nei miei fallimenti, nelle mie malattie... che è 

ciò che Dio vuole! Non c’è altro mezzo né cammino di salvezza che il compimento 

della volontà di Dio. 

d) Come lo fanno in cielo... perfettamente: è volere ciò che Dio vuole e come lo vuole 

nella sua bontà e misericordia. 

5. DACCI OGGI IL NOSTRO PANE QUOTIDIANO: 

Siamo anche corpo: abbiamo bisogno di mezzi. Chiediamo: 

a) Il pane quotidiano: 

1º Materiale: che belli i campi fioriti e irrigati dal sudore dell’uomo! È la legge 

dell’umanità: mangerai il pane... (Gen. 3, 17). Dobbiamo curare il corpo: è la sede 

dell’anima. E con essa destinato alla risurrezione. Che bel concerto quello delle 

passioni umane orientate a Dio! 

2º Il pane spirituale: la grazia, gli aiuti spirituali... l’Eucaristia! 

b) Daccelo oggi: Ci basta per oggi; domani te lo chiederemo di nuovo e ce lo darai 

anche tu. In questo modo “siamo costretti a chiederlo domani e correggiamo la nostra 

avidità” (Catechismo). 

6. RIMETTI A NOI I NOSTRI DEBITI 

Bisogna togliere gli ostacoli che provengono da noi: il peccato, l’unico che ci separa da 

Dio. Ma una condizione: Come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori. Il contrario 

sarebbe cinismo (ricordare il debitore iniquo del Vangelo, Mt. 18, 23-25). Solo Dio li 

può perdonare. Ci riconosciamo colpevoli davanti a Lui. 

7. NON CI INDURRE IN TENTAZIONE 

Ostacoli che provengono dagli altri: mondo, demonio e carne. Sappiamo fin troppo 

bene il pericolo di ciascuno... quante cadute nel nostro cammino!... Bastò un 

suggerimento, uno sguardo, un’occasione... Non chiediamo di non avere tentazioni. 

Dio le permette per il nostro bene. Per esse: 

a) Si dà gloria a Dio, poiché la creatura lo preferisce liberamente al male. 

b) Si fortifica la volontà per nuove difficoltà. Fonte di meriti. 

c) Umiltà e fiducia in Dio: ci ricorda la necessità di pregare. 



11 
 

 

8. MA LIBERACI DAL MALE 

Da ogni male: dal male fisico, da ciò che sia ostacolo alla nostra santificazione, da ciò 

che superi le nostre forze. Che ci aiuti a superarlo. 

II. CONCLUSIONE 

Ci rimane solo una parola, quella della Chiesa in tutte le sue preghiere: Amen. È la 

piena conformità della nostra preghiera con i piani di Dio. È il fiat della Vergine. Che 

l’amen delle nostre labbra sia la piena adesione del cuore a Dio. 

  



12 
 

 

2. L’Ave Maria 
INTRODUZIONE 

1. L’Ave Maria è la preghiera più sublime dopo il Padre Nostro. 

a) Perché in essa si manifesta il sentimento più nobile di un figlio: l’amore per la 

propria Madre. 

b) Perché con essa si è realizzato il vaticinio: “Mi chiameranno beata...” (Lc 1, 48). 

2. L’Ave Maria è una ghirlanda di sentimenti di amore che, quanto più si ripetono, 

tanto più belli e dolci sono. 

I. ESPOSIZIONE 

A) Autore: Il cielo e gli uomini 

1. L’Angelo dell’Annunciazione, messaggero del cielo: “Dio è con te” (cfr. Lc 1, 28). 

2. Santa Elisabetta, nella Visitazione, mossa dallo Spirito Santo: “Benedetta tu tra le 

donne e benedetto il frutto del tuo seno” (Lc 1, 42). 

3. La Chiesa aggiunse il resto, insieme ai nomi di Gesù e Maria. S. Pio V accettò la 

formula attuale e la “consacrò” includendola nel rito liturgico, quasi sempre unita alla 

Preghiera Domenicale. 

B) “Dio ti saluta, Maria, piena di grazia, il Signore è con te” 

È il saluto più sublime rivolto a un mortale. Dice San Tommaso: 

1. Finora gli uomini si inchinavano davanti agli angeli: 

a) Perché sono superiori in dignità: spiriti puri. 

b) Per la familiarità con Dio: Lo servono giorno e notte. 

c) Per la pienezza di grazia di cui partecipano. 

2. Ma ora l’angelo si inchina davanti a Maria: 

a) PER LA DIGNITÀ DI MARIA come Madre di Dio, è incomparabilmente superiore a 

tutte le creature. 

b) PER LA SUA GRANDE FAMILIARITÀ CON DIO 

1º Nella vita terrena: Dio era con lei. “Il Signore è con te”. 

2º In cielo: Dio le è più vicino che a qualsiasi altra creatura. 

3º La familiarità di Maria con Dio è distinta da quella degli angeli: La loro è come 

quella del servo con il suo Signore; quella di Maria, da Madre per il suo Figlio (Cfr. San 

Tommaso, Commento all’Ave Maria). 

c) PER LA SUA GRANDE SANTITÀ: 

1º Piena di grazia: grazia piena, con una pienezza immensamente superiore a quella 

degli angeli. (La misura della grazia è l’amore di Dio nell’anima). 



13 
 

 

2º Possedeva in grado sublime la pienezza di tutte le virtù e i doni dello Spirito Santo, 

frutti e beatitudini. 

3º Come Mediatrice Universale può ottenere per noi tutti la grazia e le virtù. “Si 

ottengono molte cose per coloro che hanno sufficiente grazia per ottenere la salvezza 

di altri. Ma ottenerla per tutti è un privilegio di Maria” (San Tommaso). Quanto grande 

la devozione che ci inonda. 

C) “Benedetta tu fra le donne” 

1. Per la sua grandezza: Sopra gli angeli; vicina a Dio. 

2. Per essere esente da ogni peccato: l’Immacolata. 

3. Per essere Madre del Redentore, senza perdere la sua verginità. 

4. Per essere oggetto di lodi da parte di tutti i popoli che la riconoscono come Madre e 

Regina. 

5. Perché cancellò l’infamia della prima donna. 

6. Perché da Lei nacque Dio. 

D) “Benedetto è il frutto del tuo seno” 

1. Insieme a Maria, Gesù. Accanto alla lode della Madre, quella del Figlio. 

b) L’amore a Maria, come la sua lode, giunge a Cristo. 

2. Benedetto il frutto. 

a) Benedetto Lui: È il figlio di Dio. 

b) Frutto tuo: Nacque Uomo-Dio da te. 

c) Benedetto per te: Ti unì con la sua divina benedizione. 

d) Benedetto per noi: 

1º Perché ci riscattò dal peccato. 

2º Perché ci unì a Dio. 

E) “Santa Maria” 

La pietà cristiana vide in Maria il miglior aiuto per la vita: 

1. Lei è la Stella che illumina la nostra vita. “Ave maris Stella!” 

2. Lei è la porta del cielo: “Ianua coeli”. 

3. L’aiuto dei cristiani: Per questo: Santa Maria! 

F) “Madre di Dio” 

1. Per essere Madre di Dio può pregare con successo per noi peccatori. 

2. I suoi mezzi sono infiniti: i meriti di Cristo e i suoi doni. 

G) “Prega per noi peccatori” 

1. Ora: 



14 
 

 

a) Per non cadere nel peccato, siamo continuamente in pericolo: mondo, demonio e 

carne. 

b) Per crescere in grazia e santità. 

2. E nell’ora della nostra morte: 

a) Perché è il momento decisivo. Non sappiamo quando né dove. 

b) Perché è quando abbiamo più bisogno del suo aiuto, quando tutto fallisce in quel 

momento, anche le proprie forze. 

II. CONCLUSIONE 

1. Quando il giorno inizia, al culmine, tutte le campane del mondo cattolico suonano in 

onore della Madre di Dio, e i fedeli salutano la Vergine, Regina di tutto il creato, con le 

parole dell’Angelo!... 

2. Nel Rosario si ripete questa preghiera dolcissima ben 150 volte... e sembra nuova: 

“L’amore non ha che una sola parola; e dicendola molte volte non la ripete mai” 

(Lacordaire). 

Che bello! Lo disse il poeta: 

L’altare della Vergine si illumina / e davanti ai cardini si alza la devota gente / la sua 

preghiera si sgrana lentamente / nella ineffabile calma vespertina. / Ritmica, 

mansueta la preghiera cammina / con la dolce cadenza persistente / con cui si apre la 

fonte / con cui la brezza la fronde china. / Tu che questa amabile devozione supponi / 

monotona e stanca e non la reciti / perché sempre ripete uguali suoni. / Tu non 

comprendi gli amori e le tristezze: / che povero si stancò di chiedere doni? / che 

innamorato di dire tenerezze? 

  



15 
 

 

3. Il “Gloria Patri” 
INTRODUZIONE 

1. Un viaggiatore deve ogni tanto fare il punto, verificare se la strada proposta porta 

al termine del suo cammino. 

2. La Chiesa vuole che ricordiamo la nostra missione in questa vita e il fine che 

dobbiamo raggiungere: 

a) Ora dobbiamo glorificare Dio, di cui le meraviglie abbondano nell’Universo. 

b) Nell’eternità glorificheremo Dio, conosciuto come Lui è (I, Gn 3, 2). 

3. Per questo include, molto spesso, nelle sue preghiere — Ufficio Divino, Santo 

Rosario — la bella dossologia: Gloria al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo. In essa: 

a) Esprimiamo il fine della creazione. 

b) Ci alleniamo a ciò che costituirà la nostra vita eterna in cielo. 

I. LA GLORIA DI DIO, FINE DEL MONDO CREATO 

A) Il mondo è effetto della bontà di Dio 

Dio — liberalissimo — compiacendosi e godendosi infinitamente nella sua bontà 

somma, ha voluto che questa bontà fosse partecipata da altri. Così ha creato: 

1. Gli esseri irrazionali: astri, piante, animali, perché esistano, vivano e sentano, e 

così partecipino a modo loro delle perfezioni divine. 

2. L’uomo e l’angelo, per conoscere e amare ciò che hanno ricevuto dal Creatore e 

glorificarlo. 

B) Da qui si deduce la missione del mondo creato. 

1. IL MONDO IRRAZIONALE 

Deve manifestare, a suo modo, l’infinita perfezione di Dio. Perché l’Universo, formato 

da esseri limitati, a somiglianza, il più possibile, di Dio infinito, ha creato: 

a) Una moltitudine innumerevole: stelle, piante, animali, ecc. 

b) Una grande varietà di specie. Pensa alle grandi classificazioni della mineralogia, 

botanica o zoologia. 

c) Custodendo tra loro una mirabile armonia. Gli esseri inferiori sono subordinati ai 

superiori più perfetti. 

d) E l’insieme forma la meravigliosa Unità dell’Universo. In esso si compiace Dio più 

che in ogni singola creatura. “Dio vide che era molto buono tutto quello che aveva 

fatto” (Gen 1, 31). 

2. IL MONDO RAZIONALE: uomo, angelo.  

Senza di essi il mondo sarebbe come un immenso e meraviglioso museo senza 

preghiera. Nessuno ammirerebbe né loderebbe il Divino Artefice. L’uomo deve 



16 
 

 

glorificare Dio. Che glorificare? Conoscere chiaramente e lodare le sue perfezioni: 

“chiara notizia cum laude”. 

a) L’uomo conosce la partecipazione delle perfezioni di Dio nella creazione naturale. 

1º La sua immensità: il firmamento, il mare... 

2º La sua onnipotenza: per creare e conservare l’Universo. 

3º La sua sapienza: la complicata costituzione e il perfetto funzionamento del corpo 

umano. Il meraviglioso istinto degli animali. 

4º La sua bontà: in tanti cuori di madre... 

5º La sua maestà: nei fenomeni della Natura: una tempesta (Vedi il salmo 28). 

b) L’uomo conosce le perfezioni di Dio riflesse nel mondo soprannaturale. Nella 

giustificazione dell’uomo risplende: 

1º La misericordia di Dio Padre: che lava e santifica. 

2º L’amore di Dio Figlio: che ci meritò il perdono sul legno della croce. 

3º La sua sapienza: nella fondazione della Chiesa, che distribuisce saggiamente la 

grazia per i sette Sacramenti. 

4º La sua generosità: Ci ha fatti coeredi con Lui della vita eterna. 

5º La bontà di Dio Spirito Santo: che ripartisce i doni di Dio secondo la propria 

disposizione e cooperazione di ciascuno (Cfr. Dz. 799). 

6º La causa finale di tutta questa gratuita e amorosa opera santificatrice è la Gloria di 

Dio e di Cristo (Vedi Dz. 799). 

C) Compiamo noi uomini questa missione? 

1. Ringraziate tutte le creature che possono aiutarvi a conoscere, amare e lodare la 

divina bontà. 

2. Compiete il ruolo centrale che vi spetta nel mondo. Siete “sacerdoti della natura”. 

“Tutto ha posto Dio sotto i vostri piedi" (Ps. 18. 7) perché possiate glorificarlo: "O 

Signore nostro, quanto è magnifico il tuo nome in tutta la terra” (Ps. 8, 7-10). 

II. LA GLORIA PATRI, ASPIRAZIONE DELLA CREATURA NELLA BEATITUDINE 

A) L’uomo desidera la felicità. Dove la troverà? 

1. Non nei beni creati: sono caduchi e perituri. 

2. Ma nella partecipazione della vita divina: Conoscere, amare e lodare Dio, come Egli 

si conosce e ama: Partecipare della sua gloria interna. Lo promette Gesù Cristo, Verbo 

infallibile: “Dove io sono, lì sarà anche il mio servo” (Gv 22, 16; Cfr. Gv 14, 2, ss). 

B) In cosa consiste 

1. Lo insegna la Chiesa: “Le anime dei beati vedranno chiaramente Dio uno e trino, 

come Egli è” (Dz. 693). Saranno in grado di contemplare, con gli occhi della mente, il 

Padre, il Figlio e lo Spirito Santo (Pio XII, Mystici Corporis). 



17 
 

 

2. Lo dice il Signore: “Questa è la vita eterna, che ti conoscano, l’unico Dio vero, e 

colui che hai mandato, Gesù Cristo” (Gv 17, 3). 

3. E i suoi apostoli, divinamente ispirati: “Ora siamo figli di Dio, ma ciò che saremo 

non è ancora manifestato. Sappiamo però che, quando Egli apparirà, saremo simili a 

Lui, perché lo vedremo così come Egli è” (1Gv 3, 2). 

4. Il suo fine: la gloria di Dio: 

a) Quindi, la contemplazione della divina essenza “faccia a faccia”, vedendo Dio in un 

modo paragonabile a come siamo conosciuti da Lui (1Cor 13, 12) penetreremo nella 

sua gloria interna. 

b) Glorificheremo Dio meglio dei serafini di cui parla Isaia (Is 6, 3), o Ezechiele nella 

sua visione della gloria (Ez 1). 

1º A Dio Padre, Creatore Onnipotente, che ci ha dato un unico Figlio. 

2º A Dio Figlio, con la sua Umanità, strumento della nostra Redenzione, glorificata. 

3º A Dio Spirito Santo, Amore increato, che operò i misteri dell’Incarnazione (Lc 1, 35) 

e della santificazione della nostra anima (Rom 8, 15) e fece di noi i suoi templi (1Cor 

6, 19). 

III. CONCLUSIONE  

GLORIFICHIAMO DIO UNO E TRINO 

1. Recitando il Santo Rosario, in unione con la Vergine Maria, la creatura che più e 

meglio ha glorificato. 

2. Meditando i Misteri della nostra Redenzione, realizziamo tutto per la Gloria di Dio. 

3. Raggiungendo, per mediazione della Vergine Maria, le grazie di Dio che ci 

santificano. 

4. Così potremo salvarci e glorificare il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo per i secoli dei 

secoli. 

  



18 
 

 

4. Misteri gaudiosi 
INTRODUZIONE 

1. È un fatto universale: ovunque, cinema, teatri, sport, musiche, divertimenti... 

La gente vuole godere. 

2. Cosa dice la religione a questo proposito? Se la vita è una valle di lacrime e di 

dolore, giusto castigo dei nostri peccati: 

a) Che senso ha la gioia nella vita? 

b) Quale lezione ci danno i misteri gaudiosi del Rosario? 

c) Come dobbiamo godere nella vita? 

I. LA GIOIA NELLA VITA 

Il riposo e la distrazione sono legittimi per l'uomo: 

A) Rispondono a una necessità della natura umana: del corpo e dell'anima 

1. Non è possibile rimanere tutta la vita in tensione. Il corpo si esaurisce, come 

ben sai tu, operaio... otto ore di lavoro...! Le facoltà dell’anima si ottundono — 

tu, impiegato, uomo d’affari, studente... 

2. È necessario riposare. Recuperare le energie perdute... godere un po’. 

3. Senza il riposo e la distrazione convenienti diventeremmo nevrastenici, 

anemici... 

B) È un’esigenza sociale 

1. L’uomo è un “animale sociale”. Deve mantenere relazioni amichevoli con i suoi 

simili, scambiare impressioni. Persino i certosini hanno un momento di 

espansione settimanale. Il misantropo è un mostro della natura. 

2. L’eutrapelia è una virtù (II-II, 168, 2). Ha per oggetto regolare onestamente la 

gioia e le distrazioni. Dilettiamo, distraiamo il nostro prossimo. Altrimenti la vita 

sociale sarebbe insopportabile. 

3. Così come gli individui hanno bisogno di riposare, distrarsi, così anche la 

società. Le nostre relazioni non possono mantenersi sempre su un piano di 

serietà, vita scientifica, ecc. 

C) È un precetto della Legge di Dio 

1. La Chiesa impone il riposo domenicale. Per pregare, ma anche per godere 

onestamente. 

2. Gesù Cristo diede l’esempio: Nozze di Cana, banchetto con Simone, riposo a 

Betania... 

3. San Paolo dice ai suoi cristiani: “Gaudete...” (Fil 4, 4). 

4. Diceva Santa Teresa: “Un santo triste è un triste santo”. Come ricreava lei le 

sue monache...! 

 



19 
 

 

II. QUALE LEZIONE CI DANNO I MISTERI GAUDIOSI DEL ROSARIO 

A) È una gioia santa: 

1. Come la neve che copre gli orizzonti del Natale – centro dei primi cinque misteri 

–, la gioia di Nazareth, di Betlemme, di Gerusalemme, è pura. 

2. Come la casetta di Nazareth e la grotta di Betlemme, la gioia della Sacra 

Famiglia è semplice e modesta. 

3. Come il fiat dell’Incarnazione, come la dedizione disinteressata e cieca di 

Giuseppe, come il saluto di Elisabetta, come i cantici di Maria, di Simeone, di 

Zaccaria, tutta la gioia di questi giusti è soprannaturale. 

B) È una gioia sacrificata: 

1. Sembra contraddittorio? Ossequi e miseria a Betlemme, elogi incomparabili e 

annunci dolorosi a Gerusalemme, presenza incantevole di Gesù e fuga in Egitto, 

dolcezza familiare e duro lavoro... Gioie e dolori. Così sono i Misteri “bianchi” 

del Rosario. 

2. È una gioia di speranza. Tutto fu oscuro all’inizio; le soddisfazioni vennero dopo. 

Un dopo che si fece attendere a lungo, fino alla Risurrezione, fino 

all’Ascensione, fino al cielo. Così è la gioia specificamente cristiana: Gaudium 

spei. 

III. COME DOBBIAMO GIOIRE NELLA VITA 

A) La tua gioia deve essere pura 

1. Vivere la tua vita?... Ma non hai forse più del corpo? Sport, amore, divertimenti, 

spettacoli...; tutto va bene se non offendi Dio, se non amareggi la tua coscienza 

e non minacci la tua salvezza. 

2. La gioia migliore è l’armonia familiare. Non è forse la gioia frutto dell’unione, 

dell’equilibrio...? Impara dalla casetta di Nazareth. 

B) Deve essere modesta e semplice 

1. “Ha di più chi ha meno bisogno” (Sant’Agostino). Non crearti bisogni che non 

puoi — né devi, forse — soddisfare. I pastori di Betlemme, Giuseppe e Maria, 

Elisabetta e Zaccaria, Simeone e Anna, erano felici pur vivendo in modo 

modesto – o povero. 

2. Non lasciatevi ingannare dalle apparenze. Nei palazzi ci sono più tragedie che 

nelle soffitte. E la povertà è più adatta per non perdersi sulla terra. 

C) Deve essere una gioia soprannaturale, impregnata di fede 

1. Non si tratta di un inganno: godi con fede, per godere di più. 

2. Si tratta della scienza cristiana: tutto viene da Dio. Se godi, se soffri (e la vita 

in questo mondo è un chiaroscuro di gioie e pene) riferisci tutto a Dio. 

3. “Tutto coopera al bene di coloro che amano Dio” (S. Paolo). Guardando sempre 

a Dio, le gioie aumentano e, soprattutto, le santifichi e meriti con esse. 

 



20 
 

 

D) Deve essere una gioia sacrificata 

1. Non c’è gioia più profonda di quella che procura il servizio del prossimo: Maria e 

Giuseppe pensarono, accettando i rispettivi impegni, più agli altri — a noi — che 

a sé stessi. Per questo conobbero il difficile e massimo piacere della carità. 

2. Lo avete provato qualche volta voi stessi: quando avete fatto del bene 

disinteressatamente, anche se forse gli altri non hanno saputo comprendere la 

vostra generosità e abnegazione. 

E) Deve essere una gioia di speranza 

1. Non si tratta di uccidere le sane esigenze della nostra natura: il Cristianesimo 

non insegna una “felicità funebre”. 

2. Si tratta di non fermarsi alle cose di quaggiù: né nelle contrarietà né nelle 

prosperità. Siamo pellegrini: la nostra patria e la nostra gioia fondamentali e 

definitive sono in cielo. 

3. Gaudium spei: è la gioia cristiana che ricorda la sentenza di Cristo: “Che giova 

all’uomo guadagnare il mondo intero...?”. Guadagnare la felicità stessa di Dio... 

quella dei beati, quella degli angeli, quella della Vergine, quella di Cristo. 

4. Ti sembra poco? Ascolta San Paolo: “Ritengo che le sofferenze del tempo 

presente non siano paragonabili alla gloria futura che sarà rivelata in noi”. 

5. È la gioia di tutti i protagonisti dei misteri gaudiosi del Rosario: i pastori non 

chiesero al Bambino la redenzione dalla loro povertà; Simeone non pretese 

altro premio per la sua attesa (non chiese più anni di vita a Dio); Elisabetta e 

Zaccaria offrirono il loro unico figlio per il bene della redenzione spirituale del 

loro popolo; Giuseppe morì senza aver visto — e forse nemmeno compreso — 

quasi nulla, in attesa che si compisse tutto ciò che Dio voleva (in cielo). E 

Maria? tutto per suo Figlio e per noi, in attesa della gloria di lassù. 

  



21 
 

 

5. Misteri dolorosi 
INTRODUZIONE 

1. Se Dio è buono, perché permette tanto male? Lamento antico che tu stesso hai 

ripetuto tante volte: “Perché doveva capitare proprio a me?”... Mi congratulo 

con te proprio perché è successo a te; perché, anche se ti sembra un'altra cosa, 

Dio ha baciato la tua anima con la tribolazione... che è una vera prova di amore 

e di predilezione. Hai intenzione di rifiutarla? 

2. In fondo sei buono, vuoi fare sempre la volontà di Dio... tranne quando costa. 

Questa vita agitata impedisce di pensare, di vedere con chiarezza molte cose... 

soprattutto è inesplicabile il dolore. Non è altro che la non conoscenza del suo 

fine all’interno del cristianesimo. Vediamolo seguendo i misteri dolorosi del 

santo Rosario. 

I. IL DOLORE NELLA VITA 

A) È inevitabile 

Non sforzarti. Anche se ti circondi di medici, se ti nascondi nell’angolo più remoto della 

terra. Soffrirai sempre, perché porti la fonte del dolore dentro di te... 

1. Corporalmente. Una natura ferita. I nostri primi padri si giocarono la felicità e 

la persero... E da ricchi eredi siamo diventati poveri e malati. Il corpo perse il 

dono dell’impassibilità: è sufficiente la puntura del più piccolo moscerino per 

contrarre la più orribile malattia... 

2. Moralmente. Anche se presumi di essere forte di fronte alla tribolazione, hai 

un cuore di carne che soffre con debolezza. Basta un disprezzo, un’offesa, 

l’abbandono di un amico, la perdita delle persone che amiamo... perché il cuore 

soffra a lungo. 

B) È necessario 

1. Nella vita semplicemente naturale. Le grandi catastrofi derivano da un 

difetto, a volte piccolissimo, ignorato. In Olanda morirono migliaia di persone 

perché non si accorsero in tempo della rottura delle dighe di contenimento. In 

guerra tutti vogliono sentire il segnale di allarme — anche se causa timore (una 

forma di sofferenza) — che annuncia la presenza di aerei nemici, perché solo 

così possono mettersi in salvo. Anche il corpo lancia il suo grido di allarme con il 

dolore che annuncia una malattia occulta... e solo con il dolore si guarisce. 

2. Nella vita umana. Ma a che serve la malattia?... e le tribolazioni morali? 

Impara questo: “Solo chi soffre può godere”. Una gioia continua sarebbe 

snervante. Invece, hai visto la bellezza e la gioia di un bambino che ride con le 

lacrime ancora agli occhi?... la soddisfazione gioiosa di uno scalatore che ha 

raggiunto la cima dopo una dura salita? 

3. Nella vita soprannaturale. Ma soprattutto il dolore è l’unico modo per 

guadagnare il cielo... Dolore fisico, morale... necessario per la santificazione. 

Foglio di servizio per guadagnare la Croce di Ferro dei beati: per crucem ad 

lucem. 



22 
 

 

II. LE SUE CAUSE 

Perché tanta sofferenza? E forse quando hai fatto questa domanda ti sei rivoltato 

contro Dio e contro gli uomini. Atteggiamento assurdo e peccaminoso. Ti sei sbagliato. 

Il dolore non è qualcosa di positivo, ma di difettoso... Da dove, dunque, procede il 

dolore? 

A) Cause interne 

Hai mai pensato che tu stesso sei la causa del tuo dolore, ogni volta che fai qualcosa 

al di fuori della legge di Dio? Il padre che soffre per la cattiva condotta del figlio, lo ha 

viziato nell’infanzia... quella malattia che ti trascini... quella discendenza malata che è 

la tua croce... quella suscettibilità che non è altro che orgoglio... 

B) Cause esterne 

1. Naturali. Non bisogna dimenticare che l’uomo è un granello di sabbia nel 

cosmo universale. La terra è nulla in confronto all’Universo, e l’uomo, meno di 

una formica che si schiaccia camminando. Bisogna, quindi, sottomettersi alle 

leggi generali e portare il nostro contributo anche se a volte è con dolore. Già 

sappiamo che “non piove mai come tutti vorrebbero”... ma il mondo compie, 

nonostante tutto, la sua missione di proclamare la gloria di Dio. 

2. Sociali. È triste dirlo, ma ognuno cerca il proprio interesse, anche se ciò 

provoca un danno agli altri. (Anni fa prese fuoco il Teatro Novedades, a 

Madrid... un incendio che si estende inaspettato e velocissimo... uscite strette... 

un uomo che cade... e dietro di lui un altro, e un altro... un tappo umano... e lì, 

calpestate e per asfissia morirono centinaia di persone). Il grande teatro del 

mondo: bisogna salire, brillare... e per questo si passa sopra a tutto ciò che è di 

ostacolo. 

III. RIMEDIO: MEDITARE E RECITARE IL SANTO ROSARIO 

Chi ti ha detto che il dolore non ha soluzione? Certo che ce l'ha! Ma non dicevamo che 

era inevitabile?... Sì, è vero. La soluzione? Imparare a soffrire. 

1. Non soffrire come bestie. L’animale perseguitato che si volta e lotta... È 

quando vuole affrontare la causa del suo dolore che muore. 

2. Nemmeno come puri uomini. Senza lamentarsi, senza lacrime, in modo 

stoico: “è inevitabile”. Già lo sappiamo! Ma è santificabile... 

3. Soffrire cristianamente. E questo è il difficile... e il facile: 

a) Difficile: se cerchiamo formule umane. 

b) Facile, se seguiamo l’esempio di Cristo. E il Rosario, nei suoi misteri dolorosi, 

ci parla di Cristo paziente: di fronte al dolore, lo stesso atteggiamento che ebbe 

Lui. Per questo: 

A) Preghiera 

1. Cristo ebbe un momento terribile nell’orto del Getsemani. Come in un film 

veloce vide tutta la sua Passione... e la mostruosa ingratitudine degli uomini, 

che avrebbero continuato a peccare. Arrivò a sudare sangue e chiese al Padre 

che allontanasse da Lui quel calice di dolore... 



23 
 

 

2. E non fu concesso a Cristo: dovette bere il suo calice. Ma il suo dolore 

santificò il dolore. Per questo il dolore cristiano porta a Dio; non è disperazione. 

3. Prega: farai venire “l’angelo consolatore”. Prova a farlo con fede: “Questa è la 

mia croce...”. Abbracciala con amore, come un vero tesoro. 

B) Rassegnazione 

1. Cristo fu un condannato eccezionale: lo flagellarono fino a lasciarlo come una 

piaga, lo coronarono di spine, lo inchiodarono sulla croce... e sopportò tutto, 

con grande mitezza... 

2. Molte cose che ci accadono sono a causa dei nostri peccati. Non sarebbe affatto 

raccomandabile una vita sempre felice per presentarci davanti al tribunale di 

Dio. “Tutto si paga” (Napoleone a Sant’Elena), e ciò che si soffre qui — con 

rassegnazione — è un modo per espiare. 

3. Tu, cristiano, sei un altro Cristo: devi essere redentore. Se Dio non ti toglie il 

calice, prostrati a terra e offri il tuo dolore (comunione dei santi). Oggi, domani, 

tra mille anni... il tuo dolore sarà applicato a un’anima bisognosa. In cielo — 

Luce e Vita — vedrai il frutto del tuo patire... 

C) Amore 

Ma Cristo non solo portò con rassegnazione la sua croce, ma la amò, la abbracciò, la 

portò sulle sue spalle... morì crocifisso. E tutto per amore degli uomini... lo stesso che 

ti chiede di fronte al dolore. 

1. Seguire Gesù: “Se vuoi essere mio discepolo...”. Ma non è possibile seguirlo, 

imitarlo, senza amare la Croce. Quella malattia, quella sofferenza morale, quella 

stessa caduta... è la tua croce; prendila e cammina... 

2. E morire con Lui crocifisso. Ci furono santi che ricevettero corporalmente le 

stigmate della Passione, ma prima si crocifissero in tutto, si negarono 

totalmente. Non basta la contemplazione di Gesù; bisogna crocifiggersi con Lui, 

accompagnandolo con amore nel suo dolore. 

IV. CONCLUSIONE 

Non preoccuparti di soffrire. Guarda piuttosto come soffri. Se vedi che non ti santifichi, 

cerca Cristo, chiedigli che te lo insegni. È l’insegnamento che ti propone il Rosario nei 

suoi misteri dolorosi. 

  



24 
 

 

6. Misteri gloriosi 
INTRODUZIONE 

1. L’uomo ha una sete angosciosa di felicità. La cerca negli onori, nelle ricchezze, 

nei piaceri... 

2. Questo desiderio innato di felicità si scontra con un nemico formidabile: il 

dolore. Nessuno sfugge a questa realtà del dolore, che martirizza e tortura 

senza sosta i corpi e le anime. 

3. Di fronte a questi due fatti è possibile una posizione: 

a) Sviata: Quella di coloro che si abbandonano al piacere mondano — felicità 

falsa e passeggera — o quella di coloro che considerano il dolore come legge 

fondamentale della vita — pessimismo e disperazione (Schopenhauer). 

b) Vera: L’uomo è destinato all’immortalità. La vita terrena è una parte minima 

della nostra esistenza. Il cielo, assenza di dolore e oceano infinito e insondabile 

di felicità. Medita i misteri gloriosi e potrai intravedere un pezzetto di cielo. 

I. LA RISURREZIONE DI CRISTO 

A) Il mistero 

1. Cristo moriva su una croce e gli apostoli dubitarono: il Vincitore, il Liberatore, 

era morto! Ma poi un angelo: “Non è qui, è risorto”. E dopo: “Metti le tue mani 

nelle mie piaghe...”. 

2. Non è più vana la nostra fede, né il nostro amore abnegato, né la nostra 

adorazione. Ha già vinto la morte, il peccato e il demonio... Abbiamo motivi di 

speranza: “Colui che ha risuscitato Cristo, risusciterà anche noi”. 

B) Conseguenze: 

a) Come puoi vivere morto alla vita della grazia, sepolto nel fango del peccato? 

L’anima in peccato è morta per Dio. 

b) Imita Cristo, modello della nostra risurrezione corporale e spirituale. 

c) Cristo risorto è la nostra speranza. Vincendo la morte e risorgendo alla vita ci diede 

la prova decisiva della sua divinità, in virtù della quale opererà e produrrà la nostra 

risurrezione. 

II. L’ASCENSIONE DEL SALVATORE 

A) Il mistero 

1. Giunse l’ora della sua gloriosa salita. Salì su un monte con i suoi discepoli. Dopo 

aver lasciato loro le ultime parole del suo testamento, il suo corpo glorioso sale 

in alto in una nube risplendente. 

2. “Andate e predicate il mio Vangelo...”. Voi che siete stati testimoni della mia 

vita, avete visto la dottrina che ho predicato, gli esempi, le opere, i tormenti, le 

ingiurie, la morte di croce, la risurrezione. 

 

 



25 
 

 

B) Conseguenze: 

1. Coloro che sono stati compagni di Cristo, che hanno patito con Lui, che hanno 

portato la loro croce ogni giorno... saliranno anche con Lui ai cieli, regneranno 

con Lui e parteciperanno alla gioia della sua salita... 

2. Andate anche voi a predicare la sua dottrina. Tutti i cristiani, predicate Cristo 

ovunque... Con l’esempio: non fare ciò che scandalizza. Con le opere: metti in 

pratica ciò che confessi con la bocca. Con la parola: dai buoni consigli, insegna 

all’ignorante, affronta il bestemmiatore... 

3. Abbi speranza nella tua salita ai cieli. Egli ci ha preparato la via. 

III. LA VENUTA DELLO SPIRITO SANTO 

A) Il mistero 

1. E affinché non rimanessimo orfani, ci inviò lo Spirito Santo. Scese sugli Apostoli 

in forma di fuoco. 

2. Ma prima si prepararono con la preghiera e il silenzio... 

3. I suoi effetti furono meravigliosi: luce, amore, soavità, zelo per la gloria di Dio, 

fortezza e conoscenza... 

B) Conseguenze: 

1. Immensa bontà di Dio, che prima ci diede suo Figlio, e ora ci invia lo Spirito 

Santo per guidarci lungo le vie sicure verso la vita eterna. 

2. Ma è necessario rendersi degni: la nostra vita, la nostra condotta, le nostre 

opere... Chiederlo nella preghiera e nel raccoglimento. 

3. Con queste disposizioni lo Spirito Santo si riverserà nei nostri cuori con tutti i 

suoi meravigliosi effetti. 

IV. L’ASSUNZIONE DI NOSTRA SIGNORA 

A) Il mistero 

1. Maria, la madre del Crocifisso, fu la Corredentrice. Soffrì con Cristo seguendo, 

passo dopo passo, le sue stesse orme. Una spada dai sette fili: la fuga in Egitto, 

il bambino perduto... Infine la passione e la morte in croce... 

2. Chi come Lei meritò questa singolare grazia della sua ascensione gloriosa ai 

cieli in corpo e anima?... 

3. La morte di Maria fu dolce e serena: come la luce di una stella che, al giungere 

del mattino, si nasconde nell’azzurro del cielo... 

B) Conseguenze 

1. Esempio ci ha dato la Santissima Vergine: prima soffrire per Cristo, seguire 

molto da vicino le orme di Cristo. Salire il costoso pendio del Calvario per poter 

essere più vicini a Dio. 

2. Come Maria meriteremo questa singolare grazia di ascendere in questa vita al 

di sopra di tutti gli interessi umani, caduchi e perituri. 



26 
 

 

3. Abbiamo fede e speranza nella nostra ascensione: Maria è la nostra mediatrice 

presso suo Figlio, e dal cielo pregherà per noi... 

V. L’INCORONAZIONE DI NOSTRA SIGNORA 

A) Il mistero 

1. “Perché ha guardato l’umiltà della sua serva...”. “Chi si umilia sarà esaltato”... 

Maria, la Madre di Dio, la Corredentrice del genere umano, la creatura più pura 

e più santa... si umiliò fino a chiamarsi serva. 

2. I suoi meriti, il suo martirio continuo e prolungato, la sua vita esemplarissima 

nella casetta di Nazareth... 

3. Se l’onore della Madre è onore del Figlio, quale premio avrebbe ricevuto la 

Santissima Vergine? La sua incoronazione fu un degno premio per tante fatiche, 

patimenti, virtù, santità eccelsa... 

B) Conseguenze: 

1. Umiltà, se vuoi essere coronato con il premio della beatitudine. 

2. Il premio non si dà se non a coloro che lottano: “Cursum consummavi, fidem 

servavi” (2Tim 1, 4, 7-8). 

3. Anche questo mistero ti raccomanda fede e speranza. Guarda Maria con 

l’aureola delle sue virtù. Imitala e abbi fiducia. 

VI. CONCLUSIONE 

1. Vale la pena soffrire e patire per Cristo, per il cielo. Questa sofferenza passa, 

ma l’eternità non passerà mai. 

2. I misteri gloriosi ti invitano ad elevarti sopra questa polvere della terra e a 

cercare le cose del cielo. 

3. Ottimismo e gioia: Hai un’avvocata e protettrice che non smetterà di ascoltare 

le tue preghiere. 

  



27 
 

 

7. Il Rosario, devozione mariana per 

eccellenza 
INTRODUZIONE 

1. L’uomo, creato per conoscere, amare e servire Dio. 

2. Pregare è parlare con Dio, conoscerlo, amarlo e servirlo. 

3. Il Santo Rosario è preghiera per eccellenza, la più perfetta di tutte per il suo 

ricchissimo contenuto. La Vergine, la Chiesa e il popolo cristiano lo proclamano. 

I. LA VERGINE 

A) A Lourdes 

1. Già nella prima apparizione insegnò a Bernardetta a recitarlo. 

2. Nelle apparizioni successive continua a raccomandare la recita del Rosario. 

3. Realizza miracoli impressionanti in favore di coloro che si recano in 

pellegrinaggio a Lourdes recitando il Rosario. 

B) A Fatima 

1. Nelle sei apparizioni raccomandò il Rosario. 

2. Fin dalla prima apparizione va preparando i veggenti per la grande rivelazione: 

“Io sono la Signora del Rosario...”. 

3. Quella visione della Vergine con il Rosario, il Bambino, San Giuseppe... ha lo 

scopo di incitare alla pratica del Rosario e delle virtù che i suoi misteri ci 

insegnano. 

II. LA CHIESA 

A) Testimonianza unanime dei Papi 

1. Su nessuna materia hanno pubblicato un tale numero di Encicliche e 

Documenti. Sono più di cinquecento i Documenti dei Sommi Pontefici in favore 

della devozione del Rosario. Leone XIII, il Papa del Rosario, pubblicò dieci 

encicliche solamente su questo tema. 

2. Nessun’altra opera di pietà hanno raccomandato con tanta insistenza. 

3. La chiamano “santissima devozione”. 

4. “È la formula di preghiera più eccellente ed egregia” (Leone XIII, Enciclica 

Magnae Dei Matris). 

5. È uno dei mezzi più efficaci per ottenere grazie dal cielo perché è la preghiera 

per eccellenza (Pio X, Lettera al Direttore del Rosario Perpetuo in Italia). 

6. Il Rosario mariano occupa un posto preminente tra le preghiere che rivolgiamo 

proficuamente alla Vergine (Pio X, Enciclica Ingravescentibus malis). 

7. Dopo la Messa e il Breviario (Giovanni XXIII). 



28 
 

 

B) Perché lo raccomandano con tanta insistenza? 

1. Non è una devozione parziale: è “la somma del culto dovuto a Maria”. È il 

mazzo di tutti i titoli che possono essere dati alla Vergine (Litanie). La si canta 

in tutti i misteri della vita di Cristo e le si tributano tutte le lodi. 

2. Le preghiere che lo compongono sono le più perfette: 

a) Il Padre Nostro: sostanza e breviario del Vangelo; norma di vita cristiana. 

b) L’Ave Maria: la più bella forma di proclamare le eccellenze della Vergine e 

chiedere la sua intercessione. 

c) Il Gloria al Padre: Lode alla Santissima Trinità. 

d) Le Litanie: glossa del contenuto dei misteri: Madre di Dio, Madre del 

Salvatore... 

e) La contemplazione dei santi misteri: Ci pone davanti agli occhi le gioie, i 

dolori e la gloria di Gesù Cristo e della sua Santissima Madre. 

3. È un’arma potentissima contro i nemici di Dio e della religione: San Pio V 

vide da Roma la vittoria di Lepanto mentre recitava il Rosario per ottenere il 

trionfo sui turchi. 

4. È uno stimolo per la pratica delle virtù evangeliche: 

a) Alimenta la fede: Meditazione dei misteri. 

b) Ravviva la speranza dei beni immortali: Il trionfo di Cristo e Maria ci invita 

alla conquista della Patria celeste. 

c) Eccita la carità: le torture di Cristo e le afflizioni di Maria accendono l’amore 

nei cuori. Da questo amore scaturirà poi l’amore per il prossimo. 

5. È un prezioso tesoro spirituale: indulgenze ricchissime, protezione speciale 

della Vergine... 

III. IL POPOLO 

A) È la preghiera più amata dal popolo 

1. Se in chiesa si celebrano novene a Dio, alla Vergine, a qualsiasi santo, il Rosario 

è la base di quel culto. 

2. Se prima di coricarsi hanno recitato altre devozioni, ma non il Rosario, sembra 

loro che manchi la cosa principale. 

3. Se si visita un malato, il Rosario è la supplica con cui lo si aiuta a morire bene. 

4. Se si accompagna il cadavere di un amico, il Rosario è l’omaggio che si invia 

alla sua anima. 

5. Nei paesi di fede più vigorosa si recita nelle fabbriche e nelle officine, 

addolcendo con il suo dolce tono il rumore delle macchine. 

B) È la preghiera più diffusa nella cristianità 

1. Si recita nel più povero eremo. 

2. Si recita nelle sontuose chiese delle grandi città. 

3. La recitano i pellegrinaggi in cammino verso i santuari. 

4. La recitano tutti i giorni le famiglie sinceramente cristiane. 



29 
 

 

5. Il Rosario è la somma di tutte le preghiere e il clamore supremo di tutte le 

anime pie. 

6. Lo recitano i semplici fedeli. 

7. Lo recitano i sacerdoti e i religiosi, tra i cui doveri quotidiani le leggi 

ecclesiastiche lo includono (C. 663, 4°). 

IV. CONCLUSIONE 

Il Rosario mariano è la devozione sociale per eccellenza: 

1. È la preghiera del bambino, del giovane, dell’anziano... di tutti. 

2. “L’uso o l’oblio del Rosario segna la religiosità dei tempi” (Illustrissimo Torras y 

Bages). 

 

 


