IL. PENSIERO
DI SAN GIUSSEPPE CALASANZIO






BUENAVENTURA PEDEMONTE I FEU

[L. PENSIERO
DI SAN GIUSSEPPE CALSANZIO

Eenicionescalasancias
www.edicionescalasancias.org



MATERIALES

52

Il pensiero di san Giuseppe Calasanzio
Autore: Buenaventura Pedemonte i Feu

© *
Disegno di copertina: Rafel Codina Filba 43 crea...

rafelcodinafilba

IR@EE Publicaciones ICCE

-'—l (Instituto Calasanz de Ciencias de la Educacion)
SN  Conde de Vilches, 4 - 28028 Madrid

ICCC www.icceciberaula.es

ISBN: 978-84-7278-515-1
Deposito legal: M-26362-2017

Imprime: Gramadosa

Responsabile dell’equipe dei traduttori: P. José Pascual Burgués
publicaciones@scolopi.net

Copyright - Tutti i diritti riservati.

La riproduzione, la pubblicazione e la distribuzione, totale o parziale, di tutto il
materiale originale contenuto in questo libro, sono espressamente vietate in assenza
di autorizzazione scritta.

Per ulteriori informazioni contattare: www.icceciberaula.es



INDICE

Prologo

Antecedenti, configurazione e sviluppo

Ambiente filosofico all’epoca del Calasanzio

Il pensiero nel Basso Medievo e gli inizi
del Rinascimento

La scolastica tardiva

San Tommaso d’Aquino e il tomismo

Giovanni Duns Scoto e lo scotismo

Ramon Llull

Guglielmo di Ockham ed il nominalismo

La mistica renana e la “devotio moderna”

Il sorgere del Rinascimento

Giovanni Pico de la Mirandola y Lorenzo Valla ...

Verso un umanesimo cristiano

Erasmo da Rotterdam

L'educazione e I'ideales della pieta secondo
Erasmo da Rotterdam

La Riforma protestante

La proposta riformista sull’educazione:
Lutero e Melanchton

11
15

16
16
20
23
24
26
29
31
35
39
41

46
51

57



0 Buenaventura Pedemonte i Feu

Joan Lluis Vives 62
La riforma scolastica in Europa 66
Alla ricerca del metodo: la “ratio studiorum” ... 69
La scuola di Salamanca: Francisco de Vitoria ...........co....... 71
I gesuiti. Francisco Suarez 74
Lerasmismo nella Penisola Iberica:
I'Universita di Alcald 76
Lavvemtp degli utopisti: Moro, Bacon e Campanella ... 78
Il furore eroico di fronte alla natura: Giordano Bruno ... 85
Gli inizi della nueva scienza: Galileo e Bacon ... 88
Conclusione e transito 95
Bibliografia 98
Il pensiero di san Giuseppe Calasanzio nella sua opera. ... 101
Il Calasanzio e la sua preparazione flloSOfiCa ..., 102
Il Calasanzio nei trinitari di estadilla 102
LEstudi General di Lleida 104
11 suo passo per Valenzia ed Alcala: il tomismo tardivo .......... 110
Linfluenza di Erasmo 112
Joan Lluis Vives, predecessore del Calasanzio ... 114
La importanza degli studi scri di filosofia e di teologia ... 115
La mistica carmelitana 118
Listruzione popolare prima del Calasanzio 120
La situazione sociale a Roma della fine del XVI secolo ........... 122
Il Calasanzio fonda una scuola popolare 124
L'Ideale scientifico 127

Il memoriale al Cardinale Michelangelo Tonti (1621) ............ 130



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio

Lapologia delle Scuole Pie di Tommaso Campanella ..

L'utopia attuata nelle Scuole Pie

Alcune caratteristiche del pensiero di Giuseppe Calasanzio ...

L'educatori scolopio, cooperatore della verita ...

Educazione sin dalla pit tenera infanzia

Educare spacialmente i poveri

“Pieta e lettere”

Libri nelle biblioteche degli scolopi

Conclusione e transito

Bibliografia

Il pensiero di san Giuseppe Calasanzio ai giorni nostri .....

La riduzione dell’Ordine

I1 processo di restaurazione

Padre Carlo Giovanni Pirroni

L'espansione dell’Ordine

Le Scuole Pie nel settecento

Padre Stanislaw Konarski e Padre Gratien Marx .......

I Padre Generali del settecento

LIlluminismo

Le Scuole Pie del settecento in Spagna

I1 bilancio di un periodo difficile

Le crisi dell’ottocento

Ladisintegrazione delle Scuole Pie nell’ottocento ...

Lattegiamento liberale degli scolopi

Lapogeo della nuova borghesia e la questione sociale

171
172
174
176
177
179
184
185
188
195
199
200
205
209



Buenaventura Pedemonte i Feu

Le Scuole Pie si adeguano ai nuovi tempi 213
Il salto verso ’America 216
I conflitti della prima meta del novecento 218
Le Scuole Pie sottoposte a gravi problemi

in Spagna e in Europa 219
Comme pensare tutto cio? 222
Un’aurora per le Scuole Pie 225
Le sfide del nuovo millennio 229
La risposta delle Scuole Pie oggi 232
Conclusione e chiusura 236

Bibliografia 241




PROLOGO

I1 P. Bonaventura Pedemonte ha conseguito il dottorato in filoso-
fia all'Istituto Cattolico di Parigi. La sua tesi ¢ stata pubblicata in cata-
lano nel 2007 da Publicaciones de la Abadia de Montserrat. “El sujeto
convocado” (428 pp.) € una sorta d’'introduzione al pensiero filosofico
personalista di cinque grandi autori di questa corrente.

Nel libro che abbiamo tra le mani, viene esposto il pensiero di
San Giuseppe Calasanzio, precedentemente analizzato da alcuni
ricercatori come Santha, Vila, Florensa, Giner, Asiain ed altri, ma
che nell’opera di Pedemonte viene analizzato nel contesto cultura-
le della sua epoca, mostrando il modo in cui le diverse correnti di
pensiero hanno influenzato e ispirato le sue scelte spirituali e peda-
gogiche. Come specifica 'autore, gia nel titolo e nella presentazione
dell’opera, egli intende presentare gli elementi culturali precedenti
al Calasanzio, la configurazione di questi ultimi nel pensiero del
santo e la loro proiezione nel tempo attraverso la creazione delle
Scuole Pie.

Leggendo le tre parti che compongono il libro, si pud seguire
’evoluzione dal Basso Medioevo fino ai nostri giorni e vedere la sinte-
si culturale calasanziana e come questa, sommessamente, influenzo
anche lo sviluppo della cultura globale. Alla fine di ogni capitolo tro-
viamo una sintesi esplicativa con alcuni punti molto concreti.

I libro di Pedemonte, come lo stesso autore riconosce, non &
un’opera di uno storico, ricercatore o pedagogo, bensi di un filosofo.
Chi vuole ripensare alla figura del Calasanzio nell’ambito della cultu-
ra globale, trovera in quest’opera un valore inestimabile che gli con-



10 Buenaventura Pedemonte i Feu

sentira di ampliare gli orizzonti. Va da sé che si tratta di un libro di
grande utilita per coloro che si preparano a diventare “cooperatori
della verita”.

Josep A. Mir6



ANTECEDENTI, CONFIGURAZIONE
E SVILUPPO

Sono gia stati pubblicati molti libri su San Giovanni Calasanzio e
la sua opera. Perché pubblicarne ancora uno? Sembrerebbe che dopo
le opere del P. Santha, del P. Vila o del P. Giner non ci sia piu nulla da
dire. Dal punto di vista della biografia del Calasanzio, 'opera del P.
Severino Giner ci ha avvicinato senza dubbio moltissimo alla figura
del Fondatore delle Scuole Pie; dal punto di vista della sua opera pe-
dagogica il testo del P. Santha sembra insuperabile. E’ anche vero che
moltissimi storici attuali ci presentano sfumature su alcuni aspetti
rimasti oscuri nella sua vita e nella sua opera. Ma tutte queste ricer-
che non destano I'interesse dei lettori scolopici, che a volte si perdono
nelle minuzie della ricerca senza raggiungere la passione per la sua
figura e per la sua opera. Manca una puntualizzazione che faciliti la
percezione della grandezza della sua causa.

Non sono né storico, né pedagogo, né sociologo e nemmeno ri-
cercatore. Per questo motivo mi sono proposto di scrivere un’opera di
divulgazione che centri i temi e rimandi ai ricercatori. Mi propongo
di dare vita a cio che il Calasanzio ha fatto, lo sviluppo di un pensiero
in azione, cioe I'insieme di idee, di sentimenti e di vissuto che misero
in moto la sua opera. E’ pur vero che sono soprattutto le idee a far
parte del suo pensiero, ma anche le vie dello spirito, gli avvenimenti
che scandirono la sua vita e gli incontri a svelare le sue nuove impo-
stazioni. Anche la filosofia dovra accompagnarci quale interlocutrice
lontana della vita di quest’'uomo rapito da una preoccupazione: 'edu-
cazione per tutti. Cio che ¢ fenomenale nel Calasanzio non ¢ tanto il
fatto che lui abbia fatto per primo questa scoperta, perché forse altri



12 Buenaventura Pedemonte i Feu

pensatori del suo tempo condividevano le sue stesse idee, quanto che
egli riusci a realizzarla con una straordinaria tenacia.

Riassumendo, ci siamo prefissi I'obiettivo di presentare i muta-
menti del pensiero filosofico di San Giuseppe Calasanzio, e mostrarlo
quale frutto di uno spirito vivace, che visse in sintonia con le idee
innovatrici del suo tempo per cercare una soluzione originale. In-
dubbiamente il suo pensiero non scaturisce dal nulla, bensi risponde
ad uno spirito che stava maturando dal tempo della sua formazione.
Credo fermamente che le idee non si spingano e nemmeno si elimi-
nino da un secolo all’altro, ma si sovrappongano quali sedimenti che
formano un substrato. Per questo motivo, la prima parte del nostro
lavoro presenta la base filosofica sulla quale si radico il pensiero inno-
vatore del Calasanzio. Anche se segui a Lleida studi di filosofia, non
possiamo affermare con certezza che il Calasanzio conoscesse diret-
tamente I'opera di tutti i filosofi che presentiamo. E dobbiamo am-
mettere che esibisce uno spirito pratico pit che teorico, come la sua
corrispondenza ci indica. Ma ¢ fuori di dubbio che le idee che circola-
vano nell’aria, abbiano influito le une dopo le altre nella realizzazione
finale del suo progetto. Di fatto, quando gettiamo uno sguardo agli
scritti di quei pensatori che avrebbero potuto influire sulla sua vita,
ci continua a sorprendere la coincidenza di alcuni principi e la per-
sistenza di alcune idee che riprendono le grandi linee del suo ideale
pedagogico.

La struttura della nostra opera e concepita divisa in tre parti
che rispondono a questi tre momenti dell’idea del Calasanzio. Co-
minciamo presentando gli antecedenti della sua opera, continuiamo
con l'analisi della configurazione della sua idea e finalmente assistia-
mo al suo inveramento storico. La prima parte riporta uno schizzo
dell’orizzonte filosofico vissuto nell’Europa del XVI e del XVII secolo:
dall’eredita di una filosofia scolastica irrigidita, che costituiva la base
dell'insegnamento in tutte le universita dell’epoca, fino all’apparizio-
ne delle idee rinnovate dal respiro di un nuovo umanesimo. La secon-
da parte si occupa della formazione di Giuseppe Calasanzio, sacerdote
cattolico della diocesi di Urgell, che si trova a Roma nel momento
algido della Controriforma, quando scopre il significato della sua vita
e crea l'opera che lo portera ad essere riconosciuto dalla posterita. Le
Scuole Pie sono il pensiero in azione e traducono un vero umanesimo



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 13

universale. Ed infine la terza parte che cerca di definire lo sviluppo di
questo pensiero attraverso la storia delle Scuole Pie: si tratta di uno
sviluppo con chiaroscuri, ma che € rimasto fondamentalmente fedele
all'idea del Fondatore.

Nel redigere quest’opera ho avuto cura di citare in nota i docu-
menti utilizzati ed al termine di ogni parte ho aggiunto una bibliogra-
fia generale utile per 'approfondimento dei singoli temi. Sicuramente
ci saranno lacune che fin d’ora riconosco e per cui chiedo I'indul-
genza dei lettori, perché sono stati numerosi gli scolopi che hanno
contribuito con le loro scoperte a conoscere la persona e I'opera del
Calasanzio. Non pretendo di raggiungere un risultato esauriente, ma
piuttosto significativo. Per questo ringrazio i Padri Joan Florensa, Jo-
sep Antoni Mird, José Pascual Burgués e Miguel Giraldez per i loro
consigli, fonte di chiarimenti assai utili sull’insieme dell’opera e per
'attenta revisione del P. Andrés Trilla che si & occupato soprattutto
dello stile dell’opera. Spero che il lettore che si avvicina a conoscere
meglio la figura del Calasanzio trovi in questo testo chiarimenti per
apprezzare meglio il valore della sua opera e accresca 'interesse verso
la sua persona.






AMBIENTE FILOSOFICO
ALLEPOCA DEL CALASANZIO

Cominciamo il nostro lavoro con una prima parte introduttiva.
Attraverso una visione d’insieme, proviamo a descrivere le idee in voga
all’epoca del Calasanzio per capire il mondo che aveva dinanzi prima
di fondare le Scuole Pie. Scopriamo un orizzonte eterogeneo come
doveva esserlo anche la societa del suo tempo, in cui ancora convive-
vano le nuove correnti letterarie e scientifiche del Rinascimento con
le pratiche della societa medievale. Le idee scolastiche erano criticate
dagli eruditi dell’epoca, ma continuavano ad essere in vigore in quasi
tutte le universita. Le novita si introducevano con diffidenza in un
clima in cui si avvertiva il peso dell'Inquisizione. Infatti la societa era
configurata dalle strutture medievali, il popolo viveva sottomesso alla
poverta dai potenti e 'ambiente religioso era legato a paure e super-
stizioni e I'ignoranza dominava gli eventi della vita di ogni giorno. Ci
siamo proposti, cosi, di tracciare il panorama in cui circolo lo spirito
del Calasanzio, per capire meglio le idee e le fonti alle quali la sua
impresa si sarebbe ispirata. Abbiamo scelto gli autori e i pensieri che,
a nostro parere, influirono probabilmente in qualche modo sul suo
pensiero, sia perché si incontro personalmente con essi, sia perché
formarono parte della trama della sua opera successiva. Comincere-
mo nel tempo lontano della scolastica medievale con il pensiero di
San Tommaso, perché si rivelo essere la stella che doveva guidare il
suo Istituto, passeremo per Erasmo e i mistici della “devotio moder-
na” perché orientarono il Calasanzio verso un umanesimo cristiano
e termineremo con Galileo e Bacon, perché rappresentano il mondo
moderno che il Calasanzio sogno per le generazioni future.



16 Buenaventura Pedemonte i Feu

IL PENSIERO NEL BASSO MEDIEVO E GLI INIZI
DEL RINASCIMENTO

Fin dal XIV secolo, le Universita e gli Studi Generali vivevano
del lascito della filosofia scolastica professata dalle diverse scuole:
la scuola dei Domenicani si manteneva fedele alla dottrina di San
Tommaso e la scuola dei Francescani insegnava la filosofia di Duns
Scoto con le derive del tardo Medioevo dell’occamismo nominalista.
Le tematiche si perdevano spesso in discussioni bizantine sulle spe-
cie e i concetti. In questo modo il compito dei filosofi favoriva il di-
scredito della ragione e accentuava la mediocrita di un pensiero che
si perdeva tra temi irrilevanti ed inoperanti. Gli studenti vivevano in
un ambiente di stanchezza per la poverta dei temi proposti, poiché la
filosofia, schiava della teologia, non poteva offrire che aridi preludi e
la sua risposta non era affatto vivificante. Vi erano coloro che con il
raziocinio, il Maestro Eckhart prima e i mistici renani dopo, si erano
incaricati di frenare la logica, e nella loro presunzione di avere acces-
so a Dio, proclamare che Dio ¢ accessibile solo al cuore inflammato
dall’amore per Cristo.

E quindi nel Basso Medioevo non pilti nelle aule gli spirituali
esploravano le vie che conducevano a Dio, ma nel ritiro della loro
abitazione e dinanzi all'immagine di Cristo crocifisso. Era sorto un
nuovo stile di cammino verso Dio, pio e privato, che lo spirito della
liturgia non riusciva pil1 a colmare. “Devotio moderna” ¢ il nome con
cui si conosce questo movimento di pieta popolare che si sarebbe tra-
dotto in una manifestazione di amore a Cristo e di pratica caritativa
con i fratelli pit1 bisognosi.

LA SCOLASTICA TARDIVA

Ritornando al passato, dobbiamo sapere che la filosofia ecclesia-
stica si era strutturata nelle Universita e negli studi generali attorno al
sistema scolastico ben radicato fin dalle sue origini. Infatti la filosofia
era passata dalle piccole scuole cattedrali, dove il canonico magistrale
insegnava, o dalle scuole monacali, dove il sapere di un monaco rica-
deva con la sua fama su pochi discepoli, alle Universita organizzate in
gruppi e patrocinate da un’autorita civile o ecclesiastica. Nacquero,
cosi le universita di Parigi, Oxford, Bologna, Montpellier, Palencia o



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 17

Lleida. I docenti erano per lo piu ecclesiastici, diocesani o apparte-
nenti al clero regolare, che I'insieme dell'Universita aveva contrat-
tualizzato. Il sorgere degli ordini mendicanti portd con sé I'apertura
di collegi in ogni loro convento, dove i frati piu esperti si dedicavano
all’'insegnamento, in generale con molto prestigio. Lenorme compe-
tenza di questi frati, francescani e domenicani, li spinse a svolgere la
docenza anche nelle Universita. Cid avvenne nell’Universita di Parigi
dove francescani e domenicani offrivano un insegnamento cosi illu-
stre da stupire notevolmente i maestri diocesani e laici. Costoro, mos-
si dall’invidia, non tardarono a discutere il loro diritto alla docenza, e
riuscirono, di fatto, a confinarli nei loro conventi. Ma sia a Parigi che
altrove, 1 francescani e i domenicani, iscrissero i loro nomi con lettera
maiuscola nella storia della filosofia. Il tema potrebbe protrarsi a lun-
g0, ma bastera accennare alle principali linee di ciascuna corrente, in
modo da facilitare pit tardi lo scorgere del filo delle influenze che il
Calasanzio ricevette nel suo tempo. Non invano, i sistemi capeggiati
da San Bonaventura e da San Tommaso d’Aquino cercarono di per-
petuarsi con sfumature diverse nell’insegnamento universitario delle
scuole cattoliche.

Nel XIII secolo, le tendenze filosofiche in vigore in Europa deriva-
vano tutte - in maggiore o minore misura — da Sant’ Agostino. La base
comune di tutti i filosofi era che la filosofia e la teologia costituivano
un unico sapere, e riuscivano a far coincidere i dati della fede con gli
sviluppi della ragione. E di fatto era difficile riconoscere i limiti tra
il campo strettamente filosofico e quello teologico perché, in defini-
tiva, seguendo il pensiero del santo dottore di Ippona, la luce della
ragione partecipava dell’illuminazione divina che disponeva all’aper-
tura lo spirito del credente. Solamente il peccato poteva ottenebrare
questa luce nitida che apriva il cuore e I'intelligenza. Questo criterio
permetteva di discernere la verita dall’errore, poiché Dio era Verita;
chi cadeva nell’errore ne era colpevole, come lo stesso Sant’Agostino
aveva confessato, riconoscendo di essersi shbagliato nella propria vita.
I dilemmi che spuntarono in questo primo periodo della filosofia sco-
lastica, e cioe della filosofia praticata nelle scuole, dipendevano piut-
tosto dalla dose del ruolo della ragione nell’elaborazione del pensiero.
Si opponevano due tendenze in questo diverbio tra fede e ragione.
Se consideriamo le posizioni estreme, scopriamo da un lato coloro



18 Buenaventura Pedemonte i Feu

che non davano nessun valore alla ragione che costruisce la filoso-
fia secondo argomentazioni che solo potevano condurre all’errore.
San Pier Damiani arrivera a dire che la filosofia & opera del diavolo;
dall’altro troviamo coloro che promuovevano 'apologia della ragio-
ne e tendevano a praticare I'esercizio della logica considerandolo un
cammino idoneo e valido, cadendo a volte anche in eccessi. Guglielmo
di Champeaux o Abelardo si inflammarono in lunghe polemiche sui
risultati di detta fiducia. Tra i due estremi troviamo i difensori di un
pensiero moderato, come Sant’Anselmo, che rappresenta 'equilibrio
tra 'uso della fede e della ragione nel proporre un discorso su Dio.
A queste polemiche se ne aggiunsero altre sostenute da altre scuole,
come per esempio la polemica sorta tra la scuola di San Vittore, che
tendeva preferibilmente a seguire una via mistica verso le cose divine,
e 1 membri della scuola di Chartres, che preferivano praticare la via
dell’esperienza delle manifestazioni della natura.

Con il consolidamento della vita cittadina, il sapere passo dai
monasteri alle cattedrali e si strutturo nelle universita. Sorse, anche
un nuovo stile di vita religiosa: i frati mendicanti, che edificarono i
loro conventi nel cuore delle citta. Praticavano la poverta evangelica
quale testimonianza visibile della fraternita di tutti gli esseri umani,
adottando lo stile di vita dei mendicanti che pullulavano nelle piazze
e nelle strade delle citta vivendo di elemosina. Francescani e dome-
nicani si stabilirono in seguito nelle grandi citta e aprirono le loro
cappelle per la predicazione ai fedeli e le loro sale per accogliere le
scuole filosofiche e teologiche. I primi accenni di due approcci diversi
del pensiero filosofico e teologico si intravedono gia fin dal principio.
Fedeli alla spiritualita del poverello di Assisi, centrata nell’idea della
fraternita universale sotto lo sguardo di un Dio che ama, i francescani
tesero verso un cammino affettivo che nell'amore divino trova I’origi-
ne e la causa da cui provengono tutte le cose create e, di conseguenza,
la natura e le cose sono un cammino per inflammare il cuore d’amore
e giungere alla contemplazione dell’amore divino. La caratteristica
principale della volonta che ama si impone alla considerazione pura-
mente intellettuale. I domenicani, invece, che sorsero con la missione
di predicare e convincere con argomenti gli eretici contrari alla con-
versione, nell’intelletto scoprivano non solo la forza per raggiungere
la verita, ma anche il cammino per innalzarsi fino a Dio, partendo



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 19

dalle cose. Per loro l'intelligenza era quindi principio e stimolo per
la volonta, in modo che nulla possa essere amato se prima non co-
nosciuto. La dialettica di ambedue i cammini non e escludente, ma
piuttosto complementare e ciclica, in modo che I'una postula I'altra,
anche se il suo sviluppo portd a sfumature diverse che generarono
filosofie e teologie diverse.

Apparve un fattore fuorviante verso la meta del XIII secolo nel
seno della filosofia e della teologia cristiana, proprio nel momento
culminante della scolastica medievale. Si tratta dell'influsso ricevu-
to da Aristotele. Infatti, il cristianesimo medievale aveva perso le sue
opere, che si erano dimenticate. Ma a partire dall’'VIII secolo, gli arabi
le avevano recuperate ed interpretate. Per molto tempo, la filosofia
cristiana era vissuta senza il pensiero dello Stagirita, ma dal XII secolo
in poi alcuni avevano gia ricevuto gli influssi indiretti per mezzo delle
traduzione di Averroe. Orbene, in pieno XIII secolo, I'opera completa
di Aristotele fu tradotta direttamente dal greco e fu conosciuta dalla
maggior parte dei pensatori dell’epoca, molti di loro per eliminarla,
considerandola pericolosa per la fede, e pochi per utilizzarla bene e
spiegarla. Le ragioni addotte per disfarsene erano il pericolo di cadere
nel razionalismo nel momento di applicare il sistema aristotelico alla
fede, poiché la presentazione di Dio quale motore immobile di un si-
stema chiuso che non aveva nulla a che fare con la creazione sembra-
va invitare al paganesimo o all’ateismo. I concetti di natura e di causa
lasciavano i misteri cristiani alla portata di argomenti sillogistici, pur
non permettendo di superare i limiti della ragione. Ed allora, quando
la fede e la ragione si distanziavano per presentare due verita diverse e
opposte, come superare 1'ostacolo? Essere fedeli ad Aristotele doveva
supporre affermare la verita ottenuta dalla ragione, ma allora, come
continuare ad essere credente? Averroe ed alcuni professori di Parigi,
con Sigerio di Brabante, che avevano cercato di seguirlo, lo avevano
tentato. Il filosofo arabo aveva affermato che esiste una duplice verita,
una per la ragione e I'altra per la fede, in modo da poter affermare con
la ragione cio che la fede nega. Era necessario convivere con tutte e
due, ma Averroé non ci riusci. Riassumendo, essere aristotelico in
questa epoca destava gia il sospetto di eresia, sia nell’ambiente mus-
sulmano di Cordova come nella cornice intellettuale dell’'universita
di Parigi.



20 Buenaventura Pedemonte i Feu

SAN TOMMASO D’AQUINO E IL TOMISMO

Loriginalita di San Tommaso d’Aquino & I'essere riuscito ad im-
mettere abilmente il pensiero aristotelico per sostenere il suo edi-
ficio filosofico e teologico.! E vi riusci cosi bene che la sua filosofia,
dapprima incompresa, € stata in seguito accettata come la migliore
espressione della posizione della Chiesa. La fede cristiana, come le
cattedrali gotiche del suo tempo, si innalzava cosi al di sopra delle
architravi della ragione e si intrecciava con la nervatura di un si-
stema concettuale capace di portarla ad una grande altezza. Tutta
la filosofia, in quanto apparato architettonico, si metteva al servi-
zio dell’acutezza delle frecce dirette verso l'alto, con una visione
teologica di notevole livello. I finestroni lasciavano entrare la luce
setacciata dai vetri variopinti che illuminano lo spirito dell’'uomo
in cammino verso Dio. Il sistema di San Tommaso, la filosofia al
servizio della teologia, puo essere considerato come la piti grande
realizzazione dell’intellettualita del XIII secolo. Il suo genio, che si
dichiara debitore di Aristotele, si concentra in tre grandi intuizioni.
La filosofia e la teologia non formavano un sistema unico, come
aveva difeso tutto ’agostinismo fino a San Bonaventura, ma si tratta
di due scienze indipendenti, ciascuna con il suo proprio metodo e
con obiettivi diversi: la filosofia investiga la natura delle cose e la
teologia mostra Dio rivelatosi in Gesu Cristo. L'una e 'altra devono
comunque armonizzarsi nel rendere tributo alla verita che e unica e
la stessa. Le loro voci non possono essere discordanti, non possono
enunciare verita diverse poiché, se cosi fosse, la filosofia dovrebbe
cedere dinanzi alla teologia: “philosophia ancilla theologiae” diceva
il celebre detto latino, che San Tommaso trasmise ai posteri. La se-
conda intuizione ¢ che ci troviamo davanti a un mondo intellegibile,
e quindi la nostra ragione e i suoi concetti sono un’immagine fedele
della realta e delle sue cose. Cido che non ¢ intellegibile semplice-

1  San Giuseppe Calasanzio si mantenne sempre fedele nella sua vita alla filosofia di
San Tommaso, considerata nelle sue Scuole Pie parte del loro patrimonio. Non
siamo al corrente della ragione di questo apprezzamento, anche se potrebbe trat-
tarsi sia dovuto alla chiarezza intellettuale che caratterizza il pensiero tomista
nei confronti di altre scuole dell’epoca in questione.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 21

mente non lo ¢, perché 'essere e la verita debbono coincidere. Si
puo dire tutto con la chiarezza razionale, ma se qualcosa non puo
dirsi significa che ci troviamo davanti a qualcosa che non ¢ reale.
Ovviamente, ci possiamo trovare anche dinanzi al mistero, e Ii la
ragione fallisce. Ma in questo caso il fallimento non ¢ dovuto a un
difetto della realta di cio che diventa per noi incomprensibile, ma a
un difetto della nostra ragione limitata. La Trinita, per esempio, non
¢ un assurdo incomprensibile, una irragionevolezza, ma bensi una
realta cosi augusta che supera infinitamente la nostra capacita di
intendere. La terza intuizione della sintesi tomista e I'affermazione
del principio dell’analogia, secondo cui, tutto cio che ¢ reale si orga-
nizza secondo una certa proporzionalita. Prima di San Tommaso, i
filosofi avevano una certa difficolta a trovare un linguaggio comune
per abbracciare in un unico discorso la realta degli uomini e la real-
ta di Dio, nominandoli allo stesso tempo con un linguaggio adegua-
to. In effetti, da un lato, quando vogliamo parlare di Dio e dell'uomo,
capendo allo stesso tempo cio che diciamo dell’'uno e dell’altro, ci
troviamo dinanzi ad una difficolta, perché se utilizziamo lo stesso
concetto di essere per capire I'uno e I’altro si tratta di un concet-
to univoco. Questo discorso ci conduce all’errore di conoscere Dio
per cio che non e, e, di conseguenza, di abbassarlo a cio che siamo.
Diventa per noi un idolo a misura nostra. Ma, d’altra parte, se ci
collochiamo all’opposto, convinti che la nostra conoscenza umana
non ci autorizza a parlare di Dio, perché ¢ completamento diverso,
totalmente altro, non possiamo fare un discorso su Dio. Quando il
concetto e equivoco non abbiamo accesso alla conoscenza di Dio ed,
anzi, in onore al vero, dovremmo confessare la nostra incapacita
di conoscere qualsiasi cosa e dichiararci incapaci di giungere alla
verita. Tra il rischio di cadere in un monismo o in uno scetticismo,
San Tommaso apre una terza via. Per risolvere questo dilemma af-
ferma la possibilita di un discorso fondato nell’analogia. Possiamo
conoscere Dio, parlare di lui, perché il nostro concetto dell’essere &
analogo, cioe ci permette un discorso su Dio, inteso come un essere
simile a noi, ma allo stesso tempo distinto da noi, secondo un’ana-
logia che San Tommaso chiama analogia di proporzionalita. Que-
sta analogia rende possibile la teologia. Se il nostro discorso fosse
univoco resteremmo in una antropologia, se fosse equivoco non ci



22 Buenaventura Pedemonte i Feu

sarebbe alcun discorso. Solamente con I'analogia possiamo accedere
ad un discorso teologico intellegibile.

Linsieme della filosofia tomista ci offre un’interpretazione reali-
stica delle cose, che esistono in quanto creature del Creatore, da cui
ricevono 'essere che non corrisponde loro per essenza. Solamente
in Dio 'essere si confonde con la sua essenza, perché Lui e I'Essere
stesso sussistente, per cui secondo San Tommaso nella realta divina
I'essenza e 'essere si confondono, mentre nelle creature 'essenza e
I'essere si distinguono in modo reale. La metafisica si articola cosi
gerarchicamente ed ogni creatura occupa la sua posizione secondo
la sua dignita ontologica: prima gli angeli, poi gli uomini dotati di
spirito, seguiti dagli esseri viventi e all’'ultimo posto gli esseri inani-
mati. Tutti loro hanno una certa composizione: essenza ed esistenza
gli angeli e materia e forma tutti gli altri esseri. Dalla loro forma tut-
ti ricevono intellegibilita e dalla loro materia ricevono la capacita di
cambiare. La teoria aristotelica dell’atto spiega fondamentalmente i
cambiamenti fisici del mondo reale.

Questi principi definiscono, a mio parere, il tomismo e articolano
una metafisica coerente che si ¢ conservata per molto tempo. I frati
domenicani cercheranno a tutti i costi di conservarla nelle loro scuole
e di farla conoscere in tutta I'Europa tardo-medievale. Purtroppo i
discepoli che hanno conservato questa eredita hanno trasformato la
vitalita della sintesi tomista in un sistema arido, in un’architettura
che perdera la lucentezza che le aveva dato ’Aquinate. Il tomismo si
¢ prolungato fino ai nostri tempi, ma non ha saputo destare lo spirito
che lo rivelo.

Nel periodo che ci interessa vivranno insieme le scuole dei do-
menicani e la scuola dei francescani, pitu intellettualistici i primi,
dando un primato all’intelligenza sulla volonta e ’amore, e pit vo-
lontaristici i secondi, dando un primato alla volonta e all’amore
sull’intelligenza, secondo lo spirito di San Francesco d’Assisi, la
cui vita invitava a conoscere per mezzo del cuore. Le due scuole
intrecciarono le loro filosofie sintonizzandosi a volte, distanzian-
dosi altre, creando nel loro interno ortodossie ed eterodossie che
tradurranno le vicissitudini di tutto questo tempo fino al sorgere
del Rinascimento.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 23

GIOVANNI DUNS SCOTO E LO SCOTISMO

Nel procedere in quest’analisi della filosofia del Basso Medioevo,
non possiamo dimenticare la figura del frate francescano Giovanni
Duns Scoto la cui filosofia diventera la dottrina ufficiale del suo Or-
dine dal 1593 in poi, e il pensatore piu significativo dopo San Tom-
maso. Il suo influsso si estendera oltre il limitato ambito della scuola
francescana, posto che fin dal XIV secolo molte universita europee
adottarono la sua filosofia.

Con Duns Scoto appare anche un accenno della tradizione empi-
ristica quando vuole spiegare 1'origine della conoscenza umana. Se-
condo lui, la conoscenza umana inizia nella sensazione e si elabora
per mezzo dell’astrazione, ma l'intelligenza capisce solamente cio che
procede dai sensi e conosce solo le esistenze singole. Scoto sostiene
che le esistenze singole siano 'unica realta che esiste fuori dalla mia
mente. Le implicazioni teologiche che cid suppone sono che non pos-
siamo conoscere adeguatamente né Dio né gli angeli, perché 'uomo
non possiede un’intuizione adeguata per la conoscenza delle essenze.

Duns Scoto si erige come il grande maestro dei limiti, della sot-
tigliezza nel precisare le frontiere della nostra conoscenza, per cui
qualsiasi affermazione metafisica & ridotta all’ambito puramente
mentale. In realta, esistono solo gli individui concreti, le cose singole,
che si compongono di diverse formalita, che ne dimostrano la loro
natura. Queste formalita che la ragione scopre si compongono fino
alla pit1 precisa ed ultima che Scoto chiama “haecceitas”, che bisogna
intendere come “cio che fa di questa cosa particolare questa e non
un’altra”. E cosi la sua ontologia ammette la presenza di una pluralita
di forme sostanziali in una stessa cosa, dalla formalita dell’essere fino
all’ultima formalita che, essendo la piti concreta, indica I'individuo e
contiene tutte le altre. Di conseguenza, il concetto di “essere” risulta
il pit1 vuoto e generale, perché non ha bisogno della natura concreta
delle uniche realta che esistono che sono gli individui.

Scoto si palesa seguace di Sant’Agostino quando afferma che I’es-
sere intellegibile, che & I'oggetto della nostra intelligenza, ¢ deposto
nella nostra mente per illuminazione divina. Ma 'intendimento uma-
no non e libero, perché capisce cio che 'illuminazione divina le fa ca-
pire. E questa, € pit1 amore e volonta che intendimento e ragione, per



24 Buenaventura Pedemonte i Feu

cui la ragione serve a poco per raggiungere Dio. Di conseguenza, la
conoscenza delle creature si risolve nella volonta divina che ha scelto
liberamente tutte le situazioni possibili.

In definitiva, lo sforzo di San Tommaso di mettere insieme la filo-
sofia e la teologia alla ricerca dell’'unica verita svanisce in Duns Scoto,
che traccia una frontiera radicale tra I'una e l'altra. Per lui, la filosofia
e la teologia sono due discorsi differenti che perseguono oggetti di-
versi con metodi differenti. La teologia ha per oggetto Dio, rivelato
attraverso le verita della fede, mentre la filosofia ha per oggetto I’esse-
re e le sue verita che sono oggetto della ragione. Solo nello spirito del
filosofo credente possono riconciliarsi senza mescolarsi. In realta Dio
abita in un dominio irraggiungibile dalla ragione, se Lui stesso non
avesse voluto renderci partecipi della sua conoscenza per mezzo della
rivelazione, in un atto di suprema bonta della sua volonta. Per Duns
Scoto I'essenza e le proprieta della divinita non possono dimostrarsi
a priori. La ragione umana non puo dimostrare né la Provvidenza, né
I’Onnipotenza, né la Misericordia divina, poiché non ¢ capace di deter-
minare la libera volonta divina. Tutte queste verita sono riservate alla
fede e non € possibile dimostrarle. Dio si rende intellegibile attraverso
un atto della sua libera volonta. Crea le cose e conferisce loro I'essere
liberamente e per amore. La loro bonta si deduce dal fatto che Dio le
ama. Per cui 'unica ragione che rende I’essere e la creazione buoni &
che Lui lo ha desiderato. Questo atteggiamento e cio che chiamiamo
volontarismo davanti all'intellettualismo tomista.

RAMON LLULL

La figura di Ramon Llull riveste un’importanza fondamentale per
le nazioni della Corona di Aragona, poiché la sua figura e il suo pen-
siero manifestano una personalita indipendente e il suo influsso si
estende oltre i limiti del Medioevo. “Creatore del catalano letterario,
missionario, apologista della fede, logico acuto, novellista didattico,
poeta e mistico, un uomo tutto d’'un pezzo”.? Nacque a Palma di Ma-

2 E.COLOMER, El pensament catala a 'Edat Mitjana i al Renaixement, i el llegat
filosdfic grec, “Espiritu” 27 (1978) 106.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 25

iorca nel 1235, figlio di un cavaliere catalano che aveva accompagnato
il re Giacomo I alla conquista di Maiorca. Verso i trent’anni si sente
chiamato da Dio ad un apostolato intellettuale per cui abbandona mo-
glie e figli.

Ramon Llull ¢ un autodidatta che riceve una vasta formazione
filosofica e letteraria. Conosce Aristotele, anche se il suo pensiero e
piuttosto platonico, quando contempla Dio nelle tracce che lascia
nella natura. Studia I'arabo e il latino, e questo studio gli permette
di accedere direttamente ad alcune fonti sconosciute dall’occidente
cristiano. Verso I'anno 1274 si ritira sulla montagna di Randa per stu-
diare e riflettere. Li riceve I'illuminazione che gli permette di scrivere
la sua “Ars magna”, un arte irrefutabile nel convincere. Con questo
metodo presenta al re di Maiorca il suo progetto di evangelizzare i
mussulmani. Il re gli permette di fondare il collegio di Miramar dove
preparera i suoi apostoli. Ramon Llull voleva dirigere una crociata di
pace per convincere i mussulmani del loro errore e viaggia per questo
alla ricerca di aiuto. Scrive allora la sua “Blanquerna”, una novella
che annuncia la riforma della Chiesa simpatizzando con lo spirito dei
francescani spirituali. Ma dopo il Concilio di Vienna rimane deluso dal
discredito del suo progetto. Sembra che mori a Maiorca probabilmen-
te verso il 1316, anche se una leggenda lo ipotizza martire in Africa
settentrionale.

Llull & a favore di un dialogo dei fedeli delle tre religioni mono-
teistiche partendo dal legame che le unisce: la ragione. La ragione di
Llull e stata educata nel neoplatonismo, che ¢ anche comune in alcuni
pensatori ebrei e arabi, dove I'universo & concepito come una gerar-
chia delle creature. Questa scala degli esseri che si manifesta nell’or-
dine naturale, si rispecchia anche nell’ordine sociale, in modo che
la Creazione tutta puo essere contemplata partendo da una visione
analogica. Le tre religioni convergono nella stessa visione. Su questa
intuizione originale il suo zelo apostolico lo spinge a costruire un si-
stema complicatissimo per proclamare le eccellenze del Dio cristiano.

Il pensiero di Llull non lascio indifferenti i suoi contemporanei
poiché lui stesso offriva copie della sua opera a papi, re ed altri per-
sonaggi, collaborando cosi alla diffusione delle sue idee. Dopo la sua
morte, il ‘lullismo, fiori a Parigi, fino a quando il cancelliere Pierre



26 Buenaventura Pedemonte i Feu

d’Ailly ne proibi 'insegnamento nel 1390. Ma Heimeric van de Vel-
de lo introdusse a Colonia, dove indubbiamente Niccolo da Cusa ri-
cevette la sua influenza. A Valenza il lullismo trovo seguaci fino al
momento in cui fu perseguitato dall’inquisitore Nicolau Eymerich,
che ottenne dal papa Gregorio XI una bolla che ne proibiva I'insegna-
mento. Per fortuna i re di Aragona Pere III e Joan I difesero 'opera
di Ramon Llull e discussero 'autenticita della bolla papale. Malgrado
i detrattori, che riuscirono a fare in modo che il nome di Llull si in-
cludesse nell’Indice di Paolo IV nel 1559, il lullismo continua a vivere
anche all’inizio del Rinascimento. Cartesio e Leibniz ammettono, piti
tardi, di averlo conosciuto.

Nel 1483, a richiesta del “Gran i General Consell”, il re Ferdinan-
do II consenti la creazione di un Estudi General nella citta di Maiorca.
All'inizio la sede fu La Sapiéncia, per poi trasferirsi a quella che oc-
cupa attualmente. Questo studio generale ebbe una cattedra lulliana,
mentre i domenicani, i francescani e la Sede di Maiorca conservarono
le loro cattedre di Filosofia e di teologia. La creazione dell’Estudi Ge-
neral consolido le Scuole di Grammatica che offrivano gli studi prepa-
ratori per accedere all'insegnamento superiore, incorporando I'antica
scuola lulliana di Randa alla scuola di grammatica.

GUGLIELMO DI OCKHAM ED IL NOMINALISMO

La filosofia scotiana evolse chiaramente verso un’erosione della
fiducia nella ragione. Lottimismo tomista che allacciava fede e ra-
gione in un’architettura complementare avrebbe fatto strada ad un
allontanamento dalla conoscenza di Dio, inaccessibile solo attraverso
la ragione. Al volontarismo dell’azione divina portata da un atto della
volonta libera della Bonta Suprema, corrispondeva anche un volonta-
rismo della conoscenza umana che sostituiva I'intendere all’amare, e
la facolta dell’intelligenza alla facolta della volonta. I cammini verso
Dio non seguivano il cammino dell’argomentazione intellettuale, e
si lasciavano orientare dalla speranza mistica della rivelazione della
bonta divina.

La filosofia di Guglielmo di Ockham, principe dei nominalisti,
percorse con forza la stessa direzione, all’assalto dei principi della me-
tafisica intellettualistica di San Tommaso. Si tratta di una personalita



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 27

polemica che si trovo nel crocevia delle dispute del suo tempo: le ere-
sie sull’Eucaristia, il problema dei francescani spirituali e 'opposi-
zione tra i papi di Avignone e I'Imperatore. Guglielmo di Ockham fu
accusato di eresia, fu messo in discussione per difendere i suoi fratelli
spirituali, fu arrestato dal Papa Giovanni XXII e fu protetto dall’Im-
peratore Luigi di Baviera. Di fatto, riusci a scappare dal carcere dove
aspettava il giudizio del Pontefice, ma disgraziatamente non poté
sfuggire dalle grinfie della peste nera.

I pensiero di Ockham e molto innovatore, perché critica con rigore
i grandi sistemi filosofici precedenti e apre nuovi sentieri che i filosofi
della modernita seguiranno. Ockham privilegia la conoscenza intuitiva
che permette di conoscere la cosa con tutta evidenza e, di conseguenza,
ottiene che I'intendimento riconosca immediatamente se la cosa € o
non ¢&. Lesperienza, sensibile o intellettuale, ¢ 'intuizione privilegiata
poiché si offre alla realta presente e diventa il criterio definitivo che
decide sull’esistenza delle cose. La filosofia di Guglielmo di Ockham
rimase unita per sempre al principio dell’economia del pensiero (il fa-
moso “rasoio di Ockham”), secondo cui non € possibile moltiplicare gli
enti senza necessita. Perché dobbiamo duplicare la realta con una se-
conda realta che i filosofi chiamavano “specie” dove esistono solo gli in-
dividui? In effetti, non esiste altra realta che quella degli individui. Cio
che chiamiamo “specie”, “universali”, “nature” o “essenze” non hanno
altra realta che la mente di chi le esprime. In realta non sono altro che
“parole della mente”; Guglielmo di Ockham le chiama “intenzioni”. Nel
designare gli individui, quando diciamo “uomo”, questo concetto non
ci permette di conoscere nulla di pitt di quando diciamo “Giuseppe”.
Queste intenzioni funzionano nella realta come segni naturali che ci
segnalano le cose corrispondenti, per esempio il fumo ¢ segno del fuo-
co, e permettono di gestirle piti facilmente tra di esse. Infatti, I'unica
universalita che esiste & questa funzione significativa che mi permette
di utilizzare I'intenzione per indicare tutti gli individui che hanno una
certa somiglianza. Questa somiglianza mi permettera di applicare il
concetto “uomo” per significare Giuseppe, Giovanni e Pietro, e non
permettera che venga loro applicato il concetto di “cavallo”.

Con Guglielmo di Ockham I'edificio della metafisica comincia a
vacillare, poiché la realta e solamente individuale: quale valore attri-
buire ai concetti che indicano generalita o astrazioni? Per Ockham il



28 Buenaventura Pedemonte i Feu

significato non puo essere chiaro, ma piuttosto confuso. Come pure
il concetto di sostanza ci offre solo caratteri negativi, perché diret-
tamente la sostanza non puo essere conosciuta per intuizione. E il
concetto di causa puo essere conosciuto direttamente come la rela-
zione tra due fenomeni che conosciamo in modo distinto o il con-
cetto generico di materia non puo essere conosciuto al di fuori delle
dosi quantificabili. Il pensiero di Guglielmo di Ockham culmina nella
separazione radicale della scienza e della fede, e quindi il problema
scolastico viene abbandonato. Se la conoscenza si riceve attraverso
I'esperienza, qualsiasi conoscenza che vada oltre non puo giungere da
un cammino naturale e umano.

Dal punto di vista della filosofia politica, Ockham contribuisce
anche in gran misura allo sviluppo di idee costituzionali, specialmen-
te quando riduce il potere assoluto del monarca all’esercizio di una
responsabilita limitata. In questo senso, le sue idee ebbero un influsso
enorme sul sorgere delle ideologie democratiche liberali.

Cosi come il tomismo lascio una scia importante nella filosofia
del Basso Medio Evo, lo scotismo ebbe molti seguaci, non solo tra i
francescani, ma anche nelle molteplici scuole ed universita. Infatti,
alla fine del Medio Evo, i filosofi ockhamisti conquistarono terreno,
soprattutto nell’lambito della cultura anglosassone. Di conseguenza,
nella Bassa Eta Media si produrra una crisi generale del pensiero filo-
sofico, poiché le universita tomistiche e scotiste (via antiqua) si con-
tenderanno il terreno con gli ockhamisti (via moderna). Tutto cio ¢
accompagnato da una perdita di fiducia nella ragione, che non puo
pitl garantire armatura metafisica di un sistema di concetti e si li-
mita a tradurre i significati dei fenomeni naturali in un linguaggio
coerente. Questo momento di crisi chiuse il cammino alle iammanti
certezze precedenti. Nel 1939, anche se 'ockhamismo venne proibito
nell’Universita di Parigi, continuo ad avanzare, poiché sempre di pit
esistevano verita che erano dichiarate insolubili ed aumentava, allo
stesso tempo, I'interesse verso i problemi della natura. Il filosofo che
voleva interpretare razionalmente la verita non trovava altro rifugio
tranne la via della fede devota. Lapprofondimento intellettuale delle
menti pensanti del XIV e del XV secolo abbandonava la metafisica per
perdersi nella discussione di aspri problemi logici e cercava il fonda-
mento nel cammino della mistica.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 29

LA MISTICA RENANA E LA “DEVOTIO MODERNA”

Gli ultimi secoli del Basso Medio Evo costituiscono un’epoca in
cui la societa cristiana vive scossa da una crisi senza precedenti che
la obbliga a cercare rifugio nella pieta personale e in una vita devota.
Soprattutto il cosi detto scisma di Occidente, dove due sovrani ponte-
fici pretendevano di dirigere 'unica Chiesa di Cristo, divise la Chiesa
e lascio confusi i fedeli che non capivano questo sproposito. Inoltre le
guerre interminabili tra i regni cristiani, mentre plasmavano I'identi-
ta degli stati moderni, lasciavano i campi di battaglia insanguinati da
molti dei loro uomini migliori. La grande peste che devasto I'Europa
e decimo tre quarti della sua popolazione, fu qualcosa di incomprensi-
bile per i cristiani, che vissero in un pessimismo generalizzato cio che
giudicavano un castigo del cielo dovuto al peccato degli uomini. Gli
uomini di quella generazione vissero con I'ossessione della morte, im-
mobilizzati in un fatalismo paralizzante che si manifesta nelle opere
letterarie ed artistiche dell’epoca. Dinanzi a queste avversita, la pieta
e la misericordia raggruppavano molti cristiani in fraternita di aiuto
e di pratica della carita. Queste fraternita comparvero soprattutto nel
bacino renano e nelle Fiandre, dove una borghesia piuttosto ricca si
dedicava ad un capitalismo incipiente. In detta societa, il contrasto tra
la ricchezza dei commercianti e dei banchieri e la miseria dei poveri
era piu visibile. Allo stesso tempo, la vita liturgica aveva perso il suo
splendore e il suo significato di mistero, tanto che la pieta cristiana
trovava un rifugio individualizzato nella contemplazione della perso-
na di Cristo, che dono la sua vita per gli altri. Questa vita spirituale
cristiana di riforma personale inizid nei Paesi Bassi per mezzo dei
“fratelli della vita comune” ed ¢ conosciuta con il nome di “devotio
moderna”? La nascita di questa nuova forma di spiritualita pit per-
sonalizzata e interiorizzata creo un clima adatto alla fioritura di una
generazione di mistici, che proliferarono nel bacino del Reno e nelle
Fiandre. Il movimento della mistica renana puo considerarsi, in gene-
rale, una risposta alternativa alla vita di fede che la Chiesa gerarchica

3 Siattribuisce la paternita di queste associazioni di Fratelli della vita comune a
Gerardo di Groote, commerciante di tessuti, nato a Devener, il quale decise di
cambiare vita e di dedicarsi alla vita interiore ed a servire il prossimo.



30 Buenaventura Pedemonte i Feu

proponeva e, di conseguenza, pud considerarsi un movimento di base
laicale.

Sembrerebbe che la mistica sia un cammino marginale alla fi-
losofia, ma deve considerarsi piuttosto un cammino complementa-
re, perché pur essendo vero che le Summe dei filosofi e dei teologi
scolastici dedicarono molte pagine al metodo razionale, cido non vuol
dire che il pensiero religioso ne fosse assente. Lesistenza dei pensa-
tori mistici ne ¢ una prova. E cosi, a cavallo tra il XIII e il XIV secolo
emerge il domenicano Jan Eckhart, considerato uno tra i piti esimi
rappresentanti della mistica renana. Ebbe un influsso notevole, poi-
ché Tauler, Suso e Ruysbroeck seguirono pit1 0 meno le sue orme. Jan
Eckhart si laureo a Parigi ed insegno a Colonia e Strasburgo. Conobbe
il pensiero di Aristotele, di Alberto Magno e di Tommaso d’Aquino, ma
si sentiva piti incline verso il neoplatonismo e la teologia negativa. La
tesi pit1 radicale di Eckhart, che lo allontana da San Tommaso, ¢ la sua
affermazione secondo cui Dio ¢ oltre I'essere perché e assolutamente
libero e perché ne ¢ la causa. Nel porre Dio al di sopra dell’essere,
Eckhart lo identifica con I'intendimento, con il pensiero puro, e I'u-
nita ¢ la sua caratteristica propria. Tutti gli altri esseri sono composti,
mentre solo Dio ¢ unita pura. Se solo a Lui compete I’essere, gli altri
esseri sono piuttosto puro nulla. La dottrina di Eckhart su Dio trova
il suo complemento nella sua dottrina sull’'uomo. Il pensatore ci fa
scoprire che 'uomo dispone del suo elemento pit1 nobile nell’anima,
il fulgore del suo intendimento, che ¢ una e semplice come Dio, e che
¢ destinata ad unirsi a Lui. In questa cittadella dell’anima I'uomo non
si distingue da Dio. Fuori da Dio tutto e tristezza e amarezza, e quindi
il compito dell'uomo consiste nel riconoscere la sua nullita, sradicarsi
da sé, per incontrare I'essere in cui abbandonarsi e raggiungere la
liberta. L'unione mistica con Dio si raggiunge quindi nella pura po-
verta. Riassumendo, si puo affermare che il pensiero di Eckhart non
e facile e, di fatto, gli ecclesiastici del suo tempo non lo capirono, e
lo condannarono. Ma coloro che videro in lui un’anima inflammata
dall’amore di Dio lo seguirono, traendone molto frutto.

Uno di loro fu Johannes Tauler, maestro a Strasburgo e domeni-
cano come Eckhart. Lo segui nel suo pensiero, anzi radicalizza ancor
pitl il carattere trascendente di Dio rispetto alle creature, poiché nul-
la, e nessuno puo aver parte all’essenza divina. Lessere umano, quin-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 31

di, si perde in Dio e “si inonda nel mare senza fondo della divinita”
senza dissolvere il suo io che penetra integralmente nel mistero divi-
no. Heinrich Suso, discepolo di Eckhart a Colonia, condivide queste
stesse idee, ma la sua opera ¢ di tipo meno speculativo. Pensa che la
qualita dell’'unita dell'uomo con Dio sia inferiore a quella che Dio ha
con se stesso. Infine Jan de Ruysbroeck, mistico flammingo, recupera
tutta la tematica di Eckhart, quando presenta la vita contemplativa
come la piena realizzazione dell’'unione dell’'uomo con Dio, poiché
I'uomo ¢ cid che contempla e, unito a Dio, ¢ spirito ed & vita. Ma in
questa contemplazione 'uomo non perde la sua essenza di creatura.
La nostra unione e condizionata dalla nostra conoscenza di Dio e di
Cristo. Questo sentimento espresso dai mistici ebbe la sua traduzione
devota e popolare nel testo di Tommaso da Kempis, “Limitazione di
Cristo”, che esemplifica il modello di spiritualita dell’epoca.

IL SORGERE DEL RINASCIMENTO

La modernita inizia con il sorgere del Rinascimento. Si tratta
di un periodo caratterizzato da una diminuzione dell’autorita della
Chiesa e da un aumento del prestigio della scienza, in modo che la
cultura in generale perde il suo clericalismo. Infatti, gli stati moderni
sostituiranno sempre di pitt la Chiesa nel controllo e nella cultura; si
rafforzano perché ovunque I’aristocrazia perde poco a poco il suo po-
tere che passa integralmente nelle mani del monarca, che si appoggia
alla borghesia nelle citta dove abbondano i ricchi mercanti.

L'Ttalia e stata la culla del Rinascimento. Gia nel XV secolo sia i
letterati come gli storici, i moralisti o i politici, erano convinti dell’i-
nizio di una nuova epoca, in rottura con lo spirito medievale. Questo
cambiamento ¢ interpretato come la riapparizione di uno spirito, co-
mune con quello dell'uomo classico, dimenticato dal Medio Evo. Si
tratta di uno spirito di liberta per cui 'uomo rivendica la propria au-
tonomia di essere razionale, si riconosce unito alla natura e alla sto-
ria e si radica in esse, considerate la sua propria patria. I rinascimen-
talisti italiani sono coscienti del fatto che questo ritorno all’antichita
non consiste in una ripetizione, ma in una ripresa. Le manifestazioni
del Rinascimento si trovano anche nell’apparire di un arte nuova, di
un nuovo concetto del mondo, della scoperta di una nuova scienza,



32 Buenaventura Pedemonte i Feu

di una nuova comprensione della storia, della pratica di una nuo-
va politica e, in generale, di una nuova maniera di comprendere gli
uomini. I rinascimentalisti pensavano che con i loro atteggiamenti
non facevano altro che riprendere cio che i greci e i romani avevano
vissuto in altri tempi. Tutte queste primizie potrebbero riassumersi
in un nuovo modo di pensare caratterizzato dalla scoperta dell'uomo
con valore in sé stesso, scoperta che caratterizzera 'umanesimo ri-
nascimentale. Possiamo descriverlo in modo generale con le tre se-
guenti caratteristiche.

In primo luogo questa scoperta dell’'umanesimo rinascimentale
presuppone il riconoscimento del carattere storico del mondo uma-
no, del suo pensiero e dei suoi eventi. Luomo riesce ad essere capace
di porsi negli avvenimenti da lui vissuti in una prospettiva storica e
ad apprezzarli nel loro valore umano. Questa aspirazione a scoprire il
suo passato accende nell’'uomo rinascimentale un desiderio di recu-
perare i testi antichi nella loro genuinita. Bisogna poter leggere gli
autori classici nelle loro lingue rispettive — greco e latino — senza in-
terferenze e ancor meno deformazioni. Per questo motivo non si rico-
nosce il latino ecclesiastico medievale, e si cercano maestri di lettere
classiche. La caduta di Costantinopoli offrira proprio un ventaglio di
maestri di greco che saranno ben accolti nell’Italia rinascimentale. In
secondo luogo, 'umanesimo rinascimentale presuppone la scoperta
del valore mondano della vita umana. Detto in altri termini, lontano
dal considerare 'uomo “sub specie aeternitatis”, il rinascimentalista
vede 'uomo incarnato nella natura e nella storia, forgiatore del suo
proprio destino. L'uomo, essere mortale e finito, non ¢ condannato
all’esilio nella natura o nella societa, bensi queste sono la sua patria
e strumenti della sua liberta, con cui poter essere felice. Luomo &
cosi geloso della sua esistenza singolare da lasciare la propria firma
in tutti i progetti che intraprende. In questo senso il rinascimentale
¢ naturalista, non perché nega la trascendenza al di la della natura e
della storia, ma perché ¢ radicato in esse e puo realizzarsi solo attra-
verso di esse. Questo carattere naturalista comporta che, anche se il
rinascimentale parla dell’anima libera o se ne avvale, non per que-
sto dimentica il corpo. In questo senso avverte un’avversione verso
il disprezzo medioevale e I'ascetismo che identificava solo nell’aldila
i piaceri di questa vita. Infine, un terzo aspetto che caratterizza 1'u-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 33

manesimo rinascimentale ¢ la convinzione secondo cui 'armonia e la
pace, che rendono possibile una vita felice, corrispondono alla citta
terrena. Di conseguenza, questa citta di pace esige dai suoi cittadini
tolleranza in materia di religione, poiché tutte le religioni si identifi-
cano. In tutte queste caratteristiche generali gli umanisti si ispirano
pit1 al mondo classico che al mondo cristiano. Motivo per cui aspirano
al ritorno dei principi della filosofia platonica che scopre Dio quale
origine comune dell'uomo e del suo mondo. Questa scoperta dei clas-
sici deve restituire all’'uomo il suo posto centrale nel cosmo, in modo
che il ritorno all’antichita si concepisca come un ritorno dell'uomo a
se stesso. Questo concetto si manifestera nel ritorno dell’arte alla na-
tura e la descrizione della perfezione del corpo umano porra in risalto
questo posto originale dell'uomo, che non avrebbe mai dovuto perde-
re. Concepite le cose in questo modo, 'uomo svolgera una funzione
di mediatore tra Dio e il cosmo, come se fosse la cupola del mondo o
il nodo della creazione.

Tutto cio che stiamo dicendo ha una denominazione d’origine,
perché il Rinascimento nasce senza dubbio in Italia, li dove era rima-
sta la brace del fuoco classico che non si era mai estinto del tutto. Li
gli stili artistici del’Europa medievale passarono in punta di piedi e il
romanico e il gotico si trasformarono in altro, meno massiccio e pitt
alla portata dell'uomo. Infatti, dalla morte dell'imperatore Federico
II, I'Italia rimase libera da interferenze straniere fino a quando fu in-
vasa dal re di Francia, Carlo VIII, nel 1494. Cio permise al territorio di
organizzarsi in piccoli stati, a misura d’'uomo, che erano sorti attorno
a citta fiorenti, dirette da banchieri o da mercanti. Sei di loro si di-
stinsero: Genova, Milano, Venezia, Firenze, Napoli e gli Stati Pontifici,
attorno a Roma. Genova era una repubblica di banchieri che riponeva
il suo potere nella sua flotta commerciale. Lo scarso territorio nel
continente era compensato dai molteplici consolati dove si negozia-
vano gli affari. Non a caso la prima banca europea, la Banca di San
Giorgio, si ebbe a Genova. Milano era stata governata dalla famiglia
Visconti, per 170 anni fino a che il titolo di duchi di Milano passo alla
famiglia Sforza. Dopo, francesi e spagnoli si disputarono il suo domi-
nio sul campo di battaglia, fino a cadere nelle mani dell'imperatore
Carlo V. Venezia non aveva conosciuto nessuna invasione barbarica e
si considerava suddita dell'imperatore bizantino: cio le concedeva una



34 Buenaventura Pedemonte i Feu

certa indipendenza da Roma e garantiva il suo monopolio commer-
ciale con I'Oriente. Si appoggiava su una potente flotta che dominava
I’Adriatico e su una abile diplomazia che sapeva contrattare sempre
in condizioni favorevoli. La caduta di Costantinopoli danneggio il suo
commercio fiorente e dovette dirigere la sua espansione verso altre
repubbliche italiane. Le alleanze e la Lega di Cambrai, da un lato, e la
via occidentale verso le Indie, scoperta da Vasco da Gama, finirono di
rovinare il suo commercio. In Toscana era nata la lingua italiana colta
sotto I'impulso dell’opera letteraria di Dante, Petrarca e Boccaccio.
Firenze, la sua capitale, era considerata la citta piu civilizzata della
penisola, e fu senza dubbio la culla del Rinascimento. Era governata
dalla famiglia Medici, stirpe di banchieri, che resse la citta con un
populismo accettato dai cittadini e ottenuto mediante abili maneggi.
Lorenzo il Magnifico domina nel momento risplendente del governo
della citta: era un mecenate degli artisti e cercava di confrontarsi con
le grandi personalita politiche dell’epoca. Rimase lontano dal potere
solo quattro anni, a causa del governo del frate domenicano Girola-
mo Savonarola, che cred una teocrazia pietistica e puritana fondata
sui suoi sermoni apocalittici. Avendo costui perso il favore popolare e
dopo la sua esecuzione, Lorenzo de Medici poté recuperare il potere
e governare la citta con il titolo di Gran Duca di Toscana. Ma Firenze
aveva perso gia il suo enorme influsso. Gli Stati Pontifici erano nelle
mani di Papi assai potenti che agirono piu da principi protettori di
artisti e letterati che da capi spirituali del cristianesimo. Si circon-
darono di uomini eruditi e a volte affidarono lo Stato a gente senza
scrupolo. La loro vita morale era pit che discutibile e la loro attivita
pill centrata nella politica che nella pieta. Alessandro VI o Giulio II
valgano da esempio di quanto appena detto. Infine, Napoli e la Sicilia
erano in mano al re della corona di Aragona, e soffrirono gli attacchi
successivi dei re di Francia, Carlo VIII, Luigi XII e Francesco I.

Dobbiamo riconoscere che nei secoli XV e XVI 'articolazione del-
la politica italiana era certamente complessa, e si risolveva con guerre
costanti tra eserciti composti da soldati mercenari. Gli attacchi tra le
varie citta lasciarono un paese indifeso che fu occupato dai francesi e
successivamente dagli spagnoli senza molte difficolta. Ma il Rinasci-
mento fu un periodo brillante per le arti e le lettere, anche se i risul-
tati non furono eclatanti nell’ambito della filosofia. Effettivamente, se



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 35

volgiamo lo sguardo verso il pensiero rinascimentale, non scopriamo
la struttura di grandi sistemi, ma la filosofia del Rinascimento pre-
paro la grandezza del XVII secolo, perché ebbe il merito di demolire il
rigido sistema scolastico e dare nuova vita allo studio di Platone e di
Aristotele, coltivando uno spirito libero e indipendente, per lo meno
per scegliere tra 'uno e l'altro. E’ bene dire che I'arrivo dei saggi bi-
zantini, dopo la caduta di Costantinopoli nel 1453, inclino la bilancia
a favore di Platone in onore del quale si creo I’Accademia Fiorentina.

Prima di andare avanti in questa presentazione del movimento
rinascimentale & opportuno precisare un’eccezione, e bisogna ricono-
scere che non ebbe un carattere popolare piuttosto elitario. Lo spirito
rinascimentale era ridotto al gruppo di artisti e di eruditi che circola-
vano attorno ai mecenati liberali. Le occupazioni di questi circoli pri-
vilegiati erano troppo elevate per preoccuparsi di risolvere i problemi
sociali della loro epoca. II popolo viveva sommerso nel marasma di
una vita senza redenzione, nelle citta dove i grandi borghesi celebra-
vano simposi letterari nei palazzi signorili.

GIOVANNI PICO DE LA MIRANDOLA Y LORENZO VALLA

Se dovessimo scegliere due figure rappresentative del pensiero
rinascimentale italiano non avremmo dubbi a segnalare Giovanni
Pico della Mirandola e Lorenzo Valla, dell’accademia fiorentina il
primo, e romano il secondo. Giovanni Pico difendeva un idealismo
di indole platonica mentre Lorenzo Valla tendeva al recupero delle
tesi epicuree. Ma le loro biografie disegnano 'idiosincrasia del tipo
rinascimentale.

Giovanni Pico aveva un carattere inquieto che lo porto a percor-
rere un lungo cammino per fuggire da cio che lui chiamava il pensie-
ro barbaro. Era nato nel 1463, nella famiglia dei conti della Mirandola.
Studio a Ferrara, Bologna e Padova dove conobbe alcune ideologie
che furono denunciate e le dottrine di Averroe. Transito per alcune
citta del nord d’Italia fino a raggiungere Parigi dove si insegnava an-
cora la filosofia di Aristotele. Pico arrivo a formulare 900 tesi sull’uo-
mo, il mondo e Dio e voleva dibatterle con gli eruditi del suo tempo,
soprattutto a Roma. Cio nonostante, alcune furono considerate ereti-
che e denunciate come tali, e si vide obbligato a cercare rifugio, prima



36 Buenaventura Pedemonte i Feu

in Francia e poi nella Firenze di Lorenzo il Magnifico. In questo modo
Pico creo contatti con gli uomini piu illustri della corte dei Medici
durante il periodo piu brillante del Rinascimento fiorentino. Tesse
amicizia con Poliziano, con Vicino e con Savonarola stesso, che lo
convinse della necessita di iniziare una riforma della Chiesa. Giovanni
Pico aveva un temperamento appassionato, spinto da uno spirito in-
vestigativo e caratterizzato da una brillante erudizione, ma al tempo
stesso incline ad ingarbugliarsi in trame scure, una di esse termino
con il sequestro di una dama fiorentina. Pico scomparve per mano
sospetta nel 1494, pare avvelenato dal suo segretario.

Pico manifesta 'ideale rinascimentale di un uomo religioso se-
gnato dal naturalismo, poiché alla luce del suo pensiero risplende pit1
I'aspetto umano che quello cristiano. La sua opera cerca un sintesi
tra Platone e Aristotele, ma sempre appare in essa I'idea della dignita
dell'uomo. Si ispira ad un vago platonismo per plasmare il pensiero,
adornandolo con elementi tratti dalla cabala ebraica. Il risultato € una
religione naturale, nel cui seno il greco, I'ebreo, il giudeo e il cristia-
no incontrano la loro conciliazione, perché, in definitiva, sintetizza
'ideale umano.

La dignita dell’'uomo nel pensiero di Pico assume I'importanza di
manifesto del Rinascimento italiano. Nessuno, prima del suo “Discor-
so sulla dignita dell’uomo”, aveva manifestato una simile grandezza.
Pico lo converte in tema principale della sua filosofia. Il fondamento
di questa grandezza e radicato nella superiorita dell’'uomo rispetto a
tutte le altre creature, che Pico spiega con il suo proprio racconto.
Infatti, quando Dio cred 'uomo, non disponeva di nessun bene tra
quelli che aveva distribuito, e quindi lui determind che gli fossero
comuni tutti i beni che aveva distribuito agli altri esseri. Dio concesse
all'uomo una natura indefinita e lo mise nel centro dell’'universo. A
causa dell'indeterminazione della sua natura, 'uomo puo scegliere
liberamente il suo essere. In effetti ’essere umano, dinanzi a un di-
lemma, o si degrada come le bestie o si rigenera in Dio. Ma rigenerarsi
non ¢ altro che rinnovarsi, cioe rinascere, come propone di fare il
Rinascimento. Di conseguenza, la grandezza dell’'uomo si misura in
questa capacita di una metamorfosi illimitata, per cui & capace di cre-
are qualcosa di nuovo dentro un processo infinito. E’ cosi che 'uomo
realizza se stesso, sforzandosi di raggiungere I'infinito. In questo sen-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 37

so possiamo dire che Pico ¢ interessato meno alle verita immutabili
e pitl a questo stesso dinamismo per cui 'uomo si innalza al di sopra
del mondo. In questo modo, Pico concede all’essere umano l'eternita,
attributo che era riconosciuto solo a Dio, e lo presenta come un titano
capace di trasformare il mondo.

La trasformazione del mondo appare proprio nella filosofia di
Pico come un compito che consiste nell’'unificare cio che e disperso.
Infatti, ci espone un triplice grado di unita nelle creature: un primo
grado di unita e quello contenuto in ogni cosa che ne fa una, un se-
condo grado & l'unita per cui una creatura si unisce ad un’altra e a
tutte tra di loro formando un mondo; ma la terza unita ¢ quella che
unisce I'universo intero al suo Artefice, come i cittadini al loro re. Ma
questa triplice unita e gia presente in ogni cosa e si mostra in essa
come un’immagine della Trinita divina, in modo che nel pit1 intimo di
ogni creatura riposano I'unita e la pace e la concordia che la uniscono
alle altre creature di Dio.

Questa teoria generale permette di scoprire che tutte le strade di
rinnovamento e tutti i cammini del sapere, conducono alla pace. Gli
antichi filosofi greci vedevano precisamente nella pace lo stato di pie-
nezza della natura cui 'uomo deve aspirare. La pace e lo scopo ultimo
della vita umana e puo essere raggiunta solo nella teologia, poiché
I'etica o la filosofia altro non sono se non cammini che ci dirigono
verso di essa. E’ qui dove I'aspetto platonico del filosofo prende il so-
pravvento sulla sua formazione aristotelica, nel senso che la teologia
supera infine la filosofia. Cosi, quindi, & nella pace che convergono il
messaggio cristiano e le sagge manifestazioni del pensiero, perché e
nella vera vita rinnovata che 'uomo raggiunge la sua felicita e il bene
supremo. E’ qui che appare la portata religiosa della sua filosofia, poi-
ché Pico descrive questa vita felice come un ritorno al principio, un
ritorno a Dio e a se stesso.

Mezzo secolo prima di Giovanni Pico, la figura di Lorenzo Valla
incarna anch’essa il tipo rinascimentale. Visse una vita errante, vaga-
bondando in diverse citta italiane dove cerco invano una cattedra pri-
ma di stabilirsi nella corte di Napoli, sotto la protezione del re Alfonso
V di Aragona, e di terminare i suoi giorni a Roma, come canonico e
funzionario della corte pontificia di Nicola V. Era nato a Roma nel



38 Buenaventura Pedemonte i Feu

1407 dove mori cinquanta anni dopo. Lorenzo Valla si mostra rifor-
mista della lingua e dell’educazione nella sua lotta per il recupero
dello spirito greco-romano che il Medioevo aveva dimenticato. Infatti,
conosceva bene sia il greco che il latino, tanto che tradusse Erodoto e
Tucidide in latino. Il suo interesse per la poesia e per la storia lo con-
dusse a discutere 'autenticita del testo chiamato “Donazione di Co-
stantino” che pretendeva legittimare il potere temporale dei Papi nel
testamento di detto imperatore. Secondo la sua opinione si trattava
di una falsificazione grossolana che era stata scritta nel 754, quattro
secoli piu tardi dalla morte di Costantino.

Comunque nella sua opera “De voluptate” (“Del piacere”) Loren-
zo Valla mostra il suo aspetto umanistico ed epicureo. In questa opera
presenta 'elogio del piacere come 'unico bene che 'uvomo desidera
e cui indirizza tutta la sua attivita. Di conseguenza, il governo delle
citta, lo sviluppo delle arti o la disciplina delle scienze non ha altra
ragione che il piacere. Anche la virtli deve spiegarsi come un cumulo
scelto di piaceri. Il buon comportamento si manifesta sempre nella
ricerca del vantaggio migliore. Anche la vita del cristiano si spiega per
mezzo del piacere, anche solo si tratti del piacere celestiale e non del
piacere terreno, poiché in realta il cristiano deve scegliere tra questi
due piaceri, sia che scelga il piacere celestiale, e rifiuti il piacere ter-
reno, o il contrario. Cid nonostante la coscienza di questa alternati-
va non presuppone nessun tipo di angoscia per Valla, che prospetta
un’accettazione serena della condizione umana nel mondo.

In realta Lorenzo Valla deve essere considerato come un grande
difensore della liberta, poiché la religiosita autentica scaturisce pro-
prio dalla liberta e non dalle adesioni a obblighi formali e all’asceti-
smo, come sostengono gli ordini religiosi, che pretendono di godere
dei privilegi. La difesa stessa della liberta spingera il suo pensiero a
proteggere la ricerca filosofica e a svincolarsi dalla tradizione scola-
stica, soprattutto dalla tradizione aristotelica. Purtroppo, per il suo
tono aggressivo, Valla si cred molti nemici e creo attorno a sé un certo
ostracismo che impedi il riconoscimento pubblico del suo brillante
pensiero.

Fino a dove giunse I'influsso di questi rinascimentalisti italiani?
E’ difficile determinarlo. Indubbiamente si trattava di nomi conosciu-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 39

ti in Italia, insieme a quelli dei grandi artisti e letterati dell’epoca, ma
I'influsso che ebbero fuori dalle loro frontiere & pili difficile da misu-
rare. Comunque se 'influsso del Rinascimento artistico tardo un se-
colo ad apparire nell’Europa continentale, ¢ assai pit1 probabile che le
idee viaggiarono pitt lentamente. Quando pensiamo alla comparsa del
Rinascimento negli altri paesi d’Europa, dobbiamo dirigere il nostro
primo sguardo verso le Fiandre, dove c’era una ricca vita cittadina,
fondata sul commercio fiorente e sull’attivita finanziaria delle citta
portuali del Nord dell’Europa. Fu li che apparve anche il primo germe
di umanesimo attorno alla figura di Erasmo da Rotterdam.

VERSO UN UMANESIMO CRISTIANO

Se consideriamo il Rinascimento un periodo in cui si concretizza
un ritorno dell'uomo su se stesso alla ricerca della fonte della sua
dignita, ¢ indubbio che questo ritorno include anche il rinnovamento
della vita religiosa. Dall’epoca dell’esilio dei Papi ad Avignone e dello
scisma che lo segui, si udiva la voce che richiamava alla Riforma della
Chiesa “nel suo capo e nei suoi membri” (“in capite et in membris”),
alla riforma del Papato e alla riforma di tutti gli stati della Chiesa. Gia
il Concilio di Costanza riusci ad imporre una soluzione alla crisi del
Papato, con I'appoggio delle dottrine chiamate conciliaristiche, che
annunciavano che la Chiesa riunita in concilio ha un’autorita supe-
riore a quella del Sommo Pontefice. Comunque, la soluzione struttu-
rale non porto con sé il miglioramento della vita del Papa, che prose-
gui lontana da una pastorale attenta ai valori del Vangelo. Ma anche
la vita degli ordini religiosi era in decadenza, giacché la maggioranza
era invischiata in gravi problemi di identita e di fedelta al carisma dei
loro fondatori. I monasteri accumulavano grandi ricchezze, frutto di
donazioni, e gli ordini mendicanti soffrivano problemi di adattamento
alla situazione del momento attuale: i domenicani erano impegnati
nel tribunale dell'Inquisizione e i francescani avevano sofferto diverse
scissioni in gruppi stretti o piu spirituali, soprattutto riguardo alla
poverta. La crisi raggiungeva anche il clero che si divideva in due
classi, I'alto clero di stirpe nobile, da cui provenivano i vescovi che a
volte vivevano una vita di corte lontani dalla loro diocesi; e un basso
clero, con pochi studi e una morale piuttosto rilassata, che si limitava
al culto, celebrato a volte grossolanamente. Il popolo, disorientato dai



40 Buenaventura Pedemonte i Feu

foschi pastori, aveva perso il senso della liturgia e si rifugiava nel-
le manifestazioni di una pieta popolare. In queste circostanze, non
mancavano nemmeno i movimenti eretici che, lontani dai problemi
della gente, discutevano oscure questioni teologiche di cui doveva-
no render conto all'Inquisizione. Di conseguenza, il panorama della
cristianita si presentava piuttosto cupo. La societa di questo tempo
appare in tutta la sua crudezza attraverso la forza critica di Erasmo
nei suoi scritti o attraverso il genio dei quadri dipinti da Bosco, che
non potrebbero essere pit eloquenti. Ma il quadro di questa societa
offriva anche contrasti di luce, poiché la vita cristiana si manteneva
stabile in molti luoghi, in numerose confraternite e associazioni che
si dedicavano alla beneficenza con generosita e che si occupavano dei
piu bisognosi, a servizio della carita. C’erano anche le fraternita che
si dedicavano ad una vita semi-raccolta seguendo lo spirito di alcuni
ordini religiosi: nelle Fiandre, le beghine, donne che si riunivano in
un regime di mezza clausura per condividere una vita di preghiera e
di carita.*

Non c’e da stupirsi, quindi, che la reazione del vero credente in
questo tempo convulso e di decadenza della vita religiosa sia quella di
avvertire il bisogno della riforma, che si traduce in un ritorno alle fon-
ti della religiosita per apprezzarle nel loro genuino sorgere. Abbiamo
gia visto che i filosofi italiani pensavano anche loro ad una trasfor-
mazione della religione, soprattutto a partire dal platonismo, ma la
ricerca di una religione originaria significava per loro I'incontro con
una sapienza, pit che la trasformazione della vita. Per questo motivo,
il circolo dei rinascimentalisti era limitato agli eruditi che si dedicava-
no ad una riforma salottiera, sfoggiando una sapienza teologica dove
il cristianesimo costituiva un messaggio tra altri, e nemmeno il pitt
decisivo.

Un umanesimo veramente cristiano poteva prodursi solo come
risultato di un ritorno alle fonti del cristianesimo propriamente detto,
non alla parola dei teologi, ma alla parola stessa di Cristo, rivelata nei
Vangeli, poiché si tratta di una parola che non ¢ indirizzata ai sapienti,

4 Oltre alle beghine, e anche se meno numerosi, c’erano anche i beghinaggi
maschili.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 41

ma a tutti gli uomini. Non ¢ quindi la parola che deve riformarsi, ma
la vita. E” questo il proposito di Erasmo: liberare la parola da tutte le
aderenze e le tradizioni che si sono aggiunte e che ’hanno resa occul-
ta, in modo che diventi viva nel cuore degli uomini. Compito arduo,
il cui inizio doveva puntare sul restituire purezza al testo biblico. In
questo modo lo sforzo filologico per capire la Scrittura venne dalla
Riforma, che giunse piu tardi con la figura di Lutero e degli altri ri-
formisti. Questa riforma non si presento solo come un cambiamento
di costumi e di vita della comunita cristiana, ma pretese anche di
arrivare oltre, proponendo la riforma del contenuto stesso della fede.

ERASMO DA ROTTERDAM

La figura di Erasmo emerge al di sopra delle nebbie dell’Europa
continentale per ergersi da riformista pit1 influente tra gli eruditi del
suo tempo. Indubbiamente la sua persona meritd un’attenzione gene-
rosa dalla Chiesa del suo tempo, poiché seppe amarla con un amore
intellettuale. Cio nonostante, il suo entusiasmo era troppo freddo per
attrarre dietro di sé le ansie di riforma del popolo cristiano che, al
contrario, fu molto attratto da Lutero. La critica di Erasmo fu vera e
giusta, ma pecco di distanza e di calore. Possiamo affermare che seppe
gettare i semi di una vera modernita e che conquistd senza dubbio
le inquietudini della gioventu intellettuale europea. Ma le sue idee
furono equivocate dopo la sua morte e la sua memoria fu condan-
nata all’oblio da parte dell'Inquisizione post-tridentina che giudico
sospettosa la maggioranza delle sue opere. Infatti le sue idee furono
ingiustamente considerate inclini alla Riforma protestante.

Desiderio Erasmo nacque a Rotterdam nel 1466°, figlio illegitti-
mo di un sacerdote, ma ben presto tutta la famiglia si trasferi a Gou-
da. Continuo gli studi a Deventer, nella prestigiosa scuola dei Fratelli

5  Un breve papale lo chiama Erasmus Rogerii, permettendoci di dedurre che suo
padre si chiamasse Rotger Gerrit o Gerrits. Erasmus era il suo nome di battesi-
mo, e viene da Sant’Erasmo. Poi venne chiamato Erasmius Desiderius. Sembra
che lui stesso scegliesse questo nome nel 1496; possibilmente si tratta di un
nome suggerito dalla lettura delle lettere di San Geronimo indirizzate ad una
persona che aveva questo nome.



42 Buenaventura Pedemonte i Feu

della Vita Comune, scuola che ebbe un forte ascendente sulla sua edu-
cazione e metodologia. Rimase orfano assai presto ed i suoi tutori lo
protessero e fecero in modo che continuasse gli studi nella scuola di
Bois-le Duc, di cui Erasmo conservo brutti ricordi. Pil1 tardi, i suoi tu-
tori lo convinsero ad entrare nell’ordine dei canonici di Sant’Agosti-
no, decisione di cui si penti tutta la vita. Pronuncio i voti nel convento
di Steyn e fu ordinato sacerdote nel 1492 da Davide di Borgogna, ve-
scovo di Utrecht. Ma lui stesso riconoscera che raramente celebro la
messa nella sua vita.

Lanno 1493 ottenne I'incarico di segretario di Enrico da Bergues,
vescovo di Cambrai, cancelliere dell’ordine della Toison d’Or, incarico
che gli permise di abbandonare il convento e di viaggiare. In questo
periodo Erasmo era diventato gia un grande latinista. Trascorse un
breve lasso di tempo all’Universita di Parigi, ma lui stesso ammette
che non vi trovo mai nulla di utile, perché era persa in vecchie ed ari-
de discussioni scolastiche. Erasmo disprezzava la filosofia scolastica
considerandola antiquata e fuori moda. Durante il suo soggiorno a
Parigi, tra il 1495 e il 1499, mentre preparava il suo dottorato in te-
ologia alla Sorbona, si guadagnava la vita come maestro, insegnando
retorica ai suoi studenti ed aiutandoli a tradurre in buon latino. Nel
1499 ando in Inghilterra dove ebbe modo di tessere amicizia con il ca-
nonico di Saint Paul, John Colet, e con Tommaso Moro. Nel suo primo
soggiorno in Inghilterra risiedeva nel Queen’s College di Cambridge
dove probabilmente studio. Nei successivi viaggi che Erasmo fece in
Inghilterra, Moro lo accolse nella sua casa. A partire dal 1500 si decise
ad imparare il greco e ci riusci in due anni. Sei anni dopo si reco in
Italia dove si laureo in teologia presso I'Universita di Torino. Ed ¢ al-
lora che inizia il suo lavoro di tradurre in latino il Nuovo Testamento,
poiché aveva trovato degli errori nella Vulgata di San Geronimo. Nel
1509, quando si trovava di nuovo in Inghilterra a casa di Tommaso
Moro, inizio a redigere il suo Elogio della pazzia, opera concepita
come una satira contro tutte le classi sociali. Erasmo rimase cinque
anni in Inghilterra, tra Londra e Cambridge.

Quando in Germania esplose la riforma luterana, Erasmo fisso
la sua dimora a Lovanio. Dato il suo modo di agire, poco propenso
alle ostilita, volle mantenersi al margine dell’opposizione crescente
tra cattolici e protestanti, poiché, malgrado le sue critiche, non si



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 43

identificava con lo stile di Lutero e nemmeno con la sua riforma. Ma il
suo atteggiamento non fu sempre ben interpretato, tanto che si senti
obbligato ad abbandonare Lovanio, citta cattolica, perché considera-
to simpatizzante dei luterani. Si trasferi allora a Basilea dove scrisse
Leducazione di un principe, opera dedicata al duca di Croy, precet-
tore del futuro Carlo V di cui fu poi consigliere. Nel 1517 Leone X lo
dispenso dal vestire I'abito monacale. Dopo alcuni mesi trascorsi ad
Anderlecht, vicino Bruxelles, ritorno a Basilea. Li simpatizzo aperta-
mente per la fazione cattolica nello scrivere la sua apologia del libero
arbitrio, che Lutero critichera un anno pit tardi con la pubblicazione
del suo De servo arbitrio. Da questo momento in poi, I'influsso di
Erasmo diminui fino a diventare insignificante. Si ritiro a Friburgo di
Brisgovia per scrivere il suo commento sull’Ecclesiaste prima di ritor-
nare definitivamente a Basilea, nel 1535. Negli ultimi anni della sua
vita, aveva rifiutato il cappello cardinalizio che Papa Paolo III gli offri.
Erasmo rimase molto colpito dall’esecuzione del suo amico Tommaso
Moro, avvenuta ad agosto del 1535, e scrisse “Nell’esecuzione di Moro
anche io muoio un poco” e disse ad un amico: “Eravamo due amici
con una sola anima tra di noi”. La morte giunse cosi I'11 luglio del
1536. Erasmo ¢ sepolto nella cattedrale di Basilea, oggi protestante.
I1 19 gennaio del 1543 i suoi libri furono bruciati a Milano, insieme a
quelli di Lutero.®

Erasmo aveva rinunciato a fare carriera nella Chiesa, preferendo
mantenersi libero per gli studi e salvaguardare il suo spirito critico.
Stette in contatto con tutti gli eruditi e notabili della sua epoca, ma
rinuncio ad allearsi con la Riforma quando volevano costringerlo a
farlo.” L'opera di Erasmo ¢ il frutto di un pensiero libero e critico, un
umanista verace che utilizza la satira per segnalare i vizi e i difetti
della societa del suo tempo. Fin dai suoi primi scritti, per esempio gli

6 PURCELL Mary, The quiet companon, Pierre Favre, Chicago, Loyola Univ. Press,
1970, p. 59.

7 Instancabile scrittore, Erasmo scambia lettere con le celebrita europee: prin-
cipi, ecclesiastici, eruditi o novizi che si esercitano nell’arte letteraria. Afferma
che dedicava la meta della giornata a scrivere lettere, che scambiava con 600
persone.



A4 Buenaventura Pedemonte i Feu

Adagi, che sono una collezione di sentenze greche e latine con cui pla-
sma l'atteggiamento della vita dell'uomo, fino al Manuale del soldato
cristiano, che precede I'impulso audace di Lutero, tutta la sua opera si
prefigge la riforma della Chiesa. L' Elogio della pazzia & una breve re-
visione di tutte le classi sociali per mettere il dito nella piaga dei loro
difetti e dei loro peccati, descritti con I'intenzione di correggerli. In-
fine, I'Hiperaspistes e il De libero arbitrio vogliono evidenziare le sue
distanze rispetto a Lutero, e I'apologia del suo servo arbitrio. Scrisse
anche un manuale per saper vivere, ad uso dei bambini, conosciuto
anche con il nome di De civilitate morum puerilium, testimonianza
dei costumi nell’Europa del XVI secolo.?

Anche se Erasmo utilizza la satira per mettere in evidenza la de-
cadenza morale del suo tempo, soprattutto della Chiesa, cid nono-
stante la sua critica non € mossa da un impegno negativo e distrutti-
vo, ma aspira a condurre di nuovo la vita cristiana lungo i cammini
della semplicita evangelica, come nel cristianesimo dei primi tempi.
In questo modo utilizza la sua intelligenza e la sua enorme capacita
di comunicazione per ottenere una maggiore liberta di pensiero nella
Chiesa. In realta. Erasmo vedeva che con il Rinascimento si intro-
duceva un modo di pensare del tutto nuovo e riponeva il suo impe-
gno nel cambiare la tradizione e lo stato delle cose che persisteva fin
dal Medioevo. E cosi, la pazzia rappresenta per Erasmo I'immagine
dell'impulso vitale, innocente e illusorio, I'ignoranza soddisfatta di
se stessa con cui la maggior parte degli uomini vive la propria vita.
In realta si tratta di una menzogna vitale. Tutta la vita degli uomi-
ni, giovani e anziani, singoli o nazioni, si appoggia su menzogne che
nascondono la realta e si presentano come I'attrattiva pitt degna di
essere vissuta. Erasmo utilizza 'immagine della pazzia quale pretesto
per svelare la verita che nasconde.

Di conseguenza, Erasmo passa in rassegna la religiosita popolare,
ridotta, a volte, a devozioni e segni esteriori; preghiere ed elemosine
criticate per la loro esteriorita, indulgenze e devozione formale con-

8 ERASMO, Se civilitate morum puerilium, Friburgo nella Brisgovia, 1530. Era-
smo propone regole di urbanita per i bambini, di stampo liberale; sono destinate
a bambini di qualsiasi classe sociale e si allontanano dalla tradizione anteriore.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 45

dannate. Arriva a porre in bocca a Cristo queste parole: “Ho promesso
leredita del Padre mio non alle cocolle, non alle giaculatorie ed ai
digiuni, ma alle opere di carita”. Pili tardi critica I’abuso del clero che
concede perdoni ed indulgenze con cui si conta il tempo che 'anima
deve passare nel purgatorio, il culto dei santi ed anche della Vergine,
le dispute dei teologi sulla Trinita e I'Incarnazione, la dottrina del-
la transustanziazione, e le sette scolastiche. Critica anche gli ordini
monastici che agiscono come se tutta la religione consistesse in una
serie di piccolezze, per esempio il colore degli abiti o il tessuto con cui
sono fatti. Quando Cristo si mostrera nella sua venuta, ci giudichera
solo sull’amore. Infine Erasmo attacca anche i Papi che dovrebbero
imitare meglio la poverta e 'umilta del loro Maestro, e le cui uniche
armi dovrebbero essere quelle dello Spirito, e non le ex comunioni, le
sospensioni o le bolle.

La pazzia abbraccia quindi tutti gli aspetti della vita umana, tutte
le classi e le professioni. Chi puo sentirsi felice senza lusinghe e senza
amor proprio? Vediamo cosi come gli uomini piui felici si avvicinano
ai pit pazzi per fidarsi dei loro inganni, perché ¢ la felicita che meno
costa. E’ piti facile immaginare se stessi da re che diventare veramente
un re. Erasmo rifiuta anche I'orgoglio nazionale che separa gli uo-
mini e li contrappone nelle lotte fratricide, mentre Cristo ci ha resi
tutti uno; e si beffa della vanita professionale di quasi tutti i maestri
delle arti e delle scienze che sono terribilmente fatui e fondano la loro
felicita in questa vacuita.

Dietro questa critica, Erasmo ci presenta la filosofia di Cristo. La
forza del cristiano non si trova nella cultura teologica che serve solo
per addestrarsi per le dispute dottorali, ma nella filosofia di Cristo che
puo rinnovare i costumi e la vita dell’'uomo. Difatti, la filosofia di Cri-
sto ¢ la rinascita dell'uomo, ben capendo che si tratta della restaura-
zione della sua natura ben costruita. E le basi di questa restaurazione
sono la fede e la carita, non altre cose irrilevanti, come per esempio
le cerimonie, i digiuni o le opere meritorie. La perfezione cristiana
non si trova nel genere di vita, nei vestiti o negli alimenti, bensi nei
sentimenti e nell’anima.

Ma questo rinnovamento totale della coscienza cristiana passa
da un ritorno alle fonti. Erasmo pone in questo i presupposti della



46 Buenaventura Pedemonte i Feu

riforma. E’ bene che tutto il mondo conosca e capisca la Bibbia, op-
ponendosi cosi a coloro che non vogliono tradurla, per evitare che
gli ignoranti la leggano; mentre Erasmo attende proprio da questo
contatto con la Sacra Scrittura il rinnovamento dell'uomo. Per questo
motivo, lui stesso tradusse il Nuovo Testamento in latino sperando di
migliorarne la comprensione e ne stimolo la traduzione nelle lingue
comunemente parlate.

Erasmo sembrava avvicinarsi alla Riforma in molti aspetti, fino
al punto di ricevere I'invito di Lutero ad unirsi a lui. Ma rimase neu-
trale malgrado le pressioni di pronunciarsi a suo favore. Era piuttosto
timido e non accettava la violenza generata da Lutero. Intervenne so-
lamente dinanzi all’ostinata posizione di costui che negava il libero
arbitrio. Erasmo contesto la sua opera e si separo definitivamente dal
riformatore. Dinanzi alla dipendenza cieca della volonta umana ri-
spetto a Dio, Erasmo espone i suoi argomenti per affermare la liberta.
A suo parere, la sua esistenza € dimostrata dall'importanza biblica dei
concetti di merito, di giudizio e di castigo, poiché, altrimenti, non
avrebbero senso le prescrizioni e le promesse divine, e sarebbe anche
incongruente il dono della grazia quale aiuto di Dio alla liberta, in
quanto sembrerebbe qualcosa di inutile.

Erasmo deve essere considerato, inoltre, il primo europeista,
poiché difese la pace universale al di sopra delle differenze nazionali
“Nostra patria é il mondo intero”, annuncia nella sua Querela pacis.’
La guerra che insanguina e divide gli inglesi contro i francesi, gli spa-
gnoli e i tedeschi gli uni contro gli altri ¢ un’assurdita. E si chiede:
“Perché questi nomi stupidi ci separano, mentre il nome di cristiani
ci unisce?”

LEDUCAZIONE E LIDEALES DELLA PIETA SECONDO
ERASMO DA ROTTERDAM

Il proposito riformatore di Erasmo non potrebbe essere compreso
senza il suo interesse per I'educazione, poiché dedico una gran parte

9  ERASMO, Querela Pacis iundique gentium ejectee prostigataeque. Leyden, Johan
Maire, 1641.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 47

delle sue opere alla pedagogia. Erasmo ¢ convinto che la lettura di
buoni autori facilita la formazione dello spirito e cerca questi buoni
autori tra i classici: Virgilio, Lucano, Cicerone, Sallustio, Tito Livio,
Lattanzio e San Geronimo.!® Riuni anche una collezione di adagi an-
tichi, Adagiorum chiliades (1500), raccolti tra gli autori classici, ov-
vero una raccolta di materiale da dove estrarre saggi principi per la
formazione dell'uomo nuovo. Questo compito lo obbligo ad imparare
il greco, cosa che fece in breve tempo. Erasmo riusci a riunire 818
testi nella prima edizione, pubblicata a Parigi; a questa prima edizione
ne succedettero altre, che furono stampate ripetute volte. Ma la sua
opera educativa pitt completa e il Manuale del soldato cristiano (En-
chiridion militis christiani), dove propone 'educazione del cavaliere
cristiano come un’investitura della preghiera e del sapere. Per Era-
smo questi due elementi sono inseparabili, e sono 'espressione della
pieta cristiana, poiché la prima implora, e il secondo indica ciod per
cui e necessario pregare.'! Da qui scaturisce la pratica degli esercizi
di pieta — assistere a messe, a vespri o a novene — non ha nessuna uti-
lita senza una disposizione dell’anima. Per questo motivo descrive 22
regole per guidare 'uomo verso la scoperta del mondo e cosi puo dire
che le cose viste con i nostri occhi non sono mere ombre della realta,
come affermava Platone.!

Erasmo ebbe la possibilita di viaggiare in molte citta italiane nel
1506 e rimase deluso dalla decadenza morale incontrata, soprattutto
tra i membri della Chiesa. Questa esperienza gli suggeri di redigere
Moira Enkomion (L'Elogio della pazzia), scritto nel 1509, una dura
satira che censura tutte le debolezze della societa del suo tempo. Ma
allo stesso tempo, 'autore manifesta anche la sua preoccupazione per
lo stato della cultura del suo tempo. Erasmo scrive quest’opera duran-
te il suo soggiorno in Inghilterra e la dedica al suo amico, Tommaso
Moro, che gia a quel tempo era un esempio di rettitudine. Lautore
distingue due tipi di persone: da una parte la maggioranza — il volgo
— che vive trascinato dalle cose mondane e dalle diversioni; dall’altra,

10 ERASMO. Lettera a Tommaso Grey. Ep. 58.
11 ERASMO, Enchiridion militis christiani, cap. 2.
12 ERASMO, Op. Cit., cap. 10. pag. 62.



48 Buenaventura Pedemonte i Feu

la minoranza dei pii che non coincide in assoluto con quella degli
ecclesiastici.

Questa esperienza conferma in Erasmo la convinzione secondo
cui la religione e I'’educazione sono strettamente legate e quindi,
dedica gli ultimi anni della sua vita alla loro riforma. Inizia studian-
do il testo della Vulgata di San Geronimo per osservare che ci sono
molti punti su cui non ¢ d’accordo, e cio lo motiva a cimentarsi
nella traduzioni dei testi greci del Nuovo Testamento. Per questo
motivo si convince che 'educazione dei giovani non puo prescinde-
re dall’apprendimento del latino e del greco: & necessario non solo
conoscere queste lingue, ma anche parlarle. Nella sua opera Del cor-
retto modo di insegnare traccia un metodo ispirato a Quintiliano
che unisce all'insegnamento cristiano la conoscenza dei classici.'
Erasmo pensava che la lingua volgare fosse da evitare, come se si
trattasse di un ostacolo per elevarsi verso il piu alto ideale dell’edu-
cazione, che consiste nel raggiungere la verita stessa. Il pensiero di
Erasmo sull’educazione persegue questo alto destino: trascendere il
dominio delle parole per raggiungere la verita. Ma anche se I'impor-
tanza educativa del trattato di Erasmo raggiunge una cosi eminente
altezza, limita anche la sua attenzione ad una fascia sociale di intel-
lettuali facoltosi.

Il metodo educativo di Erasmo prevedeva che, dopo la lettura di
un classico, il maestro dovesse accennare alla biografia dell’autore
per collocare il testo nello spazio e nel tempo, in modo che I'opera
potesse essere commentata pit tardi nel suo contesto. Solo piu tardi
il maestro deve scoprire le regole della morfologia e della sintassi che
I'alunno annotera sul suo quaderno. Infine, il maestro puo proporre
al suo alunno gli esercizi di composizione. Malgrado il suo disprez-
zo per la lingua volgare per Erasmo non € un inconveniente che gli
scritti siano redatti in detta versione, prima di cercare di farlo in buon
latino. Lui stesso mettera per scritto questi consigli per 'esercizio
degli alunni, nella sua opera La traduzione delle parole (De copia ver-

13 ERASMO, De ratione studii, cap. 6, pag. 523



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 49

borum), che dedica al suo amico John Colet,'* celebre pedagogo che
aveva aperto una scuola nei dintorni della cattedrale di Saint Paul a
Londra. Si tratta di un’opera di composizione letteraria illustrata con
numerosi esempi.

L'educazione del principe cristiano (Institutio principis chri-
stiani) fu scritta pit tardi a Basilea ed era destinata al principe Carlo
d’Asburgo, che sara incoronato imperatore della Germania con il
nome di Carlo V. In questa opera Erasmo scopre I'’educazione del
principe cristiano radicata nella storia stessa di Cristo. Il lamento
della pace (Querela pacis) € un testo contro tutte le guerre, frequen-
ti nel suo tempo: spagnoli contro francesi in Italia, turchi nel Me-
diterraneo ed anche il Papa prendeva parte alle guerre, per esempio
Giulio II, chiamato il Papa guerriero. Erasmo elabora un discorso
diverso da quello di Martin Lutero, poiché ritiene che il problema
della guerra risiede nella mancanza di educazione. Nel 1518 pubbli-
ca Colloquia familiaria in cui presenta una serie di modelli di collo-
qui per iniziare le conversazioni latine con un obiettivo educativo.
Il suo pensiero si scontra progressivamente con quello di Lutero,
che non riconosce il valore della liberta umana, nell’affermare che
la condizione dell’'uomo & vivere immerso nel peccato. Dopo la pub-
blicazione di I/ servo arbitrio (De servo arbitrio) di Lutero, Erasmo
rende manifesta la sua posizione nel (Del libre albedrio) Il libero
arbitrio (De libero arbitrio diatribe sive collatio) (1524) e riconosce
che la liberta dell’'uomo ¢ aperta per guidare la propria vita e per
cercare il senso dell’'universo, posto che Dio lo ha dotato di liberta
per poter distinguere il bene e il male, e per poter scegliere da sé il
cammino della salvezza.

Erasmo trascorse gli ultimi anni della vita a Basilea, citta dove si
era ritirato per evitare le pressioni dei riformisti. Ma nel 1529, scrisse
un’opera sul tema educativo L'educazione dei bambini (De institutio-
ne puerorum) dove mostra la sua acuta percezione del tema. In essa

14 “John Colet, figlio di Henri Colet, Decano de Saint Paul, non desiderando altro
che I’educazione dei bambini, nell’anno del Signore del 1512 fondd una scuola
nel recinto di Saint Paul per istruirvi gratuitamente 153 bambini” (Prologo degli
Statuti della Scuola di Saint Paul).



50 Buenaventura Pedemonte i Feu

mette in luce le scuole incompetenti e denuncia in modo particolare
le scuole monastiche, consigliando ai genitori di far frequentare ai
loro figli le scuole “pubbliche” o farli rimanere in casa. Ecco delle pa-
role di Erasmo che sono un elogio vivente del maestro in una lettera
indirizzata a John Colet:"

“Ho sempre pensato che la professione di educare i giovani nella
virtu del sapere ¢ una questione onorevole; e che Cristo non
disprezzo questa eta, su cui sparse piuttosto il suo affetto e da cui
poteva aspettarsi il pit abbondante raccolto, ... non c’era compito
con cui meglio servire Dio che portare i bambini a Cristo.”

Nell’ Educazione dei bambini Exasmo e convinto che I'educazio-
ne della ragione richieda tempo e, di conseguenza, I’educazione del
bambino deve iniziare dalla sua pil1 tenera eta, nei suoi primi tre anni,
e non dopo aver compiuto i sette, come si era soliti fare fin dall’epoca
classica.16 Lobiezione a questo principio si fondava sulla mancanza
di interesse del bambino in queste eta premature della vita, che impe-
diva di fissare nella sua mente tutto cio che aveva imparato, metodo
applicabile solo accettando conseguenze sulla salute. Ma questa obie-
zione era in contrasto con la preoccupazione per ’'eccessiva memoriz-
zazione in eta precoce, che accompagnava i metodi brutali dell’Epoca.
Erasmo, che forse conservava ancora il ricordo delle frustrate rice-
vute da studente, credeva che 1’educazione dovesse iniziare presto, a
condizione di rispettare la natura infantile, cio¢, tenendo conto delle
inclinazioni naturali del bambino verso il gioco, la competizione, i
premi e gli enigmi.

La base dell'insegnamento sia verbale, cosi che il linguaggio,
strumento primordiale dell’attivita scolastica, permetta lo sviluppo
delle capacita latenti nel bambino. Linteriorizzazione puo rendersi
sopportabile e perfino divertente se si utilizzano i procedimenti mne-
motecnici appropriati. Leducazione, sottolinea Erasmo, € un processo
positivo “perché coltiva la ragione, adorna le qualitd umane e conduce

15 ERASMO, Epistola a Colet, 29.10.1511; Nichols Ep. 231, tomo II par. 34).
16 BOWEN, Historia de la educacion occidental, vol. 111, Barcelona, Ed. Herder,
pag. 474.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 51

a Dio: di conseguenza, i suoi metodi, se tesi verso questo fine, devono
conformarsi con essi”.'”

Malgrado le sue idee pedagogiche, Erasmo non cred mai nessuna
scuola, cosi che la scuola gia citata di John Colet puo essere la tradu-
zione pratica del suo modo di pensare. Secondo il modello di questa
scuola, il maestro doveva essere “un uomo santo e onesto di corpo,
virtuoso e versato nella buona e chiara letteratura latina ed anche
greca”. Tra le sue condizioni, quella di “accogliere i bambini di tutte le
nazioni e paesi fino a raggiungere il numero di 153. I bambini devono
essere preparati nel catechismo e devono saper leggere e scrivere”. Gli
alunni entrano tutti i giorni al mattino e al pomeriggio, sia in inverno
che in estate. Sono proibite le discussioni violente, come quelle che
si producono nei combattimenti dei galli, quando cavalcano o quando
discutono tra di essi, gridando. Devono essere educati nella buona
letteratura latina e cristiana. E questo insegnamento culmina nella
venerazione di Gesl Cristo e in una vita buona e nei buoni costumi
dei bambini.

Erasmo professo per tutta la sua vita la sua fede cristiana ed affer-
mo sempre la vocazione cristiana dell'uomo, malgrado la tensione e
le difficolta che aveva nelle sue relazioni con la Chiesa cattolica istitu-
zionale. Abbandono il convento, fu dispensato dal portare 'abito della
sua congregazione ed infine, liberato dei voti, malgrado rifiutasse il
comportamento del clero del suo tempo ed evitasse che le influenze di
Lutero lo trascinassero nel terreno della Riforma protestante. Quando
mori qualcuno raccolse dalla sue labbra I'espressione: “Dio mio, Dio
amato”. Si puo dire che la figura di Erasmo influenzo tutta Europa ad
eccezione della Germania.

LA RIFORMA PROTESTANTE

La Riforma della Chiesa raccomandata dal Concilio di Costanza
e differita sempre piu tardi da parte dei papi, si manifestera in modo
non desiderato sotto forma di ribellione delle nazioni del Nord contro
il predominio intellettuale d’Italia, una ribellione che non era sem-

17 BOWEN, Op. Cit. pag. 476.



52 Buenaventura Pedemonte i Feu

plicemente una questione di stile di vita, ma piuttosto una ribellione
politica e teologica. L'opposizione tra il Papa e I'Imperatore si era per-
petuata durante il Medioevo con momenti piti 0 meno acuti e aveva
seminato discrepanze e prevenzioni, cosi che una scintilla fece scop-
piare il conflitto. Con il nome di Riforma si conosce il movimento di
Lutero, che piu tardi assunse il qualificativo di protestante. Mentre la
riforma della Chiesa, che apparve pill tardi con carattere reattivo, la
conosciamo con il nome di Controriforma.

Ma chi era Martin Lutero? Era nato nel 1483 nella citta di Eisle-
ben, in Sassonia. Era figlio di un minatore, morto fulminato da un
lampo. Questo evento segno profondamente la sua vita, lasciandogli
una certa inquietudine rispetto al tema della salvezza. Suo padre
avra raggiunto la Salvezza? Con questa preoccupazione prese 1’abito
nell’ordine degli agostiniani e fu ordinato sacerdote nel 1507. Tre
anni dopo si reco a Roma per trattare alcune questioni della sua con-
gregazione e questo viaggio gli permise di entrare in contatto con la
Chiesa romana. Dal 1512 svolse I'incarico di professore di teologia
presso I'universita di Wittemberg. Lutero si era formato alla scola-
stica nominalista, ma aveva un carattere scrupoloso e veemente ed
aveva l'ossessione di voler sperimentare la sensazione della propria
salvezza. Sprofondato in questa angoscia trovo la risposta nel pas-
saggio della lettera di San Paolo ai Romani in cui dice “I/I giusto vive
della fede”, che Lutero tradurra nel senso che la salvezza viene solo
dalla fede.

Avvenne che il Papa Leone X concesse 'indulgenza plenaria a
tutti coloro che collaboravano con la loro elemosina al completa-
mento delle opere della basilica di San Pietro in Vaticano. I vescovi
di tutti i paesi si incaricarono di far predicare questa indulgenza da
predicatori particolari per raccogliere i fondi. A Turingia ne fu inca-
ricato il domenicano Johan Tetzel e questa scelta scateno la reazione
indignata di Lutero che fisso 99 tesi scritte sulla giustificazione e
sulle indulgenze sulla porta del castello di Wittemberg. Dato il pre-
stigio di cui godeva in qualita di professore di teologia, tutta la Ger-
mania venne a conoscenza del contenuto delle sue tesi, che vennero
conosciute anche assai presto a Roma, giungendo cosi all’orecchio
del Papa. Costui, in un primo momento, non dette molta importan-
za al fatto: “Cose da frati!” sembra aver detto. Ma comunque convoco



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 53

Lutero a Roma per obbligarlo ad un chiarimento ma costui rifiuto
di muoversi. Il Papa gli permise un chiarimento ad Asburgo, davanti
al cardinale Gaetano, ma Lutero rifiuto di ritrattare le sue afferma-
zioni, come gli propose il cardinale. Anzi, chiese la convocazione
di un concilio generale. Quando il Papa fu messo a conoscenza del
suo atteggiamento, gli invio la bolla “Exsurge”, minacciandolo di
ex-comunione, e di fatto lo scomunico nel momento in cui seppe
che Lutero aveva bruciato in pubblico la bolla papale nella piazza del
castello di Wittemberg. Era I'anno 1520.

A partire da questo momento l'elettore Federico di Sassonia as-
sunse la protezione della persona di Lutero e lo accolse nel suo castel-
lo. Inizio allora per il riformatore un periodo di ritiro che gli permise
di tradurre la Bibbia in tedesco e di scrivere le dichiarazioni “Alla no-
bilta cristiana della nazione tedesca” e “La cattivita babilonese della
Chiesa”. Questi testi esprimono la sua riflessione sulla dimensione
sociale e politica della sua Riforma, poiché invitavano i principi tede-
schi a mettersi dalla sua parte. Per i territori del Nord della Germania
furono momenti di anarchia, sia nell’ambito religioso, sia nell’lambito
sociale. Sul terreno religioso si produce I’abolizione del culto cattoli-
co e il matrimonio di molti sacerdoti. Lutero stesso sposo I’ex-monaca
Caterina Bora. Sul terreno politico iniziera uno scontro tra cattolici
e riformati: i principi cattolici si associano in una lega e i principi
riformati del Nord della Germania ne formano un’altra, capeggiata
da Federico di Sassonia, 1’elettore di Brandeburgo e il Grande Mae-
stro dell’Ordine Teutonico, che si secolarizzo mettendosi dalla parte
di Lutero. Nell’ordine sociale, Tomas Miinzer riusci ad entusiasmare
i contadini con un tono apocalittico rivendicando un regime comu-
nista ed utopico della proprieta davanti ai signori feudali. Una dura
guerra ebbe inizio, che vide la ribellione contadina spenta nel sangue
dai signori feudali, spinti dall’appoggio di Lutero che giustifico la re-
pressione. Infatti, Lutero rivendichera sempre questa sottomissione
della comunita al principe, fino alla sua morte avvenuta ad Eisleben,
nel 1546.

La riforma luterana si impose progressivamente dopo molti anni
di discussioni e di guerre, poiché in realta, non fu che un pretesto
per permettere ai principi tedeschi di raggiungere la loro autonomia
nei riguardi dell'Imperatore e della Chiesa. In effetti, Lutero aveva



54 Buenaventura Pedemonte i Feu

impugnato il valore di tutta la tradizione nel suo impegno di ritorno
alle origini della fede. Era necessario ritornare all’insegnamento fon-
damentale di Cristo nel Vangelo, poiché, in questo tentativo di sco-
prire di nuovo il significato del messaggio evangelico, Lutero prende
coscienza del fatto che la giustificazione viene dalla fede. Solo Dio
giustifica, ed ¢ questa la convinzione che si percepisce in tutti i testi
sacri. Luomo deve abbandonarsi a questa iniziativa divina poiché ha
ricevuto tutto da Dio, come dono della grazia. Di conseguenza, la vita
religiosa acquista un’autonomia e un’interiorizzazione individualiz-
zata. La fede ¢ intesa come un atto di fiducia nella salvezza che Dio
concede perdonando i peccati del credente. In questo modo 'uomo
deve rinunciare a qualsiasi iniziativa da parte sua ed abbandonarsi
all’iniziativa di Dio. Linflusso dell’'ultimo nominalismo si manifesta
anche nella sfiducia che la ragione pone nel sostenere le possibilita
umane, poiché la fede le supera infinitamente.

In realta, la natura umana e corrotta e non pud compiere nessun
atto meritevole. Ragion per cui la giustificazione si ottiene dalla fede
e non dalle opere dell’'uomo, che sono peccaminose e non possono
salvare. Cio non significa, comungque, che debbano escludersi le buo-
ne azioni, poiché quando si manifestano, sono un segno della giu-
stificazione. Per Lutero, la fede vera non ¢ oziosa, ma attiva. Spiega
che i frutti di un albero sono posteriori all’albero, e non lo rendono
buono o cattivo. Non & possibile quindi giudicare 'uomo per le sue
opere, perché le opere conducono 'uomo fuori di sé, 1i dove non &
né libero, né schiavo, perché I'uomo ¢ libero nello spirito, ma non
nella carne, cioe, nella fede, ma non nella natura. Cid nonostante,
Lutero insiste nel dire che il cristiano nella sua natura ¢ il pitt docile
tra gli uomini e deve fare il bene nella societa, in modo che il lavoro
di ciascuno sia un vero servizio divino, 'unica opera in cui il cristia-
no testimonia la sua vita interiore. Lutero, quindi, vede piu 'opera
buona, segno di fede, nell’esercizio del dovere cittadino che negli
esercizi di pieta.

Da quanto detto sulla sfiducia nella ragione appare con chiarezza
che la teologia luterana si fonda sul rifiuto di qualsiasi comprensio-
ne razionale di Dio, ossia che per mezzo della sola ragione 'uomo
¢ incapace di acquisire conoscenza alcuna di Dio, giacché di per sé
I'uomo non puo arrivare a conoscere chi e cosa e Dio. Ma allora, quale



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 55

¢ il grado di legittimita attribuito da Lutero alla ragione umana? Per
rispondere a questo interrogativo ¢ bene distinguere tra due tipi di
conoscenza, il conoscere sotto il regime mondano e il conoscere sot-
to il regime di Cristo, ma solo il primo possiede 'accesso razionale.
In questo Lutero si mostra fedele a Guglielmo di Ockham, quando
rifiuta la conoscenza degli universali e ammette solo le esperienze
individuali, cioe i fenomeni del nostro mondo, in modo che il dominio
della ragione naturale si trovi nell’lambito dell’esperienza. La pretesa
di estendere questo ambito dalla conoscenza razionale al mondo della
fede & pura e semplice arroganza. Allora Lutero afferma con assoluta
chiarezza che la ragione si pone a servizio del diavolo e diventa Frau
Hulda, la prostituta del diavolo. Ma quando 'uomo utilizza la ragione
per raggiungere i suoi obiettivi temporali gli viene facilitato il cam-
mino della salvezza individuale, ma deve rimanere sempre nel confine
della fede. Lutero si oppone alla dottrina di San Tommaso, secondo
cui la ragione si pone a servizio della teologia per garantire la fede, e si
mostra piuttosto seguace di Sant’Agostino quando insiste sul primato
del mistero della fede e della grazia che le e correlativa. Secondo Lu-
tero, I'una e l'altra, la fede dell'uomo e la grazia di Dio, costituiscono
un mistero impenetrabile.

Lutero si oppone anche ad Erasmo nell’affermare I'impossibilita
di ammettere simultaneamente la liberta umana e la liberta divina.
In questo modo il libero arbitrio non ¢ nulla, € una semplice parola,
poiché la prescienza e 'onnipotenza di Dio lo escludono. Secondo
Lutero, Dio ha predestinato tutto e niente avviene al di fuori dalla
sua volonta, in modo che sia la salvezza dell'uvomo come pure la sua
condanna sono opera sua. Possiamo obiettare al suo pensiero dicendo
che in questo modo Dio vuole il male. Ma Lutero, fedele al pensiero
di Ockham, risponde che Dio non e assoggettato a nessuna norma.
Questa negazione della liberta umana insiste sull’irrazionalita della
fede e mostra 'atteggiamento totalmente religioso che presuppone
I'abbandono alla volonta di Dio.

Possiamo dire che in questa negazione cosi radicale della liberta
umana il pensiero di Lutero riconduce al Medioevo, lontano dall’ot-
timismo antropologico che il Rinascimento respirava, e forse € cosi,
poiché si perde la proiezione cosmica dei rinascimentali. Cid nono-
stante I'originalita di Lutero risiede nel cercare di tornare al Vangelo,



56 Buenaventura Pedemonte i Feu

da lui considerato valore di rinnovamento. La Riforma si manifesta
rinascimentale in questo impegno di ritorno alle origini e nel dovere
dell’'uomo singolo nelle opere della vita, mentre si allontana dalle ce-
rimonie e dal culto esterno.

Lutero dovette confrontarsi con diverse situazioni difficili in cui,
a volte, si manifestd con contraddizioni. Una delle pil1 esacerbate fu
la rivolta dei contadini tedeschi che, spinti dal discorso infuocato di
Tommaso Miinzer, si levarono in armi contro i loro signori. La guerra
porto con sé numerose uccisioni e si estese con un’enorme crudelta,
ma Lutero difese la causa dei signori, giustificando "oppressione dei
poveri che si erano ribellati. Ma in realta i signori approfittarono della
riforma luterana per scontrarsi con I'Imperatore ed ottenere per mez-
zo della guerra una liberta religiosa e allo stesso tempo politica. Carlo
V doveva affrontare questo problema che era sorto sui suoi territori,
ma era in guerra con la Francia e i turchi minacciavano in mare e
in terra, e quindi cercava di guadagnare tempo per mezzo di diete
politiche e patti di pace. Nel 1526 nella dieta imperiale di Spira, cele-
brata per mediare nella disputa, i principi tedeschi si allontanarono
ancor pitt da Roma, ma nel 1529 si celebro una nuova dieta dove la
maggioranza conservatrice voto il rifiuto di qualsiasi tolleranza ver-
so i riformati in territori cattolici. I riformati reagirono protestando,
facendo appello alla liberta di coscienza e al diritto delle minoran-
ze, motivo per cui cominciarono ad essere chiamati protestanti. Nel
1530, ad Asburgo, si giunse ad un accordo su un documento definitivo
che suggellava la pace tra le parti. Si tratta della cosi detta Confes-
sione di Asburgo, uno scritto di 25 punti, che Carlo V non accetto.
E si giunse pertanto sull’orlo della guerra evitata solo dall’invasione
di turchi che giunsero fino alle porte di Vienna. Limperatore aveva
cessato la guerra con i francesi per il controllo del Nord d’Italia e po-
teva cominciare ad occuparsi della questione tedesca. La Chiesa aveva
gia convocato un concilio ecumenico per risolvere il problema, nella
citta di Trento, vicino alla frontiera con la Germania, per rendere ac-
cessibile I'arrivo dei protestanti. Inizid nel 1545, ma i protestanti non
assisterono. Limperatore che aveva gia esaurito le misure diplomati-
che non aveva altra via d’uscita che la guerra. Il suo esercito si scon-
tro con i principi tedeschi che si erano uniti alla cosi detta Lega di
Smalkalda: lottarono fino alla battaglia di Miihlberg nel 1547, in cui



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 57

furono sconfitti dall’'Imperatore. Ma un tradimento inflitto dalle forze
imperiali, li costrinse a fuggire lungo i passi delle Alpi fino a Trento, e
cosi la vittoria imperiale si tramuto in sconfitta. Smembrati i principi
tedeschi, in guerra I'imperatore era rimasto senza interlocutore con
cui patteggiare.

Lutero visse i suoi ultimi anni posseduto da uno spirito stanco
e irritabile. Come capo della chiesa riformata commise degli errori
enormi, come l'approvazione della bigamia di Filippo di Hesse. La sua
morte avvenne nel 1546, un anno dopo I'inizio del Concilio di Trento.
Melanchton lo sostitui nel ruolo di capo ufficiale della causa prote-
stante e visse un tempo sufficiente per vederla trionfare con la pace
d’Asburgo, firmata nel 1555. Fu cosi riconosciuta la legittimita della
fede luterana, mentre questo privilegio era negato ad altre confessio-
ni, per esempio al calvinismo. Melanchton morira cinque anni dopo,
nel 1560. Infatti, la pace di Asburgo, per cui tanto si era lottato, altro
non era se non un compromesso che permetteva a ciascun princi-
pe di governare il suo territorio secondo i principi della confessione
che professava. “Cuius regio eius religio” recitava il principio preso
in considerazione. Questa situazione che privilegiava la volonta dei
principi era assai lontana dalla liberta di coscienza. Ma le cose erano
cambiate in Europa, e si percepiva un nuovo approccio alla cultura e
alla religione. L'opera di Erasmo, di Lutero e di Melanchton aveva la-
sciato un segno. Il primo fu rispettato dalla Chiesa ma la sua influenza
si propago in tutta I’Europa occidentale specialmente in Inghilterra.
In Germania, Lutero e Melanchton perpetuarono la loro influenza fi-
losofica e letteraria.

LA PROPOSTA RIFORMISTA SULLEDUCAZIONE:
LUTERO E MELANCHTON

I1 cammino riformatore di Lutero si rinvigori dopo la sua dispu-
ta con Johannes Eck, poiché dopo aver ricevuto la Bolla “Exsurge”
che gli concedeva sessanta giorni per ritrattarsi, Lutero scrisse i tre
trattati che indicavano il suo programma: A/ nobili cristiani della na-
zione tedesca, La cattivita babilonese e della Chiesa, e La liberta del
cristiano. Posteriormente si ritiro nel castello di Wartburg, sotto la
protezione del principe elettore di Sassonia Giovanni Federico, dove



58 Buenaventura Pedemonte i Feu

rimase nascosto dieci mesi. La calma del ritiro gli permise di tradurre
in tedesco il Nuovo Testamento, pezzo unico e primizia della lettera-
tura tedesca.

Nel 1522, esce dal suo isolamento e ritorna a Wittemberg per
collaborare con i suoi colleghi di teologia. Li conoscera il giovane Fi-
lippo Melanchton, nato nella localita renana di Bretten nel 1497, con
un futuro promettente. Melanchton aveva studiato a Pforzheim con
suo prozio, Johann Reuchlin, celebre umanista, ed aveva assimilato
con grande profitto le opere dei classici. Pit tardi, aveva continuato
gli studi ad Heidelberg e a Tubinga, dove discusse la sua tesi sulle
arti, prima di essere chiamato alla cattedra di Wittemberg. Lutero
poté ascoltare il suo discorso di entrata alla facolta il cui tema era
come migliorare gli studi della gioventtu. Melanchton sosteneva che
gli obiettivi del'umanesimo dovessero essere promossi tra i giovani e
che 'apprendimento del greco e dell’ebreo erano necessari per il teo-
logo, poiché senza la loro conoscenza sarebbe stato meglio rimanere
in silenzio. Ma Melanchton non solo difese verbalmente I'importanza
dell’educazione, ma apri anche a casa sua una scuola dove insegna-
va greco, ebreo, matematica e la fisica di Aristotele. Era fermamente
convinto che la scuola dovesse essere l'istituzione destinata a pro-
muovere la pieta illustrata, mediante un’educazione classica, solida e
portata avanti in modo opportuno.

A partire da questo momento Lutero e Melanchton si impegna-
rono in particolare ad inculcare la pieta evangelica, convinti che solo
mediante gli studi classici sarebbe stato possibile raggiungere la ve-
rita della Scrittura. Di conseguenza, quando ancora non c’era un si-
stema di scuole in Germania, Lutero si mise in contatto con tutti i
governanti delle citta per esortarli a creare scuole per educare cristia-
namente la gioventti.® Il suo discorso esprime la convinzione che gli
studi letterari costituiscono un preambolo indispensabile per intro-
durre con successo la teologia della Riforma; la negligenza, invece,

18 LUTERO, “An die Radherrn aller Stedte deutsches lands: dass sie Christliche
schulen auffrichten un hallen sollen”: Ai consiglieri di tutte le citta della Germa-
nia che devono creare e mantenere scuole cristiane. 1524. Opere IV, pp. 9-53.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 59

in materia di educazione, conduce alla rovina per il Vangelo.” Lute-
ro introduce anche argomenti utilitaristici che confermano quanto
detto poiché le scuole garantiscono senza dubbio cittadini istruiti e
rispettosi delle leggi, cittadini che fomentano la pace e collaborano
per il buon governo. Anche se non spiega la ragione che giustifica la
combinazione delle conoscenze profane con le conoscenze bibliche,
Lutero critica la decadenza delle universita che si intrattengono ad
eternizzare la scolastica. Secondo il metodo della riforma luterana,
i bambini devono imparare ad apprendere le arti utili e le tre lingue
bibliche, oltre al tedesco, la storia, il canto, la musica strumentale e
matematica.

I1 compito di insegnare ricade sui maestri, uomini e donne, che
devono essere ben formati. Lutero riconosce che I'attivita del maestro
di scuola “e il mestiere piu utile, pit grande e maggiore che ci sia.””’
Questo elogio del maestro ¢ una prova di quanto fosse importante
per lui la virtti dell’educazione, per questo non cesso mai di decan-
tare 'opera dei maestri. Infatti, la civilta di qualsiasi societa dipende
dall’educazione, e questa ha quale operatore il maestro della scuola.”
Quando Lutero pensa ad altri mestieri, come quello del predicatore,
ritiene strettamente necessario che questi abbia frequentato la scuola,
tanto da vincolare il successo della missione della scuola al progresso
della fede. Lattivita della scuola € una garanzia, quindi, per la Chiesa
riformata e non procede in modo autonomo, ma in funzione della
preservazione della religione. Per questo motivo, la figura del maestro
¢ un’esigenza della nostra condizione di peccatori e Lutero la ricono-
sce esprimendo cosi una convinzione profondamente agostiniana: “Se
fossimo totalmente puri non avremmo bisogno di essere ammoniti,
e saremmo quali angeli del cielo che non hanno bisogno di maestri,
facendo tutto di buon grado secondo il nostro impulso”?

19 LUTERO, An Jacob Schauss in Eisenach, 25-1V-1524; Briefwechsel n° 596,
pag. 47-5.

20 LUTERO, Predica sul “Dovere di mandare i figli a scuola”. 1530. Opere, vol. 9,
p. 58.

21 LUTERO. Tischreden, Obras vol. V, num. 5252, cap. 2 17 settembre 1540, p. 27.

22 LUTERO. Opere, LI p. 125.



00 Buenaventura Pedemonte i Feu

Le scuole devono istallarsi in edifici adeguati e dotati di buone
biblioteche, dove i libri saranno ordinati in quattro sezioni: Sacra
Scrittura, opere letterarie pagane e cristiane®, giurisprudenza e me-
dicina. La proposta di Lutero ¢ che i bambini passino almeno due ore
nella scuola, per potersi poi cosi occupare dei doveri domestici. In
questo modo lo studio e il lavoro andranno di pari passo, visto che i
ragazzi sono giovani e capaci di vivere simultaneamente le due cose.?
La scuola non deve essere un inferno o un purgatorio per i bambini,
anzi, gli stimoli devono essere piuttosto positivi. Cosi, per esempio,
la biblioteca in tutte le scuole ¢ riservata agli alunni pit brillanti che
sono chiamati ad essere persone educate e capaci di mettersi al servi-
zio della societa.

Lutero poté mettere in pratica tutte queste teorie educative quan-
do, su richiesta di Federico di Sassonia, ebbe la grande opportunita di
aiutarlo ad organizzare la religione sui suoi territori. La situazione in
cui si trovavano era pitl che lamentevole poiché gran parte del clero
viveva, in questo periodo, in modo immorale e nell’ignoranza, e le
scuole, Ii dove esistevano, vivevano totalmente in rovina e in poverta.
Di fronte a questa situazione, Lutero redasse un piano che includeva
istruzioni per propagare la rete luterana, accompagnato da un pro-
gramma di ispezione e visita delle scuole. Lutero e Melanchton attri-
buirono alle autorita civile la responsabilita di fondare e mantenere le
scuole e i professori. Costoro dovevano essere formati alla conoscenza
del latino e del greco, in modo da edificare 'insegnamento su basi so-
lide. La scuola doveva organizzarsi in tre tappe o gradi: i principianti,
gli studenti di grammatica e, finalmente, coloro che avevano superato
con successo la seconda tappa.

Nella prima tappa gli alunni imparavano l'alfabeto, il credo e
il padrenostro. Una volta memorizzati, passavano a leggere il ma-
nuale di Catone e di Donato, per introdursi nella lingua latina.
Dovevano imparare a leggere a scrivere correttamente in questa
lingua, come pure a cantare, in modo che gli alunni dovevano cul-

23 Lutero riconosce che la buona letteratura, anche la letteratura pagana, ¢ la porta
che permette di accedere alla Scrittura.

24 LUTERO, Opere, XV, p. 47.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 61

minare questa tappa parlando il latino correttamente. Nella secon-
da tappa gli alunni erano invitati a spiegare cio che avevano capito
dopo la lettura di una favola di Esopo. Questo esercizio di com-
prensione si completava con lo studio della morfologia, cioe, delle
declinazioni e delle coniugazioni, accompagnato dalla memorizza-
zione di passaggi scelti di Plauto e di Terenzio, che si ripetevano
in continuazione. La giornata si concludeva con un canto e gli
alunni riportavano a casa una massima da imparare a memoria per
il giorno dopo. Nella terza tappa seguivano gli alunni che avevano
superato il secondo grado e che erano capaci di progredire sia nella
musica che nella lingua latina. Studiavano allora le opere di Virgi-
lio, di Ovidio e di Cicerone, e dovevano essere in grado di svolgere
un tema in prosa.

Questo programma venne approvato dal principe elettore e con-
siderato la base dell’educazione nella Sassonia. Ma il programma si
scontrava con alcuni atteggiamenti contrari da parte della borghesia
cittadina, che vedeva con sfiducia lo studio, in generale, consideran-
dolo una prova della corruzione della Chiesa e si contentava che i suoi
figli sapessero leggere e scrivere in tedesco e conoscessero qualcosa
di matematica. Lutero dovette vincere questa sfiducia borghese con
il suo Predica sul dovere di tenere i figli a scuola sostenendo che “se
la predicazione e la legge cessassero di esistere, 'uomo d’affari non
potrebbe durare a lungo”® In detto sermone Lutero tocca la fibra
moralizzante nell’affermare che esistono buone professioni possibili
alla gente la cui qualita ¢ migliorata dallo studio — e lo studio puo
ottimizzarne la bonta. Si dirige, poi, ai genitori ambiziosi e vani, pro-
mettendo loro che se i loro figli continuano a frequentare la scuola
possono arrivare ad essere eminentissimi dottori e maestri in Sacra
Scrittura per contribuire cosi alla realizzazione di grandi opere. Ac-
compagna i suoi argomenti con statistiche, verificate dalle sue visite,
affermando che in Germania solo 4000 bambini vanno a scuola. E
prosegue lamentandosi vedendo il panorama pietoso delle aule uni-
versitarie quasi vuote. Lutero termina con un argomento persuadente

25 LUTERO, “Dass man Kinder zur Schulen halfen solle”. “Sul dovere di tenere i
figli a scuola”. 1530, pp. 577-578.



062 Buenaventura Pedemonte i Feu

e retorico: “se non mandi tuo figlio intelligente a scuola stai collabo-
rando con il diavolo”.*

JOAN LLUIS VIVES

Se c’e qualcuno che rappresenta in Spagna lo spirito e la novita
del pensiero di Erasmo costui e senza dubbio Joan Lluis Vives, teolo-
g0, filosofo e pedagogo, nato a Valenzia nel 1492 e morto a Bruges nel
1540. Figlio di una famiglia ebrea convertita al cattolicesimo, Vives
fu un grande seguace di Erasmo. Inizio gli studi a Valenzia, ma la sua
condizione di ebreo e le sue idee di indole rinnovatore della societa, lo
obbligarono ad andare in esilio, per non cadere nella mani del tribu-
nale dell'Inquisizione.

Nel 1509, si trasferi a Parigi per studiare alla Sorbona, ma ri-
mase deluso a causa dell'insegnamento scolastico che Ii si impar-
tiva. Tre anni dopo si trasferi a Bruges dove si dedico all’insegna-
mento e fu precettore in casa di Guglielmo di Croy, dove rimase
fino all’anno 1517, quando ottenne una cattedra all’'Universita di
Lovanio, proprio nel momento in cui Erasmo visitava la citta. Vives
rimase ammirato dalle idee del maestro ed Erasmo, a sua volta,
apprezzo I'erudizione di Vives, e gli affido un’edizione commenta-
ta della “La Citta di Dio” di Sant’Agostino. Dopo aver ottenuto il
favore della regina Caterina d’Aragona, il re Enrico VIII facilito la
sua entrata in Inghilterra nel 1923 e Wolsey gli ottenne un posto
di professore presso I'Universita di Oxford. Il suo soggiorno in In-
ghilterra gli permise di tessere amicizia con Tommaso Moro. Dopo
una breve parentesi a Bruges per sposarsi con Margarita Valldaura,
ritorno ad Oxford dove si oppose per scritto alle seconde nozze del
re con Anna Bolena. Perse, per questo motivo, la sua cattedra, fu
arrestato, e piu tardi venne espulso dal paese. Ritornato a Bruges
pubblico il suo trattato piti sistematico di pedagogia De la tran-
smision de los conocimientos (de tradendis disciplinis). E rimase li
fino al 1539, anno della rivolta di Gand, quando la minaccia dell’in-
tervento di Carlo V lo spinse ad abbandonare la citta. Lanno dopo,

26 LUTERGO, op.cit. , 1530, pag. 560.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 63

la morte lo sorprese mentre stava scrivendo la Apologia general del
cristianismo.

I1 pensiero di Vives ¢ fondamentalmente sociale e pedagogico,
opposto alle astrazioni degli scolastici. Da intellettuale che era, la
sua preoccupazione era un’educazione diretta, ostinato nella lotta
contro l'ignoranza e persuaso dal valore di una disciplina personale
e sociale. Valga da esempio la sua opera De la ayuda a los pobres
(De subventione pauperum) dove sviluppa un piano secondo cui bi-
sogna proibire la mendicita. Tutti i cittadini devono essere obbligati
a lavorare e a coloro che non dispongono di una attivita deve essere
insegnato un mestiere, per cui nessuno deve essere 0zi0so e i pazzi
devono essere internati. Per raggiungere questi obiettivi, Vives pensa
che I'insegnamento deve essere obbligatorio dai sei anni in poi e che il
finanziamento di questa politica e da ricercarsi nella vendita dei pro-
dotti del lavoro dei poveri, nelle tasse sul reddito degli ospedali e delle
comunita religiose ben sistemate, senza escludere i beni acquisiti dal-
le elemosine. Nel periodo del suo soggiorno ad Oxford, Vives scrisse,
su richiesta della Regina Caterina, Sobre la instruccion de la mujer
cristiana (De institutione feminae christianae) e Sobre las causas de
la corrupcion del arte (De causis corruptionis artis). La corruzione,
secondo lui, ha la sua origine nell’ignoranza umana, cosi da seguire
Erasmo quando vede nella lettura degli scrittori classici il modo di
procedere per istruire i giovani. Il compito pitt urgente per I'uomo &
raggiungere una chiarezza intellettuale, e questo obiettivo si raggiun-
ge solo utilizzando la ragione, che si basa sull’osservazione diretta dei
sensi, e dedicando tutti gli sforzi ad acquisire costantemente nuove
conoscenze.”” Questa attivita della ragione promuove la conoscenza
dimostrativa che permette scrutare il mondo, si manifesta come una
teologia naturale e promuove la pieta.

Nel pensiero pedagogico dell’opera di Joan Lluis Vives si ma-
nifesta il suo aspetto piti innovativo e precursore dei nuovi tempi.
E’ convinto che 'uvomo arrivi a formarsi come tale grazie a cio che
impara lungo la sua vita. Non si finisce mai di imparare. L'umanista

27 Joan Lluis VIVES, De tradendis disciplinis, I, 2.



04 Buenaventura Pedemonte i Feu

deve porsi in uno stato permanente di investigazione, di ricerca, ed e
quindi imprescindibile amare il lavoro poiché Dio non concede i suoi
beni ai pigri. Ma imparare non deve consistere solo nell’acquisizione
del sapere, ma soprattutto nell’acquisire un saper essere. In questo
compito il maestro deve essere esempio irreprensibile per inculcare
nei suoi pupilli i buoni costumi, poiché I'insegnante ¢ la guida che
deve indurli a prendere buone decisioni. Cid suppone, da parte sua,
un atteggiamento di valutazione continua dei suoi alunni per scoprire
i loro atteggiamenti, in modo che ciascuno di loro riceva buoni con-
sigli lungo il percorso scolastico e possa operare le sue proprie scelte
secondo le personali inclinazioni. Vives insiste su questo punto e dice
che i genitori non devono imporre gli studi ai loro figli. Lopinione
del professore rispetto alle capacita dell’alunno ¢ molto importante,
e quindi non deve assolutamente cadere nell’errore di etichettare gli
alunni, poiché costoro si adattano all'immagine che i professori han-
no di ciascuno. Per questo motivo devono apprezzarli molto, mante-
nendo viva la loro speranza. E’ assai importante che 1’alunno si senta
amato ed apprezzato con affetto paterno dal suo professore, che deve
guadagnarsi I'affetto e incoraggiare incessantemente ’alunno anche
quando deve correggerlo. Per Vives i castighi non erano opportuni.

Joan Lluis Vives fonda la sua pedagogia sul fatto che I'alunno ¢
un elemento attivo dell’apprendimento. Il processo inizia dall’osser-
vazione della realta. E subito si scoprono i problemi che la realta im-
pone all’alunno. Ed allora costui deve mettere in atto strategie per
risolverli, per poi metterli a confronto con la realta. Secondo Vives
I'apprendimento suppone un metodo di prova di esperienze ripetute
fino a trovare i modelli adeguati e stabilire le regole corrette. Il suo
sistema precede, indubbiamente, di alcuni secoli, le pedagogie del
nostro tempo, centrate nell’attivita dell’alunno che vive 1’esperienza
prima di capirla.

Vives insiste anche sull'importanza dell’espressione e sulla neces-
sita di formare gli alunni nell’eloquenza, poiché parlare bene costitu-
isce una situazione favorevole per il successo personale. La retorica
non ¢ utile solo per difendersi davanti ai tribunali o per fare discorsi
politici, ma anche per la buona amministrazione. Lapprendimento
della lingua dovrebbe essere universale, in modo che tutti si capiscano
nella stessa lingua, il latino per quell’epoca, soprattutto per I’esercizio



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 65

delle scienze e della letteratura. Tutte le citta dovrebbero avere scuole
di lingue dove si insegnano anche il greco e il latino, senza sminuire
I'arabo. Ma Vives non svaluta 'uso delle lingue native perché pensa
che nei primi anni d’istruzione sia bene educare nella lingua nativa e
il maestro deve conoscerla per aiutare gli alunni a progredire nel sa-
pere. Vives pensa anche che i rudimenti della scrittura debbano essere
insegnati contemporaneamente alla lettura. Cio nonostante, la lingua
nativa non e che un ponte per arrivare al latino e alle lingue classiche.
Lo studio deve essere graduale prima di passare alla lettura degli auto-
ri classici.?® Vives cita infine un elenco di autori classici da studiare in
particolare: Cicerone, Seneca, Plutarco, Platone, Sant’Agostino, San
Geronimo e, tra i moderni, non dimentica 'Enquiridion di Erasmo
e nemmeno I'Ufopia di Moro. Le lingue aprono quindi la strada agli
studi superiori, tra cui rivestono un’importanza speciale le scienze
naturali, per poi passare alla logica, alla retorica ed alla dialettica. II
piano di Vives culmina con le discipline che studiano la societa e aiu-
tano a vivere bene: la storia, I'etica, ’economia, il diritto e la politica.
Gli alunni possono giungere alla conoscenza suprema della teologia
solo da questo piano equilibrato che permette loro di porsi nel mon-
do. Ma questi studi tradizionali devono completarsi con conoscenze
di tipo pratico e utilitaristico, e cosi Vives riporta una preoccupazione
comune a tutti i suoi contemporanei.

II nostro autore non dimentica nemmeno I’educazione della don-
na. Nel suo “De institutione feminae christianae” difende il bisogno
di insegnare le lettere alle donne che mostrano una predisposizione
allo studio. Ma ¢ necessario essere vigili e aver cura delle loro virtu,
in modo che i loro costumi non si corrompano. Le giovani devono
imparare ad aver cura della casa e ad essere attente al loro modo di
vestire, devono essere decenti e uscire poco per evitare le tentazioni
e i pettegolezzi delle cattive lingue che potrebbero recare danno alla
loro reputazione.

28 Vives propone di iniziare da Donato, libro introduttivo che offre frasi brevi e
selezionate, per poi passare alla Sinfassi corretta, (De emendata structura) di
Thomas Linacrio, alle Regole di Melanchton o alla grammatica iniziata da Lutero
e completata da Colet e da William Lily.



06 Buenaventura Pedemonte i Feu

Per Vives, le condizioni ambientali dell’apprendimento sono mol-
to importanti e si compendiano nel luogo ideale che ¢ la scuola. Di
conseguenza, prima di creare una scuola, e necessario considerare di-
versi fattori, tra cui: la sua salubrita, I'isolamento da qualsiasi rumore
ambientale e la separazione dalle strade urbane. Lui stesso afferma
“nessuno si sorprenda se con tanta cura si cerca il luogo ideale dove
deve nascere e crescere la saggezza, cosi come si cerca il luogo ideale
dove mettere l'alveare in modo che le api ci offrano il miele”? Vives
condivide anche l'interesse di Erasmo e di Lutero nei riguardi della
creazione di scuole, come pure l'istituzione dedicata al servizio del
sapere, e pensa che tutti gli stati dovrebbero creare scuole pubbliche
in ciascuna delle loro provincie. Lui concepisce le scuole come co-
munita di studiosi buoni e saggi, riuniti “per offrire le materie grazie
a tutti coloro che vi si recano alla ricerca di istruzione”* I maestri
devono essere pagati dall’erario pubblico.

Riassumendo, anche Vives, discepolo di Erasmo, mantiene una
tendenza platonizzante quando ristringe ad alcuni pochi la capacita
di contemplare la verita. Ma arguisce che la conoscenza € un posse-
dimento pubblico cui tutti hanno diritto, e, “se, quindi, ogni uomo
accetta di collaborare in questo compito al massimo delle sue forze,
e aiuta gli altri a collaborare” questo sarebbe il modo migliore di
promuovere il bene comune.?!

LA RIFORMA SCOLASTICA IN EUROPA

Nel Rinascimento Europeo, i riformatori della pedagogia concor-
dano nel vincolare la concordia civile dei popoli e la pace sociale dei
cittadini ad una propagazione piu estesa della cultura, fino al punto
di considerare che la societa stessa quale strumento di educazione.
Tutto questo impegno educativo si rende concreto nella scuola, consi-
derata il mezzo pilt o idoneo per realizzarlo. Spedaletto, Vives, Sturm
ed Eliot condividono queste idee e, sia nella teoria che nella pratica,

29 Joan Lluis VIVES, De tradendis disciplinis, 11, 1.
30 Joan Lluis VIVES, Epistolae ed 1642. 1505s.
31 Joan Lluis VIVES, De tradendis disciplinis, citato in Weber, p. 289.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 67

affermano con coerenza queste convinzioni. Ma la maggioranza dei
maestri continua ad aderire alle pratiche tradizionali fondate su un
apprendimento meccanico e mnemonico, cosi che quando si tratta di
affrontare un miglioramento delle attivita educative, non lo si inter-
preta nel senso di iniziare una riforma radicale dei metodi, ma come
un adattamento dei metodi tradizionali in accordo con le possibilita
di ciascun studente.

Tra i pedagoghi rinnovatori, Johannes Sturm (1507-1589), su
richiesta della citta, sviluppo a Strasburgo la sua esperienza sco-
lastica, che prese il nome di Gymnasium, aperto ai bambini di fa-
miglie facoltose. Presto la sua esperienza suscito interesse in tutta
Europa, poiché Sturm proponeva una ratio o un sistema metodo-
logico con la pretesa di coltivare una pieta illustrata ed eloquen-
te.3? Lobiettivo di qualsiasi studio deve essere il raggiungimento
della pieta, ma si tratta di una pieta colta, cioe saggia ed eloquente.
Sturm pensava che i classici greci e latini fossero la strada verso
questo tipo di pieta, posto che, come lui diceva, un discorso di-
scordante e privo di grazia impedisce agli uomini di raggiungere la
verita ultima. L'apprendimento della lingua latina per immersione
permetteva agli alunni della scuola di Sturm di capire rapidamente
gli autori classici. La scuola era composta da 500 alunni e 6 classi
superiori. Per rendere piu efficace I'apprendimento in ogni grado,
gli alunni venivano distribuiti in gruppi di dieci (le decurie). Gli
studi iniziavano all’eta di sette anni con I’'apprendimento del latino
sui testi di Donato® e terminavano con nozioni di ebraico e I'inse-
gnamento della Sacra Scrittura e il Nuovo Testamento. Il program-
ma si completava con studi di matematica, storia e geografia. Una
volta terminati i nove gradi del Ginnasio si continuavano i sei gradi
dell’Accademia, e oltre, agli studi delle Arti liberali, gli alunni erano

32 Johannes STURM, De litterarum ludis recte aperiendis, 1538, Col. 15.

33 Si attribuisce a Elio Donato, grammatico del IV secolo, la creazione dell’ Ars
Grammatica, molto famosa nell’antichita. E’ divisa in due parti. La prima parte
¢ dedicato a coloro che iniziano gli studi grammaticali e conteneva domande e
risposte. La seconda parte, divisa in tre libri, esponeva la fonetica, la metrica e
la stilistica. Queste due sezioni erano chiamate Ars minor e Ars maior. La prima
rimase fino al Rinascimento, utile per tutti i principianti nello studio del latino.



08 Buenaventura Pedemonte i Feu

condotti a preparare le loro diverse professioni, con lo studio della
medicina e del diritto.

Il metodo di Sturm si estese in Inghilterra ed anche nel mondo
cattolico, per mezzo della Compagnia di Gest, che si ispiro ad esso per
la sua “ratio studiorum”. I gesuiti che riuscirono a monopolizzare I’e-
ducazione in tutta I'Europa della Controriforma estesero I'influenza
di Sturm in tutto I'ambito cattolico.

Thomas Elyot fu uno spirito pit critico e denuncio la mancanza
di continuita tra il pensiero ideale della sua epoca e la realta pratica
dell’educazione. Si lamentava del fatto che la professione dei maestri
fosse gia al suo tempo tenuta poco in considerazione, e di quanto
fosse scarsamente retribuita; di conseguenza, il loro insegnamento si
limitava a ripetere regole perché non potevano essere veri gramma-
tici. Elyot redasse The Governor dove si trattava ’educazione degli
uomini destinati ad occupare cariche pubbliche nell’Inghilterra del
suo tempo. Il testo si ispira a L'educazione dei bambini di Plutarco e
a Il Cortigiano di Castiglione e il tema e la formazione dei dirigenti.
Pur considerandosi monarchico pensa che la responsabilita pubblica
richieda una maggiore delega dell’autorita e un dominio piti vasto dei
suoi poteri.

Nel XVI secolo, I'insegnamento superiore non si limitava alle
universita. Per esempio, in Inghilterra, la conoscenza del diritto ci-
vile si concentrava nelle vicinanze di Londra, poiché fin dal 1223 il
tribunale delle cause comuni di Westminster obbligo gli avvocati a
cercare alloggio nei dintorni. E cosi, i pensionati per studenti (inns)
diventarono scuole di legge per i giuristi e cominciarono a chiamarsi
Collegio degli Avvocati, poiché attiravano gli studenti che volevano
imparare giurisprudenza. Costoro potevano partecipare alla vita del
pensionato dall’interno o dall’esterno, prima di diventare “avvocato di
prima classe” (sergeant in laws).

Nel continente appaiono diverse personalita. Pedro Ponce de
Ledn (1520-1584) monaco benedettino nato a Sahagun, che non ac-
cetto la dottrina secondo cui i sordomuti erano incapaci di accedere
al linguaggio razionale. Infatti ebbe discepoli sordomuti cui insegno
a parlare, leggere, scrivere, cantare, pregare, conoscere la dottrina,
confessarsi e, perfino, alcuni giunsero ad essere ordinati sacerdoti.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 69

Juan Huarte de San Juan (1529-1588) era medico e puo essere con-
siderato un predecessore della psicologia moderna, poiché pubblico
uno studio sul carattere dove parla dell’eugenetica degli individui
umani. L'educatore deve andare alla ricerca dell’ingegno di ciascun
studente. Realizza anche una classificazione delle scienze umane, che
distribuisce in scienze della comprensione, scienze della memoria e
scienze dell'immaginazione. Tra le istituzioni, la pitt famosa & I’Acca-
demia di Ginevra, fondata da Calvino, la prima istituzione che dispose
di un programma di studi religiosi. E” anche importante, nel 1547, la
fondazione di un nuovo collegio di studi biblici ed esegetici a Lovanio.
Anche se organizzato sotto gli auspici dell’'universita del luogo, di fat-
to funzionava in modo autonomo secondo le disposizioni testamen-
tarie di Geronimo da Busleyden. Era chiamato Collegio trilingue per-
ché disponeva di dipartimenti di latino, greco ed ebraico. Listituzione
servi da modello per collegi similari che sorsero ad Utrecht, Leipzig,
Wittemberg e Heidelberg.

Per spiegare I'importanza della riforma educativa, &€ bene men-
zionare anche l'avvento della stampa, e quindi la proliferazione dei
testi stampati, che contribui alla diffusione di libri autodidattici e ma-
nuali. Apparvero anche le enciclopedie, vere e proprie somme di tutto
lo scibile, compendi che traducono I'ideale, perseguito dai riformisti,
di presentare tutti i fatti dell'universo come “una catena di eventi che
ci conducono a Dio”. Lenciclopedismo attrasse molte menti illustri e
fu uno degli strumenti piu efficaci dell’educazione.

ALLA RICERCA DEL METODO: LA “RATIO STUDIORUM**

Listituzione educativa creata dalla Riforma era la scuola di
grammatica latina e i suoi pedagoghi si centrarono nella program-
mazione degli studi e nella ricerca del metodo migliore. Per capire
meglio il suo compito e bene chiarire il significato dei due termini
con cui si voleva indicare il risultato del suo esame. Il termine ra-

34 Prendiamo alcuni dati dalla scuola ai tempi della Riforma, dall’eccellente opera
di Buenaventura DELGADO, La educacion en la reforma y en la contrarrefor-
ma, Ed. Sintesis, Madrid 2002.



70 Buenaventura Pedemonte i Feu

tio (ragione) presupponeva la costruzione di una teoria, ossia un
insieme di conoscenze disposte per essere studiate, mentre il termi-
ne ordo (ordine) insisteva piuttosto nella disposizione concreta dei
soggetti in una successione. Il compito pedagogico, quando applica-
to soprattutto allo studio della lingua latina, si riduceva quindi ad
un ingranaggio sistematico dei concetti per presentarli secondo un
programma scolastico.

I testi grammaticali da esporre in modo graduato passavano
quindi per questa disposizione. E si iniziava ad utilizzare I’Ars mi-
nor di Donato o il Doctrinale di Alejandro di Vila Dei. Queste opere
iniziatiche erano seguite dalla lettura di testi semplici che riceveva-
no il nome di Florilegium (raccolta di fiori), termine che traduceva
letteralmente la parola greca Anfologia. Si imparava tutto questo in
una sala dove il maestro spiegava la lezione e gli alunni si sedevano ai
banchi, con pochissimi elementi a disposizione. Nella sala c’era una
lavagna, penne, inchiostro e carta. Lintroduzione della carta aveva
permesso pill attivita agli alunni e I'invenzione della stampa il poter
disporre ciascuno della propria grammatica. E cosi le grammatiche
cominciarono a moltiplicarsi. Una delle prime fu il Compendium to-
tius gramaticae di John Anwykyll, un insieme di regole latine redatte
in inglese. In Spagna, Francisco Sanchez de las Brozas (il Brocense),
professore a Salamanca, scrisse la Minerva conosciuta anche con il
titolo De causis linguae latinae commentarium, commento gram-
maticale sulle figure della sintassi latina. Sembra che anche Erasmo
avesse preparato una grammatica che, di fatto, scrissero John Colet e
William Lyly per le loro scuole di Saint Paul.

E’ opportuno citare anche testi complementari alla lettura, i
Colloguia di Erasmo che includono dialoghi per praticare la con-
versazione. Vives pubblico anche il Linguae latinae exercitator e il
francese Corderius i Colloquia selecta, ambedue concepiti secondo
il modello di quelli di Erasmo. Pil tardi avverra anche l'introdu-
zione dei dizionari: Elio Antonio di Nebrija pubblichera la prima
grammatica in lingua spagnola e accompagnandola con un diziona-
rio dal latino in spagnolo, in Francia, Robert Estienne pubblichera
un Thesaurus linguae latinae, mentre Thomas Elyot fara la stessa
cosa in Inghilterra.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 71

Lintroduzione della rafio presuppone indubbiamente un prin-
cipio organizzativo della scuola che sara portato avanti in Europa,
prima nell’ambito della Riforma e piu tardi in quello della Controri-
forma. Melanchton aveva gia cercato di regolamentare le scuole che si
trovavano nei territori tedeschi che avevano accettato la Riforma con
i suoi articoli di visita. In effetti, questi articoli dovevano preparare
le visite da fare nelle scuole e gia supponevano minime norme di or-
ganizzazione. Melanchton aveva fissato tre divisioni di tipo piuttosto
generale in ciascuna scuola da lui fondata, e che riconoscevano un
principio di progressione regolare dell’apprendimento per gradi sca-
glionati. Ma la prima scuola dove funziono una ratio fu la fondazione
di Strasburgo creata da Johannes Sturm. L'applicazione di una ratio
nelle scuole dell’ambito cattolico fu portata avanti grazie all'iniziativa
della Compagnia di Gesu, dato che i gesuiti ne applicarono una in
tutte le loro scuole e riuscirono a propagarla in tutte le scuole esisten-
ti, soprattutto considerando che avevano praticamente il monopolio
dell'insegnamento.

LA SCUOLA DI SALAMANCA: FRANCISCO DE VITORIA

Il Rinascimento e la sua influenza giunsero in Spagna un secolo
dopo, coincidendo con il regno dell'Imperatore Carlo V. Nella coro-
na di Castiglia si vive ancora lo spirito di lotta del periodo medievale
anche se trasferito alla conquista delle terre d’America. Lincorpora-
zione dei territori lontani dalla patria rivela il problema degli abitanti
indigeni cui vengono imposte, contro la loro volonta, una cultura ed
una fede. Le nazioni della corona di Aragona non possono partecipa-
re all’avventura americana e i loro interessi sono concentrati piut-
tosto nel Mediterraneo. La riforma protestante ha aperto un fronte
agli eserciti imperiali che devono confrontarsi con i principi tedeschi
che hanno scelto la fede protestante, mentre la Chiesa in Spagna e
in Italia sara la Chiesa della Controriforma. Nella maggior parte del-
le universita spagnole, continua vigente la filosofia scolastica, come
pure negli Studi dove si formava il clero dei diversi ordini religiosi.
Ma al di sopra di tutte saranno famose le universita di Salamanca, di
Alcala e di Coimbra. Appaiono in esse figure di grande prestigio che
non influiranno solo nel rinnovamento del pensiero peninsulare, ma
la cui dottrina avra un’influenza universale.



72 Buenaventura Pedemonte i Feu

E’ necessario cercare le radici del risorgere della filosofia scolasti-
ca anni addietro in due filosofi tomisti italiani, ambedue domenicani,
Tommaso de Vio Gaetani e Francesco Silvestri da Ferrara, che scrisse-
ro commenti alle opere di San Tommaso. Le novita di questo risorgi-
mento della scolastica rispetto ai medievali si possono concretizzare
non solo nell’'uso di un linguaggio nuovo, ma anche nell’introduzione
di nuove tematiche, quali I'etica economica, la sovranita del popolo, il
diritto naturale e il diritto ‘de gentes’.

La scolastica spagnola del XVI secolo ha il merito di aver conden-
sato gli aspetti pitl positivi della scolastica medievale e di averli tra-
smessi alla Modernita, formando il nucleo della filosofia che contesto
il protestantesimo e che fu protagonista della Controriforma. I prin-
cipali protagonisti di questa scuola si distribuiscono praticamente tra
due ordini: i domenicani e i gesuiti.

Tra i domenicani viene citato Francisco de Vitoria, basco,
alunno prima e professore dopo nello studio di Parigi. Fu Ii che
ebbe la possibilita di conoscere Lefebre d’Etaples e Erasmo da Rot-
terdam, e fu anche li che insegno e si laureo in teologia. Ritornato
in Spagna insegno a Valladolid e tre anni dopo ottenne la cattedra
di Salamanca. Francisco de Vitoria contribui a diffondere il tomi-
smo in molte universita cattoliche d’Europa e puo considerarsi
I'ispiratore della cosi detta scuola di Salamanca; Vitoria mise in
circolazione nuove idee che avrebbero influito sul pensiero suc-
cessivo e la sua autorita fu tale che I'imperatore Carlo V lo scelse
come suo consigliere. Fu consultore del Concilio di Trento cui non
potette assistere per la malattia che lo porto alla tomba, e mori a
Salamanca nel 1546.

Il pensiero di Francisco de Vitoria ¢ rivolto alle questioni eti-
co-politiche, quali per esempio, il diritto naturale, il diritto dei
popoli e il diritto alla guerra. Poiché la Chiesa cattolica considera-
va un peccato 'arricchimento dei negozianti, Vitoria si interesso
alle questioni economiche e al diritto naturale. Secondo Vitoria
I’ordine naturale presuppone la libera circolazione di persone, di
beni e di idee, e questo permette agli uomini di conoscersi meglio
e di aumentare i legami di fraternita. Getto anche le basi dell’au-
torita civile ed ecclesiastica, quella dell’Imperatore e del Papa, che



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 73

pretendono di avere una supremazia assoluta, e che nel Medioevo
vissero molti momenti di conflitto. Secondo Vitoria 'autorita ci-
vile deve sottomettersi al Papa solo nell’ambito spirituale, ma non
in quello temporale.

Per Vitoria qualsiasi legge contraria al diritto naturale non e va-
lida. Per questo si interessa del diritto degli indios e protesta contro
gli abusi causati dai conquistatori spagnoli. Gli indios non sono essere
inferiori, poiché posseggono gli stessi diritti di tutti gli altri uomini, e
sono i legittimi proprietari delle loro terre e dei loro beni. Apparten-
gono in pieno alla comunita umana e non devono essere sottomessi,
contro la loro volonta, a leggi loro estranee. Le vecchie pretese dei
romani circa un dominio universale, frutto della conquista, non sono
quindi fondate sul diritto naturale, con la scusa di imporre il diritto
a un popolo senza legge. Vitoria non accetta I'universalismo dell’im-
perialismo politico, ma e universalista quando applica il diritto de
gentes, perché in questo senso 'umanita forma una sola repubblica.
Oppone il diritto di sangue a un diritto di luogo, per cui gli ebrei non
dovrebbero essere espulsi dalla Spagna e gli Spagnoli (spagnoli) do-
vrebbero sottomettersi alle leggi indigene. Di conseguenza, si oppone
alla giustificazione delle conquiste, e non accetta nemmeno il diritto
di imporre la vera religione, perché non & possibile obbligare la co-
scienza. Vitoria € uno dei principali teorici della guerra giusta e studia
i limiti dell’'uso della forza per regolare le controversie tra i popoli. La
guerra puo scatenarsi solo per rispondere in modo proporzionato ad
un attacco, ma non certo per divergenze religiose o per annettersi un
territorio.

Il diritto internazionale moderno trova in Vitoria uno dei suoi
fondatori. I suoi discepoli di Salamanca, Domingo de Soto e Melchor
Cano approfondirono il suo studio, fino a o collegarsi alle sintesi di
Grocio e di Pufendorf. Una delle idee pit feconde di Vitoria e quella di
considerare 'umanita come una comunita di popoli che trova la sua
base nel diritto naturale in modo tale che le relazioni internazionali
non possano fondarsi sull’'uso della guerra. Contro Machiavelli, che
aveva liberato 'azione politica da qualsiasi considerazione etica, Vi-
toria sostiene che qualsiasi azione nel mondo ¢ regolata dalle norme
morali.



T4 Buenaventura Pedemonte i Feu

I GESUITI. FRANCISCO SUAREZ

La Compagnia di Gesu ¢ stata fondata da Sant’Ignazio di Loyola,
soldato basco, gravemente ferito a Pamplona. Durante la guarigione,
dolorosa, cadde nelle sue mani il libro di Tommaso da Kempis, “L’imi-
tazione di Cristo”, che lo condusse alla conversione e a voler servire il
suo vero Signore con tutto il suo spirito. Dopo un ritiro a Montserrat,
dove scopre un libro di “Esercitazioni spirituali”, fa gli esercizi di un
mese in una grotta vicina a Manresa. A differenza di Lutero, Ignazio
ha fiducia nello sforzo progressivo della volonta per prepararsi a rice-
vere una grazia con cui cooperera attivamente. Ignazio € ancora un
laico che dispone di un nuovo metodo di pieta che potrebbe risultare
sospetto in un paese di illuminati, e decide quindi di trasferirsi a Pa-
rigi per studiare. Nel 1543, con altri quattro compagni, pronuncera i
voti nella basilica di Montmartre. Nasce allora la Compagnia di Gesu
come una vera e propria milizia al servizio del Papa, con un compito
specificamente missionario. Per questo i gesuiti sapranno adattarsi
a tutte le civilta, dalla Cina al Giappone, dall'India al Paraguay. La
vitalita del gruppo si manifesta rapidamente nel numero dei giovani
che entrano nell’istituto, raggiungendo nel XVII secolo il numero di
13.000 membri. I gesuiti partecipano in modo decisivo allo svilup-
po del Concilio di Trento al termine del quale ricomporranno I'unita
cristiana, attraverso lo spirito della Controriforma, dirigendo la loro
lotta contro ’eresia. Di fronte ai protestanti, difendono il libero arbi-
trio della persona umana e si oppongono alla predestinazione, poiché
la salvezza dipende anche dalla volonta di ciascuno e non si ottiene
solo per mezzo della fede, ma per la fede e per le opere. Motivo per cui
i gesuiti si dedicarono anche all’educazione, utilizzando I'umanesimo
classico per un ripristino morale della societa; moltiplicarono i loro
collegi per formare I’élite di ogni paese competendo, in questo, con
le universita in decadenza. Otterranno anche la fama di confessori
indulgenti, per cui divennero pit popolari che altri ecclesiastici.

I gesuiti mostrarono la loro versione particolare della filosofia
scolastica. Preoccupati soprattutto di precisare la chiarezza di tutti i
concetti, riuscirono a creare una scuola propria dove spicca partico-
larmente Francisco Sudrez. Nato a Granada nel 1549 e appartenente
ad una famiglia originaria di Toledo, aveva studiato legge a Salamanca
prima di conoscere la Compagnia di Gesu e farne parte. Da allora in



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 75

poi insegno a Valladolid, Avila, Roma ed infine a Coimbra, I'universita
pitt famosa del Portogallo, quando questo paese era un vice regno
della corona di Castiglia. Chiamato dai suoi “Dottore esimio” mori a
Coimbra nel 1617. Sudrez lascio ai posteri le sue “Disputaciones me-
tafisicas” che costituiscono la piti vasta esposizione della metafisica
scritta fino allora e che si divulghera nell’insegnamento filosofico di
tutte le scuole dei gesuiti. I contributi della scolastica di Suarez per-
meano i suoi trattati giuridici e politici.

La metafisica di Sudrez e presentata in modo sistematico; in se-
condo luogo, Suarez non separa il trattato dell’essere dal trattato su
Dio, poiché Dio ¢ presentato come il coronamento di un’unica onto-
logia; in terzo luogo, Sudrez vuole essere ecclettico, seguendo San
Tommaso, ma correggendolo con le analisi di Scoto e di Ockham, ed
offre quindi un’impostazione rivestita di una certa originalita.

A differenza del tomismo che trova la ragione intrinseca dell’esi-
stenza dell’ente nell’atto di essere, che San Tommaso suppone nel suo
momento costituente, Suarez considera l'essere come uno stato di
esistenza, cioe, come gia costituito. Di conseguenza, ci offre all’inizio
un concetto di essere diverso. Il concetto tomista dell’essere si ottiene
mediante un’astrazione formale, cioe, 'astrazione che considera una
qualita nell’essere, mentre Suarez pratica I’astrazione totale, che con-
siste nell’ ottenere I'essenza universale di un individuo (quidditas). In
questo modo, Sudrez ottiene un concetto di “essere” indeterminato,
che include I'essere reale e 'essere possibile. Pur se difende ’analo-
gia di questo concetto di essere, I'analogia ¢ di attribuzione e non di
proporzionalita. Non e d’accordo quindi con San Tommaso d’Aquino
secondo cui I'essenza e 'esistenza degli esseri finiti sono realmente
distinte, poiché sono solo distinte concettualmente: invece di essere
realmente separabili, possono essere concepite solo come logicamen-
te indipendenti.

Per Sudrez, la considerazione del principio di individuazione
suppone anche una differenza rispetto alla dottrina tomista. Secon-
do Sudrez gli individui si spiegano per sé e non grazie alla materia
considerata il principio di individuazione. Dato che per Suérez esi-
stono solo le cose gia realizzate, il composto umano, per esempio,
costituira gia un’unita. In questo senso nega che I'essenza si com-



76 Buenaventura Pedemonte i Feu

ponga realmente con I’esistenza e che la riceva come un aggregato
esterno: tra essenza ed esistenza, Sudrez scopre solo una differenza
di ragione.

Un’altra caratteristica importante in cui si manifesta 1’originalita
di Suérez la si trova nella sua filosofia del diritto. La sua definizione di
legge ¢ pili restrittiva rispetto alle definizioni dei filosofi precedenti,
poiché cerca di approfondire il significato di legge positiva, che Sudrez
definisce come un precetto comune, giusto e stabile, sufficientemente
promulgato. Anche se tutta la legge deve fondarsi sul diritto naturale,
in realta € una funzione viva dello spirito umano e non un insieme di
precetti, in modo tale che il diritto & piti un compito che un possesso,
perché deve essere costruito costantemente.

La filosofia di Suarez ¢ stata insegnata nelle universita e nei col-
legi diretti dalla Compagnia di Gesu ed ha contribuito a trasmette-
re alla modernita una versione precisa della metafisica e del diritto
tradizionale. Cartesio, educato nel collegio dei gesuiti di La Fleche,
si formo indubbiamente secondo i principi di questa metafisica, ed
influi considerevolmente nel pensiero che lo segui. Anche Giuseppe
Calasanzio si formo a Valenzia ed Alcala, nei collegi dei gesuiti e se ri-
cevette qualche influenza filosofica, certamente il pensiero di Suarez
era presente. Riassumendo, 'opera metafisica di Suarez presuppone
un notevole sforzo di sistematizzazione e riesce a proporre una com-
binazione equilibrata delle tre scuole allora disponibili: il tomismo,
lo scotismo e il nominalismo. Commentatore profondo degli scritti
dei filosofi medievali, fu considerato il piti grande metafisico del suo
tempo.

LERASMISMO NELLA PENISOLA IBERICA:
L'UNIVERSITA DI ALCALA

Lerasmismo si estese in tutta Europa, e riusci anche ad influen-
zare gli intellettuali inquieti della penisola iberica. Alcuni di essi co-
nobbero Erasmo in persona, per aver studiato a Parigi o a Londra,
altri ne ricevettero I'influsso di seconda mano nel corso degli studi
universitari. Tra le universita della Corona di Castiglia, quella di Al-
cala, si eresse a difesa dell’erasmismo. Era stata rifondata dal Car-
dinale Cisneros, Reggente di Spagna, nel 1499, che dette al vecchio



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 77

Studio eretto nel 1293, una nuova proiezione di spirito riformista. Ci-
sneros introdusse le influenze innovatrici delle universita di Bologna
e di Lovanio, e cosi 'universita di Alcala costitui un avamposto della
cultura rinascimentale e umanistica. Era stata pensata da Cisneros
per il rinnovamento della formazione del clero, che doveva affrontare
la Riforma, ma divenne la fucina dei pili illustri rappresentanti della
letteratura spagnola del Secolo d’Oro. Nel XVI e nel XVII secolo, gran-
di maestri insegnarono o studiarono nelle sue aule, tra cui: Nebrija,
Tomas de Villanueva, Ginés de Sepulveda, Ignazio di Loyola, Domingo
de Soto, Arias Montano, Juan de Mariana, Giovanni della Croce, Lope
de Vega e Quevedo.

Erasmo da Rotterdam ricevette una grande accoglienza in Ca-
stiglia, dove le sue opere furono tradotte in spagnolo tra il 1516 e il
1517.% Verso il 1516 cominciarono ad insinuarsi in Spagna i libri e le
dottrine di Erasmo da Rotterdam, invitato personalmente da Cisneros
ad Alcald, invito che Erasmo non accettd. Fu molto apprezzato dai
gruppi letterari ed umanistici, ma la sua influenza non ebbe tempo
di estendersi tra le masse. Per quale motivo? Lerasmismo era stato
appoggiato dall'imperatore Carlo V, fino al momento in cui si forma-
rono sospetti in tutte le correnti intellettuali e religiose, invocando
la necessita di una riforma della Chiesa. Ad Alcala, c’era un gruppo
considerevole di erasmisti, di cui erano parte i fratelli Valdés e Juan
de Vergara, e questo gruppo influi molto sulla vita cristiana di alcune
tendenze spirituali, tra cui quella degli illuminati, assai presto perse-
guitati dall'Inquisizione, accusati di eresia e stregoneria.*® La tipogra-
fia di M. Eguia e un gruppo di professori dell’'Universita diffusero rapi-
damente le teorie teologiche di Erasmo, fino a che I'Inquisizione non
le dichiaro eretiche (1528-30), poiché le rinvenne in alcuni testi di fra’

35 Diego Lopez de Cortegana fece la prima traduzione in spagnolo del testo Que-
rela Pacis e Alonso Fernandez di Madrid preparo una versione dell’Enchiridion,
stampata nel 1526. Luis Vives scrisse ad Erasmo nel 1526 sul successo delle sue
traduzioni in Spagna: Se molti le leggeranno, come mi dicono che sta succeden-
do, ai frati sara tolta molta della loro antica tirannia.

36 Per approfondire questo tema ¢ indispensabile la lettura dell’opera di Marcel
BATAILLON, Erasmo y Espana, Fondo de cultura econémica, México, Madrid y
Buenos Aires, 1950



78 Buenaventura Pedemonte i Feu

Luis de Le6n, per esempio “De los nombres de Cristo” o nella sensibi-
lita della Compagnia di Gesu, perché Ignazio di Loyola aveva seguito
da giovane i circoli erasmisti ed aveva letto alcune opere di Erasmo.*”
L'Imperatore riusci a far si che I'Inquisizione non condannasse ’era-
smismo nel circolo dei teologi di Valladolid, nel 1527, quando cade-
vano su di esso i sospetti di connivenza con il protestantesimo. Cio
malgrado, alla morte di Erasmo, nei regni di Spagna venne proibita
la diffusione delle sue opere e inizio una decadenza irreversibile della
sua influenza. Influenze dello spirito libero e critico di Erasmo da
Rotterdam si apprezzano solo in alcune opere dei letterati del Secolo
d’Oro della letteratura spagnola, e specialmente in quelle di Miguel
de Cervantes.

LUAVVEMTP DEGLI UTOPISTI: MORO, BACON
E CAMPANELLA

La nuova visione rinascimentale considera I'uomo il centro di un
universo di cui ¢ 'immagine. Questa riflessione umanistica induce a
pensare alla possibilita di un mondo totalmente umano dove gli uo-
mini si organizzano secondo un modello di societa ideale. Se lungo
la storia e stato possibile immaginare queste chimere umane, nei pe-
riodi che sprizzano ottimismo, cio appare con maggiore intensita. Di
conseguenza, e ragionevole il fatto che nel Rinascimento emergano
anche gli ingegneri del pensiero utopico che disegnano I'immagine di
societa nuove. Il sogno che si propaga da Isaia a Martin Luther King
passa anche per la Repubblica di Platone, per I'egloga IV di Virgilio e
per le utopie di Tommaso Moro, Bacon e Campanella. Ciascuna con
una sfumatura diversa che sottolinea la politica, ’economia, la scien-
za o la tolleranza tra gli uomini, ma tutte tese verso I'ottimo come un
sogno considerato possibile da realizzare, ma I'idea di una geografia
lontana suggerisce gia che il nostro mondo ¢ incapace di farle conver-
gere. I tratti con cui si presentano suppongono un pensiero sognatore
che forse e stato anche quello che ha orientato l'ispirazione dell’opera
del Calasanzio.

37 Cfr. Marcel BATAILLON, Op. cit.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 79

Tommaso Moro, amico di Erasmo, aveva un carattere versatile;
visse nell’'Inghilterra agitata dai capricci del re Enrico VIII. Era nato
a Londra, nel 1478, ed era figlio di un avvocato. Studio all’'universita
di Oxford ma, per le sue simpatie verso i filosofi infedeli del rinasci-
mento italiano, venne espulso dall’'universita. Uomo di profonda pieta
e di provata rettitudine, penso di diventare certosino, ma Erasmo lo
dissuase, e decise quindi di continuare la professione di suo padre.
Nel 1504 fu eletto membro del Parlamento ed ottenne la fiducia del
re che lo incarico di varie missioni diplomatiche. Con la caduta del
cardinale Wolsey, Enrico VIII lo nomino Lord Cancelliere. Contro la
pratica abituale degli alti incarichi del governo di cedere al malcostu-
me piuttosto esteso, lui si mantenne sempre al di fuori da qualsiasi
tipo di corruzione. Purtroppo perse il favore reale perché non approvo
il divorzio preteso dal re con Caterina di Aragona per sposare Anna
Bolena. Nel 1532 si dimise dal suo incarico e la sua incorruttibilita
rimase manifesta poiché al momento della sua dimissione disponeva
solo dell’entrata di cento sterline annue. Nel 1534 il re fece approvare
dal Parlamento I’Atto di Supremazia per cui si erigeva a capo della
Chiesa d'Inghilterra. Moro si oppose a firmarlo e per questo motivo
fu condannato per alto tradimento, rinchiuso nella Torre di Londra e
decapitato nel 1535.

Tommaso Moro ¢ ricordato per la sua “Utopia”, parola di origi-
ne greca formata dalle voci e, che significa ‘in nessun posto. Lopera
descrive la vita in un’isola dell’emisfero sud dove tutto si svolge nel
miglior modo possibile. Un esploratore, Rafael Hithloday, che la visitod
per caso, la fa conoscere. Vi passo cinque anni e ritorno in Europa per
parlare della sua esistenza. Tommaso Moro esprime le sue convinzio-
ni e descrive un mondo immaginario, dove la liberta e la disciplina
sono messe al servizio dell’'uguaglianza.

Infatti, ad Utopia si ha tutto in comune, perché senza questo co-
munismo 'uguaglianza & impossibile. Nell’isola ci sono 54 citta tutte
uguali, salvo la capitale, tutte le strade sono uguali ed anche le case,
che non hanno né chiavistelli, né chiavi. Ogni dieci anni i cittadini
cambiano casa, in modo che non cresca in loro il sentimento della
proprieta. Tutti si vestono allo stesso modo, in modo che si distinguo-
no solo gli uomini dalle donne e gli sposati da coloro che ancora non
lo sono. Tutti, uomini e donne, devono lavorare sei ore al giorno, tre



80 Buenaventura Pedemonte i Feu

prima del pranzo e altre tre dopo. Tutti vanno a letto alle otto di sera e
dormono otto ore. Al mattino ascoltano, se cosi desiderano, conferen-
ze e dopo cena un’ora e dedicata al gioco. In genere, non si incontrano
persone pigre e il lavoro viene svolto bene.

Alcuni uomini sono scelti per dedicarsi allo studio, e sono esen-
ti da qualsiasi tipo di lavoro. Si governano per mezzo di una demo-
crazia rappresentativa, in cui sono eletti i magistrati tra le persone
colte, tre deputati per ciascuna citta, guidati da un principe eletto
a perpetuita. La prima missione di questo Senato ¢ quella di equi-
librare le ricchezze tra le citta. La vita di famiglia e patriarcale. I
figli rimangono in casa fino a che il padre raggiunge I’anzianita. Le
donne si occupano della cucina e gli adolescenti svolgono il servi-
zio. I pasti vengono serviti nei refettori e l'uccisione di animali da
consumo ¢ affidata agli schiavi, che sono persone condannate per
crimini di odio.

“Ogni capo-famiglia puo rifornirsi al mercato secondo i bisogni
—dice il Moro-, senza denaro e senza contrarre debiti. Perché
rifiutare qualcosa a qualcuno se c’e tutto in abbondanza e nessuno
teme che il suo vicino chieda piu di quello di cui ha bisogno?

Perché chiedere in eccesso se si sa che nulla sara negato? Perché
cio che rende avidi e rapaci é la paura che ci manchi qualcosa’.

Non hanno monete, pertanto gli scambi avvengono per permuta.
Utopia commercia solo gli eccedenti della sua economia con I'estero,
ma non per arricchirsi. Sono obbligati ad importare il ferro, perché
nell’isola manca, ma non apprezzano l'oro e I'argento, tanto che se ne
servono per fabbricare i vasi e le catene per gli schiavi. Il commercio
non esclude I'esistenza della guerra, in modo che tutti imparino a
combattere, anche se nessuno ¢ obbligato a farlo. Non si nutre inte-
resse per la gloria delle armi perché la guerra si accetta solo per difen-
dere il proprio territorio o per liberare la nazione oppressa.

Gli utopisti sono pacifici e tolleranti, amanti della liberta e quasi
tutti credono nell’esistenza di un Essere Supremo e nell'immortali-
ta dell’anima. La loro morale si basa sulla volonta di vivere secondo
natura e la sua manifestazione pubblica & piuttosto rigorosa. Si con-
danna la dissimulazione, la caccia, i giochi d’azzardo, la poligamia e
I'adulterio. Rafael Hythloday spiega che predico il cristianesimo in



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 81

Utopia e che molti si convertirono sapendo che Cristo si opponeva alla
proprieta privata. Al termine della sua opera, Tommaso Moro afferma
che in tutte le altre nazioni si percepisce solo la cospirazione dei ric-
chi che cercano il loro benessere in nome del bene comune.

Utopia costituisce uno strumento attraverso il quale Tommaso
Moro critica I'Inghilterra del suo tempo, e diventa un chiaro esempio
di cio che dovrebbe essere. Il regime comunista, che Moro propone,
costituisce una denuncia dell’accumulo di ricchezze da parte della
nobilta, causa della disgrazia del popolo.*® Ma Moro non & un sogna-
tore, piuttosto un “realista intransigente” che vive attento a cio che lo
circonda, e denuncia cio che ¢ inaccettabile. Ufopia si conclude con
un’avvertenza che manifesta il realismo dell’autore: “Pizz che sperar-
lo, lo desidero”, espressione questa che costituisce un invito all’azione
piu che un’attesa frivola e sterile.

Solo otto anni dopo la morte di Tommaso Moro, nasceva a Londra
Francis Bacon, figlio di sir Nicholas Bacon, lord del Sigillo privato
della Regina Elisabetta I. Aveva studiato a Cambridge e dopo aver tra-
scorso un periodo a Parigi al seguito dell’lambasciatore d’Inghilterra,
inizio la sua carriera politica entrando in Parlamento. Ma Bacon non
godeva della fiducia delle Regina Elisabetta. Con l'arrivo al trono di
Giacomo I, le sue prospettive cambiarono perché sotto la protezione
del favorito dal re, lord Buckingham, fu nominato avvocato generale,
procuratore generale e finalmente Lord del Sigillo privato e Lord Can-
celliere, incarichi cui aggiunse i titoli nobiliari di barone di Verulam
e visconte di Saint Alban. Accusato di aver accettato la subornazione
di due litiganti, ammise la veridicita dell’accusa. Fu condannato ad
un multa di quarantamila sterline e rinchiuso nella Torre di Londra,
fino a quando volle il re. Inoltre fu destituito da tutti gli incarichi e
inabilitato per sempre. Il re perdono la multa e la carcerazione del

38 LilInghilterra viveva una crisi sociale ed economica, causata della dinastia dei
Tudor che privilegiava il commercio della lana sul lavoro degli agricoltori. Lari-
stocrazia si dedico a creare grandi greggi di pecore a scapito dell’agricoltura che,
anche se poco sviluppata, era la fonte di vita delle famiglie povere. Lo scontro tra
le due economie fu drammatico per la sussistenza degli agricoltori, che si videro
crudelmente privai dei loro mezzi di sussistenza.



82 Buenaventura Pedemonte i Feu

filosofo, ma la sua vita politica poteva darsi per terminata. Francis
Bacon si ritird a Gorhambury dove trascorse gli ultimi anni della sua
vita, dedito allo studio.

La figura di Bacon ¢ resa poco attraente dalla sua immagine
di cortigiano abile e pieno di ambizioni, ma la sua importanza sta
nell’aver dato valore alla scienza ponendola al servizio dell'uomo.
Era convinto che per mezzo di una scienza attiva e pratica I'uomo
avrebbe potuto ottenere il potere su tutte le cose. Infatti, il suo pen-
siero € anche sognatore ed utopico, quando immagina i progressi cui
I'uomo puo giungere partendo dalla scienza. La sua opera “Nuova
Atlantide”, che rimase incompiuta, pretende di disegnare una repub-
blica ben governata. Il suo esecutore testamentario afferma che “sua
signoria... prevedendo che il lavoro sarebbe stato lungo, vi rinuncio,
spinto dal desiderio di dedicarsi alla storia naturale, che lo attirava
di piu...”. Dato che Bacon era pili preoccupato per il potere che per
la giustizia sociale, organizza una societa fondata su testi rigorosi,
precisi e giuridici.

Bacon immagina un paradiso in un’isola sconosciuta oltre ’Ame-
rica, chiamata Beni Salem. E’ governata in modo monarchico, sotto
il consiglio di una potente classe di intellettuali che risiedono nella
cosiddetta “Casa di Salomone”. Questa classe che forma 1’élite del pa-
ese ed e I’erede degli antichi mandarini, governa senza partecipazione
alcuna del popolo. In realta, tutta I'isola € un immenso laboratorio di
esperimenti. Gli abitanti sono preoccupati dalla scienza e si affannano
per conoscere le forze occulte della natura perché 'umanita potesse
averne il pieno controllo. Gli dei protettori dell’isola sono i grandi
inventori di tutti i paesi e le loro reliquie sacre, le copie delle inven-
zioni piu strane e pit grandi. Tra le loro produzioni ce ne sono alcune
che imitano il volo degli uccelli, altre imitano i pesci che navigano
sotto I'acqua, possiedono orologi assai strani e sono capaci di creare
congegni che imitano i movimenti degli essere viventi, riproducendo
cosi animali selvaggi, uccelli, pesci, serpenti e uomini. La Casa di Sa-
lomone controlla, funzionando come un corpo sociale di saggi le cui
scoperte non sono rivelate allo Stato. Il suo compito fondamentale
¢ poter separare il vero dal falso sia nell’ambito scientifico, come in
quello religioso. I saggi imparano a distinguere bene le leggi della
natura dei miracoli divini.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 83

Bacon rende nota cosi la sua fiducia totale nella scienza e nella
tecnica e nel suo dominio scopre la possibilita di dominare anche il
mondo. In realta voleva creare un Istituto di Scienze e di Tecniche,
con 'appoggio del re, e fare si che la sua novella utopica presentasse
sufficienti motivi per ottenerlo. La societa segreta che Bacon presen-
ta, & presagio della massoneria che apparira alcuni anni dopo la pub-
blicazione della sua opera.

Un terzo modello di utopia lo troviamo nell’opera di Tommaso
Campanella “La citta del Sole”, che cerca di collocare la teologia quale
base dell’'unita politica e religiosa della famiglia umana. Nato a Stilo
(Calabria) nel 1568, Campanella entra molto giovane nell’Ordine dei
Predicatori, ma i suoi scritti mostrano presto il suo temperamento
ribelle. Incarcerato a Napoli, riesce a evadere e si reca prima a Roma
e poi a Firenze e, pitl tardi, a Padova. Accusato di eresia, ¢ torturato
a Roma dall'Inquisizione. Di ritorno nel suo paese prepara una con-
giura per instaurare una repubblica teocratica, ma e scoperto e tra-
sferito a Napoli, dove sfugge all’esecuzione, fingendosi pazzo. La sua
pena & commutata in reclusione perpetua. Cosi trascorrera 27 anni in
carcere, proclamando 'unificazione politica e religiosa dell’'umanita
e scrivendo di nuovo la maggior parte delle sue opere che erano state
distrutte o andate perse. Fu infine liberato dal viceré di Napoli e con-
segnato alla Santa Sede. Urbano VIII gli consegno l'intero palazzo del
Sant’Ufficio, che gli fece da carcere. Riusci, infine, a fuggire in Francia
con l'aiuto dell’ambasciatore francese nel 1634, e Ii il re Luigi XIII lo
protesse fino alla sua morte, nel 1639.

La filosofia di Campanella appare come una teologia politica
con cui cerca di illuminare i mali del mondo e portare avanti una
riforma che restaurera la giustizia e la pace. Ma si tratta anche di
una filosofia che si scontra con Aristotele poiché presenta una nuova
maniera di avvicinarsi alla natura, come se fosse abitata da sensibi-
lita, attraverso la sensazione. La natura, per Campanella, ¢ il mano-
scritto di Dio.

Campanella non pensava solo ad una repubblica utopica ispira-
ta da Platone, ma pretendeva anche di metterla in pratica: sperava
prima di tutto che il re di Spagna I’avrebbe applicata e poi la offri al
re di Francia. Comunque Campanella sostenne sempre che il catto-



84 Buenaventura Pedemonte i Feu

licesimo era la religione che doveva imporsi, posto che era 'unica
religione autentica e quella che traduceva meglio I'ideale della reli-
gione naturale, secondo tutti i popoli e tutte le culture. II suo spiri-
to profetico sarebbe rimasto tradito se si fosse scelta una religione
fallace, e predicava quindi che il cattolicesimo doveva recuperare la
sua purezza primitiva mediante una riforma di cui lui stesso sarebbe
I'indicatore.

La Citta del Sole, stato perfetto, deve essere governata da un prin-
cipe o sacerdote chiamato Sole o Metafisico, aiutato da tre principi
collaterali, Pan, Sin e Mor che rappresentano il potere, la sapienza e
I'amore. Lorganizzazione dello stato € - o sarebbe - definita in modo
minuzioso dagli uomini di scienza che regolano - o che regolereb-
bero - la comunita dei beni e delle donne. I suoi abitanti vivrebbero
secondo dettami della ragione e sarebbero sottoposti alla religione na-
turale, religione che si distingue dal cristianesimo per la mancanza di
rivelazione, malgrado il fatto che coloro che la praticano conoscono
la Trinita divina. Questa religione naturale e adatta solo per i dotti, ma
¢ incapace di promuovere I'unita del genere umano, poiché manca la
rivelazione, complemento soprannaturale. La religione naturale co-
stituisce il modello che permette di discernere la verita o la falsita dal-
le religioni storiche, in modo che essendo sempre vera sempre vera,
mentre la religione acquisita puo essere falsa. La religione naturale e
propria di tutti gli esseri, che hanno in Dio la loro origine, e tendono
a lui, mentre la religione acquisita & propria dell’'uomo:

“Sono prima le stanze comuni, dormitori, letti e bisogni; ma ogni
sei mesi si distinguono dalli mastri, chi ha da dormire in questo
girone o in quellaltro, e nella stanza prima o seconda, notate
per alfabeto. [...] Poi son larti comuni agli uomini e donne, le
speculative e meccaniche; con questa distinzione, che quelle dove
ci va fatica grande e viaggio, le fan gli uomini. [... ] Ogni nove lune
ed ogni opposizione sua fanno Consiglio dopo il sacrifizio; e qui
entrano tutti di venti anni in suso, e si dimanda ad ognuno che
cosa manca alla citta, e chi offiziale é buono e chi e tristo. Dopo
ogn’otto di, si congregano tutti gli offiziali, con il Sole, Pon, Sir,
Mor. Con [l'uffizio delle arti convenienti a loro, ed ognun di questi
ha tre offiziali sotto, per un totale di dodici. Il Potesta dirige la
milizia, il Sapienza le scienze, il Amore vitto, generazione e vestito
ed educazione.”



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 85

Tra tutte le religioni storiche, la religione cristiana ¢ I'unica a non
rifiutare la ragione, e ad aiutare e perfezionare la natura. In questo
senso, Campanella mostra il suo aspetto profetico quando afferma il
ritorno di tutti i popoli al vero cristianesimo, che ¢ la vera e autentica
religione, 'origine di tutti i popoli, e conferma tutte queste premoni-
zioni con segni dell’astrologia. Raccomanda al Papa e a tutti i cristiani
la riforma di tutti i costumi, e non dei dogmi, per ritornare alla Chiesa
dei padri, e quindi alla sua capacita di proselitismo e di diffusione
universale. Questo programma di Campanella sembra coincidere con
le intenzioni della Controriforma, ma in realta non ¢ cosi, poiché la
ragione per cui accetta il cattolicesimo & perché lo identifica con la
religione naturale e accetta la rivelazione perché senza di essa e i suoi
miracoli non ha forza di persuasione, e neanche capacita di diffusione.

Campanella fu accolto da Giuseppe Calasanzio che gli affido la
formazione filosofica dei suoi religiosi. Indubbiamente la sua influen-
za fu notevole alla corte di Francia dove, sembra, intervenne nella
formazione del giovane Luigi XIV che sara chiamato il Re Sole.

IL FURORE EROICO DI FRONTE ALLA NATURA:
GIORDANO BRUNO

Il Rinascimento porto con sé un nuovo concetto dell’'uomo, ma
anche un nuovo concetto dell’'universo, che sfocio nell’instaurazio-
ne della nuova scienza. Se il XV secolo ebbe un carattere tipicamente
letterario, il XVI secolo fu soprattutto un secolo scientifico. I pensa-
tori di questa epoca si allontanano sempre di pitt dai concetti aristo-
telici, anche se alcuni di loro non poterono fare a meno di coltivare
un ambiente teosofico e misterioso pretendendo di scrutare gli ar-
cani del sapere. Fu cosi che Paracelso, Reuchlin, Boehme e Telesio
presentarono una mistica naturale che pensava il mondo come un
insieme di macrocosmi e 'uomo come un insieme di microcosmi.
Gli elementi filosofici si mescolano con motivi teosofici per specu-
lare sul dominio della natura, mediante percorsi non strettamente
scientifici. Alcune volte questi mistici usano la Cabala, diventando
cosi sospetti secondo i criteri dell'Inquisizione. Giordano Bruno ¢,
senza dubbio, un caso esemplare di questo spirito universalistico di
amore verso la natura.



86 Buenaventura Pedemonte i Feu

Giordano Bruno nacque a Nola, nel 1548 e all’eta di quindici
anni entro nell’Ordine dei Predicatori, ma comincio presto, quando
ne aveva diciotto, a manifestare problemi di fede. Si vide cosi obbli-
gato a cercare rifugio a Ginevra, poi a Tolosa e a Parigi, dove pubbli-
0 la sua prima commedia e il suo primo saggio dal titolo “Sulle om-
bre delle idee”. Insegno, in seguito, ad Oxford e, durante il periodo
trascorso in Inghilterra, entro in contatto con la corte della Regina
Elisabetta; passo di nuovo per Parigi per recarsi in Germania, dove
insegno successivamente a Marburgo, Wittemberg e Francoforte,
citta dove scrisse le sue ultime poesie. La Repubblica di Venezia in-
vito pit tardi Bruno, ma in realta fu nella citta adriatica che cadde
nelle reti dell’Inquisizione. Trasferito a Roma, vi rimase carcerato
sette anni, senza abbandonare le sue idee. Nel 1600 fu condannato a
morire sul rogo, e la sua esecuzione avvenne nel Campo dei Fiori, a
pochi metri dalla scuola calasanziana. Tra le sue opere spiccano “De
la causa, principio et uno”, De Uinfinito, universo e mondi” e “Degli
eroici furori”.

Linteresse per la figura di Bruno sta nel suo carattere emblema-
tico che esprime nuovi tempi aperti all’infinitezza dell’universo. Li
visse con profonda passione. La caratteristica fondamentale del suo
pensiero si trova nell’amore che ha per la vita, tanto da rendergli
insopportabile il convento e odiosi e pedanti gli scritti aristotelici.
Bruno mostra un interesse esaltato e lirico nei riguardi della natura,
che contempla come una realta vivente e animata, che si estende
infinitamente. Su questo punto manifesta un enorme interesse per
I'opera di Ramon Llull e non nasconde il suo essere attratto dalla
magia, cammino utile, secondo lui, per rivelare gli arcani. Il natura-
lismo diventa la sua religione, rifiuta qualsiasi religione che si fondi
su un sistema di credenze. Bruno le qualifica assurde e ripugnan-
ti, come un cumulo di superstizioni contrarie alla ragione quando
considerano le leggi naturali come delle banalita; arriva al punto di
presentare il cristianesimo come “la santa asinita”, che contrasta
con la religione dei dotti, frutto della filosofia e della sua visione
della natura.

Bruno pensa che per questa religione naturalistica Dio € inco-
noscibile e trascendente, per cui la divinita come tale rimane fuori
dall’ambito della ricerca. E’ piti ragionevole prendere in considera-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 87

zione la rivelazione che lo fa conoscere, cioe 'universo, poiché Dio ¢
la natura stessa e il suo principio immanente. Lui € la causa e il prin-
cipio del mondo: la causa, perché determina le cose malgrado essere
distinto da esse, e il principio perché coincide con I’essere stesso delle
realta naturali. Dio anima e dirige la natura. E’ 'anima del mondo, ed
essendo forma, organizza la materia. L'unita che ne risulta coincide
con I'Universo stesso.

Bruno segue Nicola da Cusa nell’applicare le qualita da costui
segnalate. Nell'Universo avviene la coincidenza degli opposti: il massi-
mo e il minimo coincidono, cosi come coincidono il punto indivisibile
e il corpo divisibile, il centro e la circonferenza. Il mondo e quindi
infinito, poiché in esso all’'infinitezza della causa corrisponde I'infini-
tezza dell’effetto. Dio, infinito, si trova dappertutto, mentre I'infini-
tezza dell’Universo si trova solo nel tutto. Linfinitezza primordiale &
il fondamento dell’intendimento, dell’anima e della vita ed € in questa
infinitezza che la religione dell'infinito trova la sua base.

N .

Bruno si chiede allora come ¢ possibile conciliare in questo
Dio-natura I'unita immutabile del tutto con la molteplicita mutabile
delle cose. La spiegazione del filosofo passa attraverso la distinzione
dell’essere, che ¢ il tutto, dai modi di essere, che sono le cose. Ogni
cosa individuale ha I'essere, ma non tutti i modi. In effetti, questo
Uno-Tutto non si estende solo verso I’esterno, verso la grandezza, ma
anche verso I'interno. Per questo motivo nell’'unita, nella Monade, il
massimo coincide con il minimo. E cosi cio che e pit piccolo contiene
cio che e piu grande, da complicato e anticipandolo, e cio che ¢ mag-
giore, a sua volta, ripete cio che ¢ piccolo e totale, sussistendo in sé e
per sé in un'immanenza eterna.

Il nostro filosofo accetta 1’elevazione neoplatonica della cono-
scenza umana, ma il suo ultimo grado non consiste nell’unione mi-
stica con Dio, ma piuttosto in una fusione con la Monade, per cui
assume |'unita del tutto e diventa natura. Cosi come Atteone quando
andava a caccia contemplava Diana nuda e divenne cervo in modo
da diventare oggetto di caccia da parte di Diana, per cui il cacciatore
divenne caccia, cosi 'anima che va alla ricerca della natura diventa
essa stessa natura. Questa unione non significa solo la fine della vita
teorica, ma anche della vita pratica. Certamente in Dio la liberta e



88 Buenaventura Pedemonte i Feu

la necessita coincidono sempre, mentre I'uomo, a causa della sua
ignoranza, non possiede una liberta perfetta e, di conseguenza, non
sempre esegue cio che ¢ meglio. Ma il “furore eroico” che lo ha
sedotto lo esalta e lo spinge ad uguagliarsi a Dio e a raggiungere
I'infinito.

GLI INIZI DELLA NUEVA SCIENZA: GALILEO E BACON

I mondo moderno che il Rinascimento aveva messo in moto cul-
mino nel disegno di una nuova struttura mentale con I'apparizione di
una nuova concezione della scienza. Le vecchie concezioni medievali
rimasero ben indietro, cosi come erano state concepite dagli aristote-
lici, e si fa strada un nuovo modello, malgrado le difficolta, provenien-
ti soprattutto dalla Chiesa cattolica. Si discuteva una nuova conce-
zione cosmologica presentata da Nicola Copernico, canonico polacco
di Frauenburg, che aveva lasciato scritto il testo “Sulle rivoluzioni
dei corpi celesti”. Quest’opera metteva in discussione la cosmologia
aristotelica di carattere geocentrico, sostenendo che tutte le difficolta
astronomiche potrebbero essere meglio risolte partendo dall’ipotesi
eliocentrica; cioe che la terra non € immobile, ma gira attorno a sé,
e oltre a questa circolazione diurna, traccia una circonvallazione an-
nuale attorno al sole.

Va osservato che il tono dell’opera di Copernico non & ancora
moderno, bensi ¢ (ometterei questa e) pitagorico, nel senso che par-
te dall’assioma secondo cui tutti i movimenti celesti devono essere
armonici, uniformi e regolari per motivi strettamente estetici. Ma il
punto capitale dell’opera ¢ lo spostamento della terra dal suo luogo
centrale e dalla sua preminenza geometrica. Dopo Copernico, altri
astronomi continuarono a speculare sulla sua teoria, modificandola.
Il danese Tycho Brahe sostenne la teoria mista, affermando che il sole
e la luna girano intorno alla terra, ma il resto dei pianeti gira intorno
al sole. Keplero, astronomo tedesco, fu pil1 innovatore, e dovette com-
battere con i protestanti e con i cattolici per mantenere le sue idee.
Anche lui esalto liricamente la bellezza del mondo, quale immagine
della Trinita divina, ma il suo contributo pitt importante ¢ il consoli-
damento scientifico di alcune leggi fisiche sulla circonlocuzione dei
pianeti. Secondo la sua teoria, i pianeti descrivono orbite ellittiche e



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 89

non circolari intorno al sole e si muovono secondo velocita che cam-
biano in accordo con la loro distanza media dal sole.

La scienza moderna cominciava il suo cammino, ma puo conside-
rarsi fondata storicamente solo a partire dalla figura di Galileo Galilei,
considerato il padre della fisica moderna. Era nato a Pisa, nel 1564
ed aveva orientato i suoi studi verso la medicina, mentre si dedicava
all’osservazione dei fenomeni della natura. Fu cosi che nel 1583, os-
servando il movimento di una lampada nella cattedrale di Pisa, scopri
I'isocronismo della legge del pendolo. In seguito, lo studio delle opere
di Archimede gli permise di inventare la bilancia per determinare il
peso specifico dei corpi. In quel tempo, Galileo era gia stato nomi-
nato cattedratico di matematica all’'universita di Pisa, e fece li le sue
esperienze sulla caduta libera dei corpi dalla torre inclinata della cat-
tedrale. Pit1 tardi, durante i suoi diciotto anni di cattedra all’'universi-
ta di Padova, costrui il telescopio, apparecchio provvisto di una lente
di ingrandimento con cui & possibile scrutare i cieli. Scopri cosi le
quattro lune del pianeta Giove cui diede il nome di “pianeti medicei”
in onore alla famiglia Medici, osservo che la Via Lattea ¢ formata da
un insieme di migliaia di stelle, scopri gli anelli di Saturno, le fasi di
Venere, le montagne della luna e le macchie solari, che smentivano la
presunta incorruttibilita dei corpi celesti. A seguito di queste scoperte,
Galileo comincio a mostrarsi a favore della dottrina copernicana, ed
allora I'Inquisizione organizzo un processo contro di lui. Galileo aveva
scritto 'opera “Dialoghi tra i due massimi sistemi dell’Universo” con-
dannata dall’Inquisizione. Pit1 tardi a Galileo in persona venne chiesto
di presentarsi davanti al Tribunale del Sant’Ufficio, che dopo un lungo
processo, lo obbligo a smentire il suo sistema. Aveva 70 anni quando fu
mandato in esilio ad Arcetri, vicino a Firenze, malato e cieco, ma scris-
se comunque i “Discorsi sulla nuova scienza”. Come si vedra pit tardi,
alcuni scolopi fiorentini lo accompagnarono in questo periodo di esi-
lio ed ascoltarono i suoi insegnamenti. Galileo mori nel 1642, e fino
all’ultimo mantenne una corrispondenza assidua con i suoi amici.

39 In realta Galileo fu condannato due volte dall'Inquisizione. Nel 1616 gli fu proi-
bito divulgare le idee eliocentriche ereditate da Copernico, proibizione che non
accetto e che gli meritd una seconda condanna nel 1623, e il confino ad Arcetri.



90 Buenaventura Pedemonte i Feu

Certamente dobbiamo attribuire una grande importanza all’a-
stronomo Galileo, ma assai di piti per essere stato il creatore della
dinamica. Fu veramente lui a scoprire I'importanza dell’accelerazio-
ne che sperimentano i corpi, cioe, del cambio di velocita, sia nella
loro magnitudine sia nella loro direzione. Galileo sosteneva che que-
sto cambiamento di velocita o di direzione deve spiegarsi per mezzo
dell’applicazione di qualche “forza”. Questo principio che fonda tutta
la fisica di Galileo, ¢ stato da lui chiamato la legge dell’inerzia.

Galileo ¢ stato anche il primo a formulare la legge della caduta
dei gravi, quando un corpo cade liberamente, la sua accelerazione ¢
costante, e non tiene conto della resistenza dell’aria. Inoltre, I'accele-
razione ¢ la stessa per qualsiasi tipo di corpi, pesanti o leggeri, grandi
o piccoli. Favori anche lo studio della caduta dei proiettili, e cio gli
permise di dedurre il principio secondo cui se varie forze agiscono in
modo simultaneo, 'effetto e lo stesso che se ciascuna di queste forze
agisse in successione. In questo modo e possibile calcolare I'effetto
totale di un certo numero di forze su un corpo, analizzando separata-
mente le leggi delle diverse forze cui i corpi mobili sono sottomessi.

Senza dubbio, tutte queste scoperte dell’illustre scienziato pre-
suppongono principi filosofici cui Galileo si mantenne sempre fede-
le. In primo luogo, persiste in un rifiuto del metodo deduttivo ari-
stotelico, perché per dipanare il cammino della ricerca scientifica
necessario eliminare gli ostacoli che provengono da una tradizione
culturale e teologica. Di conseguenza, nel criticare allo stesso tempo
gli aristotelici difendendo lo studio diretto della natura, si scontra
anche con l'autorita ecclesiastica. Galileo afferma che non ¢ degno
di un filosofo basarsi su un mondo di carta, mentre Dio ha aperto il
libro della natura per farci imparare. Effettivamente, la Scrittura e la
natura vengono da Dio, ambedue, e quindi, cio che la natura ci rivela
attraverso un’esperienza razionale non puo essere messo in dubbio.

Solo il libro della natura offre 'oggetto proprio della scienza. E
solo I’esperienza ¢ il metodo per interpretarlo, poiché I'esperienza co-
stituisce la rivelazione della verita di cui la natura fa tesoro. Ma il
ragionamento — soprattutto il ragionamento matematico — gode di
un’importanza similare poiché il suo obiettivo consiste nell'interpre-
tazione e la trascrizione del fenomeno sensibile. In questo senso Ga-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 91

lileo sostiene che il libro della natura € scritto in linguaggio matema-
tico e il suo ordine necessario si fonda in questo linguaggio. Quindi,
per capirlo, € necessario che la scienza si costruisca un sistema di
procedimenti esatti di misura, in modo che la quantificazione diventi
un criterio sicuro di oggettivita dell’esperienza. Al contrario, le qua-
lita non possono quantificarsi e, di conseguenza, dispongono solo di
un carattere soggettivo.

Di conseguenza, da Galileo in poi si esprime anche il criterio se-
condo cui la scienza moderna deve escludere qualsiasi preoccupazio-
ne finalistica o antropologica. Proprio perché le opere della natura
non possono essere giudicate in funzione di fini umani o secondo un
criterio utilitaristico. Non possiamo rispondere alla domanda a cosa
servono i pianeti Giove o Saturno o non sappiamo l'utilita di alcuni
dei nostri organi, perché sono domande senza senso. Cid nonostante,
questa impossibilita presuppone una limitazione per la scienza, poi-
ché sono questioni fuori posto. Qualsiasi anticipazione alla scienza,
¢ quindi impossibile perché le nostre previsioni o ipotesi non coinci-
dono con essa: la sottigliezza dell'ingegno ¢ fuori luogo nelle scienze
naturali. Concludendo, per Galileo, 'unica vera filosofia non ¢ altro
che 'esperienza per raggiungere la verita della natura.

Non possiamo concludere il nostro viaggio lungo il cammino del-
la scienza moderna senza menzionare la figura di Francis Bacon, che
abbiamo gia incontrato nel presentare il suo pensiero utopico, perché
ebbe il merito di indicare il valore della scienza nella vita dell’'uomo.
Secondo Bacon, 'umanita traeva un enorme beneficio dalla scienza
attiva e pratica, perché questa le dava il potere su tutte le cose. Lo
lascio scritto nei suoi “Saggi”, collezione di piccole analisi sottili della
vita politica e morale, per cui utilizza la sapienza degli antichi. Ma il
suo progetto piti vasto, e cioe la creazione di un’enciclopedia di tutte
le scienze, rimase solamente delineato nell’opera “Della dignita e de-
gli aumenti delle scienze” cui segui “La Grande Restaurazione”, dove
propose linee guida di tutte le scienze. Lopera era divisa in sei parti
che si ridussero ad uno schema, salvo la seconda, che prese forma con
il nome di “I/ nuovo Strumento” (Novum Organum). In quest’opera,
Bacon replica ad Aristotele, e oppone il suo metodo logico induttivo
al sistema sillogistico dello Stagirita.



92 Buenaventura Pedemonte i Feu

Bacon ¢ convinto che sapere vuol dire potere, e quindi la missio-
ne della conoscenza sfocia nella pratica, ossia, deve estendere il do-
minio dell’'uomo sulla natura. La scienza si pone a servizio dell'uomo
e con essa il suo potere aumenta, mentre 'ignoranza rende impossi-
bile la strada del successo. E quindi, I'intelligenza umana ha bisogno
di strumenti adatti per penetrare nella natura e adattati allo scopo
che si prefigge raggiungere. Questi strumenti dello spirito sono gli
esperimenti che Bacon descrive nella sua Instauratio magna “come il
matrimonio tra lo spirito e l'universo, dalla cui unione si attende la
generazione di una numerosa prole di ingegni che riescano ad adde-
strare e a mitigare le miserie umane”*

Bacon si prefigge di allontanare il pensiero dalla deduzione, che
serve solo per la speculazione, e vuole produrre un metodo adatto
alla scienza. Paragona, quindi il pensiero dei filosofi con il lavoro
delle formiche, che si limitano a raccogliere gli alimenti nei loro nidi
e li trascinano senza ordine né classificazione, o con il lavoro com-
piuto dai ragni che tessono le loro tele grazie a un fluido interno sen-
za immettere nulla di esterno. Il pensiero filosofico non deve essere
né come le formiche, né come i ragni, ma deve somigliare al lavoro
delle api, che raccolgono dall’esterno il nettare dei fiori per elabora-
re con esso il miele nei loro vespai. La metafora ¢ sufficientemente
chiara, per definire la sua esperienza, non come un’attivita di accu-
mulo cieco di dati, e neanche come una speculazione senza una base
empirica, ma come un’elaborazione del pensiero sui dati provenienti
dall’esterno.

Tutto cio dice che la natura non espone chiaramente le sue leggi
in modo che possano essere conosciute a occhio nudo. Per questo mo-
tivo e possibile che si continuino a percorrere, a volte, sentieri ingan-
nevoli: in realta sono pregiudizi che rendono difficile il cammino della
Scienza. Bacon li descrive con il nome di idoli, e ne identifica quattro
tipi, due che dipendono dalla natura umana e due che provengono
dall’esterno, dalla vita sociale dell'uomo. Tra i primi si trovano gli
idoli della tribu, che sono inerenti alla natura umana, comuni a tutti

40 BACON, Francis, Novum Organon, The Instauratio magna. Part II: Novum orga-
num and Associated Texts. Oxford: Clarendon, 2004.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 93

gli uomini, per esempio 'insufficienza dei nostri sensi o del nostro
intendimento, che ci impediscono di raggiungere cio che e aldila di
cio che ci viene dato. Dall’altro lato, gli idoli della caverna, che sono
i pregiudizi personali di ogni ricercatore: infatti, ogni uomo ha le sue
preferenze particolari, i suoi punti di vista come se ciascuno avesse
una caverna dai cui anfratti si devia la luce che viene dalla natura. In
secondo luogo Bacon apprezza, tra gli idoli che vengono dall’esterno,
gli idoli del mercato, che derivano dal linguaggio: infatti, gli uomini
vogliono che tutte le parole siano ricolme di ragione; ma i discorsi
molte volte ci ingannano e confondono il nostro intendimento, sia
quando si pronunciano nomi di cose che non esistono, sia quando si
enunciano nomi ambigui o mal determinati. Gli idoli del teatro, infi-
ne, sono in relazione con i sistemi di pensiero delle generazioni che ci
hanno preceduto, quando ci serviamo di Platone, di Aristotele o degli
scolastici senza che il loro pensiero sia giustificato.

Una volta superati questi pregiudizi € bene trovare risorse ragio-
nevoli per progredire nella conoscenza scientifica. Bacon insistera
nel vantaggio dell'induzione sulla deduzione, poiché la scienza non
potra costituirsi come vera conoscenza se I'intendimento non impo-
ne la sua disciplina e, a sua volta, I’esperienza sensibile non impone
la sua disciplina all'intendimento. Cio vuol dire che la deduzione
deve eliminarsi qualora sfuggisse alla disciplina dell’esperienza sen-
sibile. Per Bacon, 'unica cosa valida & I'induzione. Infatti, Aristotele
aveva gia presentato 'induzione come un processo di ragionamen-
to puramente logico, ma si trattava di un’induzione fondata nella
semplice enumerazione dei casi particolari e questo tipo di indu-
zione, fondata nella semplice enumerazione dei casi particolari, &
sottoposto sempre al rischio dell’errore. Bacon propone un sistema
di induzione dove si confrontano tra loro i dati dell’esperienza, si
organizzano secondo tavole, si formulano ipotesi e si sfocia in una
verifica empirica.

Spinto dal desiderio di trovare un metodo nuovo, Bacon costrui-
sce tavole di presenza e di assenza delle caratteristiche che determina-
no un’esperienza per portare avanti la sua induzione di una legge. Per
esempio, se ci proponiamo di scoprire la natura del calore, supponen-
do che consiste (consista) nei movimenti rapidi e irregolari delle parti
pili piccole dei corpi caldi, dobbiamo costruire un elenco di corpi caldi



94 Buenaventura Pedemonte i Feu

(tavola delle presenze), un elenco di corpi freddi (tavola delle assenze)
ed un terzo elenco di corpi caldi con gradi di calore variabile (tavola
delle variazioni). In ognuna di esse, dobbiamo verificare se nel primo
elenco i movimenti delle parti del corpo sono veloci, se nel secondo
elenco dei corpi freddi questa velocita non esiste e se nel terzo elenco
le variazioni di corpi pit1 0 meno caldi corrispondono con diversi gradi
di maggiore o minore velocita delle loro particelle. In questo modo,
Bacon sperava di trovare, per mezzo di queste liste, alcune caratteri-
stiche che sono sempre presenti nei corpi caldi, che non si presentano
nei corpi freddi e che si presentano in modo variabile nei corpi con un
diverso grado di calore. Partendo da questo metodo, Bacon sperava di
ottenere, in un primo momento, leggi generali di grado inferiore che
formulava dando loro il titolo di ipotesi baconiane. Partendo da un
certo numero di queste leggi, sperava di poter giungere a formulare
leggi di un secondo grado di generalita, dopo averle verificate appli-
candole a nuove circostanze. Se questa seconda legge era gia operati-
va anche in queste nuove circostanze, poteva essere confermata fino
a quel punto. Per effettuare questa verifica Bacon offre alcuni esempi
assai validi perché permettono di stabilire una scelta tra due teorie
diverse. Questi esempi sono chiamati “istanze prerogative”. Listanza
decisiva tra di esse ¢ chiamata “I'istanza cruciale” ed ¢ quella che de-
cide definitivamente sulle cause del fenomeno.

Questo processo, apparentemente laborioso, permette di classi-
ficare gli esperimenti. Bacon distingue gli esperimenti luciferi, che
gettano nuove luci e nuove piste per aprire cammini, e gli esperimenti
fruttiferi, che si presentano pratici e proficui per I'uomo. Bacon pensa
che, gestendo cosi i fenomeni naturali, la natura rimarra finalmen-
te sotto il controllo della scienza. In definitiva concorda con Galileo
quando propone una nozione della vera scienza come interpretazione,
perché il suo punto di partenza e 1'osservazione dei fatti e non I'in-
terpretazione dei testi antichi, come proponeva la filosofia scolastica,
da lui criticata. Ma la conoscenza & un potere che ci permette di agi-
re sull’oggetto stesso ottenendone cio che vogliamo, in modo che la
scienza e la tecnica, cioe la teoria e la pratica, si completano a vicenda.
In effetti, la scienza permette di mettere in ordine i fatti osservati e di
concepire nuove teorie, ma la tecnica permette anche di esplorare i
fatti e di raggiungere nuove scoperte.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 95

CONCLUSIONE E TRANSITO

Ci siamo proposti di disegnare il profilo ideologico del periodo
che precedette San Giuseppe Calasanzio, e le idee presenti nel suo
contesto culturale. Tali idee indubbiamente influirono sul suo pen-
siero; ragion per cui 'opera propagata dal Calasanzio non puo con-
siderarsi estranea ad esse. Ecco il riassunto dei tratti pit salienti di
questo mondo che il Calasanzio scopri nel suo andare per la Spagna
e a Roma.

1.

Il Calasanzio incontrd quasi sicuramente, nei collegi e nelle
universita dove studio, con la filosofia scolastica decadente
del Basso Medioevo. Tra i domenicani, questa filosofia pone-
va le sue origini nella filosofia di San Tommaso; tra i france-
scani, nella filosofia di Duns Scoto e di Ockham, con alcuni
ritorni di lullismo negli studi della Corona di Aragona. Ma
considerando che il Calasanzio mantenne uno stretto contat-
to, a Valenzia e Alcald, con i collegi retti dai gesuiti, sicura-
mente conobbe la versione metafisica e il pensiero di Suarez.
Pur avendo sempre il Calasanzio sostenuto per la formazione
dei suoi religiosi la necessita di seguire la dottrina di San
Tommaso, in questo periodo il genio della filosofia tomista
era in letargo. Il dinamismo della sua metafisica dell’atto di
essere era stato abbandonato a favore di una maggiore pre-
cisione dei concetti, in modo da poterli ricevere quasi come
le risposte di un catechismo. Il risultato di questo lavoro
consisteva nello sminuzzamento della vera filosofia di San
Tommaso, cui senza dubbio contribui la filosofia di Sudrez.

La formazione del Calasanzio ricevette anche l'influenza
della mistica carmelitana mediante i suoi direttori spiritua-
li, che gli trasmisero certamente lo spirito della pieta devo-
ta. Come abbiamo visto, questa corrente mistica affonda le
sue radici nella spiritualita della “devotio moderna”, figlia di
un pensiero diffidente nei confronti della ragione. Forse e
questo il motivo che indusse il Calasanzio a esibire timide
manifestazioni di sfiducia a proposito del compito dei filoso-
fi. Nella sua Apologia delle Scuole Pie, Campanella esprime
sospetti sulla rettitudine dei filosofi Erasmo, Lutero e Valla,



96

Buenaventura Pedemonte i Feu

sospetto che anche il Calasanzio sembra condividere. Si puo
presumere che lo spirito della Controriforma cattolica consi-
gliava di prendere questa distanza rispetto alle idee di questi
filosofi proscritti.

Un secolo prima che il Calasanzio giungesse a Roma, tutta
I'Italia era entrata in pieno Rinascimento. Questo fenome-
no artistico e letterario apparteneva alle élite intellettuali,
ma anche il popolo si sentiva attratto dall'umanesimo e dalla
liberta. Di conseguenza, le idee esposte dai filosofi del Rina-
scimento non erano del tutto estranee agli uomini di questo
tempo, soprattutto 1’elogio dell’'uomo, dei suoi valori come
persona, la fiducia nella sua crescita individuale, la rivendi-
cazione di una vita cittadina piui felice e I’esigenza di una mi-
gliore formazione culturale. Tutto lo spirito che il Calasanzio
volle introdurre nella sua opera a favore dell’infanzia e della
sua educazione emanava lo spirito universale che il Rinasci-
mento avevo messo in atto.

Inoltre, il Calasanzio assimilo, indubbiamente, il progetto
dell'umanesimo cristiano che trasmisero Erasmo e Joan Llu-
is Vives e dovette anche conoscere 'applicazione pratica favo-
rita dall’opera della Riforma. Soprattutto per I'’educazione di
base delle Scuole Pie riconobbe I'importanza del progetto di
un uomo centrato nelle fonti della vita cristiana. E in questa
prospettiva si notano con maggiore evidenza le influenze pe-
dagogiche che gli umanisti del Nord dell’Europa ebbero sul
Calasanzio. La sua convinzione che I'’educazione dei bambini
¢ necessaria fin da piccoli, la sua certezza che il futuro della
societa dipende dall’educazione, la sua volonta di creare una
scuola per tutti e la sua costanza nell’organizzarla in modo
graduale ed uniforme, trovano i precedenti nell’opera svolta
da altri pedagoghi, ispirati da Erasmo e dall'impulso della
Riforma. Allo stesso tempo, e in piena Controriforma della
Chiesa, ¢ comprensibile che il Calasanzio mantenga in silen-
zio questo riconoscimento.

Non possiamo infatti dimenticare che il Calasanzio vive in
piena Controriforma, dopo la celebrazione del Concilio di



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 97

Trento che significo una ripresa morale e spirituale per la
Chiesa. Il conflitto che ’esistenza dei riformati supponeva
doveva essere affrontato con rigore, facendo fronte comune
attorno alla causa cattolica. Si trattava di cercare sicurez-
ze, di rafforzare le convinzioni e di formare persone capaci
con risorse intellettuali sufficienti per affrontare I’eresia; ma
allo stesso tempo era necessario creare una politica di coa-
bitazione. E per questo motivo, I'’educazione permetteva di
preparare gli alunni per la vita e, allo stesso tempo, e di as-
sicurare la loro fede, per mezzo della catechesi e della pieta.
Leducazione diventava cosi un cammino aperto verso la ve-
rita. Ma per questo, era necessario disporre di cooperatori
non solamente tenaci, ma anche capaci grazie ad un buon
metodo. Quindi, cosi come Galileo e Bacon indicavano un
metodo nuovo per la scienza, e Cartesio era alla ricerca di un
metodo certo per la filosofia, anche la scuola del Calasanzio
si caratterizzava per la ricerca di un metodo semplice per
impartire conoscenze.

6. Giuristi e filosofi del diritto del Rinascimento aveva fatto un
passo avanti nel riconoscere i diritti personali, che solo alcu-
ni secoli dopo si sarebbero formulati nella carta magna delle
nazioni. Dopo la scoperta dell’America si chiedevano quali
fossero i diritti degli indigeni e poco a poco si conclusero le
prime bozze di un diritto internazionale, sulla base del dirit-
to naturale. Per mezzo della fondazione delle Scuole Pie, il
Calasanzio riconosce tacitamente i diritti dell'infanzia poi-
ché, grazie alla sua apertura, non vuole solo la creazione di
un’opera assistenzialistica, come se solo di un’opera di carita
si trattasse, bensi una risposta ad un’esigenza di giustizia.
I bambini poveri hanno diritto di imparare. Ecco la novita
che supera il tempo in cui il Calasanzio la formulo e che, di
conseguenza, lascia ai posteri.

7. 1l primo Rinascimento, il Quattrocento, ebbe un carattere
piuttosto letterario, mentre nel secondo Rinascimento, nel
Cinquecento, il carattere ¢ piuttosto scientifico. I primi uma-
nisti annunciano l'infinitudine dell’'Universo con un’enorme
grandezza epica, i secondi umanisti preparano gli strumenti



98 Buenaventura Pedemonte i Feu

per scoprire 'autonomia delle sue leggi e creano la fisica mo-
derna. Il Calasanzio e capace di percepire il valore di questo
cambiamento e, soprattutto, si impegna ad applicarlo alla
sua scuola per formare i suoi alunni. L'apertura del Calasan-
zio si manifesta in questo avvicinamento alla figura di Gali-
leo, soprattutto quando I'Inquisizione aveva gia dettato sen-
tenza contro di lui, per dare ai suoi religiosi la possibilita di
raccogliere le primizie del suo sapere. L'educazione, che fino
a questo momento aveva avuto un carattere predominante-
mente letterario, poiché si imparava con I'aiuto dei testi dei
grandi autori latini e si approfondiva mediante lo studio della
grammatica, dal Calasanzio in poi avra un carattere scienti-
fico. Con I'apprendimento della matematica e i principi della
meccanica. Questa apertura si percepiva gia da allora come
una novita piena di buoni frutti.

8. Infine, una convinzione che il Rinascimento distilla ¢ la fidu-
cia nella crescita infinita della vita umana. Questa convinzio-
ne si traduce nella storia in termini di progresso: progresso
nell’'individuo per la sua crescita sana e colta, e progresso
nella vita sociale per il dominio progressivo della natura. Le
utopie che si disegnarono nel periodo rinascimentale sono
i segni di una costruzione sociale cui gli uomini e i popoli
devono aspirare. Sono modelli che descrivono una societa
giusta, una societa saggia e ben governata o una societa che
procede verso un progresso sempre maggiore. Sembra che le
Scuole Pie siano la realizzazione di queste utopie poiché ob-
bediscono a queste aspirazioni. In effetti, il Calasanzio espri-
me nelle sue Costituzioni la convinzione che grazie all’edu-
cazione il futuro della societa sara senza dubbio migliore, e
con questo 'utopia diventa realta.

BIBLIOGRAFIA

ABBAGNANO, Nicolas, Historia de la filosofia, Vol. 3. Barcelona, Mun-
taner y Simon, 1956

BATAILLON, Marcel, Erasmo y el erasmismo, Barcelona, Critica,
1983, 2.% ed.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 99

—Erasme et 'Espagne - Recherches sur I'histoire spirituelle du
XVIe siecle, 1937 (these), réédition augmentée et corrigée de
1991, Geneve, Droz, 1998.

BOWEN, James, Historia de la civilizacién occidental, tomo II, La
civilizacién en Europa: siglos VI al XVI. Erasmo y Lutero, Her-
der1992,

DELGADO, Buenaventura, La educacién en la reforma y en la con-
trarreforma, Ed. Sintesis, Madrid 2002.

ERASMO. Adagios del poder y de la guerra y Teoria del adagio (1500),
Madrid, Alianza Ed. 2008

ERASMO, Elogio de la locura (1511), dedicada a su amigo Tomas
Moro, Madrid, Alianza 2011

—Manual del caballero cristiano (1502), Madrid, Biblioteca de Au-
tores cristianos, 1995.

—Doctrina del principe cristiano (1516), scritta per Carlo V, Ma-
drid, Tecnos 2007.

—Escritos de critica religiosa, Madrid, Tecnos 2008.
—El ciceroniano (1527), Madrid, Alianza, 2011.

GILSON, Etienne, Historia de la filosofia en la Edad Media, Madrid,
Gredos 1965,

GRENDLER, Paul, La scuola nel Rinascimento italiano, Ed Laterza,
1991.

VIVES, Joan Lluis, Didlogos, Buenos Aires, Espasa Calpe 19
—Classics del Cristianisme, n° 33.






IL PENSIERO DI SAN GIUSEPPE
CALASANZIO NELLA SUA OPERA

Con la seconda parte entriamo nel nucleo della nostra opera.
Dopo aver intuito lo scenario in cui il Calasanzio ha agito, dobbiamo
dirigere la nostra attenzione verso il personaggio stesso per scoprire
come suo pensiero si formo nel suo spirito. Il nostro discorso deve
condurci a capire la sua risposta alle esigenze della sua epoca e, allo
stesso tempo, deve giustificare 'originalita rinnovatrice del suo pen-
siero. Abbiamo gia detto che non € nostra intenzione scrivere una bio-
grafia del Calasanzio, visto che ce ne sono molte ed eccellenti. Lidea
che ci porta a scrivere quest’opera e precisamente scoprire la genesi
del suo pensiero seguendo gli eventi che scandirono la sua esistenza.
Vedremo, quindi, emergere il suo cammino intellettuale fin dai pri-
mi studi a Estadilla, passando per le vicissitudini della sua carriera
sacerdotale fino alla maturita con la fondazione delle Scuole Pie. Allo
stesso tempo, la nostra immaginazione ci portera anche a riconoscere
gli incontri intellettuali che modellarono il suo spirito. Forse I'insie-
me del pensiero del Calasanzio non sembra I'opera di un intellettuale.
E probabilmente non lo ¢ stata. La grandezza del Calasanzio risie-
de piuttosto nella tenacia con cui porta avanti un’idea rivoluziona-
ria: I'insegnamento popolare. La convinzione del Calasanzio ha un
fondamento prammatico, poiché I'insegnamento dei bambini deve
generare un mondo migliore. Dedica a questa idea tutta la sua ener-
gia per fare in modo che I'insegnamento dei giovani proceda sempre
lungo i cammini piu facili, con un metodo degno della sua epoca. Il
nostro lavoro terminera con 1’esposizione dei tratti fondamentali del
suo pensiero pedagogico.



102 Buenaventura Pedemonte i Feu

IL CALASANZIO E LA SUA PREPARAZIONE FILOSOFICA

Il periodo coperto dalla vita di San Giuseppe Calasanzio (1557-
1648) si estende dalla meta del XVI secolo fino alla meta del XVII se-
colo, e la sua vita coincide quindi, cronologicamente, con il momento
algido dei Papi del Rinascimento, con I'effervescenza della Controri-
forma cattolica che si manifestera al mondo della conoscenza. Anche il
Calasanzio visse probabilmente il problema della Riforma protestante
che dopo i proclami di Lutero aveva assunto una dimensione bellige-
rante. La pace non giunse che nel 1648, a Westfalia, in coincidenza
con la morte del Calasanzio. Lepoca in cui il Calasanzio visse non pud
certamente definirsi facile per ’'Europa, e nemmeno per la Chiesa.
L’Europa viveva insanguinata da una guerra che vide coinvolti quasi
tutti i paesi del mondo cristiano, in due meta opposte: gli uni protetti
sotto la bandiera del libero esame della Scrittura e gli altri che procla-
mavano la loro lealta al Papa. Da parte loro, la Chiesa cattolica faceva
fronte comune per mantenere le proprie sicurezze, rispondendo in
questo modo alla Riforma protestante. Poiché la filosofia ¢ sempre
figlia del suo tempo, quella del tempo del Calasanzio doveva rispon-
dere a questa situazione. Che tipo di formazione ricevette Giuseppe
Calasanzio? Dove ebbe il primo contatto con i maestri del pensiero?
Seguiamo il suo itinerario intellettuale che inizia ad Estadilla.

IL CALASANZIO NEI TRINITARI DI ESTADILLA

Estadilla ¢ un comune dei Pirenei, a 450 metri sul livello del
mare, nella regione di Ribagorca. La storia della popolazione locale
risale a tempi lontani, se osserviamo i reperti archeologici del Forau
del Cocho, grotte con pitture rupestri dell’Eta del Bronzo. Tra queste
pitture si rileva la figura di un cervide tra linee e punti digitiformi.
Nell’epoca che ci interessa, la popolazione apparteneva al baronato
di ‘De Castro’, come del resto Peralta de la Sal, villaggio natale di
Giuseppe Calasanzio. Estadilla si raccoglieva attorno al suo castello,
0ggi scomparso, e accanto si alzava una chiesa gotica che oggi ¢ in
rovina. Il paese offre un aspetto vetusto con case signorili, e conserva
anche una ‘Porta del Sole’. I terreni agricoli circondanti erano irri-
gati con 'acqua dell’Esera, attraverso un canale di irrigazione cedu-
to nel 1331 dal signore del luogo, che ha conservato fino ad oggi un



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 103

mulino di farina di quell’epoca. Nel paese c’era allora un convento
dei padri trinitari calzati, e un sindaco procuratore. Del convento dei
trinitari rimane solo un salone di costruzione gotica con due archi
che lasciano intravedere ancora i segni dello scalpellino incisi nei
suoi cunei.

All’eta di otto anni, Giuseppe Calasanzio fu condotto dai suoi ge-
nitori ad Estadilla per frequentare un triennio di “scienze umanisti-
che”, cioe grammatica, retorica e poesia, sotto la guida dei trinitari.
Dal 1568 al 1573 Giuseppe visse nella casa chiamata “Sardis”, oggi
casa Marro, dove 'evento ¢ ricordato con una targa delle Scuole Pie
di Aragona, posta il 26 novembre del 1997. Proprio ad Estadilla i suoi
compagni erano soliti chiamarlo “el santet” (il santino) per il suo at-
teggiamento sempre prudente e misurato, fin da piccolo.

L'Ordine della Santissima Trinita e degli Schiavi, conosciuto an-
che come Ordine Trinitario o dei Trinitari, & stato fondato da San Gio-
vanni da Mata (1154-1213) e San Félix de Valois, (1127-1212) eremita
nei boschi della diocesi di Meaux, considerato co-fondatore. La Regola
dell’Ordine e stata approvata da Papa Innocenzo III e configura I'Ordi-
ne come la prima istituzione ufficiale della Chiesa dedicata alla reden-
zione degli schiavi. In un’epoca dove abbondavano gli ordini militari,
i trinitari volevano restituire la liberta agli schiavi senza ricorrere alle
armi. U'Ordine non ha carattere monastico e si estese in Europa e
in Spagna, durante il Basso e I’Alto Medioevo, promovendo la devo-
zione alla Vergine del Rimedio. II P. Florensa opina che fu proprio il
soggiorno ad Estadilla, lontano dal calore della famiglia e soprattutto
dall’affetto di sua madre, ci0 che alimento la nostalgia del giovane
Calasanzio. Si sentiva lontano dal suo ambiente, e 1'assenza di sua
madre e delle sorelle non fecero che aumentare la nostalgia di una
compagnia femminile. Non sembra strano immaginare, quindi, che
questa situazione famigliare facilito la sua devozione personale verso
la Vergine Maria, mai abbandonata da lui fino alla sua consacrazione
religiosa.

Nel periodo che ci interessa, I’Ordine dei trinitari stava viven-
do un processo di riforma, voluto dal re Filippo II e auspicato dalla
Santa Sede, al termine del Concilio di Trento. L'Ordine trinitario si
occupava dei suoi molteplici conventi, a volte con comunita assai ri-



104 Buenaventura Pedemonte i Feu

dotte in numero, come quella di Estadilla, che non superava i tre o
quattro membri. I riformatori dell’Ordine volevano chiudere questi
piccoli conventi per riunire comunita pitt numerose dove I'osservanza
religiosa potesse essere piu visibile. Ma questa proposta si scontro con
la resistenza dei religiosi di dette comunita.*! Non sappiamo come la
comunita di Estadilla visse questa tensione e in quale misura cio si
ripercosse nell’educazione degli alunni, ma e logico pensare che il
vissuto dalla comunita era reso palese nella vita del convento.

Ad Estadilla, il Calasanzio frequentd quindi il suo triennio di
scienze umanistiche che comprendeva un primo ciclo con I'insegna-
mento della grammatica e della sintassi latina, e un secondo ciclo
dove si imparavano la retorica e la poetica. Lalunno che aveva seguito
questi studi aveva l'idoneita per entrare all’'universita, che lo acco-
glieva dopo il superamento di un esame. Terminati quindi gli studi
ad Estadilla, il Calasanzio continuo la sua formazione nell’ Estudi Ge-
neral di Lleida dove studio teologia e diritto in due tappe, una prima
tappa dal 1574 al 1578, e una seconda tappa dal 1581 al 1583.

LESTUDI GENERAL DI LLEIDA

L Estudi General (Studio Generale) di Lleida era considerato la
prima universita della Corona di Aragona. Era stata fondata dal re
Giacomo II il 1° settembre del 1300, pur essendo stata autorizzata
con una bolla papale fin dall’anno 1297. 1l re aveva voluto avere giu-
risti per la sua Corona, e cio spiega il fatto che la facolta di Diritto
ebbe un maggiore sviluppo tra il resto delle facolta dell'Estudi che,
peraltro, aveva avuto non poche difficolta, ed era caduta piuttosto in
letargo. Per mancanza di mezzi, non poteva offrire grandi possibilita
agli studenti delle tre nazioni della Corona di Aragona: Catalogna,
Aragona e Valenzia. L'Universita di Lleida aveva ricevuto gli aiuti dalla
Corona, durante il regno della casa di Barcellona, ma la sua sorte fu
pitt incerta all’arrivo dei re della casa di Trastamara, che spesso incon-
trarono 'opposizione dei catalani. Lleida era una citta che rimaneva

41 Cfr. Juan PUJANA, Juan, La reforma de los Trinitarios durante el reinado de
Felipe II, Salamanca, Secretariado Trinitario, 2006, pago. 176.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 105

abbastanza isolata dal resto del paese e, soprattutto, dalla capitale. Gli
stipendi erano precari, tra gli 80 e i 60 fiorini, che si ricevevano in
due tempi, a Natale e nella festa di Giovanni Battista. La lontananza
dalla citta e la modica quantita di danaro non attirava certo grandi
personalita per I'insegnamento, cosicché i maestri appartenevano al
paese ed erano piuttosto mediocri, e i dottori erano pochi. E di fatto,
ogni anno, la ‘paeria’,*? capitolo della cattedrale e il consiglio dell’E-
studi sceglievano, votando, i professori da contrattare. Inoltre, poiché
erano frequenti le rivolte studentesche, gli studi andavano avanti con
difficolta. E’ opportuno segnalare che il governo dell’Estudi godeva di
autonomia e al Rettore corrispondeva l'autorita competente. I Ret-
tore era uno studente eletto ogni tre anni tra gli alunni dell’'ultimo
corso di Diritto. Questa elezione si svolgeva in modo alternativo tra
gli studenti delle tre nazionalita che corrispondevano ai paesi della
confederazione — catalani, aragonesi e valenziani. Il Rettore aveva
giurisdizione su tutto il territorio dell’'universita, e toccava a lui diri-
mere le liti e rappresentare 'universita dinanzi alla citta e al capitolo
della cattedrale.*®

L'universita di Lleida beneficiava dell’influsso delle universita di
Tolosa, Tolosa, Montpellier, Bologna e Parigi, ma fin dall’arrivo al tro-
no del regno di Aragona dei monarchi della dinastia Trastamara, si
apprezza anche l'influsso dell’'universita di Salamanca, la pit presti-
giosa del regno di Castiglia. Nel XV secolo la citta di Lleida, e con essa
I'Estudi, passarono i momenti di maggiore difficolta. L'universita ave-
va avuto tra gli studenti Alfonso Borgia, che fu cancelliere dell’Estudi,
vescovo di Valencia e Papa con il nome di Callisto III (1455-1460) e
da Papa, firmo varie bolle a favore dell’Estudi di Lleida. Ma i momenti
pil tenebrosi giunsero con la guerra dei catalani contro il re Giovanni
II che, nel 1464, assedio la citta. La mediazione dei compromissari
che si recarono all'incontro con il re per trattare le condizioni della
resa della citta, salvdo momentaneamente la situazione dell’Estudi. E

42 La ‘paeria’ ¢ il nome che riceve il comune nelle popolazioni della Catalogna oc-
cidentale e il ‘paer’ ¢ il nome che riceve il sindaco.

43 Anche nell’universita di Bologna un alunno svolgeva I'incarico di Rettore. Cfr.
Catalaunia 470 e 471.,2011.



106 Buenaventura Pedemonte i Feu

anche dopo il monarca si adopero per concedere vantaggi e privilegi,
ma il numero di studenti era piuttosto esiguo, dovuto soprattutto alla
competitivita da parte dell’'universita di Huesca, che disponendo di
molti mezzi, ricevette molti studenti di Lleida. Inoltre, le universita
di Barcellona, di Perpignan e di Valenzia, attrassero, in quell’epoca,
un numero maggiore di studenti rispetto a Lleida. Durante il regno
di Fernando il Cattolico, I'influsso dell’'universita di Salamanca si fece
piu persistente sugli studenti, e fu cosi che molti si sentirono attratti
dagli studi in detta universita, senza che questo cambiasse lo stile e
i contenuti dell’Estudi di Lleida, che continuava ad essere ispirato
dalle universita del sud della Francia e dal Rinascimento italiano.* II
trionfo dell'umanesimo arrivera nel 1524 con il pontificato del vesco-
vo Conchillos nella sede di Lleida.*

Nel XVI secolo, l'influsso di Salamanca impose l'introduzione
della figura del cancelliere, inesistente nell’organizzazione dell’E-
studi General. Costui era nominato dal re o dal capitolo della catte-
drale, in qualita di rappresentante dell’autorita che concedeva i titoli
dell’Universita.’® Era lui che presiedeva) gli atti accademici e firmava
le lauree e i dottorati a nome dell’autorita che patrocinava I'Universi-
ta. Uintroduzione, quindi, della figura del cancelliere, permise alcuni
cambiamenti di stile, per esempio il consiglio dato ai professori di non
dettare le lezioni, ma di interpretarle. Riguardo agli studi filosofici or-
ganizzati in tre cattedre, si dispose di concordarli con un professore di
scuola tomista, uno di scuola suarista e un terzo di affiliazione mista.
Cio nonostante, Gaya i Massot pensa che sia esagerato sottolineare

44 GAYA 1 MASSOT, Influencia de la Universidad de Salamanca en la de Lérida, da
“Analecta sacrae tarraconensis”, Barcelona, Ed. Balmesiana, 1959.

45 Seguendo Lladonosa e bene citare alcune personalita che frequentarono I'Estudi
general in questo periodo: Alfons de Borja, Joan de Perugia, Antoni Cerda, piu
tardi vescovo di Lleida, il decano Joan Castells, Cosme Montserrat, futuro vesco-
vo di Vic, il cancelliere Melcior di Queralt e Salvador d’Aigiies.

46 Le istituzioni universitarie erano strutturate in un modo diverso. Per esempio,
mentre nell’Universita di Parigi i professori costituivano il nucleo dell’'univer-
sita, nell’'universita di Bologna il nucleo era formato da alunni che cercavano
un professore, e si organizzavano attorno a lui, modello che sembra essere piu
vicino a quello dello Estudi General de Lleida.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 107

questo influsso dell’Universita di Salamanca, poiché solo con I'avven-
to di Carlo I al trono, i privilegi dei laureati e dottori dell’'Universita
di Lleida raggiunsero le stesse prerogative di quelli di Salamanca e
Bologna. Dato che 'Estudi General di Lleida non dipendeva tanto dal-
la citta, ma dalla confederazione catalana-aragonese, nessuno osava
tener testa al primato della sua funzione docente. Giacomo II aveva
tracciato la Carta Magna dei privilegi dell’Estudi General, ma spettava
alla citta pagare le spese, senza ricevere comunque nessun aiuto per
coprirle. Per questo motivo, la citta discuteva con il re su chi dovesse
incaricarsi degli stipendi dell’Estudi. Alcune volte si dovette interve-
nire per obbligare i ricchi ad anticipare il denaro per sostenere I'E-
studi, come spiega Gaya i Massot nel suo articolo “Rentas del estudio
General de Leérida” ¥

In pieno XVII secolo, ’'Estudi era gia intriso di spirito post-tri-
dentino e la figura del cancelliere o “mestrescoles” si era consoli-
data. Si trattava di un giudice scolastico legato ad una giurisdizio-
ne esterna all’Estudi, per cui si impone il dogmatismo scolastico
controriformista, fondato sull’argomento di autorita, nella docen-
za all’'universita. Infatti, nelle sedute delle ‘Cortes’ (parlamento) di
Monzdén, celebrate in presenza di Filippo II, venne richiesto al re di
creare la figura del “mestrescoles”, che doveva assumere la giurisdi-
zione civile e penale svolta in precedenza dal rettore, spettando al
re la nomina.*

Tre facolta formavano l'insieme dell’Universita, dopo i corsi di
Arte e Filosofia, la facolta di Teologia, di Medicina e di Diritto, la
pitt famosa. Ciascuna di esse disponeva al massimo di uno o due
professori. Nella facolta di Diritto, senza dubbio la piu prestigiosa,
si formarono personalita notevoli, malgrado la ripetuta assenza dei
professori e lo stipendio minimo che ricevevano. Fu proprio questo
assenteismo che, nel 1454, provoco la riforma del vescovo, il quale
stabili che i maestri non potevano assentarsi pit di dieci giorni senza

47 GAYA 1 MASSOT, Rentas del estudio General de Lérida, da “Analecta Sacrae Tar-
raconensis”, XXV, Barcelona, Ed. Balmesiana, 1954.

48 Cfr. ESTEVE | PERENDREU, Francesc, Mestrescoles i rectors de I’Estudi General de
Lleida (1597-1717), Lleida, Ed. Universitat de Lleida, 2007.



108 Buenaventura Pedemonte i Feu

ricevere una multa. Gli studi di teologia e di filosofia ricevevano la
forte impronta dell’Ordine dei Predicatori, e di fatto le due discipli-
ne erano nelle mani dei frati domenicani, nelle quali rimasero salvo
per un breve periodo di influenza italiana. I domenicani insegnavano
anche nel loro collegio di Sant Domeénec, assai vicino all’Estudi Ge-
neral, cui si uni dal 1504 in poi.* In realta i domenicani godevano
delle preferenze di Giovanni II, ma la realta non era cosi semplice,
perché I'influenza dei domenicani non era assoluta. I francescani si
occupavano anche della lettura della teologia nei loro conventi, pro-
ducendo un chiaro influsso lulliano tra i loro studenti.’® Un fatto
che lo dimostra ¢ il dibattito sull’'Immacolata Concezione di Maria,
apertosi all’Universita. I francescani adottavano una posizione im-
macolista, mentre i domenicani difendevano le tesi macoliste. Nella
seconda meta del XVI secolo, in risposta alla contesa, si fondo un col-
legio universitario dedicato al'Immacolata Concezione. I domenica-
ni cercarono varie volte I’alternanza con i francescani nella cattedra
di teologia, senza mai ottenerla, sostenendo, i primi, che la cattedra
spettava loro di diritto.

Gli studi delle Arti si suddividevano nelle discipline di Gram-
matica, Logica e Filosofia e i libri in uso corrispondevano alle opere
di san Tommaso, san Bonaventura, Duns Scoto, Pietro Lombar-
do, Boezio e Ricard da Mitjavila.! Con I'avvento della stampa era
stato piu facile comprare libri di testo per divulgare soprattutto
le idee umanistiche dei rinascimentisti italiani, ma le aule dell’E-
studi General de Lleida rimasero ancorate alla filosofia scolastica e
al tradizionalismo medievale. E’ quanto si deduce dal rapporto di

49 Cfr. P. DIAGO, Historia de la Provincia de Aragon de la Orden de Predicadores,
Barcelona 1598. TORRES I BAGES, La Tradicié Catalana, Barcelona 1892.

50 Linfluenza di Ramon Llull, come afferma Lladonosa, & giustificata dalle invettive
dell'Inquisitore Generale Nicolau Eymerich contro le sue dottrine, nel 1386, e
sei anni dopo il processo contro lo studente contro lo studente Antoni Riera.

51 Cfr. E’ opportuno indicare — come afferma I’opera di Lladonosa — che nelle biblio-
teche francescane si trovavano De Vitiis et virtutibus, Primum scriptum Sancti
Thomae, Quattuor libris sententiarum di Jaume d’Altamira e i Commentaria
Aristotelis di Porfirio.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 109

Lladonosa sui libri pubblicati nella tipografia di Enric Botel.?? Sono
quasi tutti testi di filosofia scritti da commentatori provenienti
dagli ordini mendicanti. Le lezioni che si tenevano nell’Estudi se-
guivano il pensiero di Aristotele che era presentato testualmente,
con il servilismo condannato da Luis Vives e dal Brocense.? Si ha
I'impressione che su questo punto I'Estudi General di Lleida vivesse
scollegato dall’Europa, ed in questo giace in parte la causa della sua
rovina. Un’altra causa la si trova nell’esiguo stipendio concesso ai
professori che non aumentd nemmeno dopo la richiesta fatta al re
Filippo II nel parlamento di Monzone (1585). La richiesta fu ribadi-
ta a Barcellona (1595) al re Filippo III, ma gli stipendi dei docenti
non migliorarono mai. Poco a poco il numero degli studenti dimi-
nui a causa del discredito dell’'universita e delle guerre continue
che devastarono il paese.

Fu proprio nell’Estudi di Lleida dove il Calasanzio ottenne il di-
ploma in Diritto che lo preparo ad occupare posti importanti: segre-
tario di vescovi e, nella sua diocesi di Urgell, segretario del capitolo
della cattedrale. Sembra che la sua preparazione nell’ambito del Di-
ritto motivo il suo viaggio a Roma per difendere davanti ai tribunali
della Rota romana gli interessi della diocesi nelle complesse questioni
ereditarie del castello di Mur. Ma nell’Estudi di Lleida preparava anche
la sua laurea in teologia che ottenne dopo essere passato per Valenzia
ed Alcala. E’ da supporre che questa preparazione fu assai limitata,
considerato il funzionamento carente della facolta. Forse cio spiega il
trasferimento ad altre universita che gli offrirono studi pit1 seri. Con
la teologia si introducevano anche corsi di filosofia e probabilmente

52 Editiones in Categoriis Porfirii predicamenta Aristotelis, de Francesc Mayrones
(25/10/1485); Commentarium super libros Ethicorum Aristoteles, Pere de Ca-
stroval (02/04/1489); Super totam philosophiam naturalem Aristotelis, de Pere
de Castroval (12/09/1489); Tractatus super lebros Physicorum Aristotelis, de
Pere de Castroval (14/07/1489); De Consolatione, de Boeci, tradotto in catala-
no da Anselm Ginebreda (04/06/1489); Philosophia pauperum, d’Alberto Magno
(1489); Logica, de Pere de Castroval (26/10/1490) e Aesopus, Fabella trasnlata a
graeco a Laurentio Vallensis, (1495)

53 Francisco Sanchez de las Brozas (1523-1601), grammatico e professore a Sala-
manca, condannato dall’Inquisizione per criticare la forma letteraria dei vangeli.



110 Buenaventura Pedemonte i Feu

furono questi i corsi che attrassero il Calasanzio verso la filosofia di
san Tommaso d’Aquino.

IL SUO PASSO PER VALENZIA ED ALCALA:
IL TOMISMO TARDIVO

Non sappiamo i motivi che spinsero il giovane Calasanzio pri-
ma all’Estudi General di Valenzia e piu tardi all’'Universita di Alcala.>
Come gia detto, in parte cio e dovuto al discredito dell’'universita di
Lleida in relazione agli studi di teologia, ed anche il suo spirito in-
quieto alla ricerca di idee pit aperte e di professori pilt sagaci. Ma
sappiamo ben poco della cronologia esatta del tempo trascorso a Va-
lenzia e Alcala e del suo progresso intellettuale. Conosciamo solo il
fatto piuttosto impreciso della signora che insidid contro la sua ca-
stita, evento che si colloca in Valenzia e che forse spiega la sua fuga
ad Alcald. Ma questa spiegazione moralizzante del suo spostamento
nasconde, forse, la possibilita di una motivazione piu profonda di in-
dole intellettuale.

Sicuramente il passaggio per I'universita di Valenzia permise al
Calasanzio di stabilire contatti con i gesuiti, assai influenti nell’Estudi
General, soprattutto per mezzo della comunita di Gandia di cui il P.
Antonio Cordeses® era stato superiore. Il Calasanzio aveva conosciuto
gia i gesuiti a Lleida durante una predicazione quaresimale, ma la fi-
gura del P. Cordeses ¢ legata ad una spiritualita contemplativa basata
sulla preghiera affettiva espressa in due sue opere “Tratado de la ora-
cion mental” e “Itinerario de la perfeccion cristiana”. Aveva ricevu-
to l'influenza di Henri Herph, introduttore della “Devotio moderna”

54 Non si € a conoscenza esattamente di dove studio, se all’'universita o dai gesuiti,
perché il suo nome non si trova nelle liste degli alunni iscritti all’'universita.

55 Antonio Cordeses era nato ad Olot nel 1518. Entro nella provincia di Aragona
della Compagnia di Gesti nel 1559. Professore di filosofia e di teologia prima nel
collegio di Gandia, e successivamente all’'Universita di Coimbra. Provinciale di
Aragona e di Toledo. I suoi trattati di spiritualita ebbero molto influenza dentro
e fuori della Compagnia. Uomo di grandi virtt intervenne presso gli organi di
potere della Compagnia in varie Congregazioni Generali. Mori a Sevilla nel 1601
curando i malati di peste.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 111

mediante il libro “Specchio di Perfezione”, opera inclusa nell’Indice,
nel 1599, al tempo di Sisto V. Le idee di Cordeses erano oggetto di
controversia tra i gesuiti stessi e considerate sospette dall'Inquisizio-
ne, che le considerava vicine alle posizioni degli illuminati. Ma le idee
di Cordeses incisero sullo spirito del Calasanzio che scopri pitl tardi,
per la sua opera, il soffio di questa via mistica con cui compensare
I'agitazione della vita attiva delle scuole.56 Sembra che il Calasanzio
avesse con sé una copia scritta a mano dell’opera di Cordeses, fin da
quando era studente.

Come gia visto, ad Alcala lo aspettava un ambiente intellettuale
in sintonia con i tempi moderni. Li erano circolate le idee di Erasmo,
con molta normalita, prima della campagna di persecuzione lanciata
dall'Inquisizione contro gli erasmisti e gli spirituali accusandoli di
eresia. Quando il Calasanzio arriva ad Alcala i gruppi controriformi-
sti avevano gia indetto una crociata diffamatoria contro il riformato-
re flammingo. II P. George Santha, nel suo studio su San Giuseppe
Calasanzio, opina che fu li dove il Fondatore delle Scuole Pie ebbe
“Copportunissima occasione di conoscere a fondo la dottrina tomi-
sta, che professeranno lui e i suoi figli”,57 poiché sembra che i frati
domenicani formassero la maggior parte dei docenti. E’ certo che il
Calasanzio, nelle sue Costituzioni, esprime il desiderio di formare i
giovani scolopi secondo la dottrina del Dottore Angelico. Ma bisogna
obiettare che il periodo da lui trascorso ad Alcald non gli permise,
data la breve durata, di assimilare tutte le sfumature della filosofia to-
mista. Soprattutto quando il tomismo tardivo si arenava in formule
precise con cui difendere i principi di una dottrina sicura, perdendo
totalmente I"acume metafisico del pensiero di san Tommaso. Possia-
mo dire che non troviamo il contesto dove contrastare correttamen-
te questa adesione del Calasanzio al tomismo, e considerarla come
una convinzione sostenuta con coerenza. Infatti, i gesuiti offrivano
la loro versione della filosofia scolastica che, seguendo Suarez, pre-
tendeva essere fedele al pensiero di san Tommaso. Il Calasanzio stette
anche in contatto con loro ed ¢ facile immaginare che questa preci-

56 GINER, Severino, San José Calasanz, BAC, Madrid, 1992, pag. 331 e ss.
57 SANTHA, Gyorgy, San José Calasanz, BAC, Madrid 1956, pag. 12.



112 Buenaventura Pedemonte i Feu

sione delle sfumature delle diverse scuole non fosse rigorosamente
assunta dal Calasanzio.

LINFLUENZA DI ERASMO

Non abbiamo molti dati sul passaggio del Calasanzio per Alcala,
ma, se confermato, si potrebbe avanzare l'ipotesi che segui il cam-
mino di molti giovani chierici, interessati ad avvicinarsi alle idee
progressiste proliferate all’'Universita Complutense. Infatti, molti
grandi letterati di questo tempo avevano tratto beneficio dall’aria ri-
formista dell’'universita rifondata dal cardinale Cisneros. Li avevano
insegnato Nebrija e Carvajal. Fra’ Luis da Ledn, fra’ Luis da Granada,
Ignazio di Loyola, Lope de Vega e Quevedo, aveva studiato ad Alcala.
Erasmo da Rotterdam era stato invitato ad insegnare, ma non aveva
accettato I'invito; comunque le sue idee giravano per 'universita o,
per lo meno circolarono per un certo periodo. Sicuramente anche il
passaggio del Calasanzio per I'universita era intenzionato. In questo
senso, seguiamo il lavoro svolto dal P. Josep Anton Mir6 che studia
il legame dei testi pedagogici del Calasanzio con le idee di Erasmo
e di Joan Lluis Vives. Infatti gli umanisti cristiani della generazio-
ne anteriore al Calasanzio erano convinti che la natura umana fosse
perfettibile grazie alla formazione intellettuale e che, cosi facendo,
fosse possibile riformare la societa.”® Erasmo e Lutero contribuirono
veramente a porre I'’educazione in primo piano considerandola il mi-
gliore strumento per mantenere viva la fede, giacché, grazie ad essa,
I'umanesimo cristiano mette in disparte la scolastica e si stabilisce
nella maggior parte delle universita in Europa.” Cio nonostante, I'in-
fluenza di Erasmo non fu duratura. Il Concilio di Trento e la pessi-
ma reputazione che la Chiesa della Controriforma lancio sul filosofo
olandese, spazz0 via poco a poco la presenza delle idee erasmiste da
Alcald. E praticamente, quando il Calasanzio raggiunse la citta, non
ne rimanevano nemmeno le ceneri.®

58 MIRO, Josep Anton, Erasme, Vives i Calassang, en Catalaunia n® 379 (1996) 4-5.

59 BOWEN, James, Historia de la educacion occidental, vol.ll. La civilizacion de
Europa del s. VI al S. XVI, Ed. Herder, Barcelona 1992.

60 Cfr. Marcel BATAILLON, Op. Cit.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 113

Abbiamo gia visto che le idee pedagogiche di Erasmo si concen-
travano in gran parte nell’ Enquiridion del soldato cristiano, dove
presenta alcuni principi educativi che aveva imparato dai Fratelli del-
la vita comune. I concetti di “docta pietas” o “pietas litterata” cercano
di conciliare le idee di scienza e pieta secondo lo spirito della tradi-
zione flamminga della “devotio moderna”.®’ Nell’ Enchiridion militis
christiani presenta alcune affermazioni che anticipano l'intuizione
del Calasanzio:

“Per dirlo con una sola parola, sono due le armi che deve
possedere chi lotta contro la schiera corte dei vizi: la preghiera
e la saggezza. Paolo ci esorta sempre alla preghiera continua,
e ci vuole sempre armati. La preghiera pura innalza la nostra
volonta al cielo, cittadella senza dubbio inaccessibile al diavolo.
La saggezza rafforza il nostro intendimento con precetti salutari.
Per questo e importante che le due vadano unite. Si necessitano e
Si sostengono a vicenda. (Orazio).”

“La preoccupazione principale dei cristiani dovrebbe consistere
nel fare in modo che i bambini, fin dalla culla, si colmino di
convinzioni degne di Cristo poiché nulla si radica profondamente
nell’anima o aderisce cosi fortemente come cio che é introdotto —
secondo Fabio (Quintiliano) fin dai primi anni”.

E’ comunque strano che la figura di Erasmo, considerata signi-
ficativa nel pensiero filosofico e pedagogico europeo anteriore al Ca-
lasanzio, e che indubbiamente ebbe una notevole influenza sul suo
spirito, meriti solo una menzione nella sua opera, e all'interno di una
citazione di Campanella,® soprattutto quando sembra innegabile che
le idee di Erasmo, direttamente o indirettamente, giunsero ad in-
fluenzare 'opera del Calasanzio.

E’ innegabile anche che 'opera di Erasmo e dei riformisti influi
sul pitt grande pedagogo del XVII secolo europeo, Amés Comenio,
della Moravia, praticamente contemporaneo al Calasanzio: stupisce
I’enorme similitudine tra i due, che vedono nella scuola lo strumento

61 Cfr. MEDINA, Jaume, Erasme de Rotterdam, en Classics del Cristianisme num.
24 Barcelona 1991, Introduccié.

62 SANTHA, Gyorgy, Op.Cit. pag.208.



114 Buenaventura Pedemonte i Feu

che prepara I'alunno alla vita eterna senza dimenticare la quotidiani-
ta. I due si preoccupano della buona organizzazione scolastica, e si
adoperano ad utilizzare i mezzi migliori, insistendo sull’educazione
intellettuale e morale. Forse la differenza pit1 notevole si trova nel fat-
to che 'opera di Comenio perse vitalita dopo la sua scomparsa, men-
tre la Scuola del Calasanzio permase viva nel tempo, giungendo fino
ai giorni nostri.®

JOAN LLUIS VIVES, PREDECESSORE DEL CALASANZIO

Pit1 prossimo nello spirito rispetto a Erasmo, lascio tracce nel
pensiero pedagogico del Calasanzio. Joan Lluis Vives era nato a Va-
lenzia, anche se presto dovette scomparire dalla vita pubblica valen-
ziana per essere un ebreo convertito, condizione condivisa con suo
padre e con la sua famiglia pit lontana. Suo padre fu condannato
dall'Inquisizione a morire sul rogo, quando Joan Lluis Vives abitava
gia da tempo a Bruges dove poteva pensare e scrivere con maggiore
liberta. La sua costante preoccupazione costante si traduce nello
sforzo di mettere insieme pieta e lettere, come dichiara Augusto
Monzon: 64ricevette l'influenza determinante di Erasmo nel punto
cruciale della connessione tra fede cristiana e cultura profana: la
philosophia Christi con tutte le sue conseguenze di tipo ecclesiale,
spirituale, etico e politico” (p. 13). “Tutte le sue grandi opere del
periodo di maturita rispondono a questo tentativo: dare forma alla
pieta cristiana partendo dal versante secolare” (p. 29) In tutte le sue
opere Joan Lluis Vives mostra un grande senso morale ed una pieta
vera, come anche una sensibilita particolare verso i piti poveri. Il suo
rispetto verso la religiosita tradizionale e il suo senso riformista del-
la societa costituiscono un aspetto particolare che rispecchia il suo
umanesimo centroeuropeo, immerso pit nella religiosita flammin-
ga che nella pieta mediterranea. Dedica all’educazione dei bambini
la sua Introductio ad sapientiam (1524) dove afferma che “futto il
resto della nostra vita si appoggia su questa educazione dell’infan-

63 Cfr. SANTHA, Gyorgy, Ut supra, pag. 613.
64 Cfr. MONZON, Augusto, Juan Luis Vives, en Classics del Cristianisme, n. 33,
Barcelona 1992. Introduccio.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 115

zia” e nella sua opera “De subventione pauperum” nel capitolo dedi-
cato alla cura dei bambini (De cura puerorum) afferma: “I bambini
non devono imparare solo a leggere e a scrivere, ma soprattutto la
pieta cristiana”.%

Miré conclude la sua ricerca affermando che il Calasanzio rice-
vette un’influenza diretta o indiretta dagli umanisti dell’Europa set-
tentrionale.®® La similitudine dei concetti e perfino delle parole, ci
permette di intuire un’influenza ideologica dei concetti pedagogici e
perfino la proiezione di una spiritualita interiorizzata che ricorda le
caratteristiche della “devotio moderna”. Cid nonostante, Mir¢ insiste
nell’affermare che la differenza fondamentale del pensiero eminente-
mente pratico del Calasanzio, rispetto agli umanisti dell’Europa set-
tentrionale, si trova nella sua traduzione attiva delle loro idee, che
gli permise di vivere in realta la pratica delle virtli evangeliche della
carita, 'umilta e la pazienza che essi predicarono. Non invano il Cala-
sanzio parla dei filosofi “recte sentientes” che illuminano l'intelligen-
za, ma molte volte allude loro trattandoli da filosofi pieni di sé, il cui
spirito non vale la pena di seguire.

LA IMPORTANZA DEGLI STUDI SCRI DI FILOSOFIA
E DI TEOLOGIA

La teologia era il ramo di studi migliore tra quelli impartiti nel-
le universita e nei collegi della Chiesa cattolica. Era letta sempre
secondo la formulazione di una delle grandi scuole, senza mai al-
lontanarsi, nel versante dogmatico, da cid che i simboli della fede
professavano ufficialmente. La filosofia occupava un ordine secon-
dario ed ausiliare per fondare in modo razionale le basi della fede
professata. Ed & qui dove entrano in gioco le sfumature di scuole che
interpretavano la dottrina dei grandi maestri, considerata sicura. Gli
studi ecclesiastici si concludevano con due corsi di filosofia, prima
di poter ricevere gli ordini maggiori. Nel corso di questo biennio si
studiavano logica e metafisica. La dottrina aristotelica ispirava gran

65 VIVES, Juan Luis, Obras completas I, Madrid 1948, pag .1397.
66 Cfr. MIRO, Op. Cit.



116 Buenaventura Pedemonte i Feu

parte delle questioni trattate e se ne privilegiava la lettura secondo
lo spirito di san Tommaso, nelle scuole dei domenicani e dei gesuiti,
cioe nella maggior parte delle scuole. Nella sua opera, il P. Gyorgy
Santha riconosce che la documentazione sul programma preciso di
questi studi & scarsa. Supponiamo che la sua irradiazione filosofi-
ca non fosse eccessiva e che il suo carattere magistrale si dirigeva
piuttosto a consolidare I'istruzione piut che a sviluppare uno spirito
critico.’” Non possiamo fare altro che speculare sulla formazione
filosofica che Giuseppe Calasanzio ricevette sotto 'influsso dei do-
menicani e dei gesuiti a Lleida, Valenzia ed Alcala. Se aggiungiamo il
breve spazio di tempo in cui trasse beneficio da questi insegnamenti,
non possiamo certamente pensare ad una formazione assai profon-
da. Come ci ricordano i biografi, la sua vita fu scossa assai presto
dalla morte di suo fratello maggiore e dall’insistente richiesta di suo
padre di farsi carico dell'impresa famigliare, e di lasciare quindi gli
studi ecclesiastici.

Piu tardi, quando il Calasanzio si accinse a delineare il pro-
gramma del suo Ordine e di (a) tratteggiare il profilo dello scolopio
che lui immaginava, la sua tenace difesa degli studi filosofici per
la formazione dei suoi religiosi e degli alunni esterni, ci confer-
mano la sua fiducia in uno studio serio della filosofia che forse gli
era mancato. Il Calasanzio sembra assai interessato a superare la
difficolta di trovare buoni maestri per le sue scuole. Il suo spirito
aperto al pensiero moderno lo condusse a chiedere 'aiuto di Andrea
Baiano, nel Collegio Nazareno di Roma, di Campanella a Frascati o
di permettere ai suoi religiosi fiorentini di avvicinarsi a Galileo nel
suo esilio ad Arcetri. Questo interesse non sembra coniugarsi con
la realta e lo si deduce dalle critiche che i rappresentanti di altre
congregazioni religiose rivolgono contro gli scolopi, consideran-
doli persone di scarsa formazione. Ed ¢ una critica che purtrop-
po aveva la sua ragion d’essere, poiché il Calasanzio anteponeva a
qualsiasi altro obiettivo ’educazione dei bambini, considerata la
vera missione delle Scuole Pie. Di conseguenza, I'urgenza di di-
sporre di maestri per le scuole faceva si che diminuisse il tempo di

67 SANTHA, Gyorgy, Op. cit.. pag. 266.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 117

formazione per potersi dedicare prima possibile a questa missione.
Un’altra ragione si aggiungeva a questo interesse prioritario, poiché
il Calasanzio vigilava sullo spirito dei suoi religiosi, che dovevano
essere umili per poter insegnare ai piccoli e, certamente, 'eccessi-
va formazione filosofica, poteva renderli orgogliosi e allontanarli
dall’obiettivo.%® Queste vacillazioni nello spirito del Calasanzio si
videro riaffermate dalle autorita ecclesiastiche che svolsero la visita
apostolica nel 1625. La commissione di presuli consiglio al Padre
Generale di assicurare una buona formazione pedagogica ai suoi
religiosi, pur dovendo ridurre in qualche modo gli studi filosofici e
teologici.®

Dinanzi a queste reticenze non mancarono le reazioni di alcuni
scolopi pitl perspicaci che, con senso critico pit acuto, postulavano
un aumento degli studi filosofici. Il Calasanzio non rimase insensibile
alle loro richieste e, superati i tempi di scarsita di maestri nelle scuo-
le, non manco di soddisfare i loro desideri. Le Scuole Pie dovevano
superare i pregiudizi e le critiche di chi pensava che la loro missio-
ne doveva ridursi all'insegnamento elementare, senza invadere I'in-
segnamento superiore, monopolio di altri ordini. Alcuni non erano
assolutamente convinti che i bambini di classi bisognose potessero un
giorno accedere a studi superiori, riservati agli alunni di classi bene-
stanti, perché in questo modo le basi della societa si agiterebbero. Il
Calasanzio dovette battersi contro tutte queste difficolta per ottenere
che i suoi alunni di estrazione popolare potessero avere una prepa-
razione superiore ed essere in grado di affrontare il mondo moderno
alle stesse condizioni degli altri alunni.

68 Cfr. SANTHA. Op. cit. pag. 203. «Il Santo Fondatore ed uno dei suoi intimi amici
e consigliere, il P. Giovanni di Gesli e Maria, si preoccuparono molto del proble-
ma. Un’esperienza quotidiana mostrava loro che i sacerdoti arricchiti da un’al-
ta cultura filosofica e teologica si dedicavano con maggiore difficolta all’'umile
compito scolastico tra i bambini poveri e laceri. Nella maggioranza dei casi, si
sentivano maggiormente attratti dall'insegnamento della filosofia o della teo-
logia, o anche dal ministero, piu tipicamente sacerdotale, della predicazione e
della confessione. Tutto cio, evidentemente, a scapito dell’autentico ministero
calasanziano.”

69 Eph. Cal. 5 (1959) 201.



118 Buenaventura Pedemonte i Feu

LA MISTICA CARMELITANA

Dopo gli anni in cui fu segretario del capitolo della cattedrale
di la Seu d’Urgell, anni movimentati e pieni di preoccupazioni per il
futuro, il Calasanzio si diresse a Roma dove avrebbe vissuto la seconda
parte della sua vita, pit attenta ai bisogni del prossimo e pili sensibile
alla vita spirituale. Fu a Roma che chiese ad un amico, il carmelita-
no scalzo, P. Juan de Jests Maria, che influi molto sul suo spirito, di
accompagnarlo con la direzione spirituale.” Non possiamo, quindi,
negare I'importanza della mistica carmelitana, che aveva acquistato
nuovo vigore dopo la riforma di Santa Teresa e di San Giovanni della
Croce, nel pensiero del Calasanzio. Il P. Juan de la Cruz aveva dedicato
una delle sue opere all’istituto calasanziano, Libro de la educacion
piadosa o Compendio escrito de cultura infantil (Liber de pia edu-
catione sive de cultura pueritiae compendio escriptus), dove erano
molteplici i consigli agli educatori dell’infanzia. II libro ha un carat-
tere esortativo e puo essere considerato un riassunto della pedagogia
calasanziana.”

In quale misura la spiritualita carmelitana influi su San Giuseppe
Calasanzio lo possiamo intuire dal prestigio delle opere di Santa Tere-
sa e di San Giovanni della Croce, che introducono lo spirito della Re-
gola nella modernita. Loriginalita della Regola carmelitana consiste
nel condividere la vita di preghiera e di silenzio dei solitari del monte
Carmelo con I'apostolato tra gli uomini, sotto gli auspici dell’esempio
del profeta Elia, e con una devozione preferenziale per il culto della
Vergine Maria. La sua comparsa nell’Europa del XIII secolo li obbligo
a presentarsi da mendicanti. Questo duplice carisma fu interiorizzato
nell’Ordine come una tensione continua tra la nostalgia del deserto e
I'integrazione nella vita cittadina con una dedizione speciale al culto
e allo studio. La Riforma di Santa Teresa fu spinta dal suo anticonfor-
mismo. Lei riusci a vivere la tensione tra 'aspirazione alla solitudine
e la sua ansia per la vita della Chiesa come una vita contemplativa a

70 Lo studio migliore sull’'influenza della mistica carmelitana in Giuseppe Calasan-
zio ¢ quello del P. Claudio Vila nella sua tesi dottorale “Fuentes inmediatas de la
pedagogia calasancia”, Madrid CSIC 1960.

71 SANTHA, Gyorgy, Op. Cit., pag 203-204.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 119

suo servizio.” In questa organizzazione della vita del Carmelo spicca
la devozione alla Vergine, e chi veste il suo abito deve vestirsi anche
delle sue virtl, configurando i propri sentimenti con quelli di Cri-
sto.” Infine, la preghiera deve essere ’asse che portante di tutta la vita
spirituale, e quindi non deve mai essere tralasciata.™ Dobbiamo rico-
noscere che la mistica di Santa Teresa lascido un’impronta indelebile
nello spirito apostolico del Calasanzio, poiché uni sempre nella sua
vita e in quella della sua Congregazione I'aspetto contemplativo che
doveva essere il sostegno di tutta la sua missione educativa, all’aspetto
apostolico. Limpronta mariana fu anche un elemento che segno la
sua vita religiosa. E cosi, seguendo I’esempio dei carmelitani, vincold
il suo nome a quello della Madre di Dio. Infine, questo spirito di pre-
ghiera costante che Santa Teresa infondeva in tutti le azioni della vita
quotidiana ispir0 nel Calasanzio I'iniziativa dell’orazione continua,
praticata da alcuni alunni, che accompagnava nelle sue scuole il com-
pito educativo dei maestri.

San Giovanni della Croce (1542-1591) rappresenta la versione pit
metafisica della mistica carmelitana poiché presenta tutto il suo pro-
gramma spirituale come un’ascesa al monte Carmelo, fino ad elevarsi
alla trascendenza universale ed eterna. Le sue sfumature non sono
presenti negli scritti a volte ‘provinciali’ di Santa Teresa e oltrepas-
sano il silenzio e la solitudine della clausura per incontrarsi con gli
orizzonti illimitati dove Dio e presente. Da Ii si irradia verso la per-
sona nella sua totalita, corpo ed anima, senza nascondere le sue doti
naturali, ma nobilitandole. Per San Giovanni della Croce I'ascetica
non ¢ una violenza alla persona, ma trasformazione del suo essere.

72 TERESA DI GESU’, Le Stanze, 1, 2. «Tutti noi che portiamo questo abito sacro
del Carmine siamo chiamati alla preghiera e alla contemplazione, perché que-
sto e stato il nostro principio, veniamo dalla casta di quei nostri santi padri del
monte Carmelo che, in una grande solitudine e con tanto disprezzo, cercavano
questo tesoro...»

73 TERESA DI GESU’, Cammino di perfezione, 1, 3. «Cerchiamo di assomigliare in
qualche piccola cosa a questa santissima Vergine, di cui portiamo I'abito»

74 TERESA DI GESU’, Op. Cit. 4, 2. «Il principio della nostra Regola dice di pregare
incessantemente. Pur facendo questo, che ¢ la cosa piti importante, con somma
diligenza, non si tralasceranno i digiuni e la disciplina e il silenzio».



120 Buenaventura Pedemonte i Feu

La creatura cosi trasformata puod accedere a Dio, che dimora nel suo
spirito, e operare con Lui. La Vergine Maria ¢ un esempio molto chia-
ro di questa ascensione verso Dio, poiché fu docile allo Spirito Santo
e, mossa da Lui, rese divine le sue azioni.” Tutta la teologia di San
Giovanni della Croce considera 'umanita di Cristo come cio che da
senso alla santificazione delle cose corporali, in modo che grazie a Lui
la creazione tutta e trasparenza della presenza di Dio.™

La mistica carmelitana, dopo la celebrazione del Concilio di
Trento, assunse ancora pitl importanza e si strutturo in modo sem-
pre pill cristocentrico. Le sue formulazioni sempre pitu dialettiche si
concretizzarono nell’elaborazione di corsi e trattati di teologia mi-
stica, il primo di essi nell'Universita di Alcala de Henares, e piu tardi
questi corsi si svolsero anche nell’Universita di Salamanca. La vitalita
che I'Ordine del Carmine scopri con la riforma teresiana influi senza
dubbio nella pieta mariana e nell’orazione continua, aspetti signifi-
cativi della spiritualita scolopica, ma il Calasanzio incluse soprattut-
to nell’ordine scolopico lo stile conventuale dei carmelitani. Alcuni
esempi permettono di riconoscere la derivazione carmelitana della
preghiera mentale in comune e la proliferazione di altri atti di coro.
Riassumendo, le caratteristiche della spiritualita carmelitana si con-
servano nella vita di pieta della comunita scolopica e nello stile della
vita conventuale che hanno una certa familiarita con le novita della
riforma teresiana.

LISTRUZIONE POPOLARE PRIMA DEL CALASANZIO

Nel periodo dal 1550 al 1650 ’Europa viveva immersa in un
enorme sradicamento. Due testimoni oculari autorizzati, Shakespe-
are e Cervantes hanno chiamato questo periodo il “secolo di ferro”.
Basta pensare alle guerre di religione che devastarono il territorio
europeo e causarono migrazioni forzate ed epidemie. A queste guerre
bisogna aggiungere il pericolo dei turchi nel Mediterraneo e, dopo la
scoperta del Nuovo Mondo, la conquista iniqua dei nuovi territori e

75 GIOVANNI DELLA CROCE, Salita al Monte Carmelo, 2, 10.
76 GIOVANNI DELLA CROCE, Cantico, 5-7.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 121

il commercio di schiavi che ne segui; mentre la societa viveva male
nelle grandi citta dove una borghesia emergente iniziava a negozia-
re con i prodotti dell’artigianato. La vita cittadina nascondeva una
popolazione in gran parte barbara nei suoi costumi e culturalmente
analfabeta. I suoi sentimenti religiosi si riducevano piuttosto a super-
stizioni e alla pratica della magia, perché la conoscenza della fede era
rudimentale. La maggior parte erano poveri e la loro alimentazione
era cosi precaria che spesso pativano la fame. In questa situazione,
il bisogno di promuovere un’opera educativa e umanitaria costituiva
una vera urgenza in tutto il continente europeo. Il movimento prote-
stante aveva promosso I’evangelizzazione nei paesi dove era prevalsa
la Riforma, ma nei territori sotto il controllo della Controriforma
cattolica fu necessario un impegno gigantesco di cristianizzazione e
di cultura.

Invitando alla lettura personale della Bibbia, i riformatori prote-
stanti proponevano la formazione della coscienza cristiana e offrivano
uno stimolo per l'alfabetizzazione. In questo modo I’espansione della
cultura avanzava contemporaneamente alla diffusione della Riforma
protestante. Ma anche nel mondo cattolico, prima del Concilio di
Trento, era iniziata la fondazione delle scuole rionali’” e la creazione
delle scuole della Dottrina Cristiana che, dal 1539 in poi, si diffusero
in quasi tutte le parrocchie nel Nord d’Italia, in molte dell’Italia cen-
trale ed anche a Roma. Diversi ordini si occuparono di queste scuole,
per esempio i padri somaschi, i barnabiti, i cappuccini e i gesuiti. Vi
si insegnava 85 giorni ’anno e due o tre ore al giorno il catechismo, a
scrivere in bella calligrafia e, spesso, anche a contare.” Anche le mis-
sioni popolari portavano cultura ai territori piti remoti del sud e ai pit
lontani villaggi di montagna. Questa preoccupazione per I'insegna-
mento condusse molti vescovi a fondare seminari gratuiti per bambi-
ni poveri, che dopo una lunga e programmata formazione culturale
e spirituale, si indirizzavano verso la carriera ecclesiastica e finirono
con rinnovare e rafforzare in tutti i sensi il clero cattolico.

77 Scuole di quartiere, volute da Papa Leone X (1519).

78 Nelle scuole della Dottrina Cristiana si ispiro, probabilmente, Carlo Borromeo
quando organizzo la catechesi nella diocesi di Milano.



122 Buenaventura Pedemonte i Feu

Seguendo con 'enumerazione delle prime iniziative scolastiche,
sembra che durante la prima meta del XV secolo, gli usiti, in Boemia e
Moravia, avevano creato nelle loro comunita scuole di insegnamento
mutuo, dove i bambini e gli adolescenti imparavano il greco, il latino
ed anche I'ebreo.” Nel XV secolo si crearono le scuole umanistiche
e Savonarola, nel suo breve governo fiorentino, cred scuole ed or-
fanatrofi per bambini poveri e abbandonati. All'inizio del XVI secolo
abbiamo gia visto 'umanista inglese John Colet, amico di Erasmo e di
Moro, fondare a Londra la scuola Saint Paul, con 150 alunni. A Vene-
zia, tra il 1520 e il 1521 c’era una scuola gratuita per bambini poveri
e mendicanti, dove si insegnava loro a leggere, a scrivere e a fare i
conti, ma dove si preparavano anche i giovani a svolgere un mestie-
re. Lungo il XV secolo diverse citta italiane contrattarono almeno un
maestro per insegnare a leggere, a scrivere e a contare, ma anche la
grammatica e la lingua latina. Tutte queste iniziative erano finanziate,
frequentemente, da lasciti e fondazioni.

LA SITUAZIONE SOCIALE A ROMA DELLA FINE
DEL XVI SECOLO

Nel XVI secolo I'Europa conobbe un enorme sviluppo demogra-
fico che produsse una grande mobilita sociale. Le guerre, le epidemie
e I'insicurezza cittadina aiutano anche a spiegare questa enorme mo-
bilita. Molte citta, lungo un secolo, duplicarono il numero dei loro
abitanti tanto che il tasso di poverta aumento in modo considerevole.
Donne, vecchi e bambini vagavano per le strade senza fissa dimora. I
malati riempivano gli ospedali e gli ospizi, mentre i poveri erano por-
tati davanti ai tribunali o rinchiusi nelle carceri, in modo da liberare
le citta della loro presenza.

La citta di Roma non era un’eccezione. Nel corso del secolo
raddoppia il numero dei suoi abitanti, passando da 55.000 a circa
100.000. Lopera di governo dei Papi intraprende riforme urbanisti-
che nella citta, ordina interi quartieri e protegge il letto del Tevere.
Ma in contrasto a questa situazione sociale della precarieta, la Roma

79 Ne siamo a conoscenza tramite Enea Silvia Piccolomini, futuro Pio II.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 123

del Barocco si caratterizza per la costruzione dei grandi palazzi delle
famiglie romane nobili e per la costruzione di acquedotti, di fonti e di
molteplici chiese, utilizzando, per questo, non pochi elementi delle
antiche rovine romane. Il palazzo Venezia, Il Laterano, il Vaticano,
la Piazza San Pietro, la Cancelleria, il palazzo Farnese, la Sapienza,
la Trinita dei Pellegrini, il Collegio Romano, il Campidoglio o I’Ospe-
dale dei Mendicanti sono costruzioni di questa epoca. Certamente le
elemosine e le indulgenze contribuirono a finanziare queste enormi
spese, ma anche le tasse e la vendita di benefici ricadevano nelle ta-
sche degli abitanti degli Stati Pontifici, che dovevano finanziare la
politica del piccolo stato e le spese pubbliche che generava. Verso la
fine del secolo, dal 1591 al 1594, sorse un periodo di crisi durante il
quale terminarono tutti i risparmi pubblici e, di conseguenza, molte
banche dovettero chiudere. I risultati immediati di questa crisi eco-
nomica furono 'aumento dei debiti, il fallimento dei commercianti e
il degrado dei costumi. Una moltitudine di persone rimasero per stra-
da e molte famiglie precipitarono in un’indigenza totale, dipendendo
dalla beneficenza. Uno sciame di senzatetto vagava nelle piazze chie-
dendo I'elemosina o si dedicava a piccoli furti o al crimine piti 0 meno
organizzato. Ma non dobbiamo dimenticare che Roma era la capitale
della Chiesa cattolica, e nel corso del secolo aveva visto nascere ordi-
ni religiosi, convitti, seminari, compagnie e confraternite dedicate al
servizio della carita. Erano stati creati anche orfanatrofi, ospizi, scuo-
le, riformatori, collegi, ospedali e case per il recupero di prostitute. Il
Calasanzio ebbe certamente occasione di conoscere e partecipare alla
vita e all’ ambiente di molti uomini di grande virtu: citiamo ’Oratorio
di San Filippo Neri, portatore della gioia di fare catechesi in modo
nuovo e di accogliere i bambini, oratorio che influi indubbiamente
nello stile delle future Scuole Pie; 'influenza dei carmelitani scal-
zi di Trastevere, che offrirono al Calasanzio la direzione spirituale di
cui aveva bisogno; i francescani conventuali del convento dei Dodici
Apostoli che mostrarono al Calasanzio I'amore per I poverta; la figura
di San Camillo de Lellis, esemplare nella sua dedizione alla cura dei
malati; San Giovanni Leonardi, grande spirito dedicato alla cura delle



124 Buenaventura Pedemonte i Feu

anime.® E cosi, nella citta di Roma, i contrasti di uno squilibrio socia-
le si mescolavano e si ristabilivano con dispositivi di compensazione.

IL CALASANZIO FONDA UNA SCUOLA POPOLARE

La Roma che il Calasanzio incontro obbediva a questa descrizio-
ne. Il Papa Sisto V¥ aveva cercato di promuovere I'artigianato, 'indu-
stria e il commercio senza ottenere grandi risultati, perché la costru-
zione aveva divorato le risorse e la citta era priva di infrastrutture. Alla
citta mancavano qualifiche professionali e motivazioni psicologiche.
La citta era piena di pellegrini, di poveri e di un’enorme popolazione
infantile che vagava per le strade. Quando il Calasanzio giunse a Roma
nel 1592 si sistemo nel palazzo del cardinale Colonna dove svolgeva
il magistero di precettore dei ragazzi della casa. Cio nonostante, il
suo spirito sensibile lo aveva spinto a percorrere le vie di Roma e a
imbattersi in questo ambiente deteriorato, dove la gente lottava per
sopravvivere. Nel vicino quartiere di Trastevere accadde una grande
catastrofe con lo straripamento del fiume; I'inondazione causo due-
mila morti e moltissime famiglie rimasero senza casa. Il quartiere
aggiungeva alla disgrazia del suo degrado la tribolazione causata dallo
straripamento del fiume. Il Calasanzio lavoro senza sosta per aiutare i
colpiti e scopri la miseria in cui erano piombati. Si uni allora alla con-
fraternita dei Dodici Apostoli per dedicarsi all’azione caritativa con
i malati, soprattutto nel periodo dell’epidemia della peste che segui
all'inondazione. I ragazzi vagavano per la strada pitt abbandonati che
mai, e I'idea di aiutarli comincio a entrare in lui. Rimase colpito dalla
vista di tanti bambini senza scuola per mancanza di mezzi economici
e ideo la creazione di una scuola gratuita aperta a tutti i bambini,
specialmente ai piti bisognosi. Infatti, nella citta esistevano gia scuole

80 GINER, Severino, San José Calasanz en la Roma de la Reforma postridentina.
En Archivum Scholrum Piarum, n° 78, Roma 2015, p. 79-80.

81 Sisto V governo la Chiesa tra il 1585 e il 1590. Aveva la fama di essere un uomo
duro e pieno di sé. Cerco di migliorare 'ordine pubblico e di eliminare criminali e
ladri con pugno di ferro. Si oppose anche al lavoro delle prostitute. Giunto quasi al
termine della sua vita, fece erigere un busto in suo onore nel Campidoglio, rimos-
so dopo la sua morte, a testimonianza del affetto suscitato tra il popolo romano.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 125

rionali e scuole della Dottrina Cristiana, oltre che collegi, seminari e
convitti aperti dai gesuiti. Il Calasanzio penso che sarebbe stata una
buona idea cercare una soluzione di questo tipo, ma le scuole rionali,
con un solo maestro, non potevano assicurare una formazione a un
gran numero di bambini, e nemmeno una durata nel tempo, poiché
era necessario mettere insieme diverse eta ed era difficile seguire ogni
singolo educando. Propose la sua idea alle autorita ecclesiastiche, a
gente cristiana benestante e agli ordini religiosi — ai gesuiti e ai dome-
nicani — che avevano gia aperto scuole, ma la sua richiesta fu disattesa
da tutti.®

I1 Calasanzio non si scoraggio e decise di lanciarsi a realizzare il
suo progetto. Con la collaborazione del parroco di Santa Dorotea poté
iniziare in modo provvisorio una prima scuola gratuita per i bambini
poveri nella sacrestia del tempio parrocchiale. Certamente mancava
una scuola popolare come quella fondata dal Calasanzio a Santa Doro-
tea. La prova migliore di questo fu che poco tempo dopo la domanda
la domanda crebbe a tal punto che fu necessario cercare spazi piu
ampi, prima a Campo dei Fiori e poi nel Palazzo Torres, accanto alla
Chiesa di San Pantaleo. Il progetto rispondeva veramente ai veri biso-
gni dei bambini romani, degli ambienti poveri e incolti dei quartieri
di Trastevere. Imparare a leggere, a scrivere e a contare, oltre che a
conoscere un poco di latino, un poco di catechismo e una buona edu-
cazione erano le esigenze della popolazione a cui dette risposta 'opera
del Calasanzio.

La scuola del Calasanzio, oltre alle ineludibili vestigia controri-
formiste, pud considerarsi una scuola moderna per la struttura dei
suoi programmi, per 'organizzazione delle classi secondo I’eta e per
il livello delle conoscenze e per la specializzazione dell’insegnamento,
poiché ogni professore deve sviluppare una materia del programma.
Si tratta di una scuola ispirata all'idea umanistica dell’'universalita
della cultura, che si allontana dalla concezione elitista tradizionale
del sapere. Per la prima volta, si difende il diritto di una scuola gra-
tuita per tutti, anche per i poveri. Il bambino o “i pit piccoli”, come

82 GINER, Severino, San José Calasanz en la reforma de la Reforma post-tridenti-
na, Archivum Scholarum Piarum n° 78, pag. 75 e ss.



126 Buenaventura Pedemonte i Feu

li chiamava con affetto il Calasanzio, diventano il centro del sistema
educativo; cosi il sapere si pone al servizio dell'uomo e non il contra-
rio. La testimonianza di una lettera del P. Salistri contiene un elogio
della persona del Calasanzio, che fece della scuola la sua missione.
Dice cosi: “Ho parilato con persone che ricordano ancora come ri-
maneva immobile nel cortile delle scuole e Ii ascoltava leggere, cor-
reggeva le pagine, i attirava verso la dottrina cristiana, l'esercizio
delle virtu e dava loro in premio immaginette di santi, caramelle e
confetti e ai piu poveri un libro di lettura, carta e penna; pur avendo
quella venerabile eta, sembrava essere un bambino tra loro pieno di
una innocentissima gravita; e con tutto questo ; e, con tutto questo,
di notte si affrettava a preparare i modelli da scrivere; e, con tutto
questo, terminate le classi, continuava a lavorare, dedicandosi anche
alla questua, scopando le aule e pulendo perfino la stalla dell’asinello
con una grande equanimita, in qualsiasi circostanza”.%

La particolarita che definisce la scuola del Calasanzio ¢ il suo ca-
rattere popolare, cioe, si tratta di una scuola aperta a tutti i bambini
senza discriminazione alcuna. Infatti, il Calasanzio ammise nelle sue
scuole la presenza di bambini ebrei, pur volendo perseguire 1’obietti-
vo della formazione di una coscienza religiosa, anzi di una coscienza
cattolica, volendo frenare I'’educazione propiziata dalla pressione pro-
testante. Indubbiamente, una scuola cosi concepita significo una sco-
modita nella Roma del suo tempo, perché provoco una serie di eventi
imprevedibili. La pretesa di educare i ragazzi poveri e dare loro una
formazione cristiana mediante una scuola gratuita, nel contesto di
questo periodo post tridentino, fu una novita difficile da accettare. Si
criticava che i bambini delle classi meno abbienti potessero accedere
ad un insegnamento superiore e, di conseguenza, potessero aspira-
re a svolgere professioni destinate ai ricchi, perché questa situazione
avrebbe provocato un cambio sociale dalle conseguenze inquietanti.
Ma, in realta, lo strato educativo che rimaneva dopo la proposta di-
sciplinare nella scuola del Calasanzio supponeva gia un germe della
formazione integrale della persona.

83 Regestum litterarum P. Jo. Chrysostomi Salistri. Archivio Casa Generalizia dei
Padri Scolopi, Roma. San Pantaleo, Reg. Gen. 139, p. 372.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 127

LIDEALE SCIENTIFICO

Giuseppe Calasanzio & contemporaneo del risveglio della scien-
za moderna. La nascita delle Scuole Pie coincide con lo schiudersi
di una nuova fisica e di una nuova astronomia, al punto di cambia-
re 'immagine del mondo. Ma questo mondo moderno nacque con
dolori del parto e, tristemente, con 'opposizione sistematica della
Chiesa alle nuove teorie che giungevano da Copernico, Kepler e Ga-
lileo. L'Inquisizione si basava su interpretazioni letterali dei testi bi-
blici per disautorizzare le nuove teorie eliocentriche che iniziavano
ad avvertire le dimensioni infinite dello spazio. I principi della fisica
aristotelica, mancanti della base empirica, non si sostenevano pit da-
vanti alle osservazioni dei nuovi fisici. Cio malgrado, I'Inquisizione
decise di condannare il sistema eliocentrico di Galileo e lo obbligo
a ritrattarsi affermando che la terra rimaneva immobile, mentre le
sfere celesti le giravano attorno. La Chiesa ha tardato quattro secoli
prima di riconoscere che questo affronto alla scienza fu, in realta, un
errore. Ma all’epoca che ci interessa, quando i filosofi pit lucidi si
deselezionavano timidamente prima e apertamente dopo da questa
speculazione senza base empirica, le istituzioni della Chiesa conti-
nuavano ad insegnare secondo il modello della vecchia immagine del
mondo. Risulta quindi pili prezioso I'atteggiamento del Calasanzio
nei riguardi della scienza moderna in generale e della figura di Ga-
lileo in particolare, perché indica il suo spirito aperto al progresso
e alla modernita. Nell’opera del P. Santha, leggiamo in effetti, che il
Calasanzio volle veramente offrire un insegnamento scientifico nelle
sue scuole, soprattutto quando le materie che generalmente si impar-
tivano, erano preminentemente letterarie. Fin dalla scuola primaria,
oltre a leggere e a scrivere, ricopriva enorme importanza la cono-
scenza del calcolo elementare, cioe I'aritmetica pratica che costituiva
I'abaco.® Il Calasanzio ebbe I'intuizione dell’indirizzo scientifico dei

84 Sembra che I'insegnamento dell’aritmetica pratica inizi nella Repubblica di Ve-
nezia che aveva bisogno della collaborazione di maestri contabili per le opera-
zioni commerciali con Bisanzio. Da Venezia si estese a tutta I'Italia, ma il merito
del Calasanzio sta nell’averla applicato all’insegnamento primario per formare i
bambini alla vita quotidiana.



128 Buenaventura Pedemonte i Feu

nuovi tempi, e ¢io lo spinse a garantire questo programma cercando
di fare in modo che la formazione dei religiosi scolopi includesse an-
che lo studio della matematica, in modo che potessero essere eccel-
lenti abachisti.® In particolare, il Calasanzio appoggio la fondazione
della Scuola Superiore di Matematica di Firenze e, grazie a questa
intuizione, alcuni scolopi e il Calasanzio stesso riuscirono a diventare
amici del grande Galileo. E permise, perfino, di accompagnarlo nel ri-
tiro forzato ad Arcetri, vicino a Firenze.® Non lo spinse solo il motivo
scientifico, e cioe fare in modo che i suoi religiosi avessero un’ottima
preparazione approfondendo al meglio la conoscenza della scienza; fu
spinto soprattutto da un motivo pratico, quello di offrire agli alunni
poveri delle sue scuole i mezzi indispensabili per guadagnarsi il pane
quotidiano. E’ bene menzionare al riguardo il padre Francesco Ca-
stelli, collaboratore del Calasanzio, uomo di grande visione di futuro
cui deve attribuirsi 'apertura delle Scuole Pie agli uomini di scienza
del momento, tra cui Galileo. Grazie a questa apertura, il Calasanzio
promosse gli studi di matematica nelle Scuole Pie di Roma, Firenze,
Genova, Napoli e di Podolin.

Negli ultimi momenti della sua vita, Galileo fu assistito da alcu-
ni religiosi scolopi, con il permesso del fondatore. Questo gruppo:
“fin dal primo momento ha dato un chiaro orientamento scientifi-
co-positivo e moderno al nuovo Ordine delle Scuole Pie”.¥" 1 padri
Francesco Michellini, Angelo Morelli e Clemente Settimi, hanno in
comune ’essere stati discepoli diretti di Galileo, colpito dalla finezza
del loro spirito e del loro valore intellettuale. Il Padre Settimi divenne
il suo segretario personale e, quando Galileo gia anziano aveva biso-
gno accanto a lui di un sostegno, ottenne il permesso dal Calasanzio
di pernottare con il grande fisico. Tutti e tre insegnarono matematica
nelle Scuola fondata a Firenze.®® La presenza di questi scolopi insieme
a Galileo non deve essere interpretata solo come desiderio di imparare
nuove conoscenze sulla natura del mondo, ma piuttosto come volon-

85 SANTHA, Gyorgy, Op. Cit. pag. 149.

86 PICANYOL, Llogari, Epistolario I, Galileo Galilei, p. 34-35 e pag. 69
87 SANTHA, Gyorgy, Op. Cit. p. 152-153

88 Cfr. AUSENDA, Giovanni, in Op. cit., p. 510-511.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 129

ta di cooperare nella ricerca di una verita sempre rinnovata. Erano
consapevoli trattarsi di una “nuova filosofia”, di una nuova visione del
mondo, che lasciava dietro di sé le vecchie considerazioni della fisica
aristotelica. Il fatto che si trattasse di una nuova filosofia puo trarsi
dalla denuncia presentata all'Inquisizione di Firenze contro questi
scolopi galileiani. I1 P. Mario Sozzi li accusava di professare dottrine
atomistiche e materialistiche. Erano accusati di rifiutare la dottrina
aristotelica della composizione ilemorfica della materia, inclinandosi
piuttosto verso la teoria degli atomi; di appoggiare il concetto elio-
centrico dell’'universo; di non credere all’esistenza dei colori e di con-
siderare la matematica come l'unica scienza certa con cui ¢ possibile
conoscere Dio e convincere gli infedeli. Laccusa di Mario Sozzi arrivo
a segnalare la responsabilita del Granduca di Toscana che si era la-
sciato attrarre da queste idee e risaliva fino al Calasanzio, che dovette
rispondere pil tardi davanti all'Inquisizione romana. Malgrado I’esa-
gerazione contenuta in molte di queste accuse, e non tutte prese in
considerazione dal tribunale del Sant’Ufficio, possiamo farci un’idea
del nuovo percorso di insegnamento intrapreso nelle Scuole Pie.

Non solo la matematica, ma anche la grammatica suscitarono
I'interesse del Calasanzio. E per questo mando due scolopi a Milano,
da Gaspar Schopio, per imparare cio che lui chiamava la grammatica
filosofica, o, detto in un altro modo, la grammatica ragionata, da lui
spiegata nella sua scuola di Vienna. Spiegava la sua grammatica con
un progresso graduale combinando la morfologia con I'apprendimen-
to di frasi latine. Schopio non aveva fiducia nei gesuiti per portare
avanti la Controriforma in Austria, per cui propose agli scolopi di
continuare la sua scuola di Vienna. Li chiamava i “gesuiti riformati”
perché, secondo lui, la loro vita era molto pit1 in linea con il Vangelo e
li elogiava per la loro fedelta all'insegnamento dei poveri. Nel metodo
di Schopio, gli scolopi scoprirono la formula semplice che li spinse
a creare la loro propria grammatica. Il P. Apa la redasse senza citare
Schopio tra le sue fonti, e costui ne rimase molto sconvolto.®

89 LECOINTE, Claire, Gaspar Schppe et les Ecoles Pies. Un exemple de collabora-
tion scientifique et pédagogique au XVII siecle, in Archivum Scholarum Piarum,
n° 18.



130 Buenaventura Pedemonte i Feu

IL MEMORIALE AL CARDINALE MICHELANGELO
TONTI (1621)

I1 Cardinale Michelangelo Tonti (1566-1622) era il relatore del-
la Commissione pontificia incaricata di studiare 'approvazione delle
Costituzioni e la convenienza di concedere alla Scuola Pia il rango
di Ordine religioso di voti solenni. Il Calasanzio gli redige un me-
moriale per giustificare I'esistenza dell’Ordine delle Scuole Pie tra le
istituzioni della Chiesa. Questo documento ha assunto un’importan-
za fondamentale nella storia dell’Ordine, perché contiene la migliore
definizione della natura, degli obiettivi e dell'importanza dell’istituto.
In realta il Calasanzio espone le ragioni che lo spinsero a sollecitare
la concessione del rango di Ordine alla Santa Sede, poiché aspetta
da questo il consolidamento della sua opera educativa. I1 cammino
che ha seguito fino a questa richiesta e stato lungo. Dalla sua prima
esperienza a Santa Dorotea, dove inizio le sue lezioni nella sacrestia
dell’'umile parrocchia del Trastevere, il Calasanzio aveva iniziato sol-
lecitando i gesuiti e i domenicani ad occuparsi della sua piccola opera,
dopo cerco 'appoggio di maestri e laici che lo aiutassero, ma questi
non furono capaci di seguire il suo ritmo e nemmeno di coinvolgersi
in un’opera fondata sulla benevolenza che, a loro parere, non ave-
va futuro. Il Calasanzio si rese conto che solo un vincolo religioso
poteva impegnare i collaboratori fedeli a non abbandonare 1'opera.
In principio, la Santa Sede suggeri di unire le Scuole pie alla Con-
gregazione Lucchese fondata da San Giovanni Leonardi: i lucchesi
avrebbero infuso nell’opera di Giuseppe Calasanzio lo spirito religio-
so per darle contenuto, ma I'esperienza non ebbe successo, perché
i lucchesi preferivano dedicarsi al culto e alla direzione spirituale e
non si sentivano attratti dalla scuola. Fu allora, dopo la separazione
con i lucchesi, che il Papa Paolo V, che guardava con simpatia I’ope-
ra del Calasanzio organizzo le Scuole Pie come una Congregazione
Paolina nel 1617. Il Calasanzio cerchera piu tardi di dare stabilita al
gruppo sollecitando I'approvazione delle Scuole Pie come ordine di
voti solenni. Questa richiesta, dopo che il Concilio del Laterano ave-
va proibito la creazione di pili ordini religiosi, sembrava insolita ed
ostinata. Ma il Calasanzio non cercava di ottenere un privilegio, ma la
stabilita necessaria in modo tale che il suo Istituto non si incrinasse
a causa dei voti temporali, facili da abbandonare. Fu questo desiderio



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 131

di dotare di solidita il suo istituto delle Scuole Pie cio che lo spinse
a presentare alla Santa Sede la richiesta di innalzare le Scuole Pie a
rango di Ordine religioso.”

Quattro mesi trascorsi a Narni permisero a Giuseppe Calasanzio
di redigere le sue Costituzioni che furono presentate al Papa Grego-
rio XV per I'approvazione verso la meta di marzo del 1621. Questa
approvazione supponeva anche il riconoscimento delle Scuole Pie
come Ordine religioso. Il Papa costitui una commissione di vescovi,
presieduta dal Cardinale Tonti,* per lo studio della questione. Ma il
parere della commissione fu sfavorevole alla costituzione di un nuovo
Ordine, adducendo la famosa ragione che il Concilio IV del Laterano
aveva proibito la fondazione di nuovi ordini religiosi.

Dinanzi a questa negazione il Calasanzio si fece coraggio ed in-
traprese la difesa della convenienza e dell’opportunita del suo Istituto
con un memoriale indirizzato al Cardinale Tonti, memoriale che &
un testo chiave del suo pensiero pedagogico. Gli storici dell’Ordine
non dubitarono in qualificarlo da “tesi dottorale del Calasanzio” o di
“canto originale al compito educativo”, data I'esposizione della sua
convinzione profonda sul valore dell’educazione e la fermezza del suo
carattere. Il testo provoco il cambiamento dell’atteggiamento del car-
dinale il quale cambid i suoi dubbi in convinzioni, fino al punto che
da oppositore divenne collaboratore delle Scuole Pie. La commissione
da lui presieduta muto il proprio parere riguardo alla richiesta del Ca-
lasanzio e consiglio al Papa di elevare le Scuole Pie a rango di Ordine
religioso. Frutto della sua adesione all’opera di Giuseppe Calasanzio,
fu il lascito di una parte del suo patrimonio per la fondazione di un

90 I Calasanzio aveva avuto una forte esperienza negativa non avendo ricevuto ap-
poggio all'iniziativa scolastica da parte dei vescovi. Avvenne mentre era canonico
nella Seu d’Urgell; fu testimone della richiesta del parroco di Senterada, Pere
Gervas de les Eres, diretta a Filippo II per aprire due scuole nei Pirenei ed opporsi
all'influenza degli Ugonotti. Il progetto parve interessante al Re che lo affido ai
vescovi della zona, essendo coordinatore il vescovo di Barcellona. Il risultato
fu nullo, perché il progetto non si realizzo. Il Calasanzio aveva imparato a non
affidare ad altri un progetto cos’ importante come 1'organizzazione delle scuole.

91 1l Cardinale Michelangelo Tonti era arcivescovo di Nazaret e vescovo di Cesena.



132 Buenaventura Pedemonte i Feu

collegio dove i bambini poveri vennero nutriti ed educati gratuita-
mente. Cosi si eresse a Roma il Collegio Nazareno.

Il documento si prefigge di rispondere alle obiezioni circa la crea-
zione di un nuovo Ordine e di dichiarare che le Scuole Pie devono es-
sere approvate, malgrado la proibizione del Concilio IV del Laterano. I
motivi addotti dal Calasanzio si esprimono con ardore e forte convin-
zione. Essi si fondano sulla costatazione della necessita di educare i
bambini in tutti i paesi cristiani, soprattutto dinanzi alla mancanza di
istituzioni che si dedichino esclusivamente a questo fine. La presen-
za delle Scuole Pie viene a colmare questa lacuna ed offre un futuro
migliore alla Chiesa e alla societa mediante i suoi religiosi, consacrati
con i voti alla missione di accogliere e di educare i bambini poveri.?

Riassumendo, il documento potrebbe dividersi in cinque parti.
In una prima parte, il Calasanzio propone gli argomenti contro le
ragioni addotte dagli oppositori (1-5). Pur essendo vero che il Con-
cilio del Laterano proibi la creazione di nuovi ordini superflui, che
ripetono i carismi presenti nella Chiesa attraverso altri istituti, il Ca-
lasanzio si sforza di dimostrare che le Scuole Pie non sono superflue.
Afferma che il loro ministero e necessario e che nessuno lo rivendica,
ben sapendo che I'educazione dei bambini ¢ lo strumento principale
per riformare i costumi. Larringa alza il tono quando il Calasanzio
espone le ragioni in difesa del ministero delle Scuole Pie. Se il rango
di Ordine ¢ stato concesso ad altri istituti non cosi necessari, come
negarlo alle Scuole Pie il cui ministero ¢ degnissimo, nobilissimo,

92 Ephemerides Calasanctianae ha pubblicato il testo integrale in italiano (Vol.
XXVI, 1967, 472-477); poco prima il testo era stato ripreso nella tesi dottorale
di P. Adolfo Garcia-Duran “Itinerario espiritual de san José de Calassang” (Bar-
celona, 1967, pag 170-179). La “Biografia critica” di P. Calassan¢ Bau offri per
la prima volta il testo tradotto in spagnolo (p. 411-417); piti tardi apparve sen-
za cambiamenti di rilievo nell’opera di P. Gyorgy Santha “San José Calasanz:
escritos” (Madrid, 1956, pag. 703-709). Nel 1968, P. Claudio Vila pubblico una
nuova traduzione in spagnolo totalmente revisionata. Il testo del documento e
diviso in paragrafi numerati per poterlo citare con piti facilita. P. Vicente Faubell
ha tradotto anche il memoriale nella sua Antologia Pedagdgica Calasancia. La
Congregazione Generale ha pubblicato un’edizione di lusso, rilegato in pelle con
le fotografie del documento e la sua traduzione in quattro lingue.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 133

meritevolissimo, comodissimo, utilissimo, necessarissimo, naturalis-
simo, ragionevolissimo, graditissimo, graziosissimo e gloriosissimo.
Concludendo, il Calasanzio & convinto che la Chiesa deve essere arric-
chita con I'Ordine delle Scuole Pie che persegue I'obiettivo cosi im-
portante quale ¢ quello dell’educazione dell’infanzia, perché nessun
altro Ordine, fino a questo momento, lo ha assunto come ministero
proprio. Il Calasanzio insiste con ragione sull'importanza di questo
ministero per la riforma dei costumi, fino al punto che molti principi
richiesero la presenza delle Scuole Pie nei loro territori per raggiun-
gere questi scopi. Esprime anche la sua convinzione secondo cui Dio
stesso e l'ispiratore di quest’opera. Il memoriale termina sollecitando
la condizione di Ordine per I'Istituto poiché questo ministero di in-
segnare ai bambini poveri esige di essere dotato dei migliori maestri,
preparati e disponibili. Questa disponibilita non si ottiene se non gra-
zie ad un forte legame come quello dei voti solenni, che darebbero al
suo Istituto la dovuta stabilita. Quando il Calasanzio stabilisce I'am-
bito in cui le Scuole Pie devono dedicare la loro azione preferenziale,
cioe, I'educazione dei pil1 piccoli, dirige la sua attenzione ai quartieri
popolari della grande citta o alle piccole citta. Altri Istituti si occu-
pano gia dell’educazione delle classi abbienti della grandi citta. Per
avvicinarsi ai poveri, le Scuole Pie dovranno essere anch’esse povere,
in modo che nessun bambino si senta sminuito nella propria aula. Per
questo motivo il Calasanzio chiedera per il suo Ordine il carattere di
mendicante.

LUAPOLOGIA DELLE SCUOLE PIE DI TOMMASO
CAMPANELLA

Abbiamo visto che il Calasanzio e stato un uomo aperto di fronte
alle idee che annunciavano tempi nuovi. Apri le porte del suo istituto
alla nuova scienza di Galileo e permise che alcuni scolopi imparassero
dal maestro i principi dell’astronomia, della fisica e della matematica.
Non sembra aver avuto contatti con Giordano Bruno, né che il furore
eroico di costui lo abbia contagiato, anche se la sua tragica morte nel
rogo del Campo dei Fiori, condannato dall’Inquisizione, non passo si-
curamente inosservata, poiché la sentenza fu eseguita davanti alle sue
scuole. Comungque, il Calasanzio conobbe certamente Campanella, un
altro filosofo visionario e riformista, perseguitato dall’Inquisizione.



134 Buenaventura Pedemonte i Feu

Dopo essere stato liberato dal Papa Urbano VIII dalla sua reclusione
in carcere, cui era stato condannato dal tribunale dell'Inquisizione, si
sistemo nel collegio che gli scolopi avevano a Frascati per alcuni mesi,
tra il 1630 e il 1632. Campanella aveva conosciuto gia le Scuole Pie
fin dal suo soggiorno a Napoli e le apprezzava notevolmente. Il tempo
trascorso a Frascati gli permise di insegnare filosofia ai giovani scolo-
pi. In realta questa vicinanza con le Scuole Pie gli facilito la scoperta
dell’opera del Calasanzio e se ne appassiono fino al punto di iniziare
la redazione di una Apologia delle Scuole Pie. Campanella mette in
risalto 'interesse dell'Istituto del Calasanzio ed elogia il ministero
scolopico, con ammirazione ed entusiasmo, convinto della necessita
e dell'importanza di quest’opera.”

Campanella scrivera anche un’Apologia di Galileo, nel prefazio
della sua Teologia (1636), dove manifesta 'interesse della sua epoca
per le scoperte geografiche che avevano cambiato radicalmente I'im-
magine della terra, e per la rivoluzione copernicana, che interpretava
a modo suo. Si rendeva conto anche delle deficienze della dottrina ari-
stotelica per mostrare le verita rivelate e sognava una grande “rifor-
ma” che doveva sfociare nell’'unificazione del genere umano mediante
I'accettazione di un’unica fede, cioe la riforma cattolica. Era questa
la sua interpretazione nel racconto utopico della Citta del Sole. Dopo
aver conosciuto la figura e I'opera del Calasanzio, fece loro posto nel
suo racconto nel sognare una monarchia circondata da un consiglio
di saggi. Ma l'iniziativa e I'opera del Calasanzio si allontanano radical-
mente da questo concetto utopico.

I concetto dell’apologia di Campanella ci rivela con assoluta du-
rezza la faticosa lotta contro tutti coloro che consideravano le Scuole
Pie un’opera inutile e pericolosa. Le obiezioni addotte contro (senza
questo “contro”) sorgevano da laici e da religiosi e possono riassumer-
si nello squilibrio che I'insegnamento ai poveri avrebbe potuto provo-
care nella societa. Queste obiezioni erano in certo modo spiegabili a

93 Vedasi il lavoro di traduzione e I'interpretazione svolto da Maurizio Erto, in Tom-
maso Campanella, Libro apologetico contro gli avversari dell’Istituto delle Scuo-
le Pie. Liber apologeticus contra impugnantes Institutum Scholarum Piarum, a
cura di Maurizio Erto, Fabrizio Serra editore, Pisa-Roma, 2015, pp. 80.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 135

partire dalla coscienza della societa divisa in strati ben distinti e ordi-
nati secondo le funzioni che svolgevano. Se gli scolopi avessero inse-
gnato ai poveri e costoro si fossero orientati verso gli studi superiori,
chi avrebbe svolto il lavoro produttivo nel campo agricolo, artigiana-
le, militare, chi avrebbe servito le classi benestanti? L'ordine sociale
che secondo Aristotele collocava ciascuna classe nella sua funzione,
si sarebbe destabilizzato. Linsegnamento ai poveri avrebbe moltipli-
cato il numero di professori, avvocati e notai fino al punto che non
ci sarebbe stato pitt lavoro per tutti. A questa obiezione si aggiungeva
anche quella secondo cui i gesuiti si incaricavano gia di insegnare la
grammatica e le scienze umane ai poveri nelle loro scuole per i nobili,
e i monaci e i frati insegnavano la religione nei loro conventi, e per
questo le Scuole Pie erano non necessarie e superflue.

Campanella, con una comprensione perspicace dei problema del
suo tempo, articola una risposta a queste obiezioni. La sua apologia
parte dalla considerazione del sapere come un valore in sé che per-
mette il perfezionamento dell'umanita, in modo che i principi pre-
feriscono governare un popolo colto e solo i tiranni desiderano un
popolo ignorante, poiché un popolo colto non tollera la tirannia, e
non si lascia ingannare dai sofisti e dagli eretici. Campanella giunge
alla conclusione che il sapere universale non ¢ inutile, poiché feconda
tutte le professioni, si virgola, e propone questi esempi: “un pittore
che conosce la matematica e probabile che dipinga quadri migliori,
un agricoltore che conosce la matematica é probabile che conosca
la scienza agricola e del bestiame e ottenga risultati migliori”. La
sua conclusione ¢ ovvia: lo stato deve assicurare il progresso della
ricchezza culturale dei suoi sudditi, poiché I'insegnamento e I’attivita
dei maestri sono pitt importanti del lavoro degli artigiani. Gli scolopi,
quindi, che si dedicano a questo compito, non sono gente oziosa e
improduttiva per la societa.

Campanella afferma anche che e bene che i principi promuovano
il sapere. Anzi, osa affermare pili tardi un’idea rivoluzionaria nel pro-
clamare che “sono piu utili allo stato i plebei di buona casta che non
i nobili ottusi e prepotenti”. Infatti, i figli dei poveri, se istruiti, po-
tranno raggiungere posti piu elevati nellamministrazione pubblica,
soppiantando cosi i nobili stolti e corrotti dalle ricchezze e dall’ozio.
In questo senso, Campanella si aiuta con un esempio del momento,



136 Buenaventura Pedemonte i Feu

quello di Carlo Borromeo che ha ottenuto risultati ottimi aprendo i
seminari ai poveri e ha creato un clero colto ed esemplare nella sua
diocesi di Milano. Ma 'argomentazione di Campanella raggiunge il
suo culmine quando, senza mezzi termini, afferma che i diritti dei
poveri sono iscritti nella creazione stessa, poiché Dio ha diviso 'uma-
nita in due specie, di cui una ¢ capace di felicita e 'altra ¢ condannata
al dolore e alla sofferenza. Se Dio ha creato un unico genere umano,
impedire I'accesso ai poveri agli studi superiori contraddice il diritto
naturale.

Bisognerebbe enunciare un altro capitolo di obiezioni, di tipo pitt
ecclesiastico, obiezioni presentate da membri di altre congregazioni
religiose o della curia romana stessa. Alcuni pensavano che le scuole
del Calasanzio fossero superflue, perché il loro spazio era gia coperto
dai gesuiti, cui potevano sottrarre gli alunni. E’ pur vero che le Scuole
Pie dicevano di dedicarsi all'insegnamento dei piccoli, ma come non
cadere nella tentazione di aprire scuole anche per studi superiori? Per
questo motivo, questi obiettori pensavano fosse necessario impedire
agli scolopi I'accesso allo studio delle scienze superiori, in modo da
non desiderarne I'insegnamento, nel caso le avessero apprese. Altri
criticavano che gli scolopi andassero per le strade chiedendo I’elemo-
sina, per dedicarsi all'insegnamento dei bambini poveri. Questo non
significa, forse, invadere il diritto dei mendicanti che pensavano di
averne I'esclusivita?

La risposta di Campanella a questi religiosi preoccupati di di-
fendere il loro territorio consiste nel ricordare loro che nella Chiesa
c’e posto per tutti: i gesuiti possono insegnare ai giovani nobili delle
grandi citta e gli scolopi ai bambini poveri dei piccoli paesi. Ma questa
dedizione non deve impedire loro di ricevere la migliore formazione
scientifica, filosofica e teologica possibile, perché cido andrebbe con-
tro il diritto naturale e contro la tradizione della Chiesa. Non possia-
mo dimenticare che quanto migliore ¢ la cultura del maestro, tanto
migliore ¢ il suo insegnamento. Campanella presenta un argomento
definitivo, quando esige la necessita di una formazione intellettuale
solida per combattere contro gli errori di Erasmo, di Valla o di Me-
lanchton. Questo argomento suscita il consenso dei religiosi della
Controriforma che consideravano un pericolo di questi filosofi.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 137

Tutto il discorso di Campanella poggia su un realismo che tradu-
ce la sua conoscenza della storia delle congregazioni religiose e le liti
del loro inserimento a Roma, dove 'ambiente era gia congestionato.
Ma, al contempo, ha conosciuto le Scuole Pie, ed ¢ rimasto sorpreso
dal lavoro, dal coraggio e dall’entusiasmo di alcuni religiosi che si
dedicavano ad un compito eroico e dall'umilta di alcune scuole pove-
re. Si tratta di un discorso che non si limita ad appoggiare una realta
attuale, ma che propone 'apologia di un progetto di futuro che aspira
ad abbracciare una visione universale. Per questo motivo Campanella
mette avanti I'idea del diritto universale di tutti i bambini all’educa-
zione, mira al principio dell’'uguaglianza di opportunita, e spera che
nel futuro I'opera delle Scuole Pie si incarni in uno stato organico
dove I'insegnamento sia parte del suo progetto.

LUTOPIA ATTUATA NELLE SCUOLE PIE

La Scuola con la quale Campanella venne in contatto raccoglieva
circa mille bambini poveri di tutti i quartieri di Roma, e pochi mae-
stri che svolgevano il compito di insegnare ai piccoli dal mattino al
pomeriggio e lo facevano per amore a Dio. Al termine della giornata
accompagnavano i bambini alle loro case e poi andavano a chiedere
I'elemosina per assicurare la sussistenza delle loro scuole. Indubbia-
mente questi dettagli non passarono inosservati dal filosofo che com-
prese subito la rivoluzione rappresentata dall’opera del Calasanzio e
si accinse a collaborare e a difenderla dagli attacchi. Gli ideali che
Erasmo, Moro o Vives avevano difeso e segnalato definendoli utopici
e che Campanella stesso aveva immaginato nella sua Citta del Sole,
diventavano realta nelle Scuole Pie. Non si trattava di progetti o di
timide schermaglie, bensi di un’opera gigantesca che poteva essere
portata avanti solo con la costanza del Calasanzio e il suo profondo
amore verso Dio e i bambini. “Ho trovato in Roma modo migliore di
servire Dio nell’aiutare questi bambini e non lo lascero per nessuna
cosa al mondo” scriveva il Calasanzio a sua sorella dopo aver iniziato
I'opera a Santa Dorotea. Il Calasanzio era giunto a Roma con il pen-
siero di risolvere alcune questioni della sua diocesi e di assicurare il
suo futuro, ma si era reso conto che I'insegnamento dei piccoli non
era un semplice atto di carita cristiana, ma un diritto radicato nella
natura umana. Convinto che la vita umana & chiamata a crescere e a



138 Buenaventura Pedemonte i Feu

raggiungere la pienezza, si impegno ad assicurare la tutela dei poveri
e dei bisognosi certo che doveva essere di competenza dello stato mo-
derno. Abbiamo gia visto che il Calasanzio, prima di prendere I'inizia-
tiva di riunire i bambini a Santa Dorotea, aveva contattato il comune
di Roma, senza ottenere risultati, aveva bussato alla porta dei gesu-
iti e dei domenicani, gia dedicati all’insegnamento, ma non vollero
considerare la sua proposta. Fu allora che il Calasanzio comincio ad
intraprendere questa strada, e, con i pochi mezzi a sua disposizione e
la collaborazione del parroco di Santa Dorotea che gli cedette la sacre-
stia divenuta la prima aula, nacque la scuola popolare.

I1 Calasanzio non era un filosofo del diritto e nemmeno un uma-
nista riformista come lo era stato Erasmo, era un uomo pratico. Quan-
do vide il problema e la portata che la sua opera assumeva, decise di
riunire attorno a sé collaboratori che lo aiutassero volontariamente in
quest’opera. Pochi avevano la forza di spirito sufficiente per perseve-
rare. Questa situazione condusse progressivamente il Calasanzio alla
creazione di una congregazione religiosa, prima, e dopo di un ordine
religioso, semplicemente per ragioni pratiche. Certamente, quanto
piu forte fosse 'impegno dei maestri, tanto pit solida sarebbe stata
I'opera delle Scuole Pie.

I1 Calasanzio non si accontento di esigere molto dalla sua opera
fino ad innalzarla a livello di Ordine religioso. Volle anche che fosse
rivestita della virtu della poverta, perché la scuola che accoglieva i
bambini poveri doveva anch’essa esserlo, per poter agire in modo con-
veniente. Si tratta di un radicalismo che risponde a tutte le esigenze
delle utopie del suo tempo, che volevano una riforma della societa
censurando i mali del tempo. Il Calasanzio volle rispondere soprattut-
to ai mali della Roma del suo tempo, viziata dal denaro, dagli affari,
dalla corruzione, dagli intrighi e dal nepotismo. Le utopie avevano
diagnosticato i mali sociali, ma solamente con il Calasanzio erano di-
ventate realta.

Un documento senza firma conosciuta fino ad oggi, ci permette
di percepire meglio 'opera e I'impegno del Calasanzio. Fu scritto nel
1645, prima della terza sessione della Commissione di Cardinali che
esaminava la convenienza o meno dell’opera delle Scuole Pie, ponen-
do in gioco la sua esistenza. Malgrado la non conoscenza dell’autore,



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 139

sembra che il pensiero possa attribuirsi al Calasanzio, giacché rispec-
chia la sua opinione sulla scuola per bambini poveri. Non dobbiamo
dimenticare che la sua idea era rivoluzionaria e non da tutti condivisa.
Tra i membri della commissione, il cardinale Roma, suo presidente,
non condivideva I'idea del diritto dei poveri all’educazione. E spettava
a lui il dover prendere la decisione sulla possibilita e, quindi, sull’esi-
stenza o la scomparsa delle Scuole Pie. Il documento in questione &
scritto con 'ardore necessario per difendere il diritto dei poveri all’e-
ducazione e la necessita dell’istituzione che lo rende reale.

“Eminentissimo e Reverendissimo Signore:

Dell’istituto delle Scuole Pie, retto dai Poveri della Madre di Dio e
dedicato all'insegnamento e all'educazione cristiana dei bambini,
soprattutto poveri, non solo si puo dire che non é assolutamente
superfluo, ma bisogna anche affermare che e necessario, sia per la
ragione universale secondo cui é necessario insegnare alla gioventu
ed educarla nei costumi buoni e virtuosi (ragione di cui sono pieni
i libri dei filosofi morali, i santi Padri e tutti i sacri Concili) ma
soprattutto per la ragione specifica secondo cui la Repubblica
cristiana consta, in maggioranza, di citta, terre e persone povere
che, dovendo cercare il proprio sostento ogni giorno con le proprie
fatiche, non possono occuparsi bene dei loro figli.

Ma perché poveri costoro non devono essere abbandonati, giacche,
come gia detto, costituiscono la stragrande maggioranza della
Repubblica cristiana ed essendo stati redenti anche loro con il
sangue prezioso di Gesu Cristo e sono molto apprezzati da Sua
Maesta che disse di essere stato mandato dal suo eterno Padre per
insegnare loro: Evangelizare Pauperibus missit me.

Da cio si deduce quanto sia lontana dalla pieta cristiana e dai
sentimenti di Cristo quella politica che dice l'essere nocivo per
la Repubblica insegnare ai poveri, perché cosi si allontanano
dall’esercizio delle arti meccaniche.

Lesperienza stessa ha dimostrato trattarsi di una ragione
falsissima, poiché a Roma, dopo circa 50 anni che nelle Scuole
Pie si impartisce I'insegnamento ai poveri, non vediamo nessuna
penuria di artigiani; anzi vediamo che nella maggior parte dei
casi, con il beneficio delle scuole, sono capaci di fare i conti delle
loro mercanzie, senza bisogno di chiedere aiuto ad altri, come
succedeva prima di iniziare questa attivita nelle scuole.



140 Buenaventura Pedemonte i Feu

E la ragione per cui non mancano artigiani, malgrado aver
frequentato la scuola, é perché sono rari i poveri che, dopo aver
imparato a leggere e a scrivere, passano alla grammatica, poiché
si fermano alla scuola della scrittura e dell’abaco e, una volta
imparato, intraprendono qualsiasi mestiere. Anche se e pur vero
che per alcuni mestieri svolti dai poveri, é necessaria un poco di
grammatica, come pure per essere notai, segretari, chirurghi,
farmacisti o altro simile.

Oltre a vedere che nessun principe o repubblica si avvale di tale
politica permettendo che nelle terre a lui softomesse, anche se
povere, di retribuire il Maestro di scuola con stipendio pubblico.
Ed anche a Roma, i Maestri del Distretto che lavorano per i Poveri
sono pagati dal Popolo romano, senza alcun timore che cio induca
altri a disprezzare i mestieri.

Ma, pur quando [lerudizione non fosse opportuna per i poveri,
chi potra loro negare, con un minimo senso cristiano, la buona
educazione, parte principale del carisma delle Scuole Pie?

Anche l'educazione e l'insegnamento sono gia esercitati dai Padri
della Compagnia di Gesu da oltre un secolo con somma eccellenza
e carita a favore di tutto il mondo, ma, l'esperienza mostra che
non é possibile soddisfare tutti con tante e cosi variegate e gloriose
occupazione. E, infatti, secondo il loro carisma, non possono
fondare in citta e terre piccole e povere, dove possono fondare
i Poveri della Madre di Dio a causa della Somma Poverta che
professano.

Da tutto cio si deduce che, nella messe cosi abbondante dell’ampio
campo del mondo, ai Poveri di Dio non possono mancare spighe
da raccogliere tra i grandi mietitori della Compagnia di Gest che,
quotidianamente, raccolgono grossi e abbondanti fasci di cio che
la Paternita Vostra, secondo la Legge, deve lasciare apposta per i
Poveri”.*

Il testo e assai eloquente e completa lo scritto del Calasanzio al
Cardinale Tonti. Ma il risultato della commissione cardinalizia non fu
favorevole al Calasanzio che vide privare il suo Istituto del suo carat-

94 Preso da Vicente FAUBELL ZAPATA, Nueva Antologia Pedagdgica Calasancia,
Publicaciones Universidad Pontificia, Salamanca, 2004, pp. 69-72



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 141

tere di Ordine religioso e di Congregazione con voti per essere ridotto
a semplice congregazione allo stile dell’Oratorio di San Filippo Neri.
Le scuole si mantennero, ma con I'impossibilita di reclutare nuove
vocazioni e I'abbandono di molti religiosi soffrirono un colpo mortale
davanti alla nuova situazione.

ALCUNE CARATTERISTICHE DEL PENSIERO
DI GIUSEPPE CALASANZIO

E’ stato gia detto che Giuseppe Calasanzio non era un filosofo,
anche se studio filosofia fin dal periodo trascorso ad Estadilla con i
trinitari, quando frequento I’Estudi general di Lleida e poi le univer-
sita di Valenzia e Alcala. Abbiamo visto anche che visse da vicino il
pensiero mistico dei carmelitani e che fu particolarmente sensibile al
pensiero moderno e alla nuova scienza, avvicinandosi a Campanella
e a Galileo. In realta, Giuseppe Calasanzio era un uomo tenace e pra-
tico, di formazione umanistica, e visse la sua conversione personale
durante il suo soggiorno a Roma scoprendo la poverta dei bambini nel
quartiere di Trastevere. Fin dalla fondazione delle Scuole Pie furono
messe in pratica diverse idee che erano state interiorizzate da lunghi
anni di esperienze e di sapere, fino a costituire un pensiero coerente.
Possiamo cercare di delinearle sotto forma di idee filosofiche.

Siamo spinti a farlo dall’ampia possibilita di assunti contenuti nel
concetto di filosofia che, come dice Montaigne dice, “ha molti volti”,
cosi che, in suo nome, e possibile difendere le idee piti opposte. Se
siamo indulgenti con questa nozione un po’ imprecisa possiamo osa-
re parlare di una filosofia del Calasanzio, intesa come una riflessione
fatta a partire dall’esperienza dell’atto educativo. La descrizione del
suo pensiero ci permettera di tracciare le caratteristiche generali che
caratterizzavano il processo educativo che Giuseppe Calasanzio aveva
in mente per ogni alunno. Giunti a questo punto potremmo cerca-
re complicita tra i filosofi antichi e anche tra quelli della sua epoca,
trattando al contempo di costruire ponti verso i sistemi filosofici dei
nostri giorni. Ma il Calasanzio non ci ha lasciato molte piste, anche se
nelle sue Costituzione afferma quanto segue:

“Nell’esercizio diligente di questo ministero consiste il
rinnovamento della Societa Cristiana, come dichiarano unanimi



142 Buenaventura Pedemonte i Feu

i Concili Ecumenici, i Santi Padri e i filosofi di retta dottrina. Se
infatti i fanciulli fin dai primi anni ricevono una seria formazione
nella pieta e nelle lettere, e da sperare, senza alcun dubbio, che
sara felice tutto il corso della loro vita.”™

Chi sono questi filosofi di retta dottrina? Nelle sue Costituzioni
Giuseppe Calasanzio cita San Tommaso tra i filosofi sicuri che gettano
le basi della formazione dei suoi maestri e utilizza i testi di Joan Lluis
Vives, anche se non accetta il consiglio di Campanella, scritto nella
sua Apologia, che consisteva nel facilitare ai suoi religiosi 'accesso
alle scienze superiori, cioe allo studio della filosofia.”® Campanella
mette avanti i nomi dei filosofi del suo tempo che non gli davano
molta fiducia, come Erasmo, Melanchton e Valla, e insiste nel dire
che gli eretici possono essere combattuti solo con un preparazione
superiore. Pensiamo che il Calasanzio sottoscrisse la stessa critica ge-
nerale dei pensatori vicini alla Riforma, facendosi eco dell’opinione
della Chiesa della Controriforma di considerarli avversari posseduti
dal loro sapere. Ma non voleva in assoluto che i suoi religiosi seguisse-
ro lo stesso cammino e rimase sconvolto dal testo di Campanella che
non ottenne il suo beneplacito.””

Il progetto calasanziano suppone una base umanistica, cioé sup-
pone un apprezzamento profondo dell’'uomo considerato una realta
inestimabile, percepita come un’esistenza spirituale che aspira ad un
progresso integrale di tutte le sue attitudini. La considerazione di
ogni uomo come soggetto unico creato da Dio, chiamato per voca-
zione a costruire la sua vita in una societa che si presume sia sempre
migliore. Tre sono le dimensioni che emergono da questa considera-
zione: la dimensione che apre ogni soggetto umano alla sua propria
costruzione interiore, la dimensione sociale, che lo spinge all’azione
nel mondo in collaborazione con altri individui per stabilire un futuro
migliore e, infine, la dimensione trascendente che lo proietta oltre sé
stesso verso una fiducia in Dio che lo ama e lo chiama alla vita.

95 SAN JOSE DE CALASANZ. Costituzioni, Proemio, n° 5.
96 GINER GUERRI, Severino, San José Calasanz, Madrid, BAC 1992, p. 628.

97 VILA i PALA, Claudi, ;/Influencia de Campanella en la pedagogia calasancia? Re-
vista. Calasancia 1 (1959) p. 23-44.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 143

I progetto educativo del Calasanzio €, quindi, un progetto integra-
le. Tutti e ciascuno degli aspetti che appartengono al soggetto umano
devono progredire in modo armonico per farlo crescere e raggiugere
la sua perfezione. Non sono possibili calcoli o interessi che favoriscano
un aspetto a discapito di altri. Tutto cio che & educativo, tutto cio che
suppone un perfezionamento della vita umana, trova il suo posto nella
pedagogia del Calasanzio, il quale non invano cerco I'aiuto dei migliori
grammatici, dei migliori calligrafi e dei migliori scientifici per formare
i suoi maestri. Era sempre attento agli elementi che potevano miglio-
rare le sue scuole e porle al servizio dei bambini. In questa armonia
e nella riorganizzazione graduata degli studi, cerco cio che gli per-
metteva di distribuire le conoscenze e le abilita in modo ordinato cosi
che lo sviluppo del bambino avvenisse senza fretta e senza traumi. Il
Calasanzio aveva questa visione integrale dell'uomo per condurre tutti
gli alunni alla pienezza di una maturita umana e cristiana.

Ma non era possibile raggiungere questi obiettivi senza un me-
todo che permettesse un insegnamento simultaneo e graduale. Il Ca-
lasanzio chiedeva ai suoi religiosi di utilizzare metodi semplici che
permettessero di raggiungere il sapere in modo ordinato e facile, un
elemento dopo l'altro. Ma allo stesso tempo, all'insieme della sua
scuola doveva applicare un metodo che permettesse di lavorare con
tutti allo stesso tempo. Per questo motivo, attuo il metodo simulta-
neo, che i gesuiti applicavano ai corsi superiori, a tutti i livelli dell'in-
segnamento. Questo significava che I'insegnamento dato dal maestro
doveva giungere allo stesso tempo a tutti gli alunni della sezione.”
Il maestro doveva servirsi, per questo, dei cosi detti decurioni, cioe
alunni che assistevano alla lezione e ripetevano quanto appreso per
fare progredire i bambini meno dotati. Il metodo simultaneo si com-
pletava con il metodo chiamato uniforme che supponeva l'attuazione
dello stesso programma in tutte le Scuole Pie.

Cosi tutto il processo educativo mirava al raggiungimento di un
ideale: fare in modo che 'uomo presente nella vita del bambino che
inizia la scuola, raggiunga la pienezza dell’adulto, capace di immet-

98 Cfr. SANTHA, Op. Cit. pag. 275-276.



144 Buenaventura Pedemonte i Feu

tersi nella vita a beneficio suo e della societa. Nelle Scuole Pie si cer-
cava di raggiungere questo ideale per mezzo dell'integrazione delle
tre dimensioni di cui abbiamo parlato: la dimensione interiore, la di-
mensione sociale e la dimensione trascendente. In questo modo il Ca-
lasanzio poteva sperare che gli alunni che passavano per le sue scuole,
migliorassero come persone e fossero in grado di migliorare la societa.

Vedremo di seguito le note della filosofia del Calasanzio, o che
potremmo considerare come tali, contenute nelle sue Costituzioni
come le colonne su cui si ergono le sue Scuole Pie. La prima ¢ una
definizione concisa del maestro scolopico: il Calasanzio lo presenta
come “cooperatore della verita” individuando cosi anche le qualita
dell’opera educativa di “collaborazione con la verita”.

Insieme a questa prima colonna della filosofia calasanziana, pre-
sentiamo tre note che hanno definito il lavoro educativo nelle Scuole
Pie. Si tratta di tre sfumature che aggiungono personalita e singolari-
ta alle scuole del Calasanzio: la priorita dell'insegnamento ai pit1 pic-
coli, (“a teneris annis”), la preferenza per 'accoglienza dei pit1 umili
(“praecipue pauperibus”) e la necessita di impartire scienza e spirito,
(“pietas et litterae”). Ora le esponiamo.

LEDUCATORI SCOLOPIO, COOPERATORE DELLA VERITA

Partiamo da questa descrizione, molto originale, che Giuseppe Ca-
lasanzio fa dell’educatore scolopio definendolo cooperatore della verita.
La troviamo nel proemio delle sue Costituzioni come se dovesse essere
il paradigma dal quale prendono origine tutte le sue opere. Dopo aver
definito l'identita dell’Ordine nel seno della Chiesa, 'autore descrive
subito gli obiettivi e il contenuto del ministero degli scolopi (n°. 2 e 5)
e termina tracciando il profilo dell’educatore scolopio (n°. 3,4,6 e 7).%

Nel primo dei numeri, dedicato all’educatore calasanziano (n° 3)
leggiamo:

99 Per questi temi sull’identita calasanziana attingiamo dall’inestimabile lavoro di
P. José Antonio Mird, che preparo alcune schede sulla filosofia del Calasanzio per
la formazione dei studenti scolopi.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 145

“E sebbene sia giusto attendersi con umile affetto da Dio
onnipotente che ci ha chiamati come operai in questo campo
ricco di promettente raccolto, ogni mezzo necessario a farci
idonei cooperatori della verita, tuttavia assecondando la soave
disposizione (attraverso mezzi umani e storici) con cui egli a tutto
provvede, abbiamo creduto necessario, dietro I'esempio dei Santi,
di assicurare questo nostro Istituto con adeguate costituzioni”

Il testo rivela I'importanza attribuita da Giuseppe Calasanzio al
lavoro dell’educatore scolopio, compito da lui considerato un dono
di Dio e una vocazione, che nobilita il compito educativo. Questa
considerazione supera 'idea che nella sua epoca si aveva sul lavoro
del maestro, reputato un compito semplice e piuttosto trascurabile.
Il Calasanzio vede nell’educatore scolopio una vocazione voluta da
Dio per realizzare il suo piano di salvezza per gli uomini. E se questa
¢ un’iniziativa di Dio, ¢ lui a fornire i mezzi per realizzarla. Questi
mezzi altro non sono che il normale lavoro degli educatori scolopi. In
questo modo, il Calasanzio giustifica I’elaborazione delle Costituzioni
come strumento che deve aiutare alla realizzazione della vocazione
degli scolopi, che esegue obbedientemente il piano voluto da Dio per
i bambini.

Tuttavia, nel paragrafo riportato, colpisce il titolo con cui Giu-
seppe Calasanzio descrive I’educatore scolopio, cioe ‘cooperatore
della verita’. Senza dubbio questa definizione calasanziana dipende
dalla concezione che abbiamo di verita e il suo valore logicamente
variera rispetto a essa. A prima vista, nel collaboratore della verita
rivive il vecchio ideale socratico di chi fa nascere le idee nella mente
del discepolo, ma con un carattere pil1 pieno e sacro. Lespressione
trasuda elementi agostiniani che costituiscono il sottofondo musica-
le di tutto il pensiero cristiano fino ai nostri giorni. Inoltre, il Cala-
sanzio propone il tema del maestro interiore capace di illuminare il
cammino.

In realta questo titolo trova le sue origini nella terza lettera di
San Giovanni, (Giovanni 3, 8)'% e deve essere oggetto di una riflessio-

100 Dobbiamo accogliere questi uomini per arrivare ad essere come loro cooperatori
della verita. Ina sunergoi gignomeqa th aleqeia.



146 Buenaventura Pedemonte i Feu

ne pit dettagliata. Giovanni parla dei fratelli che hanno realizzato la
loro missione in altre terre testimoniando il Vangelo e venuti come
veri testimoni della verita. Arrivati nelle comunita da lui costituite,
Giovanni incoraggia i suoi ad accoglierli per cooperare alla diffusione
della verita. Per una corretta interpretazione del paragrafo dobbiamo
iniziare facendo una distinzione tra il concetto ebraico di verita (emu-
nah), con il quale dobbiamo interpretare i testi biblici, e quello greco
(aletheia). Il termine “emunah” implica la considerazione della verita
come atteggiamento di fedelta a una persona, mantenere la parola
data o semplicemente la fiducia prestata a un testimone. In tal senso,
cooperare alla verita equivale a mantenere la fedelta verso i fratelli
che a loro volta sono rimasti fedeli alla fede di Gesu1 Cristo. Il termine
greco alhgeja ha un significato pit intellettuale e cognitivo, poiché
significa svelare cio che € occulto. Linterpretazione della frase di San
Giovanni non avrebbe significato in tale contesto, poiché nell’ambito
della fede non c’¢ niente da svelare, perché la Rivelazione totale si
gia manifestata in Gesl Cristo. Se prestiamo attenzione ad altri tre
passaggi delle lettere di San Giovanni (1 Gv 1, 6; 3, 18-20 e 2 Gv 4-6)
vediamo come l'autore parla di camminare nella verita quando ¢ in
comunione con Dio, che implica che tutta la vita sia illuminata dalla
luce della grazia e si riveli con tutto 'amore verso Dio e i fratelli.
Camminare nella verita si contrappone al camminare nelle tenebre.
In che modo doveva quindi essere intesa la descrizione del Calasan-
zio? Se dobbiamo interpretarla partendo dal testo di San Giovanni,
‘cooperatori della verita’ significherebbe collaborare attivamente al
piano di salvezza del Padre attraverso I'adesione irremovibile alla fede
in Gesu Cristo, grazie al dono dello Spirito, perché sia realizzato in
ogni uomo e in tutta la storia.

Se seguiamo l'interpretazione di Padre Gyorgy Santha che ci
sembra quella pit ovvia, d’accordo con lo spirito di Giuseppe Cala-
sanzio, il compito del maestro e di diffondere la verita dissipando le
tenebre dell’ignoranza dalle menti infantili e assicurare loro una vita
pitu felice. Padre Santha dice:

“Il maestro, secondo il concetto calasanziano, deve essere un
apostolo, un missionario della verita che diffondendo la luce dissipa
le tenebre dell’ignoranza, salva l'uomo dalla schiavitu intellettuale e
morale e lo rende veramente felice. Da lui dipende in un certo senso



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 147

il destino eterno oltre che il benessere temporale degli uomini, tanto
di ogni singolo individuo come delle nazioni in generale”.'"!

Il testo ripropone la funzione della figura del maestro che le pe-
dagogie moderne hanno minato. Secondo l'ottica del Calasanzio, la fi-
gura del maestro acquisisce tutto il suo valore e tutta la sua importan-
za proprio nel processo educativo, fino al punto di essere considerato
indispensabile. Certamente il soggetto dell’educazione & il bambino
ed e per lui che si concepisce I'atto educativo, ma il pensiero di Rous-
seau, secondo cui il bambino nasce gia disposto all’educazione, parte
da un’idealizzazione della natura umana che disconosce gli ostacoli
e le remore che si oppongono all’educazione, se non sono mediate
da uno sforzo o dall’orientamento del stesso soggetto educativo. Gli
incentivi esterni e la presenza di un tutore o di un educatore sono
decisivi perché I'educando trovi i modelli, gli stimoli, gli incentivi e
I'affetto necessari per essere accompagnato nella sua crescita. Di con-
seguenza, la figura del maestro ¢ indispensabile nell’atto educativo e
non pud essere rimpiazzata dall’automatismo di un robot né da un
buon programma operativo, perché solo la con la presenza del mae-
stro ’educazione acquisisce umanita.

Sant’Agostino scrive un breve discorso “De Magistro” sul ruolo
del maestro, dove discute se I'uomo possa educare e chiamarsi pro-
priamente maestro o se al contrario solo Dio meriti questo nome,
perché sembra che solo Dio ¢ colui che insegna e che merita il tito-
lo di maestro.'?> Fedele alla sua dottrina dell’illuminazione, secondo
cui Dio stesso mostra la conoscenza delle idee all’anima umana con
la sua luce illuminante, Agostino attribuisce solo a Dio il titolo di
vero maestro, agendo secondo lo spirito che lo cerca come maestro
interiore. La sua esperienza personale era passata attraverso questa
lunga peregrinazione di apprendimento fino ad arrivare a Lui, autore
di tutta la luce. Anche San Buonaventura e Duns Scoto scrissero un
“De Magistro”, mantenendosi fedeli a quest’idea agostiniana, e con-
servarono questa caratteristica di maestro interiore attribuito a Dio.

101 SANTHA, Op. Cit., pag. 75-76.
102 SANT’ AGOSTINO, De Magistro, Madrid: B.A.C., 1951, Vol. 3, 12° ed. p. 526-599.



148 Buenaventura Pedemonte i Feu

Leggermente diversa ¢ la versione di San Tommaso che presenta la
sua “De Magistro”103 come una discussione se I'atto di insegnare ap-
partiene pil alla vita contemplativa o alla vita attiva. San Tommaso &
incline a considerare 'insegnamento piti come un’attivita che come
una contemplazione, mostrando cosi che sembra puntare pitt sull’at-
to educativo “dal di fuori”. Potremmo quindi parlare di un maestro
esteriore, che si manifesta nel mondo terreno della vita e della storia.

0ggi non si puo pit sostenere un discorso sulla verita come pos-
sesso assoluto di affermazioni oggettive. Il pensiero contemporaneo &
passato attraverso la crisi del soggettivismo, del fenomenismo, dello
scetticismo e del relativismo affinché nessuno possa ergersi, nel pen-
siero filosofico a detentore di affermazioni dogmatiche fondate sul
terreno inamovibile della verita. Il pensiero contemporaneo intende
piuttosto la verita come un orizzonte verso il quale ci dirigiamo ri-
conoscendo i nostri limiti e la grandezza dell'impresa. Tuttavia una
certa filosofia contemporanea non rifiuta 'applicazione del concetto
di verita a determinati atteggiamenti della persona che si mantiene fe-
dele alla parola data e manifesta un comportamento degno di fiducia.
In questo caso, potremmo parlare forse di veridicita o autenticita. In-
tesa in tal senso, I'espressione “cooperatori della verita” acquisirebbe
una portata piti dinamica. Tale definizione potrebbe, infatti, definire il
ruolo dell’educatore come “persona aperta all’orizzonte della verita” e
che da valore alla sua forza educativa consentendo I'apertura della vo-
lonta dell’alunno alla ricerca della verita. Il ministero del cooperatore
della verita non consiste tanto nel rendere abili i suoi alunni, ma nel
facilitare loro 'accesso al mistero della vita e dell'uomo, al mistero del
mondo e della sua bellezza e al mistero di Dio.

EDUCAZIONE SIN DALLA PIU TENERA INFANZIA

Loriginalita delle Scuole Pie si trova nei criteri pedagogici che
il Calasanzio applica nell’educazione cristiana dei bambini. Le Costi-
tuzioni e i memoriali del Cardinale Tonti e del Cardinale Roma po-
trebbero considerarsi documenti fondamentali e, quindi, possiamo

103 SAN TOMMASO D’AQUINO, De magistro, Madrid, Agape Libos, 2006.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 149

estrarre da essi alcune massime che definiscono il ministero scolo-
pio: 'insostituibile e principale elemento per la riforma ¢ la buona
educazione dei fanciulli, da essa dipende la vita felice dell’'uomo, &
destinata a tutti i fanciulli di qualsiasi condizione, aiuta tutti senza
alcuna eccezione, ¢ lodata dai principi che lo desiderano nella loro
patria, aiuta i bambini dai primi anni attraverso le lettere e lo spirito
e da essa dipende tutta la riforma della Cristianita. Questo ministero
¢ realizzato da uomini dedicati alla vita apostolica con uno stile di
vita molto povero e molto semplice. Si tratta inoltre di un ministero
diverso da tutti gli altri ordini.

Tutte queste affermazioni racchiudono uno stile che potrebbe de-
finire la pedagogia del Calasanzio. Secondo Padre Santha si potrebbe
sintetizzare cosi.'™

1. Loriginalita della scuola del Calasanzio si trova nel suo ca-
rattere integrale. Lintuizione del Calasanzio & scaturita da
due realta esistenti: le scuole domenicali della dottrina cri-
stiana e la scuola giornaliera di lettura, scrittura e calcolo. La
nuova scuola, che integrava questi due aspetti con una pro-
grammazione precisa sia a livello di catechesi sia culturale,
non fu ridotta a semplice opera di beneficienza.

2. Il Calasanzio stabili I'assoluta gratuita della sua scuola, af-
finché ogni bambino, povero o plebeo, avesse acceso all’e-
ducazione e alla cultura. Per questo scopo cerco i mezzi di
finanziamento utilizzati ai suoi tempi, e quindi come altre
congregazioni, mantenne le sue attivita con I'’elemosina. In
questo modo la Scuola del Calasanzio acquisi la sua caratte-
ristica di “scuola popolare”.

3. Considero fondamentale iniziare I'educazione dei bambini
dalla loro pili tenera eta, in modo che la sua scuola estenda
gli ordini di studio dalle elementari fino al diploma.

4. Linsegnamento medio intendeva preparare gli alunni alle
scuole superiori, ma I'accesso a tali scuole non era permes-

104 SANTHA, Gyorgy, Op. Cit., p. 133-140.



150 Buenaventura Pedemonte i Feu

so a tutti gli alunni. II Calasanzio, quindi, cred una scuola
media di tipo professionale che preparava direttamente alla
vita e permetteva ai suoi alunni di entrare nel mondo dell’ar-
tigianato, mercantile o sacerdotale, prevedendo anche una
formazione intellettuale, amministrativa e cristiana.

5. Per raggiungere questi obiettivi il Calasanzio elaboro dei me-
todi pedagogici semplici ed efficaci e creo nuove figure di
educatori preparati e coinvolti.'®

Durante la sua esperienza educativa, di pitt di cinquant’anni,
Giuseppe Calasanzio insistette sempre sulle priorita che caratteriz-
zavano il ministero calasanziano,'*® che costituivano, di fatto, i prin-
cipi esclusivi della sua idea. Cosi scriveva nella lettera al marchese di
Ariza, “questo sant’esercizio... di aiutare i poveri con un aiuto tan-
to utile e necessario, come la dottrina insieme con il Santo timore
di Dio e in tenere eta, che il beneficio é certo, come qui tocchiamo
con mano.””

La convinzione che I'apprendimento, realizzato durante I'infan-
zia, si perpetua per tutta la vita, era gia una convinzione approvata
nel mondo antico. Cosi leggiamo nella seconda lettera di San Paolo a
Timoteo: “Tu pero rimani saldo in quello che hai imparato e di cui sei
convinto, sapendo da chi I’hai appreso e che fin dall'infanzia conosci
le sacre Scritture: queste possono istruirti per la salvezza, che si ot-
tiene per mezzo della fede in Cristo Gesu. Tutta la Scrittura infatti é
ispirata da Dio e utile per insegnare, convincere, correggere e forma-
re alla giustizia” (2 Tim 3, 14-16). Anche Erasmo afferma con grande
realismo che: “Alcuni, poco garbati, non possono dire tre parole sen-
za sbadigliare. Se questo difetto diventa abitudine fin dall'infanzia,

105 AAVV Manual de cursillos calasancios, Madrid 1992, p. 104-105.

106 Nel 1991, il XLIII Capitolo Generale dell’Ordine delle Scuole Pie indico “le pri-
orita caratteristiche del ministero calasanziano” in Las Escuelas Pias hacia el
Tercer Milenio, memoria y profecia, Madrid 1991, pag. 50.

107 LOPEZ, Salvador, Documentos de San José Calasanz, Bogora, 1988, p. 157-158
e 166-170.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 151

esso persistera fino all’eta adulta”.’” 11 Calasanzio era consapevole
che le conoscenze e le abitudini si formano gia dall'infanzia, cosi che
le cattive abitudini richiedono pili tempo per essere sradicate. Leggia-
mo nelle costituzioni: “se i fanciulli sin dai primi anni ricevono una
seria formazione nella pieta e nelle lettere, senza alcun dubbio tutto
il corso della loro vita sara felice”.’” Per questo motivo 'educazione
dei bambini si trasformo nella caratteristica prioritaria delle Scuole
Pie, in un epoca dove non era valorizzata e quindi disattesa. Dicia-
mo volutamente priorita e non esclusivita, perché il Calasanzio ha
sempre rivendicato, per le Scuole Pie, il diritto di accompagnare gli
alunni fino alle porte della vita adulta.

Tutta 'azione pedagogica deve iniziare con I'’educazione dei bam-
bini e continuare con quella degli adolescenti e dei giovani. Il Cala-
sanzio era convinto di questo principio pedagogico che permette di
porre le basi per la personalita umana a livello intellettuale e affettivo.
Si tratta di un lavoro sulla struttura della persona che quanto piu
tardi viene attuato tanto piti le conoscenze diventano complesse e gli
atteggiamenti intricati. Di fatto, oltre alle opere di Erasmo e Lutero,
poca letteratura e stata dedicata al tema dell’educazione dei bambi-
ni. Nell’ambito cattolico poniamo l'accento su due opere, i tre libri
“Dell’educazione Cristiana e politica de’ figlioli”, scritti nel 1583 dal
cardinale Silvio Antoniano “ad istanza” di San Carlo Borromeo e “i/
Trattato della buona educazione de’ Figliuoli”, scritto nel 1594 da
San Giovanni Leonardi.

Poiché all’epoca del Calasanzio i vocaboli “bambino” o “piccolo”
non avevano lo stesso significato di oggi''’ e la distinzione tra infanzia
adolescenza e fanciullezza non era cosi nitida, dobbiamo mantenerci,
secondo I'interpretazione dei testi, all'interno di una certa ambiguita.
Attraverso la descrizione che fece il Calasanzio dell’organizzazione

108 ERASMO DE ROTTERDAM. De civilitate morum puerilium. 1544, Hillenius, Bi-
blioteca Nacional de Baviera. Traduzione in spagnolo. Ministerio de Educacion,
Cultura y Deporte. Area de Educacién; Edicion: 1 (2006).

109 SAN GIUSEPPE CALASANZIO, Costituzioni, Proemio num. 5.

110 Cfr. CUBELLS, Francisco, £l nifio segun Calasanz, in AAVV Manual de cursillos ca-
lasancios, Madrid, 1992 “Concepto de infancia en tiempo de Calasanz”, p. 165-170.



152 Buenaventura Pedemonte i Feu

delle scuole, possiamo dedurre che la formazione scolare iniziasse dai
sei anni e che I'eta dell’adolescenza era inclusa nella sua scuola.!'! Cu-
bells studia i diversi criteri dell’epoca del Calasanzio per classificare
'eta e pensa che, dal punto di vista legale, il periodo dell’infanzia si
arrivasse fino all’eta di cinque anni, eta in cui la persona del bambino
era equiparata gia a quella dell’adulto. Tuttavia si supponeva che I'in-
fanzia fosse un’eta vulnerabile, non solo a causa dell’elevata mortalita
infantile, ma anche perché era credenza popolare che i bambini fosse-
ro in particolar modo sottomessi all'influenza degli astri.''

All’epoca del Calasanzio, I'insegnamento dei bambini era delegato
alle donne. Il padre Castelli e Casani parlano dell’accoglienza dei bam-
bini nelle Scuole Pie sin dalla tenera eta, probabilmente dai cinque
anni, mentre nelle altre scuole venivano presi a partire dai sei anni. Il
Calasanzio non accoglieva bambini pili piccoli di cinque anni, perché
non potevano sostenere il ritmo della scuola e disturbavano il lavoro
degli altri. Il Calasanzio, in questo, segue la dottrina dei Padri della
Chiesa e quanto consigliato nel Concilio Lateranense V e nel Concilio
di Trento."® Il Calasanzio ¢ convinto che non si possano accogliere
i bambini se non con un alto livello di umilta, poiché osservava che
pochi danno valore all’educazione dei bambini considerando i maestri
di rango inferiore, incompetenti e persone non degne. Il Calasanzio si
sforzo di motivare i suoi religiosi in particolar modo per evitare che
rifiutassero il ruolo di maestri di scuola per dedicarsi a compiti pit
altisonanti.’* Si dice che i bambini pili piccoli fossero i preferiti del

111 Dichiarazioni sulle Costituzioni del 1637. Testo originale in “Archivum Schola-
rum Piarum” (1990) 27; traduzione allo spagnolo in “Analecta Calasanctiana”
(1983) 50.

112 CUBELLS, Francisco, Calasanz y la educacion de los nirios mds pequerios, Revi-
sta de ciencias de la educacion, n® 172, pag. 123-164.

113 P. Santha sostiene che questo consiglio dei Concili si dirige agli alunni che devo-
no entrare nei seminari.

114 A tale proposito ricordiamo la considerazione di Vives sulla scuola quando com-
menta a Erasmo “Avverto una tale ripugnanza nei confronti delle scuole che
farei qualsiasi cosa pur di non tornare a queste immondizie e di tutto per non
ritornare verso le scuole ed essere a contatto con bambini” (Epistola a Desiderio
Erasmo V, 113).



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 153

Calasanzio e che li trattasse con comprensione e affetto perdonando
le loro bambinate. Cosi, tra i testimoni delle sue virtli durante il pro-
cesso di beatificazione, si trova la testimonianza del medico Cristobal
de Antoni che dichiarava: “Sono testimone della grande carita con
cui insegnava ai bambini, anche quelli piccoli i principianti a cui
insegnava a sillabare”.’” E la sua umilta si rifletteva in cio che scri-
veva nelle sue lettere: “Sarebbe di grande merito pulire la scuola dei
piu piccoli e insegnare il Padre nostro e cantare le ore dell’Ufficio
divino”.'®

I1 Calasanzio ha dovuto veramente lottare dentro e fuori dall’or-
dine perché, in tutti i documenti che presento per 'approvazione del-
la Congregazione delle Scuole Pie, si ricordasse sempre la dedizione
dei suoi religiosi all'insegnamento ai pilt piccoli. Insieme a questo
aspetto, come ministero proprio delle Scuole Pie, si presentava anche
I'insegnamento dell'umanita, della retorica e della grammatica. Ha
dovuto combattere per confermare quest’idea anche alla fine della sua
vita contro chi pretendeva di alterarla, come si legge nel memoriale
indirizzato al Cardinale Roma.'""

Oltre all'insistenza del Calasanzio nella scolarizzazione dei bam-
bini “sin dalla tenera infanzia” possiamo apprezzare un’evoluzione
della storia dell’Ordine sulla pratica educativa all'interno di queste
scuole. I Calasanzio consenti la forma progressiva, ossia che I'Istitu-
to delle Scuole Pie prolungasse la sua azione educativa all’ordine di
studi superiore, in quanto non voleva chiudere I’accesso dei bambini
poveri agli studi superiori, se ne avevano le capacita. Quest’apertura
fu consentita non senza le proteste degli altri Ordini religiosi che mo-
nopolizzavano tali insegnamenti e che chiedevano alla Santa Sede di
limitare 'ambito educativo delle Scuole Pie all’esclusivo insegnamen-
to dei piccoli. Di fatto, I'attivita delle Scuole Pie fu segnata da questo
e da altri problemi che amareggiarono la vecchiaia del Calasanzio.
Prima della sua morte la Santa Sede aveva gia soppresso il carattere

115 GINER GUERRI, Severino, “El carisma de san José Calasanz, segiin los testigos
del procesos de beatificacion”, in Analecta Calasanctiana, 39 (1978) 209.

116 GIUSEPPE CALASANZIO, Epistolario. Lettera 2646.

117 Cfr. Ut supra.



154 Buenaventura Pedemonte i Feu

di Ordine dell’Istituto e ridotto le Scuole Pie a livello di semplice con-
gregazione senza voti. Le scuole continuarono a funzionare con un
appoggio istituzionale indebolito.

Il movimento di ripresa che segui alla morte del Calasanzio reco
un processo di riforma istituzionale che pud considerarsi una rifon-
dazione dell’Istituto. Il padre generale Carlos J. Pirroni deve essere
considerato il vero rifondatore dell’Ordine, in quanto riusci a rista-
bilirlo e a superare I'antagonismo tra chi era radicalmente fedele al
fondatore e i religiosi critici, che volevano distanziarsi dai tratti ecces-
sivamente monastici dell’ordine. Si osservo un certo allontanamen-
to dalle scuole di ordine inferiore, in quanto, senza abbandonarle, si
ridusse il numero degli scolopi che si dedicavano ai bambini, tanto
che un breve pontificio, “Nobis quibus” del 1751, dovette ricordare
quale fosse la missione dell’Ordine, indicando come sua priorita quel-
la dell'insegnamento elementare, poiché la missione delle Scuole Pie
¢ quella dell’insegnamento dei principi educativi di base. Tuttavia il
documento riconosceva anche il diritto dell’Ordine ad aprire centri
di insegnamento superiore. Come vedremo, questo consolidamento
del ministero scolopico condusse 'Ordine al suo grande momento di
espansione e il XVIII secolo pud considerarsi il suo - dell’Ordine - se-
colo d’oro. Le Scuole Pie continuarono a dedicarsi all’'insegnamento
dei piccoli, ma al contempo ampliarono il loro ministero all’istruzio-
ne superiore. La storia particolare di ogni scuola mostra che la mag-
gior parte dei maestri erano eccellenti educatori di bambini.

EDUCARE SPACIALMENTE I POVERI

La fondazione delle Scuole Pie nacque come conseguenza dell’e-
sperienza che aveva avuto Giuseppe Calasanzio della poverta dei bam-
bini di Trastevere e dalla sua volonta di sradicarla. Sin dagli inizi, nel-
la sacrestia di Santa Dorotea, la sua opera ¢ rimasta legata al servizio
esclusivo per i bambini poveri. Questo spiega lo stile che il Calasanzio
ha voluto dare alla sua scuola, alla quale impose il carattere di gratui-
ta e, come conseguenza, volle che questa caratteristica coinvolgesse la
condizione di mendicanti dei membri della sua opera. Questa poverta
radicale dei primi scolopi che si dovevano mantenere con le elemosine
dava testimonianza di poverta ai bambini e giovani a cui insegnavano.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 155

Che i bambini poveri non debbano mai essere trascurati € un pen-
siero costante per il Calasanzio, che si mantiene fedele al Vangelo e
cerca di ridurre le ingiustizie della societa. Cosi afferma con fermezza
nelle sue Costituzioni e lo ratifica chiaramente negli altri passaggi.
Cosi nelle Dichiarazioni sulle Costituzioni, nel 1637, dice: “Riceva il
Prefetto con tutta la carita dei poveri, anche se scalzi o con i vestiti
rotti e senza bottoni, perché e principalmente per loro che é stato
fondato il nostro Istituto”.’’® Inoltre, nel 1638, scrive al Rettore del-
le Scuole Pie di Firenze: “In quanto ad accogliere alunni poveri, lei
opera santamente ammettendoli quando vengono, perché per loro é
stato fondato il nostro Istituto. E cio che si fa per loro si fa per Gesu,
non si dice altrettanto per i ricchi”'* Infine, come abbiamo gia vi-
sto, cosi afferma nel memoriale al Cardinale Roma quando, durante
il litigio sull’esistenza stessa delle Scuole Pie come Ordine, Giuseppe
Calasanzio fa la dichiarazione piti completa in difesa dell’educazione
dei bambini poveri che ¢ cosi necessaria per tutte le nazioni della Re-
pubblica Cristiana.!?

Malgrado, la fermezza del Calasanzio, la radicalita di quest’op-
zione preferenziale per i poveri delle Scuole Pie che portava alla
professione di estrema poverta da parte dei membri dell'Istituto,
non trovo nella Chiesa il linguaggio giuridico che riuscisse a preve-
derla e neanche trovo 'unanimita tra i suoi membri. Infatti, tra i se-
guaci del Calasanzio, ce n’erano alcuni che consideravano eccessivo
il carattere estremo di mendicita dell’Ordine per un ministero cosi
arduo come I'insegnamento ai bambini. Alla morte del Calasanzio,
i suoi religiosi erano in sostanza divisi in due gruppi a causa di
questo problema. Coloro che pretendevano di seguire fedelmente
gli ordini del Calasanzio e quelli che erano critici su quest’aspetto
eccessivamente monacale che il Calasanzio aveva dato al suo Ordi-
ne. Prima con la dissoluzione dell’Ordine e poi con la sua ripresa ai
tempi del Padre Pirroni, i documenti pontifici incontrarono un lin-

118 Cfr. LOPEZ, S. Documentos de San José Calasanz, Bogota 1989, pag. 301

119 Epistolario di San Giuseppe Calasanzio, lettera n® 2812. En D. CUEVA, Calasanz,
mensaje espiritual y pedagogico, Madrid 1973, n. 1444.

120 Cfr. Ut supra.



156 Buenaventura Pedemonte i Feu

guaggio pit conciliante che conteneva I'opzione per i poveri. Il Bre-
ve Pontificio “Nobis quibus” esprimeva questa opzione istituzionale
con la seguente frase: “(Gli scolopi) devono ammettere i bambini
poveri e possono ammeltere i bambini ricchi e nobili”.'*! In questo
modo I'esclusivita iniziale delle Scuole Pie di dedicarsi ai bambini
poveri fu corretta giuridicamente dalla Chiesa ed approvata defini-
tivamente dall’Istituto. Gia durante la sua vita il Calasanzio aveva
dovuto ammettere progressivamente che le sue scuole per i poveri
fossero anche aperte ai ricchi e nobili, anche se la gratuita rima-
se sempre una condizione indispensabile perché non fosse privato
dell’opportunita di andare a scuola chi ne aveva piti bisogno. Questo
carattere aperto delle Scuole Pie viene riconosciuto con I’espressio-
ne di “scuola popolare”: una scuola che non e per una determinata
classe sociale e che escluda le altre, bensi una scuola aperta a tutti,
e rispettosa delle origini e condizioni di tutti. Anche nel momento
in cui il Calasanzio si e visto costretto ad ammettere nelle scuole i
ricchi e nobili, ha sempre conservato nostalgicamente I'idea dell’e-
ducazione per i poveri, perché in essa intravedeva la possibilita di
riformare tutta la societa.

Il carisma di Giuseppe Calasanzio si realizzo effettivamente con
I'opzione dell’offerta di educazione a tutti, iniziando dai pit biso-
gnosi. Come spiega Padre Santha, la scuola calasanziana si carat-
terizza innanzitutto da un sentimento progressivo di universalita,
come una scuola destinata a tutti gli uomini, una “Scuola per tutti”,
iniziando dai piti bisognosi. Si tratta prima di tutto di una scuola in-
clusiva che non lascia nessun bambino fuori, perché gia riconosceva
il diritto universale all’educazione, oggi riconosciuto dalle Nazioni
Unite. In secondo luogo, la scuola del Calasanzio ¢ caratterizzata da
un senso progressivo d’integralita, sia temporale, ciog, per tutte le
fasi dello sviluppo, iniziando dai pit piccoli, sia personale, per tutti
gli aspetti che costituiscono la persona umana, iniziando dalla di-
mensione spirituale.'?

121 AAVV, Documentos fundacionales, Salamanca 1979, pag. 246.

122 SANTHA, Gyorgy, L'opera delle Scuole Pie e le cause della loro riduzione sotto
Innocenzo X, Roma 1989, pag. 25-45 y 65-89.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 157

Concordiamo con Padre Josep Antoni Mir0 quando commenta
I'evoluzione dell’educazione dei poveri nella storia delle Scuole Pie
dopo piu di tre secoli e mezzo dalla morte del Calasanzio. Durante
tutto questo tempo il concetto di educazione si ¢ mantenuto in linea
con il suo Fondatore che la considerava non un’opera di beneficienza
o di assistenza in particolari situazioni, ma mezzo di riforma struttu-
rale attraverso la formazione dei bambini e dei giovani, perché diven-
tino capaci di affrontare il loro futuro e contribuire cosi al progresso
della societa. La presenza di una scuola degli scolopi ¢ stata tra le
popolazioni una fonte di sviluppo spirituale, culturale e materiale.

Padre Miro commenta che “forse in qualche momento ¢ stata
oscurata questa prospettiva politico-sociale e non si e valutato suf-
ficientemente l'aspetto educativo come mezzo di riforma strutturale
della societa ingiusta. Questo si e verificato quando la pedagogia de-
gli scolopi si é chiusa in se stessa, si e fatta strumentalizzare dagli
interessi dei potenti dimenticando i suoi orizzonti fondanti”.'* Tutta-
via Padre Miro aggiunge che questo non ¢ stato I'aspetto pitt comune
nella storia degli scolopi.

Bisogna riconoscere che c’¢ stata una fuga di certi scolopi nel
XVIII secolo verso un’educazione dei nobili e potenti con l'incarico
di precettori, esattamente nell’epoca piti brillante della storia degli
scolopi, quando I'Imperatrice Maria Teresa dell’Impero Austriaco e
i re della Polonia chiedevano agli scolopi di preparare i programmi
d’insegnamento dei rispettivi stati. Alla fine del XIX e all’inizio del XX
secolo, si determino una fuga piu istituzionale verso la borghesia, al-
lora in crescita. Ma anche in questi momenti I'orientamento fondante
venne mantenuto, anche se i modi adottati possono oggi sembrare
poco corretti, come per esempio la differenza tra alunni gratuiti e sor-
vegliati, o il sostenere catechismi benefici, che volevano comunque
rispondere al carisma scolopico.

Prosegue Padre Miro: “Da alcuni decenni, la nostalgia nascosta
dell’Ordine si e manifestata in primo luogo con l'aumento e la mag-
gior dedizione ai piu bisognosi e con la creazione di nuove opere nel

123 MIRO, Josep Antoni, Nofas para la formacion de los jovenes escolapios.



158 Buenaventura Pedemonte i Feu

proprio ambiente, attraverso un’apertura al terzo mondo, e per l'at-
tenzione verso “i nuovi poveri” prodotti dalla societa attuale. Nelle
opere educative gia esistenti, la sensibilita verso la poverta si ¢ ma-
nifestata con una maggior sintonia e sensibilita verso i problemi so-
ciali, con strutture d’insegnamento pit popolari e un orientamento
pedagogico generale volfo a favorire il mondo dei poveri. Di fatto, la
deviazione di alcuni ricchi e potenti verso altri centri educativi e la
miglior prova di questa evoluzione positiva.”*

In ogni caso costituisce una sfida permanente per le Scuole Pie
quella di accentrare, oggi, tutte le loro opere sull’opzione preferen-
ziale verso i poveri, promuovendo un’educazione liberante che influ-
isce sempre sul beneficio delle persone e sui popoli pitt bisognosi. Se
quest’orientamento fondamentale delle nostre istituzioni scolopiche
dovesse perdere la sua identita specifica, con essa perderebbe anche la
sua ragion d’essere.

“PIETA E LETTERE”

San Giovanni Leonardi, scrivendo a Papa Paolo V, diceva che il
rinnovamento della Chiesa doveva realizzarsi tra i primi e gli ultimi. I
primi sono i membri della gerarchia. Gli ultimi sono i bambini che “de-
vono essere educati dai primi anni alla purezza della fede e alle sante
abitudini. Niente di piu urgente e indispensabile dell’insegnamento
della dottrina cristiana”.’® Si tratta di una preoccupazione molto ge-
neralizzata nella Chiesa del XVI secolo di cui si fece carico anche San
Giuseppe Calasanzio. La sua originalita consisteva nell’'unire in modo
speciale I'educazione morale e religiosa con I'insegnamento delle let-
tere, per raggiungere cosi la formazione integrale della persona.

In questo, sin dall'inizio delle Scuole Pie, “Pieta e Lettere” fu il
motto riassuntivo di questo spirito di formazione integrale che veniva
insegnato nelle Scuole Pie. I Calasanzio spiega il programma detta-

124 MIRO, Ut supra.

125 SAN GIOVANNI LEONARDI, Lettera a Papa Paolo V per la riforma universale
della Chiesa, Archivio dell’Ordine dei Clerici Regolari della Madre di Dio. (Cfr.
Liturgie delle Ore: seconda lettura del 9 ottobre.)



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 159

gliato del suo insegnamento delle lettere e la formazione dello spirito,
nella “Breve relazione” (1604).1% Poi, nelle sue tante lettere, ripete
che il ministero scolopico consiste nell'insegnamento delle lettere
con la dottrina cristiana, la pieta e il santo timore di Dio.

Con questa impostazione il Calasanzio agi come un cristiano cre-
dente e colto, impegnato nell'integrare il Vangelo e la vita, I'intel-
ligenza e la fede, nella nuova educazione da lui promossa. A questo
proposito dobbiamo ricordare la possibile influenza del concetto di
“pietas litterata” di Erasmo da Rotterdam.'?” Tuttavia, nell’ambito
dell’educazione integrale che il Calasanzio organizza nelle sue Scuole
Pie, si stabilisce chiaramente la priorita della pieta e della dottrina cri-
stiana, cosi come indica il “praecipue” delle sue Costituzioni (n.5) che
viene ripetuto molte volte nelle sue lettere, dove trova formulazioni
piu chiare: “insegnare la dottrina cristiana insieme alle lettere”.'?
Padre Miguel Girdldez afferma, in un recente articolo, che il motto
“Pieta e Lettere” dovrebbe tradursi meglio con “Spirito e Lettere”,
versione che ha incontrato in alcuni scritti del Calasanzio e che ma-
nifesta meglio, a suo dire, lo spirito della sua opera. La tesi di Padre
Giraldez suppone una nuova interpretazione del motto calasanziano
non nel senso che “pieta” e “lettere” corrispondano a due elementi
complementari del carisma delle Scuole Pie, ma che il termine “pieta”
traduce la realta dello Spirito che deve assumere tutta 'opera educati-
va del Calasanzio e senza la quale ’educazione stessa rimarrebbe priva
di qualsiasi contenuto.'®

Abbiamo citato ripetutamente I'opera fondamentale di Padre
Santha, che spiega in modo dettagliato gli obiettivi, il processo e i
mezzi utilizzati dal Calasanzio per ottenere 'educazione morale e re-
ligiosa dei bambini. Noi non entreremo in tali dettagli ma citeremo le
affermazioni che aprono il capitolo dedicato alla formazione religiosa

126 LOPEZ, S, Ut supra.

127 CUBELLS, Francisco, bibliografia.

128 Epistolario di San Giuseppe Calasanzio. Lettera 3112, scritta a P. Berro nel 1630.
En CUEVA, D. opus. Cit.

129 P. Miguel Giraldez amplifica il suo studio nel libro EI Espiritu que el Serior me
ha dado, pubblicato a Madrid nel 2015 nelle Ediciones Calasancias.



160 Buenaventura Pedemonte i Feu

e morale: “Avendo avuto una parte cosi importante nell’educazione
intellettuale nel sisterma educativo del Calasanzio, non ci sono dubbi
che e stata l'educazione morale e religiosa della gioventu ['obiettivo
e principale ministero delle nuove Scuole Pie”. '*

Nell’esperienza successiva dell’educazione delle Scuole Pie, la
chiarezza dell’approccio del Calasanzio ha sempre guidato I'azione
educativa degli scolopi. A giudicare dall’organizzazione tradizionale
delle Scuole Pie, dagli atti di pieta celebrati in esse, dalla testimonian-
za delle accademie pubbliche e dalle pubblicazioni sul catechismo e
libri sulla pieta, 'educazione alla fede ha costituito 'obiettivo prin-
cipale in tutti gli insegnamenti, orientati a consolidare la sintesi tra
fede e cultura. Infine, la testimonianza della vita cristiana di tanti ex
alunni costituisce una prova in piu della sua realizzazione.'!

Senza dubbio si puo obiettare che il rischio di formalismo o su-
perficialita sono sempre stati in agguato. Di fatto, dopo un profondo
esame di coscienza, e giusto riconoscere che la formazione intellet-
tuale degli alunni ¢ stata portata avanti piti adeguatamente rispetto
a quella spirituale, fino al punto di arrivare a dire che a volte & ri-
masta una materia in sospeso.'*?Il simposio della Pastorale, celebrato
nel 1983 a Seu d’Urgell, ha permesso di esporre numerose iniziative
ed esperienze realizzate negli ultimi anni nelle Scuole Pie di tutto il
mondo, ma si sono constatate anche deficienze e difficolta nei pro-
grammi globali di evangelizzazione e di educazione alla fede dei bam-
bini e dei giovani dei nostri tempi. Quest’insoddisfazione manifesta
una nostalgia dello spirito che anima il cuore di tutti gli scolopi.'®

Padre Miro termina affermando che “se non riusciremo a rivi-
talizzare questo scopo principale del nostro ministero educativo di
evangelizzazione delle opere degli Scolopi, verra indebolito in esse
laspetto piu significativo della sua identita calasanziana”.***

130 SANTHA, Gyorgy, Op. Cit. p. 468.

131 SANTHA, Gyorgy, Op. Cit. p. 469.

132 Cfr. Parole di P. Vicente FAUBELL nel Simposio di Gandia. Ut supra p. 383-391
133 Analecta calasanctiana (1984) 51, p. 99-402.

134 Ut supra.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 161

LIBRI NELLE BIBLIOTECHE DEGLI SCOLOPI

Terminiamo questa seconda parte con un piccolo inventario delle
opere filosofiche delle biblioteche delle Scuole Pie di quell’epoca. Si
tratta di un’informazione di grande valore sull’atmosfera che si respi-
rava nella sala della comunita degli scolopi, dove i religiosi si recavano
per preparare i propri corsi e consultare i testi sui quali elaborava-
no gli appunti delle loro lezioni. La biblioteca, cosi come la voleva il
Calasanzio, doveva trasudare dello spirito degli antichi scrittori dei
monasteri, dove in silenzio i monaci si dedicavano alle loro attivita
intellettuali di lettura, riflessione o copia di manoscritti.

E’ molto interessante prendere in mano il catalogo dei libri su
temi filosofici, conservati nelle biblioteche degli scolopi. Sfortunata-
mente non esiste il catalogo della biblioteca della casa di San Pantaleo
a Roma ma sono disponibili quelli di Narni, Fanano, Frascati e Campi,
cosi come libri di economia, dove sono registrati i titoli dei libri ac-
quisiti. Inoltre si hanno le liste dei libri in possesso del Padre Genera-
le, perché conservava i cataloghi di tutte le biblioteche.

Il primo dei libri conservati in quasi tutte le biblioteche & il “Li-
ber de pia educatione sive de cultura pueritiae compendio scriptus”
scritto dal carmelitano Giovanni Gesui-Maria nel 1631 e dedicato al
cardinale Giustiniani, dove sono presenti i consigli e le massime con-
sacrate ai maestri e agli educatori. Tra i libri stessi di San Giuseppe
Calasanzio, vale la pena segnalare I'esistenza delle copie del memo-
riale al cardinale Tonti, “L’Apologia delle Scuole Pie”, scritto da Padre
Castelli, e la “Difesa della Scuola Pia” scritta dall’avvocato Firmiani.
Nella biblioteca di Fanano si trova il libro “/l giovane Cristiano” di
Francioti, il “De Bene Ammaestrare gli Figli” di Sadoleto, “L’Istituzio-
ne di una famiglia Cristiana” di San Giovanni Leonardi, pubblicato
a Roma nel 1591, il “De institutione cristiana” di Joan Lluis Vives,
pubblicato a Basilea nel 1538, il “De institutione clericorum” di Ra-
bano Mauro, pubblicato a Parigi nel 1533 e il “De consolatione philo-
sophiae” di Boezio'®® La biblioteca di Narni era un po’ pilt completa
per quanto riguarda la letteratura. Possedeva “I’Organon” e “la Fisica”

135 SANTHA, Gyorgy, Ut supra pag. 240.



162 Buenaventura Pedemonte i Feu

di Aristotele, come le Dialettiche di Boezio e di Rodolfo Agricola, le
logiche di Jacobo Carpentier, di Domenigo de Soto e di Pietro Ispano
e “Quaestiones disputatae” di San Tommaso.'*

CONCLUSIONE E TRANSITO

Siamo arrivati alla fine della seconda parte, in cui abbiamo pre-
sentato la formazione del pensiero filosofico e pedagogico di Giuseppe
Calasanzio attraverso la sua prima educazione e permanenza romana.
Abbiamo volutamente omesso il periodo del suo percorso pastorale e
giuridico come sacerdote a Seu d’Urgell perché ci sembra si tratti di
una parentesi tra la sua formazione e missione in cui si occupo di mol-
te questioni della diocesi che non aggiungono molto alla spiegazione
della sua vocazione all'insegnamento. Possiamo anticipare che la no-
stra impressione ¢ che il Calasanzio non fu mai un filosofo in senso
stretto, bensi diffidasse dei compiti degli intellettuali dei suoi tempi.
Ci sembra piuttosto la figura di un uomo pragmatico che si muove con
fermezza davanti agli stimoli delle necessita del suo ambiente. Non
ha avuto tempo di elaborare grandi teorie, ma ha saputo rispondere
con l'arguzia della sua intuizione alle urgenze che gli si presentavano,
con un grande rispetto verso le persone ed una tenace convinzione
evangelica. Tentiamo di riassumere i tratti del suo profilo intellettuale.

1. Lo spirito del Calasanzio inizia a formarsi con i Trinitari di
Estadilla. A dieci anni si allontano per la prima volta da casa
sua con il bagaglio di conoscenze di un ragazzo della sua
eta acquisito in seno alla famiglia e in nella piccola scuola
di Peralta. Li aveva imparato i Miracoli di Nostra Signora e i
rudimenti della fede cristiana. Durante i tre anni nella scuola
dei Trinitari, Giuseppe Calasanzio impard la grammatica e
la sintassi latina e si avvicino ai classici. Con la grammatica
prendeva forma nella sua mente la struttura basilare della
lingua e della logica e, con i classici, il gusto per la lettura.
Pero, al tempo stesso, la nostalgia per 'assenza di sua madre
deve aver creato in lui 'amore per una Madre che non lo

136 SANTHA, Gyorgy, Ut supra pag. 222-223.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 163

avrebbe mai deluso, la Madre di Dio. Lispirazione dei trini-
tari ha contribuito a creare la Corona delle Dodici Stelle, la
preghiera che riassume nel modo pil1 bello tutta la mariolo-
gia trinitaria.

2. All'Universita di Lleida, Giuseppe Calasanzio viene per la pri-
ma volta in contatto con la filosofia attraverso tre anni di stu-
di di arte e discipline umanistiche, propedeutici a qualsiasi
altro corso. Pero si dovette confrontare con un’universita in
un periodo decadente, che difficilmente gli avrebbe trasmes-
so interesse e speranza. Possiamo immaginare che abbia fre-
quentato il corso di filosofia scolastica normale tomista che,
malgrado la sua imperfetta trasmissione, dovette inculcare
nello spirito di Giuseppe Calasanzio le linee generali del si-
stema di San Tommaso, la sua teoria sulla gerarchizzazione
degli esseri, la posizione dell’Essere divino, I'antropologia
dualista tra I'essere umano fatto di anima e corpo e il mondo
organizzato secondo la fisica di Aristotele. Di questa adesione
del Calasanzio alla filosofia di San Tommaso c’¢ traccia nelle
sue lettere e nella speciale devozione che infuse agli alunni
delle Scuole Pie.

3. Il Calasanzio si era diplomato in Giurisprudenza e doveva ini-
ziare teologia. Dopo alcuni studi molto aridi, era arrivato il
momento per lui di avvicinarsi ad una formazione spirituale,
alla ricerca di questa devozione affettiva, secondo I'usanza del
XVI secolo. Prima si avvicino a Valencia e poi ad Alcala per co-
noscere gli insegnamenti della pieta interiore e dell’orazione
mentale, cosi come la praticavano i gesuiti. Padre Cordeses
aveva lasciato a Valencia un movimento di mistica affettiva
che influenzo molto il Calasanzio e, al suo arrivo ad Alcala,
le idee di Erasmo erano gia state bandite dall’'universita, ma
continuavano ad influenzare le anime. Un giovane inquieto
come lui doveva avvertire una certa complicita con questa ri-
forma della Chiesa, che iniziava a trasformare la vita cristiana.

4. Se facciamo eccezione per la dottrina di San Tommaso, gli
scritti del Calasanzio danno I'impressione che egli non tol-
lerasse troppo 'atteggiamento dei filosofi, come se la voca-



164

Buenaventura Pedemonte i Feu

zione intellettuale fosse un seme di vanita e un ostacolo per
la docilita che si esige dalla vita religiosa. La sua formazione
universitaria come uomo di legge era stata prevalentemente
pratica e questo pragmatismo si ritrova nel suo pensiero pe-
dagogico. La sua preoccupazione si mostra sembra essere pili
morale che metafisica: ¢ piu incline a risolvere le cause che
non a scrutare il senso delle cose. Questo non significa che si
tratti di un pensiero vuoto - o superficiale - bensi di una chia-
ra visione della realta e del valore personale dei suoi alunni.

La sua formazione mistica si arricchi quando entro in contat-
to con i carmelitani che gli fornirono un appoggio spirituale
e lo aiutarono a concepire il suo ministero. L'aspetto cristo-
logico della sua pieta e la sua riflessione centrale sul mistero
della croce, gli permisero di dare un senso alla missione del-
le Scuole Pie come di un processo veramente redentore. La
missione di Giuseppe Calasanzio, di portare a termine I'opera
delle sue scuole, trova il suo supporto nella vita contempla-
tiva che impone a se stesso e al suo Istituto. La meditazione
della passione di Gesu Cristo, che aveva imparato dai gesui-
ti, raggiunge nella sua spiritualita il carattere comunitario e
quasi monastico che caratterizza la vita degli scolopi.

I coraggio che lo porto a esercitare il suo apostolato tra i bi-
sognosi di Trastevere gli permise di sperimentare il grado di
poverta di una gran parte della popolazione di Roma. Aiuto i
danneggiati dall'inondazione, curo gli appestati della grande
epidemia che colpi la citta e incontro i ragazzi che correvano
all'impazzata per le strade e piazze. Se consideriamo che fu in-
coraggiato dall’esempio di grandi personaggi dell’epoca come
Filippo Neri, Giovanni Leonardi, Camillo de Lellis o Roberto
Bellarmino, possiamo capire che trovo il senso della sua mis-
sione dopo aver fondato la piccola Scuola di Santa Dorotea:
“Ho trovato in Roma modo migliore di servire Dio nell aiutare
questi bambini e non lo lascero per nessuna cosa al mondo”.

Le Scuole Pie, cosi come concepite da Giuseppe Calasanzio,
definiscono il concetto di scuola popolare, cioe una scuola
dove non si esclude nessun bambino per le sue condizioni



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 165

10.

economiche. Non si tratta di una scuola solo per bambini po-
veri, che impedirebbe un vero scambio tra alunni di diversa
provenienza sociale, ma una scuola in cui i bambini pove-
ri non siano esclusi. La realta della scuola del Calasanzio si
basa su una ragione profonda; la convinzione che, per natu-
ra, tutti i bambini hanno diritto all’educazione, diritto oggi
riconosciuto dalle istituzioni universali della nostra societa.
C’¢ ancora un altro argomento teologico di cui era convinto
il Calasanzio: tutti gli uomini sono uguali, figli di Dio, senza
distinzioni economiche, sociali, politiche o religiose.

Lelemento che esprime la lucidita di spirito del Calasanzio e
la sua apertura alla scienza, I'annuncio di un nuovo sistema
del mondo che si apriva, tra i saggi del momento, con molte
difficolta tra i saggi del momento. Bisognava vincere le resi-
stenze che s’incontravano, resistenze in sintonia con un siste-
ma destinate a scomparire. I Calasanzio ebbe 'intuizione che
il futuro passava per I'inclusione del nuovo sapere, anche di
fronte all'immobilismo della gerarchia ecclesiastica, che mise
le sue critiche alle nuove teorie nelle mani dell’Inquisizione.

Il Calasanzio aveva raggiunto una tale fiducia nel valore del
suo ministero che lo porto ad esaltare I'insegnamento con il
panegirico piu bello, contenuto nel memoriale indirizzato al
cardinale Tonti. La solidita del suo encomio non potrebbe in-
contrare locuzione pilt alta che nell’'uso dei seguenti epiteti
espressi al superlativo: “degnissimo, nobilissimo, meritevolis-
simo, comodissimo, utilissimo, necessarissimo, naturalissimo,
ragionevolissimo, graditissimo, graziosissimo, gloriosissimo”.

I1 Calasanzio non solo ebbe parole di elogio per il suo mini-
stero dell’educazione dei bambini poveri, ma dovette anche
rispondere alle critiche che gli venivano da tutti coloro che
si sentivano infastiditi dall’esercizio della sua opera, ricono-
scendone il carattere profondamente trasformatore della so-
cieta. Elevare la qualita culturale dei giovani portava a possi-
bili cambiamenti nella tenuta del sistema sociale (di allora).
Come si poteva pensare che i poveri potessero arrivare a fre-
quentare gli studi superiori? Chi avrebbe svolto i lavori piu



166

11.

12.

Buenaventura Pedemonte i Feu

umili della societa? Le Scuole Pie non dovevano limitarsi agli
insegnamenti elementari visto che gia c’era chi si occupava
dell'insegnamento superiore? Il Calasanzio era convinto che
il diritto di sapere appartenesse a tutte le persone e che non
potesse essere limitato per ragioni sociali. E’ precisamente
alla difesa di questo diritto dei pitt poveri che dedico tutta
la sua vita. In realta la sua opera non pretende di consentire
alcun avanzamento sociale dei singoli individui, bensi I’evo-
luzione di tutta la societa.

Cosi lo avevano pensato i filosofi del Rinascimento creatori
delle utopie: un mondo migliore dove la sapienza e la giustizia
sarebbero prevalse sull'ignoranza e la disuguaglianza. Senza
dubbio le Scuole Pie potrebbero essere individuate come la
realizzazione dell’'utopia. Giuseppe Calasanzio crea un nuovo
racconto dove il sogno si realizza grazie alla disponibilita dei
religiosi del suo Istituto, capaci di stimolare tutto il potenzia-
le assopito dell’intelligenza dei bambini verso tutto il sapere.
Il Calasanzio non voleva creare un mondo di saggi, bensi pre-
parare una societa nuova, dove gli uomini potessero occupar-
si di se stessi con un lavoro degno e procurarsi sostentamento
per allontanarsi dalla poverta. Il mondo migliore che il Cala-
sanzio persegue ¢ mondo proficuo piuttosto che poetico.

Nel pensiero del Calasanzio la pratica del ministero delle
Scuole Pie traduce il concetto di cooperatore della verita.
Qualunque sia I'idea che ci facciamo della verita possiamo
intravedere gli alti concetti che la racchiudono, incluso un
altro punto di vista dell’idea di Verita. Un punto di vista pro-
pone I'idea di verita come trascendente, di cio che e, poiché si
manifesta e si fa vedere. Ma implica anche la difficolta, per lo
spirito umano, di accoglierla in tutta la sua pienezza. Da qui,
emerge che il processo di conoscenza della verita e arduo e
incompleto per lo spirito che lo ricerca. Dall’altra parte, il
concetto di verita proposto dal Calasanzio ha un carattere di-
namico e attivo. Ha I'intraprendenza di manifestarsi. Quindi
il concetto di cooperatore della verita prevede la necessita di
una mediazione quasi sacerdotale per facilitare il processo
allo spirito che la cerca. Questo ¢ il senso che il Calasan-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 167

13.

14.

zio scopre nella missione dell’educatore come cooperatore
di questa verita attiva che possa avvicinarsi a ogni spirito in
particolare e a tutta 'umanita in generale.

Come i grandi pedagoghi della sua epoca, anche il Calasan-
zio propone l'inizio dell'insegnamento ai pit piccoli, non per
strapparli dall’ambiente familiare, ma per dare loro continui-
ta. La plasticita della mente umana infantile, come ricordano
gli psicologi dei nostri tempi, consente una grande capacita
di apprendimento, soprattutto delle strutture basilari del lin-
guaggio e delle abitudini. Il buon senso del Calasanzio e la
sua intuizione pedagogica, gli fecero scoprire che accogliere
i piccoli nelle sue scuole permetteva di costruire un insegna-
mento sistematico e graduato con un sistema uniforme e si-
multaneo. I risultati di questo tipo di pedagogia mostravano
la loro efficacia man mano che il bambino maturava armoni-
camente. Le difficolta sorgevano quando si doveva inserire in
una scuola un giovane gia grande. Il Calasanzio lo sottopone-
va ad un esame preventivo, sia intellettuale che morale, prima
di inserirlo in un gruppo che era cresciuto con il suo metodo.

II motivo fondamentale della creazione delle Scuole Pie fu
I'insegnamento ai bambini poveri; il Calasanzio dunque ave-
va chiaro fin dall’inizio che nella sua scuola non si potevano
scartare i bambini che non potevano pagare gli studi. Per
questo motivo non ha mai chiesto niente in cambio per il
servizio offerto, se non I’elemosina che, alla fine delle lezioni,
lui e i suoi religiosi chiedevano per le strade della citta. Alla
poverta degli alunni doveva corrispondere anche la poverta
dei loro maestri, affinché questi potessero condividere con
loro le ristrettezze, in un sentimento di fratellanza evange-
lica. Non fu facile mantenere questo stile di vita, che creo
divisioni in seno all’Ordine, poiché era eroico mantenere il
duro compito dell'insegnamento con una cruda vita di po-
verta. I religiosi non erano risparmiati dalla debilitazione
fisica a causa della malnutrizione o malattie. Il Calasanzio
visse all’estremo della sua virtt, perché uomo di pieta accer-
tata e virti comprovata, ma bisogna ammettere che era uno
stile arduo per gli altri.



168 Buenaventura Pedemonte i Feu

15. Uno stile di vita tanto faticoso non poteva essere mantenuto
senza uno spirito forte, nutrito dalla fede e dalla preghiera
costante, quello che rispondeva al concetto rinascimentale
di vita devota. Il Calasanzio non era estraneo a questo stile
di vita giacché si era avvicinato alle correnti mistiche piti
importanti del suo tempo e si era nutrito della meditazione
gesuita e dell’amore a Cristo dei carmelitani. Si poteva dire
che la sua vita era quella di un uomo giusto. Probabilmen-
te questo ¢ il significato che bisogna dare al motto “Pieta e
Lettere”. Non si puo offrire I'insegnamento delle cose umane
senza radicarlo nella devozione delle cose divine. Era un si-
gnificato diverso da quello che poteva dare Erasmo quando
parlava della pietas litterata, giacché per lui la devozione cri-
stiana doveva essere letterata, colta, fondata sulla conoscen-
za dei classici e della Bibbia.

Abbiamo percorso alcune tracce che ci offrono alcuni schizzi spi-
rituali del Calasanzio e del suo pensiero che alla sua morte mostro la
sua fecondita, con il perpetuarsi della sua opera. La vita delle Scuole
Pie ha voluto proporre, con maggiore o minore fedelta, un adatta-
mento di questo spirito a ciascuno dei periodi storici nei quali e pas-
sato. La terza parte del nostro testo vuole tracciare i tratti e i momenti
migliori di questa transizione. La pretesa non ¢ quella di definire un
modello finale e compiuto, ma lasciare puntini sospensivi in un rac-
conto che non ha ancora pronunciato la sua ultima parola.

BIBLIOGRAFIA

AAVV. Bibliografia calasancia, Analecta Calasanctiana n° 73; actuali-
zada en n°® 107.

ALIGHIERO MANACORDA, Mario, Historia de la educacién, Vol. II.
Del 1500 a nuestros dias, Mexico Siglo XXI Editores, 1987 (1?
edicion) 2006 (8 edicion)

CAMPANELLA, Liber apologeticus contra impugnantes Institutum
Scholarum Piarum a cura di Maurizio Erto, Pisa-Roma, Fabrizio
Serra Editore 2015.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 169

CUBELLS, Francisco, Calasanz y la educacion de los ninos mas pe-
quenos, Revista de ciencias de la educacion, n® 172, pag 123-164.

—La proteccion del menor, Madrid, BAC, coleccion CU0077, 1984.

—Calasanz y la educacion de los nifios mas pequenos, Revista de
ciencias de la educacion, n® 172, pag 123-164.

ERASMO DE ROTTERDAM, De la educacién de los nifios en Obra
completa. Preparada por Jordi Bayod y Joaquim Parellada, Biblio-
teca de Grandes Pensadores. Madrid: Editorial Gredos 2011.

FAUBELL, Antologia pedagdgica, Publicacions Universidad Pontificia
de Salamanca

FULLAT GENIS, Octavio, Filosofia de la educacién en San José Calasanz,
Revista Calasancia 19 (1959), pag 275-308; reproduit a FULLAT, O.
Con el hombre: apuntes filosoficos. Barcelona 1972, pag 205-259.

GINER GUERRI, Severino, San José Calasanz, Madrid, BAC, 1993

—San José Calasanz en la Roma postridentina, en Archivum Scho-
larum Piarum n° 78, Roma 2015, pag 56-81,

GIRALDEZ, Miguel, El Espiritu que el Sefior me ha dado, Madrid-Ro-
ma Ediciones Calasancias, 2015.

GUILLEN PRECKLER, Ferran, Pensament utopic de Tomas Campanella.

LLADONOSA, LEstudi General de Lleida, de 1430 a 1524, Institut
d’Estudis Catalans,

MIRO GUMA, Josep Anton, Erasme, Vives i Calassang, Catalunia n® 379.
POCH, Josep, Facultat d’arts i filosofia a Lleida, Catalaunia n°® 174

PUJANA, Juan, La reforma de los Trinitarios durante el reinado de
Felipe II, Salamanca, Secretariado Trinitario, 2006

SANTHA, Gyorgy, San José Calasanz, BAC, pag 200-224.

VILA PALA, Claudi, ¢Influencia de Campanella en la pedagogia cala-
sancia?, Revista. Calasancia 1 (1959) pag 23-44.

—Fuentes inmediatas de la pedagogia calasancia, Madrid CSIC 1960.






IL PENSIERO DI SAN GIUSEPPE CALASANZIO
AI GIORNI NOSTRI

La terza parte del nostro libro si propone di analizzare il pen-
siero di Giuseppe Calasanzio nei quattrocento anni trascorsi dalla
nascita delle Scuole Pie a oggi: come ha preso forma la sua opera
trasformando il pensiero in azione, quanto e rimasto fedele in tutte
le vicissitudini di quei quattro secoli, e come ha risposto alle richie-
ste di ogni epoca. Si tratta di un lavoro d’interpretazione che vuole
attestare I'identita delle Scuole Pie attraverso la loro storia, come un
racconto in cui Giuseppe Calasanzio continua a parlare per tradurre
la sua opera nei linguaggi di ogni epoca. Il libro adottera ora uno
stile molto piti narrativo, poiché, a parte le aule di filosofia di alcuni
istituti scolopici in cui si impartivano lezioni di metafisica e di etica
e il pensiero filosofico espresso da alcuni scolopi d’eccezione, il vero
pensiero del Calasanzio si esprime nella quotidianita della Scuole Pie:
nell’insegnamento svolto nelle scuole e nelle decisioni prese come ri-
sposta alle sfide di ogni momento storico. E precisamente quello che
abbiamo intenzione di mettere in luce.

Ripercorreremo i quattro secoli di esistenza delle Scuole Pie, dal-
la nascita a Roma fino a quando si stabilirono nelle lontane America,
Africa e Asia. Scopriremo come penetrarono in Germania entrando
in contatto con vaste aree colpite dalla Riforma, e come alla fine del
Seicento avevano gia messo radici in Austria, Polonia e Spagna, man-
tenendo sempre 'impegno del Calasanzio di offrire un insegnamento
veramente popolare e gratuito. Vedremo anche che, nonostante tut-
te le difficolta, le Scuole Pie avviavano i pitu piccoli alla lettura, alla
scrittura e al calcolo e miglioravano la qualita di vita dei cittadini.



172 Buenaventura Pedemonte i Feu

L'umile dedizione ai piccoli non impedi tuttavia ad alcuni scolopi di
raggiungere livelli scientifici encomiabili. Il Settecento porto la sfida
del razionalismo e del liberalismo alla quale le Scuole Pie seppero
rispondere con spirito di dialogo, unendo I'idea di progresso che so-
stenevano gli illuministi alla convinzione del Calasanzio che I'inse-
gnamento deve sempre aprire un mondo migliore per le generazioni
a venire. In seguito le trasformazioni del mondo moderno nel XIX
secolo introdussero nuove sfide all'interno di una societa diseguale:
i progressi tecnici e lo sviluppo rendevano piti percepibile la pover-
ta delle classi indifese. Le Scuole Pie dovettero rispondere a questa
nuova sfida affinché il loro insegnamento non perdesse il carattere
popolare e i bambini poveri non ne fossero esclusi. Le ultime tappe
di questo viaggio ricco di eventi ci porta a oggi: i problemi si sono
globalizzati e le risposte devono acquisire una dimensione mondiale.
Le Scuole Pie hanno aperto le loro braccia al mondo intero offrendo
I'opera del Calasanzio nella sua attualita.

LA RIDUZIONE DELLORDINE

L'Ordine delle Scuole Pie subi, durante la vita del Calasanzio, la
riduzione a Congregazione e la retrogradazione a pia associazione
senza voti. Che cosa era successo? I fatti erano iniziati a Firenze in
seguito al conflitto tra il Calasanzio e P. Mario Sozzi, che lo aveva
ingiustamente accusato di aver sottratto documenti riguardanti il
cardinale Cesarini, protettore delle Scuole Pie. Il complotto ordito
contro il Calasanzio porto al suo arresto da parte del Sant’Uffizio e
alla sospensione dal suo incarico di Generale dell’Ordine, sostituito
da Mario Sozzi che fu nominato Vicario Generale. In quelle circo-
stanze la Santa Sede mando un visitatore nella persona di P. Agostino
Ubaldini che non noto nessun problema nell’istituto, ma un secondo
visitatore, il gesuita P. Pietrasanta, si propose di governare I'Ordine
d’intesa con P. Mario. Tutti questi eventi furono umilianti e dolorosi
per Giuseppe Calasanzio che vide la sua opera tradita e disfatta. La
morte di P. Mario non risolvette i problemi, poiché al suo posto fu
nominato Generale P. Cherubini, nonostante la protesta esplicita di
molti scolopi. Da quel momento in poi fu designata una commissio-
ne di cardinali per studiare il problema dell’Ordine. La conclusione
alla quale giunse la commissione fu che era consigliabile ridurlo a



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 173

regime di congregazione senza voti, come 1'Oratorio di San Filippo
Neri. Il dado era tratto. Nonostante le accuse presentate alla Santa
Sede da parte dei governi di Polonia e di Toscana e i memoriali scritti
dal Calasanzio per i cardinali che facevano parte della commissione,
Innocenzo X ordino la riduzione dell’Ordine per decreto Ex quae. Si
puo riassumere il contenuto di questo decreto come segue: ’Ordine
delle Scuole Pie fu ridotto a congregazione senza voti, tutti gli incari-
chi di governo dell’Ordine furono annullati, la nuova congregazione
doveva sottomettersi all’autorita diocesana, sarebbe stato facilitato, ai
religiosi che lo chiedevano, I'ingresso in altre congregazioni e, infi-
ne, una nuova costituzione fu redatta da persone estranee all’Ordine.
Leffetto fu devastante, poiché gli effettivi delle Scuole Pie passarono
da 420 membri a meno di 200 in dieci anni. Al Calasanzio tocco vivere
le ore amare di quel disastro prima di morire, con la rassegnazione di
un santo, nel 1648.1%7

Ora, quali furono le vere cause di tale misfatto? C’erano certa-
mente alcuni problemi interni che incisero sull’esterno e pesarono
molto sulla decisione di adottare una misura cosi dura e ingiusta.
Una parte di scolopi voleva una distensione della disciplina, conside-
rata troppo dura per un Ordine dedicato all'insegnamento, e il voto
di estrema poverta si traduceva in condizioni di vita molto precarie e
difficili da mantenere. Al contempo, le Scuole Pie ricevevano critiche
per la mancanza di selezione dei candidati e la loro scarsa formazione
iniziale. E vero che la necessita di insegnanti faceva accelerare il pe-
riodo di studio delle materie sacre. Inoltre si mischiavano le questio-
ni politiche e i difficili rapporti della Santa Sede con la famiglia dei
Medici, che a quel tempo proteggeva le Scuole Pie. C’erano pero due
questioni fondamentali che erano state sollevate da alcuni dignitari
della Curia Pontificia e da alcuni membri della Compagnia di Gesl in
particolare. La prima obiezione fu che era inutile la comparsa di un
altro Ordine dedicato all'insegnamento perché questa missione spet-
tava esclusivamente ai gesuiti; la seconda aveva un peso piu sociale, in

137 Lo stesso anno in cui fu firmata la pace di Westfalia tra cattolici e protestanti e
fu posta fine alla lunga contesa di trent’anni nella quale erano intervenuti quasi
tutti gli Stati europei.



174 Buenaventura Pedemonte i Feu

effetti, promuovere i membri delle famiglie povere sembrava inoppor-
tuno, anzi persino pericoloso per la stabilita della societa, giacché se
i poveri avessero ricevuto un’educazione, chi si sarebbe occupato dei
mestieri manuali e chi avrebbe svolto i lavori pitt umili?!®

Il problema di P. Mario Sozzi fu solo 'occasione per la Sede Apo-
stolica di prendere seriamente il controllo dell’istituzione e pronun-
ciare la dissoluzione irrevocabile dell’Ordine religioso. Sappiamo tutti
che il Calasanzio ¢ morto vedendo il suo Ordine ridotto a congrega-
zione senza voti, come I’Oratorio di San Filippo Neri. Anche se tali
misure non influivano direttamente sull’esistenza delle Scuole Pie,
queste furono certamente indebolite dalla defezione di meta dei suoi
membri. E anche vero che la Sede apostolica volle correggere il rigo-
rismo eccessivo della Scuole Pie del Calasanzio, dopo aver sentito il
parere di una buona parte di scolopi che avevano difficolta a vivere la
mendicita e la poverta estrema nella struttura quasi monastica dell’i-
stituto. Il risultato fu che l'istituto entro in una sorta d’ibernazione in
attesa di tempi migliori che non tardarono ad arrivare.

IL PROCESSO DI RESTAURAZIONE

La morte del Calasanzio avvenne quando era Padre Generale
delle Scuole Pie P. Juan Garcia, uno dei suoi collaboratori piti fede-
li, il quale inizio a lavorare sulla restaurazione dell’Ordine. A Papa
Innocenzo X succedette Papa Alessandro VII, prima cardinale Chigi,
amico del Calasanzio e ammiratore della sua opera, che affido a una
commissione di cardinali il compito di rivedere la questione delle
Scuole Pie. Nel 1656, con il breve “Dudumfelicis” 'Istituto del Cala-
sanzio recupero la sua condizione di congregazione di voti semplici
e la possibilita di avere i suoi propri superiori. Si puo affermare che
il percorso della restaurazione era iniziato, anche se il documento
papale portava alcune modifiche per adeguare la congregazione ai

138 Severino Giner ha sintetizzato tutti questi atteggiamenti ostili con molta preci-
sione: «la lotta per la sopravvivenza delle Scuole Pie era anche una lotta per il
diritto dei piti poveri all’istruzione, nonché per la liberta d’insegnamento contro
il monopolio dei gesuiti». San Giuseppe Calasanzio, BAC, Madrid,1985.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 175

nuovi tempi. Si rivedeva la questione dell’elemosina pubblica e si in-
sisteva sull’intensificazione della formazione teologica e filosofica.
Questa correzione riconosceva le opinioni della tendenza pitt mode-
rata apparsa tra i religiosi delle Scuole Pie, che si sarebbe manifestata
nei dibattiti del primo Capitolo generale dopo la morte del Calasan-
zio. Questa tendenza aveva gia dimostrato la sua volonta di riformare
quando il Calasanzio era in vita e ambiva a modificare alcuni aspetti
della vita religiosa che ostacolano il lavoro scolastico: il rigore del
silenzio, 'accompagnamento dei bambini a casa e la rigidita della po-
verta. Di fronte a tale tendenza, c’era quella di chi era pitu legato alla
memoria del Fondatore e voleva mantenere una fedele osservanza
delle Costituzioni. La restaurazione definitiva dell’'Ordine fu ottenuta
durante il pontificato di Clemente IX (1667-1669), che non era altri
che quel cardinale Rospigliosi che aveva conosciuto personalmente
Giuseppe Calasanzio e aveva ammirato la sua opera. Cosi, il Papa fir-
mo il decreto “FEx injuncto nobis”, con il quale si concedevano alle
Scuole Pie i privilegi degli ordini mendicanti, la professione religio-
sa con voti solenni e I'indipendenza dall’autorita dei vescovi. Si puo
dire che da quel momento, ’Ordine supero i suoi problemi interni e
si espanse in diversi Paesi, poiché il ministero scolopico era sempre
piu apprezzato. In realta, le fondazioni si erano diffuse in Germania
e Polonia, dove gli scolopi erano arrivati nel 1642, ai tempi difficili
dell’invasione svedese e dopo la sconfitta imperiale sulla Montagna
Bianca. Ben presto il re di Polonia protesse le Scuole Pie e impe-
di che la riduzione imposta dalla Santa Sede entrasse in vigore sul
suo territorio. Nel 1662 era gia una provincia autonoma, anche se lo
divenne con non poche difficolta.’® Erano passati i generalati di P.
Scassellati, di P. Chiara e di P. Fedele, e il momento culminante della
restaurazione coincise con il generalato di P. Carlo Giovanni Pirroni.
Senza alcun dubbio pud essere considerato come il secondo fondato-

139 In effetti, gli scolopi polacchi si lamentavano del fatto che gli incarichi provin-
ciali fossero nominati da Roma senza conoscere la realta del Paese. P. Stanistaw
Papczynski, un uomo di grandi iniziative e critico verso il sistema di nomine si
vide costretto ad abbandonare I’Ordine. Fondo poi la Congregazione di religiose
dell’ITmmacolata Concezione e fu elevato alla gloria degli altari, beatificato nel
2007 da papa Giovanni Paolo II.



176 Buenaventura Pedemonte i Feu

re dell’Ordine, perché, in fondo, il rinnovo che porto ebbe il merito
di salvare 'essenza dell'Istituto, anche se furono sacrificate alcune
grandi linee tanto care al Calasanzio.

PADRE CARLO GIOVANNI PIRRONI

La figura di P. Carlo Giovanni Pirroni supera quella degli altri
Padri generali dei suoi tempi per l'influenza che esercito sulla de-
finizione delle Scuole Pie come istituto religioso. Nacque a Campi
Salentina (Puglia) nel 1640 e fu attratto dalle Scuole Pie tramite suo
zio P. Simeone. A quindici anni indosso I'abito scolopico e inizio una
carriera folgorante. Da un lato la sua facilita di parola gli permise di
padroneggiare rapidamente le risorse della retorica, dall’altro era affa-
scinato dal sapere scientifico dell’epoca, trasmessogli dal suo maestro,
P. Morelli, che era stato allievo di Galileo. P. Pirroni fu ordinato sa-
cerdote nel 1664 ed esercito il suo ministero scolopico prima a Chie-
ti, poi a Roma, presso il Collegio Nazareno. Fu nominato provinciale
della Provincia napoletana, Procuratore generale e Maestro degli ju-
niores prima di diventare Preposito generale all’eta di 36 anni. Aveva
raggiunto in breve tempo la posizione chiave nel governo dell’Ordine
di cui diresse il destino dal 1677 al 1685.

La preoccupazione di P. Pirroni di consolidare I'istituto, recupe-
rato da alcuni anni, lo porto a fare ogni sforzo per favorire la regola-
re osservanza, incoraggiando il rispetto dei voti, ma adattandoli alle
nuove situazioni, ossia insistette sulla poverta religiosa, ma cerco di
ottenere dalla Santa Sede il riconoscimento del diritto di proprieta
comunitaria, che era necessaria per la vita dell’Ordine. Il suo tempe-
ramento fu sempre equilibrato e rispettoso verso i religiosi, tanto che
insistette con i superiori affinché trattassero con rispetto la dignita
dei loro sudditi. P. Pirroni insistette anche sulla cura della virtt della
castita, che considerava il pilastro dell’Ordine, e cerco di stabilire il
piano di studi, in base al quale dovevano organizzarsi in modo uni-
forme tutti gli istituti delle Scuole Pie. Questo piano di studi unico
per tutto I'Ordine doveva facilitare I'adattamento degli alunni che
dovevano cambiare scuola, e rappresentava allo stesso tempo lo stile
proprio delle Scuole Pie. Questa preoccupazione lo portd a presentare
al Capitolo Generale del 1683 una ‘Ratio Studiorum” che introduceva



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 177

i suoi criteri e che poteva essere applicata anche per organizzare la
formazione degli studenti scolopi.'*

P. Pirroni realizzo un momento di espansione delle Scuole Pie
verso nuovi Paesi con I'apertura di otto nuove scuole, tra cui quella di
Moia, nel 1683, prima tra quelle che furono fondate piti tardi su tutta
la penisola iberica. Durante il suo mandato affido a P. Armini il com-
pito di scrivere una biografia critica di Giuseppe Calasanzio. Tuttavia,
il governo di P. Pirroni non fu facile e non gli furono risparmiate le
critiche e la diffidenza di alcuni suoi collaboratori. Fu la sua amicizia
personale con Papa Innocenzo XI e la sua influenza in Vaticano che gli
permisero di resistere ai suoi avversari e mettere a tacere le calunnie
che ancora una volta minacciavano I'esistenza dell’Ordine.

P. Pirroni era stato scelto di nuovo come Generale al Capitolo del
1683, ma un anno dopo dovette dimettersi a causa di una malattia che
gli impedi di rimanere in carica. I superiori generali che gli succedet-
tero nel governo dell’Ordine avrebbero semplicemente prolungato le
linee da lui tracciate.

LESPANSIONE DELLORDINE

La restaurazione dell’Ordine e la nuova stabilita acquisita dopo
il generalato di P. Pirroni segnarono l'inizio di un’espansione delle
Scuole Pie che alcuni definirono 'epoca d’oro dell’Ordine. Linizio
del XVIII secolo vide il consolidamento dell’opera e la sua diffusio-
ne in molti Paesi europei. In realta fu un periodo di grandi succes-
si in quanto le Scuole Pie avevano l'attenzione di molti municipi ed
anche quella di alcuni governi che chiedevano loro di aprire scuole.
La procedura consisteva nello stabilire un contratto con il quale le
amministrazioni municipali si impegnavano a fornire vitto e alloggio
alla comunita scolopica in cambio dell’insegnamento gratuito. Nelle
piccole citta dove si stabilirono gli scolopi si percepi ben presto un

140 La Ratio Studiorum di P. Pirroni adattava cio che aveva gia creato San Giuseppe
Calasanzio per la formazione dei giovani scolopi. Fu P. Gian Francesco Foci che,
seguendo le raccomandazioni del Capitolo generale del 1692 in cui fu eletto,
elaboro una “Ratio Studiorum per gli alunni esterni”, pubblicata nel 1694.



178 Buenaventura Pedemonte i Feu

miglioramento nella formazione intellettuale e morale della popola-
zione. Il prestigio delle Scuole Pie giunse finanche in alcune corti
d’Europa, come nel caso della Polonia, dell’Austria o della Lituania,
dove i monarchi erano i primi interessati a proteggere le Scuole Pie
nei loro territori e chiesero ad alcuni scolopi di organizzare i piani
didattici a livello nazionale. Nella Scuole Pie la dedizione all'insegna-
mento porto al distinguersi di specialisti di indubbio prestigio, come
grammatici, oratori o calligrafi, ma anche scienziati che corrispon-
devano con le grandi figure dell’epoca. Non sarebbe esatto presentare
solo gli aspetti positivi di questa crescita, poiché il prezzo da pagare fu
una dura opposizione ad altri istituti religiosi che mal accettavano la
concorrenza degli scolopi nel campo dell’istruzione. I territori erano
marcati: gli scolopi dovevano occuparsi dell'insegnamento primario e
delle piccole e medie citta, mentre altri ordini religiosi si aggiudicava-
no l'insegnamento superiore e si stabilivano o nelle grandi citta. Que-
ste frontiere furono tuttavia spostate, soprattutto perché gli scolopi
volevano accompagnare fino all'insegnamento superiore gli alunni
che avevano iniziato con loro il percorso. Infatti disponevano gia nel-
la loro scuola di alunni e di mezzi per impartire tale insegnamento,
poiché erano sempre piti numerosi gli scolopi preparati per gli studi
superiori, in particolare nel campo scientifico. La disputa si perpetuo
durante tutto il XVIII secolo, e si amplid quando fu aperto il dibattito
sull’'insegnamento nelle grandi citta.

Lintuizione di Giuseppe Calasanzio seguiva il suo corso e fu re-
alizzata nelle scuole che furono fondate ovunque, come le scuole po-
polari in cui gli alunni non pagavano nulla per I'insegnamento che
ricevevano. Tuttavia, in questi primi momenti della restaurazione
dell’Ordine, nacque I'esigenza di definire un ministero scolopico che
si concentrasse quasi esclusivamente sull’istituzione scolastica. Tale
necessita era motivata da una moda che fu introdotta, e che alcuni
scolopi seguirono, ossia di accettare la carica di precettore per i figli
dei nobili. Era in gioco il ministero scolopico com’era stato concepito
da Giuseppe Calasanzio, nonché il suo carattere popolare. Il Capitolo
generale dell’'anno 1671 trovo una soluzione a tale deviazione proi-
bendo ai religiosi di impartire lezioni private al di fuori della scuola.
Occorreva precisare maggiormente il profilo dello scolopio - sacer-
dote, religioso e insegnante — con una sintesi originale nata dall’idea



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 179

del Calasanzio, per il quale il voto di insegnamento non era un’ap-
pendice, ma una caratteristica dell’identita stessa dello scolopio. Di
fronte agli scolopi che consideravano questo voto solo temporaneo, il
Capitolo generale del 1718 confermo la sua perpetuita, aggiungendo
che il voto di insegnamento doveva essere inteso anche come voto di
apprendimento. Si deve riconoscere che tali disposizioni erano dirette
a scolopi che fuggivano dall'insegnamento con la scusa che la loro
missione pastorale li chiamava a predicare fuori dalle nostre cappelle
0 a confessare le religiose. In realta, le Scuole Pie disponevano di cap-
pelle per compiere atti di culto con gli alunni, ma nessuna di queste
doveva essere trasformata in parrocchia con un culto indipendente
dalla pastorale dei bambini, perché la cura delle anime era incompati-
bile con il ministero della scuola.'*!

LE SCUOLE PIE NEL SETTECENTO

Le Scuole Pie entrano nel Settecento con la serenita che seppe
trasmettere il generalato di P. Pirroni e con la fiducia di un’isti-
tuzione che sa di essere amata e ammirata dalla societa nei Paesi
e nelle citta in cui era presente. Le scuole avevano generalmente
un’origine comunale, e gli scolopi si impegnavano, tramite contratti
firmati con i municipi, ad insegnare gratuitamente ai ragazzi di ogni
luogo. Cosi I'Ordine si diffuse in gran parte delle regioni d’Italia,
Germania, Boemia, Austria, Ungheria, Polonia, Lituania, Catalogna,
Aragona, Castiglia e Valencia. Le fondazioni sono state effettuate in
citta minori, poiché nelle grandi capitali i gesuiti avevano un certo
monopolio dell'insegnamento. Lapprovazione del piano di studi che
era stato preparato da P. Pirroni rafforzo gradualmente una certa
uniformita in tutte le scuole scolopiche, poiché tutte le Province
dovevano adeguarlo alle rispettive scuole. L'uniformita degli studi
garantiva un’unita di stile che riconosceva il valore dell'insegna-
mento. Tuttavia, gli scolopi coltivavano l'uso della lingua volgare
per stabilire il primo contatto con gli alunni e dare loro I’accesso
ad una ragionevole organizzazione del sapere. Cosi le Scuole Pie

141 La dichiarazione della chiesa di Maria Treu a Vienna come parrocchia da parte
del cardinale Kollonitz indica che questa fu la prima parrocchia scolopica.



180 Buenaventura Pedemonte i Feu

riuscirono a mettere radici profonde in ciascuno dei Paesi in cui si
stabilirono.!#?

Le Scuole Pie iniziarono con l'istruzione primaria, ciog, con la
lettura, la scrittura e I'abaco o aritmetica pratica. Questo insegna-
mento era accompagnato dai principi della fede cristiana, presentati
nel catechismo a partire dal segno della croce. Questo processo di
apprendimento elementare portava a preparare la maggior parte de-
gli alunni alla vita lavorativa attraverso i vari mestieri dell’epoca: ad
esempio, si apprezzavano i giovani con competenze contabili o coloro
che, in possesso di una buona calligrafia, potevano inserirsi nel lavo-
ro come scrivani. Per alcuni invece l'istruzione elementare doveva
portare a quella superiore e alla preparazione per 'ammissione alle
facolta universitarie. Le Scuole Pie non potevano non sostenere que-
sti alunni, e cosi gli scolopi si offrirono anche come insegnanti di
istruzione superiore. In realta c’erano scolopi che si distinguevano sia
nell'insegnamento delle lettere che in quello delle scienze. A questo
punto, in molte citta, lo scontro con la Compagnia di Gesut non si
fece attendere. Questa controversia non deve essere interpretata come
una lotta per orgoglio, ma come un impegno ad ottenere il riconosci-
mento del diritto di liberta di istruzione. Si trattava di una rivendi-
cazione del Capitolo generale del 1698, che non si limito a reclama-
re 'insegnamento della teologia per le Scuole Pie. I padri capitolari
cercavano dunque di affrontare chi voleva conservare il monopolio
dell’istruzione superiore, sostenendo che le Scuole Pie erano state
create esclusivamente per insegnare ai bambini. Il nuovo dinamismo
imposto all’educazione causo alcuni problemi gia sorti nel corso della
vita di San Giuseppe Calasanzio: la coerenza tra la vita religiosa tra-
dizionale e la dedizione dei religiosi all'insegnamento, la definizione
di poverta e di obbedienza in funzione dell’operativita della missione,
la ridefinizione dello scolopio come “sacerdote-religioso e maestro”,
la strutturazione stabile del processo di formazione dei giovani scolo-

142 Stabilire scuole scolopiche basandosi su alcuni maestri stranieri comportava
indubbiamente delle difficolta, ma era interesse dei superiori imparare subito
la lingua di un Paese. Normalmente queste difficolta sparivano a partire dalla
prima generazione di scolopi autoctoni.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 181

pi, il superamento dell’indebolimento istituzionale. Purtroppo questi
temi gravi coincisero con lunghi periodi di guerra in cui furono coin-
volti gli Stati europei, che impedirono la corretta tenuta dei capitoli
e limitarono la partecipazione di religiosi che non fossero i padri di
origine italiana.

Questa volonta di precisare fin nelle sfumature lo statuto dello
scolopio dovette confrontarsi con forme di corruttela che erano mo-
tivate dagli impulsi stessi dell’epoca e che dovevano essere corrette.
La questione dello scolopio che si dedicava esclusivamente all’inse-
gnamento doveva essere chiarita ancora una volta, poiché molti sa-
cerdoti erano inclini, data I'importanza del ministero sacerdotale, a
dedicare pit tempo alla cappella che alla scuola. La cura delle anime,
le confessioni, le prediche e tutte le attivita di devozione e di culto li
attiravano pit della scuola. Fu persino proposto ad alcuni scolopi di
assumersi la responsabilita di alcune parrocchie. Dal momento che il
carisma delle Scuole Pie del Calasanzio era la dedizione alla scuola,
i Capitoli generali del Settecento dovettero rispondere a questa sfida
con fermezza, anche se con una certa moderazione. Cosi, ad esempio,
il XIV Capitolo generale ricordo la perpetuita del quarto voto scolopi-
co, ossia insegnare, poiché alcuni superiori erano riluttanti a ripren-
dere le lezioni una volta terminato il loro mandato. Nella stessa linea
deve essere interpretato il divieto imposto agli scolopi di aspirare alla
dignita episcopale, divieto menzionato espressamente fin dai tempi di
P. Pirroni in forma di rinuncia nella formula della professione. Anche
nel XV Capitolo generale fu deciso di respingere tutte quelle fondazio-
ni in cui non era possibile svolgere la missione della scuola.

Due forme di corruttela si erano insinuate nella vita religiosa de-
gli scolopi, che potrebbero essere considerate deviazioni dallo spirito
del Calasanzio, anche se entrambi hanno una spiegazione che le ren-
de comprensibili. La prima si riferisce alle lezioni particolari impar-
tite a domicilio, come precettori di famiglie benestanti. In realta, era
stato chiesto a membri di altre congregazioni che avevano accettato
questo servizio. E ovvio che i bambini poveri non potevano aspirare
a un trattamento preferenziale di questo tipo, e poiché gli scolopi si
dedicavano preferibilmente a loro, non potevano prestare tale servizio
senza sacrificare il carisma dell’Ordine. A questo proposito, il Capitolo
generale del 1718 aveva vietato la pratica dell'insegnamento indivi-



182 Buenaventura Pedemonte i Feu

dualizzato. Tuttavia, le pressioni sociali e politiche sugli insegnanti di
prestigio dei nobili e dei potenti non sempre consentirono di seguire
fedelmente queste norme. La seconda forma di corruttela si riferiva
al peculio, inteso come somma di denaro che alcuni religiosi riserva-
vano per far fronte alle proprie necessita. Anche se era chiaramente
una corruttela del voto di poverta tanto caro al Calasanzio, lo stesso
capitolo lo autorizzo poiché poteva essere una risorsa di fronte alle
incertezze politiche dell’epoca.

Fin dall’inizio della seconda meta del Settecento, la vita politi-
ca e intellettuale dell’Europa muto. Il fenomeno dell’Illuminismo
cominciava ad imporre la sua influenza, soprattutto in Francia e in
Inghilterra, ma anche la politica degli altri Stati europei risentiva del-
la situazione. Lo spirito che promuoveva la liberta di idee e il valore
assoluto della ragione portd ad una crisi dei valori e del sistema di
classi dell’epoca precedente. Il rigore ¢ imposto nelle conoscenze e
nelle istituzioni, e quelle che non dimostrano sufficiente razionali-
ta devono essere riviste. Le monarchie assolute e la Chiesa cattolica
sono particolarmente prese di mira dagli illuministi, e i gesuiti, che
avevano costituito il massimo appoggio alla Controriforma, sono mi-
nacciati. La Chiesa si preparava a rispondere a questa ondata di razio-
nalismo con un aumento di pieta e di devozioni. Il culto e la cura delle
anime esigevano una devozione pili coraggiosa, tanto che "apostola-
to con gli adulti nelle cappelle era giunto al culmine. Nelle Scuole
Pie, nonostante la forte insistenza dei superiori e dei capitoli generali
sulla priorita del ministero educativo, fra gli scolopi c’erano anche
molti predicatori, confessori o direttori spirituali, che si dedicavano
ad atti di culto, alle confraternite assistenziali o semplicemente alla
cura delle anime. I1 XX Capitolo generale delle Scuole Pie, svoltosi nel
1760, dovette riconoscere questo fatto cosi importante.’* Si torno a
dibattere sulla questione se accettare o no le parrocchie, perché nel
1719 era stata accettata la trasformazione della chiesa di Maria Treu a
Vienna in parrocchia.** Il Capitolo diede poi per scontato e stabili che

143 Cfr. FERRER, Enric, Temas de Historia de la Orden de las Escuelas Pias, pubbli-
cato dalla provincia di Valencia, 1992. p. 58-59

144 11 P. Adolphe Groll, futuro Generale dell’Ordine era stato il primo parroco.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 183

il lavoro pastorale della parrocchia fosse riconosciuto per legge come
equivalente al lavoro delle scuole.

Le Scuole Pie restavano generalmente fedeli al loro ministero
educativo e continuavano ad offrire le loro scuole per la formazione
dei bambini e dei giovani in modo gratuito e generoso. In questo im-
pegno molti scolopi si distinsero per la loro attivita didattica, scienti-
fica e letteraria. Dobbiamo ricordare i nomi di alcuni dei loro alunni
per capire quanto il prestigio dei membri delle Scuole Pie era univer-
salmente noto. Si distinsero gli scolopi di Moravia, dove i discepoli
del Calasanzio trovarono I'opera di un altro grande pedagogo prote-
stante, Comenius.' Trascorsi i primi tempi, in cui gli scolopi italiani
arrivati in Germania avevano trovato difficolta di adattamento e con
la lingua, apparve una generazione di scolopi moravi con una grande
preparazione scientifica.’ Di quella generazione si deve menzionare
P. Agostino Tommaso Sakl,'¥” della provincia di Boemia, che era un
grande matematico e amico di Leibniz, con il quale aveva contatti su
argomenti matematici. Alcuni dei loro risultati sono pubblicati negli
Atti degli eruditi di Lipsia.*® Anche in Italia si distinsero con parti-
colare rilievo gli scolopi toscani, eredi della tradizione di Galileo. P.
Giambattista Beccaria'®, eccellente fisico newtoniano, specializzato
in questioni di elettricita, amico personale di Franklin, contribui a dif-
fondere 'invenzione del parafulmine. P. Carlo Barletti, fisico specia-
lizzato in questioni di elettricita e sostenitore delle teorie frankliniane

145 San Giuseppe Calasanzio scrisse un memoriale per giustificare I'invio di P. Ca-
sani in Germania, ossia placare la tensione degli scolopi italiani che erano stati
mandati senza che conoscessero il tedesco. Le fondazioni in Germania erano
state patrocinate dal cardinale Dietrichtstein che aveva protetto gli scolopi ed
era attento a evitare il fallimento della fondazione. Cfr. VILA, Claudi, Memorial
de San José Calasanz, en ArchiviumScholarumPiarum, n°® 11.

146 FISCHER, Karl Adolf Franz, Die PiaristeMathematikerMahrens. En Archivium-
ScholarumPiarum, n° 12.

147 Cfy. VILA, Claudio, Op. cit. p. 485-486.

148 VINAS, Thomas, Index bio-bibliographicus, vol. II, Roma Tipografia poliglotta
vaticana, 1909. P. 17.

149 Cfr. AUSENDA, Giovanni, Op. cit. p. 84.



184 Buenaventura Pedemonte i Feu

dell’'unico fluido, pare che avesse una corrispondenza con Volta.!>® P.
Gregorio Fontana'®! era un professore di matematica a Milano e a Pa-
via e i suoi studi sul calcolo stupirono lo stesso Napoleone. Sempre
a Roma, gli scolopi ospitarono a San Pantaleo I’eccellente naturalista
Giovanni Alfonso Borelli, professore a Pisa, che aveva scritto un’opera
sulla meccanica del movimento degli animali e I'aveva pubblicata a
Parigi con l'aiuto di Cristina di Svezia. Influenzo molti scolopi e lascio
i suoi manoscritti in eredita alle Scuole Pie.'®® Infine, tra gli uomini
di lettere, merita di essere citato P.Miklos Révai,'>® d’'Ungheria, che fu
uno dei pit grandi linguisti del suo Paese, tanto da poter essere consi-
derato il creatore della grafia moderna della lingua ungherese: inoltre
come poeta e polemista puo essere considerato il creatore della prima
stilistica in lingua magiara.

PADRE STANISLAW KONARSKI E PADRE GRATIEN MARX

Merita una menzione speciale il lavoro di due scolopi che ebbero
un’influenza decisiva sull’organizzazione pedagogica dei loro rispet-
tivi Paesi. Si tratta di P. StanislawKonarski,”® e di P. Gratien Marx.'®
Il primo nacque a Zarczyze (Polonia) nel 1699 e divento senza dubbio
una figura importante nel suo Paese, poiché stabili le linee pedagogi-
che adeguate alle esigenze del suo popolo. Il suo ministero comincio
a Cracovia, Rzestow e Random e insegno poi nella scuola di nobili che
lui stesso aveva creato e in cui preparo il suo programma di riforma
pedagogica per la Polonia, che trovo I'appoggio del re Augusto III e
ottenne I'approvazione di Papa Benedetto XIV.

P. Konarski organizzo in Polonia il primo Ministero della Pub-
blica Istruzione creato in Europa, sotto forma di una Commissione

150 BONASTO, Antonella, G/i studi elettrici nel Settecento. Padre Carlo Barlelti, in
ArchiviumScholarumPiarum, n°® 9.

151 Cfr. VILA, Claudio, Op. cit. p. 234.

152 MORABITO, Wanda, Borelli, in ArchivumScholarumPiarum, n° 12,
153 Cfr. DERVASY, Mihély, Op. cit.

154 Cfr. BUBA, Innocent, Op. cit. p. 315-317.

155 Cfr. RODENAS, Angel, Op. cit. p. 361-362.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 185

dell’Istruzione nazionale. Tradusse cosi lo spirito di San Giuseppe Ca-
lasanzio secondo il quale era necessario creare scuole per tutti non
solo per carita, ma anche con la legge. P. Konarski ebbe I'opportunita
di farlo grazie alla sua influenza politica, di cui si servi per sostenere
la causa dei diseredati e dell’accesso a una scuola gratuita. Le idee
politiche e pedagogiche di P. Konarsky sono una combinazione dello
spirito del Calasanzio, della filosofia di Locke e delle esigenze della
Polonia, paese che voleva avvicinare al modello degli Stati dell’Europa
occidentale e sottrarre alla schiavitti delle potenze straniere. Per que-
sto motivo pianifico un programma basato sullo studio obbligatorio
del latino e del polacco popolare, senza dimenticare pero il francese
e il tedesco. Separo la geografia dalla storia, chiudendo il piano di
studi con il diritto polacco. P. Konarski rifiuta il concetto di Rousseau
di “uomo onesto” che non ¢ conforme alla confessione della fede so-
prannaturale. Insiste invece che gli studenti devono comunicare con
i poveri e soccorrerli, e i suoi temi di retorica portavano sempre sulla
riforma sociale e sulle condizioni di lavoro dei servi della gleba che
ancora vivevano in un regime feudale. La figura di P. Konarskié per
le Scuole Pie un modello di scolopio illustre che ha realizzato, con le
sue capacita, I'ideale calasanziano per trasformare un intero Paese,
per la Polonia invece ¢ il pedagogo nazionale e un padre della patria.
La sua morte coincise con la spartizione della Polonia tra la Prussia,
la Russia e I’Austria e la fine della sua indipendenza.

Un altro scolopio che merita la nostra considerazione & P. Gratien
Marx, nato a Vienna nel 1721, e la sua fama e legata all'impresa rifor-
matrice dell'imperatrice Maria Teresa dalla quale ricevette 'incarico
di sviluppare il piano di insegnamento per tutta ’Austria, piano che
resto in vigore dal 1775 al 1804.

I PADRE GENERALI DEL SETTECENTO

E innegabile che il Settecento diede alle Scuole Pie Prepositi
Generali di grande spessore intellettuale e profondita spirituale, che
hanno saputo sfruttare il carisma scolopico nelle vicissitudini di un
periodo di profondi mutamenti. P. Alessio Armini prosegui nello spiri-
to riformatore di P. Pirroni, eseguendo un compito prevalentemente
istituzionale, poiché la sua preoccupazione principale fu di mantenere



186 Buenaventura Pedemonte i Feu

lo spirito dell’osservanza delle Costituzioni e Regole. P. Gian France-
sco Foci (1692-1699)1%% mantenne i contatti con i circoli intellettuali
di Roma in quanto membro dell’Accademia Romana di Arcadia. Sotto
il suo generalato 1'Ordine si diffuse in Austria, Ungheria, Lituania e
Spagna, e furono erette le case di Vienna e Peralta de la Sal. P. Gian
Crisostomo Salistri (1706-1712),%" un uomo di grande ricchezza spi-
rituale, dedico tutto il suo mandato al recupero della vita spirituale
degli scolopi e all'insegnamento dei poveri. Tuttavia i Padri generali
del Settecento dovettero affrontare anche la questione dei religiosi
che abbandonavano il ministero dell’insegnamento per dedicarsi ad
altre attivita, come la predicazione e la confessione fuori delle chiese
delle Scuole Pie e di quelli che accettavano di esercitare la funzione di
precettore nelle case dei nobili.

Nel corso del Settecento, avviene una crescita incessante dell’Or-
dine, tanto che nella meta del secolo si contano 150 case sparse in 11
province, tra cui Polonia, Austria e Boemia che offrono non poche
comunita fiorenti. Questa crescita non € pero avvenuta senza proble-
mi. Da un lato ci sono stati scontri, in particolare con la Compagnia
di Gesu, che difendeva il suo monopolio sull’istruzione superiore in
Paesi come la Polonia e la Lituania. Lemulazione sprono a superare
la propria pedagogia, migliorandola ed adattandola maggiormente ai
bambini, con i quali si voleva avere un approccio basato su metodi
semplici e testi ben scelti e accurati.

Nella seconda meta del Settecento, le Scuole Pie celebrano due
eventi importanti: in primo luogo la beatificazione di Giuseppe Cala-
sanzio nel 1748 e piti tardi la sua canonizzazione nel 1767.1%8 P. Paoli-
no Chelucci aveva gia ottenuto che la sua statua fosse collocata, prima
della sua canonizzazione, nel transetto della basilica di San Pietro in
Vaticano tra i fondatori di ordini religiosi. Indubbiamente alcune di
queste celebrazioni diedero una spinta morale alla vita delle Scuole
Pie in un momento in cui i governi statali incorporavano sempre piltl

156 Cfr. GINER, Severino, in Op. cit, p. 232-233.
157 Cfr. GINER, Severino, in Op. cit, p. 487-488.

158 Nel 1767 coincisero la canonizzazione di San Giuseppe Calasanzio e la soppres-
sione della Compagnia di Gestl.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 187

I'istruzione tra i loro ministeri e vedevano di cattivo occhio il fatto
che delle istituzioni scolastiche dipendessero da una potenza stranie-
ra come la Chiesa romana. I Generali dell’Ordine avevano sempre pit
difficolta a dare istruzioni ai religiosi e dovettero difendere la propria
autonomia dalle interferenze del potere civile, come quelle del re di
Sicilia, del granduca di Toscana o del re di Polonia, che preannun-
ciavano le rotture dolorose causate piu tardi dal regalismo. In effetti,
questi monarchi esercitavano forti pressioni sugli ordini religiosi af-
finché si divincolassero dal governo di Roma per diventare pitt malle-
abili all'interno dei propri Stati.

Durante tutto il Settecento, la progressiva comparsa del razio-
nalismo illuministico e del liberalismo provocarono la reazione della
Chiesa che avrebbe adottato un atteggiamento difensivo per sbarrare
la strada a possibili deviazioni dall’ortodossia. Nelle Scuole Pie appare
la figura di P. Odoardo Corsini, un eccellente filosofo e pedagogo che
giunse al Generalato influenzando sensibilmente le ali innovatrici de-
gli scolopi. Si oppose al probabilismo dei gesuiti e si avvicino alle idee
giansenistiche. Tuttavia ¢ innegabile la sua apertura di mente quando
interpreta 'amore calasanziano per la verita e sostiene che nessuna
filosofia ¢ del tutto vera o del tutto falsa. Il suo sistema era dunque
una sorta di eclettismo rispettoso di tutti i maestri del pensiero, in
particolare del rigore metodico di Cartesio. In pedagogia postulava la
necessita di un metodo semplice e facile come voleva il Calasanzio.'™
P. Giuria resta attento a proteggere I'’educazione cristiana dai perico-
li del liberalismo e sostiene pertanto 'insegnamento della filosofia e
della teologia di San Tommaso d’Aquino, scontrandosi con 29 pro-
poste pericolose che erano penetrate nelle Scuole Pie. Lirritazione
suscitata dall’insegnamento di queste proposte aveva contrariato papa
Clemente XIII, tanto che minaccio gli scolopi di vietar loro I'istru-
zione superiore. Nonostante cio, la fine del Settecento fu pit deva-
stante per le Scuole Pie. Linfluenza della Rivoluzione francese e delle

o

159 Si vedano i due articoli su Odoardo Corsini in ArchiviumScholarumPiarum, n
53. GIACOBBE, Luciano, L'influsso filosofico e pedagogico di P. Odoardo Corsini
nel Settecento illuministico del Centro Europa e CIANFROCCA, Goffredo, La
figura di P. Odoardo Corsini insegnante educatore degli scolopi.



188 Buenaventura Pedemonte i Feu

campagne napoleoniche portarono alla rovina molte fondazioni sco-
lopiche e paralizzarono per un periodo la crescita dell'Ordine. P. Giu-
seppe Beccaria visse il suo generalato in tempi turbolenti e dovette
combattere per salvare le scuole e i religiosi dall’attacco dell'invasore
francese e dalla crisi economica causata dalla guerra. Dovette affron-
tare un gruppo di scolopi rivoluzionari che simpatizzavano con le idee
rivoluzionarie e parteciparono alla costituzione di una Repubblica ro-
mana pro-francese. Anche se furono processati in seguito ed espulsi
dall’Ordine, P. Beccaria dovette fuggire all’estero essendo considera-
to straniero in quanto piemontese. Perse tutti i collegamenti con le
province esterne e con lui inizio lo smembramento dell’Ordine.'®’ Le
Province di Spagna, che avevano ottenuto uno sviluppo fiorente, si
scissero dall’obbedienza del P. Generale di Roma, e si raggrupparono
in un Vicariato Generale di Spagna.

LILLUMINISMO

I1 Settecento porto il fenomeno dell’Tlluminismo che voleva cam-
biare la societa europea alle radici, la sua cultura, il suo pensiero e
la sua politica. Fu un movimento progressivo che inizio in Francia
e in Inghilterra come tentativo di sostenere l'intera struttura socia-
le sulla base della ragione. Nacque tra gli intellettuali che cercavano
di migliorare la societa dissipando le tenebre della superstizione e
dell’oscurantismo e lottando contro le catene del despotismo. Trovo
presto i suoi nemici nella Chiesa cattolica e nella monarchia assoluta:
la Chiesa perché era ancorata nei dogmi che superavano i limiti della
ragione e di conseguenza imponeva credenze che limitavano I'auto-
nomia del pensiero; la monarchia dell’Ancien Régime, perché fonda-
va la sovranita sul potere assoluto di un monarca che pretendeva di
governare senza la legittimita che emana dalla volonta del popolo.
Cosi il movimento illuminista cercava di opporsi a questi due ostacoli
illuminando con la luce della ragione le menti immerse nel buio: per
questo motivo il Settecento € noto anche come il Secolo dei lumi.

160 GARCIA DURAN, Adolfo, £l P. Giuseppe Beccaria de San Ildefonso. XXIII Prepo-
sito General de la orden de las Escuelas Pias en Archivium Scholarum Piarum
n° 63 e 64.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 189

A partire da Cartesio e Leibniz la matematica aveva stabilito la
sua feconda autorita per accompagnare le indagini dei fisici nelle loro
scoperte. Con i Principi matematici della filosofia naturale’® di Isaac
Newton, comparve il primo sistema coerente di una nuova scienza
che aveva gia superato la sua fase di balbettio. Inoltre, 'empirismo di
Locke, Berkeley e Hume aveva sottomesso la metafisica tradizionale
a dura critica, secondo una conoscenza basata sull’esperienza. I pen-
satori illuministi, che erano gli eredi di questi illustri filosofi, aveva-
no dunque coltivato la ferma convinzione che nulla potesse resistere
alla ragione umana. Con essa erano in grado di combattere le tenebre
dell'ignoranza, della superstizione e del despotismo e costruire un
mondo migliore. Si proposero pertanto di istruire gli intelletti con la
pubblicazione di enciclopedie in cui tutti i temi della filosofia erano
trattati con una nuova tendenza, quella del libero pensiero.

Emanuele Kant defini cosi 'llluminismo: «LI/luminismo é l'uscita
dell’'uomo dallo stato di minorita che egli deve imputare a se stesso.
Minorita e Uincapacita di valersi del proprio intelletto senza la guida di
un altro. Imputabile a se stesso e questa minorita, se la causa di essa
non dipende da difetto d’intelligenza, ma dalla mancanza di decisio-
ne e del coraggio di far uso del proprio intelletto senza essere guidati
da un altro. Sapere aude! Abbi il coraggio di servirti della tua propria
intelligenza! E questo il motto dell'Tlluminismo.»'%> Da questo punto
di vista, I'Illuminismo aspira a raggiungere una formazione universale
sottomessa solo ai lumi della ragione, “dai principi delle scienze profa-
ne sino ai fondamenti delle rivelazione, dalla metafisica sino alle ma-
terie di gusto, dalla musica sino alla morale, dalle dispute scolastiche
dei teologi sino agli oggetti del commercio, dai diritti dei principi sino
a quello dei popoli, dalle legge naturale sino alle leggi arbitrarie delle
nazioni, in una parola dalle questioni che ci toccano di pit a quelle che
ci interessano di meno.” Cosi lo descrive D’Alembert nella sua Enciclo-
pedia. In un certo senso gli illuministi erano convinti che con loro stava
incominciando un mondo nuovo e restava solo da aprirlo agli ambienti
popolari per farlo diventare il veicolo di un progresso incontestabile.

161 Filosofia naturale era il nome con cui era nota la fisica.
162 Immanuel KANT, Che cos’e U'llluminismo?, Konigsberg 1784.



190 Buenaventura Pedemonte i Feu

In realta, il motore sociale di questa trasformazione era I'emerge-
re di una nuova classe sociale, la borghesia, che portava con sé i semi
del cambiamento. A partire dal Rinascimento questo gruppo sociale
si era aperto una strada attraverso l'attivita economica produttiva e
aspirava a prendere le redini di un potere che ancora non aveva. La
sua forza culminera con lo spirito rivoluzionario che era gia apparso
in Olanda e in Inghilterra prima di irrompere con forza in Francia con
la Rivoluzione.

In effetti, 'Illuminismo ¢ apparso in Gran Bretagna prima di
qualsiasi altro Paese, eppure fu in Francia che si realizzo pit piena-
mente ed e i che emersero i suoi pitl autentici esponenti: Voltaire,
Montesquieu, Diderot, D’Alembert e Rousseau, tra gli altri. L'influen-
za dell'Illuminismo si ripercosse anche in altri Paesi: nella penisola
italiana, nei Paesi di lingua tedesca, in Polonia, in Russia e in Svezia.
Nei Paesi sottomessi a forti monarchie vi fu un fenomeno di mesco-
lanza tra i portatori di idee illuminate e il potere assoluto del re, che
assumeva il suo potere assoluto con modi illuministici, senza cedere
in nulla il suo potere. Questo regime che esisteva in Spagna, a Napoli,
nell’impero austro-ungarico, in Russia e in Svezia ¢ noto come de-
spotismo illustrato. Federico II di Prussia lo defini come “tutto per il
popolo, ma senza il popolo.”

Tuttavia, la logica conseguenza dell'Illuminismo sembro non
essere altro che la Rivoluzione, poiché il cambiamento sociale che
avrebbe dovuto distruggere ’Ancien Régime non era possibile senza
esercitare la violenza contro i detentori del potere. Infatti, in Europa si
mantenne 'equilibrio fin quando la guerra di liberazione statunitense
e la proclamazione della prima costituzione democratica del mondo,
nel 1770, inflammarono gli animi e precipitarono gli eventi. La fine
dell’Ancien Régime, voluta e annunciata, si consumo simbolicamente
nel 1789 con la presa della Bastiglia. La deposizione e I'esecuzione di
Luigi XVI diedero accesso a un sistema di autorita etica, guidato dai
capi dell'Illuminismo, che in quanto filosofi criticavano le istituzioni
che, come la Chiesa e lo Stato, impedivano di pensare liberamente.
Per questo motivo cominciarono a censurare i dogmi religiosi, come
spiegazione del mondo e il suo destino, e sottomisero la religione ai
lumi della ragione. L'atteggiamento teistico che affermava la fiducia
in un Dio provvidente fu respinto e sostituito con il riconoscimento



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 191

dell’esistenza di un Dio, architetto del mondo, ma che non interviene
nella storia umana.

In principio, il movimento illuminista era un movimento di intel-
lettuali, ma era sostenuto dalla borghesia, che vedeva nella lotta rivo-
luzionaria la possibilita di prendere il potere. Quali sono i mezzi con i
quali il movimento illuminista si e diffuso? Da un lato, la pubblicazio-
ne delle enciclopedie e la diffusione della stampa periodica permisero
la divulgazione delle idee razionalistiche, d’altra parte, I'esistenza di
societa e circoli in cui si riuniva la borghesia, le cosiddette societa
di amici del Paese, accademie e salotti consentirono 'organizzazio-
ne di nuove istituzioni. Soprattutto la massoneria, come associazione
segreta, aspirava con la sua influenza a neutralizzare il potere della
Chiesa. A poco a poco stava plasmandosi la figura dell’intellettuale in-
dipendente, che si presentava come libero pensatore, cioé portatore di
un pensiero autonomo, senza vincoli con una qualsiasi autorita. Cio
significa che tra i filosofi illuministi, nonostante la loro lotta solidale
contro la coercizione intellettuale e la superstizione della religiosita
tradizionale, ci si servi di diverse tendenze. Il diritto di proprieta o il
ruolo della societa nell’istruzione diedero luogo a famose polemiche
come quelle affrontate da Voltaire e Rousseau. Tuttavia, tutti i filosofi
erano d’accordo a sottomettersi alla luce della ragione, con la con-
vinzione che solo questa poteva offrire all'uomo un futuro molto pit
felice. Lidea di progresso ¢ I'ideale perseguito da questo razionalismo
ottimista alla ricerca di un mondo pitt umano. Un razionalismo che
non ¢ il risultato di un calcolo freddo della ragione speculativa, ma ¢
incoraggiato da una sensibilita piena di emozione e di entusiasmo.

Se consideriamo che nella seconda meta del Settecento, oltre il
70% degli europei erano analfabeti, il progetto educativo si presen-
tava come la sfida principale alla quale doveva confrontarsi la societa
illuminista. Da un lato la scienza aveva compiuto notevoli progressi
con lo sviluppo della nuova fisica newtoniana, dall’altro, il metodo
cartesiano aveva stabilito il dubbio universale come via per la scoperta
di idee chiare e distinte. Tuttavia tali impeti non erano giunti al po-
polo. Per questo motivo, gli illuministi sentivano un gran desiderio
di imparare, e di insegnare ci0 che avevano imparato, e la pubblica-
zione in Francia, a opera di D’Alembert e Diderot della Encyclopédie
raisonnée des Sciences et des Arts (1751-1765) fu la risposta a questa



192 Buenaventura Pedemonte i Feu

aspirazione generale. Lopera presenta in diversi articoli un’eccezio-
nale fiducia nel progresso quando la conoscenza ¢ guidata dalla luce
della ragione. Luomo diventa cosi capace di scoprire le leggi naturali
dell’'universo e, allo stesso tempo, i diritti inalienabili della persona.
Cosi come l'ignoranza non puo oscurare il progresso della scienza,
i poteri dell’assolutismo non possono limitare le liberta degli esseri
umani. Questo progresso della vita dell’'uomo, illuministi come Con-
dorcet, lo consideravano continuo e illimitato.

La societa si secolarizza e l'esistenza di Dio comincia a perdere
I'importanza di cui aveva goduto. La maggior parte dei pensatori il-
luminati respingeva il cristianesimo tradizionale e cominciava cosi
a sviluppare una cultura laica con profili antireligiosi e anticlerica-
li. Appaiono nuovi atteggiamenti di fronte al senso delle cose: deisti,
come Voltaire, agnostici come Bayle o atei come Holbach, ma tutti
d’accordo che la ragione deve diventare 'arbitro di tutti i legami uma-
ni, tanto che i rivoluzionari francesi giungono fino a intronizzarla
come dea nella cattedrale di Notre-Dame di Parigi, per associarla alla
luce e al progresso umano. La confessione di questo progressismo
crea un’avversione per il passato, che viene percepito come avvolto
da una tradizione superstiziosa da abbandonare; mentre coltivare la
scienza sperimentale offre una certezza provata che permette di avan-
zare con sicurezza verso il futuro. Nonostante questo ottimismo, gli
spiriti cauti non accettano la ragione senza fiatare, senza sottoporla
ad una riflessione critica che riconosca i suoi limiti e allo stesso tem-
po le sue possibilita. Filosofi come Kant offrono un percorso in cui la
ragione scopre di essere, in quanto facolta umana, invitata ad andare
verso I'infinito dei suoi orizzonti, ma confinata nei limiti delle proprie
condizioni.

Non solo la vita teorica deve sottomettersi alla ragione, ma anche
la vita pratica. E la vita sociale deve organizzarsi anche in modo razio-
nale, applicando le basi di una politica rispettosa della volonta gene-
rale, attraverso la partecipazione pubblica e il voto popolare. Inoltre,
la societa dovrebbe essere in grado di dotarsi di leggi semplici che
permettono un governo giusto e democratico. La Rivoluzione france-
se tento di riassumere nel motto repubblicano - liberta, uguaglianza
e fraternita - I'ideale perseguito da questa nuova societa, ideale di una
societa laica, ma inflammato dallo spirito cristiano. Questa societa



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 193

repubblicana ebbe i suoi teorici che la presentavano come una societa
organizzata democraticamente. Montesquieu affermo nella sua opera
Lo spirito delle leggi che la vera base di una societa democratica € nel-
la separazione dei poteri, cioe il potere legislativo, il potere esecutivo
e il potere giudiziario devono mantenere un’indipendenza reciproca
per garantire la liberta della repubblica. Questa indipendenza per-
mette un vero e proprio funzionamento dell’apparato politico senza
interferenze di un potere nell’altro e con una mutua possibilita di
controllo.163 Linfluenza del concetto di contratto sociale, introdotto
in Francia da Rousseau, permise di comprendere la legittimita del
potere pubblico all'interno della societa. Il filosofo suppone che alle
origini della vita umana ci sia una situazione naturale in cui gli uo-
mini possiedono in pace i beni della terra. Con I'inizio della proprieta
privata cominciarono inoltre i litigi e 'impossibilita di convivere in
armonia. Fu poi stabilito un patto fondamentale tra di loro, mediante
il quale depositavano il potere nelle mani dei loro governanti. Cosi
Rousseau trova nella nozione di patto sociale il fondamento della so-
cieta, spiegazione che fu accettata dagli illuministi. Tuttavia I'ideale
rivoluzionario fu compromesso dai principi del liberalismo economi-
co che promossero i diritti dell'individuo umano e si dimenticarono
dei diritti sociali della persona. La liberta, 'uguaglianza e la fraternita
proclamate erano incomplete nelle loro soluzioni concrete, e non pas-
sarono all’annuncio di un universalismo formale.

Perché la politica liberale porto all'individualismo e I'etica ad un
sistema morale utilitaristico, come quello auspicato da Jeremy Ben-
tham? Questo sistema ¢ il criterio morale che deve guidare I'azione
umana in cio che e utile alla societa, ossia, per il maggior numero di
individui nella societa. Quindi, se questa & la morale, il gesto educa-
tivo consistera nel selezionare cio che favorisce un comportamento
proficuo e nello scartare qualsiasi cosa che non lo favorisca, in altre
parole, nel consigliare cio che ci rende piti felici e respingere tutto ciod

163 Questa politica della separazione dei poteri produsse anche in alcuni Paesi un
effetto non desiderato: il potere religioso di alcune Chiese nazionali reclamo I'in-
dipendenza rispetto al potere assoluto del Papa, dando adito a fenomeni come il
gallicanesimo in Francia, il febronianesimo o il regalismo.



194 Buenaventura Pedemonte i Feu

che ¢ ostacolo al raggiungimento di questo obiettivo. La pedagogia e
la morale assumono dunque una piega pragmatica, poiché vengono
valutate in base ai risultati ottenuti. Dal momento che il compito edu-
cativo deve orientarsi verso questo obiettivo selettivo di raggiungere
una vita pit piacevole possibile, sara molto utile applicarlo al princi-
pio di imitazione di quei comportamenti fortunati che hanno ottenu-
to successo per garantire la persistenza di buone maniere e il rifiuto
di vizi. Pertanto diventano di moda nell'insegnamento favole, saggi e
teatro moraleggiante. L'imitazione ¢ la strada da seguire; nell’istru-
zione e nell’arte, sono dunque proposti modelli degni di essere ripro-
dotti. Cosi I'arte prende un aspetto accademico e si sottopone a regole
classiche per avere influenza sulla creazione di uno spirito ordinato,
nobile e chiaro. Ogni opera d’arte deve essere un esempio di buon
gusto, esemplare. Quindi, tutta la realta deve essere abbellita affinché
non presenti il volto degradato della vita. La lingua francese diventa di
moda come veicolo di distinzione e stampo del mondo illuminista, e
le regole delle accademie della lingua e delle arti prevalgono cosi tan-
to su letterati e artisti che nel processo educativo qualsiasi creativita
risulta vietata.

Nonostante questo utilitarismo normativo, indubbiamente il fi-
losofo che era piu proiettato verso il futuro fu Jean-Jacques Rousse-
au, secondo il quale 'uomo nasce in uno stato di bonta naturale e si
perverte solo quando entra nella societa. La tesi del buon selvaggio
rovinato dal contatto con la cultura portera ad applicare nella peda-
gogia uno dei principi naturalistici secondo i quali I'educando deve
essere rispettato nei suoi interessi per non distorcere la sua indole
naturale moralmente buona. L'arte dell’educazione consiste nel saper
guidare queste iniziative dell’educando affinché egli possa trovare per
sé le risposte ai suoi interrogativi e le soluzioni ai problemi nei quali
puo imbattersi. Secondo la descrizione dell’educazione che presenta
Rousseau nell’Emilio, la bonta naturale dell’'uomo ¢ mascherata da-
gli ostacoli della societa e della religione. Per questo motivo si deve
proteggere il bambino da qualsiasi influenza ideologica o da qualsi-
asi pregiudizio che possa danneggiarla. Il discorso del filosofo ispira
una pedagogia che si adegua ai ritmi naturali e che J.H. Pestalozzi
mise in pratica. Il pedagogo svizzero penso di risolvere con una buona
educazione le contraddizioni e la poverta che esistono nella societa.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 195

Era convinto che non si deve proporre ai bambini conoscenze gia co-
struite, ma offrire loro 'opportunita di imparare a conoscere se stessi
mediante 'attivita personale, poiché il vero obiettivo dell’educazione
consiste nel costruire un “uomo morale” totale, che abbandona il suo
egoismo. Le idee di Rousseau animarono tutta una serie di correnti
educative basate su attitudini non direttive nell’aula, in modo che il
centro di interesse passa dal maestro all’alunno. Col nome di “scuola
nuova” continuano a presentarsi al giorno d’oggi come una sfida per
le scuole di tipo tradizionale.

LE SCUOLE PIE DEL SETTECENTO IN SPAGNA

Le fondazioni scolopiche in Spagna si fecero attendere, dopo un
primo tentativo fallito, nel 1638, a Guissona (Catalogna) da parte di
P. Allachi, che fu troncato dalla Guerra dels Segadors, o guerra dei
mietitori, e dalla malattia del fondatore italiano. San Giuseppe Cala-
sanzio che aveva sognato di una prima fondazione nella sua diocesi
di Urgell non poté vedere il suo desiderio esaudito. La prima fonda-
zione dovette attendere fino al 1683 nella cittadina di Moia, dove P.
Agostino Passante, napoletano, riusci a fare un primo insediamento
nella provincia. Seguirono le fondazioni di Oliana (1690), Peralta de
la Sal (1697) e Balaguer (1700). P. Armini lego tutte queste fondazioni
alla provincia di Sardegna, annessione che fu confermata nel Capitolo
generale del 1692.

I1 Settecento inizia in Spagna con la Guerra di successione alla
corona, che si disputarono 'arciduca Carlo, rappresentante della casa
d’Austria, e il nipote Luigi XIV di Francia, il futuro re Filippo V. Tut-
tavia la guerra divise il Paese poiché la Castiglia si allined con il pre-
tendente francese, mentre Valencia e Catalogna si schierarono con
i pro-austriaci. La guerra fu sanguinosa e si concluse con la resa di
Barcellona nel 1714 che mise fine allo Statuto di Catalogna e impose
i dolorosi Decreti di Nueva Planta, che la sottomisero alle leggi di
Castiglia. Le Scuole Pie situate in Catalogna vissero quel periodo con
difficolta, anche se non rinunciarono a usare il vernacolo, nonostante
fosse vietato dalle leggi. L'organizzazione della circoscrizione attra-
versera tre fasi: Commissariato generale dipendente da Roma (1706-
1711), Vicariato generale (1711-1731) e Provincia di Spagna (1731-



196 Buenaventura Pedemonte i Feu

1742). In quell’epoca si erano gia formate le case di Igualada, Mataro,
Saragozza, Madrid e Valencia. Il Capitolo provinciale del 1741, tenuto-
si a Madrid, effettua una riorganizzazione che vede sorgere la Provin-
cia di Aragona, comprendente tutte le case in Spagna, eccetto quelle
di Catalogna. Questa resta Vice-provincia dipendente dal P. Generale
fino a diventare Provincia nel 1751. Due anni piu tardi, fu eretta la
provincia di Castilla.

Listruzione era gratuita e aperta ad alunni di ogni estrazione so-
ciale. Era finanziata da contributi concordati con i comuni o da una
fondazione. Il prestigio pedagogico di cui godono le Scuole Pie era
notevole. Tuttavia c’erano sempre ostacoli da superare, come la com-
petenza del clero secolare o I'opposizione dei gesuiti alla fondazione
di scuole nelle principali citta, fondazioni che gli scolopi cercano per
risanare le loro economie precarie.

La provincia di Aragona si identificava in linea di principio con
tutto il territorio continentale, tranne la Catalogna, e questo segno
profondamente lo spirito calasanziano di antica tradizione. La sepa-
razione delle sue case non vi fu favorevole, poiché i religiosi erano
molto dispersi per costituire una provincia unita. Tra gli scolopi im-
portanti si devono menzionare Antonio Ginés, primo Vicario gene-
rale della provincia di Spagna, i padri Antonio Caxon e José Jerico,
eminenti biografi degli scolopi, P. Benito Feliu, grande umanista e
riformatore, P. Melchor Serrano e P. Basilio Sancho che furono chia-
mati all’episcopato, P. Cayetano Ramo, che fu generale dell’Ordine e P.
Basilio Boggiero, grande predicatore e patriota, fucilato dall’esercito
napoleonico. La provincia di Catalogna acquisisce ben presto una per-
sonalita particolare, pur essendo costituita da scuole situate in citta
minori, di cui Mataré era la pitt importante. Le Scuole Pie finirono
con l'ospitare uno studio della filosofia, i cui corsi preparatori erano
convalidati dall’'Universita di Cervera. Il primo provinciale fu P. Balta-
sar Toneu che favori uno spirito scientifico ed umanistico, promosso
poi dal suo successore P. Joan Balcells. Tra gli storiografi dell’Ordine
si deve citare P. Josep Font.

La provincia di Castiglia fu fondata nel 1751 e disponeva a Madrid
di due istituti importanti, il Collegio di San Fernando e le Scuole Pie
di San Anton. Nonostante la vicinanza della Corte fosse un importan-



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 197

te asso nella manica, le Scuole Pie non ne approfittarono, neanche
dopo la soppressione dei gesuiti. Tra gli illustri scolopi la figura di P.
Felipe Scio, traduttore della Bibbia Vulgata in castigliano.

P. Felipe Riaza Scio nacque nel 1738 a Balsain vicino a La Granja,
dove i re avevano la loro residenza estiva. Studio presso la Scuole Pie a
Getafe, e da li entro nel noviziato dei Padri scolopi, studiando filosofia
e teologia a Villacarriedo, prima di essere ordinato sacerdote a Madrid
nel 1761. P. Scio inizia il suo ministero scolopico nel collegio di San
Fernando, anche se il patrocinio del principe Luigi di Borbone gli
permette di viaggiare in Europa e studiare teologia a Roma. Nel 1772
diventa successivamente rettore della comunita di Getafe, Segretario
provinciale e Superiore provinciale di Castiglia sei anni dopo.

P. Scio impone in tutta la provincia un metodo uniforme per I'in-
segnamento primario e per la lettura, in base al metodo di Pascal, e
impone anche la conoscenza diretta dei classici per I'insegnamento
dell'umanistica. Re Carlo III gli affido 'educazione dei suoi nipoti.
Inviato a Lisbona come confessore della Infanta Carlotta Gioacchina
tornera chiamato dal re per insegnare religione al principe, il futuro di
Fernando VII. P. Scio era un uomo noto a Campomanes, Floridablanca
e Aranda, e questo gli permettera d’introdurre nel governo di Madrid
un piano di riforma delle Scuole Pie. P. Scio conosce la gloria grazie
alla traduzione della Bibbia Vulgata di San Girolamo in castigliano.
Carlo III mise a sua disposizione tutti i manoscritti dell’Escorial per
un lavoro che duro dieci anni e fu pubblicato a Valencia. Il testo pre-
senta una traduzione corretta e manifesta una notevole conoscenza
della lingua ebraica e latina, nonché dei Padri della Chiesa e dell’ar-
cheologia e della storia antica. La sua opera fu molto apprezzata, e
le sue 68 edizioni dimostrano che era un buon filologo e un miglior
ermeneuta. P. Scio fu nominato vescovo di Segovia nel 1796 quasi alla
vigilia della sua morte, avvenuta a Valencia nello stesso anno.

Latteggiamento di P. Scio, che introduce una riforma nazionale
delle Scuole Pie, & I'espressione del movimento di riforma che esisteva
in tutte le province scolopiche di Spagna e si opponeva ad ampi settori
conservatori. Nella provincia di Aragona il movimento chiamato dei
progettisti cercava anche di disunire le Scuole Pie in Spagna dall’in-
sieme dell’Ordine per legarsi ai Vescovi del luogo e partecipare pit



198 Buenaventura Pedemonte i Feu

attivamente alla vita culturale del Paese. Questa separazione dal P.
Generale di Roma comportava la nomina di un Superiore nazionale in
Spagna. I progettisti ritenevano che le scuole dovevano appartenere
allo Stato e gli scolopi prestare servizio nelle istituzioni pubbliche.
Avrebbero vissuto con uno stipendio modesto in una casa pubblica
con un piccolo orto da coltivare. Lidea era rivoluzionaria ed ebbe pre-
sa un secolo piu tardi. Per questo motivo, la Santa Sede ordino una vi-
sita canonica dell’Ordine scolopico in Spagna, che fu condotta da Don
Froilan Calixto Cabafias. P. Benito Feliu aveva acquisito una grande
reputazione partecipando alla societa degli amici del Paese, in cui
erano commentate le idee economiche di Colbert e trattati in modo
critico temi teologici. In realta P. Feliu, che era superiore della pro-
vincia, era circondato solo da pochi religiosi della sua tendenza contro
la stragrande maggioranza di scolopi tradizionalisti. Voleva sempre
restare a Valencia dove respirava un ambiente piu favorevole alle sue
idee e dove avrebbe potuto contribuire alla riforma dell’'universita.'s*

In Catalogna I'opposizione prese inoltre una piega particolarmen-
te nazionalista, poiché le idee rinnovatrici e illuministe erano difese
dagli scolopi con un profondo senso del Paese, come P. Ildefonso Fer-
rer, mentre i settori tradizionalisti erano sostenitori dell’'unita della
provincia di Spagna. P. Ferrer fu determinante nel conflitto scoppiato
a Matar6 che ebbe ovvie ripercussioni filosofiche. P. Ferrer era lettore
di filosofia, quando fu isolato e rimosso dal suo incarico a causa delle
sue idee. Insegnava con uno spirito rinnovatore e libero la filosofia
di San Tommaso, ma sostituiva le dottrine aristoteliche con la fisica
sperimentale, uno studio della storia e I'impostazione di uno spiri-
to critico in conformita con le idee illuministe. Il suo licenziamento
provoco varie pressioni da parte del consiglio comunale della citta che
protestd davanti al Padre Generale e al Re chiedendo di restituirgli
I'incarico.'®

164 Cfr. FLORENSA, Joan, EIl documento proyectista presentado en 1798 ante la
visita del Dr Cabanias, in in ArchiviumScholarumPiarum, n° 7 y 8.

165 FLORENSA, Joan, El projecteeducatiu de ['EscolaPia de Catalunya (1683-2003):
una escola popular, Institut d’Estudis Catalans i EscolaPia de Catalunya, 2010,
pag. 112.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 199

Il momento pit promettente delle Scuole Pie fu caratterizzato da
un dinamismo di idee che si espressero con tutta la loro forza nell’Ot-
tocento, ma in situazioni diverse, poiché la societa che nel Settecento
fu solo sognata da alcuni, fu poi realizzata in tanti modi, spesso do-
lorosi, nell’Ottocento e nel Novecento. E da notare la pubblicazione
del metodo uniforme delle Scuole Pie, I'opera di maggior rilievo pe-
dagogico realizzata nel Settecento, che porta, secondo P. Florensa,
I'impronta della metodologia scolopica. P.Jericho aveva stabilito tale
metodo per la provincia di Aragona, e P. Felipe Scio per la Provincia
di Castiglia. In Catalogna fu pubblicato nel 1789 e pare sia opera di P.
Ildefonso Ferrer. Si tratta di un vero e proprio piano d’insegnamento
che articola le conoscenze a tutti i livelli scolastici senza tuttavia de-
finire nei dettagli un’uniformita che impedisca la liberta di organiz-
zazione di ogni scuola. Imposta invece uno stile che organizza gli in-
segnamenti secondo gli obiettivi delle Scuole Pie, vale a dire, formare
persone in grado di affrontare la vita professionale. Consiglia metodi
facili affinché gli alunni trovino il gusto di imparare e incoraggia il
lavoro di squadra degli insegnanti per preparare e rivedere i testi e le
lezioni di ogni materia.'%

IL BILANCIO DI UN PERIODO DIFFICILE'®"

Come abbiamo accennato, in questo ultimo periodo del Settecen-
to, 'Europa conobbe una grande agitazione politica e ideologica. Si
passo dal modello politico dell’Ancien Régime, caratterizzato dall’au-
toritarismo reale, all'introduzione di forme liberali e al trionfo della
borghesia. In Francia prese la piega della rivoluzione e forgio quello
spirito repubblicano che avrebbe contagiato tutti i Paesi europei. Altri
Paesi furono piti 0 meno condizionati dagli stessi eventi, ponderando
tra orrore e simpatia le probabilita di un governo liberale.

166 FLORENSA i PARES, Joan, Reglamentos escolares de la Escuela Pia de Cata-
luria,inArchivumScholarumPiarum 76, pag. 76-95, Roma 2014. Il testo originale
manoscritto si trova in APEPC 05-20, cassa 1, num. 1 e fu pubblicato da Claudi
VILA i PALA en EscuelasPias de Mataro. Su historialpedagdgico, pag. 887-900.

167 Cfr. FERRER, Enric, Op. cit. p. 59-60.



200 Buenaventura Pedemonte i Feu

La Chiesa visse questo trauma profondo, e lo vissero anche gli
ordini religiosi. Cosi, mentre gli Stati laici aspiravano all'ideale di un
uomo secolarizzato e autonomo, al margine della Chiesa considerata
un freno al progresso e alla liberta, i governi regalisti di stampo catto-
lico controllavano tutte le attivita della Chiesa, soprattutto I'istruzio-
ne. I vari governi europei, in particolare nei Paesi in cui regnavano le
monarchie borboniche, si adoperarono per creare una Chiesa che fos-
se docile alle intenzioni reali e agisse in modo indipendente dal potere
del Papa. A poco a poco raggiunsero i loro obiettivi, che consistevano
a imporre prima l'espulsione della Compagnia di Gesl dai loro Stati
per poi ottenere la loro dissoluzione. Altri ordini furono sospesi, e ne-
anche alle Scuole Pie fu risparmiato questo momento difficile. Secon-
do Enrique Ferrer subivano una crisi interna dovuta al formalismo,
alla routine e alla mancanza di rigore, soprattutto rispetto al voto di
poverta, quando furono messe alla prova dal regalismo nei Paesi in
cui erano impiantate. Cosi, se le Scuole Pie avevano dovuto lottare nel
Seicento per la liberta d'insegnamento contro il monopolio dei gesu-
iti, nel Settecento dovettero intraprendere una lotta ancora pit dura,
affrontando governi laici che incorporavano I'insegnamento nei loro
programmi politici statalizzati e centralizzati. Tuttavia le Scuole Pie
poterono beneficiare della tolleranza di alcuni governi illuminati che
apprezzavano la loro missione educativa e non disponevano di mezzi
per sostituirle, anche se le svincolarono dall’obbedienza a Roma affin-
ché restassero legate ai vari governi nazionali. Questo fu un motivo
sufficiente per spingere molti scolopi ad abbandonare I’Ordine.

LE CRISI DELLOTTOCENTO

La Rivoluzione francese aveva fatto nascere in Francia una nuova
societa in cui lo spirito illuminato e liberale si era sviluppato attraverso
I'ascesa della classe borghese. Con I'arrivo al potere di Napoleone la
storia assunse toni nazionalisti e imperialisti. Il giovane generale incar-
nava lo spirito rivoluzionario, ma il suo genio militare lo trasformo in
una volonta di espansione che inflammo l'intera Francia. Gli anni del
suo governo servirono a catalizzare le volonta attorno ad un progetto
universale e ad avvolgerle di un entusiasmo patriottico. Sotto la ban-
diera rivoluzionaria si annidavano i valori di una nuova nazione. Che
questi valori fossero comunque universali lo dimostra la simpatia con



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 201

cui Napoleone fu accolto in molti Paesi d’Europa prima che fosse sma-
scherata la sua faccia imperialista. In effetti, I'invasione della maggior
parte dei Paesi europei da parte delle sue truppe muto questa simpatia
per gli ideali rivoluzionari in un sentimento di resistenza all'invasore.
Cosi gli eserciti napoleonici che esportavano il nazionalismo francese
accesero le flamme di altri nazionalismi, che non si spensero per tutto
il XIX secolo. In realta, i cittadini di tutti i Paesi invasi si opposero a
Napoleone, che risveglio in ognuno di loro un sentimento nazionalista,
e alimento la nascita di nuovi Stati che univano vecchie nazionalita.

I1 Congresso di Vienna mise fine al conflitto che aveva coinvolto
quasi tutti i Paesi europei e traccido un nuovo ordine europeo, in cui la
borghesia avrebbe diretto il mondo. Anche se, dopo la sconfitta di Na-
poleone, sembrava trionfare in quasi tutti i Paesi un moto reaziona-
rio, lo spirito liberale si faceva strada, anche se con notevoli difficolta,
di fronte alla restaurazione conservatrice, tanto che il resto del secolo
fu testimone di una lotta che culmino con la progressiva instaurazio-
ne di idee liberali che prevalsero sui nostalgici del passato. Tutti i Pa-
esi europei che avevano vissuto le guerre napoleoniche introdussero
dunque, con difficolta piti 0 meno grandi, un nuovo modello di Stato
con un regime parlamentare. La Francia continuo con il Parlamento
inaugurato ai tempi della rivoluzione, anche se era dominato in un
primo momento dai conservatori che restaurarono una monarchia
costituzionale. La successiva vittoria dei liberali permise il restauro
della Repubblica la cui presidenza ando ad un nipote di Napoleone Bo-
naparte, che, con il nome di Napoleone III, volle restaurare I'Impero
per alcuni anni fino alla sua sconfitta nella guerra franco-prussiana e
il suo esilio conseguente. Tra i Paesi germanici, I’Austria e la Prussia
incarnavano monarchie potenti che non poterono impedire I'emerge-
re di regimi liberali attorno ai quali nascera il progetto di un nuovo
Stato tedesco. LItalia vivra un confronto tra i piccoli Stati tradizio-
nali e i sostenitori dell’'unita nazionale che proponevano il progetto
romantico di creare un nuovo Stato italiano. In Spagna, questo mo-
mento fu sigillato dalla proclamazione della Costituzione di Cadice
nel 1812, che impose a re Ferdinando VII un fugace impeto liberale. Il
suo regno conoscera gli alti e bassi di una politica in cui si alternano
al potere conservatori e liberali, sullo sfondo di una guerra civile. In
effetti, la dolorosa lotta tra conservatori e liberali assumera I'aspetto



202 Buenaventura Pedemonte i Feu

di uno scontro dinastico tra carlisti e isabellini. Infatti nelle tre guerre
che li opposero emersero due concetti di Stato, quello di uno Stato
tradizionale e cattolico e quello di uno Stato costituzionale e liberale.
I momenti di tregua si alternavano a momenti di confronto, e cosi
la nascente democrazia era sempre in bilico tra i soprusi degli uni o
degli altri o le dichiarazioni di militari salvatori della nazione.

Il movimento dell’epoca, caratterizzata dalla lotta appassionata
per la liberta personale e sociale, ¢ il romanticismo. E un movimento
borghese, che nasce dalla scoperta della storia della propria nazione
e dal’ammirazione infervorata per i suoi eroi. I suoi riferimenti sono
le origini medievali di ogni villaggio, con un attaccamento emotivo
alla propria lingua, cultura e storia, ma esprime anche una liberta nel
comportamento personale, non vincolato dall’osservanza delle norme.
I comportamenti romantici diventano esaltati ed eccessivi, i libertini
nel trasgredire la morale, e i cristiani nel difendere con passione il sen-
timento religioso. Non c’e¢ da meravigliarsi che il romanticismo sia sfo-
ciato in un nazionalismo esclusivista alimentato da un particolarismo
belligerante contro altre nazionalita. In breve, questo mondo borghese
trovo nel romanticismo il linguaggio e il sentimento che risvegliavano
la sua identita. La scoperta del concetto di nazione porto la societa bor-
ghese a ritrovare 'epica delle sue origini, e con essa sorsero le istituzio-
ni e i simboli che furono il crogiolo di una cultura nazionale rinnovata.
Si coltivarono le proprie peculiarita, quali la lingua e la storia, per obbe-
dire ad un impulso della volonta e del sentimento. Da un punto di vista
filosofico il sistema che meglio interpreto il movimento romantico fu
I'idealismo tedesco, che si lasciava alle spalle i limiti della ragione finita
per speculare su un pensiero aperto verso l'infinito. Fichte, Schelling
e soprattutto Hegel rappresentano, ognuno a suo modo, il progresso
verso una pienezza infinita accessibile allo spirito umano. Fichte la crea
basandosi su una dialettica della volonta, Schelling la trova come Infi-
nito oceanico attraverso il sentimento, e Hegel da un carattere raziona-
le a questo Infinito divino che si sviluppa dialetticamente abbracciando
ogni realta. Questa totalita coincide finalmente con se stessa come Idea,
come natura e come spirito, essendo lo Stato la sua manifestazione og-
gettiva. Linfluenza di Hegel nel mondo tedesco e stata molto impor-
tante perché il suo pensiero s'incarno nello Stato prussiano, e la sua
influenza giunse ben oltre, eretta a vera interpretazione della storia.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 203

Questa concezione romantica e borghese della prima societa
dell’Ottocento manifestava il potere alla borghesia, come classe emer-
gente, che era riuscita a rivendicare la bandiera della liberta e della
democrazia, ma lascia in sospeso un’altra rivoluzione, quella dell’u-
guaglianza e della fraternita. La societa liberale aspirava a stabilire la
liberta in tutti gli aspetti della vita civile, la liberta politica, la liberta
di pensiero, la liberta di espressione e la liberta economica, ma proprio
I’economia liberale si fondava su due principi che regolavano il merca-
to: il principio della libera concorrenza e il principio della domanda e
dell’offerta. La combinazione dei due fece nascere una situazione estre-
mamente diseguale, perché tutti potevano competere a pari condizioni
e il valore delle persone e delle cose non erano piul in sé, ma dipendeva
dagli alti e bassi della domanda e dell’offerta. Queste fluttuazioni pro-
ducevano appunto la divisione dei cittadini in due gruppi antagonisti,
opposti dal potere del denaro. La societa borghese ¢ stata davvero una
societa industriale e, di conseguenza, due classi si opponevano nelle
loro funzioni e capacita, la classe dei capitalisti e la classe dei produtto-
ri. Di conseguenza, il cambiamento sociale e politico che aveva portato
la Rivoluzione francese si mostrava insufficiente per far fronte all’oppo-
sizione tra padroni e operai. Ben presto si sentirono le voci di chi pensa-
va che fosse giunto il momento di una nuova rivoluzione: la rivoluzione
proletaria. Infatti, tra i rivoluzionari della prima epoca era gia apparso
un gruppo di dissidenti che sostenevano la creazione di una societa co-
munista, in cui gli esseri umani possiederanno tutti i beni in comune,
per metter fine all'ingiustizia e imporre 'uguaglianza: Saint Simon,
Owen, Fourier, Blanc o Proudhon erano filosofi di questo movimen-
to, noto come socialismo utopico. Tuttavia la comparsa di Karl Marx
e del suo manifesto del partito comunista nel 1848 canalizzo I'esplo-
sione rivoluzionaria. Da quel momento il marxismo prese il comando
ed emerse come un’utopia da realizzare attraverso la lotta di classe. Il
partito comunista, che secondo Marx non era altro che la classe ope-
raia costituita in forza politica, doveva erigersi a dirigente della nuova
umanita. Eliminata la proprieta privata dei beni di produzione, i popo-
li avrebbero finalmente ottenuto I'uguaglianza in una societa giusta.
Marx certamente non intende questa nuova societa come una societa di
nazioni, poiché le nazioni sono solo un’invenzione borghese per sviare
dal vero problema. Per lui ci sono solo due nazioni, quella dei padroni e



204 Buenaventura Pedemonte i Feu

quella dei lavoratori, e lo scopo ¢ la creazione di una societa nuova e co-
munista, in cui scompaiano tutte le differenze. Per raggiungere questo
scopo bisogna passare attraverso un momento precedente e radicale: la
dittatura del proletariato. Vale a dire, che una volta conquistato il pote-
re e abolita la proprieta privata dei beni di produzione, bisogna evitare
il recupero borghese e, pertanto, si devono sradicare tutti gli elementi
reazionari che alienano la coscienza umana. Marx colloca tra questi ele-
menti alienanti i partiti politici, le ideologie e le religioni, che egli stes-
so descrive come “I’oppio del popolo”. Cosi, Marx e il partito comunista
incoraggiarono la rivoluzione operaia che scoppio nel 1848. Anche se le
pretese rivoluzionarie di presa di potere non furono realizzate in quella
data, il marxismo continuo il suo percorso e porto oltre la sua lotta,
fino a difendere i lavoratori del mondo intero. Sulla sua strada trovo,
ovviamente, la resistenza della classe borghese, ma anche I'opposizione
della Chiesa, che condannava il suo materialismo e il suo ateismo.

C’¢ ancora un terzo elemento da considerare per capire questo
XIX secolo cosi agitato e pieno di promesse: il progresso vertiginoso
della scienza. Fisica, chimica, biologia, medicina, psicologia, storia e
scienze umane si sviluppavano in maniera esponenziale. Le scoperte
si susseguivano una dopo l'altra e costruivano un mondo inedito, in
cui le comunicazioni sarebbero state piu frequenti e veloci e la luce
avrebbe illuminato le ore della notte. La tecnica cominciava ad impor-
re i suoi dettami e la coscienza di un progresso evidente alimentava
la convinzione che solo nella scienza era depositata la chiave della ve-
rita. La filosofia positivista postulava che era necessario lasciarsi alle
spalle tutto il pensiero metafisico costruito con concetti vuoti, cosi
come qualsiasi credenza religiosa che era solo il frutto di uno stadio
infantile della coscienza umana. Il positivismo cosi descritto, con tut-
te le sue sfumature, si diffuse nel campo intellettuale e fu un ostacolo
a una concezione umanistica della vita e del pensiero religioso.

Nella prima meta dell’Ottocento, le universita tedesche e fran-
cesi diedero le maggiori figure della filosofia mondiale. Alcuni di-
vennero epigoni di Schelling o Hegel, altri cercarono strade nuove
e inesplorate con poche ripercussioni accademiche, ma due correnti
sembravano imporsi: I'idealismo razionalista di stampo speculativo e
il positivismo anti-metafisico che intronizzava la scienza. Né 'uno né
l'altro offrivano un pensiero sull’'uomo che mantenesse il suo valo-



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 205

re spirituale. Da un lato, I'hegelismo lo considerava particolarmente
membro di uno Stato dal quale riceveva la sua verita e la sua ragion
d’essere, dall’altro, il positivismo lo riduceva a un mero fatto, ad un
episodio spiegabile attraverso il discorso della scienza. Né lo spiritua-
lismo totalitario dei primi, né il materialismo degli ultimi potevano
offrire una risposta soddisfacente, dal punto di vista umanistico, ad
una formazione rispettosa della persona.

LADISINTEGRAZIONE DELLE SCUOLE PIE
NELLOTTOCENTO

Nonostante tutte le difficolta le Scuole Pie erano rimaste global-
mente fedeli al carisma e avevano trovato un modo per integrarsi fa-
cilmente tra la gente semplice. Nelle popolazioni in cui era richiesto
il loro servizio e veniva loro offerta una sicurezza, i religiosi scolopi
accettavano di esercitare il loro ministero. Di fatto, aumento I'inseri-
mento in Italia, in Spagna e in Europa centrale e la loro assistenza era
stimata. La Restaurazione che segui il Congresso di Vienna cercava
nel passato, nell’epoca precedente alla Rivoluzione, un elemento di
ispirazione nella civilta cristiana. In questo senso, si deve menziona-
re Chateaubriand e la sua opera Il Genio del Cristianesimo, il quale
elogia la missione scolopica e la propone come modello di un mondo
futuro.'® L'apogeo del liberalismo e il trionfo della classe borghese

168 CHATEAUBRIAND, Le génie du Christianisme, libro VI, cap. 5, Flammarion,
Paris 1966. Il testo dice cosi: “I/ Benedettino che sapeva tutto, il Gesuita che
conosceva la scienza e il mondo, il Padre dell’Oratorio, il Dottore dell’Universita
meritano forse meno la nostra riconoscenza di quegli umili religiosi che si
erano consacrati in tutta la Cristianita all'insegnamento gratuito dei poveri. I
Chierici regolari delle scuole pie si obbligavano a insegnare per carita, a legge-
re, a scrivere al basso popolo, cominciando con ['abc, a contare, a tenere i libri
contabili dei mercanti e negli uffizi. Insegnano ancora non solo la reforica e le
lingue latina e greca, ma nelle citta tengono pure scuole di filosofia e di teologia
scolastica e morale, di matematica, di architettura militare e di geomelria...
Quando i ragazzi escono dalla scuola vanno a truppe alle rispettive case scor-
tati da un religioso per timore che non si fermino per le vie a perdere tempo
a giocare. Lo stile ingenuo piace sempre, ma quando serve a narrare ingenue
beneficenze diventa veramente ammirevole e commovente”.



206 Buenaventura Pedemonte i Feu

recavano pero un marchio piuttosto laico e anticlericale. Nei Paesi in
cui il liberalismo riusci ad imporsi promosse un programma di seco-
larizzazione dei beni ecclesiastici, con confische diffuse dei possedi-
menti della Chiesa e degli Ordini religiosi, stabilendo allo stesso tem-
po una nazionalizzazione crescente dell’istruzione. In tutte queste
vicissitudini la Chiesa scelse il confronto, scavando progressivamente
una scissione tra essa e il mondo moderno. La sfida del laicismo e del
secolarismo non fu digerita dalla gerarchia che si ostino nelle sue si-
curezze dogmatiche e anatemizzo la lotta per la liberta e la giustizia,
con condanne emesse dalle piu alte istanze del Vaticano.

Le Scuole Pie, che per il loro atteggiamento popolare vivevano
al confine tra la Chiesa e il popolo, sentirono nella propria carne le
sofferenze di questa ostilita. In particolare, per tutto 'Ottocento si
rassegnarono alla rottura della loro unita istituzionale, quando dal-
la Spagna fu richiesto che le Scuole Pie costituissero un Vicariato
indipendente dal Padre Generale per non sottostare agli ordini dati
da un altro Paese.'® Le Scuole Pie subirono un indebolimento anche
in Italia, Polonia, Germania e Boemia, che provochera la scomparsa
di alcune province, come la Sicilia, la Lituania, la Renania e la Boe-
mia-Moravia. Nonostante tutte queste vicissitudini, P. Enric Ferrer
sostiene!” che I'’Ottocento non e stato un errore nel suo complesso, e
che nonostante i cali registrati fino a meta del secolo, recuperarono
ampiamente prima dell’arrivo del XX secolo.

Quali sono stati gli eventi piti importanti? Dobbiamo analizzarli
in ciascuna delle tre aree in cui si sono impiantate le Scuole Pie: Ita-
lia, Europa centrale e Spagna. I fatti hanno un denominatore comu-
ne, ma con diverse sfumature. L'Italia vivra sottomessa al processo di
unificazione nazionale, che culminera nel 1870 con la capitolazione
del Papa e 'intronizzazione a Roma del primo re d’Italia. Gli ideologi

169 Lorganizzazione tramite Vicariato Generale non fu un’esclusivita delle Scuole
Pie, tutti gli ordini religiosi dovettero organizzarsi in questo modo. La Santa
Sede viveva momenti difficili con 'occupazione dei suoi territori da parte delle
truppe francesi e accettdo questa situazione che le veniva imposta dalla Spagna
con la garanzia di un re che si dichiarava cattolico.

170 FERRER, Enric, Op. Cit, pag 62.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 207

di questo processo erano generalmente liberali, piti 0 meno anticle-
ricali. Anche se i sacerdoti Rosmini e Gioberti cercarono di instilla-
re nelle rivendicazioni unioniste uno spirito religioso, la resistenza
della Chiesa ufficiale al cambiamento favori lo slancio dei carbonari
e dei radicali. Dal 1870 il papa resto rinchiuso in Vaticano, conside-
randosi prigioniero dello Stato italiano. In questo modo cercava di
rivendicare un atteggiamento conservatore che si diffuse a lungo tra
i cattolici. Alcuni scolopi parteciparono attivamente al Risorgimento
italiano e dovettero affrontare la persecuzione da parte della Chiesa.
Fu notevole la partecipazione di don Venanzio Pistelli, che era entrato
nelle Scuole Pie dopo essere stato espulso dall’esercito per le sue idee
liberali. Viene considerato uno scolopio patriota quando annuncia la
fine del potere temporale del Papa, anche dopo la proclamazione da
parte del Concilio Vaticano I del dogma dell’infallibilita del Sommo
Pontefice. Le idee di P. Pistelli erano troppo avanzate per ’epoca, e
per questo fu perseguitato fino a trovare rifugio ad Urbino. Qui trovo
anche la sospensione a divinis dell’arcivescovo del luogo.'” Il Padre
Generale, Calasanzio Casanovas, preferi placare gli animi e aspettare
che la situazione si risolvesse con il tempo. In realta, il potere del
Padre generale era stato limitato a poche dipendenze di San Pantaleo,
poiché la casa era occupata in gran parte dal Comune di Roma.

I Paesi d’Europa centrale vissero diversi processi: Boemia e Au-
stria, sotto I'influenza di governi liberali e laici si separarono dall’ob-
bedienza romana e le Scuole Pie persero l'influenza che avevano
esercitato nel secolo precedente. La Polonia visse una crisi profonda
nell’essere divisa sotto 'occupazione della Prussia, Austria e Russia,
le Scuole Pie persero cosi una gran quantita di membri e si videro
costrette a chiudere diversi istituti. Invece in Ungheria le Scuole Pie si
identificarono con la causa nazionale del Paese e la loro influenza sara
decisiva per il fiorire della lingua e della cultura magiara.

Benché finita la guerra d’Indipendenza, le Scuole Pie, che vive-
vano in Spagna un periodo di espansione durante il quale fu fondato
anche il collegio di San Antén a Barcellona, avranno poi momenti

171 QUATTRINI, Ilvano, Venanzio Pistelli, lo scolopio patriota, en ArchiviumSchola-
rumPiarum n° 79.



208 Buenaventura Pedemonte i Feu

difficili, con la scissione da Roma e il Vicariato generale, in uno Sta-
to centralista e laico. Lopera degli illuministi del secolo precedente
annunciava gia questi tentativi di controllare la Chiesa da parte dello
Stato, ma nell’Ottocento I'applicazione delle idee liberali giunse alle
ultime conseguenze, con la secolarizzazione dei beni ecclesiastici. Per
due volte furono espropriati alla Chiesa i suoi possedimenti e agli or-
dini religiosi i loro beni. Prima i decreti del ministro Mendizabal nel
1836 decisero I’esproprio e la vendita dei beni degli ordini religiosi
che erano stati estinti un anno prima dal governo liberale;'™ poi il pia-
no del ministro Madoz nel 1855 completo il processo di alienazione.
Due anni dopo, nel 1857, fu promulgata la cosiddetta legge Moyano
che regolava per la prima volta che 'istruzione spagnola, riconoscen-
do il carattere pubblico e gratuito della scuola primaria e istituendo
la creazione di istituti secondari in ogni capoluogo di provincia. La
legge autorizzava I'insegnamento religioso, ma i limiti economici del-
le scuole non permettevano di impartire un insegnamento completa-
mente gratuito. Gli scolopi dovettero adeguarsi alla nuova situazione
prolungando il periodo di studio per gli alunni che ne facevano richie-
sta, chiedendo in cambio uno stipendio con cui finanziare I'intero in-
segnamento. Cosi si inizio nelle Scuole Pie una fastidiosa distinzione
tra gli alunni cosiddetti ‘gratuiti’ e quelli ‘sorvegliati’. Dal momento
che questa distinzione non poteva essere applicata con discrezione la
differenza tra gli alunni divento palese. Le Scuole Pie ottennero in
compenso nuovi locali concessi dai comuni, si trattava di ex conventi
che lo Stato donava per opere di beneficenza'™. La cessione di questi
edifici potrebbe essere interpretata come un trattamento di favore che
i governi liberali concedevano alle Scuole Pie per I'utilita della loro
missione, ma non era un gesto del tutto disinteressato perché, di fat-

172 Lerario del governo era esausto e I'alienazione e vendita delle proprieta impro-
duttive della Chiesa avevano come scopo di arricchire la borghesia nascente,
poiché si sperava che fosse beneficiaria di questi decreti. Purtroppo non fu la
borghesia ma i grandi proprietari terrieri a comprare all’asta le proprieta aliena-
te, creando disaccordi ancor maggiori nella societa spagnola.

173 Questa cessione non puo essere considerata come un privilegio ma come una
normale routine. Molti ex conventi furono trasformati in piazze, teatri o istitu-
zioni cittadine nei piani di modernizzazione urbanistica di tante citta.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 209

to, l'autorita pubblica non disponeva di scuole sufficienti per sostitu-
irle. In ogni caso, lo spirito liberale delle Scuole Pie era riconosciuto
e, per questo motivo, nonostante le persecuzioni e le incertezze dell’e-
poca, la loro opera crebbe in Spagna.

LUATTEGIAMENTO LIBERALE DEGLI SCOLOPI

I pensiero spagnolo non si distingueva. La Spagna languiva in un
pensiero irrilevante che prolungava i temi di uno scolasticismo appe-
na rinnovato. La filosofia di Balmes o di Donoso Cortés interpretava
molto bene il senso comune della classe dei potenti che dirigevano
il Paese. Poche erano le novita che davano speranza nel mondo del-
la scuola, quando in Europa si cominciava gia a sperimentare nuovi
sistemi. Vi fu solo la figura di Francisco Giner de los Rios che aveva
creato e diretto la Institucion Libre de Enserianza e promosso altri
progetti come il Museo Pedagogico Nazionale o le Colonie scolasti-
che. Poco si puo dire degli scolopi che restavano aggrappati ai loro
metodi tradizionali, pur offrendo un insegnamento che aveva grande
rispetto per il singolo alunno. Citiamo, almeno per I'inizio del seco-
lo, il contributo di P. Francisco Ferrer nell'insegnamento dell’arit-
metica, e la riforma di P. Jacint Feliuche trasformo il programma di
formazione degli insegnanti della scuola superiore, con particolare
attenzione allo studio della matematica. Tutto questo interesse per
I'insegnamento fu tradotto a fine secolo con la pubblicazione di una
serie di testi ben curati per l'istruzione primaria.

I1 liberalismo ottocentesco fu introdotto, come & stato detto, no-
nostante I'opposizione della Chiesa che avvertiva in quell’ideologia
una componente razionalistica e anticlericale, capace di demolire i
principi della fede cristiana. Infatti Papa Pio IX non esito a inserirla
nel suo Syllabus tra le altre ideologie perverse. Eppure non c’e nulla
di pitt umano dell’amore per la liberta, perché senza di essa € impossi-
bile per 'uomo realizzarsi come persona. Una scuola umanistica non
poteva dunque disdegnare I’educazione alla liberta. Non fu un caso se
la Chiesa del Vaticano II, un secolo piti tardi, proclamo la sua neces-
sita e la riconobbe come un diritto fondamentale della politica, dell’e-
conomia, del pensiero e della scelta religiosa. E interessante notare
che mentre Pio IX stilava il Sy/labus, Rosmini scriveva il suo Saggio



210 Buenaventura Pedemonte i Feu

sull'unita dell’educazione, in cui afferma che non esistono modelli
durevoli poiché le conoscenze specialistiche frammentano 'unita del
sapere, ma la salvezza pud venire solo dall’istruzione. Dice Rosmini
che esiste un ordine al di fuori dello spirito che 'educazione deve
trasformare in ordine della conoscenza e della vita affettiva. E questa
unita che Rosmini trovava nella fede cristiana, considerata un’auten-
tica cultura.'™

Si deve riconoscere che le Scuole Pie hanno sempre trattato i
propri alunni con rispetto per la loro capacita di scegliere, senza vio-
lenza, esprimendo invece quella fiducia nell'uomo che si annuncia in
ogni alunno. Per questo motivo, gli scolopi hanno continuamente di-
mostrato un atteggiamento liberale, e I'istruzione delle Scuole Pie ha
sempre rispettato la persona dell’alunno. Cio non significa che tutti
gli scolopi in tutte le comunita erano liberali con lo stesso entusia-
smo: alcuni erano pitt 0 meno conservatori, altri pitt 0 meno progres-
sisti, ma la bilancia ha pesato certamente a favore di questi ultimi.

Ce lo conferma un atto: in quell’epoca di polemiche, dopo il pon-
tificato di Pio IX, P. Eduardo Llanas, scolopio della Provincia di Cata-
logna, aveva osato pubblicare un libro intitolato: “/l liberalismo é pec-
cato?”,' come replica alla predicazione conservatrice di Mossén Félix
Sarda y Salvany, che aveva pubblicato nel 1884 un opuscolo intitolato
“Il liberalismo é peccato”. In realta 'opera di P. Llanas ¢ un commen-
to all’enciclica di papa Leone XIII “De libertate humana”, nella quale
dava sfumature alle sentenze del Syllabus di Pio IX. Occorre distin-
guere il liberalismo che & riconoscimento della liberta umana infusa
da Dio nella natura, la quale costituisce il fondamento della dignita
della persona e la fonte della vita morale, dal liberalismo che consiste
nell’'uso perverso di questa liberta e che sfocia nell’atteggiamento se-
colarista e anticlericale. E dunque possibile parlare di un liberalismo
e di una politica liberale ordinata al bene comune, pienamente com-
patibile con la fede cristiana, che i cattolici della fazione conservatrice

174 CIANFROCCA, Goffredo, Un omaggio a Anfonio Rosmini rivisitando ['opera giova-
nile : “Saggio sull'unita dell’educazione, in Archivium Scholarum Piarum, n°® 58.

175 LLANAS, Eduardo, ¢Es pecado el liberalismo?, Libreria-Bazar de Juan Pujol,
Barcelona 1888.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 211

criticavano. P. Llanas dimostrdo quanto audace fosse la pratica libe-
rale nell’educazione, promovendo molteplici iniziative, come le gite
culturali con i suoi alunni, volte alla scoperta della geologia e della
paleontologia per affrontare temi discussi in quel periodo sull’origine
dell’'uomo. Ricard Vela, autore del prologo di Guia literaria de Cata-
lunya, descrive P. Llanas, all’allora superiore del collegio di Vilanova
y la Geltr, come un lettore appassionato di Darwin, di Spencer e di
Hegel. Durante la Quaresima sostitui i sermoni con conferenze scien-
tifiche nelle quali dimostro, per esempio, che il terremoto avvenuto
in Andalusia era stato provocato da cause vulcaniche e non mandato
da Dio come castigo per i peccati degli uomini.'” Una volta assunto
I'incarico di P. Vicario Generale, promosse il rinnovo delle scuole con
la creazione di biblioteche, laboratori, musei, ginnasi e diversi spazi
per l'istruzione specializzata. Fedele alla sua professione religiosa e
alla sua fede cristiana, non volto le spalle alle sfide del suo tempo.

LUAPOGEO DELLA NUOVA BORGHESIA
E LA QUESTIONE SOCIALE

Gli ultimi tre decenni dell’Ottocento furono segnati dalla vitalita
della classe borghese che si era arricchita con la rivoluzione indu-
striale nella maggior parte dei Paesi d’Europa occidentale. Le indu-
strie prosperavano, e con esse anche l'attivita economica e commer-
ciale. Le citta divennero piu belle grazie ai nuovi piani urbanistici che
presagivano un futuro di felicita e benessere, le notti erano illuminate
e le comunicazioni sempre pill rapide e sicure riducevano le distanze
tra le citta e aumentavano le relazioni e il commercio tra i popoli. Di
fatto il potere economico di alcune famiglie si traduceva in un nuovo
modo di vivere senza rinunciare a nessuno dei progressi della tecnica
moderna. Emergeva un nuovo mondo nel quale le citta si aprivano a
spazi piu respirabili, con vie e piazze alberate e con parchi dove pas-
seggiare, mentre si erigevano nuovi edifici a vari piani, costruiti con
ferro e cemento. Anche nei dintorni o nelle conche dei grandi fiumi si
stabilivano zone industriali concepite come grandi colonie di famiglie

176 Ricard VELA, Guialiteraria de Catalunya, Barcelona Aticdelsllibres, pag 151.



212 Buenaventura Pedemonte i Feu

di operai che si dedicavano alla produzione mineraria, siderurgica o
tessile, e che contribuivano in questo modo ad aumentare i beni di
consumo della societa e a produrre, di conseguenza, una ricchezza
che pero non era ben distribuita. La societa apparentemente felice di
fine Ottocento si vide dunque perturbata da un confronto durevole a
cui non fu trovata all’epoca una giusta soluzione.

Possiamo percio affermare che il potere della borghesia arric-
chita trovo il suo contrappunto nella situazione della classe opera-
ia. Una moltitudine di famiglie avevano abbandonato le zone rurali
piu inospitali per cercare sostentamento nel lavoro delle fabbriche. Si
ammassavano intorno alle grandi citta o si raggruppavano in colonie
vicino alle zone industriali. In realta, la vita della classe proletaria era
molto pili dura, poiché le condizioni di lavoro erano sottomesse alla
legge dell’offerta e della domanda, e cid aveva come conseguenza i
disaccordi e la tensione logica delle due classi in opposizione. Questa
situazione aveva introdotto il problema noto con il nome di ‘questio-
ne sociale’, problema che era esploso in modo violento nel 1848. In
tutti i Paesi industrializzati d’Europa gli operai si rivoltarono, con ri-
vendicazioni sociali fomentate dal partito comunista. Nonostante cio,
la febbre rivoluzionaria si affievoli in poco tempo e si installarono in
tutti i Paesi regimi di stampo conservatore, come quello di Napoleone
IIT in Francia. Questo fallimento preoccupo profondamente Marx, il
quale penso che una riflessione piti profonda era necessaria nel suo
partito per condurre all’'unita tutta la classe operaia. Lassemblea di
tutti coloro che sostenevano I'idea di un cambio rivoluzionario fu
convocata a Londra per celebrare la Prima Internazionale. La riunio-
ne non esaudi tuttavia il desiderio di unita, poiché c’erano, oltre al
comunismo marxista, altre ideologie partigiane dell’azione diretta e
dell’attacco ad ogni potere. Gli anarchici, che non avevano una disci-
plina di partito e procedevano per assemblee, diressero le loro azioni
contro gli interessi e le persone dei padroni.

Le Scuole Pie, radicate in diversi Paesi, vissero questa situazione
in modo disuguale. Mentre le province di Spagna vivevano un forte
slancio creativo che le porto a istituire nuove scuole e ad avventurar-
si nelle fondazioni d’America latina, le province d’Italia e di Centro
Europa vivevano momenti di minor entusiasmo. Solo I'Ungheria si
differenziava dalle altre province con uno slancio piti deciso. Senza



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 213

dubbio la frattura che viveva I'Ordine influenzo molto la realizzazione
di progetti comuni di grande entita. La scarsa comunicazione tra il
Vicariato di Spagna e il Preposito Generale limitava la capacita di ma-
novra e indeboliva la gestione dell’Ordine, in un periodo in cui altre
Congregazioni moltiplicavano i loro progetti per ricreare il carisma
delle Scuole Pie.

LE SCUOLE PIE SI ADEGUANO AI NUOVI TEMPI

In che modo le Scuole Pie poterono restare fedeli al carisma del
suo Fondatore di fronte alle sfide del XIX secolo? In che modo la pre-
dilezione per i poveri e i piccoli permise di procedere secondo lo spi-
rito della pieta e delle lettere?

Le nuove fondazioni sembravano obbedire a criteri imposti da
una borghesia sempre pili esigente che preferiva abitare in spazi aper-
ti e luminosi. Le dimensioni di alcune aule spaziose e dai soffitti alti
erano consigliate dalle direttive della pedagogia del momento. I nuovi
edifici furono costruiti nei dintorni delle grandi citta, in zone boni-
ficate e con ampi orizzonti, e assunsero un carattere grandioso. In
tutti gli istituti ristrutturati si costruirono aule specializzate: labo-
ratori, musei e ginnasi, in modo che i figli della borghesia potessero
disporre di una formazione accurata. Non fu un caso se tanti notabili
di ogni nazione frequentarono le Scuole Pie, la cui fama era anche
legata alla buona reputazione di alcuni suoi educatori, che si distin-
guevano in particolare in alcune scienze. I professori delle province di
Boemia-Moravia e della Toscana ottennero notorieta. Si deve menzio-
nare la scoperta del primo motore a scoppio di P. Barsanti, o 'opera
di P. Pendola, fondatore dell'Istituto per I'educazione dei sordomuti
a Siena. Dobbiamo inoltre segnalare che oltre alle scuole esistevano
i convitti, grazie ai quali I'istruzione arrivava anche agli alunni delle
zone rurali, privi di mezzi in quei tempi. Furono dunque educati nei
convitti delle Scuole Pie anche i figli dei proprietari terrieri che adot-
tarono gli usi della borghesia.

La sfida della poverta continuava pero a bussare alle porte delle
Scuole Pie e a chiedere fedelta al carisma. Spinti dall’'indigenza mol-
ti bambini e giovani dovevano iniziare a lavorare nelle fabbriche per
migliorare i mezzi di sostentamento della famiglia, e quindi abbando-



214 Buenaventura Pedemonte i Feu

navano la scuola in eta precoce. La gioventli operaia non aveva nem-
meno il sostegno di una societa che era diventata inospitale. Molti
fondatori di nuove congregazioni, sensibili alla questione, trovarono
il carisma laddove lo aveva trovato il Calasanzio. Don Bosco fondo
i salesiani per rispondere al disorientamento dei giovani nella citta
moderna aprendo l'istruzione al mondo professionale. In realta Don
Bosco si ispiro alle Scuole Pie dando una nuova piega al carisma del
Calasanzio, accogliendo i bambini e i giovani delle classi operaie e
formandoli per il lavoro. Ricordiamo quelle congregazioni che rico-
noscono esplicitamente di essersi ispirate al carisma del Calasanzio
e che possono essere considerate come parte della famiglia calasan-
ziana. Llstituto Cavanis, fondato nel 1802 dai padri Antonangelo e
Marcoantonio Cavanis a Venezia, perseguiva lo stesso obiettivo edu-
cativo degli scolopi. Nel 1820 fu fondata in Belgio la Congregazione
delle Suore delle Scuole Cristiane di Vorselaar. Paula Montal, fondo
nel 1829 a Figueras le Figlie di Maria, suore delle Scuole Pie, le sco-
lopie, istituto per educare le ragazze che fino ad allora erano state
trascurate. A Sabadell trovo il sostegno di P. Agusti Casanovas che la
incoraggio ad adottare le Costituzioni di San Giuseppe Calasanzio.
A Marsiglia, padre Timon-David fondo i Religiosi del Sacro Cuore di
Gesu nel 1852, ispirandosi a San Giuseppe Calasanzio, di cui volle
scrivere la biografia. Piu tardi, nel XX secolo, don Faustino Miguez
fondo nel 1855, a Sanltcar de Barrameda, I'Istituto delle Figlie della
Divina Pastora. Nel 1889 Celestina Donati fondo a Firenze I'Istituto
delle figlie povere di San Giuseppe Calasanzio, le calasanziane. Nel
1830 Padre Antonio Provolo fondo a Verona la Compagnia di Maria
per 'educazione dei sordomuti, noto come Istituto Provolo. Infine,
nel 1889 Anton Maria Schwarz a Vienna fondo la Congregazione dei
Kalasantiner per la formazione dei lavoratori cristiani.'”

Sembra che gli appelli per mantenere vivo il carisma scolopico
venissero pitt dall’esterno che dall’interno dello stesso Ordine. Sareb-

177 La moltiplicazione delle congregazioni religiose dedicate allo stesso carisma
spiega da un lato lo spirito rinnovatore dell’Ordine, ma dall’altro anche la poca
fiducia negli Ordini religiosi, troppo complessi e lontani per garantire un compi-
mento efficace dei suoi obiettivi.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 215

be pero ingiusto non riconoscere che le Scuole Pie continuavano ad
ospitare un certo numero di allievi gratuitamente, ognuna secondo le
sue possibilita; possibilita di fatto precarie poiché non potevano con-
tare sull’aiuto dei municipi. Gli scolopi trovarono uno stratagemma
per ottenere una somma sufficiente per mantenere le scuole e avere
un gruppetto di studenti gratuiti in ogni classe. Come ¢ stato gia det-
to, questa somma proveniva dal pagamento di un’ora supplementare
per gli alunni che volevano restare. In realta si trattava di un’ora non
prevista dai piani di studio statali, in cui si poteva far studiare o svol-
gere una attivita di formazione particolare con questi alunni, chiamati
alunni ‘sorvegliati’ perché rimanevano a scuola un’ora in piti. In cam-
bio, le scuole potevano accettare una certa quantita di studenti gra-
tuiti la cui istruzione era finanziata da questo supplemento: la distin-
zione tra gli uni e gli altri era visibile e diventd bene presto fastidiosa.

Nel capitolo riguardante le azioni intraprese dalle Scuole Pie per
rispondere alla nuova sfida di accudire le classi popolari, ci fu 'apertu-
ra di nuovi percorsi di formazione al fine di integrare meglio gli alun-
ni pitt trascurati. La societa era cambiata e le scuole rivolsero la loro
attenzione alla formazione degli alunni tenendo conto delle opportu-
nita di lavoro che la societa offriva. Cosi fu introdotta la contabilita
come materia di apprendimento, e degli studi in commercio comin-
ciarono ad emulare gli studi letterari e scientifici che erano stati tanto
apprezzati fino ad allora. Il calcolo e la calligrafia continuarono ad
essere messi in valore nelle Scuole Pie per la loro utilita commerciale.
Questa volonta di dare valore agli studi commerciali segno un nuovo
stile delle Scuole Pie, perché accanto ai musei e ai laboratori scientifi-
ci si aprivano anche aule predisposte per la merceologia.'” Allo stesso
tempo si praticava una simulazione di imprese e si visitavano molte di
queste con la collaborazione degli imprenditori stessi.

La fine del XIX secolo fu caratterizzata dalla figura di Papa Leone
XIII, uomo intelligente e dotato di una grande lucidita nell’analizzare
la situazione in cui viveva. Il suo pontificato fu innovativo nell’ambito
sociale con la stesura della sua enciclica Rerum Novarum, e stimolo

178 Scienza commerciale che si dedica allo studio delle mercanzie, ossia di oggetti
fabbricati dall'uomo e destinati a soddisfare le sue necessita.



216 Buenaventura Pedemonte i Feu

molte iniziative associative tra i cattolici. Suscitd un’apertura suffi-
ciente affinché molti sacerdoti e religiosi s’interessassero alla forma-
zione intellettuale. I benedettini e i cappuccini ebbero il sopravvento,
ma gli scolopi non furono da meno. Padre Llanas creo ’Accademia
calasanziana per ospitare queste preoccupazioni e furono inoltre cre-
ate nelle Scuole Pie le Congregazioni mariane al fine di interessare i
giovani alla formazione personale attraverso circoli di studio.

IL SALTO VERSO UAMERICA

Non c’¢ dubbio che la sensibilita verso i poveri si traduce anche
in sensibilita missionaria, poiché seminare il seme scolopico in al-
tri continenti corrisponde alla volonta di estendere lo spirito del Ca-
lasanzio in altri Trastevere che hanno bisogno della cultura e dello
spirito evangelico. Per tutto I'Ottocento avvengono i primi tentativi
di fondare dall’altra parte dell’oceano. Furono fondazioni effimere
perché effettuate dall’azione di religiosi solitari, che fuggivano dalla
situazione politica che esisteva in Spagna.'”™ Fu cosi fondata nel 1815
I’Academia Calasancia all’Avana, e dal 1835 a Montevideo (Uruguay),
Camagiiey e Bayano (Cuba). Anche se queste prime fondazioni non
prosperarono e i religiosi che le avevano avviate passarono al clero
secolare e tornarono in Spagna, lasciarono un segno e facilitarono
I'installazione delle fondazioni istituzionali che si verificarono dopo
il 1857.1% Notevole ¢ anche la testimonianza di Ignacio Domeyko, ex
alunno delle Scuole Pie polacche, emigrato in Cile dopo la sua espul-
sione dalla Polonia da parte delle autorita russe che controllavano il
Paese. In Cile intraprende un’opera educativa che si ispira alle Scuole
Pie nella sua nativa Polonia e chiede agli scolopi di recarsi in Cile per
fondare anche in America delle Scuole Pie. La mancanza di personale
impedi la realizzazione di questo progetto.

I1 Vicariato Generale di Spagna aveva fondato la Scuola Normale
di Guanabacoa e la scuola di Camagiiey a Cuba, le scuole di Buenos

179 In Spagna il Governo Toreno nel 1835 aveva dissolto gli ordini religiosi che non
furono restaurati fino al 1851 con la firma del Concordato con la Santa Sede.

180 Cfr. FERRER, Enric, Op. Cit. pag. 78.



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 217

Aires, Tucuman e Cordoba in Argentina, quelle di Concepcion, Co-
piapo e Santiago del Cile, a Panama, che apparteneva alla Colombia,
e a Porto Rico. Queste fondazioni americane erano state effettuate
dal Vicariato attraverso religiosi generalizi, vale a dire un gruppo di
scolopi che fin dalla loro prima professione avevano scelto di dipen-
dere dal Vicariato Generale di Spagna. Era un’idea di P. Calasanzio
Casanovas che fu realizzata durante il generalato di padre Manuel
Pérez. Cosi il P. Generale dotava il Vicariato di religiosi disponibili
a partire per ’America e di formatori orientati entrare nelle case
centrali dove studiavano gli studenti scolopi. Questa iniziativa degli
scolopi generalizi era iniziata nel 1885, ma l'esperienza duro solo
dodici anni fino a sciogliersi nel 1898 quando entrarono nelle rispet-
tive province.'®! Le scuole a Cuba furono affidate alla Scuola Pia di
Catalogna, forse a causa del gran numero di indiani catalani che si
erano trasferiti sull’isola per lavoro o forse anche per I'influenza del
vescovo di Santiago di Cuba, San Antonio Maria Claret, che li aveva
conosciuto a Barcellona. Le scuole in Argentina e Cile furono affida-
te alla Scuole Pie di Aragona. Si dovete cosi trasferire alle province
tutte le fondazioni che erano state effettuate per conto del Vicariato
di Spagna.

Il salto compiuto nel continente americano comportd una nuo-
va sfida per le Scuole Pie, le quali iniziarono un viaggio che sarebbe
durato per tutto il XX secolo fino a raggiungere la piena maturita. Le
popolazioni americane accolsero volentieri la presenza dei padri sco-
lopi che garantivano un’istruzione di qualita come quella che veniva
impartita nella penisola, e contribuivano alla crescita dei giovani avi-
di di preparazione. Tuttavia le fondazioni americane peccavano degli
stessi difetti delle scuole peninsulari. Certamente le Scuole Pie ameri-
cane riuscirono a formare un gran numero di creoli, discendenti degli
spagnoli che erano giunti al potere con I'indipendenza, nelle grandi
scuole, costruite a somiglianza delle scuole della penisola, ma erano
ancora lungi dall’avvicinarsi ai poveri e agli indigeni.

181 La figura degli scolopi generalizi poneva un problema giuridico di appartenenza,
poiché non appartenevano a nessuna provincia, e questo non era normale secon-
do la professione scolopica.



218 Buenaventura Pedemonte i Feu

I CONFLITTI DELLA PRIMA META DEL NOVECENTO

I1 XX secolo si apriva pieno di promesse per I'Europa, per la Chiesa
e per le Scuole Pie. Per 'Europa perché sembrava iniziare un’epoca di
pace stabile, nonostante continuassero tutti i conflitti latenti. Le citta
crescevano con impeto romantico, dandosi all’arf nouveau e vivendo
I'incanto della belle époque. Tuttavia i problemi sociali che si erano
gia manifestati nel secolo precedente apparivano ora pili organizzati
nelle ideologie socialiste, anarchiche, repubblicane, democratiche di
stampo cristiano e conservatrici a oltranza. Questa organizzazione
della vita politica radicalizzo le posizioni e il confronto diede luogo a
attentati, violenza e malessere generale.

I conflitti non tardarono ad arrivare con l'inizio della Prima
Guerra Mondiale che coinvolse tutta I'Europa, eccetto la Spagna e i
Paesi nordici, e gli Stati Uniti d’America. La Rivoluzione bolscevica in
Russia nell’ottobre del 1917 segno per quasi un secolo la vita di tutto
il Paese ed esercitd una grande influenza sulla politica europea. In
realta il conflitto bellico fu estremamente cruento e sfocio in una pace
poco stabile, poiché le dure condizioni imposte alla Germania favori-
rono le sue smanie di rivalsa. Di fatto, alla fine della guerra si rividero
le frontiere dei Paesi europei e 'Impero austro-ungarico fu mutato
per lasciar apparire le nazioni che inglobava. Cosi la Cecoslovacchia
e I'Ungheria recuperarono la loro indipendenza, e la Romania e la
Bulgaria apparvero nei Balcani, insieme alla Yugoslavia come sintesi
dei Paesi slavi del Sud. Nel Nord apparve una Polonia indipendente e
le tre repubbliche baltiche acquisirono personalita. Nel 1929 pero una
grande crisi economica mondiale che minaccio la Borsa di New York
rivelo la fragilita del momento. La crisi mise in discussione i sistemi
democratici del mondo intero, & apparvero cosi delle dittature, come
quella di Primo de Rivera in Spagna, o emersero ideologie autorita-
rie, come il fascismo in Italia e il nazionalsocialismo in Germania,
che non lasciavano presagire nulla di buono. La dittatura in Spagna
porto alla proclamazione della II Repubblica e ad un confronto molto
aspro tra partiti politici che condussero all’inizio di una guerra civile.
Durante questo periodo nella cosiddetta zona rossa fu perpetrata una
terribile persecuzione religiosa contro sacerdoti, religiosi o laici di
nota condotta cattolica, che furono per questo sacrificati. Al termine
della guerra, la sconfitta delle forze repubblicane diede luogo ad una



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 219

lunga e oscura dittatura che duro pit di trentacinque anni. In Europa,
le ideologie autoritarie di Hitler e Mussolini sollevarono gli animi dei
loro cittadini fino a portarli ad un conflitto senza precedenti. I Paesi
del vecchio continente, scisso in due blocchi, si affrontarono in una
guerra devastatrice e le loro alleanze raggiunsero Paesi di altri conti-
nenti, come gli Stati Uniti e il Giappone, che prolungarono la guerra
fino ai confini dell’oceano Pacifico. Il conflitto si trasformo certamen-
te in una guerra mondiale. Quando la guerra fini, la malignita del
nazismo si rivelo con la macabra scoperta dei campi di sterminio in
cui erano stati eliminati pit di sei milioni di ebrei e di zingari. D’altra
parte la ripartizione di quella che era stata la Germania e 'occupa-
zione dell’Europa da parte dei Paesi vincitori lascio sotto il dominio
dell’'Unione Sovietica i Paesi dell’Europa dell’Est che si trasformarono
in repubbliche popolari, sottomesse a un regime comunista. Una cor-
tina di ferro li separava dal resto dei Paesi e un controllo ideologico e
politico confiscava loro la liberta. Il XX secolo che era iniziato con le
luci di una vita allegra si trasformo in un secolo di nubi nere e rovine.

LE SCUOLE PIE SOTTOPOSTE A GRAVI PROBLEMI
IN SPAGNA E IN EUROPA

La Chiesa del XX secolo si riprese dalle disgrazie vaticane e, con il
Pontificato di Pio X, iniziava un periodo di riarmo morale. Le Scuole
Pie, nonostante le difficolta, avevano chiuso il Vicariato generale di
Spagna nell’anno 1904, superando cosi la separazione che esisteva tra
il Padre generale di Roma e il Vicario generale di Spagna, e si appre-
stavano a consolidare i progetti avviati alla fine dell’Ottocento. Sorse
perd un grave conflitto tra il Padre generale, Tomds Vinas, e la Provin-
cia romana per la vendita di un immobile a Roma che richiese I'inter-
vento del Papa. Il Padre generale fu destituito e, a sorpresa di tutti, fu
ordinata una visita canonica a tutto I’Ordine. Il visitatore, P. Passetto,
cappuccino, prese contatto con tutti i religiosi e trasse, dopo cinque
anni, le sue conclusioni, dichiarandola questione praticamente irri-
levante. L'Ordine aveva subito un’umiliazione alla quale si rispose in
seguito con la nomina di un nuovo Padre generale, P. Giuseppe del
Buono. Nonostante la situazione dolorosa, le Scuole Pie continuavano
ad aprire scuole in Spagna, con la volonta sempre pili ferma di rispon-
dere alle necessita del momento. Alcuni di questi istituti esprimevano



220 Buenaventura Pedemonte i Feu

quella sensibilita sociale che si respirava nell’Ordine, poiché erano la
risposta alle proposte di alcuni industriali che desideravano offrire
un’istruzione ai figli dei loro operai. La generosita della provincia di
Aragona consenti la nascita della nuova provincia di Vasconia che rag-
gruppava le case dei Paesi Baschi e Navarra, anche se il suo primo pro-
vinciale, P. Pantaledn Galdeano, si considerava catalano di adozione.

Le Scuole Pie subirono anche la furia della folla impazzita, come
nel caso dell'incendio del collegio San Antén di Barcellona, appiccato
dagli insorti nel 1909 durante gli eventi della Settimana Tragica.'®?
Si tratto di alcuni eventi che preannunciavano le difficolta dei tem-
pi a venire. Tuttavia, se consideriamo questi fatti come una parente-
si dolorosa, le Scuole Pie di Catalogna proseguirono di fatto la loro
espansione americana, talvolta in condizioni difficili, come I'inizio
della presenza scolopica in Messico, che ebbe in P. Joan Figueras un
precursore eroico, morto per contagio mentre curava gli infermi du-
rante la rivoluzione di Chaves. Le Scuole Pie spagnole corsero anche
in aiuto della provincia di Polonia che attraversava momenti molto
difficili per la debolezza delle sue scuole e la mancanza di vocazioni.
Cinque scolopi venuti dalle province spagnole, soprattutto I'attivita
di P. Joan Borrell, infusero un nuovo slancio che fu duraturo. Disgra-
ziatamente durante la guerra P. Borrell mori per lo scoppio di una
bomba, mentre esercitava la sua missione, ossia aiutare i feriti a Szc-
zuczyn, in Biellorrusia. Questi primi trent’anni del Novecento furono
anche un momento di rinnovo pedagogico e pastorale per molti sco-
lopi che si mostrarono sensibili allo spirito dei nuovi tempi. In effetti
in Europa si vivevano momenti d’innovazione pedagogica con i meto-
di Claparede, Montessori o Decroly e le loro esperienze erano giunte
anche in Italia e in Spagna. L'innovazione arrivo nelle nostre scuole
tramite ’opera di scolopi inquieti e tenaci che accolsero i metodi della
scuola nuova, come P. Joan Roig che gia nel 1902 li applic6 a Calella,

182 I motivi della Settimana Tragica stanno nello scontento degli operai, dopo lo
scoppio di una guerra in Marocco per la quale erano stati chiamati a combattere
molti figli di famiglie operaie. Dopo il disastro di Cuba e delle Filippine gli animi
erano sobillati dalla propaganda anarchica che indicava nei padroni e nella Chie-
sa i colpevoli della situazione.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 221

P. Josep Guanyabens che non solo lavoro come maestro di scuola ma-
terna ma pubblico anche un programma per tutta la scuola primaria
con la pubblicazione di libri di lettura selezionati, e P. Joan Profitds,
eccellente maestro di scuola materna, che conobbe personalmente
Maria Montessori.’®® L'educazione all’aria aperta diventd importante,
tanto che si promossero colonie estive per ragazzi o si organizzaro-
no escursioni ricreative in montagna. Pio XI aveva coraggiosamente
avviato il progetto dell’Azione cattolica affinché di diffondesse nelle
parrocchie e nelle scuole, e molti scolopi diedero il loro sostegno en-
tusiasta alla creazione del ramo giovanile o, nel caso della Catalogna,
'organizzazione chiamata FEJOC, federazione di giovani cristiani,'s
che raggruppo numerosi giovani impegnati per la fede e per il Paese.

Tanto slancio doveva pero superare il battesimo di fuoco. In Spa-
gna, con l'arrivo della II Repubblica, inizio un periodo di repressione
per le scuole religiose, che furono costrette a secolarizzarsi per tra-
sformarsi in scuole pubbliche, a evitare 'insegnamento religioso e
abbandonare tutti i simboli cristiani. L'arrivo del Fronte popolare al
potere comporto la radicalizzazione delle leggi relative alla pubbli-
ca istruzione. Con l'inizio della guerra, la repressione si trasformo
in persecuzione. Nella zona repubblicana, le scuole furono chiuse e
sequestrate, alcune furono incendiate, come il collegio San Antén di
Barcellona per una seconda volta, le comunita furono disperse e i re-
ligiosi perseguitati. Molti di loro morirono assassinati in Catalogna,
Aragona, Madrid e Valencia e altri furono incarcerati o dovettero esi-
liarsi. Ciononostante le scuole situate nella cosiddetta zona nazionale
poterono continuare pitt 0 meno le loro attivita. La fine della guerra
supponeva la fine della sofferenza e il recupero degli istituti scolopici

183 Secondo P. Joan Florensa, Maria Montessori aveva aperto una scuola a Barcellona e
alcuni scolopi presero contatto con lei e si impregnarono delle sue idee pedagogiche.
Si deve citare P. Ferran Martinez, P. Miquel Altisent e P. Joan Profités. £l méfodo
Montessori: la catequesis y los escolapios, en Archicum Scholarim Piarum, n°® 63.

184 Si tratta di un movimento giovanile promosso a Barcellona nel 1931 da Albert
Bonet i Marrugat, attivista cattolico, senza un’adesione precisa a un partito poli-
tico. Si ispiravano alla dottrina del vescovo di Vic, Dr Josep Torras i Bages. Ci fu
verso il movimento molta diffidenza, la destra li accusava di essere nazionalisti
catalani, e la sinistra senza mezzi termini di essere fascisti.



222 Buenaventura Pedemonte i Feu

che lentamente si ricomposero con i sopravvissuti. Durante la lun-
ga dittatura di Franco fu ristabilito I'insegnamento religioso e la vita
delle scuole comincio con la linfa di nuove vocazioni. Anche il nume-
ro di alunni aumento, ma il peso delle restrizioni imposte dal nuovo
regime, la generalizzazione del controllo del cosiddetto Movimento
nazionale nella formazione dei nuovi insegnanti, e la repressione ide-
ologica del sistema franchista privarono di liberta e di gioia la vita
delle scuole nei difficili anni del dopoguerra.

Simili difficolta furono vissute anche da altri popoli d’Europa per
ripararsi dal vortice della Seconda Guerra mondiale. Senza dubbio il
contesto storico europeo influi moltissimo sulla vita dell’Ordine. Le
Scuole Pie in Italia passarono da un’atmosfera che esaltava il fasci-
smo di Mussolini all’occupazione tedesca e alla conseguente avanzata
delle truppe di liberazione degli Alleati, e le scuole subirono questa
situazione per cinque angosciosi anni. Dopo la guerra, le quattro pro-
vince italiane si ripreso a stento dai danni causati. Anche le scuole
in Austria, Ungheria, Slovacchia, Romania e, soprattutto, in Polonia
subirono prima l’assalto dell’esercito tedesco, poi 'arrivo dei sovietici,
venuti per poi restare. Durante il lungo periodo di regime sovietico
'esistenza delle province scolopiche dell’Europa dell’Est fu limitata
dai governi comunisti, che controllavano la loro attivita e I'ingresso
di nuove vocazioni. Molti scolopi furono arrestati, altri dispersi e altri
semplicemente messi a tacere. La provincia di Polonia, che coltivo una
grande vitalita vocazionale, non poté esercitare il suo ministero nelle
scuole e le era permessa solo la catechesi nelle parrocchie. In Slovac-
chia gli scolopi furono ridotti a un numero esiguo e vivevano isolati in
clandestinita, in Romania erano praticamente scomparsi, e I'Unghe-
ria, che manteneva un numero limitato di vocazioni, poteva insegnare
solo in due scuole, a Budapest e a Kecskemet. Le vocazioni ungheresi
e polacche in eccesso che fuggivano dal regime comunista partirono
per gli Stati Uniti per iniziare ad assicurare li una nuova presenza.

COMME PENSARE TUTTO CIO?

Dice Hegel che la filosofia assomiglia alla nottola di Minerva, che
inizia il suo volo di notte per individuare i resti dello scontro diurno
e riunirli nel suo nido, ossia la filosofia rincorre la storia per inter-



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 223

pretarla pit tardi. Oserei dire che I'inizio secolo, cosi allegro e spen-
sierato, ricorda il pensiero di Nietzsche, romantico e wagneriano, per
il quale il piacere della volonta di potenza e I'’elemento che giustifica
la vita. La comparsa delle ideologie che hanno segnato tutta la prima
meta di questo XX secolo ricorda invece una brutta versione di Marx
e una visione peggiore di Hegel. Questo pensiero totalitario che pone
il partito o la razza ariana al di sopra dell’'uomo e che esige sacrificare
I'individuo in onore di un’astrazione costituisce un progetto profon-
damente disumanizzante. Il risultato e distruzione e rovina. Gli anni
in cui duro la guerra furono per gran parte degli europei un incubo,
poiché castigarono non solo gli eserciti ma soprattutto la popolazione
civile. Milioni di morti sotto i bombardamenti, milioni di prigionieri,
milioni di soldati, milioni di famiglie distrutte e milioni di persone
annientate nei campi di sterminio creati dal nazismo di Hitler. Inol-
tre il disprezzo per 'uomo, nei Paesi occupati dall’'Unione Sovietica e
separati dal resto del mondo dalla cortina di ferro, I'orrore dei cam-
pi di concentramento di milioni di deportati nei gulag siberiani, dal
governo dell’'Unione Sovietica. Le atrocita del XX secolo erano senza
precedenti. Come pensare dopo Auschwitz o dopo i gulag?

Non c’¢ da stupirsi se la guerra ha avuto come conseguenza un
pensiero nichilista e senza speranze. LEuropa del dopoguerra dara
una filosofia caratterizzata dall’angoscia e dal vuoto. Non c’e nulla da
costruire. Il nostro essere non ¢ altro che un progetto per la morte,
per il nulla. In diverse chiavi ascoltavamo negli anni ’50 e 60 le deri-
vazioni filosofiche di Heidegger o di Sartre. In realta si era imposto un
pensiero ateo, che sfociava nell’assurdo. Un ateismo che aveva molto
a che vedere con la vacuita di un mondo senza Dio, poiché anche se
lo si aspetta, Dio non appare veramente, come i due personaggi del
dramma di Samuel Beckett.'® Anche un mondo pero in cui I'esistenza
del male, soprattutto del male contro gli innocenti, sembra smentire
I'affermazione dell’esistenza di Dio.'%6

185 Si tratta dell’opera Aspettando Godot, in cui Beckett traccia il filo di questo dia-
logo tra due personaggi che aspettano la salvezza di un Godot che non arriva.

186 Albert Camus ¢ 'autore che meglio ha espresso questa rivolta. Un mondo in cui
il male infierisce contro gli innocenti non ¢ compatibile con 'esistenza di Dio.



224 Buenaventura Pedemonte i Feu

Nella meta del XX secolo non c’erano pero solo tenebre, scintilla-
vano anche luci di speranza. Le nazioni si affrontavano in guerra, ma
allo stesso tempo si organizzavano per la pace, innanzitutto in una
Societa di Nazioni con sede a Ginevra, piu tardi Organizzazione delle
Nazioni Unite che si riuni dopo la proclamazione dei diritti umani
con la carta di San Francisco. Anche nella Chiesa, in quel periodo,
arrivd come una boccata d’aria fresca che apriva un spiraglio di spe-
ranza per i credenti. Papa Giovanni XXIII annunciava la celebrazione
di un concilio ecumenico per dare spazio al dialogo nella Chiesa. Per
molti anni, teologi, sociologi, filosofi, antropologi, esegeti, liturgisti,
ecumenisti e politologi avevano elaborato clandestinamente, data la
diffidenza delle autorita vaticane, le basi di un umanesimo cristiano,
che finalmente poteva emergere liberamente nello spazio che aveva
creato il papa. Il Concilio fu il momento in cui questo pensiero prese
forma e si scorsero nuovi orizzonti per la Chiesa e per il mondo. In
fondo sembrava di rivivere un umanesimo cristiano che permette-
va di sognare in una societa libera e rispettosa delle persone, indi-
pendentemente dalla razza, dal credo o dalla nazione. I1 movimento
personalista che con Mounier aveva aperto la strada verso una nuo-
va rivoluzione sembrava trovare un’eco favorevole nella Chiesa, e un
pensiero basato sul dialogo prendeva dunque forma nella societa. I
teologi si aprivano ad un dialogo con il mondo moderno, partendo da
un convinto ritorno alle fonti, e questo dialogo apriva molte porte per
andare incontro ai giovani, alle donne, ai fratelli separati, ai fedeli di
altre religioni, in particolare agli ebrei, ai non credenti e soprattutto
agli emarginati. Erano apparse figure emblematiche di questa nuova
umanita, come quella di Mahatma Gandhi e la sua lotta non violenta
per ottenere la liberta dell’India, quella del presidente degli Stati Uniti
John Fitzgerald Kennedy che entusiasmo il mondo con la sua energia
o quella del pastore protestante Martin Luther King e la sua difesa
dell’'uguaglianza dei diritti civili dei neri americani.

Per un momento sembro che la gioventl si entusiasmasse ancora
per qualcosa, la nuova generazione che non aveva vissuto la guerra si
illudeva di vivere in un mondo nuovo immaginato con i colori dell’ar-
cobaleno e guidato dall’'ingenuita hippy. Il trionfo dei Beatles fu il
simbolo di una rivendicazione, quella di vivere una vita fantasiosa in
un altro sistema. Il maggio del 1968 vide I'esplosione di tale protesta,



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 225

barricate a Parigi come una volta, per chiedere il potere ai giovani:
chiedi l'impossibile, dicevano. Tutto questo sogno si dissipo perd mol-
to presto quando i carri armati russi entrarono a Praga e misero fine
alla cosiddetta primavera della Cecoslovacchia. Fu un duro risveglio
che ricordava che i poteri di questo mondo non erano disposti a con-
cedere esperimenti di liberta. In seguito il peso dei sistemi cadde su
una generazione sempre pit abbandonata alle soddisfazioni immedia-
te offerte da una societa neoliberale.

La societa occidentale si trova un’altra volta faccia a faccia con
la vita, perché non trova vie d’uscita, anche se in questo avvilimento
generalizzato appaiono le voci degli ultimi dissidenti, come Nelson
Mandela la cui liberazione mise fine all’apartheid nell’'Unione Sudafri-
cana o come Vaclav Havel, presidente della Repubblica di Cecoslovac-
chia libera. Il loro trionfo non sarebbe stato possibile senza la caduta e
lo smembramento dell’'Unione sovietica. In effetti, la caduta del muro
di Berlino simboleggio la fine del racconto del comunismo e I'inizio
di una nuova storia d’Europa e del mondo.

UN’AURORA PER LE SCUOLE PIE

Dopo il conflitto della guerra di Spagna e dalla fine della Secon-
da Guerra mondiale, il governo dell’Ordine sembro stabilizzarsi con
’elezione a Generale di P. Vicente Tomek, della provincia di Ungheria,
che ottenne il placet del Vaticano. Il nuovo Padre generale stimolo la
crescita fisica delle scuole dell’Ordine, dando slancio alle grandi scuo-
le a scapito delle piccole, e favori il riarmo morale dell’Ordine. Ap-
parvero nuove generazioni di scolopi che riempirono le Case centrali
delle province di Spagna. A poco a poco si cominciarono ad occupare
i vuoti lasciati dai morti della guerra civile e a disporre di elementi
con i quali rivitalizzare le case aperte in America. Si tentarono per-
sino nuove fondazioni: la Catalogna fondo in Messico e California, la
Vasconia fondo in Venezuela, in Brasile e in Giappone, la Castiglia
fondo in Colombia e Valencia fondo in Nicaragua e Costa Rica e, pili
tardi, in Repubblica Domenicana. Le province di Ungheria e Polonia
istituirono Scuole Pie anche nella costa est degli Stati Uniti e in Cana-
da. Il progresso della vita scolopica in America andava avanti con alti
e bassi, adeguando le attivita educative allo spirito dei bambini e dei



226 Buenaventura Pedemonte i Feu

giovani americani. A poco a poco sorsero anche le vocazioni. Un mo-
mento difficile fu quello della Rivoluzione cubana del 1959, quando il
governo di Fidel Castro confisco tutte le scuole degli scolopi e espulse
dall’isola i religiosi stranieri.

Abbiamo parlato del Concilio Ecumenico Vaticano II come di
un momento luminoso per la Chiesa. Lo fu anche per le Scuole Pie.
I1 desiderio di cercare nelle fonti il senso del cammino evangelico
porto anche ad una scoperta pitiprofonda del carisma calasanziano.
Il piacere di una vita cristiana rinnovata era sentito come qualcosa
di naturale nella vita degli scolopi. P. Tomek era presente, in qualita
di Generale, nelle sessioni del Concilio, e partecipo alla discussione
e al voto dei documenti che delinearono la sua dottrina. Tra questi,
un documento dedicato all’educazione e alla scuola cristiana: “Gra-
vissimum educationis momentum”, che non portava molte novita ai
principi tradizionali, ma che riconosceva il diritto universale all’e-
ducazione e il diritto dei genitori di scegliere la scuola per i figli. Il
documento conciliare chiedeva dunque ai governi delle nazioni di
riconoscere la liberta alla Chiesa di creare le proprie scuole e con-
tribui a dare importanza al ministero dell’educazione nei ministeri
della Chiesa.

Questa lettura dello spirito del Concilio ebbe come conseguenza
per le Scuole Pie I'organizzazione, grazie allo slancio dato dal Padre
generale, di un Istituto di Scienze dell’educazione volto a riunire un
gran numero di eminenti scolopi. Cosi molti giovani scolopi si dedi-
carono allo studio della pedagogia, psicologia, sociologia o pastorale
iscrivendosi poi all'Instituto Calasanz de Ciencias de la Educacion
(ICCE), che doveva fungere da scuola superiore e centro di risorse per
tutti quelli interessati all’educazione.’® D’altro canto era nata I'inizia-
tiva di dotare le scuole di attivita formative extrascolastiche, come la
creazione di gruppi scout. Cosi, in pieno franchismo, sorse il Centro
Escolapio de Montafia, diretto da P. Octavi Fullat per applicare lo scou-

187 Gli Istituti di scienze dell’educazione erano stati creati gia in molti Paesi, ma non in
Spagna dove 'ICCE fu pioniere e servi da modello all'ICE delle universita spagnole.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 227

tismo di Baden Powell nelle Scuole Pie'®, Liniziativa che inizio a Bar-
cellona e nelle scuole di Catalogna si diffuse bene presto in altre scuole
di Spagna. Si completava cosi la formazione dei giovani, forgiandone il
carattere e dando la senso di responsabilita in un contesto comunitario
e in contatto con la natura. Leducazione del tempo libero prosegui con
la creazione delle colonie estive offerte ai ragazzi delle scuole, dando
continuita ad un’attivita che si svolgeva gia prima della guerra civile.
Una Casa nei Pirenei, nella valle de Pineta, fu per molte generazioni di
bambini e giovani un luogo di esperienze indimenticabili.

Una delle conseguenze del Concilio fu lo slancio rinnovato a vi-
vere la missione in un continente in cui le Scuole Pie non erano ar-
rivate: I’Africa. Gli istituti missionari vi erano presenti fin dalla meta
del XIX secolo e avevano iniziato I'opera di cristianizzazione che aveva
dato i suoi primi frutti. Proprio negli anni ’60 era poi giunta, per molti
Paesi africani, I'ora della decolonizzazione e restava ancora molto da
fare. Era necessaria una collaborazione umana nei campi dell’istru-
zione e della sanita per colmare gli enormi squilibri che esistevano
nei Paesi dell’Africa sub-sahariana. La prima fondazione scolopica in
quel continente fu realizzata a Oussouye, in Senegal nel 1963 e fu
seguita con entusiasmo dagli scolopi di Catalogna. Piu tardi gli sco-
lopi della provincia di Castiglia fondarono in Guinea equatoriale e gli
scolopi catalani, aragonesi e polacchi si ritrovarono in Camerun. Le
missioni scolopiche miravano soprattutto ad avvicinare alla scuola i
pit piccoli e i pit1 bisognosi.'® Attraverso fattorie didattiche o labora-
tori di meccanica, di cucina o di cucito si cercava di dare ai giovani
una formazione professionale affinché potessero guadagnarsi da vive-

188 1l franchismo si oppose alla creazione di gruppi giovanili che fuggivano al con-
trollo del cossidetto Frente de Juventudes, versione giovanile della falange spa-
gnola, di stampo marcatamente politico e nazionalista. Per questo motivo, la
comparsa del gruppo scout scolopico ebbe difficolta che furono subito schivate
sotto il patrocinio della Chiesa che creo la Delegacion Diocesana de escultismo.

189 Si deve menzionare la Ekkol Kalasans nel quartiere di Sam Sam 3 a Dakar (Se-
negal). Si tratta di un progetto educativo di tipo non formale per recuperare i
ragazzi non scolarizzati con un insegnamento nella lingua veicolare (wolof) per
renderli idonei agli studi primari. La scuola lavora con mezzi molto precari e si
mantiene grazie alla tenacia degli scolopi.



228 Buenaventura Pedemonte i Feu

re con il lavoro. Si deve dire che oggigiorno questi semi si sono gia
trasformati in alberi rigogliosi, e sono fiorite due nuovissime province
delle Scuole Pie, in Africa centrale e in Africa dell’Ovest.

I1 ritorno alle origini alimento anche I'incontro con i poveri. Lo
spirito di Calasanzio era come uno sprone per alcuni scolopi che vole-
vano mantenere questa disponibilita profetica. Pare che istituzione e
profezia si coniughino difficilmente, ma nelle Scuole Pie sorsero vari
scolopi con spirito profetico che si lanciarono in progetti personali
in favore dei piti svantaggiati. Ci fu dunque un avvicinamento alle
periferie delle grandi citta. P. Liflan aveva lanciato, con un gruppo
di giovani, I'iniziativa d’impartire la catechesi ai bambini della Mina
Pekin, un quartiere di baracche vicino al mare, nei pressi di Barcel-
lona. La maggior parte della popolazione era di razza gitana. Questa
iniziativa fece sentire la necessita di stabilire una scuola nel quartiere
e di condividere con la gente le loro condizioni di vita, vivendo come
loro in una baracca. Nacque cosi una prima comunita intorno a P.
Francesc Botey e a P. Antoni Maduell. Terrassa aveva subito nel 1962
delle inondazioni catastrofiche e il quartiere delle Arenas era stato
spazzato via dalle acque e molti dei suoi membri erano scomparsi.
All'inizio, l'istituto delle Scuole Pie si offri di ospitare gli alluviona-
ti, ma quando fu ristabilita la normalita nel quartiere delle Arenas,
si penso di accompagnarli. Fu cosi che si stabili la comunita delle
Arenas intorno alla figura di P. Alejandro Garcia Duran. Altre inizia-
tive di avvicinamento ai pit1 poveri furono organizzate anche in altre
province, come nei quartieri di Santiago I di Salamanca. P. Botey e P.
Alejandro Garcia Duran si rincontrarono in Messico, dove erano stati
inviati, con lo stesso spirito di radicalita evangelica e scolopica. Il pri-
mo concepi una comunita estrema a Maconi, alla quale rimase fedele
fino alla morte, che avvenne in un incidente con il suo camioncino. P.
Alejandro, diventato P. Chinchachoma'®, prese I'iniziativa di accom-
pagnare i bambini di strada del Messico e di dar loro un rifugio e una
famiglia con un’istituzione che battezzd Hogares Providencia. E una
dimostrazione che il carisma calasanziano non era stato cancellato

190 Chinchachoma ¢ un vocabolo dell’argot messicano che significa testa calva e che
P. Alejandro accetto di buon grado come segno di identita.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 229

dalla memoria degli scolopi, anzi, continua ad essere vivo attraverso
altre iniziative e lo spirito di molti di quelli che sentivano queste ope-
re come un loro patrimonio.

Tuttavia questa aurora delle Scuole Pie conobbe momenti cupi
nell’epoca postconciliare. Le sabbie mobili in cui era caduta la societa
alla fine del XX secolo portarono in Europa venti di secolarizzazione
che soffiarono sugli istituti religiosi. Lidea teorica di secolarizzazione
che offrivano i teologi della morte di Dio era quella di un mondo in cui
'esistenza di Dio non era visibile, ed invitarono dunque a vivere in un
mondo secolare, come se Dio non esistesse. Questo concetto teorico
di secolarizzazione fu accompagnato di fatto dalla scomparsa esteriore
dei segni cristiani e da una riduzione della pratica sacramentale, che
era il riflesso di una laicizzazione dei costumi e di una crescente irre-
ligiosita. La crisi di fede si tradusse anche in un flusso di abbandoni
della vita religiosa. Furono anni di diminuzioni continue in tutte le
congregazioni religiose, anche tra gli scolopi. A poco a poco capimmo
che erano necessari alcuni cambiamenti nella pastorale delle scuole,
anche perché non sembrava adeguato utilizzare il quadro scolastico
per praticare il proselitismo, né le lezioni di religione potevano tradur-
si in ore di catechesi. La sensibilita maggiore per il rispetto dei diritti
umani doveva tradursi in rispetto della persona dell’alunno, soprattut-
to di chi non condivide la stessa fede. La storia e I'attualita ci avevano
offerto testimoni della difesa dei diritti umani: Gandhi, Martin Luther
King e Mandela dimostravano atteggiamenti umani pieni di valore,
che invitavano a seguire senza connotazioni religiose. Il loro uso pa-
storale poteva pero servire da preambolo per poter scoprire piu tardi
Gest. Non si trattava di una rinuncia, ma piuttosto di una strategia.

LE SFIDE DEL NUOVO MILLENNIO

La fine del XX secolo si apre con nuovi condizionamenti nell’or-
dine ideologico e in quello pratico. I cambiamenti tecnologici conti-
nuavano ad essere rivoluzionari e trasformavano il mondo e la vita.
Sebbene vi fossero progressi in tutti i rami del sapere, la novita piu
notevole fu senza ombra di dubbio la microelettronica, che produsse
una rivoluzione nella comunicazione e nell’'uso dell'informazione. Il
piccolo chip, nel bene e nel male, ha depositato immense quantita di



230 Buenaventura Pedemonte i Feu

informazioni a chiunque disponesse di un semplice computer. I pro-
cessi informatici non necessitano dunque una comunicazione magi-
strale, perché dispongono di programmi e di database per sostituirla.
Al contempo le comunicazioni, un tempo difficili e lente perché il
sistema della posta dipendeva dai mezzi di trasporto, oggigiorno sono
rapidissime e accessibili per via elettronica. Ognuno di noi puo cosi
comunicare con un’altra persona dall’altra parte del mondo sempli-
cemente tasteggiando il suo indirizzo elettronico sul computer o sul
cellulare. Il mondo si € connesso e allo stesso tempo ridotto con I'uso
della posta elettronica.

La comunicazione tra punti tanto distanti della terra produce un
ravvicinamento di esseri umani che prendono coscienza di vivere in
un unico universo, in cui tutti i particolari problemi si ripercuoto-
no sull’insieme. Cio che prima era semplicemente pensato, ora puo
essere vissuto. E il fenomeno che chiamiamo globalizzazione. Tutti
i problemi che si verificano sul globo terracqueo ci riguardano, per-
ché grazie alla comunicazione niente & distante. Ci troviamo sempre
di pitt in un universo interconnesso, in cui un fenomeno verificatosi
in Congo puo influenzare la vita di un cittadino di Berlino, perché
tutti gli eventi ci riguardano in quanto esseri umani. In questo sen-
so la fraternita puo raggiungere la sua vera dimensione universale.
Si globalizza pero anche il male. Gli egoismi si accaniscono contro i
piu piccoli senza frontiere, tanto che la crisi monetaria della Borsa di
New York puo esacerbare I'impoverimento di gran parte del continen-
te africano. Tutto ¢ legato e le connessioni dell’accaparramento sono
purtroppo pit potenti ed efficaci delle reti della generosita. Lambiva-
lenza del fenomeno della globalizzazione € un invito alla riflessione e
un’azione decisiva a favore dei pit svantaggiati del pianeta. In questa
globalita positiva che sembra incoraggiare gli incontri e la ricerca di
una cultura planetaria si sono impegnati molti scolopi. Basti citare
tra gli altri il lavoro intellettuale di padre Ernesto Balducci presso
I'Universita europea situata nella Badia Fiesolana, la popolarizzazione
di una scuola cooperativa che si ispira alla scuola Barbiana di Lorenzo
Milani, come la auspico José Luis Corzo, il progetto di fondazione
di una citta giovanile in Costa Rica concepito da Ifiaki Arriola come
Ciudad Calasanz, la realta della Ekkol Kalasans per i pit1 diseredati del
quartiere Sam Sam in Senegal, la difesa dell’obiezione di coscienza di



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 231

fronte alla pressione da parte del governo ungherese condotta dallo
scolopio P. Bulanyi o I'accompagnamento alla comunita ecumenica
di Taizé da parte di molti scolopi, che hanno portato tanti giovani a
vivere 'ecumenismo attraverso incontri mondiali o la partecipazione
tra i fratelli della comunita ecumenica.

Oltre a questi esempi precisi, legati allo spirito di alcuni scolopi, si
deve citare come opera piu istituzionale 'apertura verso il continente
asiatico. La provincia d’Argentina ha fatto un primo passo con la sua
fondazione in India, a Aroor. Questa fondazione ¢ emersa dal nulla e si
¢ rapidamente moltiplicata con I'arrivo di vocazioni. Anche P. Alfaro si
¢ impegnato a moltiplicare le fondazioni per avvicinarsi alle zone piu
remote dell’'Himalaya. E vero che fin dagli anni ‘50 c’e stata la fondazio-
ne in Giappone, ma la risposta della societa giapponese all’opera degli
scolopi non fu molto entusiasta, essendo un Paese troppo ricco e trop-
po superbo per accettare la collaborazione di scolopi stranieri. Lidea fu
di fondare nelle Filippine, dove c’era un terreno pronto a ricevere e ad
aiutare lattivita scolopica. L'arrivo degli scolopi inviati dal Padre gene-
rale fu fruttuoso e ben presto apparvero molte vocazioni filippine che
diedero una crescita spettacolare a questo nuovo insediamento asiatico.
Inoltre, arrivarono subito aspiranti da tutto il Sud-est asiatico e furono
accolti scolopi vietnamiti, indonesiani e cinesi. Tutto cio e la promessa
di un futuro fausto e non molto remoto nel continente asiatico.

Questo inizio secolo e stato anche caratterizzato da condizioni
ideologiche per nulla favorevoli a un’espansione felice dell'umanita in
questo mondo globale. La crisi dei grandi racconti, che potrebbe esse-
re definita come la fine della storia della modernita, e I'indebolimento
dei dogmi sul progresso infinito e sulla chiarezza del sistema razio-
nale hanno ceduto il passo ad un ciclo noto come la post-modernita.
Lassopirsi di cio che era stato vissuto e il prevalere di un pensiero de-
bole, che stentava a resistere, ha aperto la porta alla societa post-mo-
derna, orfana di grandi protagonisti e dimentica delle grandi storie.
Non ci sono storie, vale a dire, non c’e salvezza e nessuna speranza.
Come dice Gilles Deleuze, il meglio che puo succedere € scomparire.
Non possiamo contare solo sulle piccole certezze che offre la vita di
tutti i giorni, senza porci ulteriori domande. Rimangono le certezze
della scienza, anche se non possono piu essere, come nel vecchio po-
sitivismo, dei dogmi di fede. Sono sicurezze per un mondo provviso-



232 Buenaventura Pedemonte i Feu

rio, liquido, semplici probabilita che possono a mala pena sostenerci.
Sono finite le grandi sicurezze e prevale il pensiero debole, ossia un
pensiero che difficilmente puo trovare sicurezze in cui ripararsi, ed
¢ questo pensiero che modella la societa occidentale in cui viviamo.
Dio non appare all’orizzonte, e i principi di una morale consisten-
te svaniscono come era svanito il solido terreno della metafisica. La
fragilita dell’esistenza, come 'ultimo Heidegger aveva descritto, che
restava in piedi solo per offrirsi alla morte, si unisce all’idea nietz-
schiana della volonta di potenza, come affermazione drammatica di
fronte all’inconsistenza. La societa occidentale vive dedicandosi solo
alla certezza del consumo e delle piccole sicurezze che offre il neoli-
berismo in aumento, senza molti orizzonti sui quali puntare. Alcuni
possono cercare rifugi religiosi nell'impersonalismo di una spirituali-
ta confortevole senza Dio o impegni, mentre altri rispolverano vecchi
idoli per affermarli con I'ostinazione di un cieco fanatismo.

0Oggi emergono pero altre societa che contendono alla societa oc-
cidentale il monopolio del protagonismo. Le societa dei Paesi emer-
genti che sono promettenti per il futuro, ognuna con diverse idio-
sincrasie. Cina, India, Brasile e Sud Africa sono i nuovi colossi che
crescono tra contraddizioni strutturali e storiche. Altri commenti
meritano le societa latino-americane, dove un senso di emancipazio-
ne dallo sfruttamento a cui sono state sottoposte le classi popolari da
parte di un’oligarchia dipendente dall’influenza degli Stati Uniti o le
societa dell’Africa nera, che si svegliano molto lentamente dopo secoli
di prostrazione. Le nazioni del Medio Oriente afro-asiatico, segnate
dall'Islam, si dissanguano in lotte intestine per stabilire una leader-
ship politica e morale, motivate da un fanatismo anacronistico. La
post-modernita non risponde cosi alla complessita del nostro mondo,
dove le persone si incontrano nelle diverse caselle della scacchiera.

LA RISPOSTA DELLE SCUOLE PIE OGGI

Quale sarebbe la risposta del Calasanzio se dovesse vivere ai nostri
tempi? E una domanda a cui & arduo rispondere data la complessita
del nostro mondo. Ma in verita le Scuole Pie, nella loro organizzazio-
ne generale, e nelle province in particolare, hanno dovuto rispondere
per adeguarsi ai tempi nuovi con il bagaglio di cui disponevano.



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 233

In effetti, il bagaglio istituzionale delle Scuole Pie si ¢ umana-
mente impoverito negli ultimi decenni. La mancanza di vocazioni
che vivono le vecchie province europee, ad eccezione della Polonia
e dell’'Ungheria, sono la causa di un progressivo invecchiamento dei
religiosi che, da pensionati, devono rinunciare ad essere protagoni-
sti nelle loro scuole. Le comunita sono state chiuse o ¢ diminuito il
numero dei loro membri, ma non si & abbandonato le scuole, anzi, in
alcune province si ¢ scelto di recuperare le scuole che altre congre-
gazioni stavano lasciando per ampliare I'offerta accademica, affinché
non un solo bambino o ragazzo rimanesse fuori. Nonostante si sia
ereditata una tradizione di grandi scuole, si e preferito, per quanto
possibile, mantenere le scuole con carattere piti prettamente sociale.

Le sfide non provengono solo dal numero delle opere, ma anche
dalla complessita della legislazione riguardante I'istruzione nella mag-
gior parte dei Paesi. I piani di studio che cambiano e I'interferenza ec-
cessiva delle ispezioni ufficiali a volte ostacolano la creativita e I'espe-
rienza educativa. Le Scuole Pie rimangono consapevoli di dover essere
fedeli al loro carisma fondazionale: formare nella pieta e nelle lettere.
Il carisma deve essere pero interpretato in termini di azione pastorale,
che deve essere diversa oggi rispetto all’epoca del Calasanzio. I Paesi
occidentali, la cui societa fortemente secolarizzata € in crisi profonda,
non consentono nella pratica una pastorale che non sia 'educazione
ai valori, da svolgere attraverso il tutorato o attivita extra-scolastiche,
come colonie, gite o visite culturali. Levangelizzazione risulta difficile
e la catechesi ¢ riservata a gruppi di volontari che ne fanno richiesta.
Nei Paesi di nuovo insediamento, I’azione pastorale e diversa a seconda
del grado di religiosita esterna che mostra ogni societa, che puo essere
palesemente confessionale nelle scuole d’America Latina e Filippine, o
discretamente rispettosa nelle scuole inserite in un ambiente a mag-
gioranza musulmana o pluralista dal punto di vista religioso.

Le sfide sono molto diverse e gli scolopi meno numerosi. Questo
compito non sarebbe possibile se non si fosse puntato decisamente
sulla collaborazione dei laici per insegnare nelle nostre scuole. Per
continuare la missione € necessario che i laici convinti dell'impor-
tanza del carisma calasanziano svolgano questo compito, facendo del
loro lavoro non solo un momento di insegnamento efficace, ma an-
che un mezzo per diffondere uno spirito educativo. La missione delle



234 Buenaventura Pedemonte i Feu

Scuole Pie si articola dunque intorno ad un sistema di collaborazione,
diverso in ogni provincia, in cui i laici sono inquadrati in modo or-
ganizzato ed efficace per rispondere alle sfide del momento. Da que-
sto sistema sono nati gruppi di laici - insegnanti, genitori o persone
semplicemente simpatizzanti delle Scuole Pie — che si organizzano
in fraternita o gruppi di missione, strettamente fedeli allo spirito ca-
lasanziano. Questo spirito & definito in tutte le Scuole Pie attraverso
delle costituzioni che sono come una carta di identita che definisce il
modello da seguire. Si ispirano allo spirito del Calasanzio e lo tradu-
cono concretamente nel nostro tempo.

La Provincia di Catalogna ha istituito nel 1980 la Segreteria delle
Scuole Pie per coordinare tutte le scuole del Paese. Opera sotto la
direzione di un Segretario generale, nominato dalla Congregazione
provinciale, che si appoggia ad una Squadra di gestione per facilitare,
formare e coordinare il lavoro dei presidi delle scuole. Questa orga-
nizzazione consente di promuovere attivita congiunte e di definire di
comune accordo lo stile di tutte le Scuole Pie, in modo che lo spirito
del metodo uniforme sia corroborato da una comunita educativa piti
partecipativa. Gli alunni e genitori cosi come gli educatori program-
mano e rivedono in assemblea il funzionamento delle opere. Le Scuo-
le Pie trovano qui la base per perseguire una politica di azione solida-
le. P. Carlos Mascaré ha presentato nella sua tesi di dottorato 'opera
svolta e I'interpretazione teologica che merita. A suo parere la scuola
trasformata in comunita esercita un’irradiazione educativa della sua
testimonianza di fede.'"!

Parallelamente 'azione sociale trova il suo spazio nell’organizza-
zione generale delle Scuole Pie, che da attenzione ai piti poveri e pili
deboli, e oggigiorno questi sono la popolazione immigrata. Le porte
sono aperte ad un’assistenza sociale che facilita le gestioni ammini-
strative per ottenere documenti e per imparare la lingua, sia a livello
di prima alfabetizzazione, sia a livello di formazione per ottenere poi
un lavoro. In questo modo si intende rispondere alla sfida del “praeci-
pue pauperibus” delle costituzioni di San Giuseppe Calasanzio.

191 MASCARO [ BUYREU, Carles, Educacic i Fe cristiana, Escola Pia de Catalunya,
Barcelona 2011



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 235

Possiamo costatare quanto I'invecchiamento che subiscono le co-
munita scolopiche dei Paesi europei ¢ compensato dalla crescita che
sperimentano alcune circoscrizioni giovani nate in Africa e in Asia. Si
tratta di una crescita umana realizzata con poche risorse che permet-
tono di ritrovare il senso profondo dell’opera calasanziana. Le Scuole
Pie, che scoprono nuovi terreni per la loro missione, hanno davanti a
loro un futuro. All’espansione dell’opera scolopica nel mondo intero
collaborano molti giovani venuti dai Paesi europei. Portano il loro
granello di sabbia allo sviluppo dei popoli e ricevono in cambio I'a-
micizia grata dei giovani asiatici, africani o latinoamericani. Si tratta
di una nuova globalita fondata sulla solidarieta tra popoli e non sullo
sfruttamento economico dei ricchi sui poveri.

I Capitoli generali della fine del XX secolo e dell’inizio del XXI si
sono adoperati ad adattare lo spirito delle Scuole Pie ai nuovi tem-
pi per scrutare un futuro fecondo. Una prima necessita fu quella di
adattare le costituzioni alla realta emanata dal Concilio Vaticano II.
In questo modo si elaboro,nel 1970, una prima revisione “ad experi-
mentum”che sostitui quella del 1906. Il rinnovo del Codice di Dirit-
to canonico obbligo perd ad un adattamento definitivocon I'aggiunta
di nuovi ritocchi nel 1987. Nel 1983 le Scuole Pie festeggiarono il
quarto centenario dell’ordinamento sacerdotale di San Giuseppe Ca-
lasanzio che culmino con il Simposio di Pastorale celebrato alla Seu
d’Urgell, la diocesi in cui svolse il suo primo ministero. Lo stesso anno
le Scuole Pie di Catalogna commemorarono il terzo centenario della
fondazione della scuola di Moide con questo motivo la Generalitat de
Catalunya concesse alle Scuole Pie di Catalogna la Creu de Sant Jordi,
distinzione conferita per la prima volta ad un’istituzione. Segnalia-
mo che i padri capitolari del XLII Capitolo generale del 1985 avevano
elaborato un documento contenente una riflessione profonda sulla
realta delle Scuole Pie, sul quale si basarono poi i Capitoli successi-
vi.!2 Nell’anno 1997 si celebro il IV Centenario della creazione della
prima scuola del Calasanzio a Santa Dorotea, e cid permise di lanciare
il motto che identifica la realta delle Scuole Pie: Una scuola per tutti.

192 Relazione al XLII Capitolo generale 1979-1985, Curia generale di Padri Scolopi,
Roma 1985.



236 Buenaventura Pedemonte i Feu

E questa la sua ragion d’essere, & cido che mosse San Giuseppe Cala-
sanzio a crearla ed e cio che deve essere perseguito in futuro fino a
che diventi una realta universale.

CONCLUSIONE E CHIUSURA

Dopo aver ripercorso la storia delle Scuole Pie, con le sue tante
vicissitudini, possiamo tentare di trarre alcune conclusioni, sulla base
dei tratti piu salienti del pensiero scolopico nei quattrocento anni di
vita. Questi tratti, che emergono nel chiaroscuro dei mutamenti sto-
rici, definiscono 'identita di cio che potremmo chiamare il pensiero
scolopico. Speriamo che il profilo finale traduca anche il modello che
dovranno seguire le Scuole Pie future.

1. La riduzione dell’'Ordine, che avvenne quando San Giuseppe
Calasanzio era in vita, fu un duro colpo per il progetto stesso
delle Scuole Pie che avrebbe potuto soccombere in quel mo-
mento. La restaurazione, compiuta in accordo con lo spirito del
Fondatore, abbozz0 la struttura delle future Scuole Pie. P. Pirro-
ni resto fedele al carisma calasanziano dell’istituzione, ma sotto
la supervisione della Santa Sede modero le esigenze monacali
che gli aveva conferito Giuseppe Calasanzio. Le Scuole Pie man-
tennero il loro carattere di Ordine, ma abbandonarono lo stile
mendicante per adeguarsi alla pratica esigente dell’educazione.

2. Le Scuole Pie erano aperte, fin dai primi passi della loro sto-
ria, ad accogliere ogni tipo di alunno, senza nessuna discri-
minazione in base alle credenze. In un’epoca in cui le diffe-
renze religiose erano perseguitate, le Scuole Pie si aprirono
ad ebrei e protestanti, in uno spirito di rispetto per gli atteg-
giamenti religiosi di ogni alunno. Le scuole non si aprivano
per proselitismo, ma per veder crescere gli alunni come per-
sone che si sentono interpellate dalla disponibilita dei loro
educatori. La presenza di Scuole Pie in Germania — Nikol-
sburg, Stranitze Leitomischl- rispondeva a questa strategia.

3. Le prime Scuole Pie avevano un carattere eminentemente
popolare. Erano fondate in luoghi in cui i rappresentanti del
municipio o le autorita competenti facilitavano l'installa-



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 237

zione. Si stabiliva dunque un contratto secondo il quale, in
cambio di alloggio e manutenzione, la comunita scolopica
si impegnava ad insegnare gratuitamente ai ragazzi del luo-
go. La conseguenza era la creazione di una scuola veramente
pubblica e gratuita, che assicurava grazie al suo metodo e
alla devozione dei religiosi un’educazione di qualita.

4. Come non tener conto anche della cooperazione di grandi
monarchi, come il duca di Toscana, il re di Polonia o I'impe-
ratrice d’Austria che volevano disporre di scolopi nelle loro
corti, non solo per dare un’istruzione particolare ai loro fa-
miliari, ma anche per definire i piani educativi dei rispettivi
Paesi. In pieno Settecento 'opera di scolopi come P. Stanislas
Konarskiin Polonia o P. Gratien Marxin Austria, lasciarono
un’impronta importante nel sistema educativo dei loro Paesi.

5. La lista sarebbe lunga se ci proponessimo di citare tutti gli
scolopi che si distinsero nel mondo delle scienze, dai discepoli
di Galileo, che crearono un ambiente di grande interesse per
la scienza moderna fino ai discepoli del naturalista Borelli,
che influenzo molti scolopi sulla conoscenza della meccanica
del movimento degli animali. Si devono anche citare i mate-
matici che apparvero tra gli scolopi moravi, alcuni dei qua-
li, come Schakl, che ebbe una corrispondenza con Leibniz.
Senza dimenticare gli scolopi toscaniche coltivarono la ma-
tematica e la fisica, distinguendosi nel campo dell’elettricita
e del magnetismo, in cui lasciarono molte esperienze, come
I'invenzione del para fulmini di P. Beccaria. Un secolo dopo,
restano memorabili I'invenzione del motore a scoppio di P.
Barsanti o il lavoro nella lingua dei sordomuti di P. Pendola.

6. Questo radicamento popolare fece si che gli scolopi deside-
rassero identificarsi con la cultura e la lingua dei Paesi in cui
si stabilirono. Nella scuola usavano la lingua vernacolare di
ogni luogo, che era I'unico modo per entrare in contatto con
i bambini e le loro famiglie. A volte cio implicava difficolta di
adattamento che furono superate con volonta e sforzo. Pen-
siamo agli scolopi italiano giunti in Germania e Polonia, o a
quelli napoletani in Catalogna. Subito pero, tra gli scolopi



238

Buenaventura Pedemonte i Feu

autoctoni, apparvero molti linguisti che promossero le lin-
gue nazionali, come P. Miklos Revaiin Ungheria o P. Josep
Riusin Catalogna. Questo radicamento condusse molti sco-
lopi a condividere i periodi bui di un popolo e le sue guerre
disastrose, facendo nascere insigni patrioti che lottarono per
'indipendenza della loro patria.

San Giuseppe Calasanzio avrebbe voluto che tutte le scuole
utilizzassero un metodo semplice e comune: un metodo uni-
forme e regolare che permettesse un insegnamento graduale
e raggruppato da realizzare facilmente. Le Scuole Pie si impe-
gnarono sempre al raggiungimento di tale metodo, che segno
lo stile dell’Ordine. Cosi tutte le scuole cominciavano con I'in-
segnamento elementare, accompagnato dal catechismo, dalle
quattro regole dell’aritmetica e della calligrafia. Questo inse-
gnamento elementare permetteva agli alunni di raggiungere
un livello che li rendeva idonei ad esercitare un lavoro sempli-
ce con il quale guadagnarsi da vivere. Seguiva I'insegnamento
superiore, con lo studio della grammatica, della retorica e della
sintassi, e del calcolo matematico che dava accesso all'univer-
sita. Con diverse variazioni, fu questo il programma educativo
che fu applicato nelle Scuole Pie finché furono impostati i piani
di studio che il ministero dell'istruzione esigeva in ogni Paese.

Come reagirono le Scuole Pie al sorgere dell'llluminismo e
delle nuove idee che rivoluzionarono il mondo religioso, po-
litico ed economico? E facile pensare che tutte le opere della
Chiesa si coalizzarono in favore dell’ideale cristiano difeso
dai Papi. A parte lo spirito razionalista e illuminista, nuove
idee prevalevano per difendere i diritti del cittadino in nome
della liberta: liberta politica, liberta religiosa e liberta eco-
nomica. Le idee illuministe implicavano una sfida educativa.
Non era forse necessario educare cittadini liberi che fossero
brav’'uomini in un mondo che sarebbe stato da allora in poi
un mondo competitivo? Ci sono scolopi che capirono il mo-
mento in cui vivevano e che si unirono alle associazioni che
fecero progredire la societa. P. Odoardo Corsini lascid una
fama di eccellente filosofo, P. Benito Feliu fece parte della
societa di amici del Paese e dalla sua posizione collaboro alla



1 pensiero di san Giuseppe Calasanzio 239

10.

11.

riforma dell’Universita di Valencia, P. Felipe Scio intervenne
nei circoli illuministici della sua epoca.

Le Scuole Pie rimasero scuole popolari finché i governi li-
berali iniziarono ad opporsi alla scuola religiosa negando gli
aiuti pubblici che erano stati stabiliti per contratto. In quasi
tutti i Paesi in cui avvenne questa riforma della legalita civile
le scuole si ritrovarono in una situazione precaria. In Spagna
poterono mantenersi solo grazie al contributo economico di
alcuni alunni che, in qualita di sorvegliati, pagavano un’ora
supplementare rispetto all’orario scolastico. Questo permise
di mantenere la gratuita della scuola per alcuni alunni, ma se-
gno palesemente la differenza tra alunni gratuiti e alunni sor-
vegliati. Anche se si continuava ad ammettere bambini poveri
nelle scuole, ci fu uno slittamento verso alunni provenienti
dalla borghesia che finanziava le scuole e, di conseguenza,
esigeva il meglio degli spazi e degli strumenti educativi. Si
salvavano le scuole, ma lo spirito calasanziano svaniva.

Il carisma calasanziano restava tuttavia nello spirito degli sco-
lopi e nel corpo intero dell’Ordine che, nonostante le difficol-
ta, continuava a sentire la necessita di aprirsi ai pit bisognosi.
Alla fine del XIX secolo e all’inizio del XX i poveri erano nelle
famiglie operaie che si erano spostate nelle zone industriali
per guadagnarsi il pane. La chiamata urgente ad occuparsi di
queste situazioni che seppe cogliere Don Bosco non trovo eco
in alcune Scuole Pie, incapaci di dare una risposta. Alla fine
del XIX secolo, furono ascoltati solo alcuni suggerimenti che
proponevano di fondare scuole per operai, anticipando cosi
un’apertura sociale che sarebbe giunta pit tardi.

Il XX secolo si apri con una chiamata alla modernita, che
significava il meglio delle abitudini di vita in generale e
un’attenzione speciale alla questione educativa, soprattutto
da parte della borghesia che sperimentava nuove iniziative
pedagogiche. Ovunque apparivano scuole adeguate ai nuovi
metodi centrati sull’alunno. Le colonie estive e le escursioni
culturali facevano parte delle consuete attivita degli alunni.
La scuola pubblica organizzata dall’amministrazione statale



240

12.

13.

Buenaventura Pedemonte i Feu

come scuola laica presumeva di applicare anche queste novita
che andavano di pari passo con uno stile di educazione anar-
chico e libertario. Nelle Scuole Pie ci furono molte iniziative
per applicare nuovi metodi pedagogici. Queste esperimenti,
che annunciavano un futuro favorevole per la scuola, furono
pero tagliati alla radice dallo scoppio dei conflitti bellici.

Le Scuole Pie e I'insieme della Chiesa dovettero subire nel
Novecento anche la prova del martirio e della testimonian-
za personale di religiosi e di alunni che furono perseguitati
e sacrificati per via della loro fede. Nel conflitto civile che vide
gli spagnoli affrontarsi in una guerra fratricida, i dirigenti del
Frente popular furono responsabili di innumerevoli esecu-
zioni ingiuste contro religiosi scolopi, per il semplice fatto di
essere sacerdoti cattolici. Allo stesso tempo le scuole furono
distrutte o confiscate durante il periodo in cui fu stabilito il re-
gime del terrore. Al martirio delle Scuole Pie di Spagna segui
la Seconda Guerra mondiale e 'occupazione sovietica dei Pa-
esi dell’Europa dell’Est. Tutte le Scuole Pie centroeuropee, ec-
cetto I’"Austria, furono estremamente limitate dall'imposizione
delle idee marxiste e dalla proibizione di qualsiasi propaganda
cristiana. Furono anni bui, di testimonianza, che portarono
ad una nuova primavera alla fine di un lunghissimo inverno.

San Giuseppe Calasanzio aveva sognato una scuola per tut-
ti, una scuola dalla quale nessun bambino fosse escluso, né
per motivi di religione, né per mancanza di risorse, né per
appartenenza ad un’altra razza. Questa missione universale
delle Scuole Pie incoraggio ad andare verso altri Paesi in cui
bambini non erano scolarizzati. La dimensione missionaria
delle Scuole Pie comincia con l'arrivo a Cuba, seguono le
fondazioni prima in Argentina e in Cile, poi in Colombia e
in America centrale, e in Messico, Brasile, Venezuela e Stati
Uniti. Alle fondazioni americane seguono quella in Giappone
e in California. Nel 1963 cominciarono le presenze africane,
con la fondazione prima in Senegal, poi in Guinea Equato-
riale, Camerun e Costa d’Avorio. Nell'ultimo decennio del XX
secolo si iniziarono le fondazioni asiatiche, in India e nelle
Filippine. Le Scuole Pie si espandono nel mondo intero alla



1l pensiero di san Giuseppe Calasanzio 241

ricerca di nuovi Trastevere, per collaborare alla promozione
dell’'uomo in ognuna delle culture nelle quali il carisma cala-
sanziano vuole incarnarsi e aprirsi al mondo intero.

14. Arriviamo alla fine del nostro percorso attraverso il pensie-
ro del Calasanzio per raccogliere come frutto pitt maturo il
progetto delle Scuole Pie nel nostro mondo globalizzato. Di
fronte ai rischi dell’individualismo, dell’'incomunicabilita,
del cambiamento climatico, del neocapitalismo feroce, le
Scuole Pie non possono offrire altro che la loro comunita
educativa al servizio della persona. Ogni bambino ed ogni
ragazzo che passa dalle scuole & un progetto umano che deve
svilupparsi, assumere le proprie capacita e dirigere i propri
sforzi per promuovere un domani migliore. Occorre recu-
perare un progetto umanista in cui la persona libera e re-
sponsabile a al centro di tutti i valori. Non come l'isola di
un arcipelago, ma come il nodo di un’immensa rete che ¢
I'umanita intera. La persona che il Vangelo definisce figlio
di Dio, portatore sul volto della presenza di un Dio nascosto.
Dal nostro punto di vista, fragile e limitato, crediamo che le
Scuole Pie siano portatrici della perla nascosta del Vangelo,
convinti che il loro carisma continua ad essere vivo laddove i
bambini sono i primi di una nuova fraternita.

BIBLIOGRAFIA

BUBA L., Les Peéres des Ecoles Pies en Pologne, notre passé, Krakéw
1962, p. 13-39.

BURGUES DALMAU, José Pascual, Escolapios en Filipinas (1995-
2006), Manila, 2007
—FEscolapios en Japon. 50 arios de servicio misionero, Madrid, 1999
COVATO, CARMELA e VENZO, MANOLA, IDO (a cura) Scuola e itine-

rari formativi dello Stato Pontificio a Roma capitale, Edizione
Unicopli Milano 2007

CUEVA, Dionisio, Las Escuelas Pias de Aragon (1677-1901),Nol 1y
2. Zaragoza, Gobierno de Aragén. Departamento de Educacion y
Cultura, 1999.



242 Buenaventura Pedemonte i Feu

FERRER, Enric, Temas de historia de la Orden de las Escuelas Pias.
Ad usumprivatum, Roma 1992.

FLORENSA I PARES, Joan, Elprojecteeducatiu de I’EscolaPia de Ca-
talunya, Societatd’Historia de 'EducaciédelsPaisos de Llengua
Catalana, filial de I'Institutd’EstudisCatalans, y EscolaPia de Ca-
talunya, Barcelona 2010.

—Reglamentos escolares de la Escuela Pia de Cataluiia, (1694-1931).
ArchivumScholarumPiarum, annus XXXVIII n° 76, 2014 pag 70 y
76 y ArchivumScholarumPiarum, annuus XXXIX n°® 77, 2015.
—L'ensenyament a Catalunya durant el trienni liberal (1820-
1823). El metodedelsescolapis. Publicacions de I’Abadia de Mont-
serrat, 1996.

—-El método Montessori, la catequesis y los escolapios, Archivum-
ScholarumPiarum,Annuus XXXII n° 63 2008, pag 129.

—P. JacintFeliu i Utzet (1787-1867) protagonista de la restauracio
de I'Escola Pia a Espanya, Caixa d’EstalvisLaietana Matar6 2007.
—Un manual de pedagogia de mediados del siglo XIX, Archivum-
ScholarumPiarumXXXIV n° 69 2011.

—P: Joan Borrell i Datzira, ( 1867-1943) ArchiviumScholarum-
Piarum, annus XXXIII n°® 65, 2009.

GIL DE ZARATE; De la instruccion publica en Esparia, Madrid 1855

LECEA PELLICER, Joaquin, Historia de las Escuelas Pias. Provincia
de Vasconia, Vol 1, 319 pag y Vol 2, 495 pag, Madrid, Ediciones
calasancias 2007, 2010

LEON NAVARRO, Vicente, Lluitapel control de l'educacio valenciana
al segle XVIII: jesuites, escolapis i il lustrats, CEIC Alfons el Vell,
Gandia 2010.

LEZAUN, Antonio, Hisforia de la Orden de las Escuelas Pias, ICCE
Madrid, 2010.

MASCARO 1 BUYREU, Carles, Educacié i fe cristiana, Barcelona,
EscolaPia de Catalunya, 2011

VARIOS AUTORES: - Diccionario Enciclopédico Escolapio (DENES)
(3 vol). Madrid, 1983-1990.

—EscuelasPias. Ser e historia. Salamanca, 1978.









