
LA FELICITÀ 

 (di Sant’agostino di Ippona) 

Le condizioni della vita e la vocazione alla filosofia (1, 1-5) 

La sventura e la vocazione alla filosofia. 

1. 1. O coltissimo ed egregio Teodoro, se il tragitto indicato dalla ragione e la sola 

scelta conducessero al porto della filosofia, dal quale si può sbarcare nella regione e 

terraferma della felicità, non saprei se può offendere l'affermazione che in molto minor 
numero sarebbero gli uomini che lo raggiungono. Adesso ancora, come osserviamo, di 

rado e pochi assai vi arrivano. Infatti ci ha lanciato in questo mondo come in un mare 

tempestoso, irrazionalmente e a caso, almeno all'apparenza, o Dio, o la natura, o la 

necessità ovvero una nostra scelta o alcuni di questi principi congiunti o tutti insieme. 
Il problema è di difficile soluzione. Tu hai cominciato a chiarirlo. Nessuno potrebbe 

dunque sapere dove dirigersi o per dove ritornare se talora, contro la nostra scelta e 

mentre ci affatichiamo in direzione opposta, una qualche tempesta, di cui gli ignoranti 
possono ritenere che ci allontani dalla meta, non ci gettasse, senza la nostra 

consapevolezza e malgrado il nostro errore, nella terra tanto desiderata. 

Le tre categorie di naviganti. 

1. 2. Ritengo quindi di poter classificare gli individui che la filosofia può accogliere, 

in tre categorie di naviganti. La prima è di coloro che, raggiunto l'uso della 

ragione, senza sforzo, con qualche leggero colpo di remi, salpano senza tentare 
il largo e si rifugiano nella tranquillità. Di là erigono per quanti è possibile, 

affinché si sforzino di raggiungerli, il faro splendente di qualche loro opera. La 

seconda categoria, opposta alla precedente, è di coloro che, ingannati dalla 
fallace superficie del mare, hanno deciso d'avanzare al largo ed osano 

allontanarsi dalla patria e spesso se ne dimenticano. E se un vento, che credono 

favorevole, li sospingerà da poppa non saprei in quale direzione e in maniera 

assai occulta, incorrono nel colmo dell'infelicità.  

Ma ne sono orgogliosi e soddisfatti perché fino a tal punto li favorisce la serenità 
assai ingannevole dei piaceri e degli onori. E ad essi non si deve augurare altro che 

una sfavorevole e, se è poco, una veramente crudele tempesta, proprio in quelle 

soddisfazioni da cui sono trattenuti nel piacere ed inoltre il vento contrario che li 
conduca, magari piangenti e gementi, a godimenti sicuri e stabili. Tuttavia taluni di 

questa categoria, non essendosi ancora molto allontanati, sono ricondotti da 

avversità non tanto gravi. Sono gli uomini che, quando le lacrimevoli perdite delle 
loro sostanze o le angustianti difficoltà per futili interessi li stimoleranno a leggere, 

poiché non rimane loro altro da fare, libri di uomini dotti e molto saggi, si 

svegliano, per così dire, nel porto stesso, da cui non possono farli uscire le lusinghe 

del mare troppo falsamente tranquillo.  

Fra le due precedenti v'è una terza categoria. È di coloro che o fin dall'adolescenza, 
ovvero dopo essere stati a lungo e duramente sballottati qua e là, tengono lo 

sguardo volto ad alcuni fari e, sebbene fra i marosi, si ricordano della patria diletta 

e con dritto corso senza inganni e senza indugi vi ritornano.  

 

https://www.augustinus.it/italiano/


O più spesso lasciando la retta via a causa delle nebbie o fissando lo sguardo su 

stelle che declinano all'orizzonte o presi da qualche allettamento, rimandano il 

tempo propizio alla navigazione, errano piuttosto a lungo e spesso anche rischiano 
di naufragare. Anche essi spesso sono ricondotti alla auspicata vita serena dalla 

sventura nei beni caduchi, la quale può apparire come tempesta contraria ai loro 

tentativi. 

Il monte della vanagloriosa filosofia classica. 

1. 3. Tutti coloro che in una maniera o nell'altra sono condotti alla regione della 
felicità devono temere fortemente ed evitare con ogni cura un alto monte che si erge 

proprio davanti al porto e lascia un adito assai stretto a coloro che vi entrano. Esso è 

tanto splendido ed è fasciato da luce così ingannevole che invita a soffermarvisi coloro 

che arrivano e non sono ancora entrati e lusinga di soddisfare, sostituendosi alla 
regione della felicità, la loro aspirazione. E spesso adesca anche gli uomini giunti al 

porto e li fa tornare indietro allettandoli con la propria altezza, da cui è gradevole 

disprezzare gli altri. Essi tuttavia ammoniscono i frequenti viaggiatori di non finire 
sugli scogli sommersi nelle acque e di non credere che sia facile salire fino a loro e con 

molta umanità indicano la via da seguire senza pericolo a causa della vicinanza della 

regione felice. E poiché non vogliono averli soci di una futile gloria, mostrano il luogo 

della sicurezza. Infatti non altro la ragione vuol fare intendere per alto monte, temibile 
a coloro i quali si avvicinano o sono già entrati nella filosofia, che l'orgogliosa 

aspirazione è gloria caduca e vuota. Esso infatti nell'interno è cavo e privo di 

compattezza sicché, squarciandosi il fragile suolo, può trascinare nella rovina e 
inghiottire i tronfi individui che vi camminano sopra e sottrarre ad essi, piombati nelle 

tenebre, la splendida patria che avevano intravisto. 

Le esperienze spirituali di Agostino. 

1. 4. Stando così le cose, ascolta, o mio Teodoro, poiché a te solo mi rivolgo e te 

ritengo capace di comprendere il mio intento, ascolta dunque quale delle tre 

categorie di persone mi ha fatto rivolgere a te, in quale luogo ritengo di essere 
e quale aiuto mi attendo da te. Fin dal diciannovesimo anno della mia vita, dopo 

aver letto, nella scuola del retore, il libro di Cicerone, dal titolo L'Ortensio, fui 

preso da tanto amore per la filosofia che subito decisi di dedicarmi ad essa. Ma 
non mancarono nebbie per cui il mio navigare fu senza mèta e a lungo, lo 

confesso, ebbi fisso lo sguardo su stelle che tramontavano nell'oceano e che 

inducevano nell'errore. Difatti una falsa e puerile interpretazione della religione 
mi distoglieva dall'indagine. Reso più maturo, mi allontanai dalla foschia e mi 

creai la persuasione che ci si dovesse affidare più a coloro che usano la ragione 

che a coloro che usano l'autorità.  

M'incontrai allora con individui i quali ritenevano che la luce sensibile si deve 

venerare fra le cose altamente divine. Non ero d'accordo, ma supponevo che 
intendessero celare una nobile dottrina in concetti arcani. In seguito me li 

avrebbero svelati. Ma quando, dopo averli esaminati attentamente, li abbandonai 

soprattutto con la traversata di questo mare, a lungo gli accademici tennero il mio 
timone fra i marosi in lotta con tutti i venti. Alfine giunsi in questa regione e qui 

conobbi la stella polare cui affidarmi. Avvertii infatti spesso, nei discorsi del nostro 

vescovo e talora nei tuoi, che all'idea di Dio non si deve associare col pensiero 
nulla di materiale e neanche all'idea dell'anima che nel mondo è il solo essere assai 

vicino a Dio.  



 

Ma, lo confesso, ero trattenuto dal volare in seno alla filosofia dagli allettamenti 

della donna e dell'onore con questa mira che, una volta conseguitili, sorte che è 

toccata a pochi fortunati, alfine a vele spiegate e con tutta la forza dei remi sarei 
potuto rifugiarmi nel seno della filosofia e ottenervi la quiete. E letti assai pochi 

libri di Plotino, di cui so che sei grande ammiratore, e, per quanto mi fu possibile, 

messa a confronto con essi anche l'autorità che ci ha trasmesso la sacra dottrina, 
m'infiammai talmente da voler levare subitamente tutte le ancore. Mi trattenne 

l'apprezzamento di alcune persone. Che altro mancava se non che venisse in aiuto 

a me, che stavo gingillandomi in problemi di poco conto, una tempesta che può 

sembrare contraria? E proprio a proposito mi assalì un così grave mal di petto che 
non avendo forze per sostenere il peso della professione, con la quale avrei forse 

volto le vele verso le Sirene, ho abbandonato tutto e ho ricondotto la nave, sia 

pure tutta squassata, alla desiderata quiete. 

Lo strato attuale della coscienza di Agostino. 

1. 5. Puoi dunque osservare in quale filosofia, come in un porto, io navighi. Ma anche 
esso è assai largo e la sua ampiezza non del tutto esclude la possibilità dell'errore, 

sebbene con minor pericolo. Intanto ignoro del tutto a quale parte della regione, la 

quale sola è felice, devo dirigermi e attraccare. Nulla infatti ho raggiunto di sicuro. 

Anche il problema dell'anima rolla e beccheggia. E per questo ti scongiuro in nome 
della virtù, dell'umanità, della comprensione e corrispondenza fra le anime, di 

porgermi la mano e cioè di amarmi e di credere che io ti corrispondo con l'amore e ti 

ritengo amico. E se otterrò questo favore, penso di poter raggiungere con piccolo 
sforzo quello stato di felicità, nel quale, come suppongo, tu già vivi. E ho pensato di 

spedirti e d'intitolare al tuo nome quella parte delle mie dispute che mi pare di avere 

svolto con sentimento di religiosità e più degna di esserti dedicata. Vi potrai conoscere 
ciò che sto facendo e in qual maniera sto raccogliendo nel porto i miei intimi e puoi 

essere pienamente informato sullo stato della mia coscienza. Non posseggo altri mezzi 

per indicartelo. Molto opportuno in verità poiché abbiamo disputato sulla felicità e non 

conosco valore che maggiormente si possa ritenere dono di Dio. Non sono stato 
atterrito dalla tua cultura poiché non posso temere le cose che amo, anche se non mi 

riesce di averle; molto meno i favori più alti della fortuna. Sebbene infatti essa in te 

sia grande, è benevola giacché rende benevoli perfino coloro, ai quali s'impone con la 

propria superiorità. Ma ormai presta attenzione a quanto intendo esporti. 

Presentazione dei partecipanti al dialogo-convito. 

1. 6. Il tredici novembre ricorreva il mio compleanno. Dopo un pranzo tanto frugale 

che non impedì il lavoro della mente, feci adunare nella sala delle terme tutti coloro 

che non solo quel giorno ma ogni giorno convivevano con me. S'era presentato come 

luogo appartato, adatto all'occorrenza. Partecipavano, e non ho timore di presentarli 
per ora con i soli nomi alla singolare tua benevolenza, prima di tutto mia madre, ai cui 

meriti spetta, come credo, tutto quel che sto vivendo, Navigio mio fratello, Trigezio e 

Licenzio miei concittadini e discepoli. Volli che non mancassero neanche Lastidiano e 
Rustico, miei cugini, sebbene non avessero frequentato neppure il maestro di 

grammatica. Ritenni che il loro buon senso fosse sufficiente all'argomento che 

intendevo trattare. Con noi era anche mio figlio Adeodato, il più piccolo di tutti. Egli ha 
tuttavia un ingegno che, salvo errore dovuto all'affetto, promette grandi cose. 

Ottenuta la loro attenzione, cominciai nei termini seguenti. 



Desiderio ricerca e felicità (2, 7 - 16) 

La coscienza del bisogno e il desiderio. 

2. 7. "Ritenete come evidente che siamo composti di anima e di corpo?". Tutti 

acconsentirono, ma Navigio rispose che non lo sapeva. "Ma non sai proprio nulla, gli 

chiesi, ovvero questa è una fra le tante nozioni che non sai?". "Non penso, mi rispose, 
di non sapere proprio nulla". "Ci puoi dire, replicai, alcuna delle cose che sai?". "Lo 

posso", rispose. "Se non ti dispiace, dinne qualcuna". E poiché rimaneva perplesso, 

soggiunsi: "Di vivere per lo meno hai coscienza?". "Si", rispose. "Hai coscienza dunque 
anche di avere la vita, poiché non si può vivere se non mediante la vita". "Anche 

questo lo so", mi rispose. "Hai anche coscienza di avere un corpo?". Fece cenno 

d'assenso. "Dunque sai di risultare del corpo e della vita". "Lo so per ipotesi, ma 

rimango in dubbio se siano soltanto questi i componenti". "Non dubiti dunque, gli 
dissi, che questi due, il corpo e l'anima, sono componenti; sei in dubbio se se ne 

richiede qualche altro a completare e costituire l'uomo". "Si", rispose. "Tratteremo, 

replicai, il problema un'altra volta, se ci sarà possibile. Ora, poiché siamo tutti 
d'accordo che non si dà l'uomo senza il corpo e senza l'anima, propongo a tutti il 

quesito per quale dei due desideriamo il cibo". "Per il corpo", disse Licenzio. Gli altri 

erano perplessi e discutevano fra di loro con varie argomentazioni in che senso si può 

dire che il cibo sembra necessario al corpo. Difatti si appetisce per la vita e la vita non 
appartiene che all'anima. Allora ripresi: "Siete dell'opinione che il cibo è di 

appartenenza a quella parte che vediamo crescere e irrobustirsi con esso?". 

Assentirono tutti fuorché Trigezio. Obiettò: "Perché io non sono cresciuto in 
proporzione al cibo ingurgitato?". Gli risposi: "Tutti i corpi hanno un proprio limite 

imposto loro dalla natura e non possono violare quella misura; sarebbero tuttavia di 

minor grandezza se mancassero loro gli alimenti. Con tutta evidenza lo costatiamo 
negli animali. E nessuno può dubitare che il corpo di tutti gli animali deperisce con la 

sottrazione del cibo". "Deperisce, obiettò Licenzio, ma non perde la propria 

grandezza". "Basta al mio intento, gli risposi. Il quesito è se il cibo è di pertinenza del 

corpo. E n'è di pertinenza poiché con la sua sottrazione si ha il deperimento". 

Concordemente accettarono la mia opinione. 

Bisogno, cibo dell'anima, conoscenza e virtù. 

2. 8. "E l'anima, chiesi, non ha un proprio nutrimento? Siete d'accordo che sia la 

scienza?". "D'accordo, disse mia madre. Penso che l'anima abbia come alimento 

soltanto la pura conoscenza delle cose". Trigezio si mostrò dubbioso di tale opinione. 
Ed ella soggiunse: "Non ci hai indicato tu stesso oggi di che e dove l'anima si nutrisce? 

Hai detto che soltanto a un certo punto del pranzo ti sei accorto della qualità del 

vasellame che stavamo adoperando perché stavi riflettendo su non saprei quale cosa; 

tuttavia continuavi a muovere mani e mascelle sulla tua porzione di vivande. Dove era 
dunque la tua mente in quei momenti in cui, pur mangiando, non vi badavi? Credimi, 

da questa sorgente e di queste vivande, cioè delle proprie riflessioni e pensieri, si 

pasce la mente nell'atto in cui con essi si può rappresentare l'oggetto". Gli altri 

continuavano a mostrare con animazione i propri dubbi in proposito.  

Allora io intervenni: "Non ammettete forse che la mente delle persone veramente 

colte ha una formazione e sviluppo superiore a quella degli illetterati?". Ne ammisero 

l'evidenza. "Quindi, proseguii, giustamente possiamo ritenere che la mente di coloro 
che sono ignoranti di ogni sapere e non hanno nozioni nelle arti liberali è digiuna e, 

per così dire, affamata". "Io ritengo, interloquì Trigezio, che sono sazi anche essi, ma 

di vizi e d'immoderatezza". "Ma, credimi, gli risposi, anche tale stato è sterilità e fame 



della mente. Il corpo, mancando il necessario alimento, va soggetto a malattie e 

deperimento che in esso sono indici di fame che consuma. Così lo spirito di quei tali è 

pieno di mali con i quali rende palese la mancanza di nutrimento. Difatti gli autori 
classici hanno insegnato che l'immoderatezza (nequitia), madre di. tutti i vizi, è stata 

denominata dal motivo che è il non qualche cosa (nequidquam). La virtù che le è 

contraria si denomina moderatezza (frugalitas). Come dunque questa deriva da 
fecondità (frux), quanto dire da realtà prodotta per una certa fecondità spirituale, così 

quella da sterilità è denominata immoderatezza, cioè dal suo non essere. È non essere 

infatti ciò che soggiace al divenire, alla dissoluzione, al cangiamento e che è soggetto 

come ad un morire momento per momento. Per tal motivo consideriamo come dati 
per morti gli individui privi di moderatezza. V'è, al contrario, qualche cosa che è in 

atto, che persiste, che è stabile: la virtù appunto; le sue manifestazioni più nobili e 

belle sono temperanza e moderatezza. E se l'argomento è più complesso di quanto voi 
potete comprendere, per lo meno potete accordare che, anche data l'ipotesi d'una 

certa sazietà della mente degli stolti, si danno due tipi di alimenti tanto naturali che 

spirituali: l'uno di quelli che producono salute e vita; l'altro di quelli che producono 

infermità e morte. 

Sanità morale e desiderio. 

2. 9. Stando così le cose, giacché siamo d'accordo che nell'uomo esistono due 
componenti, cioè il corpo e l'anima, penso di dover offrire nel mio genetliaco un 

pranzo più abbondante non solo al nostro corpo, ma anche allo spirito. E vi 

manifesterò, se avete fame, la qualità del pranzo. Sprecherei la fatica se vi 
costringessi a mangiare di malavoglia e senza appetito. Si deve, al 

contrario, auspicare che desideriate queste vivande piuttosto che quelle materiali. 

L'auspicio si avvererà se il vostro animo è sano. Gli infermi, come possiamo osservare 
nelle infermità fisiche, ricusano e respingono i cibi convenienti". Con l'espressione del 

viso e con parole concordi tutti dichiararono di voler prendere e trangugiare la vivanda 

che avevo preparato. 

L'universale desiderio di felicità. 

2. 10. E riprendendo il discorso, affermai: Noi desideriamo esser felici. Avevo appena 

espresso tale principio che l'accettarono all'unanimità. "Ritenete, soggiunsi, che sia 
felice chi non ha l'oggetto del suo desiderio?". Dissero di no. "Allora chiunque 

consegua l'oggetto del suo desiderio è felice?". Mia madre intervenne: "Se desidera e 

consegue il bene è felice; se poi desidera il male, ancorché lo raggiunga, è infelice". 
Ed io, sorridendole con espressione di gioia, le dissi: "Madre mia, decisamente hai 

raggiunto la vetta del filosofare. Ti è mancata certamente la terminologia per poterti 

esprimere come Tullio che ha sull'argomento le seguenti parole. Ne L'Ortensio, il libro 

che ha scritto a lode e difesa della filosofia, dice: Avviene che coloro i quali sono 
esercitati nella dialettica, anche se non ancora filosofi, sono unanimi nell'affermare 

che sono felici coloro che vivono secondo i loro desideri. L'opinione è certamente 

erronea: desiderare infatti ciò che non è conveniente è somma infelicità. E non è tanto 
fonte d'infelicità il non conseguire ciò che si desidera quanto desiderare ciò che non è 

opportuno. Difatti il desiderio disordinato apporta all'uomo un male superiore al bene 

che apporta la fortuna (Cicerone, framm. 39 t. B.)".  

A queste parole convenivano con tanta esattezza quelle di lei che, dimentichi del suo 
sesso, la considerammo un uomo illustre assiso in mezzo a noi. Io frattanto, per 

quanto potevo, mi sforzavo di comprendere da quale e quanta sovrumana sorgente 

derivassero le sue parole. Licenzio intervenne: "Dovresti indicarci che cosa, per esser 



felice, l'uomo deve desiderare e di quali cose è opportuno abbia il desiderio". Gli 

risposi: "Invitami, se vorrai, nel tuo compleanno ed io mangerò volentieri ciò che mi 

offrirai. Io ti chiedo di pranzare oggi con me alla stessa condizione e di non chiedermi 
una vivanda che non è stata ammannita". Egli accettò il richiamo a rientrare 

rispettosamente nei suoi limiti. Allora continuai: "Finora è stato accettato fra noi che 

non può esser felice chi non ha ciò che desidera e che non necessariamente è felice 

chi consegue ciò che desidera". Furono d'accordo. 

L'oggetto del desiderio e la felicità. 

2. 11. "E, continuai, concedete che chi non è felice, è infelice?". Non contestarono. 

"Ogni uomo dunque che non ha ciò che desidera è infelice". Furono tutti d'accordo. 

"Che cosa pertanto, chiesi, l'uomo deve conseguire per esser felice? Forse anche al 

nostro banchetto sarà presentata una vivanda adatta a non lasciare insoddisfatto 
l'appetito di Licenzio. Io penso che l'uomo deve tendere all'oggetto che può possedere 

quando lo desidera". Affermarono che era evidente. "Deve esser dunque, soggiunsi, 

un bene stabile non dipendente dalla fortuna, non condizionato ai vari accadimenti. 
Infatti non possiamo assicurarci quando e per tutto il tempo che vogliamo ciò che è 

perituro e caduco". Fecero un unanime cenno d'assenso. Soltanto Trigezio obiettò: "Vi 

sono molti che accumulano e godono largamente di beni fragili e condizionati agli 

avvenimenti, ma fonti di gioia in questa vita e non manca loro alcuno degli oggetti del 
loro desiderio". Gli chiesi: "Ritieni che chi teme è felice?". "Non lo ritengo", disse. 

"Dunque se può perdere ciò che ama, può non temere?". "È impossibile", mi rispose. 

"Ora, conclusi, i beni soggetti al caso si possono perdere.  

Dunque chi li ama e possiede non può assolutamente esser felice". Non contestò. A 
questo punto mia madre intervenne: "Anche se fosse sicuro di non perdere le proprie 

sostanze, tuttavia non ne può esser saziato. Quindi intanto è infelice in quanto è 

sempre bisognoso". Le chiesi: "Non ritieni che possa esser felice se, abbondando e 
traboccando di tante ricchezze, stabilisse un limite al desiderio e, contento di esse, ne 

goda convenientemente e gioiosamente?". "Non è felice, rispose, per il possesso delle 

sostanze ma per la moderazione del suo desiderio". "Benissimo, replicai. Anche a tale 

domanda da te non si poteva attendere una risposta diversa. Quindi non abbiamo più 
dubbi che, se qualcuno ha deciso di esser felice, si deve assicurare ciò che rimane per 

sempre né può essere sottratto dalla fortuna spietata". "Ormai, intervenne Licenzio, 

siamo d'accordo su tale verità". "Ritenete, ripresi, che Dio è eterno e non cessa mai 
d'essere?". "È verità tanto certa, rispose Licenzio, che non è necessario farla 

argomento del dialogo". E gli altri con profondo sentimento religioso concordarono. 

"Dunque, conclusi, chi ha Dio è felice". 

Le varie opinioni dei convitati. 

2. 12. Accettarono la conclusione con viva gioia; ed io ripresi: "Ci rimane da indagare 

soltanto, come penso, chi è l'uomo che possiede Dio; egli sarà certamente felice. 
Chiedo la vostra opinione sull'argomento". Licenzio: "Ha Dio chi vive bene". Trigezio: 

"Ha Dio chi obbedisce ai suoi comandamenti". Alla sua opinione aderì Lastidiano. Il più 

giovane di tutti: "Ha Dio chi non ha l'animo immondo (cf. Mt 5, 8)". Mia madre 
approvò tutte le opinioni, ma soprattutto quest'ultima. Navigio se ne era rimasto in 

silenzio. Gli chiesi come la pensasse. Mi rispose che gli piaceva l'ultima. Mi parve 

opportuno non trascurare Rustico nel chiedergli la propria opinione su un argomento 
di tanta importanza poiché mi sembrava che taceva più per vergogna che per volontà. 

Aderì a Trigezio. 



Moderazione nella ricerca. 

2. 13. Allora ripresi: "Prendo atto dei singoli pareri su un argomento importante che 

implica pertanto ogni ulteriore problema e ogni ulteriore scoperta purché noi ora, 

come abbiamo cominciato, lo sottoponiamo all'indagine senza preconcetti e con molta 
serietà. Per oggi tuttavia non si deve prolungare la trattazione poiché anche lo spirito 

ha nei suoi conviti una certa intemperanza se si getta sulle vivande senza 

moderazione e con avidità e rischia, per così dire, l'indigestione. E poiché da essa si 
deve temere per la sanità mentale come dalla stessa fame, è meglio che domani, se 

preferite, col ritorno dell'appetito riprendiamo la trattazione. Voglio tuttavia che subito 

assaporiate ciò che io adesso, come vostro anfitrione, devo apporvi offrendolo 

direttamente alla vostra mente. Ed è, salvo errore, l'ultima rituale vivanda ammannita 
e condita dal miele della lezione". Alle mie parole tutti si tesero come verso una 

vivanda non a portata di mano e insistettero perché mi accingessi a dire di che si 

trattava. "Non vi pare, dissi, che è conchiusa la discussione iniziata qualche giorno 
addietro contro gli accademici?". Udito tale nome, i tre, cui era noto il fatto, si 

alzarono in piedi con vivacità e, quasi con le mani distese, come comunemente 

avviene, aiutarono con le parole che poterono il servitore che apponeva. Facevano 

capire che non avrebbero udito nulla di più gradevole. 

La tesi di Agostino che gli accademici non conseguono felicità... 

2. 14. Proposi l'argomento in questi termini: È manifesto che non è felice chi non ha 
l'oggetto del desiderio, come dianzi è stato logicamente dimostrato. Ma nessuno cerca 

ciò che non vuol conseguire. Ora essi ricercano sempre la verità, dunque desiderano 

conseguirla; desiderano, cioè, avere il conseguimento della verità. Ma non la 
conseguono. Ne deriva che essi non hanno ciò che desiderano e ne deriva quindi che 

non sono felici. Ma non si è saggi se non si è felici; dunque il filosofo accademico non 

è un saggio. A questo punto essi, soddisfatti di essersi assicurati l'intera porzione, 
approvarono gridando. Ma Licenzio, riflettendo più attentamente e diligentemente, 

esitò a prestar l'assenso e disse: "Mi sono assicurato assieme a voi la porzione poiché 

ho approvato convinto della conclusione. Ma per il momento non trangugerò nulla e 

riserverò la mia porzione per Alipio. O la gusterà assieme a me o mi avvertirà sui 
motivi per non ingerirla". "Ma Navigio piuttosto, dissi, non avendo il fegato sano, 

dovrebbe temere i dolci". Ed egli sorridendo rispose: "Al contrario, essi mi faranno 

bene. Non so come, ma la tua confezione contorta e pungente a causa del miele 
d'Imetto, come dice quel tale, è dolce-asprigna e non costipa l'intestino. Quindi la 

ingerisco tutta, sia pure con qualche puntura al palato, ma con piena soddisfazione. 

Non vedo infatti come possa esser contestata la tua conclusione". "È certamente 

impossibile, intervenne Trigezio. E per questo son contento d'essermi già schierato 
contro di loro. Infatti non so per quale impulso naturale, o per dire con maggior 

verità, divino, ho sempre avuto una viva antipatia per loro sebbene non sapessi come 

confutarli". 

... è ribattuta da Licenzio... 

2. 15. "Io non li abbandono ancora", disse Licenzio. "Dunque, ribatté Trigezio, dissenti 
da noi?". "E voi, rimbeccò l'altro, non dissentite da Alipio?". Gli dissi: "Non dubito che, 

se fosse stato presente Alipio, avrebbe accettato la mia breve dimostrazione. Non 

avrebbe infatti potuto accogliere l'assurda opinione di ritenere felice chi non ha un 
bene spirituale tanto eccellente e che ha ardentemente desiderato di avere, ovvero 

che essi non vogliono raggiungere la verità, o che è saggio chi non è felice.  



Da questi tre motivi, come se fossero miele, farina e mandorle, è confezionata la torta 

che temi d'ingerire". "Ed egli, ribatté Licenzio, accetterebbe questo piccolo 

divertimento da fanciulli abbandonando la ricca tradizione degli accademici? Da essa, 
come da fiume in piena, la tua breve dimostrazione sarebbe sommersa e trascinata 

via". "Come se, rimbeccai, stessimo cercando una lunga dimostrazione soprattutto 

contro Alipio. Egli stesso con il tuo intervento dimostra sufficientemente che questi 
motivi lievi ma non scarsi di pensiero sono validi e utili. Ma tu che preferisci dipendere 

dall'autorità di un assente, quale punto biasimi? Che chi non ha l'oggetto del desiderio 

non è felice? Ovvero che gli accademici, i quali ricercano con ardore la verità, non la 

vogliono avere, una volta conseguita? O ritieni che l'uomo saggio non è felice?". "È 
certamente felice, rispose sorridendo sdegnosamente, chi non ha l'oggetto del 

desiderio". Ordinai che le sue parole fossero trascritte. Ed egli esclamò: "Ma io non 

l'ho detto". Feci cenno che si trascrivessero ugualmente anche queste. Allora ammise: 
"L'ho detto". Avevo ordinato, una volta per sempre, che non potesse profferire parola 

che non fosse trascritta. E così tenevo il giovanotto in esercizio fra la vergogna e 

l'ostinatezza. 

... ma Monica li definisce epilettici. 

2. 16. Ma mentre, motteggiandolo con tali parole, lo invitavo ad ingerire, per così 

dire, la sua porzione, mi accorsi che gli altri ignari dell'argomento e desiderosi di 
conoscere il tema della nostra scherzosa conversazione, ci guardavano seri. E 

riferendomi a un caso piuttosto frequente, mi parve di poterli paragonare a quelle 

persone che, sedendo a mensa con individui sempre affamati ed eccellenti divoratori, 
o si trattengono dal tirar giù per contegno o si lasciano prendere dalla vergogna. Ma io 

ero l'anfitrione e tu mi hai insegnato a sostenere la parte di un uomo illustre e, per 

svelare tutto, dell'uomo vero, ma anche dell'anfitrione in quel convito. Mi turbò quindi 
il diverso e incoerente trattamento usato alla nostra mensa. Sorrisi a mia madre. E lei, 

con grande liberalità, mi ordinò di offrire, come se la dispensa fosse sua, la vivanda di 

cui erano privi. Mi pregò poi: "Dicci ormai chiaramente la posizione di codesti 

accademici e le loro tesi". Gliene presentai una breve e chiara esposizione in maniera 
che tutti i presenti potessero comprendere. E lei: "Ma costoro sono affetti da mal 

caduco". Con questo termine in gergo popolare sono designati coloro che sono 

sconvolti da attacchi d'epilessia. Nel contempo si alzò per andarsene. E tutti rallegrati 

ed esilarati dal motto, posta fine alla discussione, ce ne andammo. 

  

Dio e la felicità (3, 17 - 22) 

Ricapitolazione della disputa precedente. 

3. 17. L'indomani, sempre dopo pranzo ma un po' più tardi del giorno antecedente, ci 
adunammo i medesimi e nel medesimo luogo. "Oggi, cominciai, siete arrivati tardi al 

banchetto; ed io penso che il fatto non dipenda dalla cattiva digestione, ma dalla 

certezza della scarsezza delle vivande. Siete convinti che non dovete iniziare a 
prendere all'ora consueta un cibo che, a vostro avviso, potete ingoiare in pochi 

bocconi. Ed era ovvio pensare che non fossero rimasti avanzi d'un pranzo che nel 

giorno stesso della festa era stato frugale. E forse avete ragione. Io stesso, come voi, 

non so che cosa v'è stato ammannito.  

 



V'è un Altro che non manca di preparare a ciascuno ogni vivanda e soprattutto quelle 

di questo tipo. Siamo noi che assai spesso manchiamo di nutrirci o per debolezza o 

per sazietà o per affari. E ieri, con sentimento religioso e con fondamento logico, 

siamo rimasti d'accordo che egli, con la sua presenza negli uomini, li rende felici.  

Il nostro ragionamento ha infatti accertato, senza dispareri fra di voi su tale punto, 

che è felice chi possiede Dio. È stato allora chiesto chi sia, a vostro avviso, che 

possiede Dio,. Sull'argomento, se ben ricordo, sono state dichiarate tre opinioni. 
Alcuni hanno ritenuto che possiede Dio chi compie le opere che egli vuole. Altri hanno 

affermato che possiede Dio chi vive bene. Altri, infine, furono d'opinione che Dio è in 

coloro in cui non è lo spirito denominato immondo. 

Convenienza di massima delle tre opinioni. 

3. 18. Ma forse con diverse espressioni hanno tutti pensato la stessa cosa. Limitiamoci 

ad analizzare le prime due opinioni. Chiunque vive bene compie ciò che Dio vuole e 
chiunque compie ciò che Dio vuole vive bene; altro non è infatti vivere bene che fare 

ciò che piace a Dio, salvo un vostro disparere". Furono d'accordo. "Più attentamente 

bisogna esaminare la terza opinione perché, nella terminologia della Sacra Scrittura, 
immondo spirito, per quanto io ne comprendo, viene inteso in due significati. O 

s'intende quello che invade l'anima dal di fuori, sconvolge la normale funzione dei 

sensi e genera negli uomini una specie di mania; e si dice che, per allontanarlo, i 

sacerdoti impongono le mani ed esorcizzano, cioè lo scacciano con l'invocazione di 
Dio. Con altra accezione si denomina spirito immondo ogni anima immonda e non 

significa altro che anima inquinata da vizi e colpe.  

Pertanto chiedo a te, giovanetto, che forse hai dichiarato questa tua opinione a causa 

del tuo spirito un po' più sereno e puro, chi ti sembra che non abbia lo spirito 
immondo: quegli che non è invaso dal demone che di solito rende furibondi gli uomini, 

ovvero quegli che ha già resa monda l'anima da tutti i vizi e peccati". "Penso, rispose, 

che non ha lo spirito immondo chi vive castamente". "Ma, soggiunsi, chi intendi come 

casto: colui che non commette peccato o colui soltanto che si astiene da un illecito 
contatto carnale?". "Come, rispose, può esser casto se, astenendosi soltanto 

dall'illecito contatto, non cessa di macchiarsi di altri peccati? Quegli è veramente casto 

che è fisso in Dio e soltanto a lui aderisce". Volli che le parole del ragazzo fossero 
trascritte come erano state profferite; quindi continuai: "Ne consegue pertanto 

necessariamente che questo tale viva bene e chi vive bene è necessariamente casto, 

salvo il tuo disparere". Manifestò la sua adesione assieme agli altri. "Quindi, conclusi, 

fino a questo punto c'è unanimità di opinioni. 

Cercare Dio: somma di tutti i desideri. 

3. 19. Ma ora per un po' vi propongo il problema se Dio può volere che l'uomo lo 
cerchi". Lo ammisero. "Vi chiedo egualmente se possiamo affermare che vive male chi 

cerca Dio". "No certamente", risposero. "E rispondete anche a questo terzo quesito: 

Può lo spirito immondo cercare Dio?". Dissero di no, nonostante una certa esitazione 
di Navigio che poi cedette alle contestazioni degli altri. "Dunque, conclusi, chi cerca 

Dio fa ciò che Dio vuole e vive bene e non ha lo spirito immondo. Ma chi cerca Dio non 

lo ha ancora. Quindi a rigor di logica non consegue che ha Dio in sé chi vive bene o fa 

ciò che Dio vuole e non ha lo spirito immondo".  

 



A questo punto tutti riconobbero ridendo di essere stati tratti in inganno dalle loro 

stesse ammissioni. Ma mia madre, dopo un lungo momento di stupore, chiese che io 

chiarissi e dilucidassi distintamente quanto, per esigenza di conchiudere, avevo 
esposto in forma involuta. Soddisfeci la sua richiesta. Ed ella disse: "Ma nessuno può 

raggiungere Dio se non lo cerca". "D'accordo, risposi.  

Tuttavia chi ancora cerca, non ha ancora raggiunto Dio, tuttavia già vive bene. 

Dunque non di necessità chi vive bene ha Dio". "Ritengo, ribatté, che ognuno ha Dio, 
ma l'hanno propizio coloro che vivono bene e avverso coloro che vivono male". 

"Dunque, le risposi, non a rigore di logica abbiamo ammesso che è felice chi ha Dio 

poiché ogni uomo ha Dio e tuttavia non ogni uomo è felice". "Allora, suggerì, aggiungi 

propizio". 

L'obiezione di Navigio sulla ricerca del saggio accademico. 

3. 20. "Dunque, soggiunsi, siamo per lo meno sufficientemente d'accordo che è felice 
chi ha Dio propizio". "Vorrei, interruppe Navigio, essere d'accordo ma mi trattiene la 

condizione di chi ancora ricerca, soprattutto se tu dovessi concludere che è felice 

l'accademico che nella disputa di ieri, con termine popolano e non letterario ma assai 
efficace, a mio parere, fu denominato sofferente di mal caduco. Non posso ammettere 

che Dio sia avverso a un uomo che lo cerca. E se ciò non è ammissibile, Dio gli sarà 

propizio e chi ha Dio propizio è felice. Dunque chi lo cerca è felice, ma chi cerca non 

ha ancora l'oggetto del suo desiderio. Ne conseguirebbe che è felice l'uomo che non 
possiede ciò che desidera. Ma tale affermazione ieri ci è sembrata assurda e ne 

abbiamo dedotto che erano stati eliminati i punti deboli della tesi accademica. E per 

questo ormai Licenzio canterà vittoria su di noi e, come medico saggio per me, mi farà 
notare che i dolci da me imprudentemente ingeriti a danno della mia salute esigono 

un simile scotto". 

Dio propizio e il movimento verso la felicità. 

3. 21. A queste parole anche mia madre sorrise. Trigezio intervenne: "Io non vedo 

come conseguente che Dio è avverso a chi non è propizio, ma penso che si dia una 

condizione di mezzo". Gli chiesi: "Ma tu ammetti che questo tale, posto in una 
condizione di mezzo perché Dio non gli è né propizio né ostile, in qualche modo ha 

Dio?". Essendo egli rimasto perplesso, mia madre intervenne: "Un conto è avere Dio 

ed un altro non essere senza Dio". "Ma, ribattei, che cosa è meglio: avere Dio o 
non essere senza Dio?". "Per quanto m'è dato di comprendere, rispose, questa è la 

mia opinione: chi vive bene ha Dio ma propizio; chi vive male ha Dio ma avverso; chi 

invece ricerca e non ha ancora trovato non lo ha né ostile né propizio ma non è senza 

Dio". "Questo, chiesi, è anche il vostro parere?". Risposero affermativamente.  

"Ditemi, ripresi, e vi prego di scusarmi: non vi pare che Dio sia propizio all'uomo cui 
concede il suo favore?". Lo ammisero. "E allora, soggiunsi, Dio non dà il suo favore 

all'uomo che lo cerca?". Risposero di sì. "Dunque, conclusi, chi cerca Dio ha Dio 

propizio e chi ha Dio propizio è felice. Pertanto è felice anche chi cerca. Ma chi cerca 
non possiede ancora l'oggetto del suo desiderio. Quindi è felice anche chi non 

possiede l'oggetto del suo desiderio". "Ma a me, ribatté mia madre, non pare affatto 

che sia felice chi non possiede l'oggetto del suo desiderio". "Ne conseguirebbe, le 

risposi, che non necessariamente è felice chi ha Dio propizio".  

 



"Se il rigore della logica, soggiunse, postula tale conclusione, m'è impossibile 

escluderla". "Si avrà pertanto, conclusi, la seguente classificazione: chi ha trovato Dio 

e lo ha propizio è felice; chi cerca e lo ha propizio non è ancora felice; chi infine con 
vizi e colpe si rende estraneo a Dio, non solo non è felice ma non vive neppure nel 

favore di Dio". 

L'aporia: avere Dio propizio e non esser felici. 

3. 22. Le mie parole furono approvate da tutti. "D'accordo, dissi; temo tuttavia che 

non vi convinca il motivo dianzi da noi accettato e cioè che sarebbe infelice chi non 
fosse felice. Ne conseguirebbe che è infelice l'uomo che ha [Dio propizio e non è felice 

appunto perché, come abbiamo detto, ancora cerca Dio]. Ovvero, come dice 

Tullio, dovremmo reputare ricchi i possessori di molti fondi e poveri i possessori di 

tutte le virtù? (Cicerone, Hort. framm. 104). Ma considerate se è vero il principio che 
come chi soggiace alla privazione è infelice, così sia vero che chi è infelice soggiace 

alla privazione. Di conseguenza sarebbe vera l'opinione da me approvata, mentre 

veniva dichiarato, come avete udito, che l'infelicità non è altro che soggezione alla 
privazione. Sarebbe lungo trattare l'argomento oggi e per questo chiedo che non vi 

dispiaccia di partecipare anche domani a questo convito". E poiché tutti affermarono di 

gradirlo assai, ci alzammo. 

Pienezza e misura (4, 23 - 36) 

Problematicità del concetto di privazione. 

4. 23. Al terzo giorno della nostra disputa, di mattino, si dissipò la nebbia che ci 

costringeva ad adunarci nella sala delle terme e si ebbe un limpido pomeriggio. Ci fece 
piacere quindi scendere nel prato vicino. Ci sedemmo, ciascuno nel luogo che sembrò 

più comodo. Quindi fu continuata la disputa nei termini seguenti. "Conservo e ritengo 

valido, cominciai, quasi tutto ciò che voluto mi fosse da voi concesso in risposta alle 
mie domande. Oggi pertanto, affinché possiamo per qualche giorno por fine a questo 

nostro banchetto, non rimane nulla o poco, come penso, da darmi in risposta. È stato 

detto da mia madre che l'infelicità non è altro che privazione ed è stato stabilito da noi 

che coloro i quali soggiacciano alla privazione sono infelici. Ma la tesi che proprio tutti 
gli infelici soggiacciano alla privazione ha qualche aspetto problematico che ieri non 

abbiamo potuto chiarire. Che se la forza del ragionamento riuscirà a dimostrare che è 

proprio così, sarà stabilito con esattezza chi sia felice. Sarà chi non soggiace alla 
privazione. Infatti chi non è infelice è felice. È felice dunque chi è libero dalla 

privazione se risulterà che quella che denominiamo privazione equivale all'infelicità". 

Non necessariamente chi non soggiace a privazione è felice... 

4. 24. "E perché, domandò Trigezio, non si potrebbe già dedurre che è felice chi non 

soggiace a privazione, dall'evidente principio che chi soggiace a privazione è infelice? 

Rammento che abbiamo accertato non darsi uno stato di mezzo fra infelice e felice". 
"Ritieni, gli chiesi, che si dia qualche cosa di mezzo fra morto o vivo? Non si è forse o 

vivi o morti?". "Ammetto, ribatté, che anche per questo aspetto non si dà qualche 

cosa di mezzo. Ma a che mira la domanda?". "Perché, gli risposi, tu ritieni, come 
penso, che chi è stato sepolto da un anno è morto". Non contestò. "E allora, proseguii, 

forse che vive chi non è stato sepolto da un anno?". "Non consegue", mi rispose. 

"Quindi, conclusi, dal fatto che chi soggiace alla privazione è infelice non consegue a 
rigore che chi non soggiace alla privazione è felice sebbene non sia possibile trovare 

una condizione di mezzo tra felice e infelice come tra vivo e morto". 



... poiché la felicità è valore. 

4. 25. E poiché alcuni tardavano alquanto a comprendere il ragionamento, tentai di 

chiarirlo e trattarlo con parole, per quanto possibile, adatte al loro intendimento. 

"Dunque, dissi, nessuno dubita che è infelice chi soggiace alla privazione. Non 
costituisce ovviamente difficoltà la soggezione anche degli uomini saggi ai bisogni 

materiali. Non lo spirito, in cui alberga la felicità, soggiace a tali bisogni. Esso infatti è 

perfetto e l'essere perfetto non ha bisogni. Per quanto riguarda i beni indispensabili 
alla vita fisica, il saggio li userà se ci sono e se non ci saranno non si lascerà abbattere 

dalla loro scarsezza. Il saggio infatti è forte e l'uomo forte non teme. Dunque il saggio 

non temerà né la morte fisica né le privazioni che si possono allontanare, evitare o 

differire con l'uso di beni sensibili dei quali potrebbe esser privo. Tuttavia ne usa bene 
se non mancano. È infatti vero quel detto: È da stolti subire ciò che puoi 

evitare (Terenzio, Eun. 761).  

Dunque eviterà la morte e la privazione quanto è possibile e conveniente per non 

diventare, in caso contrario, infelice non a causa di simile contingenza ma per non 
averlo voluto, potendolo. Sarebbe segno manifesto di stoltezza. Chi non le evita sarà 

dunque infelice a causa della sua stoltezza e non per la soggezione ai mali sensibili. Se 

poi non riuscirà ad evitarli, sebbene vi si adoperi diligentemente, non sarà il loro 

verificarsi a renderlo infelice. Infatti non è meno vero il detto del medesimo 
commediografo: Perché non può realizzarsi ciò che vuoi, fa' di volere ciò che è 

possibile (Terenzio, Andria 305-306). Non può essere infelice colui a cui nulla avviene 

contro il proprio desiderio. In verità non desidera ciò che non può ottenere. Ha infatti 
il desiderio di beni assai più sicuri che è quello di non agire se non a norma di virtù e 

secondo la divina legge della saggezza che non gli possono esser tolte sicuramente. 

Al contrario chi è infelice, per mancanza di saggezza, soggiace a privazione. 

4. 26. Ed ora esaminate se anche chi è infelice soggiace alla privazione. Costituisce 

difficoltà ad ammettere tale verità il fatto che molti, i quali godono di una grande 

quantità di beni di fortuna e ai quali tutto riesce possibile al punto che l'oggetto del 
loro desiderio dipende da un loro cenno, trovano tuttavia in questa vita gravi difficoltà. 

Ma facciamo l'ipotesi di un individuo quale Tullio dice che fosse Orata (cf. 

Cicerone, Hort. framm. 10). Chi potrebbe dire che Orata soggiacesse alla privazione 
se fu un uomo ricchissimo, dedito al lusso e alla gioia di vivere, cui non mancò nulla di 

ciò che è piacere, bellezza e buona e perfetta salute? Infatti ebbe a profusione fondi 

assai produttivi, amici dediti alle gioie e delle sue sostanze usò con molto 
discernimento per il benessere fisico. Per dirla in breve, un prospero successo seguì a 

tutti i suoi progetti e desideri. Ma qualcuno di voi obietterà che desiderava avere più di 

quanto aveva. Non lo sappiamo.  

Ma facciamo l'ipotesi, e ciò è sufficiente alla nostra indagine, che egli non desiderasse 

più di quanto possedeva. Ritenete allora che soggiacesse alla privazione?". "Vorrei 
ammettere, rispose Licenzio, che non desiderasse di più, a parte che non saprei come 

ammetterlo in un uomo non saggio. Sta il fatto che temeva, poiché era di retto 

intendimento come si suol dire, l'improvvisa perdita di tutte le sostanze a causa di 
qualche avversità. Non era difficile comprendere che tutti quei beni, per quanto grandi 

fossero, erano soggetti alla forza degli avvenimenti". Sorridendo gli risposi: "Stai 

rilevando, o Licenzio, che questo individuo assai fortunato è stato impedito dal 

raggiungere la felicità a causa della sua rettitudine.  



Infatti essendo assai avveduto, prevedeva che poteva perdere tutti i suoi beni. Ed era 

travagliato da simile timore e spesso ripeteva quel detto popolare: L'uomo che non 

s'illude è assennato per la propria infelicità (Plutarco, De tranq. an. 1, 465c.) 

Quindi l'insipienza è essenziale privazione... 

4. 27. Egli e gli altri sorrisero. Io soggiunsi: "Esaminiamo attentamente il motivo per il 
quale costui, sebbene ebbe timore, non soggiacque alla privazione poiché da qui ha 

origine il problema. Il soggiacere alla privazione infatti consiste nel non avere e non 

nel timore di perdere ciò che si ha. Egli era infelice perché temeva, sebbene non fosse 
soggetto al bisogno. Dunque non si è soggetti al bisogno per il fatto che si è infelici". 

Anche mia madre, la cui opinione stavo difendendo, approvò assieme agli altri. 

Tuttavia, esprimendo una riserva disse: "Ancora non so e non riesco bene a 

comprendere come si possa separare l'infelicità dalla privazione e la privazione 
dall'infelicità. Anche costui che era ricco e possidente e, come state dicendo, non 

desiderava più nulla, tuttavia, poiché temeva di perdere, era privo di saggezza. 

Dunque lo dovremmo considerare bisognoso se fosse stato privo di denaro e di 
possessioni e non lo considereremo tale per il fatto che era privo della saggezza?". Fu 

un grido unanime d'ammirazione. Anche io fui non poco contento e lieto che proprio 

da lei fosse espresso il concetto che avevo inteso di esporre in fine come verità di 

fondo desunta dagli insegnamenti dei filosofi. "Osservate, esclamai, che altro è la 
molteplice e varia cultura e altro lo spirito sempre fisso in Dio? Da dove infatti 

procedono le parole udite che hanno destato la nostra ammirazione se non da lui?". A 

questo punto Licenzio tutto lieto m'interruppe esclamando: "Certamente non si poteva 
dire qualche cosa di più vero e di più divino. Non c'è infatti tanta privazione che 

produca tanta infelicità quanto, esser fuori della saggezza. Chi non è privo della 

saggezza non ha bisogno assolutamente di nulla". 

... la saggezza è felicità, la stoltezza infelicità. 

4. 28. "La soggezione alla privazione spirituale, continuai, non è altro che stoltezza. 

Essa è contraria alla saggezza e così contraria come la morte alla vita, come la felicità 
all'infelicità senza condizioni di mezzo. Allo stesso modo che l'uomo non felice è 

infelice e chi non è morto è vivo, così è evidente che chi non è stolto è 

necessariamente saggio. Ne possiamo dedurre che Sergio Orata non fu infelice tanto 
perché temeva di perdere i doni di fortuna ma perché era stolto. Ne consegue che 

sarebbe stato più infelice se non avesse avuto timori da parte di cose tanto instabili e 

incerte che egli reputava beni. Sarebbe stato infatti più sicuro non per vigile fortezza 
di spirito ma per torpore mentale, comunque infelice perché immerso nella più 

profonda stoltezza. Ma se chiunque è privo della saggezza soggiace alla più grande 

privazione e chi ne è in possesso non ha alcuna privazione, ne consegue che la 

stoltezza è privazione. Inoltre come ogni stolto è infelice, così ogni infelice è stolto. 

Dunque è provato che la privazione è infelicità e l'infelicità privazione. 

La privazione significa non avere; 

4. 29. Trigezio confessò di non aver compreso la conclusione. Che cosa, gli chiesi, 

abbiamo accertato con la nostra analisi?". Che soggiace alla privazione chi non 

possiede la saggezza", mi rispose. "E che cosa è, soggiunsi, soggiacere a privazione?". 
"Non avere la saggezza". "E che cos'è, dissi, non avere la saggezza?". Poiché taceva 

gli chiesi: "Avere la stoltezza?". "Si", ammise.  



"Dunque, conclusi, avere la privazione e rispettivamente la stoltezza è la medesima 

cosa. Ne consegue che privazione è sinonimo di stoltezza. Tuttavia, non so perché, 

diciamo: Ha la privazione; ovvero: Ha la stoltezza. È lo stesso caso di quando diciamo 
che un luogo privo di luce ha le tenebre; non significa altro che non avere la luce. Le 

tenebre non vanno e vengono, ma mancare di luce significa essere nelle tenebre, 

come esser privo delle vesti significa esser nudo. Insomma, quando s'indossa una 
veste la nudità non fugge come un oggetto condizionato al moto locale. Così dunque 

diciamo che si ha la privazione come si dice che si ha la nudità. La privazione è 

categoria del non avere.  

Quindi per spiegare, come posso, il mio pensiero, si dice: Ha la privazione, come se si 

dicesse: Ha il non avere. E pertanto se risulta che la stoltezza è per sé vera e 
autentica privazione, cerca di comprendere che il problema è stato da noi risolto. 

Eravamo in dubbio se nel dire infelicità non intendessimo altro che privazione. 

Abbiamo spiegato che la stoltezza giustamente significa privazione. Dunque dobbiamo 
ammettere che, come lo stolto è infelice e l'infelice è stolto, così non solo chi soggiace 

a privazione è infelice ma anche chi è infelice soggiace a privazione. Dal principio che 

ogni stolto è infelice e ogni infelice è stolto si deduce che la stoltezza è infelicità. Così 
dal principio che chi soggiace alla privazione è infelice e chi è infelice soggiace alla 

privazione dobbiamo dedurre che l'infelicità è essenzialmente privazione". 

quindi si oppone a pienezza... 

4. 30. Tutti dichiararono di essere d'accordo. "Ora è opportuno, proseguii, che 

esaminiamo chi non soggiace a privazione. Questi sarà l'uomo saggio e felice. Ora la 

stoltezza è privazione. Il nome stesso indica privazione poiché la parola si usa per 
significare una certa improduttività e insufficienza. Considerate dunque più 

attentamente con quanta diligenza gli antichi hanno foggiato tutte o, come si può 

vedere, alcune parole relative a significati la cui conoscenza era indispensabile. Ormai 
ammettete che lo stolto soggiace a privazione e chi soggiace a privazione è stolto. 

Penso che siate anche d'accordo che l'animo stolto è vizioso e che tutti i vizi dello 

spirito sono inclusi nell'unico concetto di stoltezza.  

Nel primo giorno di questa nostra disputa abbiamo detto che 

l'immoderatezza (nequitia) è stata così denominata perché è un non qualche 
cosa (nequidquam) e che il suo contrario, la moderatezza, è stata nominata da 

produttività (frux). Dunque in questi due contrari, moderatezza e immoderatezza, 

sono posti in evidenza l'essere e il non essere. Che cosa pensiamo sia il contrario di 
privazione, di cui si sta trattando?". Esitarono a rispondere. "Se dicessi ricchezza, 

intervenne Trigezio, noto che il suo contrario è povertà". "Il concetto è simile, gli 

risposi. Povertà e privazione di solito significano la stessa, cosa. Tuttavia si deve 

trovare un altro termine affinché alla parte migliore non ne rimanga uno solo. Difatti 
mentre la parte di povertà e privazione abbonda di termini, da quest'altra si 

opporrebbe soltanto il termine di ricchezza. E sarebbe veramente assurdo che si dia 

privazione di termini nella parte che è contraria alla privazione". "Sono d'avviso, disse 
Licenzio, che la pienezza, se il termine è passabile, giustamente si oppone alla 

privazione". 

 

 

 



... che consiste nella misura e nel limite. 

4. 31. "Per quanto riguarda la terminologia, risposi, ci torneremo sopra in seguito con 

maggiore attenzione. Non è un aspetto che si debba curare eccessivamente nella 

ricerca in comune della verità. E sebbene Sallustio, attentissimo ponderatore di 
parole, contrappone alla privazione l'abbondanza (cf. Sallustio, Cat. 52, 22), accetto 

codesta pienezza. Neanche nella presente indagine saremo liberi dalla preoccupazione 

per i grammatici e non dobbiamo correre il rischio di essere puniti da loro per avere 
usato senza sufficiente esame dei termini che essi hanno posto a nostra disposizione". 

Sorrisero. "Dunque, continuai, poiché ho deciso, mentre siete intenti in Dio, di 

prendere in considerazione i vostri pensieri come se fossero oracoli, esaminiamo il 

significato del termine. Penso che sia più adattabile alla verità.  

Pienezza e privazione sono in opposizione. Ma anche in questa fattispecie, come 
nell'altra di immoderatezza e moderatezza, appaiono i due opposti di essere e non 

essere. E se la privazione è di per sé stoltezza, la pienezza sarà saggezza. Molti hanno 

giustamente insegnato che la moderatezza è madre di tutte le virtù. In accordo a loro 
anche Tullio in un discorso ha detto: Ciascuno la intenda come vuole; io ritengo la 

moderatezza, cioè la regola della misura e del limite, come la virtù più 

alta (Cicerone, Pro Deiot. 9, 26). Opinione assai ragionevole e conveniente perché ha 

tenuto in considerazione la produttività, cioè un qualche cosa di cui diciamo l'essere 
cui è contrario il non essere. Ma a causa dell'uso della parola nel popolo che di solito 

intende moderatezza come parsimonia, egli ha chiarito il proprio pensiero 

aggiungendo la regola della misura e del limite. Quindi esaminiamo attentamente 

questi due termini. 

Quindi la saggezza è pienezza... 

4. 32. Regola della misura (modestia) deriva da modus (misura) e regola del limite 

(temperantia) da temperies (limite). E dove si hanno misura e limite non c'è né il più 

né il meno. Dunque è di per sé la pienezza che abbiamo contrapposto a privazione 

molto più ragionevolmente che se le avessimo contrapposto abbondanza. 
Nell'abbondanza infatti sono implicite l'affluenza e quasi la produzione eccessiva di 

qualche cosa. E quando ciò si verifica al di là della sufficienza, manca la misura, 

poiché anche una cosa eccessiva è priva della misura.  

Quindi anche l'abbondanza non è altro dalla privazione poiché l'una e l'altra sono prive 
della giusta misura. Se poi si analizza il concetto di opulenza, si trova che rientra nella 

categoria della misura. Infatti opulenza deriva da ops (facoltà, potere). E il troppo non 

può conferire facoltà se spesso implica maggiore svantaggio del poco. Il poco e il 
troppo quindi, in quanto sono privi della misura, significano privazione. Ora la misura 

dell'anima è la saggezza. Infatti non si può negare che la saggezza è contraria alla 

stoltezza, che la stoltezza è privazione e che alla privazione è contraria la pienezza. 

Dunque la saggezza è pienezza e la pienezza consiste nella misura. Pertanto la misura 
per lo spirito consiste nella saggezza. Da qui il proverbio non immeritatamente 

celebre: È prima norma pratica del vivere: Non di troppo (Terenzio, Andria 61; cf. 

anche Plutarco, De tranq. an. 16, 474c.). 

 

 

 



... e misura. 

4. 33. Abbiamo detto al principio della nostra discussione d'oggi che se avessimo 

accertato la tesi dell'infelicità come privazione, avremmo dichiarato felice chi non 

soggiace a privazione. Ed è stato quindi dimostrato che esser felici è necessariamente 
non soggiacere a privazione, cioè esser sapiente. Ma forse voi chiedete che cosa sia la 

saggezza, poiché il pensiero umano, per quanto gli è possibile in questa vita, ha già 

tentato di analizzare e chiarire anche il suo significato.  

Non è altro che la misura dello spirito con cui esso raggiunge l'equilibrio in maniera da 
non effondersi nel troppo né restringersi al di sotto del limite della pienezza. Si 

effonde nella lussuria, nella volontà di dominio, nell'orgoglio e simili con cui lo spirito 

d'individui incapaci di moderazione e infelici crede d'accaparrarsi gioie e potenza.  

Si restringe nell'avarizia, nella pusillanimità, nella tristezza, nella cupidigia ed altri 

mali di varia specie, a causa dei quali anche gli infelici ammettono che gli uomini sono 

infelici.  

Quando invece lo spirito, raggiunta la saggezza, la fa oggetto della sua meditazione, e 

quando, per usare le parole di questo ragazzo, si tiene ad essa e non lasciandosi 

distogliere dalla vanità non si volge al culto dei falsi idoli, al cui peso abbracciato 
potrebbe cadere dal suo Dio e inabissarsi, allora non teme la mancanza di 

moderazione e quindi la privazione e l'infelicità. Pertanto chi è felice ha la misura di se 

stesso, la saggezza. 

Dio, in quanto Verità, è l'ideale pienezza e misura... 

4. 34. Ora dove la saggezza ha la sua ragione ideale se non nella sapienza di Dio? 

Sappiamo anche per magistero divino, che il Figlio di Dio è la stessa Sapienza di Dio e 
il Figlio di Dio è certamente Dio. Dunque chi è felice ha Dio. Sull'argomento si è avuto 

l'unanime nostro consenso all'inizio di questo banchetto. E voi siete d'avviso che la 

sapienza è la stessa verità. Anche questo è stato detto: Io sono la verità (Io 14, 6). 
Ma perché ci sia la verità si richiede la misura ideale da cui quella deriva e in cui 

realizzatasi ritorna.  

Alla misura ideale non è superiore altra misura. Se infatti la misura ideale è misura 

per la mediazione di una misura ideale, è misura per sé. Ma è fondamentale che la 

misura ideale sia vera misura. Come la verità diventa reale dalla misura, così la 
misura si conosce dalla verità. Né può avvenire dunque che si dia la verità senza la 

misura né la misura senza la verità. Chi è il Figlio di Dio? È stato già detto: Verità. E 

proprio la misura ideale non dovrebbe essere ingenerata? Chi dunque attraverso la 
verità raggiungerà la misura ideale è felice. Questo è possedere Dio nello spirito, cioè 

beatificarsi in Dio. Gli altri esseri, sebbene siano nel potere di Dio, non hanno in 

potere di raggiungerlo. 

... di cui partecipando diveniamo felici. 

4. 35. Un certo avvertimento, che opera in noi per farci ricordare di Dio, cercarlo e 

averne sete senza saziarci, ci proviene dalla stessa fonte della verità. Il sole 
intelligibile diffonde tale raggio sulla nostra vista interiore. Suo è il vero che pensiamo 

anche quando ci affanniamo a volgerci audacemente verso di lui e contemplarlo nella 

sua pienezza con occhi non ancora del tutto guariti o appena aperti.  



Ma ci si rivela soltanto che è Dio perfetto per assenza di mutazione del suo essere. 

Infatti in lui il tutto e la singola parte sono la stessa perfezione ed in atto è Dio totalità 

del possibile.  

Tuttavia finché cerchiamo, non ancora dissetati alla sorgente e, per usare il solito 
termine, alla pienezza, dobbiamo confessare che non abbiamo raggiunto la misura. 

Pertanto, nonostante l'aiuto di Dio, non siamo ancora saggi e beati. Questo è dunque 

il pieno appagamento dello spirito, questa è la felicità: conoscere con vivo sentimento 
religioso da chi l'uomo è indirizzato alla verità, da quale verità è beatificato e 

mediante quale principio si ricongiunge alla misura ideale. E questi tre principi sono il 

Dio unico ed unica sussistenza per coloro che sanno intendere dopo aver superato la 

falsità della multiforme superstizione pagana".  

A questo punto mia madre, avendo rievocato le parole che erano profondamente 
impresse nella sua memoria e risvegliandosi, per così dire, alla propria fede, profferì 

con gioia il versetto del nostro vescovo: O Trinità, proteggi coloro che 

t'invocano (Ambrogio, cit. da Deus Creator omnium; PL 32, 1473) e soggiunse: "La 
felicità consiste senza dubbio nel raggiungimento del fine e si deve aver fiducia che ad 

esso possiamo esser condotti da una ferma fede, da una viva speranza, da un'ardente 

carità". 

Fine del banchetto e congedo. 

4. 36. "E adesso, conclusi, la misura ci ammonisce d'interrompere per alcuni giorni 

anche il banchetto. Ringrazio, com'è possibile, il sommo e vero Dio Padre e Signore, 
liberatore delle anime e quindi voi che, cordialmente da me invitati, mi avete riempito 

di regali. Infatti avete contribuito alla nostra disputa in tal maniera che non posso 

negare di essere stato saziato dagli stessi miei invitati". Tutti erano soddisfatti e 
lodavano Dio. E Trigezio esclamò: "Come vorrei che tu ci nutrissi tutti i giorni in tal 

misura". Gli risposi: "Ma proprio la misura si deve osservare e rispettare in ogni cosa 

se vi sta a cuore il nostro ritorno a Dio". Posto fine alla disputa con queste parole, ce 

ne andammo. 

 
 
 
 
 
CANALE TELEGRAM CV - https://t.me/cooperatoresveritatis   
CANALE TELEGRAM - https://t.me/pietropaolotrinita   
per whatsApp Apostoli di Maria (AdM) Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288 
Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinità su Youtube: 
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita  
Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/   
su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos 
CooperatoresVeritatis su Facebook: https://www.facebook.com/coworkerstruth  

 

https://t.me/cooperatoresveritatis
https://t.me/pietropaolotrinita
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
https://www.facebook.com/coworkerstruth

