LA FELICITA

(di Sant’agostino di Ippona)

Le condizioni della vita e la vocazione alla filosofia (1, 1-5)
La sventura e la vocazione alla filosofia.

1. 1. O coltissimo ed egregio Teodoro, se il tragitto indicato dalla ragione e la sola
scelta conducessero al porto della filosofia, dal quale si pud sbarcare nella regione e
terraferma della felicita, non saprei se puo offendere I'affermazione che in molto minor
numero sarebbero gli uomini che lo raggiungono. Adesso ancora, come osserviamo, di
rado e pochi assai vi arrivano. Infatti ci ha lanciato in questo mondo come in un mare
tempestoso, irrazionalmente e a caso, almeno all'apparenza, o Dio, o la natura, o la
necessita ovvero una nostra scelta o alcuni di questi principi congiunti o tutti insieme.
Il problema e di difficile soluzione. Tu hai cominciato a chiarirlo. Nessuno potrebbe
dunque sapere dove dirigersi o per dove ritornare se talora, contro la nostra scelta e
mentre ci affatichiamo in direzione opposta, una qualche tempesta, di cui gli ignoranti
possono ritenere che ci allontani dalla meta, non ci gettasse, senza la nostra
consapevolezza e malgrado il nostro errore, nella terra tanto desiderata.

Le tre categorie di naviganti.

1. 2. Ritengo quindi di poter classificare gli individui che la filosofia puo accogliere,
in tre categorie di naviganti. La prima & di coloro che, raggiunto I'uso della
ragione, senza sforzo, con qualche leggero colpo di remi, salpano senza tentare
il largo e si rifugiano nella tranquillita. Di la erigono per quanti € possibile,
affinché si sforzino di raggiungerli, il faro splendente di qualche loro opera. La
seconda categoria, opposta alla precedente, € di coloro che, ingannati dalla
fallace superficie del mare, hanno deciso d'avanzare al largo ed osano
allontanarsi dalla patria e spesso se ne dimenticano. E se un vento, che credono
favorevole, li sospingera da poppa non saprei in quale direzione e in maniera
assai occulta, incorrono nel colmo dell'infelicita.

Ma ne sono orgogliosi e soddisfatti perché fino a tal punto li favorisce la serenita
assai ingannevole dei piaceri e degli onori. E ad essi non si deve augurare altro che
una sfavorevole e, se € poco, una veramente crudele tempesta, proprio in quelle
soddisfazioni da cui sono trattenuti nel piacere ed inoltre il vento contrario che li
conduca, magari piangenti e gementi, a godimenti sicuri e stabili. Tuttavia taluni di
questa categoria, non essendosi ancora molto allontanati, sono ricondotti da
avversita non tanto gravi. Sono gli uomini che, quando le lacrimevoli perdite delle
loro sostanze o le angustianti difficolta per futili interessi li stimoleranno a leggere,
poiché non rimane loro altro da fare, libri di uomini dotti e molto saggi, si
svegliano, per cosi dire, nel porto stesso, da cui non possono farli uscire le lusinghe
del mare troppo falsamente tranquillo.

Fra le due precedenti v'e una terza categoria. E di coloro che o fin dall'adolescenza,
ovvero dopo essere stati a lungo e duramente sballottati qua e la, tengono lo
sguardo volto ad alcuni fari e, sebbene fra i marosi, si ricordano della patria diletta
e con dritto corso senza inganni e senza indugi vi ritornano.


https://www.augustinus.it/italiano/

O piu spesso lasciando la retta via a causa delle nebbie o fissando lo sguardo su
stelle che declinano all'orizzonte o presi da qualche allettamento, rimandano il
tempo propizio alla navigazione, errano piuttosto a lungo e spesso anche rischiano
di naufragare. Anche essi spesso sono ricondotti alla auspicata vita serena dalla
sventura nei beni caduchi, la quale pud apparire come tempesta contraria ai loro
tentativi.

Il monte della vanagloriosa filosofia classica.

1. 3. Tutti coloro che in una maniera o nell'altra sono condotti alla regione della
felicita devono temere fortemente ed evitare con ogni cura un alto monte che si erge
proprio davanti al porto e lascia un adito assai stretto a coloro che vi entrano. Esso &
tanto splendido ed & fasciato da luce cosi ingannevole che invita a soffermarvisi coloro
che arrivano e non sono ancora entrati e lusinga di soddisfare, sostituendosi alla
regione della felicita, la loro aspirazione. E spesso adesca anche gli uomini giunti al
porto e li fa tornare indietro allettandoli con la propria altezza, da cui € gradevole
disprezzare gli altri. Essi tuttavia ammoniscono i frequenti viaggiatori di non finire
sugli scogli sommersi nelle acque e di non credere che sia facile salire fino a loro e con
molta umanita indicano la via da seguire senza pericolo a causa della vicinanza della
regione felice. E poiché non vogliono averli soci di una futile gloria, mostrano il luogo
della sicurezza. Infatti non altro la ragione vuol fare intendere per alto monte, temibile
a coloro i quali si avvicinano o sono gia entrati nella filosofia, che I'orgogliosa
aspirazione e gloria caduca e vuota. Esso infatti nell'interno € cavo e privo di
compattezza sicché, squarciandosi il fragile suolo, pud trascinare nella rovina e
inghiottire i tronfi individui che vi camminano sopra e sottrarre ad essi, piombati nelle
tenebre, la splendida patria che avevano intravisto.

Le esperienze spirituali di Agostino.

1. 4. Stando cosi le cose, ascolta, o mio Teodoro, poiché a te solo mi rivolgo e te
ritengo capace di comprendere il mio intento, ascolta dunque quale delle tre
categorie di persone mi ha fatto rivolgere a te, in quale luogo ritengo di essere
e quale aiuto mi attendo da te. Fin dal diciannovesimo anno della mia vita, dopo
aver letto, nella scuola del retore, il libro di Cicerone, dal titolo L'Ortensio, fui
preso da tanto amore per la filosofia che subito decisi di dedicarmi ad essa. Ma
non mancarono nebbie per cui il mio navigare fu senza meta e a lungo, lo
confesso, ebbi fisso lo sguardo su stelle che tramontavano nell'oceano e che
inducevano nell'errore. Difatti una falsa e puerile interpretazione della religione
mi distoglieva dall'indagine. Reso piu maturo, mi allontanai dalla foschia e mi
creai la persuasione che ci si dovesse affidare piu a coloro che usano la ragione
che a coloro che usano l'autorita.

M'incontrai allora con individui i quali ritenevano che la luce sensibile si deve
venerare fra le cose altamente divine. Non ero d'accordo, ma supponevo che
intendessero celare una nobile dottrina in concetti arcani. In seguito me |Ii
avrebbero svelati. Ma quando, dopo averli esaminati attentamente, |li abbandonai
soprattutto con la traversata di questo mare, a lungo gli accademici tennero il mio
timone fra i marosi in lotta con tutti i venti. Alfine giunsi in questa regione e qui
conobbi la stella polare cui affidarmi. Avvertii infatti spesso, nei discorsi del nostro
vescovo e talora nei tuoi, che all'idea di Dio non si deve associare col pensiero
nulla di materiale e neanche all'idea dell'anima che nel mondo ¢ il solo essere assai
vicino a Dio.



Ma, lo confesso, ero trattenuto dal volare in seno alla filosofia dagli allettamenti
della donna e dell'onore con questa mira che, una volta conseguitili, sorte che &
toccata a pochi fortunati, alfine a vele spiegate e con tutta la forza dei remi sarei
potuto rifugiarmi nel seno della filosofia e ottenervi la quiete. E letti assai pochi
libri di Plotino, di cui so che sei grande ammiratore, e, per quanto mi fu possibile,
messa a confronto con essi anche l'autorita che ci ha trasmesso la sacra dottrina,
m'inflammai talmente da voler levare subitamente tutte le ancore. Mi trattenne
I'apprezzamento di alcune persone. Che altro mancava se non che venisse in aiuto
a me, che stavo gingillandomi in problemi di poco conto, una tempesta che puo
sembrare contraria? E proprio a proposito mi assali un cosi grave mal di petto che
non avendo forze per sostenere il peso della professione, con la quale avrei forse
volto le vele verso le Sirene, ho abbandonato tutto e ho ricondotto la nave, sia
pure tutta squassata, alla desiderata quiete.

Lo strato attuale della coscienza di Agostino.

1. 5. Puoi dunque osservare in quale filosofia, come in un porto, io navighi. Ma anche
esso € assai largo e la sua ampiezza non del tutto esclude la possibilita dell'errore,
sebbene con minor pericolo. Intanto ignoro del tutto a quale parte della regione, la
quale sola e felice, devo dirigermi e attraccare. Nulla infatti ho raggiunto di sicuro.
Anche il problema dell'anima rolla e beccheggia. E per questo ti scongiuro in nome
della virtu, dell'umanita, della comprensione e corrispondenza fra le anime, di
porgermi la mano e cioe di amarmi e di credere che io ti corrispondo con I'amore e ti
ritengo amico. E se otterrdo questo favore, penso di poter raggiungere con piccolo
sforzo quello stato di felicita, nel quale, come suppongo, tu gia vivi. E ho pensato di
spedirti e d'intitolare al tuo nome quella parte delle mie dispute che mi pare di avere
svolto con sentimento di religiosita e piu degna di esserti dedicata. Vi potrai conoscere
cio che sto facendo e in qual maniera sto raccogliendo nel porto i miei intimi e puoi
essere pienamente informato sullo stato della mia coscienza. Non posseggo altri mezzi
per indicartelo. Molto opportuno in verita poiché abbiamo disputato sulla felicita e non
conosco valore che maggiormente si possa ritenere dono di Dio. Non sono stato
atterrito dalla tua cultura poiché non posso temere le cose che amo, anche se non mi
riesce di averle; molto meno i favori piu alti della fortuna. Sebbene infatti essa in te
sia grande, € benevola giacché rende benevoli perfino coloro, ai quali s'impone con la
propria superiorita. Ma ormai presta attenzione a quanto intendo esporti.

Presentazione dei partecipanti al dialogo-convito.

1. 6. Il tredici novembre ricorreva il mio compleanno. Dopo un pranzo tanto frugale
che non impedi il lavoro della mente, feci adunare nella sala delle terme tutti coloro
che non solo quel giorno ma ogni giorno convivevano con me. S'era presentato come
luogo appartato, adatto all'occorrenza. Partecipavano, e non ho timore di presentarli
per ora con i soli nomi alla singolare tua benevolenza, prima di tutto mia madre, ai cui
meriti spetta, come credo, tutto quel che sto vivendo, Navigio mio fratello, Trigezio e
Licenzio miei concittadini e discepoli. Volli che non mancassero neanche Lastidiano e
Rustico, miei cugini, sebbene non avessero frequentato neppure il maestro di
grammatica. Ritenni che il loro buon senso fosse sufficiente all'argomento che
intendevo trattare. Con noi era anche mio figlio Adeodato, il piu piccolo di tutti. Egli ha
tuttavia un ingegno che, salvo errore dovuto all'affetto, promette grandi cose.
Ottenuta la loro attenzione, cominciai nei termini seguenti.



Desiderio ricerca e felicita (2, 7 - 16)
La coscienza del bisogno e il desiderio.

2. 7. "Ritenete come evidente che siamo composti di anima e di corpo?". Tutti
acconsentirono, ma Navigio rispose che non lo sapeva. "Ma non sai proprio nulla, gli
chiesi, ovvero questa € una fra le tante nozioni che non sai?". "Non penso, mi rispose,
di non sapere proprio nulla". "Ci puoi dire, replicai, alcuna delle cose che sai?". "Lo
posso”, rispose. "Se non ti dispiace, dinne qualcuna". E poiché rimaneva perplesso,
soggiunsi: "Di vivere per lo meno hai coscienza?". "Si", rispose. "Hai coscienza dunque
anche di avere la vita, poiché non si pud vivere se non mediante la vita". "Anche
questo lo so", mi rispose. "Hai anche coscienza di avere un corpo?". Fece cenno
d'assenso. "Dunque sai di risultare del corpo e della vita". "Lo so per ipotesi, ma
rimango in dubbio se siano soltanto questi i componenti". "Non dubiti dunque, gli
dissi, che questi due, il corpo e l'anima, sono componenti; sei in dubbio se se ne
richiede qualche altro a completare e costituire I'uomo". "Si", rispose. "Tratteremo,
replicai, il problema un'altra volta, se ci sara possibile. Ora, poiché siamo tutti
d'accordo che non si da I'uomo senza il corpo e senza l'anima, propongo a tutti il
quesito per quale dei due desideriamo il cibo". "Per il corpo", disse Licenzio. Gli altri
erano perplessi e discutevano fra di loro con varie argomentazioni in che senso si pud
dire che il cibo sembra necessario al corpo. Difatti si appetisce per la vita e la vita non
appartiene che all'anima. Allora ripresi: "Siete dell'opinione che il cibo e di
appartenenza a quella parte che vediamo crescere e irrobustirsi con esso?".
Assentirono tutti fuorché Trigezio. Obiettd: "Perché io non sono cresciuto in
proporzione al cibo ingurgitato?". Gli risposi: "Tutti i corpi hanno un proprio limite
imposto loro dalla natura e non possono violare quella misura; sarebbero tuttavia di
minor grandezza se mancassero loro gli alimenti. Con tutta evidenza lo costatiamo
negli animali. E nessuno puod dubitare che il corpo di tutti gli animali deperisce con la
sottrazione del cibo". "Deperisce, obiettd Licenzio, ma non perde la propria
grandezza". "Basta al mio intento, gli risposi. Il quesito e se il cibo & di pertinenza del
corpo. E n'e di pertinenza poiché con la sua sottrazione si ha il deperimento".
Concordemente accettarono la mia opinione.

Bisogno, cibo dell'anima, conoscenza e virti.

2. 8. "E l'anima, chiesi, non ha un proprio nutrimento? Siete d'accordo che sia la
scienza?". "D'accordo, disse mia madre. Penso che |'anima abbia come alimento
soltanto la pura conoscenza delle cose". Trigezio si mostro dubbioso di tale opinione.
Ed ella soggiunse: "Non ci hai indicato tu stesso oggi di che e dove I'anima si nutrisce?
Hai detto che soltanto a un certo punto del pranzo ti sei accorto della qualita del
vasellame che stavamo adoperando perché stavi riflettendo su non saprei quale cosa;
tuttavia continuavi a muovere mani e mascelle sulla tua porzione di vivande. Dove era
dunque la tua mente in quei momenti in cui, pur mangiando, non vi badavi? Credimi,
da questa sorgente e di queste vivande, cioe delle proprie riflessioni e pensieri, si
pasce la mente nell'atto in cui con essi si pud rappresentare l'oggetto". Gli altri
continuavano a mostrare con animazione i propri dubbi in proposito.

Allora io intervenni: "Non ammettete forse che la mente delle persone veramente
colte ha una formazione e sviluppo superiore a quella degli illetterati?". Ne ammisero
I'evidenza. "Quindi, proseguii, giustamente possiamo ritenere che la mente di coloro
che sono ignoranti di ogni sapere e non hanno nozioni nelle arti liberali € digiuna e,
per cosi dire, affamata". "Io ritengo, interloqui Trigezio, che sono sazi anche essi, ma
di vizi e d'immoderatezza". "Ma, credimi, gli risposi, anche tale stato e sterilita e fame



della mente. Il corpo, mancando il necessario alimento, va soggetto a malattie e
deperimento che in esso sono indici di fame che consuma. Cosi lo spirito di quei tali &
pieno di mali con i quali rende palese la mancanza di nutrimento. Difatti gli autori
classici hanno insegnato che l'immoderatezza (nequitia), madre di. tutti i vizi, & stata
denominata dal motivo che ¢& il non qualche cosa (nequidquam). La virtu che le &
contraria si denomina moderatezza (frugalitas). Come dunque questa deriva da
fecondita (frux), quanto dire da realta prodotta per una certa fecondita spirituale, cosi
quella da sterilita € denominata immoderatezza, cioe dal suo non essere. E non essere
infatti cid che soggiace al divenire, alla dissoluzione, al cangiamento e che & soggetto
come ad un morire momento per momento. Per tal motivo consideriamo come dati
per morti gli individui privi di moderatezza. V', al contrario, qualche cosa che ¢ in
atto, che persiste, che e stabile: la virtu appunto; le sue manifestazioni piu nobili e
belle sono temperanza e moderatezza. E se I'argomento € piu complesso di quanto voi
potete comprendere, per lo meno potete accordare che, anche data l'ipotesi d'una
certa sazieta della mente degli stolti, si danno due tipi di alimenti tanto naturali che
spirituali: I'uno di quelli che producono salute e vita; l'altro di quelli che producono
infermita e morte.

Sanita morale e desiderio.

2. 9. Stando cosi le cose, giacché siamo d'accordo che nell'uomo esistono due
componenti, cioé il corpo e I'anima, penso di dover offrire nel mio genetliaco un
pranzo piu abbondante non solo al nostro corpo, ma anche allo spirito. E vi
manifesterdo, se avete fame, la qualita del pranzo. Sprecherei la fatica se vi
costringessi a mangiare di malavoglia e senza appetito. Si deve, al
contrario, auspicare che desideriate queste vivande piuttosto che quelle materiali.
L'auspicio si avverera se il vostro animo & sano. Gli infermi, come possiamo osservare
nelle infermita fisiche, ricusano e respingono i cibi convenienti". Con |'espressione del
viso e con parole concordi tutti dichiararono di voler prendere e trangugiare la vivanda
che avevo preparato.

L'universale desiderio di felicita.

2. 10. E riprendendo il discorso, affermai: Noi desideriamo esser felici. Avevo appena
espresso tale principio che l'accettarono all'unanimita. "Ritenete, soggiunsi, che sia
felice chi non ha l'oggetto del suo desiderio?". Dissero di no. "Allora chiunque
consegua l'oggetto del suo desiderio e felice?". Mia madre intervenne: "Se desidera e
consegue il bene & felice; se poi desidera il male, ancorché lo raggiunga, € infelice".
Ed io, sorridendole con espressione di gioia, le dissi: "Madre mia, decisamente hai
raggiunto la vetta del filosofare. Ti & mancata certamente la terminologia per poterti
esprimere come Tullio che ha sull'argomento le seguenti parole. Ne L'Ortensio, il libro
che ha scritto a lode e difesa della filosofia, dice: Avviene che coloro i quali sono
esercitati nella dialettica, anche se non ancora filosofi, sono unanimi nell'affermare
che sono felici coloro che vivono secondo i loro desideri. L'opinione € certamente
erronea: desiderare infatti cio che non e conveniente € somma infelicita. E non é tanto
fonte d'infelicita il non conseguire cio che si desidera quanto desiderare cio che non é
opportuno. Difatti il desiderio disordinato apporta all'uomo un male superiore al bene
che apporta la fortuna (Cicerone, framm. 39 t. B.)".

A queste parole convenivano con tanta esattezza quelle di lei che, dimentichi del suo
sesso, la considerammo un uomo illustre assiso in mezzo a noi. lo frattanto, per
quanto potevo, mi sforzavo di comprendere da quale e quanta sovrumana sorgente
derivassero le sue parole. Licenzio intervenne: "Dovresti indicarci che cosa, per esser



felice, 'uomo deve desiderare e di quali cose € opportuno abbia il desiderio". Gli
risposi: "Invitami, se vorrai, nel tuo compleanno ed io mangero volentieri cio che mi
offrirai. Io ti chiedo di pranzare oggi con me alla stessa condizione e di hon chiedermi
una vivanda che non €& stata ammannita". Egli accetto il richiamo a rientrare
rispettosamente nei suoi limiti. Allora continuai: "Finora € stato accettato fra noi che
non puo esser felice chi non ha cio che desidera e che non necessariamente ¢ felice
chi consegue cio che desidera". Furono d'accordo.

L'oggetto del desiderio e Ia felicita.

2. 11. "E, continuai, concedete che chi non e felice, & infelice?". Non contestarono.
"Ogni uomo dunque che non ha cid che desidera € infelice". Furono tutti d'accordo.
"Che cosa pertanto, chiesi, 'uomo deve conseguire per esser felice? Forse anche al
nostro banchetto sara presentata una vivanda adatta a non lasciare insoddisfatto
I'appetito di Licenzio. Io penso che I'uomo deve tendere all'oggetto che pud possedere
quando lo desidera". Affermarono che era evidente. "Deve esser dunque, soggiunsi,
un bene stabile non dipendente dalla fortuna, non condizionato ai vari accadimenti.
Infatti non possiamo assicurarci quando e per tutto il tempo che vogliamo cid che &
perituro e caduco". Fecero un unanime cenno d'assenso. Soltanto Trigezio obietto: "Vi
sono molti che accumulano e godono largamente di beni fragili e condizionati agli
avvenimenti, ma fonti di gioia in questa vita e non manca loro alcuno degli oggetti del
loro desiderio". Gli chiesi: "Ritieni che chi teme ¢ felice?". "Non lo ritengo", disse.
"Dunque se puod perdere cido che ama, puo non temere?". "E impossibile", mi rispose.
"Ora, conclusi, i beni soggetti al caso si possono perdere.

Dunque chi li ama e possiede non puo assolutamente esser felice". Non contestd. A
guesto punto mia madre intervenne: "Anche se fosse sicuro di non perdere le proprie
sostanze, tuttavia non ne pud esser saziato. Quindi intanto € infelice in quanto e
sempre bisognoso". Le chiesi: "Non ritieni che possa esser felice se, abbondando e
traboccando di tante ricchezze, stabilisse un limite al desiderio e, contento di esse, ne
goda convenientemente e gioiosamente?". "Non ¢ felice, rispose, per il possesso delle
sostanze ma per la moderazione del suo desiderio". "Benissimo, replicai. Anche a tale
domanda da te non si poteva attendere una risposta diversa. Quindi non abbiamo piu
dubbi che, se qualcuno ha deciso di esser felice, si deve assicurare cio che rimane per
sempre né puo essere sottratto dalla fortuna spietata". "Ormai, intervenne Licenzio,
siamo d'accordo su tale verita". "Ritenete, ripresi, che Dio € eterno e non cessa mai
d'essere?". "E verita tanto certa, rispose Licenzio, che non €& necessario farla
argomento del dialogo". E gli altri con profondo sentimento religioso concordarono.
"Dunque, conclusi, chi ha Dio é felice".

Le varie opinioni dei convitati.

2. 12. Accettarono la conclusione con viva gioia; ed io ripresi: "Ci rimane da indagare
soltanto, come penso, chi € I'uomo che possiede Dio; egli sara certamente felice.
Chiedo la vostra opinione sull'argomento”. Licenzio: "Ha Dio chi vive bene". Trigezio:
"Ha Dio chi obbedisce ai suoi comandamenti". Alla sua opinione aderi Lastidiano. Il piu
giovane di tutti: "Ha Dio chi non ha l'animo immondo (cf. Mt 5, 8)". Mia madre
approvo tutte le opinioni, ma soprattutto quest'ultima. Navigio se ne era rimasto in
silenzio. Gli chiesi come la pensasse. Mi rispose che gli piaceva l'ultima. Mi parve
opportuno non trascurare Rustico nel chiedergli la propria opinione su un argomento
di tanta importanza poiché mi sembrava che taceva piu per vergogna che per volonta.
Aderi a Trigezio.



Moderazione nella ricerca.

2. 13. Allora ripresi: "Prendo atto dei singoli pareri su un argomento importante che
implica pertanto ogni ulteriore problema e ogni ulteriore scoperta purché noi ora,
come abbiamo cominciato, lo sottoponiamo all'indagine senza preconcetti e con molta
serieta. Per oggi tuttavia non si deve prolungare la trattazione poiché anche lo spirito
ha nei suoi conviti una certa intemperanza se si getta sulle vivande senza
moderazione e con avidita e rischia, per cosi dire, l'indigestione. E poiché da essa si
deve temere per la sanita mentale come dalla stessa fame, € meglio che domani, se
preferite, col ritorno dell'appetito riprendiamo la trattazione. Voglio tuttavia che subito
assaporiate ci0 che io adesso, come vostro anfitrione, devo apporvi offrendolo
direttamente alla vostra mente. Ed €, salvo errore, l'ultima rituale vivanda ammannita
e condita dal miele della lezione". Alle mie parole tutti si tesero come verso una
vivanda non a portata di mano e insistettero perché mi accingessi a dire di che si
trattava. "Non vi pare, dissi, che € conchiusa la discussione iniziata qualche giorno
addietro contro gli accademici?". Udito tale nome, i tre, cui era noto il fatto, si
alzarono in piedi con vivacita e, quasi con le mani distese, come comunemente
avviene, aiutarono con le parole che poterono il servitore che apponeva. Facevano
capire che non avrebbero udito nulla di piu gradevole.

La tesi di Agostino che gli accademici non conseguono felicita...

2. 14. Proposi I'argomento in questi termini: E manifesto che non & felice chi non ha
I'oggetto del desiderio, come dianzi & stato logicamente dimostrato. Ma nessuno cerca
cio che non vuol conseguire. Ora essi ricercano sempre la verita, dunque desiderano
conseguirla; desiderano, cioe, avere il conseguimento della verita. Ma non Ila
conseguono. Ne deriva che essi non hanno cio che desiderano e ne deriva quindi che
non sono felici. Ma non si & saggi se non si e felici; dunque il filosofo accademico non
€ un saggio. A questo punto essi, soddisfatti di essersi assicurati l'intera porzione,
approvarono gridando. Ma Licenzio, riflettendo piu attentamente e diligentemente,
esitd a prestar I'assenso e disse: "Mi sono assicurato assieme a voi la porzione poiché
ho approvato convinto della conclusione. Ma per il momento non trangugero nulla e
riserverd la mia porzione per Alipio. O la gustera assieme a me o mi avvertira sui
motivi per non ingerirla". "Ma Navigio piuttosto, dissi, non avendo il fegato sano,
dovrebbe temere i dolci". Ed egli sorridendo rispose: "Al contrario, essi mi faranno
bene. Non so come, ma la tua confezione contorta e pungente a causa del miele
d'Imetto, come dice quel tale, & dolce-asprigna e non costipa l'intestino. Quindi la
ingerisco tutta, sia pure con qualche puntura al palato, ma con piena soddisfazione.
Non vedo infatti come possa esser contestata la tua conclusione". "E certamente
impossibile, intervenne Trigezio. E per questo son contento d'essermi gia schierato
contro di loro. Infatti non so per quale impulso naturale, o per dire con maggior
verita, divino, ho sempre avuto una viva antipatia per loro sebbene non sapessi come
confutarli".

... @ ribattuta da Licenzio...

2. 15. "Io non li abbandono ancora", disse Licenzio. "Dunque, ribatté Trigezio, dissenti
da noi?". "E voi, rimbecco l'altro, non dissentite da Alipio?". Gli dissi: "Non dubito che,
se fosse stato presente Alipio, avrebbe accettato la mia breve dimostrazione. Non
avrebbe infatti potuto accogliere I'assurda opinione di ritenere felice chi non ha un
bene spirituale tanto eccellente e che ha ardentemente desiderato di avere, ovvero
che essi non vogliono raggiungere la verita, o che & saggio chi non ¢ felice.



Da questi tre motivi, come se fossero miele, farina e mandorle, € confezionata la torta
che temi d'ingerire". "Ed egli, ribatté Licenzio, accetterebbe questo piccolo
divertimento da fanciulli abbandonando la ricca tradizione degli accademici? Da essa,
come da fiume in piena, la tua breve dimostrazione sarebbe sommersa e trascinata
via". "Come se, rimbeccai, stessimo cercando una lunga dimostrazione soprattutto
contro Alipio. Egli stesso con il tuo intervento dimostra sufficientemente che questi
motivi lievi ma non scarsi di pensiero sono validi e utili. Ma tu che preferisci dipendere
dall'autorita di un assente, quale punto biasimi? Che chi non ha I'oggetto del desiderio
non é& felice? Ovvero che gli accademici, i quali ricercano con ardore la verita, non la
vogliono avere, una volta conseguita? O ritieni che I'uomo saggio non e felice?". "E
certamente felice, rispose sorridendo sdegnosamente, chi non ha I'oggetto del
desiderio". Ordinai che le sue parole fossero trascritte. Ed egli esclamd: "Ma io non
I'ho detto". Feci cenno che si trascrivessero ugualmente anche queste. Allora ammise:
"L'ho detto". Avevo ordinato, una volta per sempre, che non potesse profferire parola
che non fosse trascritta. E cosi tenevo il giovanotto in esercizio fra la vergogna e
I'ostinatezza.

... ma Monica li definisce epilettici.

2. 16. Ma mentre, motteggiandolo con tali parole, lo invitavo ad ingerire, per cosi
dire, la sua porzione, mi accorsi che gli altri ignari dell'argomento e desiderosi di
conoscere il tema della nostra scherzosa conversazione, ci guardavano seri. E
riferendomi a un caso piuttosto frequente, mi parve di poterli paragonare a quelle
persone che, sedendo a mensa con individui sempre affamati ed eccellenti divoratori,
o si trattengono dal tirar giu per contegno o si lasciano prendere dalla vergogna. Ma io
ero l'anfitrione e tu mi hai insegnato a sostenere la parte di un uomo illustre e, per
svelare tutto, dell'uomo vero, ma anche dell'anfitrione in quel convito. Mi turbo quindi
il diverso e incoerente trattamento usato alla nostra mensa. Sorrisi a mia madre. E lei,
con grande liberalita, mi ordind di offrire, come se la dispensa fosse sua, la vivanda di
cui erano privi. Mi pregdo poi: "Dicci ormai chiaramente la posizione di codesti
accademici e le loro tesi". Gliene presentai una breve e chiara esposizione in maniera
che tutti i presenti potessero comprendere. E lei: "Ma costoro sono affetti da mal
caduco". Con questo termine in gergo popolare sono designati coloro che sono
sconvolti da attacchi d'epilessia. Nel contempo si alzd per andarsene. E tutti rallegrati
ed esilarati dal motto, posta fine alla discussione, ce he andammo.

Dio e la felicita (3, 17 - 22)
Ricapitolazione della disputa precedente.

3. 17. L'indomani, sempre dopo pranzo ma un po' piu tardi del giorno antecedente, ci
adunammo i medesimi e nel medesimo luogo. "Oggi, cominciai, siete arrivati tardi al
banchetto; ed io penso che il fatto non dipenda dalla cattiva digestione, ma dalla
certezza della scarsezza delle vivande. Siete convinti che non dovete iniziare a
prendere all'ora consueta un cibo che, a vostro avviso, potete ingoiare in pochi
bocconi. Ed era ovvio pensare che non fossero rimasti avanzi d'un pranzo che nel
giorno stesso della festa era stato frugale. E forse avete ragione. Io stesso, come voi,
non so che cosa v'eé stato ammannito.



V'é un Altro che non manca di preparare a ciascuno ogni vivanda e soprattutto quelle
di questo tipo. Siamo noi che assai spesso manchiamo di nutrirci o per debolezza o
per sazieta o per affari. E ieri, con sentimento religioso e con fondamento logico,
siamo rimasti d'accordo che egli, con la sua presenza negli uomini, li rende felici.

Il nostro ragionamento ha infatti accertato, senza dispareri fra di voi su tale punto,
che & felice chi possiede Dio. E stato allora chiesto chi sia, a vostro avviso, che
possiede Dio,. Sull'argomento, se ben ricordo, sono state dichiarate tre opinioni.
Alcuni hanno ritenuto che possiede Dio chi compie le opere che egli vuole. Altri hanno
affermato che possiede Dio chi vive bene. Altri, infine, furono d'opinione che Dio € in
coloro in cui non ¢ lo spirito denominato immondo.

Convenienza di massima delle tre opinioni.

3. 18. Ma forse con diverse espressioni hanno tutti pensato la stessa cosa. Limitiamoci
ad analizzare le prime due opinioni. Chiunque vive bene compie cio che Dio vuole e
chiunque compie cid che Dio vuole vive bene; altro non ¢ infatti vivere bene che fare
cio che piace a Dio, salvo un vostro disparere". Furono d'accordo. "Piu attentamente
bisogna esaminare la terza opinione perché, nella terminologia della Sacra Scrittura,
immondo spirito, per quanto io ne comprendo, viene inteso in due significati. O
s'intende quello che invade l'anima dal di fuori, sconvolge la normale funzione dei
sensi e genera negli uomini una specie di mania; e si dice che, per allontanarlo, i
sacerdoti impongono le mani ed esorcizzano, cioé lo scacciano con l'invocazione di
Dio. Con altra accezione si denomina spirito immondo ogni anima immonda e non
significa altro che anima inquinata da vizi e colpe.

Pertanto chiedo a te, giovanetto, che forse hai dichiarato questa tua opinione a causa
del tuo spirito un po' piu sereno e puro, chi ti sembra che non abbia lo spirito
immondo: quegli che non € invaso dal demone che di solito rende furibondi gli uomini,
ovvero quegli che ha gia resa monda I'anima da tutti i vizi e peccati". "Penso, rispose,
che non ha lo spirito immondo chi vive castamente". "Ma, soggiunsi, chi intendi come
casto: colui che non commette peccato o colui soltanto che si astiene da un illecito
contatto carnale?". "Come, rispose, pud esser casto se, astenendosi soltanto
dall'illecito contatto, non cessa di macchiarsi di altri peccati? Quegli & veramente casto
che & fisso in Dio e soltanto a lui aderisce". Volli che le parole del ragazzo fossero
trascritte come erano state profferite; quindi continuai: "Ne consegue pertanto
necessariamente che questo tale viva bene e chi vive bene & necessariamente casto,
salvo il tuo disparere". Manifestod la sua adesione assieme agli altri. "Quindi, conclusi,
fino a questo punto c'e unanimita di opinioni.

Cercare Dio: somma di tutti i desideri.

3. 19. Ma ora per un po' vi propongo il problema se Dio pud volere che I'uomo lo
cerchi". Lo ammisero. "Vi chiedo egualmente se possiamo affermare che vive male chi
cerca Dio". "No certamente", risposero. "E rispondete anche a questo terzo quesito:
Puo lo spirito immondo cercare Dio?". Dissero di no, nonostante una certa esitazione
di Navigio che poi cedette alle contestazioni degli altri. "Dunque, conclusi, chi cerca
Dio fa cido che Dio vuole e vive bene e non ha lo spirito immondo. Ma chi cerca Dio non
lo ha ancora. Quindi a rigor di logica non consegue che ha Dio in sé chi vive bene o fa
cio che Dio vuole e non ha lo spirito immondo".



A questo punto tutti riconobbero ridendo di essere stati tratti in inganno dalle loro
stesse ammissioni. Ma mia madre, dopo un lungo momento di stupore, chiese che io
chiarissi e dilucidassi distintamente quanto, per esigenza di conchiudere, avevo
esposto in forma involuta. Soddisfeci la sua richiesta. Ed ella disse: "Ma nessuno puo
raggiungere Dio se non lo cerca". "D'accordo, risposi.

Tuttavia chi ancora cerca, non ha ancora raggiunto Dio, tuttavia gia vive bene.
Dunque non di necessita chi vive bene ha Dio". "Ritengo, ribatté, che ognuno ha Dio,
ma I'hanno propizio coloro che vivono bene e avverso coloro che vivono male".
"Dunque, le risposi, non a rigore di logica abbiamo ammesso che ¢& felice chi ha Dio
poiché ogni uomo ha Dio e tuttavia non ogni uomo é felice". "Allora, suggeri, aggiungi
propizio".

L'obiezione di Navigio sulla ricerca del saggio accademico.

3. 20. "Dunque, soggiunsi, siamo per lo meno sufficientemente d'accordo che e felice
chi ha Dio propizio". "Vorrei, interruppe Navigio, essere d'accordo ma mi trattiene la
condizione di chi ancora ricerca, soprattutto se tu dovessi concludere che & felice
I'accademico che nella disputa di ieri, con termine popolano e non letterario ma assai
efficace, a mio parere, fu denominato sofferente di mal caduco. Non posso ammettere
che Dio sia avverso a un uomo che lo cerca. E se cid non € ammissibile, Dio gli sara
propizio e chi ha Dio propizio & felice. Dunque chi lo cerca € felice, ma chi cerca non
ha ancora I'oggetto del suo desiderio. Ne conseguirebbe che & felice I'uomo che non
possiede ci0 che desidera. Ma tale affermazione ieri ci € sembrata assurda e ne
abbiamo dedotto che erano stati eliminati i punti deboli della tesi accademica. E per
questo ormai Licenzio cantera vittoria su di noi e, come medico saggio per me, mi fara
notare che i dolci da me imprudentemente ingeriti a danno della mia salute esigono
un simile scotto".

Dio propizio e il movimento verso la felicita.

3. 21. A queste parole anche mia madre sorrise. Trigezio intervenne: "Io non vedo
come conseguente che Dio € avverso a chi non € propizio, ma penso che si dia una
condizione di mezzo". Gli chiesi: "Ma tu ammetti che questo tale, posto in una
condizione di mezzo perché Dio non gli € né propizio né ostile, in qualche modo ha
Dio?". Essendo egli rimasto perplesso, mia madre intervenne: "Un conto € avere Dio
ed un altro non essere senza Dio". "Ma, ribattei, che cosa & meglio: avere Dio o
non essere senza Dio?". "Per quanto m'é dato di comprendere, rispose, questa € la
mia opinione: chi vive bene ha Dio ma propizio; chi vive male ha Dio ma avverso; chi
invece ricerca e non ha ancora trovato non lo ha né ostile né propizio ma non & senza
Dio". "Questo, chiesi, € anche il vostro parere?". Risposero affermativamente.

"Ditemi, ripresi, e vi prego di scusarmi: non vi pare che Dio sia propizio all'uomo cui
concede il suo favore?". Lo ammisero. "E allora, soggiunsi, Dio non da il suo favore
alll'uomo che lo cerca?". Risposero di si. "Dunque, conclusi, chi cerca Dio ha Dio
propizio e chi ha Dio propizio e felice. Pertanto & felice anche chi cerca. Ma chi cerca
non possiede ancora l'oggetto del suo desiderio. Quindi e felice anche chi non
possiede I'oggetto del suo desiderio". "Ma a me, ribatté mia madre, non pare affatto
che sia felice chi non possiede l'oggetto del suo desiderio". "Ne conseguirebbe, le
risposi, che non necessariamente ¢ felice chi ha Dio propizio".



"Se il rigore della logica, soggiunse, postula tale conclusione, m'é impossibile
escluderla". "Si avra pertanto, conclusi, la seguente classificazione: chi ha trovato Dio
e lo ha propizio e felice; chi cerca e lo ha propizio non & ancora felice; chi infine con
vizi e colpe si rende estraneo a Dio, non solo non e felice ma non vive neppure nel
favore di Dio".

L'aporia: avere Dio propizio e non esser felici.

3. 22. Le mie parole furono approvate da tutti. "D'accordo, dissi; temo tuttavia che
non vi convinca il motivo dianzi da noi accettato e cioé che sarebbe infelice chi non
fosse felice. Ne conseguirebbe che ¢ infelice 'uomo che ha [Dio propizio e non ¢ felice
appunto perché, come abbiamo detto, ancora cerca Dio]. Ovvero, come dice
Tullio, dovremmo reputare ricchi i possessori di molti fondi e poveri i possessori di
tutte le virtu? (Cicerone, Hort. framm. 104). Ma considerate se e vero il principio che
come chi soggiace alla privazione e infelice, cosi sia vero che chi € infelice soggiace
alla privazione. Di conseguenza sarebbe vera l'opinione da me approvata, mentre
veniva dichiarato, come avete udito, che l'infelicita non € altro che soggezione alla
privazione. Sarebbe lungo trattare I'argomento oggi e per questo chiedo che non vi
dispiaccia di partecipare anche domani a questo convito". E poiché tutti affermarono di
gradirlo assai, ci alzammo.

Pienezza e misura (4, 23 - 36)
Problematicita del concetto di privazione.

4. 23. Al terzo giorno della nostra disputa, di mattino, si dissipd la nebbia che ci
costringeva ad adunarci nella sala delle terme e si ebbe un limpido pomeriggio. Ci fece
piacere quindi scendere nel prato vicino. Ci sedemmo, ciascuno nel luogo che sembro
piu comodo. Quindi fu continuata la disputa nei termini seguenti. "Conservo e ritengo
valido, cominciai, quasi tutto cido che voluto mi fosse da voi concesso in risposta alle
mie domande. Oggi pertanto, affinché possiamo per qualche giorno por fine a questo
nostro banchetto, non rimane nulla o poco, come penso, da darmi in risposta. E stato
detto da mia madre che l'infelicita non € altro che privazione ed e stato stabilito da noi
che coloro i quali soggiacciano alla privazione sono infelici. Ma la tesi che proprio tutti
gli infelici soggiacciano alla privazione ha qualche aspetto problematico che ieri non
abbiamo potuto chiarire. Che se la forza del ragionamento riuscira a dimostrare che &
proprio cosi, sara stabilito con esattezza chi sia_felice. Sara chi non soggiace alla
privazione. Infatti chi non e infelice e felice. E felice dunque chi e libero dalla
privazione se risultera che quella che denominiamo privazione equivale all'infelicita".

Non necessariamente chi non soggiace a privazione é felice...

4. 24. "E perché, domando Trigezio, non si potrebbe gia dedurre che ¢é felice chi non
soggiace a privazione, dall'evidente principio che chi soggiace a privazione €& infelice?
Rammento che abbiamo accertato non darsi uno stato di mezzo fra infelice e felice".
"Ritieni, gli chiesi, che si dia qualche cosa di mezzo fra morto o vivo? Non si e forse o
vivi o morti?". "Ammetto, ribatté, che anche per questo aspetto non si da qualche
cosa di mezzo. Ma a che mira la domanda?". "Perché, gli risposi, tu ritieni, come
penso, che chi & stato sepolto da un anno € morto". Non contestd. "E allora, proseguii,
forse che vive chi non e stato sepolto da un anno?". "Non consegue", mi rispose.
"Quindi, conclusi, dal fatto che chi soggiace alla privazione € infelice non consegue a
rigore che chi non soggiace alla privazione & felice sebbene non sia possibile trovare
una condizione di mezzo tra felice e infelice come tra vivo e morto".



... poiché Ia felicita é valore.

4. 25. E poiché alcuni tardavano alquanto a comprendere il ragionamento, tentai di
chiarirlo e trattarlo con parole, per quanto possibile, adatte al loro intendimento.
"Dunque, dissi, nessuno dubita che e infelice chi soggiace alla privazione. Non
costituisce ovviamente difficolta la soggezione anche degli uomini saggi ai bisogni
materiali. Non lo spirito, in cui alberga la felicita, soggiace a tali bisogni. Esso infatti e
perfetto e I'essere perfetto non ha bisogni. Per quanto riguarda i beni indispensabili
alla vita fisica, il saggio li usera se ci sono e se non ci saranno non si lascera abbattere
dalla loro scarsezza. Il saggio infatti & forte e I'uomo forte non teme. Dunque il saggio
non temera né la morte fisica né le privazioni che si possono allontanare, evitare o
differire con l'uso di beni sensibili dei quali potrebbe esser privo. Tuttavia ne usa bene
se non mancano. E infatti vero quel detto: E da stolti subire cio che puoi
evitare (Terenzio, Eun. 761).

Dunque evitera la morte e la privazione quanto € possibile e conveniente per non
diventare, in caso contrario, infelice non a causa di simile contingenza ma per non
averlo voluto, potendolo. Sarebbe segno manifesto di stoltezza. Chi non le evita sara
dunque infelice a causa della sua stoltezza e non per la soggezione ai mali sensibili. Se
poi non riuscira ad evitarli, sebbene vi si adoperi diligentemente, non sara il loro
verificarsi a renderlo infelice. Infatti non € meno vero il detto del medesimo
commediografo: Perché non puo realizzarsi cio che vuoi, fa' di volere cio che é
possibile (Terenzio, Andria 305-306). Non pu0 essere infelice colui a cui nulla avviene
contro il proprio desiderio. In verita non desidera cid che non pud ottenere. Ha infatti
il desiderio di beni assai piu sicuri che € quello di non agire se non a norma di virtu e
secondo la divina legge della saggezza che non gli possono esser tolte sicuramente.

Al contrario chi é infelice, per mancanza di saggezza, soggiace a privazione.

4. 26. Ed ora esaminate se anche chi ¢ infelice soggiace alla privazione. Costituisce
difficolta ad ammettere tale verita il fatto che molti, i quali godono di una grande
quantita di beni di fortuna e ai quali tutto riesce possibile al punto che I'oggetto del
loro desiderio dipende da un loro cenno, trovano tuttavia in questa vita gravi difficolta.
Ma facciamo I'ipotesi di un individuo quale Tullio dice che fosse Orata (cf.
Cicerone, Hort. framm. 10). Chi potrebbe dire che Orata soggiacesse alla privazione
se fu un uomo ricchissimo, dedito al lusso e alla gioia di vivere, cui non manco nulla di
cio che € piacere, bellezza e buona e perfetta salute? Infatti ebbe a profusione fondi
assai produttivi, amici dediti alle gioie e delle sue sostanze us0 con molto
discernimento per il benessere fisico. Per dirla in breve, un prospero successo segui a
tutti i suoi progetti e desideri. Ma qualcuno di voi obiettera che desiderava avere piu di
quanto aveva. Non lo sappiamo.

Ma facciamo l'ipotesi, e cio & sufficiente alla nostra indagine, che egli non desiderasse
piu di quanto possedeva. Ritenete allora che soggiacesse alla privazione?". "Vorrei
ammettere, rispose Licenzio, che non desiderasse di piu, a parte che non saprei come
ammetterlo in un uomo non saggio. Sta il fatto che temeva, poiché era di retto
intendimento come si suol dire, I'improvvisa perdita di tutte le sostanze a causa di
qualche avversita. Non era difficile comprendere che tutti quei beni, per quanto grandi
fossero, erano soggetti alla forza degli avvenimenti". Sorridendo gli risposi: "Stai
rilevando, o Licenzio, che questo individuo assai fortunato €& stato impedito dal
raggiungere la felicita a causa della sua rettitudine.



Infatti essendo assai avveduto, prevedeva che poteva perdere tutti i suoi beni. Ed era
travagliato da simile timore e spesso ripeteva quel detto popolare: L'uomo che non
s'illude é assennato per la propria infelicita (Plutarco, De trang. an. 1, 465c.)

Quindi l'insipienza é essenziale privazione...

4. 27. Egli e gli altri sorrisero. Io soggiunsi: "Esaminiamo attentamente il motivo per il
quale costui, sebbene ebbe timore, non soggiacque alla privazione poiché da qui ha
origine il problema. Il soggiacere alla privazione infatti consiste nel non avere e non
nel timore di perdere cio che si ha. Egli era infelice perché temeva, sebbene non fosse
soggetto al bisogno. Dunque non si € soggetti al bisogno per il fatto che si e infelici".
Anche mia madre, la cui opinione stavo difendendo, approvo assieme agli altri.
Tuttavia, esprimendo una riserva disse: "Ancora non so e non riesco bene a
comprendere come si possa separare l'infelicita dalla privazione e la privazione
dall'infelicita. Anche costui che era ricco e possidente e, come state dicendo, non
desiderava piu nulla, tuttavia, poiché temeva di perdere, era privo di saggezza.
Dunque lo dovremmo considerare bisognoso se fosse stato privo di denaro e di
possessioni e non lo considereremo tale per il fatto che era privo della saggezza?". Fu
un grido unanime d'ammirazione. Anche io fui non poco contento e lieto che proprio
da lei fosse espresso il concetto che avevo inteso di esporre in fine come verita di
fondo desunta dagli insegnamenti dei filosofi. "Osservate, esclamai, che altro ¢ la
molteplice e varia cultura e altro lo spirito sempre fisso in Dio? Da dove infatti
procedono le parole udite che hanno destato la nostra ammirazione se non da lui?". A
questo punto Licenzio tutto lieto m'interruppe esclamando: "Certamente non si poteva
dire qualche cosa di piu vero e di piu divino. Non c'e infatti tanta privazione che
produca tanta infelicita quanto, esser fuori della saggezza. Chi non € privo della
saggezza non ha bisogno assolutamente di nulla".

... la saggezza e felicita, la stoltezza infelicita.

4. 28. "La soggezione alla privazione spirituale, continuai, non € altro che stoltezza.
Essa € contraria alla saggezza e cosi contraria come la morte alla vita, come la felicita
all'infelicita senza condizioni di mezzo. Allo stesso modo che I'uomo non felice &
infelice e chi non &€ morto € vivo, cosi & evidente che chi non e stolto e
necessariamente saggio. Ne possiamo dedurre che Sergio Orata non fu infelice tanto
perché temeva di perdere i doni di fortuna ma perché era stolto. Ne consegue che
sarebbe stato piu infelice se non avesse avuto timori da parte di cose tanto instabili e
incerte che egli reputava beni. Sarebbe stato infatti piu sicuro non per vigile fortezza
di spirito ma per torpore mentale, comunque infelice perché immerso nella piu
profonda stoltezza. Ma se chiunque & privo della saggezza soggiace alla piu grande
privazione e chi ne & in possesso non ha alcuna privazione, ne consegue che la
stoltezza € privazione. Inoltre come ogni stolto & infelice, cosi ogni infelice & stolto.
Dunque & provato che la privazione ¢ infelicita e l'infelicita privazione.

La privazione significa non avere;

4. 29. Trigezio confessd di non aver compreso la conclusione. Che cosa, gli chiesi,
abbiamo accertato con la nostra analisi?". Che soggiace alla privazione chi non
possiede la saggezza", mi rispose. "E che cosa €, soggiunsi, soggiacere a privazione?".
"Non avere la saggezza". "E che cos'e, dissi, non avere la saggezza?". Poiché taceva
gli chiesi: "Avere la stoltezza?". "Si", ammise.



"Dunque, conclusi, avere la privazione e rispettivamente la stoltezza € la medesima
cosa. Ne consegue che privazione € sinonimo di stoltezza. Tuttavia, non so perché,
diciamo: Ha la privazione; ovvero: Ha la stoltezza. E lo stesso caso di quando diciamo
che un luogo privo di luce ha le tenebre; non significa altro che non avere la luce. Le
tenebre non vanno e vengono, ma mancare di luce significa essere nelle tenebre,
come esser privo delle vesti significa esser nudo. Insomma, quando s'indossa una
veste la nudita non fugge come un oggetto condizionato al moto locale. Cosi dunque
diciamo che si ha la privazione come si dice che si ha la nudita. La privazione &
categoria del non avere.

Quindi per spiegare, come posso, il mio pensiero, si dice: Ha la privazione, come se si
dicesse: Ha il non avere. E pertanto se risulta che la stoltezza € per sé vera e
autentica privazione, cerca di comprendere che il problema & stato da noi risolto.
Eravamo in dubbio se nel dire infelicita non intendessimo altro che privazione.
Abbiamo spiegato che la stoltezza giustamente significa privazione. Dunque dobbiamo
ammettere che, come lo stolto € infelice e l'infelice & stolto, cosi non solo chi soggiace
a privazione ¢ infelice ma anche chi e infelice soggiace a privazione. Dal principio che
ogni stolto e infelice e ogni infelice & stolto si deduce che la stoltezza ¢ infelicita. Cosi
dal principio che chi soggiace alla privazione € infelice e chi & infelice soggiace alla
privazione dobbiamo dedurre che l'infelicita € essenzialmente privazione".

quindi si oppone a pienezza...

4. 30. Tutti dichiararono di essere d'accordo. "Ora e opportuno, proseguii, che
esaminiamo chi non soggiace a privazione. Questi sara I'uomo saggio e felice. Ora la
stoltezza € privazione. Il nome stesso indica privazione poiché la parola si usa per
significare una certa improduttivita e insufficienza. Considerate dunque piu
attentamente con quanta diligenza gli antichi hanno foggiato tutte o, come si puo
vedere, alcune parole relative a significati la cui conoscenza era indispensabile. Ormai
ammettete che lo stolto soggiace a privazione e chi soggiace a privazione & stolto.
Penso che siate anche d'accordo che I'animo stolto € vizioso e che tutti i vizi dello
spirito sono inclusi nell'unico concetto di stoltezza.

Nel primo  giorno  di questa nostra disputa abbiamo detto che
I'immoderatezza (nequitia) € stata cosi denominata perché €& un non qualche
cosa (nequidquam) e che il suo contrario, la moderatezza, ¢ stata nominata da
produttivita (frux). Dunque in questi due contrari, moderatezza e immoderatezza,
sono posti in evidenza l'essere e il non essere. Che cosa pensiamo sia il contrario di
privazione, di cui si sta trattando?". Esitarono a rispondere. "Se dicessi ricchezza,
intervenne Trigezio, noto che il suo contrario € poverta". "Il concetto & simile, gli
risposi. Poverta e privazione di solito significano la stessa, cosa. Tuttavia si deve
trovare un altro termine affinché alla parte migliore non ne rimanga uno solo. Difatti
mentre la parte di poverta e privazione abbonda di termini, da quest'altra si
opporrebbe soltanto il termine di ricchezza. E sarebbe veramente assurdo che si dia
privazione di termini nella parte che e contraria alla privazione". "Sono d'avviso, disse
Licenzio, che la pienezza, se il termine e passabile, giustamente si oppone alla
privazione".



... che consiste nella misura e nel limite.

4. 31. "Per quanto riguarda la terminologia, risposi, ci torneremo sopra in seguito con
maggiore attenzione. Non & un aspetto che si debba curare eccessivamente nella
ricerca in comune della verita. E sebbene Sallustio, attentissimo ponderatore di
parole, contrappone alla privazione I'abbondanza (cf. Sallustio, Cat. 52, 22), accetto
codesta pienezza. Neanche nella presente indagine saremo liberi dalla preoccupazione
per i grammatici e non dobbiamo correre il rischio di essere puniti da loro per avere
usato senza sufficiente esame dei termini che essi hanno posto a nostra disposizione".
Sorrisero. "Dunque, continuai, poiché ho deciso, mentre siete intenti in Dio, di
prendere in considerazione i vostri pensieri come se fossero oracoli, esaminiamo il
significato del termine. Penso che sia piu adattabile alla verita.

Pienezza e privazione sono in opposizione. Ma anche in questa fattispecie, come
nell'altra di immoderatezza e moderatezza, appaiono i due opposti di essere e non
essere. E se la privazione e di per sé stoltezza, la pienezza sara saggezza. Molti hanno
giustamente insegnato che la moderatezza € madre di tutte le virtu. In accordo a loro
anche Tullio in un discorso ha detto: Ciascuno la intenda come vuole; io ritengo la
moderatezza, cioé la regola della misura e del limite, come la virtua piu
alta (Cicerone, Pro Deiot. 9, 26). Opinione assai ragionevole e conveniente perché ha
tenuto in considerazione la produttivita, cioé un qualche cosa di cui diciamo I'essere
cui € contrario il non essere. Ma a causa dell'uso della parola nel popolo che di solito
intende moderatezza come parsimonia, egli ha chiarito il proprio pensiero
aggiungendo la regola della misura e del limite. Quindi esaminiamo attentamente
questi due termini.

Quindi la saggezza e pienezza...

4. 32. Regola della misura (modestia) deriva da modus (misura) e regola del limite
(temperantia) da temperies (limite). E dove si hanno misura e limite non c'eé né il piu
né il meno. Dunque € di per sé la pienezza che abbiamo contrapposto a privazione
molto piu ragionevolmente che se le avessimo contrapposto abbondanza.
Nell'abbondanza infatti sono implicite I'affluenza e quasi la produzione eccessiva di
qualche cosa. E quando cid si verifica al di la della sufficienza, manca la misura,
poiché anche una cosa eccessiva € priva della misura.

Quindi anche I'abbondanza non ¢ altro dalla privazione poiché I'una e l'altra sono prive
della giusta misura. Se poi si analizza il concetto di opulenza, si trova che rientra nella
categoria della misura. Infatti opulenza deriva da ops (facolta, potere). E il troppo non
puo conferire facolta se spesso implica maggiore svantaggio del poco. Il poco e il
troppo quindi, in quanto sono privi della misura, significano privazione. Ora la misura
dell'anima & la saggezza. Infatti non si pud negare che la saggezza e contraria alla
stoltezza, che la stoltezza € privazione e che alla privazione € contraria la pienezza.
Dunque la saggezza € pienezza e la pienezza consiste nella misura. Pertanto la misura
per lo spirito consiste nella saggezza. Da qui il proverbio non immeritatamente
celebre: E prima norma pratica del vivere: Non di troppo (Terenzio, Andria 61; cf.
anche Plutarco, De tranq. an. 16, 474c.).



... € misura.

4. 33. Abbiamo detto al principio della nostra discussione d'oggi che se avessimo
accertato la tesi dell'infelicita come privazione, avremmo dichiarato felice chi non
soggiace a privazione. Ed e stato quindi dimostrato che esser felici € necessariamente
non soggiacere a privazione, cioe esser sapiente. Ma forse voi chiedete che cosa sia la
saggezza, poiché il pensiero umano, per quanto gli € possibile in questa vita, ha gia
tentato di analizzare e chiarire anche il suo significato.

Non & altro che la misura dello spirito con cui esso raggiunge I'equilibrio in maniera da
non effondersi nel troppo né restringersi al di sotto del limite della pienezza. Si
effonde nella lussuria, nella volonta di dominio, nell'orgoglio e simili con cui lo spirito
d'individui incapaci di moderazione e infelici crede d'accaparrarsi gioie e potenza.

Si restringe nell'avarizia, nella pusillanimita, nella tristezza, nella cupidigia ed altri
mali di varia specie, a causa dei quali anche gli infelici ammettono che gli uomini sono
infelici.

Quando invece lo spirito, raggiunta la saggezza, la fa oggetto della sua meditazione, e
quando, per usare le parole di questo ragazzo, si tiene ad essa e non lasciandosi
distogliere dalla vanita non si volge al culto dei falsi idoli, al cui peso abbracciato
potrebbe cadere dal suo Dio e inabissarsi, allora non teme la mancanza di
moderazione e quindi la privazione e l'infelicita. Pertanto chi e felice ha la misura di se
stesso, la saggezza.

Dio, in quanto Verita, é l'ideale pienezza e misura...

4. 34. Ora dove la saggezza ha la sua ragione ideale se non nella sapienza di Dio?
Sappiamo anche per magistero divino, che il Figlio di Dio € la stessa Sapienza di Dio e
il Figlio di Dio e certamente Dio. Dunque chi e felice ha Dio. Sull'argomento si & avuto
['unanime nostro consenso all'inizio di questo banchetto. E voi siete d'avviso che la
sapienza e la stessa verita. Anche questo € stato detto: Io sono la verita (Io 14, 6).
Ma perché ci sia la verita si richiede la misura ideale da cui quella deriva e in cui
realizzatasi ritorna.

Alla misura ideale non e superiore altra misura. Se infatti la misura ideale € misura
per la mediazione di una misura ideale, € misura per sé. Ma e fondamentale che la
misura ideale sia vera misura. Come la verita diventa reale dalla misura, cosi la
misura si conosce dalla verita. Né pu6 avvenire dunque che si dia la verita senza la
misura né la misura senza la verita. Chi e il Figlio di Dio? E stato gia detto: Verita. E
proprio la misura ideale non dovrebbe essere ingenerata? Chi dunque attraverso la
verita raggiungera la misura ideale e felice. Questo € possedere Dio nello spirito, cioe
beatificarsi in Dio. Gli altri esseri, sebbene siano nel potere di Dio, non hanno in
potere di raggiungerlo.

... di cui partecipando diveniamo felici.

4. 35. Un certo avvertimento, che opera in noi per farci ricordare di Dio, cercarlo e
averne sete senza saziarci, ci proviene dalla stessa fonte della verita. Il sole
intelligibile diffonde tale raggio sulla nostra vista interiore. Suo € il vero che pensiamo
anche quando ci affanniamo a volgerci audacemente verso di lui e contemplario nella
sua pienezza con occhi non ancora del tutto guariti o appena aperti.



Ma ci si rivela soltanto che e Dio perfetto per assenza di mutazione del suo essere.
Infatti in lui il tutto e la singola parte sono la stessa perfezione ed in atto & Dio totalita
del possibile.

Tuttavia finché cerchiamo, non ancora dissetati alla sorgente e, per usare il solito
termine, alla pienezza, dobbiamo confessare che non abbiamo raggiunto la misura.
Pertanto, nonostante I'aiuto di Dio, non siamo ancora saggi e beati. Questo &€ dunque
il pieno appagamento dello spirito, questa ¢ la felicita: conoscere con vivo sentimento
religioso da chi l'uomo & indirizzato alla verita, da quale verita e beatificato e
mediante quale principio si ricongiunge alla misura ideale. E questi tre principi sono il
Dio unico ed unica sussistenza per coloro che sanno intendere dopo aver superato la
falsita della multiforme superstizione pagana".

A questo punto mia madre, avendo rievocato le parole che erano profondamente
impresse nella sua memoria e risvegliandosi, per cosi dire, alla propria fede, profferi
con gioia il versetto del nostro vescovo: O Trinita, proteggi coloro che
t'invocano (Ambrogio, cit. da Deus Creator omnium; PL 32, 1473) e soggiunse: "La
felicita consiste senza dubbio nel raggiungimento del fine e si deve aver fiducia che ad
esso possiamo esser condotti da una ferma fede, da una viva speranza, da un'ardente
carita".

Fine del banchetto e congedo.

4. 36. "E adesso, conclusi, la misura ci ammonisce d'interrompere per alcuni giorni
anche il banchetto. Ringrazio, com'e possibile, il sommo e vero Dio Padre e Signore,
liberatore delle anime e quindi voi che, cordialmente da me invitati, mi avete riempito
di regali. Infatti avete contribuito alla nostra disputa in tal maniera che non posso
negare di essere stato saziato dagli stessi miei invitati". Tutti erano soddisfatti e
lodavano Dio. E Trigezio esclamo: "Come vorrei che tu ci nutrissi tutti i giorni in tal
misura". Gli risposi: "Ma proprio la misura si deve osservare e rispettare in ogni cosa
se vi sta a cuore il nostro ritorno a Dio". Posto fine alla disputa con queste parole, ce
ne andammo.

CANALE TELEGRAM CV - https://t.me/cooperatoresveritatis

CANALE TELEGRAM - https://t.me/pietropaolotrinita

per whatsApp Apostoli di Maria (AdM) Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288
Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinita su Youtube:
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/

su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
CooperatoresVeritatis su Facebook: https://www.facebook.com/coworkerstruth



https://t.me/cooperatoresveritatis
https://t.me/pietropaolotrinita
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
https://www.facebook.com/coworkerstruth

