
COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE 

Gesù Cristo, Figlio di Dio, Salvatore 

1700o anniversario del Concilio Ecumenico di Nicea 
(325-2025) 

  

Nota preliminare 

Introduzione: Dossologia, teologia e annuncio 

Capitolo 1: Un Simbolo per la salvezza: dossologia e teologia del dogma di Nicea 

1. Cogliere l’immensità delle tre Persone divine che ci salvano: «Dio è Amore», infinitamente 

1.1 La grandezza della paternità di Dio Padre, fondamento della grandezza del Figlio e dello Spirito 

1.2 Riflessioni sul ricorso all’espressione homooúsios 
1.3 L’unità della storia della salvezza 

2. Cogliere l’immensità di Cristo Salvatore e del suo atto salvifico 

2.1 Vedere Cristo in tutta la sua grandezza 

2.2 L’immensità dell’atto di salvezza: la sua consistenza storica 
2.3 La grandezza dell’atto di salvezza: il mistero pasquale 

3. Cogliere l’immensità della salvezza offerta agli uomini e l’immensità della nostra vocazione 
umana 

3.1 La grandezza della salvezza: l’ingresso nella vita di Dio 
3.2 L’immensità della vocazione umana all’Amore divino 
3.3 La bellezza del dono della Chiesa e del Battesimo 

4. Celebrare insieme l’immensità della salvezza: la portata ecumenica della fede di Nicea e la 
speranza di una data comune per la celebrazione della Pasqua 

Capitolo 2: Il Simbolo di Nicea nella vita dei credenti: «Noi crediamo come 
battezziamo; e preghiamo come crediamo» 

Preludio: la fede confessata nella fede vissuta 

1. Battesimo e fede trinitaria 

2. Il Simbolo di Nicea come confessione di fede 

3. Approfondimenti nella predicazione e nella catechesi 

4. Preghiera al Figlio e dossologia 

5. La teologia degli Inni 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Nota_preliminare
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Introduzione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Dossologia,_teologia_e_annuncio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Un_Simbolo_per_la_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._Cogliere_l%E2%80%99immensita_delle_tre_Persone_divine_che_ci_salvano
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.1._La_grandezza_della_paternita_di_Dio_Padre
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._Riflessione_sul_ricorso
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.3._L%E2%80%99unita_della_storia_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._Cogliere_l%E2%80%99immensita_di_Cristo_Salvatore_e_del_suo_atto_salvifico
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.1._Vedere_Cristo_in_tutta_la_sua_grandezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.2._L%E2%80%99immensita_dell%E2%80%99atto_salvifico:_la_sua_consistenza_storica
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.3._La_grandezza_dell%E2%80%99atto_salvifico:_il_mistero_pasquale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Cogliere_l%E2%80%99immensita_della_salvezza_offerta_agli_uomini
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Cogliere_l%E2%80%99immensita_della_salvezza_offerta_agli_uomini
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.1._La_grandezza_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.2._L%E2%80%99immensita_della_vocazione_umana_all%E2%80%99Amore_divino
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.3._La_bellezza_del_dono_della_Chiesa_e_del_battesimo
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#4._Celebrare_insieme_l%E2%80%99immensita_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#4._Celebrare_insieme_l%E2%80%99immensita_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_2
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Il_Simbolo_di_Nicea_nella_vita_dei_credenti
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Il_Simbolo_di_Nicea_nella_vita_dei_credenti
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Preludio:_la_fede_confessata_nella_fede_vissuta
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._Battesimo_e_fede_trinitaria
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._Il_Simbolo_di_Nicea_come_confessione_di_fede
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Approfondimento_nella_predicazione_e_nelle_catechesi
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#4._La_preghiera_al_Figlio_e_le_dossologie
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#5._La_teologia_negli_inni


Capitolo 3: Nicea come evento teologico e come evento ecclesiale 

1. L’evento Cristo: «Dio nessuno l’ha mai visto. Il Figlio unigenito lo ha rivelato» (Gv 1,18) 

1.1 Il Cristo, Verbo Incarnato, rivela il Padre 
1.2 «Ora, noi abbiamo il pensiero (νοῦς) di Cristo» (1 Cor 2,16): analogia della creazione e 
analogia della carità 
1.3 L’ingresso teologale nella conoscenza del Padre attraverso la preghiera di Cristo 

2. Un evento di Sapienza: una novità per il pensiero umano 

2.1 La Rivelazione feconda e dilata il pensiero umano 
2.2 Un evento culturale e interculturale 
2.3 La fedeltà creativa della Chiesa e il problema dell’eresia 

3. L’evento ecclesiale: il Concilio di Nicea come primo Concilio Ecumenico 

3.1 La Chiesa s’inserisce con la sua natura e le sue strutture nell’evento Cristo 
3.2 La collaborazione strutturale dei carismi della Chiesa e il cammino verso Nicea 
3.3 Il Concilio Ecumenico di Nicea 

Capitolo 4: Mantenere la fede accessibile a tutto il popolo di Dio 

Preludio: il Concilio di Nicea e le condizioni di credibilità del mistero cristiano 

1. La teologia a servizio dell’integrità della verità salvifica 

1.1 Il Cristo, la verità escatologicamente efficace 
1.2 La salvezza e il processo di filiazione divina 

2. La mediazione della Chiesa e l’inversione dell’articolazione dogmatica: Trinità, cristologia, 
pneumatologia, ecclesiologia 

2.1 Le mediazioni della fede e il ministero della Chiesa 
2.2 Dissenso e sinodalità 

2.3 Le lingue dello Spirito Santo nella formazione e nel rinnovarsi del consenso 

3. Vegliare sul deposito della fede: una carità a servizio dei più piccoli 

3.1 La fede unanime del popolo di Dio offerta a tutti 
3.2 La protezione della fede di fronte al potere politico 

Conclusione: Annunciare oggi a tutti Gesù nostra salvezza 
  

 

  

  

Nota preliminare  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Nicea_come_evento_teologico
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._L%E2%80%99evento_Cristo
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.1._Il_Cristo,_Verbo_Incarnato,_rivela_il_Padre
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._&
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._&
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.3._L%E2%80%99ingresso_teologale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._L%E2%80%99evento_di_Sapienza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.1._La_Rivelazione_feconda
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.2._Un_evento_culturale_e_interculturale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.3._La_fedelta_creativa_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._L%E2%80%99evento_ecclesiale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.1._La_Chiesa_si_inscrive
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.2._La_collaborazione_strutturale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.3._Il_Concilio_Ecumenico_di_Nicea
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Custodire_una_fede_accessibile_a_tutto_il_popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Preludio:_il_Concilio_di_Nicea
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._La_teologia_a_servizio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.1._Il_Cristo,_la_verita_escatologicamente_efficace
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._La_salvezza_e_il_processo_di_filiazione_divina
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._La_mediazione_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._La_mediazione_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.1._Le_mediazioni_della_fede_e_il_ministero_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.2._Dissenso_e_sinodalita
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.3_Le_lingue_dello_Spirito_Santo_per_la_formazione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Vegliare_sul_deposito_della_fede
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.1._La_fede_unanime_del_popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.2._La_protezione_della_fede
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Conclusione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Annunciare_a_tutti_Gesu_nostra_Salvezza_oggi


Nel corso del suo decimo quinquennio la Commissione Teologica Internazionale ha scelto di 

approfondire uno studio sul primo Concilio Ecumenico di Nicea e la sua attualità dogmatica. Il 
lavoro è stato condotto da una speciale Sottocommissione, presieduta dal Rev.do Philippe Vallin e 
composta dai seguenti membri: S.E. Mons. Antonio Luiz Catelan Ferreira, S.E. Mons. Etienne Vetö, 
I.C.N, Rev.do Mario Angel Flores Ramos, Rev.do Gaby Alfred Hachem, Rev.do Karl-Heinz Menke, 

Prof.ssa Marianne Schlosser, Prof.ssa Robin Darling Young. 

I dibattiti generali sul tema hanno avuto luogo sia durante le diverse riunioni della 

Sottocommissione sia durante le sessioni plenarie della Commissione Teologica, tenutesi negli anni 
2022-2023. Questo testo è stato sottoposto al voto e approvato in forma specifica all’unanimità dai 
membri della Commissione Teologica Internazionale durante la sessione plenaria del 2024. Il 

documento è stato in seguito sottoposto all’approvazione del suo Presidente, Sua Eminenza il 
Cardinale Víctor Manuel Fernández, Prefetto del Dicastero per la Dottrina della Fede, il quale, dopo 
aver avuto l’approvazione del Santo Padre Francesco, ne ha autorizzato la pubblicazione il 16 

dicembre 2024.  
  

Introduzione 

Dossologia, teologia e annuncio 

1. Il 20 maggio 2025, la Chiesa cattolica e l’insieme del mondo cristiano fanno memoria con 
gratitudine e gioia dell’apertura del Concilio di Nicea del 325: «Il Concilio di Nicea è una pietra 

miliare nella storia della Chiesa. Il suo anniversario invita i cristiani a unirsi nella lode e nell’azione 
di grazie alla santa Trinità e in particolare a Gesù Cristo, il Figlio di Dio “consustanziale al Padre”, 
che ci ha rivelato questo mistero d’amore».[1]Questo Concilio è rimasto nella coscienza cristiana 

principalmente attraverso il Simbolo che raccoglie, definisce e proclama la fede nella salvezza in 
Gesù Cristo e nel Dio Uno, Padre, Figlio e Spirito Santo. Il Simbolo di Nicea professa la buona 
notizia della salvezza integrale degli esseri umani operata da Dio stesso in Gesù Cristo. Dopo 1700 

anni, si tratta di celebrare questo avvenimento in una dossologia, che sia una lode alla gloria di 
Dio, dal momento che essa si è manifestata nell’inestimabile tesoro della fede espressa dal 
Simbolo: l’infinita bellezza di Dio Padre, che ci salva, l’immensa misericordia di Gesù Cristo nostro 

Salvatore, la generosità della redenzione che è offerta a ogni persona umana nello Spirito Santo. 
Uniamo le nostre voci a quelle dei Padri della Chiesa, come Efrem il Siro, per cantare questa 
gloria:  

«Gloria a Colui che è venuto 
Presso di noi mediante il suo Primogenito! 

Gloria a quel Silente 
Che ha parlato attraverso la sua voce! 
Gloria a quel Sublime 
divenuto visibile mediante la sua Epifania! 

Gloria a quello Spirituale, 
Che si è compiaciuto 
Che suo Figlio divenisse corpo, 

Affinché, attraverso questo corpo, divenisse tangibile la sua potenza 
E attraverso questo corpo avessero vita 
I corpi dei figli del Suo popolo!».[2] 

2. La luce effusa dall’assemblea di Nicea sulla rivelazione cristiana permette di scoprirvi una 
ricchezza inesauribile che continua, attraverso i secoli e le culture, a trovare approfondimenti e a 

manifestarsi sotto aspetti sempre più belli e più nuovi. Queste diverse sfaccettature sono messe in 
luce specialmente dalla rilettura orante e teologica che la maggior parte delle tradizioni cristiane 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn2


fanno del Simbolo, ciascuna sulla base di un diverso rapporto col fatto che esista un Simbolo di 

fede. Si tratta anche dell’occasione, per tutti e per ciascuno, di riscoprire o anche di scoprire la sua 
ricchezza e il legame di comunione tra tutti i cristiani che tale Simbolo può costituire. «Come non 
ricordare l’importanza straordinaria di una simile commemorazione al servizio della ricerca 
dell’unità piena dei Cristiani?»,[3] sottolinea Papa Francesco.  

3. Il Concilio di Nicea fu il primo concilio designato come “ecumenico”, poiché per la prima volta i 
vescovi di tutta l’Oikoumenē vi sono stati invitati.[4]Le sue decisioni dovevano quindi avere una 

portata ecumenica, cioè universale: esse sono state recepite come tali dai credenti e dalla 
tradizione cristiana, nel corso di un lungo e laborioso processo. La posta in gioco a livello 
ecclesiologico è decisiva. Il Simbolo si inscrive nel movimento di progressiva assunzione da parte 

della dottrina cristiana della lingua e degli schemi di pensiero greci, che però se ne trovarono essi 
stessi, per così dire, trasfigurati, proprio in virtù del loro venire in contatto con la Rivelazione. Il 
Concilio ha suggellato inoltre l’importanza sempre crescente dei sinodi e dei modi di governo 

sinodale nella Chiesa dei primi secoli, realizzando una svolta di prima grandezza: nella linea 
dell’exousìa conferita agli apostoli da Gesù e dallo Spirito Santo (Lc 10,16; At 1,14; 2,1-4), l’evento 
di Nicea ha in effetti aperto la via ad una nuova espressione istituzionale dell’autorità nella Chiesa, 

un’autorità di portata universale, d’ora in poi riconosciuta ai concili ecumenici, riguardo sia alla 
dottrina che alla disciplina. Questa svolta decisiva nel modo di pensare e di governare in seno alla 
comunità dei discepoli del Signore Gesù avrebbe messo in luce elementi essenziali della missione 

d’insegnamento della Chiesa e quindi della sua natura.  

4. Una precisazione s’impone prima di procedere oltre nella riflessione. Ci basiamo sul Simbolo di 

Nicea-Costantinopoli (381) e non in senso stretto sul Simbolo composto a Nicea (325). In effetti, fu 
necessaria una cinquantina di anni perché il vocabolario del Simbolo di Nicea fosse accettato e vi 
fosse consenso sulla portata universale del Concilio. Il processo di ricezione del Concilio di Nicea si 

è prolungato durante il conflitto con gli Pneumatomachi tra Nicea e Costantinopoli, portando a 
introdurre alcune modificazioni testuali significative, in particolare nel terzo articolo di fede. 
Secondo l’opinione dei Padri, tuttavia, questo processo, che giunge a compimento nel Simbolo 

Niceno-Costantinopolitano, non implicava alcuna alterazione della fede nicena, ma la sua autentica 
preservazione. In questo senso, il preambolo della definizione dogmatica di Calcedonia, che era 
stata preceduta dalla trascrizione del Simbolo di Nicea e del Simbolo Niceno-Costantinopolitano, 

“conferma” ciò che è stato detto nel Simbolo dei “150 Padri” (Costantinopoli), poiché il suo senso 
risiede, secondo i suoi stessi termini, nella precisazione di ciò che riguarda lo Spirito Santo contro 
coloro che negano la sua signoria.[5]L’ampiezza di ciò che è successo a Nicea si manifesta nella 

proibizione fatta al Concilio di Efeso di promulgare qualunque altra formula di fede,[6]perché, nei 
momenti successivi a Nicea, i sostenitori dell’ortodossia hanno pensato che il discernimento 
cristallizzato nel Simbolo Niceno sarebbe stato sufficiente a garantire la fede della Chiesa per 
sempre. Atanasio, ad esempio, dirà di Nicea che si tratta della «parola del nostro Dio che dura per 

sempre» (Is 40,8).[7]Questo processo di Tradizione vivente e normativa si prolunga tra il IV e il IX 
secolo, attraverso l’adozione di questo Simbolo nelle liturgie battesimali, soprattutto in Oriente, e 
poi nelle liturgie eucaristiche. Notiamo che il Filioque, che si trova nelle versioni occidentali attuali 

del Simbolo, non fa parte del testo originale del Simbolo Niceno-Costantinopolitano, sul quale 
questo Documento intende appoggiarsi.[8]Questo punto continua a essere oggetto di malintesi tra 
le confessioni cristiane, di modo che il dialogo tra Oriente e Occidente deve proseguire ancora 

oggi.  

5. In un primo capitolo proporremo una lettura dossologica del Simbolo, per metterne in evidenza 

le risorse soteriologiche e quindi cristologiche, trinitarie e antropologiche. Sarà l’occasione per 
sottolinearne la portata e ricevere nuovo slancio nel cammino verso l’unità dei cristiani. Ma 
accogliere la ricchezza del Concilio di Nicea dopo 1700 anni porta anche a percepire come il 

Concilio nutre e guida la vita cristiana quotidiana: in un secondo capitolo, di tenore patristico, 
esploreremo come la vita liturgica e la vita di preghiera è stata fecondata nella Chiesa dopo il 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn8


Concilio. Nicea costituisce una svolta tale per la storia del cristianesimo che, nel terzo capitolo, ci 

soffermeremo sul modo in cui il Simbolo e l’evento del Concilio rendono testimonianza dello stesso 
avvenimento di Gesù Cristo, la cui irruzione nella storia offre un accesso inaudito a Dio e introduce 
una trasformazione del pensiero umano, in altre parole un evento di Sapienza. Il Simbolo e il 
Concilio testimoniano anche una novità nel modo in cui la Chiesa di Cristo si struttura e adempie 

alla sua missione: essi traducono ciò che fu un evento di Chiesa. Infine, nel quarto capitolo, 
analizzeremo le condizioni di credibilità della fede professata a Nicea in una tappa di teologia 
fondamentale, che metterà in luce la natura e l’identità della Chiesa in quanto essa è interprete 

autentica della verità normativa della fede mediante il Magistero, e custode dei credenti, in special 
modo dei più piccoli e dei più vulnerabili.  

6. «Non si accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul candelabro, e così fa luce a 
tutti quelli che sono nella casa» (Mt 5,15). Questa luce è il Cristo, «luce da luce». Lasciarsene 
stupire significa trovare anche un nuovo slancio per presentare questa buona notizia con maggiore 

forza e creatività nello Spirito Santo. Questa luce rischiara in modo vivo la nostra epoca segnata da 
fermenti di violenza e di ingiustizia, piena di incertezza, che intrattiene un rapporto complesso con 
la verità, motivo per cui sembrano messe in difficoltà la fede e l’appartenenza alla Chiesa. La luce 

è tanto più viva e irraggiante quanto più è condivisa da tutti i cristiani, che così possono 
confessare la propria fede in una medesima marty̆ria, con una stessa testimonianza, così da 
contribuire ad attirare gli uomini e le donne di oggi a Gesù Cristo, Figlio di Dio e Salvatore:  

L’essenziale per noi, la cosa più bella, la più attraente e ad un tempo la più necessaria, è la fede in 
Gesù Cristo. Tutti insieme, se Dio lo vuole, la rinnoveremo solennemente nel corso del prossimo 

Giubileo e ciascuno di noi è chiamato ad annunciarla ad ogni uomo e donna della terra. È il 
compito fondamentale della Chiesa.[9]  

 
 

Capitolo 1 

Un Simbolo per la salvezza: 

dossologia e teologia del dogma di Nicea  

7. Celebrare Nicea nel suo 1700o anniversario, significa anzitutto meravigliarsi del Simbolo che il 

Concilio ci ha lasciato e della bellezza del dono offerto in Gesù Cristo, di cui è come l’icona in 
parole. Cominciamo dunque il nostro studio di Nicea percorrendo questo Simbolo in modo da 
ritrovare in esso la straordinaria immensità della fede trinitaria, della cristologia e della soteriologia 

che esprime, come anche le sue implicazioni antropologiche ed ecclesiologiche, prima di 
concludere con la sua portata ecumenica. Si tratta, per così dire, di un atto di teologia dossologica. 
Essa non mira a un approfondimento di ogni tema di questo concentrato della fede che è il 

Simbolo – compito che sarebbe stato comunque di poca utilità e anche impossibile nel quadro del 
presente lavoro –, ma cerca di mettere in luce la ricchezza degli enunciati e delle verità offerte dal 
credo niceno sul piano dogmatico, in particolar modo quelli che presentano maggior rilevanza e 

fecondità per questo periodo della storia della Chiesa e del mondo, proprio nel momento in cui 
celebriamo l’anniversario di Nicea.  

1. Cogliere l’immensità delle tre Persone divine che ci salvano: «Dio è Amore», 
infinitamente 

8. Il Simbolo di Nicea-Costantinopoli è strutturato attorno all’affermazione della fede trinitaria:  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn9


Crediamo in un solo Dio Padre onnipotente, creatore del cielo e della terra, 
E di tutte le cose visibili e invisibili, 
E in un solo Signore Gesù Cristo, Figlio di Dio, Unigenito, 
generato dal Padre prima di tutti i secoli, Dio da Dio, luce da luce, 
Dio vero da Dio vero, generato non creato, consustanziale al Padre 
Per mezzo di Lui tutte le cose sono state create; […] 
E nello Spirito Santo, che è Signore e dà la vita, che procede dal Padre, 
E con il Padre e il Figlio è coadorato e conglorificato, 
E ha parlato per mezzo dei profeti […].[10] 

1.1. La grandezza della paternità di Dio Padre, fondamento della grandezza del Figlio e dello 
Spirito 

9. Al punto di partenza della fede di Nicea si trova l’affermazione dell’unità di Dio. Il cristianesimo è 

fondamentalmente un monoteismo, che si pone in continuità con la rivelazione fatta a Israele. 
Ciononostante, il Simbolo non pone all’inizio semplicemente “Dio”, e ancor meno la natura divina 
una, bensì la Prima ipostasi divina che è il Padre. In quanto «creatore del cielo e della terra» 

(cf. Gn 1,1; Ne 9,6; Ap 10,6), Egli è Padre di tutte le cose.[11]Inoltre, il Cristo rivela l’inaudita 
paternità intra-divina di Dio, fondamento della sua paternità ad extra. Se il Cristo è Figlio divino, in 
una maniera unica, ciò implica una generazione in Dio: Dio il Padre dona tutto ciò che ha e tutto 

ciò che è. Dio non è un principio povero ed egoista: Egli è sine invidia.[12]La sua paternità, come 
la sua onnipotenza, è capacità di donarsi interamente. Questo dono paterno non è solamente un 
aspetto tra altri, ma definisce il Padre, che è interamente paternità.[13]Dio è Padre da sempre, e 

non è mai stato un Dio “solitario”.[14]Questa paternità del Dio Uno è il primo aspetto della fede 
cristiana che provoca lo stupore e di cui si tratta di celebrare l’immensità, riscoprendo Nicea 1700 
anni dopo. Si tratta dunque di esplorarne le implicazioni per la comprensione del mistero trinitario.  

10. La fede nel Padre testimonia la pienezza sovrabbondante di Dio. Il primo articolo non è 
semplicemente una definizione di Dio, ma anzitutto una lode che si inscrive nella tradizione 

dossologica della liturgia giudaica e delle prime liturgie cristiane.[15]Il Dio “onnipotente 
(pantokratōr)” fa eco a diverse espressioni veterotestamentarie, come, ad esempio, “Signore 
Sabaoth”, ripresa nel Nuovo Testamento nel quadro delle liturgie celesti (Ap 4,8; 11,17; 15,3; 

16,14; 19,6).  

11. La rivelazione nel Cristo della paternità di Dio manifesta anche l’immensità del Figlio e dello 

Spirito. Se Dio Padre dona tutto, tranne la sua paternità, ciò significa che il Figlio e lo Spirito sono 
pienamente uguali al Padre nella loro divinità. Nel Simbolo il Figlio è “uno solo”, Egli è “Signore” 
(Kyrios, che traduce il Tetragramma nella Settanta), “Figlio di Dio”, “l’uni-genito” (ho monogenēs) 
nell’intimità del Padre, “Dio nato da Dio”, “luce nata dalla luce”, “Dio vero nato da Dio vero”, 

consustanziale (homooúsios) al Padre. Notiamo, ad esempio, che nel Quarto Vangelo, il Figlio è più 
volte chiamato theos: Gv 1,1; 5,18; 20,28. Il Figlio è generato “prima di tutti i secoli”, il che 
significa nel Simbolo che Egli è co-eterno col Padre (cf. Gv 1,1). Ciò prende di mira alcune posizioni 

di Ario, secondo il quale «c’era un tempo in cui [il Figlio] non era», «prima di essere nato Egli non 
era» e «Egli è divenuto a partire da ciò che non era»,[16] o ancora «il Figlio deriva dal nulla», in 
virtù del «volere e decisione del Padre».[17]È per questo che il Figlio può essere confessato come 

colui «per [il quale] tutto è stato fatto» (cf. 1Cor 8,6; Gv 1,3). Dio è così grande che il Padre è 
capace di generare un altro, che è uguale a lui secondo la divinità. Dio eccede tutto ciò che noi 
possiamo concepire e immaginare di Lui, dal momento che la sua unità assume una pluralità reale, 

che non rompe l’unità.  

12. Il Padre dona ugualmente tutto allo Spirito, che è definito nei termini specifici e riservati alla 

divinità: “Spirito”, “Santo” e “Signore” (ancora un’evocazione del Tetragramma). Così come il Padre 
è creatore e il Figlio è la Parola mediante la quale il Padre crea tutte le cose, lo Spirito è confessato 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn10
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn13
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn16
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn17


come “datore di vita”. E come il Figlio è generato dal Padre, lo Spirito “procede dal Padre”. Le 

affermazioni sullo Spirito fanno intenzionalmente eco all’articolo sul Figlio.[18]Di conseguenza, lo 
Spirito può e deve essere adorato col Padre e col Figlio – a conferma del carattere dossologico del 
Simbolo.   

13. È essenziale tenere insieme a un tempo la divinità dello Spirito come “terzo” in Dio e il suo 
legame col Padre così come col Figlio. In effetti, ancora oggi persistono delle difficoltà a 
considerarlo come una Persona divina a sé e non come una semplice forza divina, magari cosmica. 

Si potrebbe perfino pensare di pregare il Padre e il Figlio lasciando fuori lo Spirito, contrariamente 
alla preghiera della Chiesa che si rivolge sempre al Padre, per mezzo del Figlio, nello Spirito Santo. 
Si riconoscerà una legittima importanza all’Eucaristia, alla Vergine Maria o alla Chiesa – senza 

tuttavia misurare quanto queste ultime realtà siano preziose precisamente perché sono vivificate 
dallo Spirito.[19]Al contrario, altri attribuiranno un posto centrale, se non esclusivo, allo Spirito 
Santo, fino a lasciare in secondo piano il Padre e il Figlio, cosa che ricade, paradossalmente, in una 

forma di riduzionismo pneumatologico, dal momento che Egli è Spirito del Padre e Spirito del 
Figlio (Gal 4,6; Rm 8,9). La grandezza sovrabbondante dello Spirito Santo espressa nella fede di 
Nicea è una protezione sicura contro questi riduzionismi.  

14. Così, dalla pienezza fontale della paternità di Dio, discende la pienezza sovrabbondante di Dio 
Padre, del Figlio e dello Spirito semper major. Ora, la pienezza fontale del Padre implica 

una tàxis (un ordine) nella vita del Dio trinitario. Il Padre è la fonte di tutta la divinità.[20] La 
seconda persona è certo Dio e luce, ma lo è in quanto è “Dio da Dio”, “luce da luce”. Pur essendo 
confessato come uguale al Padre e al Figlio quanto alla divinità, lo Spirito è presentato in una 

maniera molto diversa dagli altri due. Abbiamo appena visto (cf. supra § 12) che egli è descritto 
con caratteristiche divine e che deve essere adorato col Padre e col Figlio. Detto questo, le 
differenze di espressione sono notevoli: ciò che è detto del Padre e del Figlio, cioè “un solo”, o del 

Figlio, cioè “consustanziale”, non è ripetuto a proposito dello Spirito. Senza nulla togliere alla sua 
co-divinità, la maniera di menzionare lo Spirito nel Simbolo sottolinea la sua distinzione personale. 
Così, ciò che è proprio nel parlare dello Spirito Santo mette in luce l’unicità di ciascuna persona 

divina. In un certo modo, in Dio, “ipostasi” o “persona” è un termine analogico, nel senso che 
ciascuno dei tre “nomi” divini è pienamente persona, ma lo è in una maniera unica. Questa unicità 
mostra anche che l’uguaglianza, da una parte, e la differenza e l’ordine, dall’altra, non si 

contraddicono. Anche questo è frutto della sovrabbondante paternità del Padre. Recepire Nicea 
significa ricevere la ricchezza della paternità divina che stabilisce l’uguaglianza ma anche la 
differenza e l’unicità.  

1.2. Riflessione sul ricorso all’espressione homooúsios 

15. Uno dei contributi centrali di Nicea è la definizione della divinità del Figlio nei termini di una 

consustanzialità: il Figlio è “consustanziale” (homooúsios) al Padre, “generato dal Padre”, “cioè 
della stessa sostanza del Padre”.[21]La generazione del Figlio è altra cosa rispetto alla creazione, 
perché si tratta di una comunicazione dell’unica sostanza del Padre. Il Figlio è non solo pienamente 

Dio come il Padre, ma anche di una sostanza numericamente identica alla sua, poiché non vi è 
alcuna divisione nel Dio Uno.[22]Ripetiamolo: il Padre dona tutto al Figlio, secondo la logica di una 
vita divina che è agapē e che eccede sempre ciò che lo spirito umano può concepire.  

16. Per la prima volta termini non scritturistici vengono impiegati in un testo ecclesiale ufficiale e 
normativo – vi torneremo nei capitoli III e IV. L’intenzione dei Padri del Concilio non era quella di 

introdurre una novità nella fede apostolica, ma di proteggerla esplicitando ciò che realmente è la 
generazione in Dio. É per questo che nel Simbolo del 325, homooúsios viene introdotto con 
l’espressione “cioè”: la terminologia greca ontologica è al servizio delle espressioni tradizionali della 

Scrittura.[23]Il termine, di origine gnostica e condannato dal Sinodo regionale di Antiochia (264-
269), sarà molto discusso nei decenni che seguiranno Nicea. Ma a partire dagli anni 360 le 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn18
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn19
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn20
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn21
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn23


adesioni si moltiplicarono, fino alla sua piena e pacifica ratifica a Costantinopoli (381). Viene così 

riconosciuto il suo ruolo di esplicitazione e protezione della fede, come pure la capacità creativa 
della ragione umana, della filosofia e della cultura, nell’accogliere la Rivelazione. Come già accade 
con le Sacre Scritture, ciò sottolinea che la Rivelazione implica un dialogo tra Dio e l’uomo, un 
dialogo che si fa da entrambe le parti attraverso parole umane, situate, limitate, e dunque sempre 

da interpretare. Non soltanto la vita divina si rivela come sovrabbondanza, ma la forma stessa 
della Rivelazione, capace di esprimersi in parole umane, e di tradursi ben presto in tutte le lingue, 
si mostra qui semper major.  

17. Questa espressione non è però la sola utilizzata nel Simbolo per esprimere la divinità salvifica 
del Figlio. Essa si trova inserita in una serie di termini di origine scritturistica e liturgica: “Dio vero 

da Dio vero”, “Dio da Dio”[24] e “luce da luce”. Nessuno di questi termini può da solo esaurire la 
sovrabbondante pienezza della Rivelazione. La fede ha bisogno dell’articolazione di espressioni 
scritturistiche, filosofiche e liturgiche, di concetti, di immagini e di nomi divini (Padre, Figlio e 

Spirito Santo) per esprimersi nel modo più giusto e più completo. I modi di espressione delle 
diverse Chiese e comunità ecclesiali possono sostenersi mutuamente in questa riscoperta, dato che 
alcuni insistono di più sull’una o sull’altra: così, la tradizione orientale mette l’accento sulla 

comprensione di Cristo come “luce da luce”.[25] La pluralità del suo vocabolario contribuisce 
senz’altro a rendere la fede che vi è espressa accessibile a differenti culture e secondo la forma 
mentis di ciascun essere umano.  

1.3. L’unità della storia della salvezza 

18. Per comprendere bene la portata del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, è importante 
comprendere l’unità del quadro della storia della salvezza che informa la professione di fede. In 
effetti, l’attribuzione della creazione o del “dono della vita” alle tre persone divine sottolinea l’unità 

tra l’ordine della creazione e l’ordine della salvezza. La divinizzazione comincia già con l’atto 
creatore, la storia della salvezza comincia già con la creazione. Contro il marcionismo e le diverse 
forme di gnosticismo, bisogna tener fermo che è lo stesso Dio che crea e che salva, ed è la 

medesima realtà creata, buona perché voluta da Dio, che viene restaurata nella redenzione. Così, 
la grazia non introduce una frattura ma offre un compimento, dal momento che è già all’opera 
nella creazione che ad essa è ordinata.  

19. Allo stesso modo, l’economia della salvezza che si compie in Cristo non è presentata nel suo 
vero e pieno significato se non a condizione che si sottolinei la sua fedeltà alla rivelazione fatta al 

popolo di Israele, senza la quale la fede espressa a Nicea perderebbe la sua legittimità e la 
pienezza della sua dimensione storica. Evidentemente, la dimensione trinitaria e cristologica della 
fede nicena non è accettata dalla tradizione rabbinica ma, da un punto di vista cristiano, essa è 
compresa in maniera essenziale come una novità che si inscrive però in una continuità con la 

rivelazione affidata al popolo eletto. La dottrina della Trinità non significa certo una 
relativizzazione, quanto piuttosto un approfondimento della fede nel solo e unico Dio di 
Israele.[26]Abbiamo già sottolineato che i rimandi al Dio “uno” e “creatore del cielo e della terra” 

fanno eco all’Antico Testamento, dove Dio si rivela come Colui che crea per amore, entra in 
relazione per amore e chiede di essere amato a sua volta. Dio chiama Abramo suo “amico”, “colui 
che lo ama” (Is 41,8; 2Cr 20,7; Gc 2,23), e si intrattiene con Mosè «faccia a faccia, come uno 

parla con il proprio amico» (Es 33,11). Allo stesso modo, la scelta dell’homooúsios è fatta 
precisamente per proteggere il carattere monoteista della fede cristiana: in Dio, non c’è altra realtà 
che la realtà divina. Il Figlio e lo Spirito non sono altro che Dio stesso e non degli esseri 

intermediari tra Dio e il mondo o semplici creature. Inoltre, la rivelazione fatta a Israele è 
testimonianza del Signore come dell’Uno e Unico che si mette in gioco, si dona e si comunica nella 
storia degli uomini. Il cristianesimo comprende l’Incarnazione come la pienezza inaudita del modo 

di fare (l’economia) del Dio di Israele, che scende ad abitare in mezzo al suo popolo, un modo di 
fare che si realizza nell’unione di Dio con un’umanità singolare, Gesù.[27]  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn26
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn27


20. Per di più, lo sviluppo della fede trinitaria quale è espressa a Nicea non è senza un retroterra 

ebraico. Il Simbolo è strutturato da una triplice ripetizione: «Crediamo in un solo Dio Padre… e in 
un solo Signore Gesù Cristo… e nello Spirito Santo». In effetti, la fede trinitaria nascente dei primi 
secoli sviluppa l’unità dei nomi divini, Padre, Figlio e Spirito, a partire dalla fede monoteista di 
Israele espressa all’inizio dello Sh’ma Israel, «il Signore è il nostro Dio, unico è il Signore» (Dt 6,4), 

mediante la ripetizione di questa preghiera centrale del giudaismo, estendendo l’attributo 
dell’unità-unicità del Dio uno al Figlio: «Credo in un solo Dio... e in un solo Signore...». É ciò che 
troviamo già negli abbozzi di espressione della fede trinitaria propri del Nuovo Testamento: «Per 

noi c’è un solo Dio, il Padre, dal quale tutto proviene, e noi siamo per lui; e un solo Signore Gesù 
Cristo, per mezzo del quale sono tutte le cose e noi siamo per lui» (1Cor 8,6 sottolineature nostre). 
Queste formule, “binitarie”, co-esistono con formule “trinitarie”: «Un solo corpo e un solo spirito 

[…]; un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio e Padre di tutti, che è al di 
sopra di tutti, opera per mezzo di tutti ed è presente in tutti» (Ef 4,4-6 sottolineature nostre; cf. 
anche 1Cor 12,4-6). Evidentemente, il contenuto di tali formule va evolvendo rapidamente verso 

concezioni che non potranno essere accettate dal rabbinismo, ma è a partire dalle predisposizioni e 
dall’interno delle strutture liturgiche giudaiche che si sviluppa la fede cristiana. D’altronde, si deve 
sottolineare la ricchezza poliedrica del monoteismo di Israele così come si manifesta attraverso la 

Bibbia ebraica e gli scritti dell’epoca del secondo Tempio.[28]Vi è l’idea di una ricchezza 
sovrabbondante in Dio che non contraddice la sua unicità e unità. Ciò è testimoniato nella 
molteplicità delle figure di Dio, come la dimensione “binitaria”, in un certo senso, che alcuni 

specialisti percepiscono nella dualità tra «l’Antico dei giorni» e colui che è «simile a un figlio 
d’uomo» (Dn 7,9-14).[29]Questa ricchezza si manifesta anche nelle differenti figure di Dio nel 
corso della sua azione nel mondo: l’Angelo del Signore, la Parola (dābār), lo Spirito (rûaḥ) e la 

Sapienza (ḥākmâ).[30]Alcuni esegeti contemporanei sostengono d’altronde che ci fu una prima 
tappa binitaria nella confessione di fede cristiana, la quale inscriveva in modo naturale la 
confessione di fede in Gesù di Nazareth come Kyrios glorificato dopo la morte, con un rango 

propriamente divino, in continuità col monoteismo espresso nella Bibbia.[31]Così, anche se è 
fondamentale non retroproiettare la fede trinitaria sull’Antico Testamento, è nondimeno possibile 
percepire tra l’Antico e il Nuovo Testamento un processo di sviluppo, anche se non lineare, una 

sorta di concentrazione di queste differenti realtà in due figure: il Figlio-Logos e lo Spirito. Quando 
invece si è giunti a considerare l’affermazione di due altre persone divine come 
un’associazione estrinseca al Dio unico, è venuto meno il riconoscimento dell’idea cristiana di una 

fecondità intrinseca del Padre nel seno della sostanza unica e indivisibile delle tre persone 
coeterne.  

2. Cogliere l’immensità di Cristo Salvatore e del suo atto salvifico 

21. Al cuore del secondo articolo del Simbolo di Nicea-Costantinopoli si trova la confessione 
dell’Incarnazione e dell’atto redentore del Figlio. Dopo aver professato la divinità di Cristo, Figlio di 

Dio, noi confessiamo anche che:  

[Noi crediamo in un solo Signore Gesù Cristo] 
che per noi uomini e per la nostra salvezza discese dal cielo, 
e per opera dello Spirito Santo si è incarnato nel seno della Vergine Maria[32] e si è 
fatto uomo; 
fu crocifisso per noi sotto Ponzio Pilato, morì e fu sepolto, 
e il terzo giorno è risuscitato secondo le Scritture, è salito al cielo, 
siede alla destra del Padre e di nuovo verrà nella gloria 
a giudicare i vivi e i morti; 
e il suo regno non avrà fine. 

2.1. Vedere Cristo in tutta la sua grandezza  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn29
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn30
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn31
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn32


22. Nicea ci permette di «concepire il Cristo in tutta la sua grandezza».[33] Le due dimensioni che 

fanno di lui l’unico mediatore tra Dio e gli uomini sono evidenziate mediante la menzione dei due 
attori dell’Incarnazione: «Egli si è incarnato per opera dello Spirito Santo da Maria Vergine». É 
pienamente Dio, lui che proviene da una Vergine per la potenza dello Spirito di Dio; è pienamente 
uomo, lui che nasce da una donna. É homooúsios al Padre ma anche a noi secondo il duplice 

enunciato affermato più tardi a Calcedonia[34] – laddove il termine homooúsios non può avere un 
senso univoco quando si tratta di rapportare il Figlio incarnato al Padre piuttosto che agli esseri 
umani. Il Verbo che si fa carne è la stessa Parola di Dio, che assume in maniera unica e 

irreversibile un’umanità singolare e finita. Proprio perché Gesù era personalmente 
(ipostaticamente) identico al Figlio eterno ha potuto, patendo la morte umana in modo tragico, 
rimanere in relazione vivente col Padre e trasformare la separazione da Dio, cioè il peccato e la 

morte (cf. Rm 6,23), in accesso a Dio (cf. 1Cor 15,54-56; Gv 14,6b). Proprio perché Gesù era 
veramente uomo – «in tutto simile a noi, tranne che nel peccato» (Eb 4,15) – ha potuto assumere 
il nostro peccato e passare attraverso la morte. Questa duplice consustanzialità fa sì che solo 

Cristo possa salvare. Lui solo può operare la salvezza. Lui solo è la comunione degli esseri umani 
col Padre.[35]Lui solo è il Salvatore di tutti gli esseri umani di tutti i tempi. Nessun altro essere 
umano lo potrebbe essere prima di lui o dopo di lui. L’inaudito della perfetta comunione tra Dio e 

l’uomo si è realizzato in Cristo, al di là di qualsiasi forma di realizzazione che l’essere umano possa 
immaginare a partire da sé.  

23. Non possiamo ignorare l’attuale difficoltà a credere nella piena divinità e nella piena umanità di 
Cristo. Esiste in tutta la storia del cristianesimo, e ancora oggi, una vera e propria resistenza a 
riconoscere la piena divinità di Cristo. Gesù può essere più facilmente considerato come un 

maestro spirituale iniziatico o come un messia politico che predica la giustizia, mentre invece, nella 
sua umanità, vive la sua relazione eterna col Padre.  Ma esiste anche una grande difficoltà ad 
ammettere la piena umanità di Cristo, proprio lui che può provare la fatica (Gv 4,6), sentimenti di 

tristezza e d’abbandono (Gv 11,35; Getsemani), come pure la collera (Gv 2,14-17), e che, 
misteriosamente ma realmente, ignora alcune cose («solo il Padre conosce l’ora…», cf. Mt 24,36). 
Il Figlio eterno ha scelto di vivere tutto ciò che egli è nell’infinito della natura divina, che rimane 

nella finitudine della sua natura umana e attraverso di essa.  

24. Notiamo tuttavia che, anche se la parte del Simbolo consacrata alla seconda persona è la più 

sviluppata, la prospettiva cristologica contenuta nella fede di Nicea è necessariamente trinitaria. 
Cristo è semper major proprio perché là dove egli è c’è sempre più di lui: il Padre rimane il Padre, 
il “Santo d’Israele”. Certo, «colui che ha visto [il Cristo] ha visto il Padre» (Gv 14,9), ma, come dice 

Gesù, «il Padre è più grande di me» (Gv 14,28). Lo stesso Ario l’aveva visto quando citava il 
Vangelo: «Uno solo è buono» (Mt 19,17).[36]Di più, Cristo non può essere compreso senza il 
Padre e lo Spirito Santo: prima di essere concepito come l’Uomo-Dio e lo Sposo, è presentato nel 
Nuovo Testamento come Figlio del Padre e Unto dallo Spirito. Allo stesso modo, egli non salva gli 

uomini senza il Padre che è la fonte e il fine di tutte le cose – dal momento che egli è unione filiale 
con il Padre. Egli non salva gli uomini senza lo Spirito, che fa gridare «Abbà, Padre» (Rm 8,15) e la 
cui azione interiore permette all’essere umano di essere trasformato e di entrare attivamente nel 

movimento che lo conduce al Padre.  

2.2. L’immensità dell’atto salvifico: la sua consistenza storica 

25. La grandezza del Salvatore si svela anche nella pienezza sovrabbondante dell’economia di 
salvezza.  Nicea presenta il realismo dell’opera di redenzione. Nel Cristo, Dio ci salva entrando nella 

storia. Non invia un angelo o un eroe umano, ma viene lui stesso nella storia degli uomini, 
nascendo da una donna, Maria, nel popolo d’Israele («nato da donna, nato sotto la 
Legge», Gal 4,4), e morendo in un periodo storico preciso, «sotto Ponzio Pilato» (cf. 1Tim 6,13; si 

veda anche At 3,13).[37]Se Dio è entrato lui stesso nella storia, l’economia della salvezza è il luogo 
della sua Rivelazione: nella storia, Cristo rivela autenticamente il Padre e lo Spirito e dona 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn35
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn37


pienamente accesso al Padre nello Spirito. Di più, poiché Dio entra nella storia, non si tratta solo di 

un insegnamento da mettere in pratica, come nel marcionismo o nella gnosi «dal nome 
menzognero», ma di un’azione efficace di Dio. L’economia sarà il luogo dell’opera salvifica di Dio. 
Noi confessiamo che un avvenimento storico ha radicalmente cambiato la situazione di tutti gli 
esseri umani. Confessiamo che la Verità trascendente si è inscritta nella storia e agisce in essa. É 

per questo che il messaggio di Gesù non può essere dissociato dalla sua persona: egli è per tutti 
«la via, la verità e la vita» (Gv 14,6) e non un maestro di sapienza tra altri.  

26. Malgrado la sua insistenza sulla storia, il Simbolo non menziona né evoca esplicitamente una 
gran parte del contenuto dell’Antico Testamento né, in particolare, l’elezione e la storia di Israele. 
Evidentemente, un Simbolo non deve essere esaustivo. Ciononostante, è utile sottolineare che 

questo silenzio non significa in alcun modo la caducità dell’elezione del popolo dell’antica 
alleanza.[38]Ciò che rivela la Bibbia ebraica non è unicamente una preparazione ma è già storia di 
salvezza, che proseguirà e si compirà nel Cristo: «La Chiesa di Cristo riconosce che gli inizi (initia) 

della sua fede e della sua elezione si trovano già, secondo il mistero divino della salvezza, nei 
Patriarchi, in Mosè e nei Profeti».[39] Il Dio di Gesù Cristo è il “Dio di Abramo, di Isacco e di 
Giacobbe”, è il “Dio d’Israele”. Del resto, il Simbolo sottolinea con discrezione la continuità tra il 

popolo d’Israele e il popolo della nuova alleanza attraverso la menzione della “Vergine Maria”, che 
colloca il Messia nel contesto di una famiglia ebrea e di una genealogia ebrea e che riecheggia 
ugualmente un testo veterotestamentario (Is 7,14 LXX). Ciò crea un ponte tra le promesse 

dell’Antico Testamento e del Nuovo, come lo farà anche l’espressione «egli è risuscitato il terzo 
giorno secondo le Scritture» nel seguito dell’articolo, laddove “Scritture” significa l’Antico 
Testamento (cf. 1Cor 15,4). La continuità tra l’Antico e il Nuovo Testamento si incontra di nuovo 

laddove l’articolo sullo Spirito indica che questi «ha parlato per mezzo dei profeti», cosa che 
rappresenta forse una nota anti-marcionita.[40]Comunque sia, per essere pienamente compreso, 
questo Simbolo nato dalla liturgia assume tutto il suo significato quando è proclamato nella liturgia 

e articolato con la lettura dell’insieme delle Sacre Scritture, Antico Testamento e Nuovo 
Testamento. Ciò situa la fede cristiana nel quadro dell’economia salvifica che include in modo 
sorgivo e strutturale il popolo eletto e la sua storia.  

2.3. La grandezza dell’atto salvifico: il mistero pasquale 

27. Il realismo e la dimensione trinitaria della salvezza in Cristo trovano il loro compimento nel 
mistero pasquale. Il Figlio, luce di Dio e vero Dio, s’incarna, soffre, muore, discende allo sheol e 
risuscita. Si tratta ancora qui di una novità inaudita. La difficoltà di Ario non riguardava solo l’unità 

di Dio, incompatibile con la generazione di un Figlio, ma anche la comprensione della sua divinità, 
incompatibile con la passione di Cristo. Eppure, è proprio nel Cristo e soltanto nel Cristo che noi 
comprendiamo ciò di cui Dio stesso è capace, al di là di tutti i limiti posti dalle nostre 
precomprensioni. Si tratta di prendere sul serio il grido di Gesù come grido del Figlio di Dio, 

espresso nel sudore di sangue e nella paura: «Padre mio, se è possibile, passi via da me questo 
calice» (Mt 26,39b). La stessa parola homooúsios aiuta a realizzare l’inaudito della kenosi 
dell’Incarnazione: solo l’affermazione del Figlio “consustanziale” al Padre permette di realizzare la 

radicalità e la profondità di ciò a cui questo stesso Figlio ha acconsentito assumendo la condizione 
umana. In un certo senso, si potrebbe dire che il Figlio, semper major, si fa veramente minor e 
che il Dio Altissimo discende quanto più in basso in Gesù Cristo (cf. Fil 2,5-11). Ora, anche se solo 

il Cristo nasce, soffre la passione e muore, noi possiamo dire che «unus de Trinitate passus 
est».[41] Tutta la Trinità è coinvolta, ciascuna persona in maniera singolare, nella passione 
salvifica di Cristo. Così, la passione ci rivela il senso realmente divino della “onnipotenza”. 

L’onnipotenza del Dio trinitario è identica al dono di sè e all’amore. Il Redentore crocifisso non è 
quindi la dissimulazione, ma la rivelazione dell’onnipotenza del Padre.  

28. La pienezza dell’atto redentore di Cristo non si manifesta interamente se non con la sua 
risurrezione, compimento della salvezza, in cui si trovano confermati tutti gli aspetti della nuova 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn38
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn39
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn41


creazione. La risurrezione testimonia la piena divinità di Cristo, che sola è capace di attraversare e 

di vincere la morte, ma anche la sua umanità, dal momento che è proprio la stessa umanità, 
numericamente identica a quella della vita terrena, ad essere trasfigurata e glorificata. Non si 
tratta di un simbolo o di una metafora: il Cristo risuscita nella sua umanità e nel suo corpo. La 
risurrezione trascende la storia ma è accaduta al cuore della storia degli esseri umani e di questo 

uomo Gesù. Per di più, essa è profondamente trinitaria: il Padre ne è la fonte, lo Spirito ne è il 
soffio vivente e il Cristo glorificato vive – sempre nella sua umanità – nel seno della gloria divina e 
in comunione inalterabile col Padre e lo Spirito. Notiamo che è la risurrezione di Cristo, 

«primogenito di quelli che risorgono dai morti» (Col 1,18; cf. Rm 8,29), che rivela la generazione 
eterna del Figlio, «primogenito di tutta la creazione» (Col 1,15). Così, la paternità e la filiazione 
divine non sono anzitutto degli sviluppi di modelli umani, anche se sono espressi con parole umane 

culturalmente connotate, ma sono realtà sui generis della vita divina.   

29. Il Simbolo sottolinea che la risurrezione di Gesù Cristo si dispiega fino alla fine dei tempi, 

quando il Cristo «ritornerà nella gloria per giudicare i vivi e i morti; e il suo regno non avrà mai 
fine». Con la risurrezione, la vittoria è definitivamente acquisita, ma dovrà realizzarsi pienamente 
nella Parusia. La speranza cristiana è piena: non si appoggia unicamente sull’ephàpax della 

passione e risurrezione o sul dono attuale della grazia, ma anche sull’avvenire del ritorno glorioso 
di Cristo e del suo Regno. Notiamo che questo aspetto della fede di Nicea si comprende meglio e 
riceve una forza accresciuta se viene letto in un contesto in cui la Chiesa si mette all’ascolto 

dell’Antico Testamento e della fede del popolo ebreo di oggi. L’attesa messianica attuale del popolo 
d’Israele mette in luce l’integralità delle promesse messianiche di pace su tutta la terra e di 
giustizia per tutti, in un mondo completamente rinnovato (Is 2,4; 61,1-2; Mi 4,1-3), che i cristiani 

attendono con la Parusia. Ciò può e deve risvegliare la speranza cristiana del ritorno del Risorto 
poiché solo allora sarà pienamente visibile la sua opera redentrice.[42]  

3. Cogliere l’immensità della salvezza offerta agli uomini e l’immensità della nostra 
vocazione umana  

30. Celebrare Nicea non consiste solo nel meravigliarsi davanti alla pienezza sovrabbondante di Dio 
e del Cristo Salvatore, ma anche davanti alla grandezza sovrabbondante del dono offerto agli 
esseri umani e della vocazione umana che in essa è svelata. Il mistero di Dio nella sua immensità è 

rivelazione della verità sull’uomo, anche lui semper major. Si tratta qui di sviluppare le implicazioni 
soteriologiche e antropologiche delle affermazioni trinitarie e cristologiche del Simbolo di Nicea, ma 
anche di tenere in considerazione l’insegnamento contenuto nella finale del terzo articolo sullo 

Spirito Santo, che presenta la fede nella Chiesa e nella salvezza:  

[Noi crediamo] una sola Chiesa santa, cattolica e apostolica. 
Confessiamo un solo battesimo per la remissione dei peccati; 
Aspettiamo la risurrezione dei morti e la vita del mondo che verrà. Amen. 

3.1. La grandezza della salvezza: l’ingresso nella vita di Dio 

31. Poiché Cristo ci salva, la fede di Nicea confessa la “remissione dei peccati” e “la risurrezione dei 
morti”. Il Simbolo menziona il peccato poiché noi abbiamo bisogno di sapere da quale male siamo 

liberati. Il peccato, in senso teologico stretto, non è soltanto il vizio o la colpa che offende le 
intenzioni del Creatore nella creatura (cf. Rm 2,14-15), ma è anche una frattura deliberata nei 
confronti di Dio nell’ambito di una relazione teologale con lui. In questo senso pieno, il peccatore 

prende coscienza del suo peccato nella luce dell’amore misericordioso di Dio: il peccato deve 
essere “scoperto” per opera della grazia stessa in modo che essa possa convertire i cuori.[43] Così, 
la rivelazione del peccato è il primo passo della redenzione e deve essere confessato come tale. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn42
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn43


32. Con l’esorbitante pretesa della risurrezione dei morti, la fede di Nicea professa che la salvezza 

è completa e piena. L’uomo è liberato da ogni male, compreso “l’ultimo nemico” che deve essere 
distrutto da Cristo perché tutto sia sottomesso a Dio (cf. 1Cor 15,25-26). La fede nella risurrezione 
implica non semplicemente la sopravvivenza dell’anima ma anche la vittoria sulla morte.[44]Di più, 
l’uomo non è salvato solo quanto alla sua anima ma anche nel suo corpo. Nulla di ciò che fa 

l’identità e l’umanità dell’uomo rimane al di fuori della creazione nuova offerta da Cristo. Infine 
questo dono sarà acquisito per sempre, dal momento che si dispiega nella “vita del mondo che 
verrà”, l’eschaton pienamente realizzato. A partire dalla Pasqua, nessun peccato ha più il potere di 

separare il peccatore da Dio – perlomeno se questi afferra la mano del Crocifisso Risuscitato, che 
si protende fino al più profondo dell’abisso per offrirsi alle pecorelle smarrite: «Sono infatti 
persuaso che né morte né vita, né angeli né potestà, né presente né futuro, né altezze né 

profondità, né qualunque altra cosa creata potrà separarci dall’amore che Dio ha per noi in Cristo 
Gesù nostro Signore» (Rm 8,38-39).  

33. Poiché Cristo ci salva in quanto vero Dio, la risurrezione significa per noi l’ingresso nella vita 
divina, umanizzazione e divinizzazione a un tempo, come testimonia il commentario fatto da Gesù 
del salmo 81,6 in Gv 10,14: «Voi siete dèi».[45]E poiché egli ci salva in quanto Figlio, generato dal 

Padre, questa divinizzazione è una filiazione adottiva e una conformazione al Cristo; è l’ingresso 
per opera dello Spirito Santo nell’amore del Padre. Noi siamo amati e rigenerati dallo stesso amore 
col quale il Padre ama e genera eternamente il Figlio. Tale è l’implicazione soteriologica della 

paternità di Dio professata a Nicea. Infine, poiché il Cristo ci salva in quanto Figlio, con il Padre e 
lo Spirito Santo, questa filiazione è un’immersione reale nelle relazioni trinitarie. Ecco perché il 
Simbolo nasce dalla professione di fede battesimale trinitaria e il battesimo si compie «nel nome 

del Padre, e del Figlio e dello Spirito Santo». L’immensità del dono così rivelato si attualizza nel 
mistero dell’Ascensione di Cristo: “è salito al cielo”, manifestando che lo stesso Cristo è il “nostro 
cielo”.[46] Il Figlio esaltato invierà il dono di Dio promesso, lo Spirito di Pentecoste. Nessuna 

visione più limitata della salvezza potrà essere realmente cristiana.  

3.2. L’immensità della vocazione umana all’Amore divino 

34. Tutto ciò che precede non può non avere conseguenze sulla visione cristiana dell’essere 
umano. Anche egli è rivelato nella grandezza sovrabbondante della sua vocazione come homo 
semper major. Il Simbolo di Nicea non comprende un articolo antropologico in senso stretto ma 
l’essere umano, nella sua vocazione alla filiazione divina in Gesù, potrebbe essere descritto 
come oggetto della fede. Conformemente alle Sacre Scritture, la sua vera identità è rivelata dal 

mistero di Cristo e dal mistero della salvezza come mistero in senso stretto, analogo a quello di Dio 
e di Cristo, benché essi lo superino incomparabilmente. 

35. Questo grande mistero è anzitutto legato a quello del Dio trinitario e di Cristo. La rivelazione 

della paternità di Dio è la rivelazione del mistero della paternità tout court: «Io piego le ginocchia 
davanti al Padre, dal quale ha origine ogni discendenza in cielo e sulla terra» (Ef 3,14). La 
rivelazione del Figlio Unico, in particolare nel Vangelo di Giovanni, è la manifestazione della 

filiazione in senso proprio, che scaturisce ontologicamente dalla Prima Generazione e proviene dal 
mistero stesso della Trinità. In una sorta di inversione del rapporto di analogia, sono la paternità e 
la filiazione trinitarie che illuminano e purificano la paternità, la maternità, la filiazione e la 

fraternità umane, culturalmente situate e segnate dal peccato. La paternità divina manifesta 
innanzi tutto che la filiazione è la caratteristica più profonda dell’essere umano: che è un dono 
donato a se stesso da Dio Padre ed è chiamato a riceversi da Dio e, in Lui, dagli altri e dal mondo 

creato che lo circonda per diventare sempre più se stesso. Per questa ragione, la sua identità e la 
sua vocazione sono rivelate in modo speciale nel Cristo, Figlio incarnato, “uomo perfetto” che, 
«nella rivelazione del mistero del Padre e del suo amore, manifesta pienamente l’uomo a se stesso 

e gli svela la sublimità della sua vocazione».[47] D’altra parte, gli esseri umani sono anche 
chiamati a partecipare del mistero della paternità, essendo padri e madri carnali e spirituali. A 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn45
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn46
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn47


immagine della paternità divina, le paternità e maternità umane implicano il dono di sé, una piena 

uguaglianza tra genitori e figli, tra coloro che donano e coloro che ricevono, ma anche una 
differenza e una tàxis tra di loro. Infine, non vi è antropologia realmente cristiana che non sia 
pneumatologica. Solo lo Spirito “che dona la vita” umanizza interamente l’essere umano, lo rende 
figlio e figlia, padre e madre. Analogicamente, si può senza dubbio parlare di una forma di co-
spirazione dello Spirito, o d’ispirazione congiunta,[48]poiché i nostri atti e le nostre parole più 
feconde sono tali nella misura della cooperazione che offrono allo Spirito, il quale attraverso di loro 
consola, rialza e guida. Così, la verità e il senso della paternità, della filiazione e della fecondità 

umane devono essere rivelate, perché non sono soltanto realtà naturali o culturali ma una 
partecipazione al modo di essere del Dio trinitario. Esse non possono venir comprese in profondità 
senza la Rivelazione e, allo stesso modo, non possono essere esercitate senza la grazia. Ecco 

un’altra buona notizia da riscoprire oggi a partire da Nicea.   

36. In un certo senso, l’homooúsios stesso può avere una portata antropologica. Un uomo ha 

donato l’accesso a Dio. Beninteso, Cristo dice in maniera unica e propria: «Chi vede me, vede il 
Padre» (Gv 14,9) in ragione del mistero dell’unione ipostatica. Tuttavia, questa unione unica in lui 
si realizza in coerenza col mistero dell’essere umano «creato a immagine e somiglianza di Dio» 

(Gn 1,27). In questo senso, e realmente, ogni essere umano riflette Dio, fa conoscere e dona 
accesso a Dio. Il Papa Paolo VI esprimeva questo paradosso sottolineando da una parte che «per 
conoscere l’uomo, l’uomo vero, l’uomo integrale, bisogna conoscere Dio», ma d’altra parte 

affermava anche che «per conoscere Dio, bisogna conoscere l’uomo».[49]Queste parole devono 
essere comprese in senso forte: non solamente ogni essere umano fa vedere l’immagine di Dio, 
ma non è possibile conoscere Dio senza passare per l’essere umano. Per di più, come abbiamo 

visto sopra (§ 22), la Chiesa farà ricorso all’espressione homooúsios per esprimere la comunità di 
natura del Cristo in quanto vero uomo, «nato da donna» (Gal 4,4), la Vergine Maria, con tutti gli 
esseri umani.[50]I due versanti di questa duplice “consustanzialità” del Figlio incarnato si 

rafforzano l’un l’altro per fondare in maniera profonda, efficace, la fraternità di tutti gli esseri 
umani. Noi siamo in certo senso fratelli e sorelle di Cristo per l’unità della medesima natura 
umana: «Perciò doveva rendersi in tutto simile ai fratelli» (Eb 2,17; cf. 2,11-12). É questo legame 

nell’umanità che permette a Cristo, consustanziale al Padre, di coinvolgerci nella sua filiazione dal 
Padre, e di fare di noi dei figli di Dio, suoi fratelli e sorelle e, di conseguenza, fratelli e sorelle gli 
uni degli altri in un senso nuovo, radicale e indistruttibile.  

37. Il mistero dell’uomo nella sua grande dignità è ugualmente rischiarato dalla dimensione 
escatologica del Simbolo di Nicea. La fede nella “risurrezione dei morti”, espressa anche come 

“risurrezione della carne”,[51] afferma la bellezza del corpo e la bellezza di ciò che si vive nel 
mondo attraverso il corpo, malgrado la fragilità e i limiti umani. Essa afferma il valore di questo 
corpo personale e concreto che sarà risuscitato, trasfigurato, ma si manterrà numericamente 
identico.[52] Tale fede pone dunque una richiesta etica: se gli atti di amore vero posti nel e 

mediante il corpo in questa vita sono in qualche modo i primi passi della vita risorta, il rispetto del 
corpo implica che si viva rettamente e con purezza tutto ciò che lo riguarda. Notiamo che le 
cristologie che non affermano una piena umanità del Cristo rischiano di indurre una concezione 

della salvezza come fuga dal corpo e dal mondo, piuttosto che come piena umanizzazione 
dell’uomo. Ora, questo ancoraggio nel mondo e nei corpi, creati buoni e portati a compimento 
nella nuova creazione, è una delle caratteristiche del cristianesimo. Ritroviamo qui il legame 

profondo tra creazione e salvezza: tutti i tratti umani di Gesù, ricevuti da Maria, sua madre, sono 
delle buone notizie e invitano ogni essere umano a prendere in considerazione ciò che fa della sua 
umanità concreta una buona notizia.  

38. Inoltre, la speranza della risurrezione come anche quella della “vita eterna del mondo che 
verrà”, attesta l’immenso valore della persona individuale, che non è destinata a sparire nel nulla o 

nel tutto, ma è chiamata a una relazione eterna con quel Dio che ha eletto ciascuno prima della 
fondazione del mondo (cf. Ef 1,4). Già l’elezione di Abramo, Isacco e Giacobbe e l’alleanza 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn49
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn51
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn52


irrevocabile col popolo d’Israele rivelano l’alleanza che Dio vuole stringere con tutte le nazioni e 

con ogni essere umano in una indistruttibile fedeltà. Allo stesso modo, l’incarnazione del Figlio 
eterno in un essere umano singolare conferma, fonda e compie la dignità insopprimibile della 
persona in quanto fratello e sorella di Gesù Cristo.  

39. Il nostro mondo ha oggi un immenso bisogno di riscoprire questi aspetti del mistero dell’uomo 
che lo presentano nella sua grandezza senza ignorare la sua miseria. «L’uomo sorpassa 
infinitamente l’uomo», ha detto Blaise Pascal.[53]Questa convinzione cristiana lancia una sfida a 

tutte le forme di riduzionismo antropologico. La fede nella paternità, nella filiazione e 
nell’ispirazione feconda (“pneumatica”) delle persone umane fonda e orienta ogni autentica 
concezione dell’autonomia, della libertà e della creatività umane.  Queste trovano la loro origine in 

Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo, per i quali l’onnipotenza, la sapienza e l’amore fanno una cosa 
sola nel dono di sé. Al contrario, la perdita della fede nella risurrezione e nella vita eterna si 
trasformerà nel rifiuto di attribuire il suo vero posto al corpo e al valore sacro di ciascun individuo 

nella sua unicità e trascendenza. Ora, il Creatore ci ha rivelato le sue intenzioni: «L’hai fatto poco 
meno di un dio, di gloria e di onore lo hai coronato» (Sal 8,6).  

3.3. La bellezza del dono della Chiesa e del battesimo 

40. I diversi fili tessuti fino ad ora si annodano nelle affermazioni ecclesiologiche e sacramentali del 

Simbolo. La fede di Nicea significa anche credere la Chiesa “una, santa, cattolica e apostolica” e 
credere il battesimo “per la remissione dei peccati”. La Chiesa e il battesimo vanno celebrati come 
doni che sono anch’essi semper majora. Dal momento che confermano e manifestano la pienezza 

sovrabbondante di tutto ciò che è esposto nel resto del Simbolo, essi sono oggetti paradossali di 
fede: si tratta di riconoscere in essi molto più di ciò che si vede. La Chiesa è una al di là delle sue 
divisioni visibili, santa al di là dei peccati dei suoi membri e degli errori commessi dalle sue 

strutture istituzionali, cattolica e apostolica al di là dei ripiegamenti identitari e culturali e dei 
tormenti dottrinali ed etici che la agitano senza tregua. In questo senso, si tratta di evitare sia il 
“monofisismo” che “l’arianesimo” ecclesiologici: il primo sottovaluta, quando non nasconde, la 

dimensione umana della Chiesa, mentre il secondo elude la dimensione divina della Chiesa a 
vantaggio di una visione puramente sociologica e funzionale. Allo stesso modo, nella fede, il 
battesimo è compreso come sorgente di una vita nuova e della purificazione dal peccato al di là di 

ciò che è visibile nella vita imperfetta e talvolta lontana da Dio degli stessi battezzati. Esso 
manifesta ed eleva la dignità inviolabile di ogni essere umano conformandolo a Cristo sacerdote, re 
e profeta.  

41. “Credere” la Chiesa e “confessare” il battesimo significa ricevere un dono di fede che permette 
di discernere al cuore stesso della loro dimensione umana e fragile la presenza attiva e santificante 
dello Spirito Santo. É lo Spirito che rende la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica e che dona la 

sua efficacia al battesimo. “Credere la Chiesa e il battesimo, significa ugualmente percepire in essi 
e attraverso di essi l’azione salvifica di Cristo. Come Cristo è il sacramento fondamentale di Dio, la 
sua presenza reale e agente nel simbolo reale della sua umanità, allo stesso modo la Chiesa è 

«sacramento universale di salvezza».[54]Infine, “credere” la Chiesa e il battesimo, significa 
discernere in essi la presenza del Dio trinitario. La Chiesa è semper major, poiché essa trova la sua 
fonte e i suoi fondamenti nel Dio trino e in lei vivono il Padre, il Figlio incarnato e lo Spirito. Proprio 

in questa Chiesa, la fede di Nicea è proclamata e celebrata – nel battesimo e negli altri sacramenti: 
«Gloria al Padre e al Figlio con lo Spirito Santo nella santa Chiesa».[55]  

42. Al crocevia tra soteriologia e antropologia, credere la Chiesa e confessare il battesimo 
conferma e dispiega l’immensità della salvezza e del mistero dell’essere umano. La salvezza non è 
un processo semplicemente individuale, bensì comunitario e soprannaturale, recepito in virtù della 

collaborazione di altri uomini e donne che ci sono prossimi, e generatore di un frutto spirituale per 
altri che pure ci sono prossimi.[56]Questo processo illumina la natura dell’essere umano che non è 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn54
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn56


una monade isolata, ma un essere sociale, inserito in una famiglia, in una nazione, in una 

comunità di fede e nell’umanità intera.[57]Di conseguenza, la fede nella Chiesa e nel battesimo 
implica che la redenzione s’inscriva in azioni e strutture visibili, legati alla dimensione corporea 
dell’individuo e del corpo sociale, che si dispiegano nella storia. Sono questi i luoghi dello Spirito 
vivificante e ispiratore, che opera nei loro limiti e al di là di essi per raggiungere ogni essere 

umano. In fondo, testimoniando l’articolazione dell’individuo e del tutto, la corporeità e l’iscrizione 
in una storia, la Chiesa si inserisce nell’opera di Cristo che «manifesta pienamente l’uomo 
all’uomo».[58]In modo particolare, come «sacramento di unità»,[59] la Chiesa confessata dalla 

fede di Nicea è il segno e lo strumento di unità di tutti questi aspetti dell’umano e dell’umanità 
intera: la visione cristiana dell’uomo fa esplodere la chiusura di quelle forme di riduzionismo che o 
rifiutano la comunità a favore dell’individuo o l’individuo a vantaggio della collettività, e che non 

tendono all’unità. 

4. Celebrare insieme l’immensità della salvezza: la portata ecumenica della fede di 

Nicea e la speranza di una data comune per la celebrazione della Pasqua  

43. La fede di Nicea, nella sua bellezza e nella sua grandezza, è la fede comune a tutti i cristiani. 

Tutti sono uniti nella professione del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, anche se non tutti 
riconoscono a questo Concilio e alle sue decisioni un identico statuto. L’anno 2025 è dunque 
un’occasione inestimabile per sottolineare che ciò che abbiamo in comune è molto più forte, 

quantitativamente e qualitativamente, di ciò che ci divide: tutti insieme, noi crediamo nel Dio 
trinitario, nel Cristo vero uomo e vero Dio, nella salvezza in Gesù Cristo, secondo le Scritture lette 
nella Chiesa e sotto la mozione dello Spirito Santo. Insieme, noi crediamo la Chiesa, il battesimo, la 

risurrezione dei morti e la vita eterna. Il Concilio di Nicea è in modo speciale venerato dalle Chiese 
d’Oriente, non semplicemente come un concilio tra altri o come il primo di una serie, ma 
come il Concilio per eccellenza, che ha promulgato la confessione di fede dei “318 padri 

ortodossi”.  

44. Di conseguenza, il 2025 è l’occasione per tutti i cristiani di celebrare insieme questa fede e il 

Concilio che ha permesso di esprimerla. L’ecumenismo teologico, legittimamente, concentra la sua 
attenzione e i suoi sforzi sui nodi irrisolti delle nostre differenze, ma senza dubbio non è meno 
fecondo, se non più fecondo, celebrare insieme questo anniversario, per avanzare verso il 

ristabilimento della piena comunione tra tutti i Cristiani, affinché il mondo creda. Abbiamo già 
sottolineato come l’insistenza delle differenti tradizioni cristiane permetta di valorizzare le ricchezze 
del testo del Simbolo (cf. supra § 17). La celebrazione comune di Nicea potrà essere un percorso 

ecumenico di arricchimento mutuo che offrirà, cammin facendo, una migliore comprensione del 
mistero, una più grande comunione tra le tradizioni ecclesiali e un attaccamento più forte alla 
comune professione della fede cristiana.  

45. Una delle finalità di Nicea fu di stabilire una data comune della Pasqua, per esprimere l’unità 
della Chiesa in tutta l’Oikoumenē. Sfortunatamente nessuna data fino ad oggi ha trovato un 
consenso unanime. La divergenza dei cristiani a proposito della festa più importante del loro 

calendario crea dei disagi pastorali all’interno delle comunità, al punto da dividere le famiglie, e 
suscita scandalo presso i non cristiani, danneggiando così la testimonianza resa al Vangelo. Per 
questo Papa Francesco, il Patriarca Ecumenico Bartolomeo e altri capi di Chiese hanno molte volte 

espresso il desiderio che si stabilisca una data comune per la celebrazione della Pasqua. Ora, 
proprio nel 2025 la Pasqua sarà nella medesima data sia per l’Oriente che per l’Occidente. Non è 
questa un’occasione provvidenziale da cogliere, per continuare a celebrare la passione e 

risurrezione di Cristo, la “festa di tutte le feste” (Mattutino bizantino di Pasqua), in comunione in 
tutte le comunità cristiane? Esistono già numerose proposte di data indivisa abbastanza realistiche. 
Su questa questione la Chiesa cattolica rimane aperta al dialogo e a una soluzione ecumenica. Già 

nell’appendice della Costituzione Sacrosanctum Concilium, il Concilio Vaticano II non aveva 
obiezioni all’introduzione di un nuovo calendario e sottolineava che ciò avrebbe dovuto realizzarsi 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn57
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn59
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html


«con l’assenso di coloro che ne sono interessati, soprattutto i fratelli separati dalla comunione con 

la Sede Apostolica».[60]Va notata l’importanza assegnata dal mondo orientale agli elementi posti 
successivamente a Nicea per determinare la data di Pasqua: la Pasqua deve essere celebrata «la 
prima domenica dopo la luna piena che segue o coincide con l’equinozio di primavera».[61]La 
domenica evoca la risurrezione di Cristo il primo giorno della settimana, mentre la luna piena che 

segue l’equinozio di primavera richiama l’origine ebraica della festa, il 14 di Nissan, ma richiama 
anche la dimensione cosmica della risurrezione, dal momento che l’equinozio di primavera evoca il 
momento in cui la durata del giorno supera quella della notte e in cui la natura riprende vita dopo 

l’inverno.  

46. Notiamo che è nel quadro del Concilio di Nicea che la Chiesa sceglie in modo decisivo di 

separarsi dalla data della Pasqua ebraica. L’argomento secondo cui il Concilio ha voluto smarcarsi 
dall’ebraismo è stato avanzato basandosi sulle lettere dell’Imperatore Costantino riportate da 
Eusebio, che presentano in particolare delle giustificazioni anti-ebraiche per la scelta di una data di 

Pasqua che non fosse legata al 14 di Nissan.[62]Tuttavia, bisogna distinguere le motivazioni 
attribuite all’Imperatore da quelle dei Padri del Concilio. In ogni caso, nulla nei canoni del Concilio 
esprime un simile rifiuto del modo di fare degli ebrei. Non si può ignorare l’importanza per la 

Chiesa dell’unità del calendario e della scelta della domenica per esprimere la fede nella 
risurrezione. Oggi, nel momento in cui la Chiesa festeggia il 1700o anniversario di Nicea, 
rimangono questi gli scopi di una riflessione sulla data di Pasqua. Al di là della questione del 

calendario, sarebbe auspicabile sottolineare sempre meglio il rapporto tra Pasqua e Pesaḥ, sia in 
teologia che nelle omelie come anche nella catechesi, al fine di raggiungere una comprensione più 
ampia e più profonda del significato della Pasqua.  

47. Alla vigilia di Pasqua e in ogni liturgia battesimale il Simbolo di Nicea-Costantinopoli è 
proclamato nella sua forma più solenne che è quella dialogata. Questa professione di fede, che 

fonda la vita cristiana individuale e la vita della Chiesa, troverà tutta la sua forza se rimane 
radicata nella rivelazione fatta ai nostri “fratelli maggiori” e ai nostri “padri nella fede”[63] e se 
sarà vissuta nella comunione visibile da tutti i discepoli di Cristo. 

Capitolo 2 

Il Simbolo di Nicea nella vita dei credenti: 
«Noi crediamo come battezziamo; 

e preghiamo come crediamo» 

  

Preludio: la fede confessata nella fede vissuta  

48. La fede professata a Nicea ha un ricco contenuto dogmatico che è stato determinante nello 
stabilire la dottrina cristiana. Tuttavia, l’intento di questa dottrina era e rimane quello di nutrire e 

guidare la vita del credente. In questo senso, è possibile mettere in luce un vero e proprio tesoro 
spirituale del Concilio di Nicea e del suo Simbolo, una “fonte d’acqua viva” alla quale la Chiesa è 
chiamata ad attingere oggi e sempre. É per proteggere l’accesso a quest’acqua viva che 

sant’Antonio accettò di lasciare il suo eremitaggio per andare a rendere testimonianza contro gli 
ariani ad Alessandria.[64]Questo tesoro si manifesta direttamente nel modo in cui la fede di Nicea 
nasce dalla lex orandi e a sua volta la nutre.[65] D’altronde, i sinodi non si proponevano mai di 

limitare i loro dibattiti all’ambito speculativo degli enunciati di fede. Al contrario, coloro che 
partecipavano a questi sinodi avevano a cuore di confrontarsi sulla totalità della vita ecclesiale, sul 
modo migliore di impregnarsi nel quotidiano delle verità di fede e di praticarle e, viceversa, di 

regolare il loro insegnamento sull’ortoprassi liturgica, sacramentale e anche etica.[66]I vescovi, 
insomma, portavano con sé spiritualmente nei concili i membri del corpo della Chiesa, coi quali 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn60
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn63
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn64
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn65
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn66


condividevano la vita di fede e di preghiera e coi quali cantavano la lode e la gloria del Padre, e del 

Figlio e dello Spirito Santo, un solo Dio. Così, per cogliere la portata spirituale e teologale del 
dogma di Nicea, conviene esplorare la sua ricezione nella pratica liturgica e sacramentale, nella 
catechesi e nella predicazione, nella preghiera e negli inni del IV secolo.  

1. Battesimo e fede trinitaria  

49. Prima che la dottrina della Trinità si sviluppasse teologicamente, la fede nella Trinità era già al 

fondamento della vita cristiana celebrata nel battesimo. La professione di fede battesimale 
pronunciata nella formula sacramentale del battesimo non esprimeva solo un mistero teorico 
quanto piuttosto la fede vivente riferita alla realtà della salvezza donata da Dio e quindi a Dio 

stesso. La fede battesimale dona una “conoscenza” di Dio che è allo stesso tempo accesso al Dio 
vivente. In tal senso, l’apologista Atenagora assicura: «Noi […] uomini […] che siamo spinti dal 
solo (desiderio) di conoscere Dio e il Verbo che è presso di lui, qual è l’unione del Figlio con il 

Padre, qual è la comunione del Padre con il Figlio, che cosa è lo Spirito, quale l’unione di questi 
esseri così grandi e la distinzione di loro così uniti, dello Spirito, del Figlio, del Padre».[67]  

50. Per questo la formula battesimale, nella quale il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo sono posti su 
un gradino di eguaglianza, costituisce l’argomento centrale contro Ario e suoi discepoli, molto più 
che il ricorso a ragionamenti teologici. É ciò che si trova anche in Ambrogio[68] e Ilario,[69] come 

pure in Basilio di Cesarea, Gregorio di Nissa o Efrem il Siro.[70]Allo stesso modo, Atanasio insiste: 
il Figlio non è nominato nella formula battesimale perché il Padre non sia sufficiente, e neppure per 
caso, ma perché: 

È il Logos di Dio e la sua propria Sapienza ed in quanto sua irradiazione (apaugasma) è sempre 
insieme al Padre; per questa ragione è impossibile che, pur essendo il Padre ad offrirla, la grazia 

non sia conferita nel Figlio: il Figlio è infatti nel Padre come lo splendore nella luce […]. Colui che il 
Padre battezza anche il Figlio lo battezza, e colui che il Figlio battezza viene iniziato nello Spirito 
Santo.[71] 

51. Detto questo, per Atanasio e per i Padri Cappadoci, non si tratta semplicemente di pronunciare 
la formula trinitaria, ma il battesimo presuppone la fede nella divinità di Gesù Cristo. Così, 

l’insegnamento della retta fede è necessario e fa parte della pratica conforme al battesimo. 
Atanasio cita come fondamento la formulazione del comando in Mt 28,19: «Andate... insegnate... e 
battezzate».[72]Per questo Atanasio – come Basilio e Gregorio di Nissa[73]– negano ogni efficacia 

al battesimo ariano, perché coloro che considerano il Figlio come una creatura non hanno una 
giusta concezione di Dio Padre: colui che non riconosce il Figlio non comprende nemmeno il Padre 
e non “possiede” il Padre, dal momento che il Padre non ha mai cominciato ad essere Padre.[74] 

2. Il Simbolo di Nicea come confessione di fede 

52. Non soltanto la confessione di fede di Nicea è espressione della fede battesimale ma è 

possibile che provenga direttamente da un Simbolo battesimale della Chiesa di Cesarea in 
Palestina (se si dà credito a ciò che dice Eusebio).[75]Sarebbero state fatte tre aggiunte: “…cioè 
della sostanza del Padre”, “generato, non creato”, e “consustanziale al Padre (homooúsios)”. In 

questo modo, è stabilito con una impressionante chiarezza che colui che “ha preso carne per noi 
uomini... e ha sofferto” è Dio, homooúsion tō Patri. Eppure, pur essendo “da la sostanza del 
Padre” (ek tēs ousias tou Patros), Egli è distinto dal Padre nella misura in cui è suo Figlio. Grazie a 

lui, che «si è fatto uomo per la nostra salvezza», noi sappiamo che cosa significa il fatto che il Dio 
trinitario «è amore» (1Gv 4,16). Queste aggiunte sono essenziali e dicono l’originalità propria e 
l’apporto determinante di Nicea, ma conviene allo stesso tempo sottolineare senza posa che il 

Simbolo in quanto simbolo di fede si radica in modo originale nel contesto liturgico, che è il suo 
ambito vitale e dunque il contesto nel quale riceve tutto il suo senso. Non si tratta certo di 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn67
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn68
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn69
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn72
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn75


un’esposizione teorica ma di un atto di celebrazione battesimale, che si arricchisce dal resto della 

liturgia e a sua volta la illumina. I nostri contemporanei possono avere talvolta l’impressione che il 
credo sia un’esposizione molto teorica proprio perché ne ignorano il radicamento liturgico e 
battesimale.   

53. In tal senso, la fede di Nicea resta e si propone come un “symbolon” (“ekthesis”, “pistis”), cioè 
una confessione di fede. Essa può distinguersi da un’interpretazione o da una definizione teologica 
tecnica più precisa, che mira a proteggere la fede (“oros”, “definitio”), come l’ha proposta ad 

esempio il Concilio di Calcedonia. In quanto Simbolo, la Confessione di Nicea è una formulazione 
positiva e un’esplicitazione della fede biblica.[76]Non pretende di offrire una nuova definizione, ma 
piuttosto un’evocazione della fede degli apostoli: «Questa fede, il Cristo l’ha donata, 

gli apostoli l’hanno annunciata, i Padri di tutta la nostra Oikoumenē riuniti a Nicea l’hanno 
trasmessa (paradosis)».[77]  

54. Ugualmente, è a motivo del suo statuto di confessione di fede e precisamente di fede 
apostolica, e non in quanto definizione o insegnamento, che il Simbolo di Nicea è considerato nel 
periodo successivo (almeno fino alla fine del V secolo) come la prova decisiva 

dell’ortodossia.[78]Per questo è utilizzato come testo base nei concili successivi. Così, Efeso e 
Calcedonia si vogliono interpreti del Simbolo niceno: essi sottolineano il loro accordo con Nicea e si 
oppongono alle prese di posizione dissidenti rispetto a Nicea. Quando la Confessione di fede di 

Nicea-Costantinopoli è stata letta al Concilio di Calcedonia, i vescovi riuniti hanno esclamato: «Ecco 
la nostra fede. É in questa fede che siamo stati battezzati, è in questa fede che noi battezziamo! Il 
papa Leone crede così, Cirillo credeva così».[79] Notiamo che la professione di fede può essere 

espressa al singolare – “io credo” – ma che spesso è al plurale: “noi crediamo”; allo stesso modo, 
la preghiera del Signore è al plurale: “Padre nostro…”. La mia fede, radicalmente personale e 
singolare, si inscrive altrettanto radicalmente in quella della Chiesa, intesa come comunità di fede. 

Il Simbolo di Nicea e l’originale greco del Simbolo di Nicea-Costantinopoli si aprono col plurale “noi 
crediamo”, «per testimoniare che in questo “Noiˮ, tutte le Chiese erano in comunione, e che tutti i 
cristiani professavano la stessa fede».[80]  

55. Come evocato nel capitolo precedente, fino ad oggi “Nicea” – “la confessione di fede dei 318 
padri ortodossi”[81] – è considerato nelle Chiese orientali come il Concilio per eccellenza, cioè non 

come “un concilio tra altri”, e neanche come “il primo di una serie”, ma come la norma della retta 
fede cristiana. I “318 Padri” sono esplicitamente menzionati nella liturgia di Gerusalemme. Inoltre, 
nelle Chiese orientali, contrariamente alle Chiese occidentali, Nicea ha ricevuto una sua propria 

commemorazione nel calendario liturgico. É opportuno notare che le questioni disciplinari trattate a 
Nicea ricevettero da subito un peso differente rispetto alla confessione di fede. Mentre per le 
questioni disciplinari valgono le decisioni maggioritarie, per le questioni di fede è la tradizione 
apostolica a essere determinante: «Per ciò che riguarda la Pasqua, [i Padri] hanno scritto: “È stato 

decisoˮ. […] Per ciò che riguarda la fede, hanno scritto non: “È stato decisoˮ, ma: “Così crede la 
Chiesa cattolica!ˮ».[82]  

3. Approfondimento nella predicazione e nelle catechesi  

56. I Padri d’Oriente e d’Occidente non si accontentavano di argomentare con l’aiuto dei trattati 

teologici, ma illustravano ugualmente la fede nicena nelle prediche destinate al popolo, al fine di 
premunire i fedeli contro le interpretazioni errate, generalmente designate col termine “ariano” – 
anche se gli “homei”d’Occidente all’epoca di Agostino si distinguevano nettamente dai “neo-ariani” 

d’Oriente nelle loro argomentazioni. La concezione teologica secondo la quale il Figlio non è “Dio 
vero da Dio vero”, ma solo la creatura più eminente del Padre e non è coeterno col Padre, è stata 
riconosciuta dai Padri come una minaccia persistente e combattuta anche indipendentemente dalla 

presenza di avversari concreti. Il prologo del Vangelo di Giovanni offriva in proposito l’occasione di 
spiegare la relazione tra Padre e Figlio ovvero tra “Dio” e la sua “Parola”, in modo conforme alla 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn76
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn77
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn78
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn80
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn81
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn82


confessione di Nicea.[83]Cromazio di Aquileia (ordinato vescovo nel 387/388, morto nel 407), ad 

esempio, trasmette ai suoi fedeli la fede nicena senza utilizzare la terminologia tecnica.[84]Perfino 
i Padri della Chiesa che nutrivano un certo scetticismo di principio riguardo alle “dispute 
teologiche”, presero una posizione molto chiara contro “l’empietà ariana” (“asebeia”, “impietas”): 
gli Ariani non comprendono “la generazione eterna del Figlio”, né “l’uguaglianza-eternità originale” 

del Padre e del Figlio.[85]Essi si sbagliano anche sul monoteismo, accettando una seconda divinità 
subordinata. Il loro culto è quindi perverso ed erroneo.  

57. Così, nelle sue catechesi, Giovanni Crisostomo spiega la fede battesimale validamente 
formulata a Nicea,[86]e distingue la retta fede non soltanto rispetto alla dottrina omea, ma anche 
nei confronti della dottrina sabelliana: i cristiani credono in un Dio che è “una essenza, tre 

ipostasi”. Agostino argomenta in maniera simile nelle istruzioni dei candidati al 
battesimo.[87]L’Oratio catechetica magna di Gregorio di Nissa, le cui parti più voluminose sono 
dedicate al Verbo di Dio eterno e incarnato, può essere considerata come il capolavoro di una 

catechesi chiaramente destinata a coloro che dovrebbero diffonderla, cioè i vescovi e i catechisti. A 
tema non c’è solo la relazione tra il Figlio-Parola e il Padre (cap. 1.3.4.), ma anche il significato 
dell’incarnazione in quanto azione redentrice (cap. 5). Gregorio vuole far comprendere che la 

nascita e la morte non sono qualcosa di indegno di Dio o di incompatibile con la sua perfezione 
(cap. 9 e 10), e spiega l’incarnazione col motivo dell’amore di Dio per gli uomini. Ma insiste 
soprattutto sul fatto che il battesimo cristiano è compiuto nella “Trinità increata”, cioè nelle tre 

Persone coeterne. È solo così che il battesimo conferisce la vita eterna e immortale: «Poiché chi si 
sottomette a qualche essere creato (e cioè se pensa che il Figlio e lo Spirito Santo sono creati) non 
si accorge che ripone in quello, e non in Dio, la propria speranza di salvezza».[88] 

58. Il cuore del dibattito è piuttosto una questione esistenziale che un problema teorico: il 
battesimo è connesso a «l’instaurazione nella filiazione» (Basilio), all’«inizio in noi della vita 

eterna» (Gregorio di Nissa), alla «salvezza dal peccato e dalla morte» (Ambrogio)?[89]Tutto ciò 
non è possibile se non a condizione che il Figlio (e lo Spirito Santo) sia Dio. Solo quando Dio stesso 
diventa “uno di noi” esiste una reale possibilità per l’uomo di partecipare alla vita della Trinità, cioè 

di essere “divinizzato”. 

4. La preghiera al Figlio e le dossologie   

59. La fede di Nicea serve da regola per la preghiera personale e liturgica[90]e quest’ultima è 
segnata da Nicea. Benché l’“invocazione del nome del Signore (Gesù)” sia già attestata negli scritti 

del Nuovo Testamento[91]e benché soprattutto gli inni a Cristo[92]testimonino l’offerta di lode e di 
adorazione, la preghiera al Figlio diventa oggetto di controversia nella crisi ariana. 

60. Nel rimando a certi testi di Origene,[93]alcuni ariani del IV secolo, ma anche alcuni seguaci di 
Origene dei secoli V e VII, si oppongono particolarmente alla preghiera liturgica al Figlio. Gli ariani 
avevano interesse a mettere in evidenza i passaggi delle Scritture che mostravano Gesù stesso in 
preghiera, al fine di sottolineare la sua inferiorità in rapporto al Padre. In combinazione con la 

concezione (apollinarista), ugualmente diffusa presso gli ariani, secondo la quale il Logos prende il 
posto dell’anima di Gesù, la subordinazione del Logos al Padre sembrava così provata. Per essi, 
quindi, la preghiera rivolta al Figlio era inappropriata. A favore del loro punto di vista, gli ariani 

argomentavano utilizzando la formulazione tradizionale della dossologia, che riveste una grande 
importanza, particolarmente nelle liturgie orientali: «Gloria e adorazione al Padre per (dia / per) il 
Figlio nello (en / in) Spirito Santo».[94] La differenza delle preposizioni veniva invocata come 

prova di una differenza essenziale delle persone. Gli ariani cercavano di ricorrere alla liturgia – 
riconosciuta come istanza di testimonianza della fede della Chiesa – per provare ciò che essi 
consideravano in tal modo teologicamente giustificato.  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn83
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn84
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn85
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn86
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn88
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn92
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn93
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn94


61. I difensori di Nicea hanno affermato invece che la pratica della preghiera doveva sì 

corrispondere alla fede, ma che questa corrispondeva a sua volta al battesimo. Ora, la formula 
battesimale manifesta l’uguaglianza in dignità del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. Ne risulta 
che la preghiera – che sia personale o liturgica – può e deve ugualmente rivolgersi al Figlio. Anche 
se i niceni non hanno rigettato l’antica formula dossologica, ma ne hanno difeso il senso 

ortodosso,[95]essi hanno preferito altre formulazioni e preposizioni: “tō Patri, kai…kai”, “tō Patri, 
dia… sun”, che sono ugualmente attestate nella tradizione biblica e liturgica.[96]Basilio si riferisce 
in tal senso, tra l’altro, all’inno molto antico “Phōs hilăron” (forse del II secolo), nel quale il Padre, 
il Figlio e lo Spirito sono oggetto di un canto di adorazione.[97]  

62. Il principio: «Come siamo battezzati così anche crediamo, come crediamo così anche 

glorifichiamo»,[98] si applica ugualmente alla preghiera personale. L’invocazione di Gesù – quale è 
stata praticata sotto forma di preghiera a Gesù, soprattutto in ambiti monastici – è esplicitamente 
giustificata dall’invocazione dell’“homooúsios tôi Patri”. «Quando noi diciamo “Gesù” – spiega 

Shenuda, un padre copto del V secolo – è insieme nominata la santissima Trinità». Quando è 
invocato il Figlio incarnato, egli non è invocato separatamente dal Padre e dallo Spirito Santo. Chi 
non vuole pregare Gesù segue la “nuova empietà”; egli non comprende nulla della Trinità, ma non 

comprende nulla nemmeno di “Gesù”.[99]Il modo in cui uno prega mostra ciò che crede.  

63. La correttezza nella preghiera possiede un’implicazione soteriologica. È Gregorio di Nissa a 

lanciare l’avvertimento più incisivo: la speranza del credente è più di una morale nel senso attuale 
del termine, ma si esprime anche nella preghiera. La speranza è rivolta verso la divinizzazione 
operata da Dio: se «la prima grande speranza non è più presente presso coloro che si lasciano 

coinvolgere in un errore di dottrina», ciò ha per conseguenza «che non c’è alcun vantaggio a 
comportarsi correttamente col sostegno dei comandamenti». E Gregorio prosegue: 

Noi siamo dunque battezzati come l’abbiamo ricevuto, nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito 
Santo; ma noi crediamo come siamo battezzati; conviene, in effetti, che la fede sia in accordo con 
la confessione; noi glorifichiamo così come crediamo, perché non è naturale che la glorificazione si 

opponga alla fede. Ma ciò in cui crediamo, anche lo glorifichiamo. Di modo che, poiché la fede è 
nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo, la fede, la gloria e il battesimo si tengono 
reciprocamente, a causa di ciò non si distingue la gloria del Padre, da quella del Figlio e dello 

Spirito Santo.[100]  

64. L’aggiunta della dossologia trinitaria alla fine di ogni salmo, il cui ordine è attribuito al Papa 

Damaso (morto nel 384 dopo Cristo), può essere compresa in questa direzione. Cassiodoro rimarca 
che in questo modo tutte le eresie vengono ridotte al nulla:  

La Madre Chiesa aggiunge la lode della Trinità a tutti i salmi e cantici. Rende omaggio a Colui dal 
quale provengono queste parole e taglia così l’erba sotto i piedi alle eresie di Sabellio, Ario, Mani e 
altri.[101]  

È soprattutto il caso dell’aggiunta “sicut erat in principio...”, che è stato compreso, in modo 
inequivocabile, come una professione di fede antiariana.[102] 

5. La teologia negli inni  

65. Gli inni, infine, sono un luogo di espressione della fede di Nicea che ha trovato posto nella vita 

del credente e che è stata influenzata da Nicea. Così numerosi inni terminano con la dossologia 
trinitaria. Peraltro, il confronto con l’eresia ariana ha giocato un ruolo importante nello sviluppo 
della poesia cristiana. È anzitutto in Oriente che sono stati composti inni e canti,[103]che volevano 

rispondere ai poemi di propaganda dei gruppi eterodossi. Quanto all’Occidente, si può perfino dire 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn96
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn98
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn99
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn100
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn101
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn102
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn103


che il suo contributo teologico più importante nel IV secolo è consistito nella composizione degli 

inni.  

66. Oltre a Giovanni Crisostomo, è soprattutto Efrem il Siro (306-373) che, nella sua poesia 

teologica (che ha segnato in seguito tutta la letteratura siriaca classica) e in particolare negli 
inni De fide e De nativitate, ha cantato il mistero di Cristo: il Cristo è Dio, malgrado la debolezza 
della sua natura umana; la kenosi del Cristo non è un miracolo così grande se non per il motivo 
che Egli è Dio e che rimane Dio nella sua spogliazione.[104]È con una profonda pietà che Efrem 

descrive le relazioni intra-trinitarie: il Figlio è nel Padre «prima di tutti i tempi», Egli è «uguale al 
Padre eppure distinto da Lui».[105]Efrem utilizza volentieri l’immagine del sole, della sua luce e del 
suo calore, che sono legati nell’unità.[106]Non smette di fare riferimento ai tre “nomi” ai quali 

corrisponde la realtà divina e nei quali «consistono il nostro battesimo e la nostra 
giustificazione».[107]Tutto ciò egli lo fa esplicitando bene il contesto della fede nicena, dal 
momento che cita “il glorioso sinodo”, riferendosi chiaramente a Nicea.[108]Altri teologi-poeti 

siriaci del V secolo, come Isacco d’Antiochia e Mar Balaï, hanno composto sermoni e canti in 
metrica rivolgendosi a Cristo stesso e glorificandolo esplicitamente con attributi divini: «Lode a Lui 
[Gesù Cristo] e a suo Padre e gloria allo Spirito Santo» – «Lode a Lui, l’Altissimo, che è venuto a 

riscattarci, lode a Lui, l’Onnipotente, il cui movimento del capo decide le sorti del mondo».[109]  

67. Ilario ha appreso il canto degli inni durante il suo esilio e l’ha introdotto in Gallia; Ambrogio 

confessa ugualmente d’aver adottato il “costume dell’Oriente”, durante i duri conflitti con gli ariani 
a Milano nel 386-87. Il Figlio è «sempre Figlio, come il Padre è sempre Padre. Altrimenti, come 
il Padre potrebbe portare tale nome se non avesse un Figlio?», sottolinea Ilario nell’inno Ante 
saecula qui manens, dove espone la «duplice nascita del Figlio, nato dal Padre, per il Padre che 
non conosce nascita, e nato dalla Vergine Maria, per il mondo».  

68. Contrariamente agli inni altamente teologici di Ilario, che non hanno trovato molto posto nella 
liturgia, gli inni di Ambrogio sono rapidamente divenuti celebri dovunque e hanno potentemente 
incoraggiato la fede, secondo l’intento che lo stesso Ambrogio loro attribuiva. Il suo inno del 

mattino Splendor paternae gloriae potrebbe essere considerato un commentario alla confessione di 
fede di Nicea. Particolarmente efficaci sono le strofe finali di alcuni inni, che sottolineano 
l’uguaglianza del Figlio col Padre: «Aequalis aeterno Patri», o che si rivolgono direttamente al 

Figlio: «Iesu, tibi sit gloria... cum Patre et almo Spiritu». In un inno molto breve, di cui Ambrogio è 
forse l’autore, la confessione del Dio unico in tre persone è quasi espressa in versi come una frase 
chiave per i fedeli: «O lux beata trinitas, et principalis unitas...».  

69. Oltre ad Ambrogio, è soprattutto Prudenzio (Aurelius Prudentius Clemens, 348-415/25) ad 
avere inni importanti per la cristologia. Il poeta spagnolo è particolarmente segnato dalla vera 
divinità e dalla vera umanità del Redentore, nelle quali si fonda la nostra nuova creazione:  

Cristo è forma del Padre, noi forma e immagine di Cristo; 
siamo creati a somiglianza del Signore dalla bontà paterna, 

e verrà nella nostra immagine Cristo dopo secoli. 

Christus forma Patris, nos Christi forma et imago; 
Condimur in faciem Domini bonitate paterna 

Venturo in nostram faciem post saecula Christo.[110] 

 
 

Capitolo 3 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn104
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn105
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn106
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn107
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn108
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn109
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn110


Nicea come evento teologico 

e come evento ecclesiale 

70. Celebrare Nicea, significa cogliere come il Concilio resta nuovo, di quella novità escatologica 

inaugurata il mattino di Pasqua, che continua a rinnovare la Chiesa anche 1700 anni dopo l’evento 
di Nicea. In effetti si tratta di un evento in senso forte, di una svolta che si inscrive nella trama 
della storia con i suoi concatenamenti, ma ne è ugualmente un punto di concentrazione, che 
introduce una reale novità ed esercita un’influenza decisiva su ciò che segue. A seconda delle 

lingue, il termine “evento” rinvia a ciò che avviene, l’ad-ventus (avènement, avent, avvenimento), 
o ancora a ciò che proviene da (évènement, event), alla produzione di un fatto (acontecimiento) o 
all’apparizione di qualcosa di nuovo (Ereignis). Così, Nicea è l’espressione di una svolta che 

avviene, proviene, si produce, si mostra nel pensiero umano, indotta dalla Rivelazione del Dio uno 
e trino in Gesù, che feconda lo spirito umano donandogli contenuti nuovi e nuove capacità. È un 
“evento di Sapienza”. Allo stesso modo Nicea, che sarà qualificato subito dopo come primo Concilio 
Ecumenico, è ugualmente l’espressione di una svolta nel modo in cui la Chiesa si struttura e veglia 
sulla sua unità e sulla verità della sua dottrina mediante la stessa confessione di fede: è un 
“evento ecclesiale”. Evidentemente, in entrambi i casi, la novità si appoggia su un processo previo, 

su una realtà data, quella stessa che questa novità trasforma. L’evento di Sapienza presuppone la 
cultura umana, l’assume, per così dire, per purificarla e trasfigurarla. L’evento ecclesiale si 
appoggia sulla precedente evoluzione delle strutture della Chiesa dei primi secoli, a loro volta 

appoggiata sull’eredità ebraica e greco-romana.   

71. Ora, la fonte di questi due eventi rimanda a un altro evento, frutto di iniziativa divina, l’evento 

della Rivelazione di Dio, l’“evento Gesù Cristo”. Questi è la Novità per eccellenza: il Novus è 
il Novum.[111]Si tratta della Rivelazione stessa, mentre l’evento di Sapienza e l’evento ecclesiale 
fanno parte della trasmissione di questo dono primordiale.[112]In esso, Dio stabilisce l’alleanza 

con un popolo per fare alleanza con tutti i popoli, assume una umanità per assumere tutta 
l’umanità. Nicea è l’espressione e il frutto della Novità della Rivelazione, e per questo il Concilio del 
325 offre un paradigma per ogni tappa del rinnovamento del pensiero cristiano, come anche delle 

strutture della Chiesa. Inoltre, poiché il Concilio di Nicea nasce dal Novum che è Cristo, potrà 
essere compreso in modo sempre rinnovato e fecondare continuamente la vita della Chiesa. Si 
tratta allora di esplorare in un primo tempo l’evento fontale, l’evento Gesù Cristo, per esaminare in 

seguito le sue conseguenze sul pensiero umano e sulle strutture della Chiesa.  

1. L’evento Cristo: «Dio nessuno l’ha mai visto. Il Figlio unigenito lo ha rivelato» 

(Gv 1,18) 

1.1. Il Cristo, Verbo Incarnato, rivela il Padre  

72. Il Simbolo di Nicea è l’espressione, la formulazione in parole, di un accesso inaudito, garantito 
e pienamente salvifico a Dio, offerto dall’evento Gesù Cristo. Nell’incarnazione, vita, passione, 
risurrezione e ascensione al Cielo del Verbo consustanziale al Padre, testimoniata nelle Sacre 

Scritture e nella fede della Chiesa apostolica, il Dio semper major offre, di sua propria iniziativa, 
una conoscenza e un accesso a Se stesso che solo lui può donare, e che sono al di là di ciò che 
l’uomo può immaginare e anche sperare.[113]In effetti, il Nuovo Testamento trasmette alla Chiesa 

di tutti i tempi, nel corso dei secoli, la testimonianza che Gesù ha donato di Se stesso e che il 
Padre, nella luce e nella potenza dello Spirito Santo, ha confermato una volta per tutte[114]nella 
Pasqua della morte, risurrezione e ascensione al cielo del Figlio fatto carne, dell’effusione 

pentecostale dello Spirito, nella pienezza dei tempi, “propter nos et propter nostram salutem”. In 
tal modo, se è vero che «Dio nessuno lo ha mai visto», la fede della Chiesa attesta che Gesù, 
«Figlio unico del Padre, lo ha rivelato» (Gv 1,18; cf. Gv 3,16.18 e 1Gv 4,9). Questa testimonianza 

si riassume nella risposta che Gesù diede all’apostolo Filippo, che gli domandava: «Signore, 
mostraci il Padre e ci basta». Gesù gli risponde: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn111
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn112
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn113
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn114


Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha visto il 

Padre. Come puoi tu dire: “Mostraci il Padre?” Non credi che io sono nel Padre e il Padre è in me? 
Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue 
opere (Gv 14,8-10). 

73. Se Gesù ci fa vedere il Padre, tutto in lui è accesso al Padre. Cristo, nella sua umanità fragile e 
vulnerabile, è l’espressione vera di Dio Padre: vedere lui, è vedere il Padre (cf. Gv 14,9).[115]Ne 
deriva che Dio non si è dapprima nascosto sul Golgota nell’impotenza del Crocifisso per poi 

manifestarsi, il mattino di Pasqua, di persona, infine onnipotente. Al contrario, l’amore di Gesù 
Cristo che si lascia crocifiggere e che, soffrendo la morte fisica, discende fino al luogo in cui il 
peccatore è prigioniero del peccato (lo šəʾôl ossia gli inferi), è la rivelazione dell’amore del Dio 

trinitario che non opera mediante la forza, ma che è proprio così più forte della morte e del 
peccato. È appunto davanti alla croce che Marco fa dire al centurione pagano: «Davvero 
quest’uomo era Figlio di Dio» (Mc 15,39). Come affermava Papa Benedetto XVI nel suo libro su 

Gesù: 

La Croce è la vera “altezza”. È l’altezza dell’amore “fino alla fine” (Gv 13,1); sulla croce Gesù è 

all’“altezza” di Dio, che è Amore. Lì si può “conoscerlo”, si riconoscere l’“Io Sono”. Il roveto ardente 
è la Croce. La suprema pretesa di rivelazione, l’“Io Sono” e la Croce di Gesù sono 
inseparabili.[116]  

74. La conoscenza di Dio attraverso Cristo non offre un semplice contenuto dottrinale ma inserisce 
nella comunione salvifica con Dio, poiché fa immergere, per così dire, nel cuore stesso della realtà, 

o meglio, della persona da conoscere e amare. Il prologo del Vangelo di Giovanni è un’espressione 
della più alta contemplazione del mistero di Dio che ci è stato manifestato in Gesù perché noi 
entrassimo, nella grazia dello Spirito Santo effuso «senza misura» (Gv 3,34), nella vita stessa del 

Dio trinitario rivelato dal Logos. La figura di questo Logos fa eco non solo al Logos divino intravisto 
dal pensiero greco, ma anche, e più profondamente, all’eredità veterotestamentaria della Parola di 
Dio, il Dābār testimoniato dall’Antico Testamento, poiché già la rivelazione fatta a Israele e 

trasmessa nell’Antico Testamento introduce in una conoscenza di Dio radicalmente nuova, che 
inaugura questo avvenimento di Rivelazione. Questo Logos, il Figlio, “Dio da Dio”, che è fin dal 
principio con Dio, come la sua Parola che lo esprime in tutta verità, è lui stesso Dio come il Padre. 

Nella pienezza dei tempi, il Logos «si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14), in 
modo che coloro che lo accolgono ricevono «il potere (exousia) di diventare figli di Dio» (Gv 1,12). 
Ammettendo gli esseri umani alla piena comunione con lui, il Logos fatto carne li ha in tal modo 

«resi partecipi della natura divina».[117]  

75. Questa conoscenza e questa comunione inaudite e autentiche di e con Dio operano anche una 
comunione salvifica coi fratelli e le sorelle in umanità, amati da Dio, poiché l’evento Gesù Cristo è 

inseparabilmente comunione con Dio e con ogni essere umano. La fede della Chiesa apostolica 
testimonia questa comunione in Cristo e mediante Cristo, nel grembo della comunione trinitaria: 

Colui che era fin da principio, colui che noi abbiamo sentito, colui che abbiamo veduto con i nostri 
occhi, colui che abbiamo contemplato e che le nostre mani hanno toccato, cioè il Verbo della vita 
[...], lo annunziamo a voi, affinché anche voi abbiate comunione con noi. La nostra comunione è 

con il Padre e con il Figlio suo Gesù Cristo. E noi scriviamo queste cose perché la nostra gioia sia 
piena (1Gv 1,1.3-4). 

La tradizione teologica sottolinea che la carità ci fa amare Dio e il nostro prossimo, in quanto è 
amico di Dio.[118]Noi possiamo pensare che le tre virtù teologali ci introducono in una conoscenza 
di Dio e in una comunione con Lui piene e radicalmente nuove. Ma, secondo l’accesso rinnovato a 

Dio che esse offrono, vengono donati in aggiunta un cammino di fede verso la fraternità, una 
speranza inaudita nel prossimo e quella carità che perdona tutto e porta a donare se stessi. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn115
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn116
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn117
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn118


1.2. «Ora, noi abbiamo il pensiero (νοῦς) di Cristo» (1Cor 2,16): analogia della creazione e 
analogia della carità  

76. L’evento Gesù Cristo, donandoci accesso a Dio in una maniera incomparabile, suscita e implica 

a un tempo una “via” di accesso che è essa stessa nuova e unica: accogliere nella fede e con la 
propria intelligenza il Simbolo, o ancor meglio, accogliere il Dio che vi si manifesta, fa entrare nello 
sguardo di Cristo consustanziale al Padre, nel “nous” ovvero nella stessa mens di Cristo e nella sua 
relazione col Padre e con gli altri. «Ora, noi abbiamo il pensiero di Cristo (noun Christou)», 

esclama san Paolo (1Cor 2,16).[119]È un grido di ammirazione. Qui, ancora una volta, Nicea 
mostra l’immensità del dono di Dio. Ma Nicea indica ugualmente che si tratta dell’unica via per 
avere accesso a ciò che il Simbolo esprime, sia nella sua res che nella sua lettera. Noi non 

possiamo contemplare il Dio di Gesù Cristo, la redenzione che ci è offerta, la bellezza della Chiesa 
e della vocazione umana, e parteciparvi, senza “avere il pensiero di Cristo”. Non semplicemente 
conoscendo Cristo, ma entrando nella stessa intelligenza di Cristo, nel senso di un genitivo 

soggettivo. Non si può aderire pienamente al Simbolo né confessarlo con tutto il proprio essere 
senza «la sapienza che non è di questo mondo», «rivelata dallo Spirito Santo», Colui che solo 
«scruta le profondità di Dio» (cf. 1Cor 2,6.10): 

Nella fede, Cristo non è soltanto Colui in cui crediamo, la manifestazione massima dell’amore di 
Dio, ma anche Colui al quale ci uniamo per poter credere. La fede, non solo guarda a Gesù, ma 

guarda dal punto di vista di Gesù, con i suoi occhi: è una partecipazione al suo modo di vedere. 
[…] La vita di Cristo – il suo modo di conoscere il Padre, di vivere totalmente nella relazione con 
Lui – apre uno spazio nuovo all’esperienza umana e noi vi possiamo entrare.[120]  

77. Ciò è possibile perché Cristo vede il Padre attraverso i suoi occhi umani e ci invita a entrare nel 
suo sguardo. D’altronde, questo cammino richiede una profonda trasformazione del nostro 

pensiero, della nostra mens, che deve passare attraverso una conversione e una sovra-elevazione: 
«Non uniformatevi al mondo presente, ma trasformatevi continuamente nel rinnovamento della 
vostra coscienza» (Rm 12,2). È proprio questo ciò che apporta l’evento Cristo: l’intelligenza, la 

volontà, le capacità d’amare sono letteralmente salvate dalla Rivelazione professata a Nicea. Esse 
sono purificate, orientate, trasfigurate. Esse rivestono una forza nuova, forme e contenuti inauditi. 
Le nostre facoltà non possono entrare in comunione col Cristo se non venendo conformate a Lui, 

in un processo che rende i credenti «conformati (symmorphizomenos)» (Fil 3,10) al Crocifisso 
Risorto fin nella loro mens. Questo pensiero nuovo si caratterizza per il fatto di essere 
inseparabilmente conoscenza e amore. Come sottolinea Papa Francesco: «San Gregorio Magno ha 

scritto che “amor ipse notitia estˮ, l’amore stesso è una conoscenza, che porta in sé una logica 
nuova».[121]È una conoscenza misericordiosa e piena di compassione, tanto la misericordia è la 
sostanza del Vangelo[122] e riflette il carattere stesso del Dio di Gesù Cristo, professato nel 
Simbolo di Nicea. La mens rinnovata implica una comprensione dell’analogia rivisitata alla luce del 

mistero di Cristo. Essa tiene insieme ciò che noi potremmo chiamare l’“analogia della creazione”, in 
virtù della quale si può percepire la presenza divina nella pace dell’ordine cosmico,[123]e ciò che 
potremmo chiamare “l’analogia della carità”.[124]Questa analogia, che potremmo definire 

capovolta, di fronte al mistero dell’iniquità e della distruzione ma alla luce del mistero più forte 
della passione e risurrezione di Cristo, riconosce la presenza del Dio d’amore al cuore della 
vulnerabilità e della sofferenza. Questa sapienza di Cristo è descritta nella Prima lettera ai Corinzi 

come quella che «ha reso follia la sapienza di questo mondo»: 

Cristo infatti non mi ha mandato a battezzare, ma ad annunciare il Vangelo, non con sapienza di 

parola, perché non venga resa vana la croce di Cristo. La parola della croce infatti è stoltezza per 
quelli che si perdono, ma per quelli che si salvano, ossia per noi, è potenza di Dio. Sta scritto 
infatti: Distruggerò la sapienza dei sapienti e annullerò l’intelligenza degli intelligenti. Dov’è il 

sapiente? Dov’è il dotto? Dov’è il sottile ragionatore di questo mondo? Dio non ha forse dimostrato 
stolta la sapienza del mondo? Poiché infatti, nel disegno sapiente di Dio, il mondo, con tutta la sua 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn119
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn120
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn121
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn122
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn123
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn124


sapienza, non ha conosciuto Dio, è piaciuto a Dio salvare i credenti con la stoltezza della 

predicazione (1Cor 1,17-21). 

Questa conversione e questa trasfigurazione non possono accadere senza la grazia. L’intelligenza 

umana si rivela costitutivamente ordinata alla grazia e si appoggia sulla grazia per essere 
pienamente se stessa, così come accade per la persona umana.[125]È ciò che permette di 
comprendere come le facoltà umane, consegnate a se stesse e trasfigurate dall’evento Gesù 
Cristo, sono portate al loro compimento grazie alla loro realizzazione nei modi della fede, della 

speranza e della carità, anticipazioni in questo mondo della vita nella gloria: «Abbiate in voi gli 
stessi sentimenti di Cristo Gesù» (Fil 2,5).  

1.3. L’ingresso teologale nella conoscenza del Padre attraverso la preghiera del Cristo  

78. Come entrare nel “pensiero di Cristo” che è offerto dall’evento Gesù Cristo? Poiché Gesù Cristo 

non è un semplice insegnante o una guida, bensì la rivelazione e la verità stessa di Dio, i suoi 
destinatari sono più che semplici ricettori di un’istruzione. Poiché la persona del Risorto non è un 
oggetto del passato, colui che vuole comprendere il mistero intimo di Gesù, la rivelazione di Dio 

nella sua umanità, deve lasciarsi coinvolgere nella sua relazione di comunione col Padre divino. Ciò 
avviene in virtù della vita teologale, grazie alla lettura delle Scritture nella Chiesa, grazie alla 
preghiera personale e liturgica, e soprattutto grazie all’Eucaristia. 

79. La partecipazione per grazia alla preghiera di Cristo costituisce la via regale del riconoscimento 
di Cristo che svela la conoscenza del Padre («Il Padre mio e Padre vostro», in Gv 20,17). Joseph 

Ratzinger / Papa Benedetto XVI afferma: «Poiché la preghiera è il centro della persona di Gesù, è 
partecipando alla sua preghiera che noi possiamo conoscerlo e comprenderlo».[126]In altri 
termini, la conoscenza di Cristo comincia con l’ingresso nell’atto di preghiera di Gesù da parte di 

colui che lo riconosce: «Dove non si dà rapporto con Dio, anche Colui che nel più profondo non è 
altro che rapporto con Dio, con il Padre, rimane incomprensibile».[127] Ciò che vale per ogni 
credente vale anche per la Chiesa nel suo insieme. Solo in quanto comunità di preghiera inscritta 

nella relazione di Gesù col Padre la Chiesa è il “noi” che riconosce Cristo tale quale è evocato 
in Gv 5,18-20[128] e in 1Gv 3,11. Si tratta, di nuovo, della trama delle affermazioni cristologiche 
del Simbolo: «La fondamentale espressione dogmatica “Figlio consustanziale”, nella quale si può 

riassumere tutta la testimonianza degli antichi concili, non fa altro che tradurre il fatto della 
preghiera di Gesù in linguaggio filosofico-teologico».[129] La fede espressa a Nicea nasce dalla 
relazione di Gesù col Padre e vi fa entrare, per offrire agli esseri umani e alla Chiesa la 

partecipazione alla conoscenza e alla comunione di Gesù col Padre e con lo Spirito Santo.   

2. L’evento di Sapienza: una novità per il pensiero umano 

2.1. La Rivelazione feconda e allarga il pensiero umano 

80. Formulando la fede cristologica e trinitaria, il Simbolo di Nicea si inscrive in un movimento di 

fecondazione del pensiero umano, di “dilatazione della ragione”,[130]operato dalla Rivelazione nel 
suo processo di trasmissione. In effetti, l’accesso incomparabile a Dio che è l’evento di Gesù Cristo, 
come anche la partecipazione al pensiero (phronēsis) e alla preghiera di Cristo, non possono non 

avere un impatto determinante sul pensiero e il linguaggio umani. Si assiste quindi ad un “evento 
di Sapienza”, in virtù del quale pensiero e linguaggio devono essere dilatati e lo sono per opera 
della Rivelazione, in modo tale che essa possa trovare in essi la sua espressione. In questo 

medesimo movimento, essi testimoniano di essere disponibili a lasciarsi condurre al di là di se 
stessi. Nella storia di questo evento di Sapienza, Nicea costituisce una svolta di prima grandezza, 
«una via nuova e vivente» (Eb 10,20), della quale Pavel Florensky aveva colto l’importanza 

decisiva, esprimendola con parole vigorose: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn125
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn126
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn127
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn128
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn129
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn130


Non si può ricordare senza devoto tremore e santo stupore quel momento, infinitamente 

significante e unico per importanza filosofica e dogmatica, in cui tuonò a Nicea per la prima volta 
lo Ὁμοούσιος (omooúsios). Non si trattava di una questione teologica particolare, ma della 
definizione radicale che la Chiesa di Cristo dava a se stessa. Con questo solo termine vennero 
espressi non solo il dogma cristologico, ma anche una valutazione spirituale delle leggi razionali del 

pensiero: il razionalismo fu colpito a morte e per la prima volta fu proclamato urbi et orbi un 
principio nuovo per l’attività della ragione.[131] 

Il Logos che è Cristo incarnato, Figlio del Padre nella comunione dello Spirito Santo, manifesta che 
è proprio lui la misura di ogni logos umano, che egli può vivificare e dilatare, ma di cui può essere 
anche il giudice, mettendolo in crisi (krisis), nel senso stretto del termine. In effetti, è stupefacente 

osservare come Atanasio, in un giudizio lapidario, consideri come il rifiuto da parte di Ario della 
pienezza della figura di Cristo costituisca una negazione della ragione, del logos tout court: 
«Negando il Logos di Dio, giustamente non possono che diventare incapaci di ragionare».[132] In 

fondo, l’evento di Sapienza prodotto dall’evento Gesù Cristo introduce la ragione e il pensiero 
umani nella loro più alta e più vera vocazione. Li ridona per così dire a se stessi. Così che, come 
vedremo, l’homooúsios non è solo un caso esemplare di interculturalità, ma appartiene a un 

evento di sapienza prototipico, inaugurale e fondatore della Chiesa nella sua apostolicità. 

81. L’evento Gesù Cristo rende possibile una nuova ontologia, misurata dalle dimensioni del Dio 

uno e trino e del Logos incarnato. La ragione umana si era già lasciata aprire e penetrare dal 
mistero, reso accessibile dalla rivelazione della creazione ex nihilo (cf. 2Mac 7,28; Rm 4,17), della 
trascendenza ontologica di un Dio che è comunque più intimo ad ogni creatura di quanto essa lo 

sia a se stessa.[133]Tale ragione si lascia di nuovo rinnovare da cima a fondo, quando le viene 
comunicato il senso profondo inscritto in ogni cosa dal mistero del Dio trinitario che è amore 
(1Gv 4,8.16) – alterità, relazione, reciprocità, mutua interiorità si manifestano ormai come la verità 

ultima e le categorie strutturanti l’ontologia. L’essere si ritrova illuminato e si mostra ancor più 
ricco di quanto non sembrasse nei percorsi filosofici anteriori, per quanto profondi e complessi essi 
siano stati. Inoltre, Nicea, che parte dalla questione cristologica e soteriologica per esporre il Dio 

Padre, Figlio e Spirito Santo, riflette bene il modo in cui la fenomenalità cristologica motiva 
l’inventio della dottrina trinitaria, con la dinamica inscritta tra l’ordine della scoperta, cristologica e 
pneumatologica, posta nel suo cuore, e l’ordine della realtà trinitaria che lo struttura. Nicea 

accelera l’assunzione da parte della riflessione cristiana della teo-logia ovvero dell’esplorazione 
della “Trinità immanente”. Dal momento che il mistero di Cristo, realizzato nella storia e in 
un’umanità singolare, dona l’accesso a Dio, la materia e la carne, il tempo e la storia, la novità, la 

finitudine e la stessa fragilità guadagnano le loro credenziali di nobiltà e la loro consistenza per dire 
la verità dell’essere. In fondo, anche l’essere, grazie alla Rivelazione, si rivela semper major. 

82. L’evento di Sapienza implica, evidentemente, un rinnovamento dell’antropologia, nella misura 

in cui l’evento Gesù Cristo getta una luce nuova sull’essere umano. Evochiamo succintamente 
questi aspetti sviluppati nel primo capitolo del presente documento.[134] L’antropologia della 
Bibbia obbliga a rivisitare la concezione dell’essere umano a partire dalla nobiltà della materia e 

della singolarità. Il Creatore della Genesi ha voluto ciascun individuo e l’ha «disegnato sulle sue 
palme» (Is 49,16). Inoltre, Gesù chiama ogni essere umano suo fratello e sorella, poiché l’evento 
dell’incarnazione ha nobilitato ogni essere umano, individualmente, in modo insuperabile e 

inalienabile. Quando il Simbolo di Nicea-Costantinopoli dichiara che Gesù Cristo, in quanto vero 
uomo, è il Figlio di Dio e, in quanto tale “uguale” a Dio Padre, ogni essere umano – qualunque sia 
la sua origine, la sua nazione, i suoi talenti o la sua formazione – si vede attribuita una dignità che 

obbliga l’intelligenza umana a pensare in maniera nuova, a superare i limiti di una visione soltanto 
naturale dell’umano. Esiste una dignità propriamente cristologica degli esseri singolari. 

83. Analogamente a ciò che accade quando si tratta di entrare nel “pensiero di Cristo”, 
l’allargamento dell’ontologia e dell’antropologia implica una conversione e può imbattersi nella 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn131
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn132
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn133
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn134


resistenza del pensiero, abituato ai suoi limiti. L’evento di Sapienza obbliga a tenere in 

considerazione non solo “l’analogia della creazione” ma anche “l’analogia della carità”. Di fronte 
alla kenosi dell’incarnazione e della passione di Cristo, davanti alla sofferenza e al male che 
toccano l’umanità, lo spirito umano si imbatte nei suoi limiti. S’impone la questione: perché il Padre 
onnipotente sembra dapprima aver osservato dall’alto la via crucis del Figlio sofferente e non ha 

agito se non dopo la sua morte? Perché non ha esaudito immediatamente la preghiera dell’Orto 
degli Ulivi, presentata col sudore di sangue per la paura: «Padre mio, se è possibile, passi via da 
me questo calice!» (Mt 26,39b)? Di fatto, l’uguaglianza d’essenza col Padre del Figlio incarnato e 

crocifisso, professata nel Simbolo di Nicea, invita il pensiero umano a convertirsi e a convertire il 
significato del termine “onnipotenza”. Il Dio trinitario non è prima di tutto onnipotenza e solo in 
seguito amore: la sua onnipotenza è piuttosto identica all’amore che si è manifestato in Gesù 

Cristo. In effetti, ciò che Gesù ha vissuto, tale quale è attestato nel Nuovo Testamento è – per 
l’azione dello Spirito – la rivelazione nella storia, sul piano dell’economia trinitaria, della relazione e 
della realtà intratrinitarie immanenti in Dio.[135]Dio è veramente tale quando la sua onnipotenza 

d’amore non impone niente, ma piuttosto, dona al suo partner dell’alleanza, l’uomo, la capacità di 
legarsi a Lui in modo libero e gratuito. Dio corrisponde al suo proprio essere quando non converte 
con la forza l’umanità pervertita dal peccato, ma la riconcilia con sé attraverso gli avvenimenti di 

Betlemme e del Golgota. In tutto questo, i nostri modi umani di vedere sono chiamati a lasciarsi 
trasfigurare profondamente dal Cristo: «I miei pensieri non sono i vostri pensieri» (Is 55,8; si veda 
anche Mt 16,23). 

2.2. Un evento culturale e interculturale 

84. Se l’evento Gesù Cristo rinnova il pensiero ricreandolo secondo un evento di Sapienza, esso 
rinnova e purifica, feconda e dilata ugualmente la cultura umana. Di fatto, il Concilio di Nicea, che 
traduce in parole la fede cristiana per la Chiesa diffusa tra tutte le nazioni nella lingua greca e 

adottando un termine sorto dalla filosofia greca, costituisce indubbiamente un evento culturale. È 
necessario che la fede assuma la cultura umana, come assume la natura umana, in quanto sia la 
natura che la cultura sono elementi costitutivi dell’essere umano, e perciò sono inseparabili. 

«L’essere umano è sempre culturalmente situato»,[136]ci ricorda Papa Francesco. Poiché l’uomo è 
un essere relazionale e sociale che si inscrive nella storia, è attraverso la cultura che egli arriva alla 
pienezza della sua umanità.[137]Per di più, la Rivelazione, che stabilisce la comunione tra Dio e 

l’essere umano, ha bisogno di destinatari che abbiano una loro consistenza propria per poterla 
accogliere in piena libertà e responsabilità. Da qui l’elezione del popolo delle dodici tribù di Israele, 
cha ha dovuto distinguersi da tutti gli altri popoli e imparare laboriosamente a separare, dapprima 

per conto proprio, la verità dall’errore. Da qui Gesù Cristo, in cui il Figlio di Dio si fa veramente 
uomo, un Ebreo, un Galileo, la cui umanità porta i segni culturali del percorso storico del suo 
popolo. Da qui la Chiesa, costituita a partire da tutte le nazioni. Così, appoggiandosi sul principio 
tomasiano per il quale «la grazia suppone la natura», e ampliandolo, Papa Francesco aggiunge: 

«La grazia presuppone la cultura e il dono di Dio si incarna nella cultura di coloro che lo 
ricevono».[138] 

85. Questa assunzione della cultura da parte della Rivelazione implica una certa reciprocità di 
influenza tra le due, malgrado la loro asimmetria. Come lo spirito umano è capace di essere 
trasfigurato, la cultura ha per vocazione di lasciarsi illuminare dalla Rivelazione, fino a poter 

accogliere, al prezzo di una conversione, la sapienza del Crocifisso: «La forza del Vangelo [deve 
impregnare] i modi di pensare, i criteri di giudizio, le norme d’azione; in una parola, è necessario 
che tutta la cultura dell’uomo sia penetrata dal Vangelo».[139]Tuttavia, la fede non è un elemento 

estraneo alle culture nelle quali è vissuta, poiché, dopo Pentecoste, la fede cristiana comporta la 
certezza che non vi è una sola cultura umana che non attenda e non speri di trovare il suo 
compimento dalla visita del Verbo di Dio, il quale peraltro ha sparso i semina Verbi[140]in tutte le 

culture, nell’attesa della sua visita. Per questo incontro le culture diventano pienamente se stesse. 
È dunque dall’interno, a partire dalla loro apertura verso ciò che è vero, buono e bello, che la 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn135
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn136
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn137
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn138
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn139
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn140


Rivelazione le purifica e le eleva. Ma allora, le culture e le lingue assunte e trasfigurate dalla novità 

della rivelazione permettono d’arricchire e di precisare l’espressione della fede. Questa reciprocità 
la si è potuta constatare attraverso i secoli nella fecondazione della lingua, della poesia, dell’arte 
da parte della Bibbia, la cui comprensione si trova a sua volta illuminata “di rimando”, per la sua 
diffrazione in altre parole e visioni del mondo. È precisamente ciò che accade a Nicea nell’impiego 

dell’homooúsios, che precisa la comprensione che ha la Chiesa della filiazione di Gesù Cristo, 
mentre trasfigura il termine che assume. 

86. In questa assunzione della cultura, un posto unico e provvidenziale deve essere riservato al 
rapporto tra la cultura ebraica e quella greca. L’homooúsios apparirà qui come il frutto della sintesi 
particolarmente forte che si è prodotta tra la cultura semitica, già toccata e trasfigurata dalla 

Rivelazione, ma anche modellata dagli incontri e dai disaccordi coi popoli di altre culture, – 
Egiziani, Cananei, Mesopotamici, Romani –, e il mondo greco. Durante più di tre secoli, prima della 
nascita di Gesù e fino al terzo secolo della nostra era, l’insegnamento e la vita intellettuale del 

giudaismo ellenistico si erano espressi non solo in aramaico, ma anche in greco, con la Settanta 
come centro di gravità. L’insegnamento di Gesù è stato consegnato e trasmesso in greco per poter 
comunicare il Vangelo a tutti nella lingua universale del bacino del Mediterraneo, ma anche perché 

il Nuovo Testamento si inscrivesse nella storia del rapporto del popolo ebreo con la cultura e la 
lingua greche. Come nella Settanta, gli influssi avvengono nei due sensi. Per esempio, il panta ta 
ethnē di Mt 28,19 traduce l’antica idea ebraica di tutte le nazioni che vengono a Gerusalemme, 

mentre măthētēs (discepoli-allievi) traduce l’aramaico talmudim. Reciprocamente, gli evangelisti 
hanno fatto ricorso al greco dei tribunali per interpretare il processo e la passione di Gesù, l’autore 
degli Atti si ispira alla poesia epica dell’Odissea per narrare i viaggi di Paolo e quest’ultimo fa 

spesso eco a elementi della filosofia stoica, e allo stesso modo certi passaggi del Nuovo 
Testamento portano tracce di un vocabolario ontologico greco.[141]È quindi in modo naturale che 
il cristianesimo nascente continua questa sintesi del pensiero semitico e greco, in dialogo con 

autori giudaico-ellenistici e greco-romani, per interpretare le Scritture e sviluppare il proprio 
pensiero. La ricchezza dell’espressione greca del Giudaismo e del Cristianesimo può dunque far 
pensare che vi sia una dimensione fondatrice in questo innesto della cultura greca sulla cultura 

ebraica, che permetterà di esplicitare in greco l’unicità e l’universalità della salvezza in Gesù Cristo 
di fronte alla ragione filosofica.[142]Evidentemente, una vasta porzione di cristiani, in particolare al 
di fuori delle frontiere dell’Impero Romano, che non apparteneva a questa area culturale, ha 

sviluppato la sua genialità propria a servizio dell’espressione della fede nel mondo di lingua siriaca, 
dell’Armenia e dell’Egitto, ma anch’essa si è confrontata col pensiero greco, lasciandosene ispirare 
e prendendo da esso le sue distanze. 

87. Il Concilio di Nicea non è semplicemente un evento di assunzione e di fecondazione della 
cultura da parte della Rivelazione, ma è anche l’occasione di incontri interculturali. Ora, questo 
incontro delle culture è anch’esso un aspetto maggiore dell’evento di Sapienza che l’evento di Gesù 

Cristo suscita, in quanto la Rivelazione collega e mette in comunione le culture tra loro, rendendo 
possibile il più alto grado di interculturalità. Lo scambio e la fecondazione mutua fa già parte di 
tutte le culture, che non esistono se non nel processo in cui sono poste in contatto le une con le 

altre, e così si evolvono, si arricchiscono e talvolta si oppongono e si mettono in pericolo 
reciprocamente. Tuttavia, la potenza di rinnovamento della Rivelazione apporta a queste relazioni 
un salto qualitativo in intensità. Da un lato, donando accesso alla fonte trascendente del vero e del 

bene, alla radice dell’universalità dello spirito umano che rende possibile la loro 
comunicazione,[143] essa apre in pienezza lo spazio comune per i loro incontri e i loro scambi. 
Dall’altro lato, l’evento Gesù Cristo è potenza di conversione e di liberazione di fronte alle forze di 

chiusura e di opposizione all’altro, contenute nella vita dei popoli e delle culture. Solo una cultura 
che sia per così dire “salvata” può superarsi senza perdersi e aprirsi alle altre culture per esserne 
arricchita come pure per arricchirle. L’ascolto della Parola di Dio e della Tradizione, cioè della 

Parola dell’Altro, abitua, per così dire, lo spirito e le culture all’ascolto degli altri.[144]Tutto ciò 
porta non a una giustapposizione esteriore e povera delle culture, né a una fusione in un tutto 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn141
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn142
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn143
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn144


indistinto, ma a una interculturalità salvata ed elevata in cui ogni cultura si supera venendo 

fortificata nella sua consistenza propria, in virtù di una sorta di pericoresi delle culture.[145]Per 
questo si tratta di tenere insieme la reale novità e la “sopra-elevazione” delle culture, come il fatto 
che chi accetta il Vangelo di Cristo preserva la sua identità culturale e vi si trova fortificato:[146]«I 
cristiani, infatti, non sono distinti dagli altri uomini, né per territorio, né per lingua né per modi di 

vestire… adattandosi agli usi del paese nel vestito, nel cibo e in tutto il resto del vivere, danno 
esempio di una loro forma di vita sociale meravigliosa, e che, a confessione di tutti, ha 
dell’incredibile».[147] 

88. L’interculturalità è, di fatto, la manifestazione di una problematica più profonda, che ne 
costituisce la base: il disegno divino dell’unità dei popoli e l’arduo cammino di questa unità nella 

diversità. Si tratta di uno dei fili conduttori principali della storia biblica della salvezza. Il racconto 
tipico della Torre di Babele in Gn 11,1-9 sottolinea la tensione tra la ricchezza della molteplicità 
delle lingue, da un lato, e la capacità dell’essere umano di dissolvere l’unità della casa comune, di 

confondere il logos dell’oikos. La chiamata di Abramo, la promessa a lui fatta che in lui saranno 
«benedette tutte le famiglie della terra» (Gn 12,3), è la prima risposta salvifica di Dio. I profeti 
prolungano questa promessa per i popoli della terra annunciando l’unità di tutte le nazioni attorno 

al popolo eletto e alla sua Legge.[148]Il Nuovo Testamento presenta questa unità come realizzata 
nel Messia, colui che col suo sangue e nella sua carne «abbatte il muro di separazione, cioè 
l’inimicizia» tra Israele e le nazioni, per «creare in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo» 

(Ef 2,14.15b). Così, le nazioni sono associate al popolo dell’alleanza, in quanto sono chiamate «a 
condividere la stessa eredità, a formare lo stesso corpo e ad essere partecipi della stessa 
promessa» (Ef 3,6). Tutto ciò è possibile in Cristo, l’universale singolare, che tiene insieme alterità 

e identità, e che assume tutta l’umanità assumendo una umanità genealogicamente e 
culturalmente situata. L’antitipo di Babele, la Pentecoste delle lingue di fuoco in At 2,1-18, è la 
manifestazione e la realizzazione di questa potenza di comunione del logos umano, che procede 

ultimamente dal Logos di Dio.[149]Non è nell’unità fusionale di un’unica lingua che lo Spirito Santo 
opera la comunione di questi ebrei di lingue e culture differenti, ma ispirando la comprensione 
dell’altro, immagine di ciò che sarà la Chiesa, che raduna tutte le nazioni, tutta tesa verso il suo 

compimento, quando i «144000 segnati col sigillo» delle Dodici tribù di Israele e «una moltitudine 
immensa, che nessuno poteva contare, di ogni nazione, tribù, popolo e lingua» realizzeranno la 
piena comunione escatologica dell’umanità nella nuova Gerusalemme (Ap 7,4.9). 

89. La dimensione interculturale di cui Nicea è l’espressione fondatrice può anche essere 
considerata come un modello per l’epoca contemporanea in cui la Chiesa è presente in una varietà 

di aree culturali: culture asiatiche, africane, latino-americane, oceaniche, nuove culture popolari 
europee, senza contare le nuove forme culturali portate dalla rivoluzione digitale e dalle 
tecnoscienze. Tutti questi universi culturali contemporanei sembrano lontani dalla cultura greca 
antica che ha accolto in maniera inaugurale la forma di inculturazione dogmatica realizzata 

nell’evento di Nicea. Da un lato, si tratta in effetti di sottolineare che è proprio in queste categorie 
greche che si è espressa in modo normativo la Chiesa e che queste sono dunque solidali per 
sempre col deposito della fede.[150]D’altra parte, tuttavia, nella fedeltà ai termini sorti in 

quest’epoca e trovando in essi la sua radice viva, la Chiesa può inspirarsi ai Padri di Nicea per 
cercare oggi espressioni significative della fede nelle differenti lingue e nei vari contesti. Con la 
grazia dello Spirito Santo, le comunità cristiane, i loro teologi e pastori, in effettiva comunione col 

Magistero, sono chiamati a realizzare, nelle situazioni culturali e con gli idiomi loro propri, un 
lavoro analogo a quello di un tempo per affermare l’unità radicale del Figlio col Padre. Nicea resta 
un paradigma di ogni incontro interculturale e della possibilità di ricevere o di forgiare modi 

autenticamente nuovi di esprimere la fede apostolica. 

2.3. La fedeltà creativa della Chiesa e il problema dell’eresia 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn145
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn146
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn147
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn148
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn149
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn150


90. La percezione di Nicea come momento dell’evento di Sapienza suscitato dall’evento Gesù Cristo 

permette di rileggere con maggior finezza la storia delle eresie alle quali risponde il Concilio. 
L’eresia, che si discosta intenzionalmente dalla testimonianza apostolica e ne mutila l’integrità, è 
percepita dai Padri come la novità che abbandona il cammino della regula fidei e della traditio e, 
perciò, si allontana dalla realtà storica di Cristo. Il rimprovero fatto ad Ario è precisamente quello 

di introdurre una novità.[151]Eppure, rispetto al novum inaugurato dall’evento Gesù Cristo può 
essere illuminante considerare l’eresia anche come una resistenza fondamentale, passiva e attiva, 
alla novità soprannaturale che apre il pensiero e le culture umane al di là di loro stesse – una 

novità di grazia di cui è testimonianza il nuovo linguaggio della fede espressa dall’homooúsios. È 
pressoché inevitabile che l’essere umano, con tutte le sue facoltà, con tutto il suo essere, opponga 
resistenza a questa novità inaudita che lo converte e lo trasfigura. Si tratta di una resistenza e 

dunque di un peccato dell’«uomo vecchio» (Rm 6,6; si veda anche Ef 2,15), della difficoltà a 
concepire interamente e ad accettare l’immensità di Dio e del suo amore, così come l’immensa 
dignità dell’essere umano. Il cammino lento e a tentoni, ma prudente, che intrapresero i primi 

tentativi di comprendere il senso del mistero del Crocifisso e della sua gloriosa risurrezione, il 
passaggio dal kerigma apostolico ai primi passi di ciò che oggi chiamiamo teologia, è 
accompagnato da tensioni costanti e da una pluralità di opinioni che si discostano dalla pienezza 

della testimonianza apostolica e che sono designate col termine eterodossia, come pure eresia. 

91. Piuttosto che ripercorrere in modo esaustivo le eresie dei primi secoli, mettiamo in luce questa 

resistenza al novum della Rivelazione facendo qualche esempio. Spesso considerata come la prima 
eresia, la dottrina razionalista degli gnostici fa perdere il realismo del mistero dell’incarnazione 
mediante il docetismo e, riducendo la storia santa a una serie di racconti mitologici, giunge a 

negare l’integralità della salvezza umana, relegandola sul piano di una spiritualità eterea. Ireneo, 
nella sua battaglia contro la gnosi, sottolinea che si tratta di una resistenza a concepire Dio come 
capace e desideroso di entrare di persona nella storia, di unirsi fino in fondo all’umanità, fino a 

farsi realmente uomo e conoscere la morte. Si tratta di una resistenza a credere nella bellezza del 
singolare, della materia e della storia, una bellezza rivelata proprio nell’evento Gesù Cristo e a cui 
rendono testimonianza l’Antico e il Nuovo Testamento. I Padri non esitano in seguito a ricorrere a 

concetti e sistemi di pensiero ricavati dalla filosofia greca per affinare il pensiero cristiano. Facendo 
ciò, sono costretti a far esplodere sistemi di pensiero incapaci da soli di permettere di concepire 
che il Logos si possa fare carne, che il Logos o il Nous (νοῦς), che esprimono la divinità, siano 

uguali alla fonte da cui provengono, o che sia possibile una molteplicità che non contraddica l’unità 
divina e che sia proprio nel grembo di questa unità. I sostenitori delle eresie cristologiche e 
trinitarie sono coloro che non sono stati capaci di lasciare che fossero dilatati dall’immensità 
inaudita del nous (νοῦς) Christou i sistemi di pensiero di partenza, quale che fosse la loro ricchezza 

e il loro apporto reale nel pensare la dottrina cristiana. È ancora la medesima difficoltà che 
ritroviamo nei dibattiti delle correnti cristologiche in Oriente lungo il III secolo, che preparano in 
certo senso la via all’eresia ariana. Occorre evitare di fare una caricatura delle posizioni dei 

protagonisti di queste correnti, poiché sono anzitutto dei pensatori individuali, ma tutti si 
confrontano con le medesime difficoltà a mantenere la ricchezza trinitaria del Dio Uno e la 
radicalità della piena assunzione di un’umanità singolare da parte del Figlio uguale al Padre: alcuni 

devono affrontare una teologia trinitaria di tendenza subordinazionista e con una cristologia che 
rischia di essere docetista, mentre altri devono resistere a forme di modalismo trinitario e di 
adozionismo. Sono quindi sempre le medesime resistenze provenienti dai vecchi schemi di pensiero 

che si esprimono, qualche decennio prima di Nicea, nell’insegnamento di Ario: per lui è 
inconcepibile che il Figlio, altro dal Padre, quel Figlio che nasce e muore, possa essere coeterno e 
uguale a Dio, senza compromettere l’unità e la trascendenza divine e dunque la redenzione degli 

uomini. 

92. Queste resistenze sono certo comprensibili, in quanto sono umane. Testimoniano in negativo 

l’incredibile luce proiettata sulla percezione di Dio e della vocazione divina dell’essere umano 
dall’evento Gesù Cristo e della non meno incredibile trasfigurazione del pensiero e della cultura 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn151


umana dispiegata nell’evento di Cristo e nell’evento di Sapienza che ne deriva. Nulla di ciò che è 

umano viene abolito, ma l’accesso all’immensità della verità di Dio esige l’autorivelazione da parte 
di Dio e la grazia che converte ed eleva le facoltà e la realizzazione dell’essere umano. In un certo 
senso, la resistenza delle eresie ci permette di vedere Nicea in tutta la sua forza di novità 
incommensurabile. 

3. L’evento ecclesiale: il Concilio di Nicea, primo Concilio Ecumenico 

3.1. La Chiesa si inscrive con la sua natura e le sue strutture nell’evento Cristo 

93. Il Concilio di Nicea non è solo un evento nella storia della dottrina, ma può senz’altro essere 

compreso come un evento ecclesiale, corrispondente a una tappa fondamentale nel processo di 
strutturazione della Chiesa. Nel corso di un lungo cammino che ha fatto seguito a Nicea, il 
“Concilio Ecumenico” è diventato il faro di orientamento per le decisioni dottrinali e giuridiche di 

tutta la Chiesa, il suo luogo di comunione e di autorità ultima. Vi si potrebbe vedere, dal punto di 
vista della sua strutturazione, una svolta che orienta il seguito della vita della Chiesa, simile a ciò 
che il Simbolo di Nicea rappresenta dal punto di vista dell’accesso a Dio (evento Gesù Cristo) e del 

pensiero umano (evento di Sapienza)? Sarebbe questo il caso se il Concilio Ecumenico in quanto 
tale potesse essere considerato come il frutto e l’espressione specificamente ecclesiale dell’evento 
Gesù Cristo. 

94. Fin dai suoi inizi, la Chiesa ha coscienza di essere inscritta nella continuità del popolo eletto, 
assemblea convocata (qāhāl/ekklēsia – cf. Dt 5,22) per vivere la Torah rivelata e per rendere un 

culto al Signore suo Dio. Essa si considera anche come «stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione 
santa, popolo che Dio si è acquistato perché proclami le opere ammirevoli» (1Pt 2,9) del Dio di 
Israele. Negli Atti degli Apostoli essa è presentata come una comunità del discernimento della 

volontà di Dio di cui attore principale è lo Spirito Santo,[152]guidata da uomini che prolungano il 
ruolo dei dodici apostoli, «testimoni della Risurrezione» (At 1,22). In certo senso, è nella comunità 
ecclesiale, in quanto Corpo di Cristo, che si possono discernere i «sentimenti di Cristo» (Fil 2,5; si 

veda supra, § 77). 

95. Questa coscienza si esprime nei primi Padri, che legano la struttura e il funzionamento della 

Chiesa alla sua natura profonda e alla sua chiamata. Così, all’inizio del II secolo, Ignazio di 
Antiochia sottolinea che le diverse Chiese particolari si considerano solidalmente quali espressioni 
dell’unica Chiesa. I suoi membri sono synodoi, compagni di viaggio, dove ciascuno è chiamato a 

giocare un ruolo secondo l’ordine divino che stabilisce l’armonia, espressa nella sinassi eucaristica. 
Così, con la sua unità e il suo ordine, la Chiesa canta la lode di Dio il Padre nel Cristo, tesa verso la 
sua piena unità che sarà realizzata nel Regno di Dio. Cipriano di Cartagine approfondisce questo 

insegnamento a metà del III secolo precisando il fondamento sinodale ed episcopale sul quale 
deve fondarsi la vita della Chiesa: nulla si fa senza il vescovo (nihil sine episcopo), ma ad un 
tempo nulla si fa senza il “vostro parere” (quello dei presbiteri e dei diaconi) e senza 
l’approvazione del popolo (nihil sine consilio vestro et sine consensu plebis).[153]Unità legata 

all’unità della Trinità, ispirazione dello Spirito Santo, cammino insieme (synodos) verso il Regno, 
fedeltà alla dottrina degli apostoli e alla celebrazione dell’Eucaristia, ordine e armonia dei ministri e 
dei battezzati, con un ruolo peculiare conferito ai vescovi: questi elementi manifestano che la 

Chiesa, fin dentro le sue strutture e il suo funzionamento, si inscrive profondamente nell’evento 
Gesù Cristo, come suo momento e sua espressione privilegiata. Nella celebrazione di Nicea è tutto 
il processo sinodale che precede e che trova nel Concilio Ecumenico il suo apice, che noi 

raccogliamo e celebriamo. 

3.2. La collaborazione strutturale dei carismi della Chiesa e il cammino verso Nicea   

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn152
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn153


96. Questi elementi propri della natura teologale della Chiesa, che non possono essere che il frutto 

dell’evento della Rivelazione, si sono manifestati nel cammino storico che ha portato al Concilio 
Ecumenico di Nicea attraverso l’interazione di tre carismi, messi a disposizione per il governo, 
l’insegnamento e la presa di decisioni comunitarie nella Chiesa: anzitutto la gerarchia tripartita, poi 
i maestri e il sinodo. Un ordine di presidenza che pone gli apostoli al primo posto, sembra già ben 

stabilito nel corpo paolino: «Alcuni perciò Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come apostoli, 
in secondo luogo come profeti, in terzo luogo come maestri…» (1Cor 12,28; cf. Ef 4,11). La prima 
caratteristica è lo sviluppo progressivo della gerarchia tripartita dei vescovi, presbiteri e diaconi. 

Essa, che aveva la supervisione dei profeti e dei maestri itineranti dei primi 150 anni del 
cristianesimo (spesso chiamati “apostoli”, in senso generale), giunse a soppiantarli in una certa 
misura e divenne la struttura locale di governo della Chiesa. La figura del vescovo, in particolare, 

esprime la dimensione apostolica della Chiesa. A partire dal IV secolo si formano delle provincie 
ecclesiastiche che manifestano e promuovono la comunione tra le Chiese particolari, con a capo un 
metropolita. 

97. Essendo i cristiani chiamati ad annunciare Cristo e a trasmettere il suo insegnamento e 
l’insegnamento degli apostoli a tutte le nazioni, non sorprende che la seconda caratteristica del 

cristianesimo del periodo preniceno fosse l’importanza decisiva delle scuole e dei maestri, che 
impartivano un insegnamento ai catecumeni e interpretavano le Scritture. Essi potevano essere o 
non essere ministri ordinati. Pelagio, ad esempio, insegnava a Roma all’inizio del V secolo, pur non 

essendo presbitero, come Melania l’anziana e Rufino a Gerusalemme, Gerolamo a Betlemme e poi 
a Roma. Anche Origene ha diretto la Scuola di Alessandria, dopo la morte di suo padre Leonida, 
prima di essere ordinato. 

98. Infine, dopo la seconda metà del II secolo e all’inizio del III, soprattutto in Asia Minore, il 
sinodo prende un posto sempre più importante per decidere di questioni rilevanti di disciplina, di 

culto e di insegnamento. All’inizio, i sinodi erano locali, ma l’invio di lettere sinodali che 
comunicavano le loro decisioni (acta) alle altre Chiese, lo scambio di delegazioni e le richieste di 
mutuo riconoscimento, testimoniano la «ferma convinzione che le decisioni prese fossero 

espressione della comunione con tutte le Chiese», in quanto «ogni Chiesa locale è l’espressione 
della Chiesa una e cattolica».[154] Notiamo che il sinodo possiede una dimensione giuridica o 
canonica molto netta, in quanto istituzione che legifera. I documenti e le collezioni di canoni 

sinodali sono raccolti negli archivi episcopali, in particolare a Roma: lo sviluppo del diritto canonico 
e quello dei sinodi vanno di pari passo e si accompagnano l’un l’altro. Non è possibile attribuire 
unicamente alla legittimazione della Chiesa da parte di Costantino la svolta verso una Chiesa 

istituzionalizzata di tipo statuale. Percepita come una polis (città) che riflette la Città di Dio, la 
Gerusalemme celeste (cf. Is 60 e 62; 65,18; Ap 3,12; 21,1-27), o come un synodos, inteso nel 
senso letterale di un popolo che percorre lo stesso cammino di Gesù verso il Regno, avendo 
proprio lui alla testa come suo proestos, o presidente, la Chiesa è costitutivamente “politica” e 

istituzionale.[155] 

99. Questi tre carismi si sono evoluti diversamente e in maniera propria in seno alla Chiesa, ma 

nessuno di essi si è emancipato o separato dagli altri due. Anche se alcune tensioni si sono 
naturalmente manifestate tra di loro e al loro interno, essi si sono arricchiti, informati e rinforzati 
mutuamente. I maestri partecipavano spesso come membri ai sinodi. Parimenti, i vescovi erano fin 

da principio maestri e predicatori secondo il modello di Ignazio di Antiochia. Naturalmente, i 
vescovi presiedevano i sinodi e vi giocavano un ruolo di primo piano in quanto custodi 
dell’ortodossia della fede e della pratica. Per di più, nel suo ruolo sacramentale, il vescovo 

presiedeva la celebrazione eucaristica che apriva e chiudeva ogni sinodo, quale fonte e culmine di 
quel “camminare insieme” che è il synodos.[156] Segno della ricezione delle decisioni sinodali, così 
come della comunione dei credenti coi loro vescovi, stabiliti nella successione apostolica nel seno 

della “Catholica”, cioè nella Chiesa di Dio una e unica, l’Eucaristia manifestava e realizzava in modo 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn154
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn155
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn156


visibile l’appartenenza al Corpo di Cristo e l’appartenenza reciproca dei cristiani 

(cf. 1Cor 12,12).[157] 

100. Non solo questi elementi del processo di strutturazione della Chiesa manifestano il suo 

radicamento nell’evento Gesù Cristo, ma è possibile anche discernere in questo processo una certa 
analogia con ciò che costituì l’evento di Sapienza, più sopra analizzato. Così come il pensiero 
umano, profondamente rinnovato dall’evento Gesù Cristo, assume e trasfigura le culture umane, a 
partire specialmente dall’incontro del pensiero semitico, già lavorato all’interno dalla Rivelazione, 

con la cultura greca e altre culture, allo stesso modo le tre dimensioni o carismi che abbiamo 
rilevato erano assunti un tempo dalle istituzioni giudaiche e da versioni locali delle istituzioni greco-
romane dei primi secoli della nostra era, sia civili che religiose. Da un lato, il giudaismo del 

Secondo Tempio aveva la sua gerarchia sacerdotale, le sue scuole e i suoi sinodi. Dall’altro, 
siccome non esistevano scuole specifiche per loro, i maestri cristiani erano quasi tutti formati come 
oratori e interpreti nella enkyklios paideia, ovvero nel sistema educativo generale del mondo 

greco-romano, e facevano dunque appello alla retorica e alla filosofia, che hanno contribuito a 
inscrivere nel patrimonio della dottrina cristiana. Il sinodo (concilium in latino) era già anch’esso 
un’istituzione antica nel mondo greco-romano quando i cristiani gli hanno attribuito un ruolo 

importante. Ora questi differenti aspetti acquistano dimensioni proprie, trasfigurate, potremmo 
dire, quando sono a servizio della missione della Chiesa di annunciare il Vangelo ed essere segno 
di unità per il genere umano. 

3.3. Il Concilio Ecumenico di Nicea 

101. Nel 325 viene celebrato a Nicea un sinodo che si inscrive in parte all’interno di questo 
processo come un punto di arrivo, ma che ne rappresenta ugualmente una forma eccezionale per 
la sua portata ecumenica. Convocato dall’imperatore per risolvere una contesa locale che si era 

estesa a tutte le Chiese dell’Impero romano d’Oriente e a numerose Chiese dell’Occidente, esso 
raduna vescovi provenienti da diverse regioni dell’Oriente e i legati del vescovo di Roma. Per la 
prima volta, dunque, vescovi di tutta l’Oikouménè sono riuniti in sinodo. La sua professione di fede 

e le sue decisioni canoniche sono promulgate come normative per tutta la Chiesa. La comunione e 
l’unità inaudite suscitate nella Chiesa dall’evento Gesù Cristo sono rese visibili ed efficaci in modo 
nuovo da una struttura di portata universale, e l’annuncio della buona notizia di Cristo in tutta la 

sua immensità riceve anch’esso uno strumento di un’autorità e di una portata senza precedenti: 

Nel Concilio di Nicea per la prima volta, attraverso l’esercizio sinodale del ministero dei vescovi, si 

esprime istituzionalmente a livello universale l’ἐξουσία del Signore risorto che guida e orienta nello 
Spirito Santo il cammino del Popolo di Dio. Analoga esperienza si realizza nei successivi Concili 
ecumenici del primo millennio, attraverso i quali si staglia normativamente l’identità della Chiesa 
una e cattolica.[158] 

102. Col Concilio di Nicea, si è imposta l’idea stessa di un sinodo o di un concilio ecumenico. Anche 
se nessuno dei suoi acta è sopravvissuto, secondo ogni probabilità e nonostante una ricezione 

lenta e ardua, la proclamazione dell’homooúsios e i canoni di Nicea sono sopravvissuti. Dopo 
questo lungo processo di ricezione – che sarà tipico di ogni concilio –, Nicea è divenuto l’ideale del 
concilio nello spirito di molti. La sua presentazione tradizionale come un concilio unificato, ispirato 

dallo Spirito Santo, ha aiutato a farlo diventare il concilio ideale nella tradizione ulteriore e a poco a 
poco ha creato la stima dei cristiani per i concili ecumenici. Nicea ha aperto la via ai concili 
ecumenici successivi e dunque a un nuovo modo di vivere la sinodalità o la conciliarità che segnerà 

la vita della Chiesa fino ad oggi, sia nel suo ruolo di definire e proclamare la fede che nella 
manifestazione dell’unità dell’insieme dell’Oikoumenē rappresentata nel suo seno. 
 

Capitolo 4 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn157
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn158


Custodire una fede accessibile a tutto il popolo di Dio 

Preludio: il Concilio di Nicea e le condizioni di credibilità del mistero cristiano  

103. L’idea principale e legittima che si ricava dal Concilio di Nicea è che si tratta di un 
concilio dogmatico che ha difeso e precisato la fides quae cristologica e trinitaria. Ora, si tratta di 
esplicitare in questo ultimo capitolo come l’evento del concilio ha costituito anche una sorta di 
dispositivo istituzionale della Chiesa una e cattolica per risolvere un conflitto dogmatico in 

condizioni che potessero rendere ricevibile la sua decisione. L’esame di teologia fondamentale deve 
dunque completare l’inchiesta dogmatica e storica. È la fides quae, la verità salvifica, che genera 
l’adesione alla salvezza, cioè la fides qua; ma a Nicea la stessa fides qua è stata posta a servizio 

dell’accoglienza e della comprensione della fides quae. Ora, la considerazione del processo 
della fides qua, ossia delle condizioni della definizione e della ricezione della fides quae, manifesta 
la natura e il ruolo della Chiesa. Evidentemente, è chiaro che l’invenzione di questo dispositivo 

istituzionale sarebbe stata progressiva, che non sarebbe uscita armata come Atena dalla testa di 
Zeus, in breve, che il concetto dogmatico di “Concilio Ecumenico” non poteva essere esattamente 
contemporaneo all’evento del 325. Come abbiamo già spiegato nel capitolo II, il luogo per 

eccellenza in cui si incontrano la fides qua e la fides quae è il battesimo. È qui che l’individuo è 
incorporato alla fede della Chiesa, che egli riceve la Chiesa come madre. In questo contesto di 
battesimo e di catechesi di iniziazione, la Chiesa antica ha elaborato la regola della fede come la 

sintesi più sostanziale della fede. Tenendo conto della sua pertinenza, questa è stata utilizzata per 
discernere la verità della fede rispetto all’eresia (Ireneo, Tertulliano, Origene, ad esempio). La 
regola della fede è quindi il precursore della posizione dogmatica del Simbolo, inteso come 

riassunto degli elementi normativi della fede. Questa coscienza di una norma (regula; kănōn) è 
presente nella procedura dei sinodi preniceni che facevano discernimento a proposito della fede. 

104. Fondandosi sulle molteplici esperienze dei sinodi regionali o locali dei secoli II e III, si può 
sostenere la tesi dogmatica che è una determinata verità ecclesiologica ritenuta operativa a 
priori che è stata sollecitata per risolvere il problema di una verità trinitaria, cristologica e 

soteriologica minacciata di essere alterata, falsificata o perduta. I processi della fides 
qua manifestano la natura della Chiesa. Il Verbo di Dio, fattosi carne (cf. Gv 1,14), fa realmente 
conoscere il Padre e questa conoscenza, per la potenza dello Spirito Santo, è affidata alla Chiesa, 

incaricata di custodirla e di trasmetterla. Ora, questa missione implica che la Chiesa possa 
interpretare le Scritture con autorità. Ciò mostra anche che credere la Chiesa – come professa il 
Simbolo – e credere alla sua autorità nel definire la dottrina cristologica e trinitaria si fonda 

sull’atto di fede in Gesù Cristo e nella Trinità, in una forma di “mutua anteriorità”, secondo la felice 
espressione tomista.[159]Infine, anche lo scopo ultimo di tutta questa procedura ecclesiale deve 
attirare la nostra attenzione. Avanziamo l’ipotesi che la procedura conciliare è stata messa al 
servizio dei piccoli, a servizio dunque della fede dei bambini, che è il paradigma della fede del vero 

discepolo agli occhi del Signore Gesù e quindi dell’annuncio del Vangelo a tutti. Ciò illumina il 
senso del Magistero della Chiesa, che tende a una carità di protezione nei riguardi del “più piccolo” 
tra i fratelli di Cristo (cf. Mt 25,40). 

1. La teologia a servizio dell’integralità della verità salvifica 

1.1. Il Cristo, la verità escatologicamente efficace  

105. Nella misura in cui Nicea propone una verità nelle questioni riguardanti la salvezza e la 

distingue dall’errore, la sua prima sfida dal punto di vista della teologia fondamentale è quella del 
posto che deve avere la verità nella soteriologia. Questa convinzione proviene anzitutto dalla 
stessa forma della Rivelazione, che, lasciandosi trascrivere in parole messe per iscritto, manifesta 

che la dimensione della verità le è costitutiva. La fede cristiana suppone che la verità di Cristo sia 
resa accessibile ai suoi discepoli. In effetti, il Salvatore è lui stesso la verità: «Io sono la via, la 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn159


verità e la vita» (Gv 14,6). Nel cristianesimo, la verità è una persona. La verità non è più un 

semplice affare di logica o di ragionamenti, non è possibile possederla, non è separabile dagli altri 
attributi identificati con la persona di Cristo, come il bene, la giustizia o l’amore. Resta vero che 
l’adesione a Cristo interpella sempre l’intelligenza dei discepoli: «Credo ut intelligam».[160]In 
effetti, non è immaginabile né coerente pensare che il Dio creatore dell’uomo intelligente e libero – 

una delle dimensioni della creazione a immagine e somiglianza dello stesso Creatore (Gn 1,26-27) 
–, possa in quanto Dio salvatore disinteressarsi dell’accesso conoscitivo alla sua verità e alla verità 
che salva. Per di più, questa verità salvifica possiede una dimensione comunitaria. Nicea è un atto 

comunitario di espressione della verità, con lo scopo di comunicarla a tutta la Chiesa. Di fatto, non 
è neppure immaginabile né coerente pensare che il Creatore della famiglia umana, e in particolare 
della sua capacità di comunicazione intelligibile attraverso il linguaggio (cf. Gn 11,1-9 – la torre di 

Babele, e At 2,1-11 – la Pentecoste), possa disinteressarsi dell’accesso comunitario alla sua verità 
e alla verità salvifica. Per questo la disgregazione dell’unità della fede compromette la forza e 
l’efficacia della salvezza in Gesù Cristo. 

106. Questo posto costitutivo della verità nella salvezza ricade sulla natura stessa della Chiesa 
“portatrice della verità” (alēthefora). Essa porta un Altro da sé, il Cristo-Verità, e non sarebbe se 

stessa senza di Lui. La Chiesa è per necessità d’origine un luogo di ricerca, di scoperta, di 
protezione e di dispiegamento della verità compiuta nel Verbo a beneficio personale ed ecclesiale 
dei suoi discepoli e di tutti gli esseri umani. Essa è anche un luogo di comunione con la forza 

vivificante di questa verità, che in essa circola, irrigando ugualmente la ricerca della verità propria 
del mondo, il suo pensiero e la sua cultura.[161]La tradizione (trasmissione) vivificante della stessa 
verità salvifica è dunque uno dei significati più potenti che possa rivestire il concetto dogmatico 

della Tradizione ecclesiale.[162] 

107. Il posto capitale della verità spiega il profondo rifiuto dell’idolatria nelle Scritture. Il Santo di 

Israele è un Dio che parla, contrariamente agli idoli. «Hanno bocca e non parlano», dicono i salmi 
(115,5 e 135,16), ripresi in 1Cor 12,2: «Quando eravate pagani, vi lasciavate trascinare senza 
alcun controllo verso gli idoli muti». Inoltre, la verità, la potenza, la giustizia, la santità di Dio sono 

sempre state concepite, biblicamente, in rapporto con la pretesa di portare la salvezza vera e 
universale, mentre le pratiche idolatriche non pretendono altro che offrire un dono parziale e 
locale. D’altra parte, poiché è questa Persona che viene da Dio e che è Dio essa stessa e Signore 

(cf. Gv 13,14), la verità della salvezza deve essere ricevuta, mentre l’idolatria costruisce il divino a 
partire dall’umano. Il fatto che Dio non possa essere fabbricato come la statua di un idolo (si veda 
l’ironia di Sap 13,11-19) rinvia alla nozione di autorivelazione divina, opposta in maniera frontale 

all’idea di autorealizzazione così frequente nelle offerte religiose, anche antiche, come testimonia lo 
gnosticismo designato da Ireneo come una vera e propria eresia e come la «gnosi dal nome 
menzognero». La gnosi “mente”, in quanto contraddice la nozione stessa di verità salvifica, dal 
momento che essa non è verità accolta da Dio e ricevuta liberamente nell’amore. Al contrario, 

mediante la sua incarnazione, il Verbo di Dio sollecita l’atto di fede ecclesiale e personale come un 
ricevere, mediante l’intelligenza e tutto l’essere, i misteri che salvano nello Spirito Santo: «Voi 
adorate ciò che non conoscete, noi adoriamo ciò che conosciamo, perché la salvezza viene dai 

Giudei» (Gv 4,22). Infine, Gesù è il Verbo di Dio inviato nel mondo per una missione di parola, per 
una parola di verità integrale, che sollecita la risposta di fede dell’essere umano. Per questo si 
tratta di una verità realmente salvifica, escatologicamente efficace: «Oggi con me sarai nel 

paradiso» (Lc 23,43). La scelta di Nicea di esprimere in parole una verità integrale di salvezza per 
tutti, da ricevere nella fede, è fedeltà non soltanto alla verità cristologica (fides quae) ma anche 
alla relazione personale alla verità che è lo stesso Cristo (fides qua). 

1.2. La salvezza e il processo di filiazione divina 

108. Questa verità soteriologica va intesa in senso forte, ontologico. Senza pretendere di offrire 
una comprensione esaustiva che comprometterebbe il mistero della salvezza in quanto mistero, 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn160
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn161
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn162


essa dà tuttavia accesso alla verità stessa della filiazione e della paternità di Dio. Il Dio della verità 

ha per così dire voluto mettere gli uomini alla prova della pretesa filiale, inaudita, del suo Figlio 
unico Gesù. La verità rivelata da Dio si concentra nella verità del suo “Figlio” unico. Questo termine 
non si riduce a una semplice metafora o a una analogia, poiché ciò che è metaforico si apre qui da 
sé al registro dell’ontologia, come il symbolon, nel senso forte del termine, dona realmente ed 

efficacemente accesso alla realtà che significa. La testimonianza del Padre donata a Gesù fonda 
questa verità: «Se accettiamo la testimonianza degli uomini, la testimonianza di Dio è superiore: e 
questa è la testimonianza di Dio, che egli ha dato riguardo al proprio Figlio. Chi crede nel Figlio di 

Dio, ha questa testimonianza in sé» (1Gv 5,9). L’autore aggiunge: «Chi non crede a Dio, fa di lui 
un bugiardo» (1Gv 5,10). I nostri vecchi catechismi amavano esprimere questa convinzione intima 
dell’atto di fede dei cristiani con una semplicità diretta: «Dio che non può ingannarsi né 

ingannare»,[163]nella quale Tommaso d’Aquino avrebbe potuto riconoscere le sue 
formulazioni.[164]Così si trova giustificata l’opzione ontologica del neologismo di Nicea, 
l’homooúsios, che intende prolungare e chiarificare la terminologia biblica e innica. La conferma 

della verità ontologica della filiazione divina di Gesù sta nel fatto che, come abbiamo visto nel 
primo e nel terzo capitolo, il rapporto della paternità e della filiazione si trova misteriosamente 
capovolto tra il divino e l’umano: la paternità umana e terrena è divenuta una denominazione 

secondaria e derivata rispetto al suo prototipo, Dio il Padre (cf. Ef 3,14; Mt 23,9). È questa verità 
della filiazione divina, nella quale il credente è invitato a entrare, che sottende la verità della 
filiazione battesimale.[165]Essere salvati, secondo il Vangelo di Gesù, consiste nell’entrare nella 

piena verità della filiazione che è inserita nella filiazione eterna di Cristo. 

2. La mediazione della Chiesa e l’inversione del concatenamento dogmatico: Trinità, 

cristologia, pneumatologia, ecclesiologia 

2.1. Le mediazioni della fede e il ministero della Chiesa  

109. Questa verità salvifica ed efficace è esplicitata e comunicata a Nicea da un atto di 
interpretazione del testo biblico in termini che provengono dagli inni e dalla filosofia, e attraverso 

l’esercizio dell’intelligenza della fede. In effetti, tutta l’economia della Rivelazione biblica attesta 
che non bisognerebbe certamente intendere la forza della convinzione circa la verità cristologica 
nei termini di un fondamentalismo per il quale il senso delle Scritture è disponibile unicamente in 

modo immediato. Perché la tradizione interpretativa della dottrina ecclesiale e la ricerca dei teologi 
mostrano, al contrario, che la fede ha bisogno di molte mediazioni, a cominciare dalla prima unica 
e fondatrice, che è quella dell’umanità del Figlio unico, che egli ha ricevuto da Maria. Dio ha 

disposto che la sua verità divina inaudita si muovesse verso l’umanità attraverso la mediazione del 
suo Verbo incarnato: «Questi è il Figlio mio, l’amato: in lui ho posto il mio compiacimento. 
Ascoltatelo» (Mt 17,5; cf. 3,17). Inoltre, i differenti generi letterari nell’espressione della 
Rivelazione che costituiscono i libri biblici richiedono altrettante economie ermeneutiche.[166]Il 

Simbolo, nato dalla liturgia e proclamato in contesto liturgico, testimonia inoltre che la mediazione 
interpretativa non si riduce a un commento del testo, ma si fa gestis verbisque dove la fede è 
vissuta in una comunità di preghiera e di grazia.[167]È quanto leggiamo nel racconto di Lc 24, 

dove il Risorto in persona non si accontenta di dare una spiegazione attraverso l’esegesi della 
Legge e dei Profeti, ma infine anche lo fa attraverso la sua presenza e la sua autodonazione 
eucaristica, nello “spezzare il pane”, come spiega Papa Benedetto XVI in Verbum Domini: 

Parola ed Eucaristia si appartengono così intimamente da non poter essere comprese l’una senza 
l’altra: la Parola di Dio si fa carne sacramentale nell’evento eucaristico. L’Eucaristia ci apre 

all’intelligenza della Sacra Scrittura, così come la Sacra Scrittura a sua volta illumina e spiega il 
Mistero eucaristico. In effetti, senza il riconoscimento della presenza reale del Signore 
nell’Eucaristia, l’intelligenza della Scrittura rimane incompiuta.[168] 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn163
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn164
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn165
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn166
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn167
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn168


110. Così, il concatenamento ordinato dei misteri tale quale è offerto nella dogmatica può essere 

utilmente capovolto in teologia fondamentale. È per il mistero della Chiesa, «il mistero più difficile 
da credere»,[169]che vengono proposti dapprima i misteri inauditi della fede cristiana, misteri da 
cui questa dipende logicamente e ontologicamente. È infatti alla Chiesa che compete, anzitutto, di 
stabilire il regime di credibilità dell’itinerario della fede. Evidentemente, esiste un «ordine o una 

“gerarchiaˮ delle verità della dottrina cattolica, essendo diverso il loro nesso col fondamento della 
fede cristiana».[170] La dottrina cristologica, trinitaria e soteriologica del Simbolo costituisce 
questo fondamento. Tuttavia, all’interno del nexus mysteriorum dei dogmi,[171] l’atto di 

interpretazione del Concilio illumina la partecipazione della Chiesa, secondo il suo posto e il suo 
ruolo specifici, all’ordinamento della salvezza. 

2.2. Dissenso e sinodalità 

111. La mediazione interpretativa della Chiesa si manifesta negli arbitrati, in particolare di fronte ai 

dissensi o di fronte al bisogno di tradurre il testo sacro. Il “Concilio di Gerusalemme” in Atti 15 
testimonia per la prima volta un dissenso di dottrina (il rapporto dei discepoli di Cristo provenienti 
dalle nazioni pagane con la Legge mosaica) e di pratica (circoncisione, idolotiti e impudicizia), che 

portavano conflittualità e la cui regolamentazione e soluzione, in forma di ritrovato consenso 
ecclesiale, sono state precedute da un esame da parte del collegio radunato degli «apostoli e 
anziani» (At 15,6). Viene avviato un processo: si nota anzitutto una successione di testimonianze 

autorizzate (Pietro, Paolo e Barnaba, Giacomo) accolte in un ascolto mutuo,[172]in seguito un 
appello all’autorità di Mosè, l’istituzione di messaggeri con mandato rispetto a messaggeri “senza 
incarico” (cf. At 15,24), e infine la redazione di uno scritto prescrittivo da consegnare ufficialmente 

all’assemblea di Antiochia (cf. At 15,30-31) riunita su iniziativa dei messaggeri con mandato. Tutti 
sono attori, dal momento che la questione è sottoposta a tutta la Chiesa di Gerusalemme 
(cf. At 15,12), che è presente durante lo svolgimento del discernimento ecclesiale e che è implicata 

nella decisione finale (cf. At 15,22).[173]Il segno di questo aspetto comunitario è che i messaggeri 
sono inviati in coppia (cf. At 15,27). L’essenziale per la nostra riflessione è che la Chiesa assistita 
dallo Spirito Santo e funzionante in maniera sinodale, appoggiandosi sul sensus 
fidei fidelium[174]e sull’autorità particolare degli apostoli, costituisce il mistero vivente e operante 
nel quale è stato elaborato lo sviluppo dottrinale a proposito della distinzione, di fronte alla Legge 
mosaica, tra i discepoli di Cristo provenienti dal popolo ebreo e quelli provenienti dalle nazioni. 

L’arbitrato di fede che riguardava l’intento universalistico di Dio, quanto all’ingresso delle nazioni 
nel mistero rivelato dapprima a Israele, si è operato qui nello scambio tra fides qua e fides quae, 
nel seno del mistero dinamico della Chiesa. 

112. Fin dai tempi che precedettero l’incarnazione del Verbo, il popolo eletto aveva dovuto trattare 
un problema analogo per la conservazione, ma soprattutto per la diffusione della Rivelazione nella 
diaspora di Israele e, al di là, tra le popolazioni che il Nuovo Testamento chiama i “proseliti” 

(cf. Mt 23,15; At 2,11, 6,15), o anche i “timorati di Dio” (cf. At 10,2), d’origine pagana. Si tratta 
della scelta fondamentale, la cui origine reale si perde tra varie leggende (Lettera di Aristea o 
Talmud-Soferim 1,7), che autorizzava la traduzione della Bibbia del popolo ebraico dall’ebraico al 

greco, e finì nella versione alessandrina della Settanta. Queste traduzioni, come più tardi il ricorso 
al neologismo homooúsios, avrebbero implicato molteplici arbitrati lessicali perché le verità del 
testo originale, concepite nel campo semantico di una lingua semitica, non andassero perdute 

quando il testo fu trasferito nel campo semantico di una lingua indoeuropea. 

113. Questi arbitrati esprimono la stessa natura della Chiesa e permettono di comprendere il senso 

del magistero che essa esercita. Dal momento che la Chiesa è una realtà di grazia inscritta nella 
storia, essa è costituita e mossa dallo Spirito Santo, quello stesso che ha operato nell’Incarnazione 
del Verbo e che continua a operare l’incorporazione dei credenti nel Corpo mistico confrontato con 

le gioie, le tentazioni e le vicissitudini della storia. La sua missione salvifica si realizza non solo 
mediante la predicazione, con l’insegnamento delle Scritture e la celebrazione dei sacramenti, ma 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn169
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn170
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn171
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn172
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn173
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn174


anche mediante il magistero esercitato dai vescovi, successori degli apostoli, in comunione col 

vescovo di Roma, successore di Pietro. Ciò non significa affermare che la verità della fede è storica 
e mutevole: significa piuttosto che il riconoscimento della verità e l’approfondimento della sua 
comprensione costituiscono un compito storico dell’unico soggetto-Chiesa. La Chiesa non ha 
dunque a sua disposizione la verità, che non può essere fabbricata, dal momento che si tratta 

fondamentalmente di Cristo stesso, ma essa la riceve, la richiama e la interpreta. Credere con la 
Chiesa significa per ogni generazione partecipare ai suoi sforzi incessanti per una comprensione 
più profonda e più completa della fede. L’obbligo di fedeltà non può essere ricondotto solo a una 

forma di docilità passiva: si tratta di un obbligo di appropriazione attiva per tutti i discepoli, col 
sostegno e sotto la vigilanza del magistero vivente del collegio dei vescovi. Questi ultimi, quando 
concordano, detengono l’autorità per decidere in modo obbligante se un’interpretazione teologica è 

fedele o meno alla fonte – il Cristo e la Tradizione apostolica. Il Magistero non aggiunge nulla alla 
Rivelazione compiutasi in Cristo e attestata nelle Scritture, se non le esplicitazioni dello sviluppo 
dogmatico, dal momento che la Chiesa vi esercita il suo ruolo di interprete autentico della Parola di 

Dio mediante atti di fedeltà creativa alla Rivelazione:[175] «Così, il giudizio che riguarda 
l’autenticità del sensus fidelium appartiene in ultima analisi non ai fedeli stessi né alla teologia, ma 
al magistero».[176]Il Magistero detto ordinario dei successori degli apostoli consiste in un 

insegnamento abituale che elabora continuamente la Tradizione – già designata nel Nuovo 
Testamento come «la sana dottrina» (2Tm 4,3). In confronto ad esso, il Magistero straordinario è 
esercitato più di rado, ma lo è ogni volta che deve essere presa una decisione di portata dottrinale 

concernente l’insieme della Chiesa, specialmente di fronte a una messa in discussione da una parte 
della Chiesa. È ciò che si è prodotto in modo eminente ed esplicito al Concilio Ecumenico di Nicea.  

2.3 Le lingue dello Spirito Santo per la formazione e il rinnovamento del consenso 

114. In fondo, il compito ecclesiale sarà anzitutto un compito pneumatologico di metafrasi. Essa 

opera sul registro della traduzione, come la Settanta e i targoumim, che cercano la fedeltà al testo 
ebraico situandosi decisamente nei modi di pensiero e nel genio propri del greco e dell’aramaico. Si 
può supporre che il medesimo processo sia all’opera nella traduzione delle parole di Gesù, 

pronunciate in aramaico, nel greco dei Vangeli. Si tratta anche del lavoro di esegesi del testo 
sacro, cominciato coi midrashim e gli scritti dei primi Padri della Chiesa. È questo duplice 
movimento che fiorisce negli scambi viventi di un Concilio Ecumenico celebrato sotto la mozione 

dello Spirito di Pentecoste, nel quale i locutori potevano provenire dal mondo siriano o greco o 
copto o latino e che si concretizza in definizioni che sono esse stesse traducibili in altre lingue e in 
altre forme di espressione. Assistiamo qui a una duplice audacia ricevuta dallo Spirito Santo. 

Anzitutto un rafforzamento della comprensione della fede professata a Nicea da parte di coloro che 
la proclamano con parrēsia ed efficacia a beneficio del popolo di Dio nei differenti contesti del 
mondo; in seguito, l’audacia nello Spirito Santo da parte di coloro che ascoltano (auditus fidei) e 
ricevono (obsequium fidei) questa proclamazione.[177]Questo movimento manifesta sia la natura 

della Chiesa sia l’identità dello Spirito di verità, che “fa ricordare” le parole di Cristo e guida alla 
“verità tutta intera” (cf. Gv 16,13; cf. 14,26). Non vi è nulla di sorprendente nel constatare che un 
simile compito ecclesiologico, che postula le operazioni della terza persona divina, doveva risalire 

attraverso la storia della salvezza fino al mistero originario delle relazioni trinitarie, dall’economia 
all’ontologia divina. 

115. In questo compito di “metafrasi pneumatologica”, che introduce un concetto nuovo, 
sconosciuto alle Sacre Scritture, il famoso homooúsios, è indispensabile notare che le narrazioni 
bibliche come pure le metafore dei testi scritturistici non sono abolite o occultate dalle trasposizioni 

speculative che ne contraggono e ne chiarificano la sostanza. La chiarificazione dogmatica vale 
solo se conserva il suo radicamento, che la vivifica, nell’humus biblico e nella comunione della fede 
liturgica. È questo, chiaramente, il caso del testo del Simbolo. In circostanze come quelle della crisi 

ariana, in cui la Parola di Dio sembrava fornire dei supporti ambivalenti per la conservazione della 
verità di fede (Lc 18,19: «Perché mi chiami buono? Nessuno è buono, se non Dio solo»), diventa 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn175
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn176
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn177


necessario che l’espressione speculativa possa dirimere la disputa esegetica. Tuttavia, lo sviluppo 

dottrinale, con le risorse specifiche dei neologismi, deve accontentarsi di mettere in luce le verità 
immanenti al linguaggio di rivelazione, nello stesso modo con cui Cristo spiega la sua parabola del 
seminatore in Mt 13,3-9 e poi 18-23. In questo senso, non si mancherà di rilevare che nella storia 
della Chiesa i neologismi dogmatici sono stati, tutto sommato, poco numerosi e hanno corrisposto 

a dei nodi del mistero cristiano veramente decisivi: “consustanzialità” e “unione ipostatica” in 
cristologia; e in ambito trinitario “relazioni sussistenti” e “pericoresi”; ma anche “persona” 
(prosôpon et hypostasis), col suo senso specificamente cristiano, in teologia trinitaria, cristologia e 

antropologia. 

3. Vegliare sul deposito della fede: una carità al servizio dei più piccoli 

3.1. La fede unanime del popolo di Dio offerta a tutti 

116. Il Simbolo di fede e i canoni adottati dal Concilio di Nicea non sono semplicemente atti 
ecclesiali di interpretazione, di traduzione e di metafrasi, ma intendono anche “custodire” o 
“vegliare su” (phȳlaxein) il deposito della fede trasmessa dagli apostoli (1Tm 6,20). Ora, questa 

protezione si opera in particolare a beneficio dei più esposti. Come, sul piano della fides quae, 
l’homooúsios è il principio e fondamento della koinonia in Cristo di tutti gli esseri umani tra loro, 
sino al più piccolo, così, sul piano della fides qua, la decisione del Concilio di definire una 

professione di fede comune, protegge tutti i discepoli. In effetti, la chiarezza dottrinale rende la 
fede capace di resistere alle forze del regionalismo culturale assolutizzato e della frattura 
geopolitica così come a quelle dell’eresia, spesso legate a una forma di sottigliezza elitaria. 

117. Soffermiamoci su quest’ultimo aspetto. Nel IV secolo, in quest’epoca di “pace della Chiesa”, 
nel quale si è rischiato lo sbiadirsi della convinzione cristiana nel momento della sua diffusione 

universale, i sostenitori del paganesimo antico tentavano, invece, di restituire ad esso il suo vigore 
perduto sottolineando il carattere accessibile ai comuni mortali degli dèi del loro pantheon, della 
sua pratica e dei costumi degli avi. Ora, la fede predicata da Gesù ai semplici non è una fede 
semplicistica. Le parabole e altre sentenze, o alcune dichiarazioni giovannee come la magistrale: 
«Io e il Padre siamo una cosa sola» (Gv 10,30), sono testimonianza del fatto che l’accesso al 
mistero di Dio è, per lo meno, paradossale. Né ciò che il dogma chiamerà la Trinità, né l’unione 

ipostatica enunciata al Concilio di Calcedonia, né il duotelismo dinamico salvaguardato dalla 
soteriologia di Massimo il Confessore, potrebbero passare come proposizioni semplici. Tuttavia, il 
cristianesimo non si è mai considerato come una forma di esoterismo riservato a una élite di 

iniziati. Il Cristo lo afferma in una dichiarazione fondamentale: «Io ho parlato al mondo 
apertamente; ho sempre insegnato nella sinagoga e nel tempio, dove tutti i Giudei si riuniscono, e 
non ho mai detto nulla di nascosto. Perché interroghi me? Interroga quelli che hanno udito ciò che 
ho detto loro; ecco, essi sanno che cosa ho detto» (Gv 18,20-21). Anche la disciplina mistagogica 

dell’arcano, in un certo periodo del paleocristianesimo, non esprimeva una preoccupazione gelosa 
di segretezza, quanto piuttosto l’esigenza di tener conto della serietà e delle tappe dell’iniziazione 
cristiana. E col passare dei secoli si vede bene come la fede cristiana abbia assunto pienamente il 

suo stile decisamente essoterico e popolare. In fondo, ogni cristiano, facendo su di sé il segno 
della croce, esprime in maniera adeguata e piena il cuore della fede trinitaria e pasquale.[178]Il 
popolo di Dio nella sua interezza deve dare ragione della sua fede e della sua speranza 

(cf. 1Pt 3,5): in questo senso è teologo.[179] 

118. Nello stesso senso, l’esercizio del Magistero, tale quale si realizza al Concilio di Nicea e che 

conferisce all’insegnamento della Chiesa “cattolica” uno stile autenticamente pubblico e 
istituzionale, istituisce con ciò un’uguaglianza di tutti nei confronti del contenuto della fede. Il 
credo liturgico, confessato da tutti i membri del Corpo mistico, nel contesto di una liturgia pubblica 

e comune, formerà come una pietra di paragone per la contesseratio (il legame di ospitalità) della 
comunione ecclesiale, cara a Tertulliano.[180]Il bene comune della Rivelazione vi è realmente 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn178
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn179
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn180


messo “a disposizione” di tutti i fedeli, come conferma la dottrina cattolica dell’infallibilità in 
credendo del popolo dei battezzati: «La totalità dei fedeli, avendo l’unzione che viene dal Santo 
(cf. 1Gv 2,20.27), non può sbagliarsi nel credere».[181]I vescovi hanno un ruolo specifico nella 
definizione della fede, ma non possono assumerlo senza essere nella comunione ecclesiale di tutto 
il popolo di Dio.[182]In tal senso, la Legge nuova del Nuovo Testamento riveste le caratteristiche 

della Legge antica, di cui non si valuta mai a sufficienza ordinariamente la dimensione pubblica: 
poiché la Legge è solennemente promulgata, essa è da tutti conosciuta come legge divina. Così, 
anche i capi sono tenuti proprio per il carattere pubblico della Legge alla sua osservanza. I 

“privilegi personali”, spesso rilevati e denunciati nella Torah, vi appaiono più facilmente in maniera 
oggettiva come una colpa nei confronti dell’uguale dignità dei figli di Dio 
(cf. Lv 19,5; Dt 10,17; At 10,34; Rm 2,11). 

3.2. La protezione della fede di fronte al potere politico 

119. Il Concilio di Nicea, con tutto ciò che deve all’iniziativa dell’imperatore Costantino, 
rappresenta comunque una pietra miliare nel lungo cammino verso la libertas Ecclesiae, che è 
dovunque una garanzia di protezione della fede dei semplici e dei più vulnerabili di fronte al potere 

politico. Senza dubbio, nasce nello stesso momento un movimento in concorrenza che tende verso 
ciò che sarà chiamato il “cesaropapismo” e che è una tentazione permanente tra le Chiese 
cristiane. Bisogna allora identificare in questo Concilio le primizie di una garanzia ecclesiale per la 

libertà di coscienza dei piccoli rispetto a quelle di una strumentalizzazione politica della religione di 
Cristo? È vero che oggi si tende spesso a far valere la preoccupazione politica dell’imperatore 
Costantino; si sottolinea che il Concilio di Nicea era tra l’altro destinato a celebrare il ventesimo 

anniversario del suo regno, e si insinua anche, in certi casi, che la professione di fede adottata a 
Nicea intendeva anzitutto restaurare la concordia all’interno dell’Impero. Allo stesso modo, si 
rimprovera alla nozione di eresia di essere associata al potere repressivo dello Stato confessionale. 

Non potendo trattare in modo esaustivo queste questioni molto complesse nei limiti del presente 
documento, possiamo però distinguere nel nostro caso le forme di unità e gli obiettivi, l’unità di 
fede tra i cristiani e l’unità dei cittadini. Da un lato, in effetti, il monoteismo trinitario di Nicea, nella 

sua verità dogmatica, non permetteva senz’altro di onorare così bene come l’arianesimo la pretesa 
del Basileus di essere il simbolo statale e religioso dell’unità romana e di gettare quindi i 
fondamenti di un ordine teologico-politico stricto sensu.[183]D’altra parte, senza la vigilanza 

magisteriale della Chiesa apostolica assistita dallo Spirito Santo di fronte alla resistenza opposta 
dall’eresia all’inaudito della Rivelazione, i misteri della fede comunicati dall’autorivelazione del 
Verbo incarnato, crocifisso e risorto, non avrebbero resistito alla dissoluzione e alla cacofonia. 

120. La protezione della fede di tutti, così come l’importanza dell’ascolto della voce stessa degli 
ultimi e dei meno ascoltati, si manifesta nel fatto che Nicea non ha seguito il cammino 
dell’arianesimo. In effetti, san Girolamo sottolinea la maggioranza numerica degli ariani e anche il 

numero anch’esso assai maggioritario dei vescovi conquistati all’arianesimo. Storicamente 
bisognerebbe sfumare la lettura fatta da Girolamo, poiché la più parte dei vescovi e dei cristiani 
non aveva optato direttamente per l’arianesimo, ma era piuttosto esitante di fronte a una 

terminologia che non si trovava nel Nuovo Testamento. Detto ciò, siccome si era prodotto un 
effetto di forza messo in atto dall’autorità politica, il Concilio ha permesso di salvaguardare 
il sensus fidelium[184] che abitava nel popolo di Dio. In questo senso si può dire che la 

professione di fede di Nicea è un’eco fedele dell’esultanza di Cristo vissuta nella Chiesa: «Ti rendo 
lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai dotti e 
le hai rivelate ai piccoli. Sì, o Padre, perché così hai deciso nella tua benevolenza» (Mt 11,25-26). 

Conclusione 

Annunciare a tutti Gesù nostra Salvezza oggi 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn181
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn182
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn183
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn184


121. La celebrazione dei 1700 anni del Concilio di Nicea è un pressante invito rivolto alla Chiesa 

perché riscopra il tesoro che le è stato affidato e vi attinga per condividerlo con gioia, in un 
rinnovato slancio, e perfino in una «nuova tappa dell’evangelizzazione».[185] Annunciare Gesù 
nostro Salvatore a partire dalla fede espressa a Nicea, così come è professata nel Simbolo di 
Nicea-Costantinopoli, significa anzitutto lasciarsi stupire dall’immensità di Cristo, così che tutti ne 

siano meravigliati, rianimare il fuoco del nostro amore per il Signore Gesù, così che tutti possano 
ardere d’amore per lui. Nulla e nessuno è più bello, più vivificante, più necessario di lui. 
Dostoevskij lo dichiara con forza: «Ripongo in me il simbolo della fede nel quale per me è tutto 

limpido e santo. Questo simbolo è molto semplice, ed è questo: credere che non ci sia niente di 
più bello, profondo, disponibile, sensato, coraggioso e perfetto di Cristo».[186] In 
Gesù, homooúsios al Padre, Dio stesso viene a salvarci, Dio stesso si è legato all’umanità per 

sempre, al fine di portare a compimento la nostra vocazione di esseri umani. In quanto Figlio 
Unigenito, ci conforma a sé come figli e figlie amati dal Padre per la potenza vivificante dello 
Spirito Santo. Coloro che hanno visto la gloria (doxă) di Cristo la possono cantare e lasciare che la 

dossologia si trasformi in annuncio generoso e fraterno, cioè in kerigma. 

122. Annunciare Gesù nostra salvezza a partire dalla fede espressa a Nicea non porta a ignorare la 

realtà dell’umanità. Non distoglie dalle sofferenze e dagli scossoni che tormentano il mondo e oggi 
sembrano compromettere ogni speranza. Al contrario, essa si confronta con queste difficoltà 
confessando la sola redenzione possibile, acquistata da colui che ha conosciuto fino in fondo la 

violenza del peccato e del rifiuto, la solitudine dell’abbandono e la morte e che, dall’abisso del 
male, è risuscitato per portare anche noi nella sua vittoria fino alla gloria della risurrezione. Questo 
annuncio rinnovato non ignora neppure la cultura e le culture, ma, al contrario, anche qui con 

speranza e carità, si mette al loro ascolto e si arricchisce di queste, mentre le invita alla 
purificazione e le eleva. Entrare in una simile speranza esige senz’altro una conversione, ma 
anzitutto da parte di colui che annuncia Gesù con la vita e la parola, poiché questa speranza 

significa rinnovamento dell’intelligenza secondo il pensiero di Cristo. Nicea è il frutto di una 
trasformazione del pensiero che è implicata e resa possibile a un tempo dall’evento Gesù Cristo. 
Parimenti, una nuova tappa dell’evangelizzazione non sarà possibile che da parte di coloro che si 

lasciano rinnovare da questo evento, da parte di coloro che si lasciano coinvolgere dalla gloria del 
Cristo, sempre nuovo. 

123. Annunciare Gesù nostra salvezza a partire dalla fede espressa a Nicea, significa rendersi 
particolarmente attenti ai più piccoli e ai più vulnerabili tra i nostri fratelli e le nostre sorelle. La 
luce nuova proiettata sulla fraternità tra tutti i membri della famiglia umana da Cristo, 

Figlio homooúsios del Padre e partecipe della natura umana comune, illumina in particolare coloro 
che hanno più bisogno della speranza della grazia. Noi siamo legati, mediante un legame radicale 
indistruttibile, a tutti coloro che soffrono e che sono scartati: siamo tutti chiamati a operare perché 
la salvezza possa raggiungerli, specialmente loro. Annunciare significa qui “dare da mangiare”, 

“dare da bere”, “accogliere”, “vestire” e “andare a far visita” (Mt 25,34-40), fare risplendere la 
gloria umile della fede, della speranza e della carità per colui che non è creduto, in cui nessuno 
spera e che è reietto dal mondo. Annunciare significa far brillare queste virtù teologali 

nell’umiliazione e nella sofferenza: ciò non può che venire da Cristo nostro Salvatore, e dunque si 
tratta di rendere testimonianza a Lui e permettere di incontrarlo. Non ci dobbiamo però ingannare: 
questi crocifissi della storia sono il Cristo tra di noi, nel senso più forte possibile: «L’avete fatto a 
me» (Mt 25,40). Il Crocifisso-Risorto conosce intimamente le loro sofferenze ed essi conoscono le 
sue. Così, essi sono gli apostoli, i maestri e gli evangelizzatori dei ricchi e dei benestanti. Si tratta 
di aiutare i poveri, ma anzitutto di entrare in relazione con loro e di vivere con loro per lasciarsi 

istruire da loro: loro comprendono meglio di tutti l’immensità del dono del Figlio homooúsios che 
va fino alla croce, confessato a Nicea. Essi possono introdurci alla speranza più forte della morte, 
alla sequela del Verbo di Dio disceso fino alla condizione più umile tra noi per esaltarci fino alla 

condizione più elevata con Lui.[187] 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn185
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn186
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn187


124. Annunciare Gesù nostra salvezza a partire dalla fede espressa a Nicea, significa annunciarlo in 

quanto Chiesa. Significa annunciarlo con la testimonianza della fraternità inaudita fondata in Cristo. 
Significa far conoscere le cose meravigliose per cui la Chiesa “una, santa, cattolica e apostolica” è 
il “sacramento universale di salvezza” e dona accesso alla vita nuova: il tesoro delle Scritture che il 
Simbolo interpreta, la ricchezza della preghiera, della liturgia e dei sacramenti che derivano dal 

battesimo professato a Nicea, la luce del Magistero che sta al servizio della fede condivisa. Questo 
tesoro, tuttavia, «lo abbiamo in vasi di creta» (2Cor 4,7). Ora tutto questo è giusto, perché 
l’annuncio sarà fecondo unicamente se vi è consonanza tra la forma del messaggio e il suo 

contenuto, tra la forma di Cristo e la forma dell’evangelizzazione. Nel mondo di oggi, si tratta in 
particolare di tener presente che la gloria che abbiamo contemplato è quella del Cristo «mite e 
umile di cuore» (Mt 11,29), che ha proclamato: «Beati i miti, perché avranno in eredità la terra» 

(Mt 5,5). Il Crocifisso-Risorto è realmente vincitore, ma si tratta di una vittoria sulla morte e il 
peccato e non su degli avversari – non vi sono perdenti nel Mistero Pasquale, se non lo sconfitto 
escatologico, Satana il divisore.[188] L’annuncio di Gesù nostra salvezza non è un combattimento, 

ma piuttosto una conformazione al Cristo, lui che guardava a coloro che incontrava con amore e 
compassione (cf. Mc 10,21; Mt 9,36) e si lasciava condurre da un altro, lo Spirito del 
Padre.[189]L’annuncio sarà fecondo se è Cristo che agisce in noi: 

Infatti, è bene ricordare che quando mandò i suoi discepoli in missione “il Signore agiva insieme 
con loro” (Mc 16,20). Egli è lì, lavora, lotta e fa del bene con noi. In modo misterioso, è il suo 

amore che si manifesta attraverso il nostro servizio, è Lui stesso che parla al mondo in quel 
linguaggio che a volte non trova parole.[190] 

  

  

  

 

[1] Francesco, Bolla di indizione del Giubileo ordinario dell’anno 2025 Spes non confundit, 9 
maggio 2024, 17. 

[2] Efrem, Inni sulla natività, III, 3, trad. it. di I. De Francesco, Efrem, Inni sulla natività e 
sull’epifania, Paoline, Milano 2003, pp. 149-150. 

[3] Francesco, Discorso ai membri della Commissione Teologica Internazionale, 30 novembre 
2023. 

[4] «Benchè si fosse dapprima concordato che un sinodo dei vescovi si tenesse ad Ancira, in 
Galazia, ora ci è sembrato meglio, per diverse [ragioni], che si riunisse nella città di Nicea, in 

Bitinia: sia a causa dei vescovi provenienti dall’Italia e da altre regioni dell’Europa, sia perché io 
sarei stato un osservatore più vicino e partecipe delle cose che si sarebbero svolte», 
Costantino, Lettera ai vescovi circa la convocazione del Concilio di Nicea (H.-G. Opitz, Athanasius 
Werke III/1, 3. Urkunde 20, Walter de Gruyter & Co., Berlin - Leipzig 1934/1935, pp. 41-42) 
nostra traduzione. 

[5] Cf. Concilio di Calcedonia, Preambolo, DH 300. 

[6] Cf. Concilio di Efeso, VI sessione dei Cirilliani, DH 265. 

[7] Citato in K. Schatz, Storia dei Concili. La Chiesa nei suoi punti focali, Dehoniane, Bologna 2012, 
p. 36. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn188
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn189
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn190
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/november/documents/20231130-cti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref7


[8] «La Chiesa cattolica riconosce il valore conciliare ecumenico, normativo e irrevocabile, quale 

espressione dell’unica fede comune della Chiesa e di tutti i cristiani, del Simbolo professato in 
greco dal II Concilio Ecumenico a Costantinopoli nel 381. Nessuna professione di fede propria ad 
una tradizione liturgica particolare può contraddire questa espressione di fede insegnata e 
professata dalla Chiesa indivisa», Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani, «Le 

tradizioni greca e latina riguardanti la processione dello Spirito Santo», 13 settembre 1995, 
in L’Osservatore Romano, mercoledì 13 settembre 1995, p. 5. 

[9] Francesco, Discorso al Dicastero per la Dottrina della Fede, 26 gennaio 2024. 

[10] Seguiremo la versione greca del Simbolo Niceno-Costantinopolitano, salvo ulteriori 

precisazioni. 

[11] La tematica di Dio Padre in quanto Creatore è molto presente presso i primi Padri della 

Chiesa. Clemente Romano si riferisce al «Padre e creatore del mondo intero», Lettera ai 
Corinti 19,2 e 35,3, in C. Dell’Osso, I Padri apostolici, Città Nuova, Roma 2011, pp. 51 e 60; 
Giustino parla del «Padre e Signore dell’universo», I Apologia 12,9; 61,3, trad. it. di G. Girgenti, 

Rusconi, Milano 1995, pp. 57 e 157; Taziano evoca anche l’«Autore degli spiriti» e il «Padre del 
sensibile e del visibile», Ai Greci IV,3, trad. it. di G. Aragione, Paoline, Milano 2015, pp. 155-157. É 
un’idea che si trova già presso gli autori greci: Platone considera il dio come «l’autore e il padre di 

tutto l’universo»: Timeo 28c; 41a, trad. it. di G. Lozza, Mondadori, Milano 1994, pp. 25. 47; si veda 
anche Epitteto, Diatribai I,9,7. trad. it. di D. Bassi, Razzolini, Firenze 1915, p. 13. 

[12] Contrariamente ad Eschilo, che parla del «τῶν θεῶν φθόνος», “l’invidia degli dèi” (I 
Persiani 362, trad. it. di C. Carena, Eschilo, Le supplici. I Persiani. Prometeo incatenato. I sette 
contro Tebe, Mondadori, Verona 1960, p. 95), si veda Tommaso d’Aquino, Contra Gentiles, l. 1 

cap. 89 n. 12: «Invidiam igitur in Deo impossibile est esse, etiam secundum suae speciei rationem: 
non solum quia invidia species tristitiae est, sed etiam quia tristatur de bono alterius, et sic accipit 
bonum alterius tanquam malum sibi». 

[13] Cf. Ilario di Poitiers, De Trinitate, IX, 61, trad. it. di A. Orazzo, vol. 2, Città Nuova, Roma 
2011, pp. 161-162. 

[14] Cf. Ippolito, C. Noet. 10,1-2, trad. it. di M. Simonetti, Ippolito, Contro Noeto, Dehoniane, 
Bologna 2000, p. 171. Tertulliano: «Ante Omnia enim Deus erat solus, ipse sibi et mundus et locus 

et omnia. Solus autem quia nihil aliud extrinsecus praeter illum. Ceterum ne tunc quidem solus; 
habebat enim secum quam habebat in semetipso, rationem suam»: Adversus Praxean, 5,2, CCL 2, 
p. 1163. 

[15] Cf. Martyre de saint Polycarpe, in C. Dell’Osso, I Padri apostolici, pp. 145-156; Giustino, I 
Apologia 63, trad. it. di G. Girgenti, pp. 161-165. 

[16] Si veda l’anatematismo diretto contro Ario alla fine del Simbolo di Nicea: DH 126. 

[17] Ario, Lettera a Eusebio di Nicomedia 5, in M. Simonetti, Il Cristo, vol. 2, Mondadori, Roma 

1986, p. 73. 

[18] In una lettura posteriore a Nicea, Cromazio di Aquileia afferma: «Come la nostra prima 

creazione avvenne per l’intervento della Trinità, così per l’intervento della Trinità avviene la 
seconda. Infatti, non c’è opera del Padre senza il Figlio né senza lo Spirito Santo, perché l’opera 
del Padre è l’opera del Figlio, l’opera del Figlio è l’opera dello Spirito Santo»: Cromazio 

d’Aquileia, Sermone 18, 4, trad. it. di G. Banterle, San Cromazio di Aquileia, I sermoni, Scrittori 
dell’area santambrosiana 3/I, Biblioteca Ambrosiana – Città Nuova, Milano-Roma 1989, p. 113. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/january/documents/20240126-plenaria-ddf.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref18


[19] Sull’“oblio” dello Spirito Santo, si veda Y. Congar, Credo nello Spirito Santo, Queriniana, 

Brescia 1998, pp. 180-186. Le analisi di Congar si concentrano soprattutto sui secoli XIX-XX, ma i 
fenomeni che descrive esistono ancora, anche se in maniera più sottile. 

[20] «Credimus […] Patrem […] fontem et originem totius divinitatis», VI Concilio di Toledo, DH 
490. Si veda anche Agostino, per il quale il Padre è «il Principio di tutta la Divinità», Agostino, De 
Trinitate, IV, 29,trad. it. di G. Beschin, Sant’Agostino, La Trinità, Città Nuova, Roma 20033, p. 225. 

[21] Versione del Simbolo di Nicea (325). 

[22] «Non è un Dio di altro genere, ma il Padre e il Figlio sono una cosa sola»: Ilario di Poitiers, De 
Trinitate, VIII, 41, trad. it. di A. Orazzo, vol. 2, p. 89. 

[23] Cf. B. Sesboüé, Storia dei Dogmi. 1. Il Dio della salvezza: I-VIII secolo, Dio, la Trinità, il 
Cristo, l’economia della Salvezza, Casale Monferrato, Piemme 1996, p. 222. 

[24] Versione latina del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, a partire dalla versione tradotta da 

Rustico nel VI secolo: cf. I. Ortiz de Urbina, Storia dei Concili Ecumenici vol. I, Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano 1994, p. 172. 

[25] Si vedano Efrem e Gregorio Palamas, ma anche Ambrogio: Splendor paternae gloriae come 
commento a lumen de lumine, in Sant’Ambrogio, Opere poetiche e frammenti. Inni – Iscrizioni – 
Frammenti, a cura di G. Banterle, G. Biffi, I. Biffi, L. Migliavacca, Opera Omnia di 
Sant’Ambrogio 22, Biblioteca Ambrosiana – Città Nuova Editrice, Milano-Roma 1994, Inno II, pp. 
34-37. 

[26] «La dottrina trinitaria può e deve essere vista non come appendice o indebolimento del 
monoteismo cristiano, bensì come la sua radicalizzazione»: K. Rahner, Unicità e Trinità di Dio nel 
dialogo con l’Islam, in Idem, Dio e rivelazione, Nuovi Saggi 7, Paoline, Roma 1981, pp. 155-177 

(qui p. 161). 

[27] Cf. M. Wyschogrod, Abraham’s Promise, Judaism and Jewish-Christian Relations, SCM Press, 

London 2006, p. 178. 

[28] Cf. D. Boyarin, Le Christ Juif, Cerf, Paris 2019, pp. 42-66; P. Lenhardt, L’Unité de la Trinité. À 
l’écoute de la tradition d’Israël, Éd. Parole et Silence, Paris, 2011; P. Schäfer, Two Gods in Heaven: 
Jewish Concepts of God in Antiquity, Princeton University Press, Princeton (NJ) 2020. 

[29] Cf. D. Boyarin, Le Christ Juif, pp. 55-56, ad esempio. Questa posizione è realmente 
considerata nel mondo giudaico come una possibile interpretazione del libro di Daniele nel testo 
aramaico e di diversi testi del periodo del Secondo Tempio, anche se è oggetto di molte 

discussioni. 

[30] Prv 1,9.14; 8,1-36; Sap 1,7; 7,22-27; Sir 24,1-22. Alcuni esegeti utilizzano ugualmente 

l’espressione “duoteismo” a proposito della Sapienza personificata: cf. J. Trublet [dir.], La Sagesse 
Biblique. De l’Ancien au Nouveau Testament, Lectio Divina 160, Cerf, Paris 1995. 

[31] Cf. L. W. Hurtado, One God, one Lord. Early Christian Devotion and Ancient Jewish 
Monotheism, T&T Clark, Edinburg 19982 (1988); R. Bauckham, «God Crucified» (1996), in R. 
Bauckham, Jesus and the God of Israel, Paternoster, Crownhill (UK) 2008, pp. 1-59. Ad esempio, 
una parte del Simbolo di Nicea è stata formulata nella prima letteratura giudaico-cristiana 

primitiva, cioè nelle Odi di Salomone, che datano circa tra il 70-125 d.C. (cf. Ode 14:12-17, in A. 
Rahlfs, R. Hanhart [ed.], Septuaginta, SESB Edition, Stuttgart 2006). 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref31


[32] La versione latina del Simbolo distingue il fatto che il Cristo abbia preso carne “per opera 

(de)” dello Spirito Santo e “dalla (ex)” Vergine Maria. 

[33] J. Ratzinger, Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul Simbolo apostolico, Queriniana, Brescia 

202326, p. 24. 

[34] «Seguendo i santi Padri, all’unanimità noi insegniamo a confessare un solo e medesimo Figlio, 
il Signore nostro Gesù Cristo, perfetto nella sua divinità e perfetto nella sua umanità, vero Dio e 

vero uomo [composto] di anima razionale e di corpo, consustanziale al Padre per la divinità, e 
consustanziale a noi per l’umanità, simile in tutto a noi, fuorché nel peccato (Eb 4,15), generato 
dal Padre prima dei secoli secondo la divinità, e in questi ultimi tempi per noi e per la nostra 

salvezza da Maria vergine e madre di Dio, secondo l’umanità», Concilio Ecumenico di Calcedonia, 
DH 301. 

[35] «L’uomo non sarebbe stato divinizzato se fosse stato unito ad una creatura, ovvero se il Figlio 
non fosse stat overo Dio, e l’uomo non starebbe da presso al Padre se non fosse stato il naturale e 
vero Logos del Padre ad indossare il corpo. Come non saremmo stati liberati dal peccato e dalla 

maledizione se la carne indossata dal Logos non fosse stata per natura umana (non avremmo 
infatti nulla in comune con ciò che è da noi estraneo)»: Atanasio, Trattati contro gli ariani II, 70, 
trad. it. di P. Podolak, Città Nuova, Roma 2003, p. 227. 

[36] Ibid., III, 7,3, p. 254. 

[37] Questa espressione si trova presso i Padri, dove altri attori della storia sono a volte 
menzionati con Pilato, come “Erode il Tetrarca” (Ignazio di Antiochia, Lettera agli Smirnesi 1, 2, in 
C. Dell’Osso, I Padri apostolici, p. 117) o “Tiberio Cesare” (Giustino, I Apologia 13,3, trad. it. di G. 

Girgenti, pp. 58-59). 

[38] «L’antica Alleanza, un’Alleanza che non è mai stata revocata da Dio», Giovanni Paolo 

II, Incontro con i rappresentanti della comunità ebraica, Magonza 17 novembre 1980, 3; «L’Antica 
Alleanza non è mai stata revocata», Catechismo della Chiesa Cattolica, 121: cf. Francesco, Esort. 
Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 247. 

[39] Concilio Ecumenico Vaticano II, Dich. Nostra aetate, 28 ottobre 1965, 4. 

[40] Già in Ireneo di Lione, Contro le eresie IV, 34,3, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2, Città Nuova, 
Roma 2009, p. 271: «Da dove i profeti avrebbe potuto prevedere la venuta del re, preconizzare la 
libertà che sarebbe venuta da lui, preannunziare tutte le cose che sarebbero state fatte dal Cristo, 

le sue parole, le sue azioni, la sua passione, predicare il Nuovo Testamento, se avessero ricevuto 
l’ispirazione profetica da un altro Dio, che ignorava – secondo voi – il Padre indicibile, il suo regno, 
le sue economie, le quali il Figlio di Dio ha portato a compimento in questi ultimi giorni quando è 

venuto sulla terra?». Cf. A. De Halleux, «La profession de l’Esprit-Saint dans le Symbole de 
Constantinople», Revue théologique de Louvain, 10e année, fasc. 1, 1979, pp. 5-39. Un Simbolo di 
Epifanio di Salamina, datato attorno al 374, sviluppa ulteriormente questo tema: «Crediamo nel 
Santo Spirito, che parlò nella Legge e predicò nei profeti e discese sul Giordano, parla negli 

apostoli e abita nei santi», DH 44. 

[41] Giovanni II, Lettera Olim quidem, marzo 534, DH 401. «Se qualcuno non confessa che il 

Signore nostro Gesù Cristo, crocifisso nella sua carne, è vero Dio, Signore della gloria e Uno della 
santa Trinità, costui sia anatema», II Concilio Ecumenico di Costantinopoli, Anatematismo 10, DH 
432. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_relazioni_con_l%E2%80%99Ebraismo
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref41


[42] «Ciò che è già compiuto in Cristo deve ancora compiersi in noi e nel mondo. Il compimento 

definitivo sarà quello della fine, con la risurrezione dei morti, i cieli nuovi e la terra nuova. L’attesa 
messianica ebraica non è vana. Essa può diventare per noi cristiani un forte stimolo a mantenere 
viva la dimensione escatologica della nostra fede. Anche noi, come loro, viviamo nell’attesa. La 
differenza sta nel fatto che per noi Colui che verrà avrà i tratti di quel Gesù che è già venuto ed è 

già presente e attivo tra noi»: Pontificia Commissione Biblica, Il popolo ebraico e le sue Scritture 
nella Bibbia cristiana, 2001, 21. 

[43] Cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, 1848. 

[44] Cf. Concilio di Orange (529), canone 1, DH 371, e canone 2, DH 372. 

[45] Secondo Ireneo, Gesù si riferisce qui a «coloro che hanno ricevuto l’adozione filiale» in lui. Cf. 
Ireneo di Lione, Contro le eresie III, 6,1, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2, p. 24. 

[46] «Cristo, l’uomo che è in Dio, per l’eternità una cosa sola con Dio, è al tempo stesso il 
perpetuo essere aperto di Dio per l’uomo. Egli stesso è, quindi, ciò che noi chiamiamo “cielo”, 

poiché il “cielo” non è uno spazio, ma una persona, la persona di Colui nel quale Dio e uomo sono 
per sempre inseparabilmente uno. E noi ci avviciniamo al “cielo”, anzi, entriamo nel “cielo”, nella 
misura in cui ci avviciniamo a Gesù Cristo ed entriamo in Lui», J. Ratzinger, Gesù di Nazaret. Scritti 
di cristologia, ed. it. di P. Azzaro, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2023, (Opera 
Omia 6/2) pp. 273-274. Cf. anche H.U. von Balthasar, «Eschatologie», in J. Feiner, J. Trütsch et F. 
Böckle (éd.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln, Zurich, Cologne 1957, pp. 403-421 (qui pp. 

407-408). 

[47] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Past., Gaudium et spes, 7 dicembre 1965, 22. 

[48] Cf. Giovanni della Croce, Cantico spirituale A 38, 3-7; B 39, 2-7, trad. it. del Carmelo di 
Legnano, Paoline, Milano 1991, pp. 400-404. 

[49] Paolo VI, «Allocuzione finale del Concilio Vaticano II», 7 dicembre 1965, § 8. 

[50] Cf. Concilio di Calcedonia, DH 301. 

[51] Cf. il Simbolo degli Apostoli. 

[52] Cf. Tommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles, IV, 81. 

[53] B. Pascal, Pensieri 434, in Pensieri e altri scritti, San Paolo, Cinisello Balsamo 1987, p. 270; cf. 
Francesco, Lett. Ap. Sublimitas et miseria hominis per il IV centenario della nascita di Blaise Pascal, 
19 giugno 2023. 

[54] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21 novembre 1964, 48; 
Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus Iesus, 6 agosto 2000, 20. 

[55] Ippolito di Roma, Traditio Apostolica, 6, trad. it. di E. Peretto, Città Nuova, Roma 1996, p. 
113. 

[56] «Come l’unica bontà di Dio è realmente diffusa in vari modi nelle creature, così anche l’unica 
mediazione del Redentore non esclude, bensì suscita nelle creature una varia cooperazione 
partecipata da un’unica fonte», Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21 

novembre 1964, 62. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20020212_popolo-ebraico_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20020212_popolo-ebraico_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref52
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref54
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref56
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


[57] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Past. Gaudium et spes, 7 dicembre 1965, 24-25. 

[58] Ibid., 22. 

[59] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21 novembre 1964, 1. 

[60] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Sacrosanctum Concilium, 4 dicembre 1963, Appendice. 

[61] Teodoreto di Cirro, Storia ecclesiastica I, 9, trad. it. di A. Gallico, Città Nuova, Roma 2000, pp. 
90-94. 

[62] Cf. La Lettera alle Chiese, pubblicata in H. Pietras, Concilio di Nicea (325) nel suo contesto, 
GBPress, Roma 2021, pp. 204-208 (Eusebio, Vita Constantini, 3.17-20); «Purtroppo con questa 
decisione venne abbandonata la data comune di Pasqua tra cristiani ed ebrei», Card. K. Koch, 

«Verso una celebrazione ecumenica del 1700° anniversario del Concilio di Nicea (325-
2025)», L’Osservatore Romano, 30 aprile 2021. 

[63] Rispettivamente Giovanni Paolo II, Incontro con la comunità ebraica nella sinagoga della città 
di Roma, 13 aprile 1986, 4, e Benedetto XVI, Luce del mondo. Il Papa, la Chiesa e i segni dei 
tempi. Una conversazione con P. Seewald, ed. it. a cura di P. Azzaro, Libreria Editrice Vaticana, 

Città del Vaticano 2010, p. 123. 

[64] Atanasio, Vita di Antonio, trad. it. di L. Cremaschi, Paoline, Milano 1995, pp. 192-193. 

[65] «Se non venisse data anche a noi la possibilità di un incontro vero con Lui, sarebbe come 
dichiarare esaurita la novità del Verbo fatto carne. Invece, l’incarnazione oltre ad essere l’unico 

evento nuovo che la storia conosca, è anche il metodo che la Santissima Trinità ha scelto per 
aprire a noi la via della comunione. La fede cristiana o è incontro con Lui vivo o non è. La Liturgia 
ci garantisce la possibilità di tale incontro», Francesco, Lett. Ap. Desiderio desideravi, 29 giugno 

2022, 10-11. 

[66] Cf. A Diogneto, V, 10-11, in C. Dell’Osso, I Padri apostolici, p. 346. 

[67] Atenagora, Legatio (Supplicatio) pro Christianis (176-180 d.C.) 12,3; cf. 24,2, trad. it. di C. 
Burini, Gli apologeti greci, Città Nuova, Roma 1986, pp. 264; 294-295. 

[68] Ambrogio, De fide ad Gratianum I, 1,8, in Sant’Ambrogio, Opere dogmatiche I. La Fede, a 
cura di C. Moreschini, Opera Omnia di Sant’Ambrogio 15, Biblioteca Ambrosiana – Città Nuova 

Editrice, Milano-Roma 1984, pp. 58-59. 

[69] Ilario di Poitiers, De Trinitate II, 1, trad. it. di A. Orazzo, vol. 1, Città Nuova, Roma 2011, pp. 

147-148. 

[70] Efrem, De fide (Against the Disputers) trad. J. B. Morris, Select Works of St. Ephrem the 
Syrian, 1847, rhythm 52, n. 1 (Morris, p. 273); 59, n. 2 (ibid., p. 300); 76, n. 1 (ibid., p. 347). 

[71] Atanasio, Trattati contro gli ariani II, 41,4, e 41,5, trad. it. di P. Podolak, p. 188. 

[72] Cf. anche Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo X, 26, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, Città 
Nuova, Roma 1998, pp. 121-122: «Per qual motivo noi siamo cristiani? Per la fede, potrebbe dire 
ognuno. In qual modo siamo salvati? Rinati dall’alto, evidentemente, per la sua grazia (conferitaci) 

nel battesimo. Come lo saremmo infatti diversamente? Avendo conosciuto questa salvezza 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref58
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref59
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref60
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref63
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/april/documents/hf_jp-ii_spe_19860413_sinagoga-roma.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/april/documents/hf_jp-ii_spe_19860413_sinagoga-roma.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/20220629-lettera-ap-desiderio-desideravi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref66
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref67
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref68
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref69
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref72


assicurata dal Padre, dal Figlio e dallo Spirito santo, getteremo via la forma, “il tipo di 

insegnamento” (typon didachès, Rm 6,17) ricevuto? […] Se infatti il battesimo è per me principio 
di vita e se il primo dei giorni è quello della rigenerazione, è chiaro che la parola più preziosa fra 
tutte è quella pronunziata al momento in cui mi è stato fatto il dono dell’adozione filiale». Allo 
stesso modo, per quanto riguarda lo Spirito Santo: Atanasio, Lettere a Serapione I, 30,3, trad. it. 

di E. Cattaneo, Città Nuova, Roma 1986, p. 97. 

[73] Atanasio, Trattati contro gli ariani II, 42,3, trad. it. di P. Podolak, p. 189; Basilio di 

Cesarea, Lo Spirito Santo X, 26, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 121-123; Gregorio di 
Nissa, Grande discorso catechetico, 1,2, trad. it. di C. Moreschini, Gregorio di Nissa. Opere 
dogmatiche, Bompiani, Milano 2014, p. 205. 

[74] Cf. Ambrogio, De fide ad Gratianum I, 9,58, in Sant’Ambrogio, Opere dogmatiche I. La Fede, 
a cura di C. Moreschini, pp. 82-85; ugualmente Zenone di Verona, Discorsi II 5,9, trad. it. di G. 

Banterle, Scrittori dell’area santambrosiana 1, Biblioteca Ambrosiana – Città Nuova, Milano-Roma 
1987, p. 253. 

[75] Cf. Atanasio, De decretis Nicaenae synodi, 33-1 – 33-7, trad. it. di E. Cattaneo, Atanasio, Il 
credo di Nicea, Città Nuova, Roma 2001, pp. 127-128. 

[76] Cf. Ilario di Poitiers, Contro l’imperatore Costanzo 16, trad. it. di L. Longobardo, Città Nuova, 
Roma 1997, pp. 62-63; Ilario difende Nicea dal rimprovero di non essere conforme alle Scritture: 
secondo lui, le nuove malattie esigono la composizione di nuovi rimedi. Allo stesso modo anche 

l’espressione “innascibile”, che era un cavallo di battaglia di Ario, Aezio ed Eunomio, non è di per 
sé un termine biblico per designare il Padre: «Tu stabilisci che il Figlio è simile al Padre [similem 
Patri Filium]. Ma i Vangeli non lo proclamano: perché non respingi anche questa espressione?». 

[77] Atanasio, Epistula ad Afros episcopos, 1,1.3, trad. it. in A. Gallico, Teodoreto di Cirro, Storia 
ecclesiastica I 8,7-16, Città Nuova, Roma 2000, pp. 87-89; il credo di Nicea è “sufficiente”. 

Cf. Atanasio, Epistula ad Epictetum, 1 (Werke I/1, p. 705s.). 

[78] Il termine “niceno” poteva ugualmente essere applicato a formulazioni di confessioni di fede 

che ampliavano il Simbolo di Nicea, a condizione che queste ne conservassero il contenuto e non 
adottassero dottrine opposte. Cf. DH 300 (e supra, § 4). 

[79] Concilio di Calcedonia, Actio 3, 10.12; 2,1,2, 79 [gr.]; 2,3,2, 5f [lat.], DH 300; la “definizioneˮ 
(horos) di Calcedonia si fonda su Nicea, insieme al Simbolo dei 150 Padri riuniti a Costantinopoli 
(ACO 2,1,2, 126-129 [gr]): «Questo sapiente e salutare simbolo della divina grazia sarebbe già 

sufficiente alla piena conoscenza e conferma della fede. Offre infatti un perfetto insegnamento 
intorno al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo e presenta, a chi l’accoglie con fede, l’incarnazione 
del Signore»: «Sufficeret quidem ad plenam cognitionem pietatis et confirmationem sapiens hoc et 
salutare divinae gratiae Symbolum; de Patre enim et de Filio et de Spiritu sancto perfectionem 

docet et inhumanationem fideliter accipientibus repraesentat» (COeD, 1962, p. 60). 

[80] Francesco, Bolla di indizione del Giubileo ordinario dell’anno 2025, Spes non confundit, 9 

maggio 2024, 17. 

[81] Si tratta di un rimando simbolico a Gn 14,14. 

[82] Atanasio, De synodis 5, 3 (Athanasius, Werke II/1 p. 234), nostra traduzione. 

[83] Cf. Basilio di Cesarea, Homilia 16 in illud “In principio erat Verbum”, PG 31, coll. 471-482. Si 
noterà, comunque, che il Simbolo, a differenza del Prologo di Giovanni, evita il termine “Logos”. In 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref81
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref82
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref83


quanto concetto centrale della filosofia greca, il termine veniva inevitabilmnete compreso in modo 

subordinazionista (ariano) dai Padri più familiarizzati con la filosofia greca. 

[84] Chi, come Fotino o Ario, “non crede che Cristo è Dio, o che il Figlio procede dal Padreˮ, “rende 

amaro” l’evangelista Giovanni: Cromazio d’Aquileia, Sermone 21,3, trad. it. di G. Banterle, p. 127. 
«Cammina sempre di giorno chi segue Cristo, eterna luce»: Sermo 18,1, p. 109. «Unico è, dunque, 
il trono della maestà del Padre e del Figlio», «non c’è nessuna distinzione di dignità»: Sermo 8,4, 
p. 57. 

[85] Zenone di Verona, Discorsi II, 5, 9 e 10, trad. it. di G. Banterle, p. 253; Sermo II, 8, pp. 269-
273. 

[86] Giovanni Crisostomo, Catechesi battesimali III,1, trad. it. di A. Ceresa-Gastaldo, Città Nuova, 
Roma 1982, pp. 75-76. 

[87] Agostino, De agone christiano, 18, trad. it. di C. Carena – L. Manca – P. Siniscalco – C. Fabrizi 
– V. Tarulli – F. Cruciani, Sant’Agostino, Morale e ascetismo cristiano, Città Nuova, Roma 2001, p. 

101; De fide et symbolo, 5 e 18, trad. it. di A. Pieretti, Sant’Agostino, La fede e il simbolo, Città 
Nuova, Roma 1995, pp. 261; 279-281. Il dibattito propriamente teologico con gli homei è condotto 
da Agostino nel De Trinitate I-VII così come nel Contra sermonem Arianorum e nel Contra 
Maximinum haereticum Arianorum episcopum: trad. it. di E. Peroli, Sant’Agostino, Opere 
antiariane, Città Nuova, Roma 2000. 

[88] Gregorio di Nissa, Grande discorso catechetico, 39, 5, trad. it. di C. Moreschini, Gregorio di 
Nissa. Opere dogmatiche, p. 333: «Allora colui che ha senno dovrà necessariamente scegliere una 
delle due eventualità: o crede che la santa Trinità sia di natura increata e che per questo è 

l’iniziatrice, per mezzo della generazione spirituale, della sua stessa vita, oppure, se pensa che il 
Figlio e lo Spirito Santo siano estranei alla natura del Dio primo e vero e buono (intendo dire il 
Padre), e non accetta, nel momento della generazione, la fede in queste Persone, faccia attenzione 

a non venire a far parte di quella natura che è manchevole e bisognosa di chi la renda buona; a 
non ricondursi, in certo qual modo, alla sostanza a lui connaturata, allontanando la sua fede dalla 
natura suprema». 

[89] Ambrogio, In Lucam IV, 67, in Sant’Ambrogio, Opere esegetiche IX/1, Esposizione del 
Vangelo secondo Luca, trad. it. di G. Coppa, Opera Omnia di Sant’Ambrogio 11, Biblioteca 

Ambrosiana – Città Nuova Editrice, Milano-Roma 1978, pp. 353-355. 

[90] Cf. A. Grillmeier, «Das “Gebet zu Jesusˮ und das “Jesusgebetˮ», in Fragmente zur 
Christologie. Studien zum altkirchlichen Christusbild, Fribourg 1997, pp. 357-371. 

[91] Cf.2Cor 12,8.9; Rm 10,12; 2Pt 3,18; invocazioni inserite nella liturgia: 1Cor 16,22; Ap 22,20; 

cf. Didachè 10,6. 

[92] In particolare Fil 2,6-11; Col 1,15-20; Ef 1,3-10; 1Tm 3,16; Ap 5,6-14. 

[93] Cf. Origene, De oratione X, 2; XV, 1: «Se abbiamo compreso la vera essenza della preghiera, 
non dobbiamo pregare mai alcuno dei mortali, neppure lo stesso Cristo»; XVI,1, trad. it. di N. 
Antoniono, Origene, La preghiera, Città Nuova, Roma 1997, pp. 64-65; 84-85; 88-89.; Contra 
Celsum, VIII, 13, trad. it. di P. Ressa, Origene, Contro Celso, Morcelliana, Brescia 2000, p. 573. 

[94] Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo 25-29.68, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 120-128; 

185-186. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref84
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref85
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref86
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref88
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref92
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref93
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref94


[95] Ad esempio Atanasio, che utilizza la dossologia tradizionale in funzione anti-sabelliana, e 

Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo 3.4.16, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 89-91; 106-108, che 
sottolinea la differenza tra oikonomia (la mediazione salvifica di Cristo) e theologia (figlio della 
stessa dignità). 

[96] Si veda ad esempio la Traditio apostolica: durante la consacrazione dei vescovi e dei 
presbiteri, così come durante la preghiera eucaristica, la dossologia finale era la seguente: «Per il 
tuo servo Gesù Cristo, per il quale la gloria è al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo»; 

Origene, Omelie su Luca 37, 5, trad. it. di S. Aliquò, Origene, Commento al Vangelo di Luca, Città 
Nuova, Roma, 1969, p. 234; Gregorio di Nazianzo, Oratio 19, n. 17: «Offriamo a Dio l’obbligo della 
lode, che è una sola per il Padre, il Figlio, lo Spirito Santo»; Oratio 17, n. 13: «In Cristo Gesù 

Signore nostro. A lui la gloria e la potenza, l’onore ed il regno con il Padre e lo Spirito Santo, come 
era e sarà ed è ora e nei secoli dei secoli», in Gregorio di Nazianzo. Tutte le orazioni, a cura di C. 
Moreschini, trad. it. di C. Sani e M. Vincelli, Bompiani, Milano 2000, pp. 493, 429. 

[97] Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo 29,73, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 192-193. 
L’esempio del vescovo Leonzio di Antiochia mostra a che punto la questione della forma della 

dossologia poteva diventare esplosiva nella vita delle Chiese locali: per non creare confusione con 
gli ariani o i loro avversari, egli non pronunciava più le parole della dossologia ad alta voce, così 
che «i vicini sentivano soltanto la conclusione nei secoli dei secoli»: Teodoreto di Cirro, Storia 
ecclesiastica 2,24,3, trad. it. di A. Gallico, p. 199. 

[98] Basilio di Cesarea, Epistula 159, 2; cf. Ep. 125, 3, Courtonne II, pp. 86s., poi pp. 33s. Cf. 

anche Lo Spirito Santo VII, 16; X, 24; X, 26, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 106-108. 

[99] Testo di A. Grillmeier, Fragmente zur Christologie, Fribourg 1997, p. 365. 

[100] Gregorio di Nissa, Epistula 5,7, trad. it. in R. Criscuolo, Associazione di studi tardoantichi, 
Napoli 1981, pp. 93-94. 

[101] Cassiodoro, Expositio psalmorum, prooem. n. 17, trad. it. di A. Caruso, Flavio Magno Aurelio 
Cassiodoro, Spaccati di vita. 1. I salmi di Gesù, Vivere in, Roma 2004, p. 2. 

[102] Il Sinodo di Vaison (524 d.C.), Canone 5, Mansi 8, col. 725: «Quia non solum in sede 
apostolica, sed etiam per totum Orientem et totam Africam vel Italiam propter Haereticorum 

astutiam, qui Dei filium non semper cum Patre fuisse, sed a tempore coepisse blasphemant, in 
omnibus clausulis post Gloriam patri etc. Sicut erat in principio dicitur; etiam et nos in universis 
ecclesiis nostris hoc ita dicendum esse decernimus». 

[103] Cf. Sozomeno, Storia ecclesiastica VIII, 8,1-3, trad. it. di S. Borzì, Città Nuova, Roma 2024, 
pp. 612-613; Ambrogio, Contra Auxentium sermo de basilicis tradendis n. 34, in 

Sant’Ambrogio, Discorsi e Lettere II/III. Lettere, a cura di G. Banterle, Opera Omnia di 
Sant’Ambrogio 21, Biblioteca Ambrosiana – Città Nuova Editrice, Milano-Roma 1988, p. 135. 

[104] Si veda per esempio, De Nativitate IV, 143-214 e XI. Il testo De Nativitate IV, 154-156 è 

molto chiaro: «E mentre abitava nel grembo di sua madre, nel suo grembo abitavano tutte le 
creature. Stava in silenzio come un feto mentre impartiva tutti i suoi precetti a tutte le sue 
creature. Senza il primogenito nessuno può avvicinarsi all’essenza [divina]: lui [solo] ne è 

all’altezza» (trad. it. di I. De Francesco, pp. 194-195). 

[105] De fide LXXVI, 1-3. 7 (ed. Beck, Louvain, 1955, CSCO 154, pp. 232-233; CSCO 155, pp. 198-

199); ibid., VI, 1-8 (CSCO 154, pp. 24-27; CSCO 155, pp. 18-20). 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref96
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref98
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref99
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref100
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref101
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref102
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref103
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref104
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref105


[106] Si vedano gli inni De fide, XL e LXXIII. 

[107] Inni De fide, LII, 1-3 (CSCO 154, pp. 161-162; CSCO 155, p. 138). 

[108] Efrem, Hymnes contre les hérésies. Hymnes contre Julien, tome I. Hymnes contre les 
hérésies I-XXIX, XXII, 20, Testo critico di CSCO di E. Beck, o.s.b.; introduzione, traduzione, note e 
indice di D. Cerbelaud, o.p., SC 587, Cerf, Paris 2017, p. 399. Bisogna notare che, anche se 
l’insegnamento di Efrem è perfettamente in accordo con l’ortodossia nicena, il vocabolario e le 

espressioni non sono quelle di Nicea; la cosa è certamente dovuta alla forma poetica, 
consapevolmente scelta, e non discorsiva, di questo insegnamento. 

[109] Balaï (Balaeus), Gebete, BKV 26, p. 92s; Isacco di Antiochia, 1er poème sur l’Incarnation (S. 
Isaaci Antiochi Opera omnia I, ed. G. Bickell, 1873, p. 23). 

[110] Prudenzio, Apotheosis, linea 309-311, testo critico, trad., commento e indici di G. Garuti, 
Mucchi editore, Modena 2005, p. 70. 

[111] Si veda Ireneo, così spesso citato da Henri de Lubac: «Omnem novitatem attulit, 
semetipsum afferens», Ireneo di Lione, Contro le eresie IV, 34,1, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2, 
pp. 270-271; cf. anche Francesco, Esort. Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 11. 

[112] Su questa distinzione, si veda Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Dei Verbum, 18 
novembre 1965, 2-5 e 7-8. 

[113] «Noi non possiamo conoscere Dio senza l’aiuto di Dio», Ireneo di Lione, Contro le eresie IV, 
5,1, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2, p. 158. 

[114] «Se noi riceviamo la testimonianza degli uomini, la testimonianza di Dio è più grande. 
Questa infatti è la testimonianza di Dio: egli ha reso testimonianza a suo Figlio. Chi crede nel Figlio 

di Dio, ha questa testimonianza in sé» (1Gv 5,9-10). 

[115] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Dei Verbum, 18 novembre 1965, 2. 

[116] J. Ratzinger, Gesù di Nazaret. La figura e il messaggio, (Opera Omia 6/1), ed. it. a cura di P. 
Azzaro, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2013, p. 438. 

[117] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Dei Verbum, 18 novembre 1965, 2; 
cf. 2Pt 1,4. 

[118] Cf. Tommaso d’Aquino, Summa theologica, II-II, q.25, a.1, Resp. 

[119] Paolo sottolinea che Cristo ci fa entrare nel pensiero di Dio stesso, quando cita Isaia 40,13: 
«Chi ha conosciuto il pensiero del Signore (LXX: noun Kuriou; Heb: ruah Adonai) per istruirlo? Ora, 
noi abbiamo il pensiero di Cristo» (cf. anche Rm 11,34). Cf. M. Quesnel, La première épître aux 
Corinthiens, Commentaire Biblique: Nouveau Testament 7, Cerf, Paris 2018, pp. 88-92. 

[120] Francesco, Lett. Enc. Lumen fidei, 29 giugno 2013, 18. 

[121] Ibid., n. 27, dove si cita Gregorio Magno, Homiliae in Evangelia, II, 27, 4: PL 76, 1207. 

[122] Cf. Francesco, Discorso a Napoli in occasione della conferenza “La teologia dopo Veritatis 

gaudium nel contesto del mediterraneo”, 21 giugno 2019, p. 9. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref106
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref107
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref108
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref109
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref110
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref111
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref112
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref113
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref114
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref115
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref116
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref117
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref118
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref119
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref120
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref121
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref122
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html


[123] «Dalla grandezza e bontà delle creature per analogia si può conoscere il loro autore» 

(Sap 13,5). Cf. Sancti Thomae de Aquino Scriptum super Sententiis liber I, q. 1, a. 2, ad 2, che 
evoca l’«analogia creaturae ad Creatorem». 

[124] Cf. M. Lochbrunner, Analogia Caritatis. Darstellung und Deutung der Theologie Hans Urs von 
Balthasars, Freiburg im Breisgau – Basel – Wien, Herder, coll. «Freiburger Theologische Studien», 
n. 120, 1981, p. 62 e pp. 292-293. Si veda anche Commissione Teologica Internazionale, Teologia, 
Cristologia e antropologia, 1981, D, 1: «L’annuncio che ha per oggetto Gesù Cristo, Figlio di Dio, si 

presenta sotto il segno biblico per voi, per cui la cristologia tutta va trattata in prospettiva 
soteriologica. Giustamente, quindi, in un certo senso, alcuni autori moderni hanno tentato di 
elaborare una cristologia “funzionale”. Viceversa, però, bisogna parimenti ritenere che “l’esistenza 

per gli altri” di Gesù Cristo non può separarsi dalla sua relazione al Padre, né dalla sua comunione 
intima con lui e che, di conseguenza, deve fondarsi sulla sua filiazione eterna. La pro-esistenza di 
Gesù Cristo, mediante la quale Dio stesso si comunica agli uomini, presuppone la sua pre-
esistenza». 

[125] Per questo san Tommaso d’Aquino insiste sul fatto che Adamo è stato dotato della grazia fin 

dalla creazione, senza la quale non avrebbe potuto realizzare la sua vocazione umana. Cf. Sancti 
Thomae de Aquino Scriptum super Sententiis liber II, d.29, q.1, a.2; d.30, q.1, a.1; Summa 
theologica, I, q.95, a.1; I-II, q.109, a.5. 

[126] J. Ratzinger, Gesù di Nazaret. Scritti di cristologia, (Opera Omnia 6/2), ed. it. a cura di P. 
Azzaro, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2015, p. 85. 

[127] Ibid., p. 86. 

[128] «In verità, in verità io vi dico: il Figlio da se stesso non può fare nulla, se non ciò che vede 
fare dal Padre; quello che egli fa, anche il Figlio lo fa allo stesso modo. Il Padre infatti ama il Figlio, 
gli manifesta tutto quello che fa e gli manifesterà opere ancora più grandi di queste, perché voi ne 

siate meravigliati» (Gv 5,19-20); «Poiché questo è il messaggio che avete udito da principio: che ci 
amiamo gli uni gli altri» (1Gv 3,11). 

[129] J. Ratzinger, Gesù di Nazaret, op. cit., p. 92. 

[130] Cf. Benedetto XVI, Lett. Enc. Caritas in veritate, 29 giugno 2009, 33. 

[131] P. Florensky, La Colonna e il fondamento della verità. Saggio di teodicea ortodossa in dodici 
lettere, San Paolo, Milano 2024, pp. 63-64. Quando Florensky evoca la «definizione della Chiesa», 

piuttosto che l’istituzione ecclesiale, egli intende il Mistero della Chiesa in tutta la sua profondità 
mistica e teologica. 

[132] «Τοῦ Θεοῦ Λόγον ἀρνούμενοι, εἰκότως καὶ λόγον παντός εἶσιν ἕρημοι», Atanasio, Il credo di 
Nicea, Introduzione, 2,1, trad. it. di E. Cattaneo, p. 57. 

[133] Cf. Agostino, Confessioni, III, vi, 11, trad. it. di C. Carena, Città Nuova Roma 20078, p. 67; 

Tommaso d’Aquino, Summa theologica, I, q.104, a.1, Resp. 

[134] Cf. supra, §§ 32-37. 

[135] Cf. Commissione Teologica Internazionale, Teologia, Cristologia e antropologia, 1982, C. 

[136] Francesco, Esort. Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 115. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref123
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref124
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1982_teologia-cristologia-antropologia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1982_teologia-cristologia-antropologia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref125
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref126
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref127
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref128
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref129
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref130
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref131
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref132
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref133
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref134
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref135
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1982_teologia-cristologia-antropologia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref136
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_popolo_dai_molti_volti_


[137] «É proprio della persona umana non poter giungere ad una personalità vera e piena se non 

per mezzo della cultura, coltivando cioè i beni e i valori della natura», Concilio Ecumenico Vaticano 
II, Cost. Past. Gaudium et spes, 7 dicembre 1965, 53, § 1. 

[138] Francesco, Esort. Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 115. Si veda anche, come 
esempi, Id., Lettera sul ruolo della letteratura nella formazione, 17 luglio 2024; Id. Lettera sul 
rinnovamento dello studio della storia della Chiesa, 21 novembre 2024. 

[139] Francesco, Cost. Ap. Veritatis gaudium, 27 dicembre 2017, 2, che si ispira all’Esortazione 
Apostolica di Papa Paolo VI, Evangelii nuntiandi, 8 dicembre 1975, 19. 

[140] Concilio Ecumenico Vaticano II, Decr. Ad gentes, 7 dicembre 1965, 11. 

[141] Ad esempio, l’Egô eimi del IV Vangelo, o la terminologia di Eb 1,3 o di 2Pt 1,4. 

[142] «Quando la Chiesa entra in contatto con grandi culture precedentemente non ancora 
raggiunte, non può lasciarsi alle spalle ciò che ha acquisito dall’inculturazione nel pensiero greco-

latino. Rifiutare una simile eredità sarebbe andare contro il disegno provvidenziale di Dio, che 
conduce la sua Chiesa lungo le strade del tempo e della storia», Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Fides 
et Ratio, 14 settembre 1998, 72. 

[143] Ibid., 71. 

[144] Si veda la tematica della “teologia dell’ascolto” come antidoto alla “sindrome di Babele”, 
Francesco, Discorso in occasione del Convegno “La teologia dopo Veritatis gaudium nel contesto 
del mediterraneo” promosso dalla Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale, Napoli 21 

giugno 2019, AAS 111 (2019) 1101; 1103-1104. 

[145] Questa purificazione e trasfigurazione delle culture è ciò che permette di evitare il rischio del 

relativismo, sottolineato dalla Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus Iesus, 6 
agosto 2000, 4. 

[146] «L’incontro della fede con le diverse culture ha dato vita di fatto a una realtà nuova», 
Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Fides et Ratio, 14 settembre 1998, 70. Sul mantenimento dell’identità 
culturale si veda ibid., 71. 

[147] A Diogneto, V, 1-4, in C. Dell’Osso, I Padri apostolici, pp. 345-346. 

[148] «Alla fine dei giorni, il monte del tempio del Signore sarà saldo sulla cima dei monti e 
s’innalzerà sopra i colli, e ad esso affluiranno tutte le genti. Verranno molti popoli e diranno: 
“Venite, saliamo sul monte del Signore, al tempio del Dio di Giacobbe […]. Poiché da Sion uscirà la 

legge e da Gerusalemme la parola del Signore. […] Una nazione non alzerà più la spada contro 
un’altra nazione, non impareranno più l’arte della guerraˮ». (Is 2,2-4; cf. Mic 4,1-4); «La mia casa 
si chiamerà casa di preghiera per tutti i popoli» (Is 56,7; cf. Zc 14,16). 

[149] É sorprendente constatare come Paolo, proclamando il Vangelo nella scia di Pentecoste, 
celebri all’Areopago l’unità della famiglia umana: «Egli creò da uno solo tutte le nazioni degli 
uomini degli uomini, perché abitassero su tutta la faccia della terra. Per essi ha stabilito l’ordine dei 

tempi e i confini del loro spazio» (At 17,26). 

[150] Cf. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Fides et Ratio, 14 settembre 1998, 95-96. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref137
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref138
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_popolo_dai_molti_volti_
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/documents/20241121-lettera-storia-chiesa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/documents/20241121-lettera-storia-chiesa.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref139
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref140
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref141
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref142
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref143
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref144
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref145
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref146
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref147
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref148
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref149
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref150
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html


[151] Cf. Alessandro di Alessandria, Lettera ad Alessandro di Bisanzio 5, trad. it. in A. 

Gallico, Teodoreto di Cirro, Storia ecclesiastica I, 4,1-60, pp. 59-75. 

[152] Cf. Commissione Teologica Internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della 
Chiesa, 2018, 19. 

[153] Cipriano, Epistula 14, 4, trad. it. di M. Vincelli, Scrittori cristiani dell’Africa romana 5/1, Città 
Nuova, Roma 2006, p. 163. Questo sviluppo su Ignazio di Antiochia e Cipriano segue da vicino il 

documento della Commissione Teologica Internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione 
della Chiesa, 25, che potrà essere consultato per maggiori dettagli. 

[154] Commissione Teologica Internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della Chiesa, 
28. 

[155] Cf. J. A. Brundage, Medieval Canon Law, Longman, London-New York 1995, p. 5. 

[156] Un sinodo è per principio «governato secondo il principio del consenso e della concordia 

(harmonia) espresse dalla concelebrazione eucaristica, come implicato dalla dossologia finale del 
Canone apostolico, n. 34», Commissione Internazionale Mista per il Dialogo Teologico tra la Chiesa 
Cattolica e la Chiesa Ortodossa, Documento di Ravenna: Conseguenze ecclesiologiche e canoniche 
della natura sacramentale della Chiesa, Comunione ecclesiale, conciliarità e autorità, 2007, 26; «La 
Chiesa si [rivela] essa stessa come cattolica nella sinassi della Chiesa locale»: ibid., 22. 

[157] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Sacrosanctum Concilium, 4 dicembre 1963, 10; 
Commissione Teologica Internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della Chiesa, 47. 

[158] Commissione Teologica Internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della Chiesa, 
29. 

[159] Rousselot considerava che certi procedimenti euristici di san Tommaso corrispondevano a 
una «priorità e ad una anteriorità reciproca» di due principi inseparabili e ordinati l’uno all’altro: P. 
Rousselot, s.j., «Les Yeux de la foi», Recherches de Science Religieuse, 1 (1910), p. 448. 

[160] Cf. Agostino: “Crede ut intelligas”, Sermo 43, 7 e 9, trad. it. di P. Bellini – F. Cruciani – V. 
Tarulli, Sant’Agostino, Discorsi, Città Nuova, Roma 2015, pp. 757-761; Anselmo di Aosta: “Credo ut 

intelligam”, Proslogion, 1,100, trad. it. di G. Sandri, Cedam, Padova 1959, p. 95. 

[161] «Al Concilio stesso non s’è voluto dare, e giustamente, uno scopo pastorale, tutto rivolto 

all’inserimento del messaggio cristiano nella circolazione di pensiero, di parole, di cultura, di 
costume, di tendenze dell’umanità, quale oggi vive e si agita sulla faccia della terra?», Paolo VI, 
Lett. Enc. Ecclesiam suam, 6 agosto 1964, 70. 

[162] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Dei Verbum, 18 novembre 1965, 7-8. 

[163] Cf. Catechismo della Chiesa cattolica, 156, con rimando alla Costituzione Dogmatica Dei 
Filius del Concilio Vaticano I, al cap. 3, DS 3008. 

[164] «Hoc autem testimonium vel est hominis tantum: et istud non facit virtutem fidei, quia homo 

et fallere et falli potest. Vel istud testimonium est ex iudicio divino: et istud verissimum et 
firmissimum est, quia est ab ipsa veritate, quae nec fallere, nec falli potest. Et ideo dicit, ad Deum, 
ut scilicet assentiat his quae Deus dicit»: Sancti Thomae de Aquino Super Epistolam B. Pauli ad 
Hebraeos lectura [rep. vulgata], cap. 6, l. 1. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref151
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref152
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref153
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref154
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref155
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref156
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref157
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref158
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref159
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref160
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref161
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref162
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref163
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref164


[165] Il termine impiegato abitualmente è «filiazione», ma si tratta qui di insistere sul cominciare 

della filiazione, sullo stesso movimento mediante il quale si diventa figli e figlie di Dio. 

[166] «Per ricostruire l’intenzione degli agiografi si deve tenere conto tra l’altro anche dei generi 
letterari. Infatti, la verità viene diversamente proposta ed espressa nei testi secondo i diversi stili 
storici o profetici o poetici, o altri generi discorsivi. […] Ora, la Scrittura deve essere letta e 
interpretata con lo stesso Spirito con il quale è stata scritta», Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. 
Dogm. Dei Verbum, 18 novembre 1965, 12. 

[167] «Questo progetto della rivelazione avviene con fatti e con parole (gestis verbisque) 
intrinsecamente connessi tra loro, sicché le opere compiute da Dio nella storia della salvezza 

manifestano e corroborano la dottrina e le realtà significate dalle parole, e le parole proclamano le 
opere e spiegano il mistero in esse contenuto», Dei Verbum, 18 novembre 1965, I, n. 2. 

[168] Benedetto XVI, Esort. Ap. Verbum Domini sulla Parola di Dio nella vita e nella missione della 
Chiesa, 30 settembre 2010, 55. 

[169] «Mistero della Chiesa, più profondo ancora, se possibile, più “difficile a credersiˮ del Mistero 
di Cristo, come quest’ultimo era già più difficile a credersi del Mistero di Dio», in H. de 
Lubac, Cattolicismo. Aspetti sociali del dogma, Opera Omnia 7, trad. U. Massi, Jaca Book, Milano 

1978, p. 43. 

[170] Concilio Ecumenico Vaticano II, Decr. Unitatis redintegratio, 21 novembre 1964, 11. 

[171] Si veda il testo di riferimento L’interpretazione dei dogmi (1990), II, 3, § 3, in Commissione 
Teologica Internazionale, Documenti 1969-2004, Seconda edizione riveduta e corretta, prefazione 

Card. W. J. Levada; introduzione L. Ladaria, s.j., Edizioni Studio Domenicano, Bologna 2010, p. 
403; cf. anche Concilio Ecumenico Vaticano I, Cost. Dogm. Dei Filius, 24 aprile 1870, IV, DH 3016. 

[172] Si può pensare all’idea di una «conversazione nello Spirito Santo», cf. Francesco, «Discorso 
di apertura della XVI sessione del Sinodo dei Vescovi», 4 ottobre 2023: «La Chiesa, un’unica 
armonia di voci, ha diverse voci, suscitate dallo Spirtio Santo: è così che dobbiamo concepire la 

Chiesa». 

[173] Cf. Commissione Teologica Internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della 
Chiesa, 19-21. 

[174] Cf. Commissione Teologica Internazionale, Il “sensus fidei” nella vita della Chiesa, 2014, 67-

86. 

[175] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Dei Verbum, 18 novembre 1965, 10. 

[176] Commissione Teologica Internazionale, Il “sensus fidei” nella vita della Chiesa, 2014, 77. 

[177] Concilio Ecumenico Vaticano II, Decr. Ad gentes, 7 dicembre 1965, 15. 

[178] «Tutta la mia fede è nel più banale dei miei segni di croce e, quando pronuncio “Padre 
Nostroˮ, vi ho incluso tutto quello di cui mi sarà data conoscenza soltanto nella rivelazione della 

gloria»: Y. Congar, La tradizione e le tradizioni, Saggio teologico, vol. 2, Paoline, Roma 1965, p. 
356. 

[179] Commissione Teologica Internazionale, La teologia oggi: prospettive, principi e criteri, 2012, 
33: «Soggetto della fede è il popolo di Dio nel suo insieme, che nella potenza dello Spirito afferma 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref165
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref166
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref167
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref168
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref169
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref170
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref171
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1989_interpretazione-dogmi_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref172
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231004-apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231004-apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref173
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20140610_sensus-fidei_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref175
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref176
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20140610_sensus-fidei_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref177
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref178
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref179
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20111129_teologia-oggi_it.html


la Parola di Dio. Per tale ragione il Concilio dichiara che la totalità del popolo di Dio partecipa al 

ministero profetico di Gesù e che, avendo l’unzione che viene dallo Spirito Santo, (1Gv 2, 20.27), 
“non può sbagliarsi nel credereˮ». 

[180] Tertulliano, Liber de praescriptionibus adversus haereticos, XX, 8-9, trad. it. di I. 
Giordani, Tertulliano, L’apologetico. La prescrizione contro gli eretici, Città Nuova, Roma 1967, p. 
188. 

[181] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21 novembre 1964, 12. 

[182] Ibid., 24 in fine, e 25. 

[183] «Tale concetto propagandistico politico-teologico venne adottato dalla chiesa durante la sua 
espansione nell’impero romano. Esso si incontra poi con un concetto della teologia politica dei 

pagani, secondo cui il monarca divino certamente domina, ma sono gli dèi nazionali a governare. 
Per poter affrontare questa teologia pagana, tagliata su misura per l’impero romano, si affermava 
ora da parte cristiana, che gli dèi nazionali non potevano affatto governare, perché con l’impero 

romano era stato annullato il pluralismo nazionale. [….] Ma l’annuncio cristiano del Dio unitrino si 
pone al di là del giudaismo e del paganesimo, in quanto il mistero della Trinità esiste soltanto nella 
divinità stessa, non nella creatura umana. Così come la pace, che il cristiano cerca, non viene 

garantita da nessun imperatore, ma è soltanto un dono di colui, il quale è ‘più di ogni ragione’», in 
E. Peterson, Il monoteismo come problema politico, trad. it. di F. Della Salda Melloni - H. Ulianich, 
Queriniana, Brescia 1983, pp. 71-72. 

[184] Commissione Teologica Internazionale, Il “sensus fidei” nella vita della Chiesa: al n. 26, su 
Newman e il criterio del sensus fidei fidelium contro le divergenze dei vescovi nel IV secolo; al n. 

34, sulla concezione rinnovata nel XIX secolo riguardo al carattere attivo e non solo passivo 
del sensus fidei fidelium; al n. 113 e al n. 118, sul rapporto tra sensus fidei e opinione pubblica 
maggioritaria, dentro e fuori la Chiesa. 

[185] Francesco, Cost. Ap. Veritatis gaudium, 8 dicembre 2017, 3. 

[186] Lettera 61, «A Natalia Dmitrievna Fonvizina, fine gennaio – fine febbraio 1854, Omsk», in F. 
Dostoevskij, Lettere, a cura di A. Farina, a cura di A. Farina, trad. di G. De Florio, A. Farina, E. 
Freda Piredda, Il Saggiatore, Milano 2020, pp. 220-221. 

[187] «[I poveri] hanno molto da insegnarci. Oltre a partecipare del sensus fidei, con le proprie 
sofferenze conoscono il Cristo sofferente. È necessario che tutti ci lasciamo evangelizzare da loro. 

La nuova evangelizzazione è un invito a riconoscere la forza salvifica delle loro esistenze e a porle 
al centro del cammino della Chiesa. Siamo chiamati a scoprire Cristo in loro, a prestare ad essi la 
nostra voce nelle loro cause, ma anche ad essere loro amici, ad ascoltarli, a comprenderli e ad 

accogliere la misteriosa sapienza che Dio vuole comunicarci attraverso di loro», Francesco, Esort. 
Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 198. 

[188] Cf. Catechismo della Chiesa cattolica, 540: «Cristo ha vinto il Tentatore per noi». Si veda 

anche 394, 677. 

[189] «Ammaestrati dalla parola e dall’esempio di Cristo (Christi verbo et exemplo edocti), gli 

Apostoli hanno seguito la stessa via. Fin dai primordi della Chiesa i discepoli di Cristo hanno 
lavorato per convertire gli uomini a confessare Cristo Signore, non con un’azione coercitiva né con 
artifizi indegni del Vangelo, ma principalmente con la forza della Parola di Dio. Con vigore 

annunciavano a tutti il proposito di Dio Salvatore, “il quale vuole che tutti gli uomini siano salvati e 
arrivino alla conoscenza della verità” (1Tm 2,4); ma nello stesso tempo rispettavano i deboli, 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref180
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref181
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref182
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref183
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref184
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20140610_sensus-fidei_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref185
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref186
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref187
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref188
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref189


anche se erano nell’errore, mostrando così come “ciascuno di noi renderà conto a Dio di se stesso 

ˮ (Rm 14,12), e sia tenuto ad obbedire soltanto alla propria coscienza. Come Cristo, gli Apostoli si 
sono sempre dedicati a rendere testimonianza alla verità di Dio, osando arditamente annunciare 
“la Parola di Dio con franchezzaˮ (At 4,31) dinanzi al popolo e ai governanti», Concilio Ecumenico 
Vaticano II, Dich. Dignitatis humanae, 7 dicembre 1965, 11. 

[190] Francesco, Lett. Enc. Dilexit nos, 24 ottobre 2024, 214. 

  

 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref190
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html

