COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE

Gesu Cristo, Figlio di Dio, Salvatore

1700° anniversario del Concilio Ecumenico di Nicea
(325-2025)

Nota preliminare
Introduzione: Dossologia, teologia e annuncio

Capitolo 1: Un Simbolo per la salvezza: dossologia e teologia del dogma di Nicea

1. Cogliere I'immensita delle tre Persone divine che ci salvano: «Dio € Amore», infinitamente

1.1 La grandezza della paternita di Dio Padre, fondamento della grandezza del Figlio e dello Spirito
1.2 Riflessioni sul ricorso all’espressione Aormoodusios

1.3 L'unita della storia della salvezza

2. Cogliere I'immensita di Cristo Salvatore e del suo atto salvifico

2.1 Vedere Cristo in tutta la sua grandezza
2.2 L'immensita dell’atto di salvezza: la sua consistenza storica

2.3 La grandezza dell’atto di salvezza: il mistero pasquale

3. Cogliere I'immensita della salvezza offerta agli uomini e I'immensita della nostra vocazione
umana

3.1 La grandezza della salvezza: I'ingresso nella vita di Dio
3.2 L'immensita della vocazione umana all’Amore divino
3.3 La bellezza del dono della Chiesa e del Battesimo

4, Celebrare insieme I'immensita della salvezza: la portata ecumenica della fede di Nicea e la
speranza di una data comune per la celebrazione della Pasqua

Capitolo 2: Il Simbolo di Nicea nella vita dei credenti: «Noi crediamo come
battezziamo; e preghiamo come crediamo»

Preludio: la fede confessata nella fede vissuta

1. Battesimo e fede trinitaria

2. Il Simbolo di Nicea come confessione di fede

3. Approfondimenti nella predicazione e nella catechesi

4. Preghiera al Figlio e dossologia

5. La teologia degli Inni



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Nota_preliminare
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Introduzione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Dossologia,_teologia_e_annuncio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Un_Simbolo_per_la_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._Cogliere_l%E2%80%99immensita_delle_tre_Persone_divine_che_ci_salvano
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.1._La_grandezza_della_paternita_di_Dio_Padre
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._Riflessione_sul_ricorso
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.3._L%E2%80%99unita_della_storia_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._Cogliere_l%E2%80%99immensita_di_Cristo_Salvatore_e_del_suo_atto_salvifico
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.1._Vedere_Cristo_in_tutta_la_sua_grandezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.2._L%E2%80%99immensita_dell%E2%80%99atto_salvifico:_la_sua_consistenza_storica
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.3._La_grandezza_dell%E2%80%99atto_salvifico:_il_mistero_pasquale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Cogliere_l%E2%80%99immensita_della_salvezza_offerta_agli_uomini
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Cogliere_l%E2%80%99immensita_della_salvezza_offerta_agli_uomini
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.1._La_grandezza_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.2._L%E2%80%99immensita_della_vocazione_umana_all%E2%80%99Amore_divino
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.3._La_bellezza_del_dono_della_Chiesa_e_del_battesimo
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#4._Celebrare_insieme_l%E2%80%99immensita_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#4._Celebrare_insieme_l%E2%80%99immensita_della_salvezza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_2
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Il_Simbolo_di_Nicea_nella_vita_dei_credenti
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Il_Simbolo_di_Nicea_nella_vita_dei_credenti
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Preludio:_la_fede_confessata_nella_fede_vissuta
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._Battesimo_e_fede_trinitaria
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._Il_Simbolo_di_Nicea_come_confessione_di_fede
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Approfondimento_nella_predicazione_e_nelle_catechesi
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#4._La_preghiera_al_Figlio_e_le_dossologie
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#5._La_teologia_negli_inni

Capitolo 3: Nicea come evento teologico e come evento ecclesiale

1. L'evento Cristo: «Dio nessuno I'ha mai visto. Il Figlio unigenito lo ha rivelato» (Gv 1,18)

1.1 Il Cristo, Verbo Incarnato, rivela il Padre

1.2 «Ora, noi abbiamo il pensiero (voic) di Cristo» (1 Cor 2,16): analogia della creazione e
analogia della carita

1.3 L'ingresso teologale nella conoscenza del Padre attraverso la preghiera di Cristo

2. Un evento di Sapienza: una novita per il pensiero umano

2.1 La Rivelazione feconda e dilata il pensiero umano
2.2 Un evento culturale e interculturale
2.3 La fedelta creativa della Chiesa e il problema dell’eresia

3. L'evento ecclesiale: il Concilio di Nicea come primo Concilio Ecumenico

3.1 La Chiesa s'inserisce con la sua natura e le sue strutture nell’evento Cristo
3.2 La collaborazione strutturale dei carismi della Chiesa e il cammino verso Nicea
3.3 Il Concilio Ecumenico di Nicea

Capitolo 4: Mantenere la fede accessibile a tutto il popolo di Dio

Preludio: il Concilio di Nicea e le condizioni di credibilita del mistero cristiano

1. La teologia a servizio dell'integrita della verita salvifica

1.1 Il Cristo, la verita escatologicamente efficace
1.2 La salvezza e il processo di filiazione divina

2. La mediazione della Chiesa e |'inversione dell’articolazione dogmatica: Trinita, cristologia,
pneumatologia, ecclesiologia

2.1 Le mediazioni della fede e il ministero della Chiesa
2.2 Dissenso e sinodalita
2.3 Le lingue dello Spirito Santo nella formazione e nel rinnovarsi del consenso

3. Vegliare sul deposito della fede: una carita a servizio dei piu piccoli

3.1 La fede unanime del popolo di Dio offerta a tutti
3.2 La protezione della fede di fronte al potere politico

Conclusione: Annunciare oggi a tutti Gesu nostra salvezza

Nota preliminare


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Nicea_come_evento_teologico
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._L%E2%80%99evento_Cristo
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.1._Il_Cristo,_Verbo_Incarnato,_rivela_il_Padre
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._&
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._&
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.3._L%E2%80%99ingresso_teologale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._L%E2%80%99evento_di_Sapienza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.1._La_Rivelazione_feconda
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.2._Un_evento_culturale_e_interculturale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.3._La_fedelta_creativa_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._L%E2%80%99evento_ecclesiale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.1._La_Chiesa_si_inscrive
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.2._La_collaborazione_strutturale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.3._Il_Concilio_Ecumenico_di_Nicea
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Capitolo_4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Custodire_una_fede_accessibile_a_tutto_il_popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Preludio:_il_Concilio_di_Nicea
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1._La_teologia_a_servizio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.1._Il_Cristo,_la_verita_escatologicamente_efficace
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#1.2._La_salvezza_e_il_processo_di_filiazione_divina
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._La_mediazione_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2._La_mediazione_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.1._Le_mediazioni_della_fede_e_il_ministero_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.2._Dissenso_e_sinodalita
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#2.3_Le_lingue_dello_Spirito_Santo_per_la_formazione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3._Vegliare_sul_deposito_della_fede
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.1._La_fede_unanime_del_popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#3.2._La_protezione_della_fede
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Conclusione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#Annunciare_a_tutti_Gesu_nostra_Salvezza_oggi

Nel corso del suo decimo quinquennio la Commissione Teologica Internazionale ha scelto di
approfondire uno studio sul primo Concilio Ecumenico di Nicea e la sua attualita dogmatica. II
lavoro e stato condotto da una speciale Sottocommissione, presieduta dal Rev.do Philippe Vallin e
composta dai seguenti membri: S.E. Mons. Antonio Luiz Catelan Ferreira, S.E. Mons. Etienne Veto,
I.C.N, Rev.do Mario Angel Flores Ramos, Rev.do Gaby Alfred Hachem, Rev.do Karl-Heinz Menke,
Prof.ssa Marianne Schlosser, Prof.ssa Robin Darling Young.

I dibattiti generali sul tema hanno avuto luogo sia durante le diverse riunioni della
Sottocommissione sia durante le sessioni plenarie della Commissione Teologica, tenutesi negli anni
2022-2023. Questo testo e stato sottoposto al voto e approvato /in forma specifica all’'unanimita dai
membri della Commissione Teologica Internazionale durante la sessione plenaria del 2024. 1|
documento € stato in seguito sottoposto all’'approvazione del suo Presidente, Sua Eminenza il
Cardinale Victor Manuel Fernandez, Prefetto del Dicastero per la Dottrina della Fede, il quale, dopo
aver avuto I'approvazione del Santo Padre Francesco, ne ha autorizzato la pubblicazione il 16
dicembre 2024.

Introduzione
Dossologia, teologia e annuncio

1. II 20 maggio 2025, la Chiesa cattolica e l'insieme del mondo cristiano fanno memoria con
gratitudine e gioia dell'apertura del Concilio di Nicea del 325: «II Concilio di Nicea € una pietra
miliare nella storia della Chiesa. Il suo anniversario invita i cristiani a unirsi nella lode e nell'azione
di grazie alla santa Trinita e in particolare a Gesu Cristo, il Figlio di Dio “consustanziale al Padre”,
che ci ha rivelato questo mistero d'amore».[1]Questo Concilio & rimasto nella coscienza cristiana
principalmente attraverso il Simbolo che raccoglie, definisce e proclama la fede nella salvezza in
Gesu Cristo e nel Dio Uno, Padre, Figlio e Spirito Santo. Il Simbolo di Nicea professa la buona
notizia della salvezza integrale degli esseri umani operata da Dio stesso in Gesu Cristo. Dopo 1700
anni, si tratta di celebrare questo avvenimento in una dossologia, che sia una lode alla gloria di
Dio, dal momento che essa si € manifestata nell'inestimabile tesoro della fede espressa dal
Simbolo: l'infinita bellezza di Dio Padre, che ci salva, I'immensa misericordia di Gesu Cristo nostro
Salvatore, la generosita della redenzione che ¢ offerta a ogni persona umana nello Spirito Santo.
Uniamo le nostre voci a quelle dei Padri della Chiesa, come Efrem il Siro, per cantare questa
gloria:

«Gloria a Colui che e venuto

Presso di noi mediante il suo Primogenito!
Gloria a quel Silente

Che ha parlato attraverso la sua voce!
Gloria a quel Sublime

divenuto visibile mediante la sua Epifania!
Gloria a quello Spirituale,

Che si & compiaciuto

Che suo Figlio divenisse corpo,

Affinché, attraverso questo corpo, divenisse tangibile la sua potenza
E attraverso questo corpo avessero vita

I corpi dei figli del Suo popolo!».[2]

2. La luce effusa dall’assemblea di Nicea sulla rivelazione cristiana permette di scoprirvi una
ricchezza inesauribile che continua, attraverso i secoli e le culture, a trovare approfondimenti e a
manifestarsi sotto aspetti sempre piu belli e pit nuovi. Queste diverse sfaccettature sono messe in
luce specialmente dalla rilettura orante e teologica che la maggior parte delle tradizioni cristiane


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn2

fanno del Simbolo, ciascuna sulla base di un diverso rapporto col fatto che esista un Simbolo di
fede. Si tratta anche dell’occasione, per tutti e per ciascuno, di riscoprire 0 anche di scoprire la sua
ricchezza e il legame di comunione tra tutti i cristiani che tale Simbolo puo costituire. «Come non
ricordare l'importanza straordinaria di una simile commemorazione al servizio della ricerca
dell'unita piena dei Cristiani?»,[3] sottolinea Papa Francesco.

3. Il Concilio di Nicea fu il primo concilio designato come “ecumenico”, poiché per la prima volta i
vescovi di tutta I'Oikoumené vi sono stati invitati.[4]Le sue decisioni dovevano quindi avere una
portata ecumenica, cioé universale: esse sono state recepite come tali dai credenti e dalla
tradizione cristiana, nel corso di un lungo e laborioso processo. La posta in gioco a livello
ecclesiologico & decisiva. Il Simbolo si inscrive nel movimento di progressiva assunzione da parte
della dottrina cristiana della lingua e degli schemi di pensiero greci, che pero se ne trovarono essi
stessi, per cosi dire, trasfigurati, proprio in virtu del loro venire in contatto con la Rivelazione. I
Concilio ha suggellato inoltre I'importanza sempre crescente dei sinodi e dei modi di governo
sinodale nella Chiesa dei primi secoli, realizzando una svolta di prima grandezza: nella linea
dell’exousia conferita agli apostoli da Gesu e dallo Spirito Santo (Lc 10,16; At 1,14; 2,1-4), I'evento
di Nicea ha in effetti aperto la via ad una nuova espressione istituzionale dell’autorita nella Chiesa,
un‘autorita di portata universale, d’ora in poi riconosciuta ai concili ecumenici, riguardo sia alla
dottrina che alla disciplina. Questa svolta decisiva nel modo di pensare e di governare in seno alla
comunita dei discepoli del Signore Gesu avrebbe messo in luce elementi essenziali della missione
d’insegnamento della Chiesa e quindi della sua natura.

4. Una precisazione s'impone prima di procedere oltre nella riflessione. Ci basiamo sul Simbolo di
Nicea-Costantinopoli (381) e non in senso stretto sul Simbolo composto a Nicea (325). In effetti, fu
necessaria una cinquantina di anni perché il vocabolario del Simbolo di Nicea fosse accettato e vi
fosse consenso sulla portata universale del Concilio. Il processo di ricezione del Concilio di Nicea si
e prolungato durante il conflitto con gli Pneumatomachi tra Nicea e Costantinopoli, portando a
introdurre alcune modificazioni testuali significative, in particolare nel terzo articolo di fede.
Secondo l'opinione dei Padri, tuttavia, questo processo, che giunge a compimento nel Simbolo
Niceno-Costantinopolitano, non implicava alcuna alterazione della fede nicena, ma la sua autentica
preservazione. In questo senso, il preambolo della definizione dogmatica di Calcedonia, che era
stata preceduta dalla trascrizione del Simbolo di Nicea e del Simbolo Niceno-Costantinopolitano,
“conferma” cio che e stato detto nel Simbolo dei “150 Padri” (Costantinopoli), poiché il suo senso
risiede, secondo i suoi stessi termini, nella precisazione di cio che riguarda lo Spirito Santo contro
coloro che negano la sua signoria.[5]L'ampiezza di cio che & successo a Nicea si manifesta nella
proibizione fatta al Concilio di Efeso di promulgare qualunque altra formula di fede,[6]perché, nei
momenti successivi a Nicea, i sostenitori dell’ortodossia hanno pensato che il discernimento
cristallizzato nel Simbolo Niceno sarebbe stato sufficiente a garantire la fede della Chiesa per
sempre. Atanasio, ad esempio, dira di Nicea che si tratta della «parola del nostro Dio che dura per
sempre» (/s 40,8).[7]Questo processo di Tradizione vivente e normativa si prolunga tra il IV e il IX
secolo, attraverso I'adozione di questo Simbolo nelle liturgie battesimali, soprattutto in Oriente, e
poi nelle liturgie eucaristiche. Notiamo che il Filiogue, che si trova nelle versioni occidentali attuali
del Simbolo, non fa parte del testo originale del Simbolo Niceno-Costantinopolitano, sul quale
gquesto Documento intende appoggiarsi.[8]Questo punto continua a essere oggetto di malintesi tra
le confessioni cristiane, di modo che il dialogo tra Oriente e Occidente deve proseguire ancora

0ggi.

5. In un primo capitolo proporremo una lettura dossologica del Simbolo, per metterne in evidenza
le risorse soteriologiche e quindi cristologiche, trinitarie e antropologiche. Sara I'occasione per
sottolinearne la portata e ricevere nuovo slancio nel cammino verso l'unita dei cristiani. Ma
accogliere la ricchezza del Concilio di Nicea dopo 1700 anni porta anche a percepire come il
Concilio nutre e guida la vita cristiana quotidiana: in un secondo capitolo, di tenore patristico,
esploreremo come la vita liturgica e la vita di preghiera & stata fecondata nella Chiesa dopo il


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn8

Concilio. Nicea costituisce una svolta tale per la storia del cristianesimo che, nel terzo capitolo, ci
soffermeremo sul modo in cui il Simbolo e I'evento del Concilio rendono testimonianza dello stesso
avvenimento di Gesu Cristo, la cui irruzione nella storia offre un accesso inaudito a Dio e introduce
una trasformazione del pensiero umano, in altre parole un evento di Sapienza. Il Simbolo e il
Concilio testimoniano anche una novita nel modo in cui la Chiesa di Cristo si struttura e adempie
alla sua missione: essi traducono cio che fu un evento di Chiesa. Infine, nel quarto capitolo,
analizzeremo le condizioni di credibilita della fede professata a Nicea in una tappa di teologia
fondamentale, che mettera in luce la natura e l'identita della Chiesa in quanto essa € interprete
autentica della verita normativa della fede mediante il Magistero, e custode dei credenti, in special
modo dei piu piccoli e dei piu vulnerabili.

6. «Non si accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul candelabro, e cosi fa luce a
tutti quelli che sono nella casa» (Mt5,15). Questa luce € il Cristo, «luce da luce». Lasciarsene
stupire significa trovare anche un nuovo slancio per presentare questa buona notizia con maggiore
forza e creativita nello Spirito Santo. Questa luce rischiara in modo vivo la nostra epoca segnata da
fermenti di violenza e di ingiustizia, piena di incertezza, che intrattiene un rapporto complesso con
la verita, motivo per cui sembrano messe in difficolta la fede e I'appartenenza alla Chiesa. La luce
e tanto piu viva e irraggiante quanto piu & condivisa da tutti i cristiani, che cosi possono
confessare la propria fede in una medesima martyria, con una stessa testimonianza, cosi da
contribuire ad attirare gli uomini e le donne di oggi a Gesu Cristo, Figlio di Dio e Salvatore:

L'essenziale per noi, la cosa piu bella, la piu attraente e ad un tempo la piu necessaria, € la fede in
Gesu Cristo. Tutti insieme, se Dio lo vuole, la rinnoveremo solennemente nel corso del prossimo
Giubileo e ciascuno di noi & chiamato ad annunciarla ad ogni uomo e donna della terra. E il
compito fondamentale della Chiesa.[9]

Capitolo 1

Un Simbolo per la salvezza:
dossologia e teologia del dogma di Nicea

7. Celebrare Nicea nel suo 1700° anniversario, significa anzitutto meravigliarsi del Simbolo che il
Concilio ci ha lasciato e della bellezza del dono offerto in Gesu Cristo, di cui & come l'icona in
parole. Cominciamo dunque il nostro studio di Nicea percorrendo questo Simbolo in modo da
ritrovare in esso la straordinaria immensita della fede trinitaria, della cristologia e della soteriologia
che esprime, come anche le sue implicazioni antropologiche ed ecclesiologiche, prima di
concludere con la sua portata ecumenica. Si tratta, per cosi dire, di un atto di teologia dossologica.
Essa non mira a un approfondimento di ogni tema di questo concentrato della fede che ¢ il
Simbolo — compito che sarebbe stato comunque di poca utilita e anche impossibile nel quadro del
presente lavoro —, ma cerca di mettere in luce la ricchezza degli enunciati e delle verita offerte dal
credo niceno sul piano dogmatico, in particolar modo quelli che presentano maggior rilevanza e
fecondita per questo periodo della storia della Chiesa e del mondo, proprio nel momento in cui
celebriamo I'anniversario di Nicea.

1. Cogliere I'immensita delle tre Persone divine che ci salvano: «Dio &€ Amore»,
infinitamente

8. Il Simbolo di Nicea-Costantinopoli & strutturato attorno all’affermazione della fede trinitaria:


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn9

Crediamo in un solo Dio Padre onnipotente, creatore del cielo e della terra,
E di tutte le cose visibili e invisibili,

E in un solo Signore Gesu Cristo, Figlio di Dio, Unigenito,

generato dal Padre prima di tutti i secoli, Dio da Dio, luce da luce,

Dio vero da Dio vero, generato non creato, consustanziale al Padre

Per mezzo di Lui tutte le cose sono state create; [...]

E nello Spirito Santo, che é Signore e da la vita, che procede dal Padre,

E con il Padre e il Figlio € coadorato e conglorificato,

E ha parlato per mezzo dei profeti [...].[10]

1.1. La grandezza della paternita di Dio Padre, fondamento della grandezza del Figlio e dello
Spirito

9. Al punto di partenza della fede di Nicea si trova I'affermazione dell’unita di Dio. Il cristianesimo &
fondamentalmente un monoteismo, che si pone in continuita con la rivelazione fatta a Israele.
Ciononostante, il Simbolo non pone all'inizio semplicemente “Dio”, e ancor meno la natura divina
una, bensi la Prima ipostasi divina che ¢ il Padre. In quanto «creatore del cielo e della terra»

(cf. Gn1,1; Ne9,6; Ap10,6), Egli € Padre di tutte le cose.[11]Inoltre, il Cristo rivela I'inaudita
paternita intra-divina di Dio, fondamento della sua paternita ad extra. Se il Cristo & Figlio divino, in
una maniera unica, cio implica una generazione in Dio: Dio il Padre dona tutto cio che ha e tutto
cio che e. Dio non € un principio povero ed egoista: Egli € sine invidia.[12]La sua paternita, come
la sua onnipotenza, € capacita di donarsi interamente. Questo dono paterno non & solamente un
aspetto tra altri, ma definisce il Padre, che € interamente paternita.[13]Dio € Padre da sempre, e
non € mai stato un Dio “solitario”.[14]Questa paternita del Dio Uno € il primo aspetto della fede
cristiana che provoca lo stupore e di cui si tratta di celebrare Iimmensita, riscoprendo Nicea 1700
anni dopo. Si tratta dunque di esplorarne le implicazioni per la comprensione del mistero trinitario.

10. La fede nel Padre testimonia la pienezza sovrabbondante di Dio. Il primo articolo non &
semplicemente una definizione di Dio, ma anzitutto una lode che si inscrive nella tradizione
dossologica della liturgia giudaica e delle prime liturgie cristiane.[15]Il Dio “onnipotente
(pantokrator)” fa eco a diverse espressioni veterotestamentarie, come, ad esempio, “Signore
Sabaoth”, ripresa nel Nuovo Testamento nel quadro delle liturgie celesti (Ap4,8; 11,17; 15,3;
16,14; 19,6).

11. La rivelazione nel Cristo della paternita di Dio manifesta anche I'immensita del Figlio e dello
Spirito. Se Dio Padre dona tutto, tranne la sua paternita, cio significa che il Figlio e lo Spirito sono
pienamente uguali al Padre nella loro divinita. Nel Simbolo il Figlio € “uno solo”, Egli & “Signore”
(Kyrios, che traduce il Tetragramma nella Settanta), “Figlio di Dio”, “'uni-genito” (Ao monogenés)
nell'intimita del Padre, “Dio nato da Dio”, “luce nata dalla luce”, “Dio vero nato da Dio vero”,
consustanziale (homoousios) al Padre. Notiamo, ad esempio, che nel Quarto Vangelo, il Figlio € piu
volte chiamato theos: Gv1,1; 5,18; 20,28. Il Figlio & generato “prima di tutti i secoli”, il che
significa nel Simbolo che Egli € co-eterno col Padre (cf. Gv1,1). Cio prende di mira alcune posizioni
di Ario, secondo il quale «c’era un tempo in cui [il Figlio] non era», «prima di essere nato Egli non
era» e «Egli & divenuto a partire da cio che non era»,[16] o ancora «il Figlio deriva dal nulla», in
virtu del «volere e decisione del Padre».[17]E per questo che il Figlio pud essere confessato come
colui «per [il quale] tutto & stato fatto» (cf. 7Cor8,6; Gv 1,3). Dio & cosi grande che il Padre
capace di generare un altro, che & uguale a lui secondo la divinita. Dio eccede tutto cid che noi
possiamo concepire e immaginare di Lui, dal momento che la sua unita assume una pluralita reale,
che non rompe l'unita.

12. Il Padre dona ugualmente tutto allo Spirito, che & definito nei termini specifici e riservati alla
divinita: “Spirito”, “Santo” e “Signore” (ancora un’evocazione del Tetragramma). Cosi come il Padre
e creatore e il Figlio € la Parola mediante la quale il Padre crea tutte le cose, lo Spirito & confessato


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn10
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn13
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn16
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn17

come “datore di vita”. E come il Figlio & generato dal Padre, lo Spirito “procede dal Padre”. Le
affermazioni sullo Spirito fanno intenzionalmente eco all‘articolo sul Figlio.[18]Di conseguenza, lo
Spirito puo e deve essere adorato col Padre e col Figlio — a conferma del carattere dossologico del
Simbolo.

13. E essenziale tenere insieme a un tempo la divinita dello Spirito come “terzo” in Dio e il suo
legame col Padre cosi come col Figlio. In effetti, ancora oggi persistono delle difficolta a
considerarlo come una Persona divina a sé e non come una semplice forza divina, magari cosmica.
Si potrebbe perfino pensare di pregare il Padre e il Figlio lasciando fuori lo Spirito, contrariamente
alla preghiera della Chiesa che si rivolge sempre al Padre, per mezzo del Figlio, nello Spirito Santo.
Si riconoscera una legittima importanza all'Eucaristia, alla Vergine Maria o alla Chiesa — senza
tuttavia misurare quanto queste ultime realta siano preziose precisamente perché sono vivificate
dallo Spirito.[ 19]Al contrario, altri attribuiranno un posto centrale, se non esclusivo, allo Spirito
Santo, fino a lasciare in secondo piano il Padre e il Figlio, cosa che ricade, paradossalmente, in una
forma di riduzionismo pneumatologico, dal momento che Egli & Spirito de/ Padre e Spirito de/
Figlio (Gal 4,6; Rm 8,9). La grandezza sovrabbondante dello Spirito Santo espressa nella fede di
Nicea & una protezione sicura contro questi riduzionismi.

14. Cosi, dalla pienezza fontale della paternita di Dio, discende la pienezza sovrabbondante di Dio
Padre, del Figlio e dello Spirito semper major. Ora, la pienezza fontale del Padre implica

una taxis (un ordine) nella vita del Dio trinitario. Il Padre € la fonte di tutta la divinita.[20] La
seconda persona € certo Dio e luce, ma lo &€ in quanto & “Dio da Dio”, “luce daluce”. Pur essendo
confessato come uguale al Padre e al Figlio quanto alla divinita, lo Spirito € presentato in una
maniera molto diversa dagli altri due. Abbiamo appena visto (cf. supra § 12) che egli & descritto
con caratteristiche divine e che deve essere adorato col Padre e col Figlio. Detto questo, le
differenze di espressione sono notevoli: cid che & detto del Padre e del Figlio, cioé “un solo”, o del
Figlio, cioe “consustanziale”, non € ripetuto a proposito dello Spirito. Senza nulla togliere alla sua
co-divinita, la maniera di menzionare lo Spirito nel Simbolo sottolinea la sua distinzione personale.
Cosi, cio che € proprio nel parlare dello Spirito Santo mette in luce I'unicita di ciascuna persona
divina. In un certo modo, in Dio, “ipostasi” o “persona” & un termine analogico, nel senso che
ciascuno dei tre “nomi” divini € pienamente persona, ma lo € in una maniera unica. Questa unicita
mostra anche che l'uguaglianza, da una parte, e la differenza e l'ordine, dall’altra, non si
contraddicono. Anche questo e frutto della sovrabbondante paternita del Padre. Recepire Nicea
significa ricevere la ricchezza della paternita divina che stabilisce I'uguaglianza ma anche la
differenza e I'unicita.

1.2. Riflessione sul ricorso all'espressione homoousios

15. Uno dei contributi centrali di Nicea ¢ la definizione della divinita del Figlio nei termini di una
consustanzialita: il Figlio & “consustanziale” (homoousios) al Padre, “generato dal Padre”, “cioe
della stessa sostanza del Padre”.[21]La generazione del Figlio € altra cosa rispetto alla creazione,
perché si tratta di una comunicazione dell’'unica sostanza del Padre. Il Figlio & non solo pienamente
Dio come il Padre, ma anche di una sostanza numericamente identica alla sua, poiché non vi &
alcuna divisione nel Dio Uno.[22]Ripetiamolo: il Padre dona tutto al Figlio, secondo la logica di una

vita divina che & agapé e che eccede sempre cid che lo spirito umano puo concepire.

16. Per la prima volta termini non scritturistici vengono impiegati in un testo ecclesiale ufficiale e
normativo — vi torneremo nei capitoli III e IV. L'intenzione dei Padri del Concilio non era quella di
introdurre una novita nella fede apostolica, ma di proteggerla esplicitando cio che realmente ¢ la
generazione in Dio. E per questo che nel Simbolo del 325, homoousios viene introdotto con
I'espressione “cioe”: la terminologia greca ontologica € al servizio delle espressioni tradizionali della
Scrittura.[23]1l termine, di origine gnostica e condannato dal Sinodo regionale di Antiochia (264-
269), sara molto discusso nei decenni che seguiranno Nicea. Ma a partire dagli anni 360 le


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn18
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn19
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn20
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn21
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn23

adesioni si moltiplicarono, fino alla sua piena e pacifica ratifica a Costantinopoli (381). Viene cosi
riconosciuto il suo ruolo di esplicitazione e protezione della fede, come pure la capacita creativa
della ragione umana, della filosofia e della cultura, nell’accogliere la Rivelazione. Come gia accade
con le Sacre Scritture, cio sottolinea che la Rivelazione implica un dialogo tra Dio e l'uomo, un
dialogo che si fa da entrambe le parti attraverso parole umane, situate, limitate, e dunque sempre
da interpretare. Non soltanto la vita divina si rivela come sovrabbondanza, ma la forma stessa
della Rivelazione, capace di esprimersi in parole umane, e di tradursi ben presto in tutte le lingue,
Ssi mostra qui semper major.

17. Questa espressione non & pero la sola utilizzata nel Simbolo per esprimere la divinita salvifica
del Figlio. Essa si trova inserita in una serie di termini di origine scritturistica e liturgica: “Dio vero
da Dio vero”, “Dio da Dio"[24] e “luce da luce”. Nessuno di questi termini puo da solo esaurire la
sovrabbondante pienezza della Rivelazione. La fede ha bisogno dellarticolazione di espressioni
scritturistiche, filosofiche e liturgiche, di concetti, di immagini e di nomi divini (Padre, Figlio e
Spirito Santo) per esprimersi nel modo pil giusto e piu completo. I modi di espressione delle
diverse Chiese e comunita ecclesiali possono sostenersi mutuamente in questa riscoperta, dato che
alcuni insistono di piu sull’'una o sullaltra: cosi, la tradizione orientale mette I'accento sulla
comprensione di Cristo come “luce da luce”.[25] La pluralita del suo vocabolario contribuisce
senz'altro a rendere la fede che vi € espressa accessibile a differenti culture e secondo la forma
mentis di ciascun essere umano.

1.3. Lunita della storia della salvezza

18. Per comprendere bene la portata del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, &€ importante
comprendere l'unita del quadro della storia della salvezza che informa la professione di fede. In
effetti, I'attribuzione della creazione o del “dono della vita” alle tre persone divine sottolinea l'unita
tra 'ordine della creazione e I'ordine della salvezza. La divinizzazione comincia gia con l'atto
creatore, la storia della salvezza comincia gia con la creazione. Contro il marcionismo e le diverse
forme di gnosticismo, bisogna tener fermo che ¢ lo stesso Dio che crea e che salva, ed ¢ la
medesima realta creata, buona perché voluta da Dio, che viene restaurata nella redenzione. Cosi,
la grazia non introduce una frattura ma offre un compimento, dal momento che ¢ gia all'opera
nella creazione che ad essa € ordinata.

19. Allo stesso modo, I'economia della salvezza che si compie in Cristo non & presentata nel suo
vero e pieno significato se non a condizione che si sottolinei la sua fedelta alla rivelazione fatta al
popolo di Israele, senza la quale la fede espressa a Nicea perderebbe la sua legittimita e la
pienezza della sua dimensione storica. Evidentemente, la dimensione trinitaria e cristologica della
fede nicena non & accettata dalla tradizione rabbinica ma, da un punto di vista cristiano, essa &
compresa in maniera essenziale come una novita che si inscrive perd in una continuita con la
rivelazione affidata al popolo eletto. La dottrina della Trinita non significa certo una
relativizzazione, quanto piuttosto un approfondimento della fede nel solo e unico Dio di
Israele.[26]Abbiamo gia sottolineato che i rimandi al Dio “uno” e “creatore del cielo e della terra”
fanno eco all’Antico Testamento, dove Dio si rivela come Colui che crea per amore, entra in
relazione per amore e chiede di essere amato a sua volta. Dio chiama Abramo suo “amico”, “colui
che lo ama” (Is41,8; 2Cr20,7; Gc2,23), e si intrattiene con Mosé «faccia a faccia, come uno
parla con il proprio amico» (£s33,11). Allo stesso modo, la scelta dell’h~omoodsios ¢ fatta
precisamente per proteggere il carattere monoteista della fede cristiana: in Dio, non c'e altra realta
che la realta divina. Il Figlio e lo Spirito non sono altro che Dio stesso e non degli esseri
intermediari tra Dio e il mondo o semplici creature. Inoltre, la rivelazione fatta a Israele &
testimonianza del Signore come dell'lUno e Unico che si mette in gioco, si dona e si comunica nella
storia degli uomini. Il cristianesimo comprende |'Incarnazione come la pienezza inaudita del modo
di fare (I'economia) del Dio di Israele, che scende ad abitare in mezzo al suo popolo, un modo di
fare che si realizza nell’'unione di Dio con un’umanita singolare, Gesu.[27]


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn26
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn27

20. Per di piu, lo sviluppo della fede trinitaria quale € espressa a Nicea non & senza un retroterra
ebraico. Il Simbolo €& strutturato da una triplice ripetizione: «Crediamo in un solo Dio Padre... e in
un solo Signore Gesu Cristo... e nello Spirito Santo». In effetti, la fede trinitaria nascente dei primi
secoli sviluppa I'unita dei nomi divini, Padre, Figlio e Spirito, a partire dalla fede monoteista di
Israele espressa all'inizio dello Sh'ma Israel, «il Signore € il nostro Dio, unico € il Signore» (Dt 6,4),
mediante la ripetizione di questa preghiera centrale del giudaismo, estendendo I'attributo
dell’'unita-unicita del Dio uno al Figlio: «Credo in un solo Dio... e in un solo Signore...». E cid che
troviamo gia negli abbozzi di espressione della fede trinitaria propri del Nuovo Testamento: «Per
noi c'e un solo Dio, il Padre, dal quale tutto proviene, e noi siamo per lui; e un solo Signore Gesu
Cristo, per mezzo del quale sono tutte le cose e noi siamo per lui» (ZCor 8,6 sottolineature nostre).
Queste formule, “binitarie”, co-esistono con formule “trinitarie”: «Un solo corpo e un solo spirito
[...]; un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio e Padre di tutti, che & al di
sopra di tutti, opera per mezzo di tutti ed € presente in tutti» (££4,4-6 sottolineature nostre; cf.
anche 1Cor 12,4-6). Evidentemente, il contenuto di tali formule va evolvendo rapidamente verso
concezioni che non potranno essere accettate dal rabbinismo, ma € a partire dalle predisposizioni e
dall'interno delle strutture liturgiche giudaiche che si sviluppa la fede cristiana. D'altronde, si deve
sottolineare la ricchezza poliedrica del monoteismo di Israele cosi come si manifesta attraverso la
Bibbia ebraica e gli scritti dell'epoca del secondo Tempio.[28]Vi ¢ I'idea di una ricchezza
sovrabbondante in Dio che non contraddice la sua unicita e unita. Cio € testimoniato nella
molteplicita delle figure di Dio, come la dimensione “binitaria”, in un certo senso, che alcuni
specialisti percepiscono nella dualita tra «I’Antico dei giorni» e colui che & «simile a un figlio
d'uomo» (Dn 7,9-14).[29]Questa ricchezza si manifesta anche nelle differenti figure di Dio nel
corso della sua azione nel mondo: I’Angelo del Signore, la Parola (dabar), lo Spirito (rdah) e la
Sapienza (hakmda).[30]Alcuni esegeti contemporanei sostengono d’altronde che ci fu una prima
tappa binitaria nella confessione di fede cristiana, la quale inscriveva in modo naturale la
confessione di fede in Gesu di Nazareth come K)rios glorificato dopo la morte, con un rango
propriamente divino, in continuita col monoteismo espresso nella Bibbia.[31]Cosi, anche se e
fondamentale non retroproiettare la fede trinitaria sull’Antico Testamento, & nondimeno possibile
percepire tra I’Antico e il Nuovo Testamento un processo di sviluppo, anche se non lineare, una
sorta di concentrazione di queste differenti realta in due figure: il Figlio-Logos e lo Spirito. Quando
invece si e giunti a considerare I'affermazione di due altre persone divine come

un’associazione estrinseca al Dio unico, € venuto meno il riconoscimento dell’idea cristiana di una
fecondita intrinseca del Padre nel seno della sostanza unica e indivisibile delle tre persone
coeterne.

2. Cogliere I'immensita di Cristo Salvatore e del suo atto salvifico

21. Al cuore del secondo articolo del Simbolo di Nicea-Costantinopoli si trova la confessione
dell'Incarnazione e dell’atto redentore del Figlio. Dopo aver professato la divinita di Cristo, Figlio di
Dio, noi confessiamo anche che:

[INoi crediamo in un solo Signore Gesu Cristo]

che per noi uomini e per la nostra salvezza discese dal cielo,

e per opera dello Spirito Santo si e incarnato nel seno della Vergine Maria[32] e si é
fatto uomo;

fu crocifisso per noi sotto Ponzio Pilato, mori e fu sepolto,

e il terzo giorno é risuscitato secondo le Scritture, é salito al cielo,

siede alla destra del Padre e di nuovo verra néella gloria

a giudicare i vivi e i morti;

e il suo regno non avra fine.

2.1. Vedere Cristo in tutta la sua grandezza


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn29
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn30
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn31
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn32

22. Nicea ci permette di «concepire il Cristo in tutta la sua grandezza».[33] Le due dimensioni che
fanno di lui I'unico mediatore tra Dio e gli uomini sono evidenziate mediante la menzione dei due
attori dell'Incarnazione: «Egli si & incarnato per opera dello Spirito Santo da Maria Vergine». E
pienamente Dio, lui che proviene da una Vergine per la potenza dello Spirito di Dio; € pienamente
uomo, lui che nasce da una donna. E Aomoodusios al Padre ma anche a noi secondo il duplice
enunciato affermato piu tardi a Calcedonia[34] — laddove il termine homoousios non puod avere un
senso univoco quando si tratta di rapportare il Figlio incarnato al Padre piuttosto che agli esseri
umani. Il Verbo che si fa carne & la stessa Parola di Dio, che assume in maniera unica e
irreversibile un’'umanita singolare e finita. Proprio perché Gesu era personalmente
(ipostaticamente) identico al Figlio eterno ha potuto, patendo la morte umana in modo tragico,
rimanere in relazione vivente col Padre e trasformare la separazione da Dio, ciog il peccato e la
morte (cf. Rm 6,23), in accesso a Dio (cf. 1Cor 15,54-56; Gv 14,6b). Proprio perché Gesu era
veramente uomo — «in tutto simile a noi, tranne che nel peccato» (£b64,15) — ha potuto assumere
il nostro peccato e passare attraverso la morte. Questa duplice consustanzialita fa si che solo
Cristo possa salvare. Lui solo pud operare la salvezza. Lui solo € la comunione degli esseri umani
col Padre.[35]Lui solo ¢ il Salvatore di tutti gli esseri umani di tuttii tempi. Nessun altro essere
umano lo potrebbe essere prima di lui o dopo di lui. L'inaudito della perfetta comunione tra Dio e
I'uomo si & realizzato in Cristo, al di la di qualsiasi forma di realizzazione che I'essere umano possa
immaginare a partire da sé.

23. Non possiamo ignorare |'attuale difficolta a credere nella piena divinita e nella piena umanita di
Cristo. Esiste in tutta la storia del cristianesimo, e ancora 0ggi, una vera e propria resistenza a
riconoscere la piena divinita di Cristo. Gesu puo essere piu facilmente considerato come un
maestro spirituale iniziatico o come un messia politico che predica la giustizia, mentre invece, nella
sua umanita, vive la sua relazione eterna col Padre. Ma esiste anche una grande difficolta ad
ammettere la piena umanita di Cristo, proprio lui che puo provare la fatica (G 4,6), sentimenti di
tristezza e d'abbandono (Gv 11,35; Getsemani), come pure la collera (Gv 2,14-17), e che,
misteriosamente ma realmente, ignora alcune cose («solo il Padre conosce l'ora...», cf. Mt24,36).
Il Figlio eterno ha scelto di vivere tutto cio che egli € nell'infinito della natura divina, che rimane
nella finitudine della sua natura umana e attraverso di essa.

24. Notiamo tuttavia che, anche se la parte del Simbolo consacrata alla seconda persona ¢ la piu
sviluppata, la prospettiva cristologica contenuta nella fede di Nicea & necessariamente trinitaria.
Cristo € semper major proprio perché la dove egli &€ c'e€ sempre piu di lui: il Padre rimane il Padre,
il “Santo d'Israele”. Certo, «colui che ha visto [/ Cristo] ha visto il Padre» (GVv 14,9), ma, come dice
Gesu, «il Padre € piu grande di me» (GV 14,28). Lo stesso Ario I'aveva visto quando citava il
Vangelo: «Uno solo € buono» (Mt 19,17).[36]Di piu, Cristo non puo essere compreso senza il
Padre e lo Spirito Santo: prima di essere concepito come I'Uomo-Dio e lo Sposo, € presentato nel
Nuovo Testamento come Figlio del Padre e Unto dallo Spirito. Allo stesso modo, egli non salva gli
uomini senza il Padre che & la fonte e il fine di tutte le cose — dal momento che egli & unione filiale
con il Padre. Egli non salva gli uomini senza lo Spirito, che fa gridare «Abba, Padre» (Rm 8,15) e la
Cui azione interiore permette all’essere umano di essere trasformato e di entrare attivamente nel
movimento che lo conduce al Padre.

2.2. Limmensita dell'atto salvifico: la sua consistenza storica

25. La grandezza del Salvatore si svela anche nella pienezza sovrabbondante dell’economia di
salvezza. Nicea presenta il realismo dell'opera di redenzione. Nel Cristo, Dio ci salva entrando nella
storia. Non invia un angelo o un eroe umano, ma viene lui stesso nella storia degli uomini,
nascendo da una donna, Maria, nel popolo d’Israele («nato da donna, nato sotto la

Legge», Gal4,4), e morendo in un periodo storico preciso, «sotto Ponzio Pilato» (cf. 17im 6,13; si
veda anche At 3,13).[37]Se Dio € entrato lui stesso nella storia, 'economia della salvezza ¢ il luogo
della sua Rivelazione: nella storia, Cristo rivela autenticamente il Padre e lo Spirito e dona


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn35
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn37

pienamente accesso al Padre nello Spirito. Di piu, poiché Dio entra nella storia, non si tratta solo di
un insegnamento da mettere in pratica, come nel marcionismo o nella gnosi «dal nome
menzognero», ma di un‘azione efficace di Dio. L'economia sara il luogo dell’opera salvifica di Dio.
Noi confessiamo che un avvenimento storico ha radicalmente cambiato la situazione di tutti gli
esseri umani. Confessiamo che la Verita trascendente si € inscritta nella storia e agisce in essa. E
per questo che il messaggio di Gesu non puo essere dissociato dalla sua persona: egli € per tutti
«la via, la verita e la vita» (Gv 14,6) e non un maestro di sapienza tra altri.

26. Malgrado la sua insistenza sulla storia, il Simbolo non menziona né evoca esplicitamente una
gran parte del contenuto dell’Antico Testamento né, in particolare, I'elezione e la storia di Israele.
Evidentemente, un Simbolo non deve essere esaustivo. Ciononostante, € utile sottolineare che
questo silenzio non significa in alcun modo la caducita dell’elezione del popolo dell’antica
alleanza.[38]Ci0 che rivela la Bibbia ebraica non & unicamente una preparazione ma € gia storia di
salvezza, che proseguira e si compira nel Cristo: «La Chiesa di Cristo riconosce che gli inizi (/nitia)
della sua fede e della sua elezione si trovano gia, secondo il mistero divino della salvezza, nei
Patriarchi, in Mose e nei Profeti».[39] Il Dio di Gesu Cristo € il “Dio di Abramo, di Isacco e di
Giacobbe”, € il "Dio d'Israele”. Del resto, il Simbolo sottolinea con discrezione la continuita tra il
popolo d’Israele e il popolo della nuova alleanza attraverso la menzione della “*Vergine Maria”, che
colloca il Messia nel contesto di una famiglia ebrea e di una genealogia ebrea e che riecheggia
ugualmente un testo veterotestamentario (/s 7,14 LXX). Cio crea un ponte tra le promesse
dell’Antico Testamento e del Nuovo, come lo fara anche I'espressione «egli € risuscitato il terzo
giorno secondo le Scritture» nel seguito dell’articolo, laddove “Scritture” significa I’Antico
Testamento (cf. 1Cor 15,4). La continuita tra I’Antico e il Nuovo Testamento si incontra di nuovo
laddove Iarticolo sullo Spirito indica che questi «ha parlato per mezzo dei profeti», cosa che
rappresenta forse una nota anti-marcionita.[40]Comunque sia, per essere pienamente compreso,
questo Simbolo nato dalla liturgia assume tutto il suo significato quando & proclamato nella liturgia
e articolato con la lettura dellinsieme delle Sacre Scritture, Antico Testamento e Nuovo
Testamento. Cio situa la fede cristiana nel quadro dell’economia salvifica che include in modo
sorgivo e strutturale il popolo eletto e la sua storia.

2.3. La grandezza dell atto salvifico. il mistero pasquale

27. Il realismo e la dimensione trinitaria della salvezza in Cristo trovano il loro compimento nel
mistero pasquale. Il Figlio, luce di Dio e vero Dio, s’incarna, soffre, muore, discende allo sheol e
risuscita. Si tratta ancora qui di una novita inaudita. La difficolta di Ario non riguardava solo l'unita
di Dio, incompatibile con la generazione di un Figlio, ma anche la comprensione della sua divinita,
incompatibile con la passione di Cristo. Eppure, € proprio nel Cristo e soltanto nel Cristo che noi
comprendiamo cio di cui Dio stesso € capace, al di la di tutti i limiti posti dalle nostre
precomprensioni. Si tratta di prendere sul serio il grido di Gesu come grido del Figlio di Dio,
espresso nel sudore di sangue e nella paura: «Padre mio, se € possibile, passi via da me questo
calice» (Mt 26,39b). La stessa parola homoousios aiuta a realizzare l'inaudito della kenosi
dell'Incarnazione: solo |'affermazione del Figlio “consustanziale” al Padre permette di realizzare la
radicalita e la profondita di cio a cui questo stesso Figlio ha acconsentito assumendo la condizione
umana. In un certo senso, si potrebbe dire che il Figlio, semper major, si fa veramente minor e
che il Dio Altissimo discende quanto piu in basso in Gesu Cristo (cf. £i/2,5-11). Ora, anche se solo
il Cristo nasce, soffre la passione e muore, noi possiamo dire che «unus de Trinitate passus
est».[41] Tutta la Trinita & coinvolta, ciascuna persona in maniera singolare, nella passione
salvifica di Cristo. Cosi, la passione ci rivela il senso realmente divino della “onnipotenza”.
L'onnipotenza del Dio trinitario € identica al dono di se e all'amore. Il Redentore crocifisso non &
quindi la dissimulazione, ma la rivelazione dell'onnipotenza del Padre.

28. La pienezza dell’atto redentore di Cristo non si manifesta interamente se non con la sua
risurrezione, compimento della salvezza, in cui si trovano confermati tutti gli aspetti della nuova


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn38
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn39
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn41

creazione. La risurrezione testimonia la piena divinita di Cristo, che sola & capace di attraversare e
di vincere la morte, ma anche la sua umanita, dal momento che € proprio la stessa umanita,
numericamente identica a quella della vita terrena, ad essere trasfigurata e glorificata. Non si
tratta di un simbolo o di una metafora: il Cristo risuscita nella sua umanita e nel suo corpo. La
risurrezione trascende la storia ma € accaduta al cuore della storia degli esseri umani e di questo
uomo Gesu. Per di piu, essa € profondamente trinitaria: il Padre ne ¢ la fonte, lo Spirito ne € il
soffio vivente e il Cristo glorificato vive — sempre nella sua umanita — nel seno della gloria divina e
in comunione inalterabile col Padre e lo Spirito. Notiamo che € la risurrezione di Cristo,
«primogenito di quelli che risorgono dai morti» (Co/ 1,18; cf. Rm 8,29), che rivela la generazione
eterna del Figlio, «primogenito di tutta la creazione» (Co/ 1,15). Cosi, la paternita e la filiazione
divine non sono anzitutto degli sviluppi di modelli umani, anche se sono espressi con parole umane
culturalmente connotate, ma sono realta sui generis della vita divina.

29. 1l Simbolo sottolinea che la risurrezione di Gesu Cristo si dispiega fino alla fine dei tempi,
quando il Cristo «ritornera nella gloria per giudicare i vivi e i morti; e il suo regno non avra mai
fine». Con la risurrezione, la vittoria & definitivamente acquisita, ma dovra realizzarsi pienamente
nella Parusia. La speranza cristiana € piena: non si appoggia unicamente sull’ephapax della
passione e risurrezione o sul dono attuale della grazia, ma anche sull’avvenire del ritorno glorioso
di Cristo e del suo Regno. Notiamo che questo aspetto della fede di Nicea si comprende meglio e
riceve una forza accresciuta se viene letto in un contesto in cui la Chiesa si mette all’'ascolto
dell’Antico Testamento e della fede del popolo ebreo di oggi. L'attesa messianica attuale del popolo
d'Israele mette in luce l'integralita delle promesse messianiche di pace su tutta la terra e di
giustizia per tutti, in un mondo completamente rinnovato (s 2,4; 61,1-2; Mi4,1-3), che i cristiani
attendono con la Parusia. Cio puo e deve risvegliare la speranza cristiana del ritorno del Risorto
poiché solo allora sara pienamente visibile la sua opera redentrice.[42]

3. Cogliere I'immensita della salvezza offerta agli uomini e I'immensita della nostra
vocazione umana

30. Celebrare Nicea non consiste solo nel meravigliarsi davanti alla pienezza sovrabbondante di Dio
e del Cristo Salvatore, ma anche davanti alla grandezza sovrabbondante del dono offerto agli
esseri umani e della vocazione umana che in essa € svelata. Il mistero di Dio nella sua immensita &
rivelazione della verita sull'uomo, anche lui semper major. Si tratta qui di sviluppare le implicazioni
soteriologiche e antropologiche delle affermazioni trinitarie e cristologiche del Simbolo di Nicea, ma
anche di tenere in considerazione l'insegnamento contenuto nella finale del terzo articolo sullo
Spirito Santo, che presenta la fede nella Chiesa e nella salvezza:

/Noi crediamo/ una sola Chiesa santa, cattolica e gpostolica.
Confessiamo un solo battesimo per la remissione dei peccati;
Aspettiamo la risurrezione dei morti e la vita del mondo che verra. Amen.

3.1. La grandezza della salvezza: lingresso nella vita di Dio

31. Poiché Cristo ci salva, la fede di Nicea confessa la “remissione dei peccati” e “la risurrezione dei
morti”. Il Simbolo menziona il peccato poiché noi abbiamo bisogno di sapere da quale male siamo
liberati. Il peccato, in senso teologico stretto, non ¢ soltanto il vizio o la colpa che offende le
intenzioni del Creatore nella creatura (cf. Rm 2,14-15), ma & anche una frattura deliberata nei
confronti di Dio nell'ambito di una relazione teologale con lui. In questo senso pieno, il peccatore
prende coscienza del suo peccato nella luce dell'amore misericordioso di Dio: il peccato deve
essere “scoperto” per opera della grazia stessa in modo che essa possa convertire i cuori.[43] Cosi,
la rivelazione del peccato € il primo passo della redenzione e deve essere confessato come tale.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn42
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn43

32. Con l'esorbitante pretesa della risurrezione dei morti, la fede di Nicea professa che la salvezza
€ completa e piena. L'uomo ¢ liberato da ogni male, compreso “I'ultimo nemico” che deve essere
distrutto da Cristo perché tutto sia sottomesso a Dio (cf. 1Cor 15,25-26). La fede nella risurrezione
implica non semplicemente la sopravvivenza dell’anima ma anche la vittoria sulla morte.[44]Di piu,
I'uomo non & salvato solo quanto alla sua anima ma anche nel suo corpo. Nulla di cio che fa
I'identita e I'umanita dell'uomo rimane al di fuori della creazione nuova offerta da Cristo. Infine
questo dono sara acquisito per sempre, dal momento che si dispiega nella “vita del mondo che
verra”, I'eschaton pienamente realizzato. A partire dalla Pasqua, nessun peccato ha piu il potere di
separare il peccatore da Dio — perlomeno se questi afferra la mano del Crocifisso Risuscitato, che
si protende fino al piu profondo dell’abisso per offrirsi alle pecorelle smarrite: «Sono infatti
persuaso che né morte né vita, né angeli né potesta, né presente né futuro, né altezze né
profondita, né qualunque altra cosa creata potra separarci dall'amore che Dio ha per noi in Cristo
Gesu nostro Signore» (Rm 8,38-39).

33. Poiché Cristo ci salva in quanto vero Dio, la risurrezione significa per noi I'ingresso nella vita
divina, umanizzazione e divinizzazione a un tempo, come testimonia il commentario fatto da Gesu
del salmo 81,6 in Gv10,14: «Voi siete dei».[45]E poiché egli ci salva in quanto Figlio, generato dal
Padre, questa divinizzazione € una filiazione adottiva e una conformazione al Cristo; € I'ingresso
per opera dello Spirito Santo nell'amore del Padre. Noi siamo amati e rigenerati dallo stesso amore
col quale il Padre ama e genera eternamente il Figlio. Tale € I'implicazione soteriologica della
paternita di Dio professata a Nicea. Infine, poiché il Cristo ci salva in quanto Figlio, con il Padre e
lo Spirito Santo, questa filiazione & unimmersione reale nelle relazioni trinitarie. Ecco perché il
Simbolo nasce dalla professione di fede battesimale trinitaria e il battesimo si compie «nel nome
del Padre, e del Figlio e dello Spirito Santo». L'immensita del dono cosi rivelato si attualizza nel
mistero dell’Ascensione di Cristo: “¢ salito al cielo”, manifestando che lo stesso Cristo € il “nostro
cielo”.[46] Il Figlio esaltato inviera il dono di Dio promesso, lo Spirito di Pentecoste. Nessuna
visione piu limitata della salvezza potra essere realmente cristiana.

3.2. Limmensita della vocazione umana allAmore divino

34. Tutto cio che precede non puo non avere conseguenze sulla visione cristiana dell’essere
umano. Anche egli € rivelato nella grandezza sovrabbondante della sua vocazione come Aomo
semper major. 1l Simbolo di Nicea nhon comprende un articolo antropologico in senso stretto ma
I'essere umano, nella sua vocazione alla filiazione divina in Gesu, potrebbe essere descritto

come oggetto della fede. Conformemente alle Sacre Scritture, la sua vera identita e rivelata dal
mistero di Cristo e dal mistero della salvezza come misteroin senso stretto, analogo a quello di Dio
e di Cristo, benché essi lo superino incomparabilmente.

35. Questo grande mistero € anzitutto legato a quello del Dio trinitario e di Cristo. La rivelazione
della paternita di Dio € la rivelazione del mistero della paternita tout court: «Io piego le ginocchia
davanti al Padre, dal quale ha origine ogni discendenza in cielo e sulla terra» (£73,14). La
rivelazione del Figlio Unico, in particolare nel Vangelo di Giovanni, & la manifestazione della
filiazione in senso proprio, che scaturisce ontologicamente dalla Prima Generazione e proviene dal
mistero stesso della Trinita. In una sorta di inversione del rapporto di analogia, sono la paternita e
la filiazione trinitarie che illuminano e purificano la paternita, la maternita, la filiazione e la
fraternita umane, culturalmente situate e segnate dal peccato. La paternita divina manifesta
innanzi tutto che la filiazione € la caratteristica pit profonda dell’'essere umano: che & un dono
donato a se stesso da Dio Padre ed € chiamato a riceversi da Dio e, in Lui, dagli altri e dal mondo
creato che lo circonda per diventare sempre piu se stesso. Per questa ragione, la sua identita e la
sua vocazione sono rivelate in modo speciale nel Cristo, Figlio incarnato, “uomo perfetto” che,
«nella rivelazione del mistero del Padre e del suo amore, manifesta pienamente 'uomo a se stesso
e gli svela la sublimita della sua vocazione».[47] D'altra parte, gli esseri umani sono anche
chiamati a partecipare del mistero della paternita, essendo padri € madri carnali e spirituali. A


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn45
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn46
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn47

immagine della paternita divina, le paternita e maternita umane implicano il dono di sé, una piena
uguaglianza tra genitori e figli, tra coloro che donano e coloro che ricevono, ma anche una
differenza e una taxis tra di loro. Infine, non vi € antropologia realmente cristiana che non sia
pneumatologica. Solo lo Spirito “che dona la vita” umanizza interamente I'essere umano, lo rende
figlio e figlia, padre e madre. Analogicamente, si pud senza dubbio parlare di una forma di co-
spirazione dello Spirito, o d'ispirazione congiunta,[48]poiché i nostri atti e le nostre parole piu
feconde sono tali nella misura della cooperazione che offrono allo Spirito, il quale attraverso di loro
consola, rialza e guida. Cosi, la verita e il senso della paternita, della filiazione e della fecondita
umane devono essere rivelate, perché non sono soltanto realta naturali o culturali ma una
partecipazione al modo di essere del Dio trinitario. Esse non possono venir comprese in profondita
senza la Rivelazione e, allo stesso modo, non possono essere esercitate senza la grazia. Ecco
un’altra buona notizia da riscoprire oggi a partire da Nicea.

36. In un certo senso, |’homoouisios stesso puod avere una portata antropologica. Un uomo ha
donato I'accesso a Dio. Beninteso, Cristo dice in maniera unica e propria: «Chi vede me, vede il
Padre» (Gv 14,9) in ragione del mistero dell'unione ipostatica. Tuttavia, questa unione unica in lui
si realizza in coerenza col mistero dell’essere umano «creato a immagine e somiglianza di Dio»
(Gn 1,27). In questo senso, e realmente, ogni essere umano riflette Dio, fa conoscere e dona
accesso a Dio. Il Papa Paolo VI esprimeva questo paradosso sottolineando da una parte che «per
conoscere I'uomo, 'uomo vero, 'uomo integrale, bisogna conoscere Dio», ma d‘altra parte
affermava anche che «per conoscere Dio, bisogna conoscere I'uomo».[49]Queste parole devono
essere comprese in senso forte: non solamente ogni essere umano fa vedere I'immagine di Dio,
ma non & possibile conoscere Dio senza passare per |'essere umano. Per di pil, come abbiamo
visto sopra (§ 22), la Chiesa fara ricorso all'espressione Aomooduisios per esprimere la comunita di
natura del Cristo in quanto vero uomo, «nato da donna» ( Gal 4,4), la Vergine Maria, con tutti gli
esseri umani.[50]I due versanti di questa duplice “consustanzialita” del Figlio incarnato si
rafforzano I'un I'altro per fondare in maniera profonda, efficace, la fraternita di tutti gli esseri
umani. Noi siamo in certo senso fratelli e sorelle di Cristo per I'unita della medesima natura
umana: «Percid doveva rendersi in tutto simile ai fratelli» (£b2,17; cf. 2,11-12). E questo legame
nell'umanita che permette a Cristo, consustanziale al Padre, di coinvolgerci nella sua filiazione dal
Padre, e di fare di noi dei figli di Dio, suoi fratelli e sorelle e, di conseguenza, fratelli e sorelle gli
uni degli altri in un senso nuovo, radicale e indistruttibile.

37. Il mistero dell'uomo nella sua grande dignita € ugualmente rischiarato dalla dimensione
escatologica del Simbolo di Nicea. La fede nella “risurrezione dei morti”, espressa anche come
“risurrezione della carne”,[51] afferma la bellezza del corpo e la bellezza di cio che si vive nel
mondo attraverso il corpo, malgrado la fragilita e i limiti umani. Essa afferma il valore di questo
corpo personale e concreto che sara risuscitato, trasfigurato, ma si manterra numericamente
identico.[52] Tale fede pone dunque una richiesta etica: se gli atti di amore vero posti nel e
mediante il corpo in questa vita sono in qualche modo i primi passi della vita risorta, il rispetto del
corpo implica che si viva rettamente e con purezza tutto cio che lo riguarda. Notiamo che le
cristologie che non affermano una piena umanita del Cristo rischiano di indurre una concezione
della salvezza come fuga dal corpo e dal mondo, piuttosto che come piena umanizzazione
dell'uvomo. Ora, questo ancoraggio nel mondo e nei corpi, creati buoni e portati a compimento
nella nuova creazione, € una delle caratteristiche del cristianesimo. Ritroviamo qui il legame
profondo tra creazione e salvezza: tutti i tratti umani di Gesu, ricevuti da Maria, sua madre, sono
delle buone notizie e invitano ogni essere umano a prendere in considerazione cio che fa della sua
umanita concreta una buona notizia.

38. Inoltre, la speranza della risurrezione come anche quella della “vita eterna del mondo che
verra”, attesta I'immenso valore della persona individuale, che non & destinata a sparire nel nulla o
nel tutto, ma & chiamata a una relazione eterna con quel Dio che ha eletto ciascuno prima della
fondazione del mondo (cf. £71,4). Gia I'elezione di Abramo, Isacco e Giacobbe e I'alleanza


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn49
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn51
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn52

irrevocabile col popolo d'Israele rivelano I'alleanza che Dio vuole stringere con tutte le nazioni e
con ogni essere umano in una indistruttibile fedelta. Allo stesso modo, I'incarnazione del Figlio
eterno in un essere umano singolare conferma, fonda e compie la dignita insopprimibile della
persona in quanto fratello e sorella di Gesu Cristo.

39. Il nostro mondo ha oggi un immenso bisogno di riscoprire questi aspetti del mistero dell'uomo
che lo presentano nella sua grandezza senza ignorare la sua miseria. «L'uomo sorpassa
infinitamente 'uomo», ha detto Blaise Pascal.[53]Questa convinzione cristiana lancia una sfida a
tutte le forme di riduzionismo antropologico. La fede nella paternita, nella filiazione e
nell'ispirazione feconda ("pneumatica”) delle persone umane fonda e orienta ogni autentica
concezione dell'autonomia, della liberta e della creativita umane. Queste trovano la loro origine in
Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo, per i quali 'onnipotenza, la sapienza e I'amore fanno una cosa
sola nel dono di sé. Al contrario, la perdita della fede nella risurrezione e nella vita eterna si
trasformera nel rifiuto di attribuire il suo vero posto al corpo e al valore sacro di ciascun individuo
nella sua unicita e trascendenza. Ora, il Creatore ci ha rivelato le sue intenzioni: «L'hai fatto poco
meno di un dio, di gloria e di onore lo hai coronato» (Sa/8,6).

3.3. La bellezza del dono della Chiesa e del battesimo

40. I diversi fili tessuti fino ad ora si annodano nelle affermazioni ecclesiologiche e sacramentali del
Simbolo. La fede di Nicea significa anche credere la Chiesa “una, santa, cattolica e apostolica” e
credere il battesimo “per la remissione dei peccati”. La Chiesa e il battesimo vanno celebrati come
doni che sono anch’essi semper majora. Dal momento che confermano e manifestano la pienezza
sovrabbondante di tutto cio che & esposto nel resto del Simbolo, essi sono oggetti paradossali di
fede: si tratta di riconoscere in essi molto piu di cio che si vede. La Chiesa € una al di la delle sue
divisioni visibili, santa al di la dei peccati dei suoi membri e degli errori commessi dalle sue
strutture istituzionali, cattolica e apostolica al di la dei ripiegamenti identitari e culturali e dei
tormenti dottrinali ed etici che la agitano senza tregua. In questo senso, si tratta di evitare sia il
“monofisismo” che “I'arianesimo” ecclesiologici: il primo sottovaluta, quando non nasconde, la
dimensione umana della Chiesa, mentre il secondo elude la dimensione divina della Chiesa a
vantaggio di una visione puramente sociologica e funzionale. Allo stesso modo, nella fede, il
battesimo € compreso come sorgente di una vita nuova e della purificazione dal peccato al di la di
Cio che ¢ visibile nella vita imperfetta e talvolta lontana da Dio degli stessi battezzati. Esso
manifesta ed eleva la dignita inviolabile di ogni essere umano conformandolo a Cristo sacerdote, re
e profeta.

41. “Credere” la Chiesa e “confessare” il battesimo significa ricevere un dono di fede che permette
di discernere al cuore stesso della loro dimensione umana e fragile la presenza attiva e santificante
dello Spirito Santo. E lo Spirito che rende la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica e che dona la
sua efficacia al battesimo. “Credere la Chiesa e il battesimo, significa ugualmente percepire in essi
e attraverso di essi I'azione salvifica di Cristo. Come Cristo € il sacramento fondamentale di Dio, la
sua presenza reale e agente nel simbolo reale della sua umanita, allo stesso modo la Chiesa &
«sacramento universale di salvezza».[54]Infine, “credere” la Chiesa e il battesimo, significa
discernere in essi la presenza del Dio trinitario. La Chiesa € semper major, poiché essa trova la sua
fonte e i suoi fondamenti nel Dio trino e in lei vivono il Padre, il Figlio incarnato e lo Spirito. Proprio
in questa Chiesa, la fede di Nicea e proclamata e celebrata — nel battesimo e negli altri sacramenti:
«Gloria al Padre e al Figlio con lo Spirito Santo nella santa Chiesa».[55]

42. Al crocevia tra soteriologia e antropologia, credere la Chiesa e confessare il battesimo

conferma e dispiega I'immensita della salvezza e del mistero dell’'essere umano. La salvezza non &
un processo semplicemente individuale, bensi comunitario e soprannaturale, recepito in virtu della
collaborazione di altri uomini e donne che ci sono prossimi, e generatore di un frutto spirituale per
altri che pure ci sono prossimi.[56]Questo processo illumina la natura dell’'essere umano che non &


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn54
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn56

una monade isolata, ma un essere sociale, inserito in una famiglia, in una nazione, in una
comunita di fede e nell'umanita intera.[57]Di conseguenza, la fede nella Chiesa e nel battesimo
implica che la redenzione s'inscriva in azioni e strutture visibili, legati alla dimensione corporea
dell'individuo e del corpo sociale, che si dispiegano nella storia. Sono questi i luoghi dello Spirito
vivificante e ispiratore, che opera nei loro limiti e al di la di essi per raggiungere ogni essere
umano. In fondo, testimoniando I'articolazione dell’individuo e del tutto, la corporeita e l'iscrizione
in una storia, la Chiesa si inserisce nell'opera di Cristo che «manifesta pienamente 'uomo
all'uomo».[58]In modo particolare, come «sacramento di unita»,[59] la Chiesa confessata dalla
fede di Nicea ¢ il segno e lo strumento di unita di tutti questi aspetti dell'umano e dell'umanita
intera: la visione cristiana dell'uomo fa esplodere la chiusura di quelle forme di riduzionismo che o
rifiutano la comunita a favore dell'individuo o l'individuo a vantaggio della collettivita, e che non
tendono all’unita.

4. Celebrare insieme I'immensita della salvezza: la portata ecumenica della fede di
Nicea e la speranza di una data comune per la celebrazione della Pasqua

43. La fede di Nicea, nella sua bellezza e nella sua grandezza, € la fede comune a tutti i cristiani.
Tutti sono uniti nella professione del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, anche se non tutti
riconoscono a questo Concilio e alle sue decisioni un identico statuto. L'anno 2025 & dunque
un’occasione inestimabile per sottolineare che cio che abbiamo in comune & molto piu forte,
quantitativamente e qualitativamente, di cid che ci divide: tutti insieme, noi crediamo nel Dio
trinitario, nel Cristo vero uomo e vero Dio, nella salvezza in Gesu Cristo, secondo le Scritture lette
nella Chiesa e sotto la mozione dello Spirito Santo. Insieme, noi crediamo la Chiesa, il battesimo, la
risurrezione dei morti e la vita eterna. Il Concilio di Nicea € in modo speciale venerato dalle Chiese
d’Oriente, non semplicemente come un concilio tra altri o come il primo di una serie, ma

come // Concilio per eccellenza, che ha promulgato la confessione di fede dei “318 padri
ortodossi”.

44. Di conseguenza, il 2025 & l'occasione per tutti i cristiani di celebrare insieme questa fede e il
Concilio che ha permesso di esprimerla. L'ecumenismo teologico, legittimamente, concentra la sua
attenzione e i suoi sforzi sui nodi irrisolti delle nostre differenze, ma senza dubbio non &€ meno
fecondo, se non piu fecondo, celebrare insieme questo anniversario, per avanzare verso il
ristabilimento della piena comunione tra tutti i Cristiani, affinché il mondo creda. Abbiamo gia
sottolineato come l'insistenza delle differenti tradizioni cristiane permetta di valorizzare le ricchezze
del testo del Simbolo (cf. supra § 17). La celebrazione comune di Nicea potra essere un percorso
ecumenico di arricchimento mutuo che offrira, cammin facendo, una migliore comprensione del
mistero, una piu grande comunione tra le tradizioni ecclesiali e un attaccamento piu forte alla
comune professione della fede cristiana.

45. Una delle finalita di Nicea fu di stabilire una data comune della Pasqua, per esprimere I'unita
della Chiesa in tutta I'Oikoumené. Sfortunatamente nessuna data fino ad oggi ha trovato un
consenso unanime. La divergenza dei cristiani a proposito della festa pit importante del loro
calendario crea dei disagi pastorali all'interno delle comunita, al punto da dividere le famiglie, e
suscita scandalo presso i non cristiani, danneggiando cosi la testimonianza resa al Vangelo. Per
questo Papa Francesco, il Patriarca Ecumenico Bartolomeo e altri capi di Chiese hanno molte volte
espresso il desiderio che si stabilisca una data comune per la celebrazione della Pasqua. Ora,
proprio nel 2025 la Pasqua sara nella medesima data sia per |'Oriente che per I'Occidente. Non &
questa un’occasione provvidenziale da cogliere, per continuare a celebrare la passione e
risurrezione di Cristo, la “festa di tutte le feste” (Mattutino bizantino di Pasqua), in comunione in
tutte le comunita cristiane? Esistono gia numerose proposte di data indivisa abbastanza realistiche.
Su questa questione la Chiesa cattolica rimane aperta al dialogo e a una soluzione ecumenica. Gia
nell'appendice della Costituzione Sacrosanctum Concilium, il Concilio Vaticano II non aveva
obiezioni all'introduzione di un nuovo calendario e sottolineava che cio avrebbe dovuto realizzarsi



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn57
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn59
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html

«con l'assenso di coloro che ne sono interessati, soprattutto i fratelli separati dalla comunione con
la Sede Apostolica».[60]Va notata I'importanza assegnata dal mondo orientale agli elementi posti
successivamente a Nicea per determinare la data di Pasqua: la Pasqua deve essere celebrata «la
prima domenica dopo la luna piena che segue o coincide con I'equinozio di primavera».[61]La
domenica evoca la risurrezione di Cristo il primo giorno della settimana, mentre la luna piena che
segue l'equinozio di primavera richiama l'origine ebraica della festa, il 14 di Nissan, ma richiama
anche la dimensione cosmica della risurrezione, dal momento che I'equinozio di primavera evoca il
momento in cui la durata del giorno supera quella della notte e in cui la natura riprende vita dopo
I'inverno.

46. Notiamo che ¢ nel quadro del Concilio di Nicea che la Chiesa sceglie in modo decisivo di
separarsi dalla data della Pasqua ebraica. L'argomento secondo cui il Concilio ha voluto smarcarsi
dall’ebraismo €& stato avanzato basandosi sulle lettere dell'Imperatore Costantino riportate da
Eusebio, che presentano in particolare delle giustificazioni anti-ebraiche per la scelta di una data di
Pasqua che non fosse legata al 14 di Nissan.[62]Tuttavia, bisogna distinguere le motivazioni
attribuite all'Imperatore da quelle dei Padri del Concilio. In ogni caso, nulla nei canoni del Concilio
esprime un simile rifiuto del modo di fare degli ebrei. Non si puo ignorare I'importanza per la
Chiesa dell’'unita del calendario e della scelta della domenica per esprimere la fede nella
risurrezione. Oggi, nel momento in cui la Chiesa festeggia il 1700° anniversario di Nicea,
rimangono questi gli scopi di una riflessione sulla data di Pasqua. Al di la della questione del
calendario, sarebbe auspicabile sottolineare sempre meglio il rapporto tra Pasqua e Pesah, sia in
teologia che nelle omelie come anche nella catechesi, al fine di raggiungere una comprensione piu
ampia e piu profonda del significato della Pasqua.

47. Alla vigilia di Pasqua e in ogni liturgia battesimale il Simbolo di Nicea-Costantinopoli &
proclamato nella sua forma piu solenne che € quella dialogata. Questa professione di fede, che
fonda la vita cristiana individuale e la vita della Chiesa, trovera tutta la sua forza se rimane
radicata nella rivelazione fatta ai nostri “fratelli maggiori” e ai nostri “padri nella fede”[63] e se
sara vissuta nella comunione visibile da tutti i discepoli di Cristo.

Capitolo 2

Il Simbolo di Nicea nella vita dei credenti:
«Noi crediamo come battezziamo;
e preghiamo come crediamo»

Preludio: la fede confessata nella fede vissuta

48. La fede professata a Nicea ha un ricco contenuto dogmatico che € stato determinante nello
stabilire la dottrina cristiana. Tuttavia, l'intento di questa dottrina era e rimane quello di nutrire e
guidare la vita del credente. In questo senso, € possibile mettere in luce un vero e proprio tesoro
spirituale del Concilio di Nicea e del suo Simbolo, una “fonte d’acqua viva” alla quale la Chiesa &
chiamata ad attingere oggi e sempre. E per proteggere |'accesso a quest’acqua viva che
sant’Antonio accetto di lasciare il suo eremitaggio per andare a rendere testimonianza contro gli
ariani ad Alessandria.[64]Questo tesoro si manifesta direttamente nel modo in cui la fede di Nicea
nasce dalla /ex orandi e a sua volta la nutre.[65] D’altronde, i sinodi non si proponevano mai di
limitare i loro dibattiti all'ambito speculativo degli enunciati di fede. Al contrario, coloro che
partecipavano a questi sinodi avevano a cuore di confrontarsi sulla totalita della vita ecclesiale, sul
modo migliore di impregnarsi nel quotidiano delle verita di fede e di praticarle e, viceversa, di
regolare il loro insegnamento sull’ortoprassi liturgica, sacramentale e anche etica.[66]1 vescovi,
insomma, portavano con sé spiritualmente nei concili i membri del corpo della Chiesa, coi quali


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn60
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn63
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn64
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn65
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn66

condividevano la vita di fede e di preghiera e coi quali cantavano la lode e la gloria del Padre, e del
Figlio e dello Spirito Santo, un solo Dio. Cosi, per cogliere la portata spirituale e teologale del
dogma di Nicea, conviene esplorare la sua ricezione nella pratica liturgica e sacramentale, nella
catechesi e nella predicazione, nella preghiera e negli inni del IV secolo.

1. Battesimo e fede trinitaria

49. Prima che la dottrina della Trinita si sviluppasse teologicamente, la fede nella Trinita era gia al
fondamento della vita cristiana celebrata nel battesimo. La professione di fede battesimale
pronunciata nella formula sacramentale del battesimo non esprimeva solo un mistero teorico
quanto piuttosto la fede vivente riferita alla realta della salvezza donata da Dio e quindi a Dio
stesso. La fede battesimale dona una “conoscenza” di Dio che ¢ allo stesso tempo accesso al Dio
vivente. In tal senso, l'apologista Atenagora assicura: «Noi [...] uomini [...] che siamo spinti dal
solo (desiderio) di conoscere Dio e il Verbo che € presso di lui, qual & I'unione del Figlio con il
Padre, qual € la comunione del Padre con il Figlio, che cosa € lo Spirito, quale I'unione di questi
esseri cosi grandi e la distinzione di loro cosi uniti, dello Spirito, del Figlio, del Padre».[67]

50. Per questo la formula battesimale, nella quale il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo sono posti su
un gradino di eguaglianza, costituisce I'argomento centrale contro Ario e suoi discepoli, molto piu
che il ricorso a ragionamenti teologici. E cid che si trova anche in Ambrogio[68] e Ilario,[69] come
pure in Basilio di Cesarea, Gregorio di Nissa o Efrem il Siro.[70]Allo stesso modo, Atanasio insiste:
il Figlio non € nominato nella formula battesimale perché il Padre non sia sufficiente, e neppure per
caso, ma perché:

E il Logos di Dio e la sua propria Sapienza ed in quanto sua irradiazione ( apaugasma) & sempre
insieme al Padre; per questa ragione & impossibile che, pur essendo il Padre ad offrirla, la grazia
non sia conferita nel Figlio: il Figlio & infatti nel Padre come lo splendore nella luce [...]. Colui che il
Padre battezza anche il Figlio lo battezza, e colui che il Figlio battezza viene iniziato nello Spirito
Santo.[71]

51. Detto questo, per Atanasio e per i Padri Cappadoci, non si tratta semplicemente di pronunciare
la formula trinitaria, ma il battesimo presuppone la fede nella divinita di Gesu Cristo. Cosi,
I'insegnamento della retta fede & necessario e fa parte della pratica conforme al battesimo.
Atanasio cita come fondamento la formulazione del comando in Mt 28,19: «Andate... insegnate... e
battezzate».[72]Per questo Atanasio — come Basilio e Gregorio di Nissa[73]— negano ogni efficacia
al battesimo ariano, perché coloro che considerano il Figlio come una creatura non hanno wna
giusta concezione di Dio Padre: colui che non riconosce il Figlio non comprende nemmeno il Padre
e non “possiede” il Padre, dal momento che il Padre non ha mai cominciato ad essere Padre.[74]

2. Il Simbolo di Nicea come confessione di fede

52. Non soltanto la confessione di fede di Nicea € espressione della fede battesimale ma &
possibile che provenga direttamente da un Simbolo battesimale della Chiesa di Cesarea in
Palestina (se si da credito a cio che dice Eusebio).[75]Sarebbero state fatte tre aggiunte: “...cioe
della sostanza del Padre”, “generato, non creato”, e “consustanziale al Padre ( homoousios)". In
questo modo, € stabilito con una impressionante chiarezza che colui che “ha preso carne per noi
uomini... e ha sofferto” é Dio, homoousion to Patri. Eppure, pur essendo “da la sostanza del
Padre” (ek tés ousias tou Patros), Egli € distinto dal Padre nella misura in cui € suo Figlio. Grazie a
lui, che «si e fatto uomo per la nostra salvezza», noi sappiamo che cosa significa il fatto che il Dio
trinitario «€ amore» (1Gv 4,16). Queste aggiunte sono essenziali e dicono 'originalita propria e
I'apporto determinante di Nicea, ma conviene allo stesso tempo sottolineare senza posa che il
Simbolo in quanto simbolo di fede si radica in modo originale nel contesto liturgico, che ¢ il suo
ambito vitale e dunque il contesto nel quale riceve tutto il suo senso. Non si tratta certo di


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn67
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn68
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn69
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn72
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn75

un’esposizione teorica ma di un atto di celebrazione battesimale, che si arricchisce dal resto della
liturgia e a sua volta la illumina. I nostri contemporanei possono avere talvolta I'impressione che il
credo sia un’esposizione molto teorica proprio perché ne ignorano il radicamento liturgico e
battesimale.

53. In tal senso, la fede di Nicea resta e si propone come un “symbolon” (" ekthesis”, * pistis”), cioe
una confessione di fede. Essa pu0 distinguersi da un‘interpretazione o da una definizione teologica
tecnica piu precisa, che mira a proteggere la fede (“oros”, “definitio"), come I'ha proposta ad
esempio il Concilio di Calcedonia. In quanto Simbolo, la Confessione di Nicea & una formulazione
positiva e un’esplicitazione della fede biblica.[76]Non pretende di offrire una nuova definizione, ma
piuttosto un’evocazione della fede degli apostoli: «Questa fede, il Cristo'ha donata,

gli apostoliI’hanno annunciata, i Padlri di tutta la nostra Ojkoumnené riuniti a Nicea I'hanno
trasmessa (paradosis)».[77]

54. Ugualmente, & a motivo del suo statuto di confessione di fede e precisamente di fede
apostolica, e non in quanto definizione o insegnamento, che il Simbolo di Nicea € considerato nel
periodo successivo (almeno fino alla fine del V secolo) come /a prova decisiva
dell'ortodossia.[78]Per questo €& utilizzato come testo base nei concili successivi. Cosi, Efeso e
Calcedonia si vogliono interpreti del Simbolo niceno: essi sottolineano il loro accordo con Nicea e si
oppongono alle prese di posizione dissidenti rispetto a Nicea. Quando la Confessione di fede di
Nicea-Costantinopoli € stata letta al Concilio di Calcedonia, i vescovi riuniti hanno esclamato: «Ecco
la nostra fede. E in questa fede che siamo stati battezzati, & in questa fede che noi battezziamo! II
papa Leone crede cosi, Cirillo credeva cosi».[79] Notiamo che la professione di fede pud essere
espressa al singolare — “io credo” — ma che spesso ¢ al plurale: “noi crediamo”; allo stesso modo,
la preghiera del Signore ¢ al plurale: “Padre nostro...”. La mia fede, radicalmente personale e
singolare, si inscrive altrettanto radicalmente in quella della Chiesa, intesa come comunita di fede.
II Simbolo di Nicea e I'originale greco del Simbolo di Nicea-Costantinopoli si aprono col plurale “noi
crediamo”, «per testimoniare che in questo “Noi”, tutte le Chiese erano in comunione, e che tutti i
cristiani professavano la stessa fede».[80]

55. Come evocato nel capitolo precedente, fino ad oggi “Nicea” — “la confessione di fede dei 318
padri ortodossi”[81] — € considerato nelle Chiese orientali come /#/ Concilio per eccellenza, cioe non
come “un concilio tra altri”, e neanche come “il primo di una serie”, ma come /a norma della retta
fede cristiana. I "318 Padri” sono esplicitamente menzionati nella liturgia di Gerusalemme. Inoltre,
nelle Chiese orientali, contrariamente alle Chiese occidentali, Nicea ha ricevuto una sua propria
commemorazione nel calendario liturgico. E opportuno notare che le questioni disciplinari trattate a
Nicea ricevettero da subito un peso differente rispetto alla confessione di fede. Mentre per le
questioni disciplinari valgono le decisioni maggioritarie, per le questioni di fede ¢ la tradizione
apostolica a essere determinante: «Per cio che riguarda la Pasqua, [i Padri] hanno scritto: “E stato
deciso”. [...] Per cio che riguarda la fede, hanno scritto non: “E stato deciso”, ma: “Cosi crede la
Chiesa cattolica!”».[82

3. Approfondimento nella predicazione e nelle catechesi

56. I Padri d'Oriente e d'Occidente non si accontentavano di argomentare con l‘aiuto dei trattati
teologici, ma illustravano ugualmente la fede nicena nelle prediche destinate al popolo, al fine di
premunire i fedeli contro le interpretazioni errate, generalmente designate col termine “ariano” —
anche se gli “homei”d’Occidente all’epoca di Agostino si distinguevano nettamente dai “neo-ariani”
d'Oriente nelle loro argomentazioni. La concezione teologica secondo la quale il Figlio non & “Dio
vero da Dio vero”, ma solo la creatura pit eminente del Padre e non € coeterno col Padre, € stata
riconosciuta dai Padri come una minaccia persistente e combattuta anche indipendentemente dalla
presenza di avversari concreti. Il prologo del Vangelo di Giovanni offriva in proposito I'occasione di
spiegare la relazione tra Padre e Figlio ovvero tra “Dio” e la sua “Parola”, in modo conforme alla


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn76
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn77
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn78
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn80
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn81
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn82

confessione di Nicea.[83]Cromazio di Aquileia (ordinato vescovo nel 387/388, morto nel 407), ad
esempio, trasmette ai suoi fedeli la fede nicena senza utilizzare la terminologia tecnica.[84]Perfino
i Padri della Chiesa che nutrivano un certo scetticismo di principio riguardo alle “dispute
teologiche”, presero una posizione molto chiara contro “I'empieta ariana” (“asebeid’, “impietas”):
gli Ariani non comprendono “la generazione eterna del Figlio”, né “l'uguaglianza-eternita originale”
del Padre e del Figlio.[85]Essi si sbagliano anche sul monoteismo, accettando una seconda divinita
subordinata. Il loro culto € quindi perverso ed erroneo.

57. Cosi, nelle sue catechesi, Giovanni Crisostomo spiega la fede battesimale validamente
formulata a Nicea,[86]e distingue la retta fede non soltanto rispetto alla dottrina omea, ma anche
nei confronti della dottrina sabelliana: i cristiani credono in un Dio che &€ “una essenza, tre
ipostasi”. Agostino argomenta in maniera simile nelle istruzioni dei candidati al
battesimo.[87]L'Oratio catechetica magna di Gregorio di Nissa, le cui parti piu voluminose sono
dedicate al Verbo di Dio eterno e incarnato, pud essere considerata come il capolavoro di una
catechesi chiaramente destinata a coloro che dovrebbero diffonderla, cioe i vescovi e i catechisti. A
tema non c'e solo la relazione tra il Figlio-Parola e il Padre (cap. 1.3.4.), ma anche il significato
dell’incarnazione in quanto azione redentrice (cap. 5). Gregorio vuole far comprendere che la
nascita e la morte non sono qualcosa di indegno di Dio o di incompatibile con la sua perfezione
(cap. 9 e 10), e spiega l'incarnazione col motivo dell'amore di Dio per gli uomini. Ma insiste
soprattutto sul fatto che il battesimo cristiano e compiuto nella “Trinita increata”, cioe nelle tre
Persone coeterne. E solo cosi che il battesimo conferisce la vita eterna e immortale: «Poiché chi si
sottomette a qualche essere creato (e cioé se pensa che il Figlio e lo Spirito Santo sono creati) non
si accorge che ripone in quello, e non in Dio, la propria speranza di salvezza».[88]

58. Il cuore del dibattito & piuttosto una questione esistenziale che un problema teorico: il
battesimo € connesso a «l'instaurazione nella filiazione» (Basilio), all'«inizio in noi della vita
eterna» (Gregorio di Nissa), alla «salvezza dal peccato e dalla morte» (Ambrogio)?[89]Tutto ciod
non € possibile se non a condizione che il Figlio (e lo Spirito Santo) sia Dio. Solo quando Dio stesso
diventa “uno di noi” esiste una reale possibilita per I'uomo di partecipare alla vita della Trinita, cioé
di essere “divinizzato”.

4. La preghiera al Figlio e le dossologie

59. La fede di Nicea serve da regola per la preghiera personale e liturgica[90]e quest’ultima &
segnata da Nicea. Benché I™invocazione del nome del Signore (Gesu)” sia gia attestata negli scritti
del Nuovo Testamento[91]e benché soprattutto gli inni a Cristo[92]testimonino I'offerta di lode e di
adorazione, la preghiera al Figlio diventa oggetto di controversia nella crisi ariana.

60. Nel rimando a certi testi di Origene,[93]alcuni ariani del IV secolo, ma anche alcuni seguaci di
Origene dei secoli V e VII, si oppongono particolarmente alla preghiera /iturgica al Figlio. Gli ariani
avevano interesse a mettere in evidenza i passaggi delle Scritture che mostravano Gesu stesso in
preghiera, al fine di sottolineare la sua inferiorita in rapporto al Padre. In combinazione con la
concezione (apollinarista), ugualmente diffusa presso gli ariani, secondo la quale il Logos prende il
posto dell'anima di Gesu, la subordinazione del Logos al Padre sembrava cosi provata. Per essi,
quindi, la preghiera rivolta al Figlio era inappropriata. A favore del loro punto di vista, gli ariani
argomentavano utilizzando la formulazione tradizionale della dossologia, che riveste una grande
importanza, particolarmente nelle liturgie orientali: «Gloria e adorazione a/Padre per (dia/ per) il
Figlio nello (en/ in) Spirito Santo».[94] La differenza delle preposizioni veniva invocata come
prova di una differenza essenziale delle persone. Gli ariani cercavano di ricorrere alla liturgia —
riconosciuta come istanza di testimonianza della fede della Chiesa — per provare cio che essi
consideravano in tal modo teologicamente giustificato.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn83
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn84
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn85
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn86
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn88
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn92
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn93
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn94

61. I difensori di Nicea hanno affermato invece che la pratica della preghiera doveva si
corrispondere alla fede, ma che questa corrispondeva a sua volta al battesimo. Ora, la formula
battesimale manifesta I'uguaglianza in dignita del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. Ne risulta
che la preghiera — che sia personale o liturgica — puo e deve ugualmente rivolgersi al Figlio. Anche
se i niceni non hanno rigettato I'antica formula dossologica, ma ne hanno difeso il senso
ortodosso,[95]essi hanno preferito altre formulazioni e preposizioni: “to Patri, kai...kal", " to Patri,
dia... sur’’, che sono ugualmente attestate nella tradizione biblica e liturgica.[96]Basilio si riferisce
in tal senso, tra I'altro, all'inno molto antico “Phds hilaron” (forse del II secolo), nel quale // Padre,
il Figlio e lo Spirito sono oggetto di un canto di adorazione.[97]

62. Il principio: «Come siamo battezzati cosi anche crediamo, come crediamo cosi anche
glorifichiamo»,[98] si applica ugualmente alla preghiera personale. L'invocazione di Gesu — quale &
stata praticata sotto forma di preghiera a Gesu, soprattutto in ambiti monastici — € esplicitamente
giustificata dall'invocazione dell™ homoodusios toi Patri’. «Quando noi diciamo “Gesu” — spiega
Shenuda, un padre copto del V secolo — & insieme nominata la santissima Trinita». Quando &
invocato il Figlio incarnato, egli non & invocato separatamente dal Padre e dallo Spirito Santo. Chi
non vuole pregare Gesu segue la “nuova empieta”; egli non comprende nulla della Trinita, ma non
comprende nulla nemmeno di “Gesu”.[99]Il modo in cui uno prega mostra cio che crede.

63. La correttezza nella preghiera possiede un‘implicazione soteriologica. E Gregorio di Nissa a
lanciare I'avvertimento piu incisivo: la speranza del credente € piu di una morale nel senso attuale
del termine, ma si esprime anche nella preghiera. La speranza € rivolta verso la divinizzazione
operata da Dio: se «la prima grande speranza non & piu presente presso coloro che si lasciano
coinvolgere in un errore di dottrina», cid ha per conseguenza «che non c'e alcun vantaggio a
comportarsi correttamente col sostegno dei comandamenti». E Gregorio prosegue:

Noi siamo dunque battezzati come I'abbiamo ricevuto, nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito
Santo; ma noi crediamo come siamo battezzati; conviene, in effetti, che la fede sia in accordo con
la confessione; noi glorifichiamo cosi come crediamo, perché non € naturale che la glorificazione si
opponga alla fede. Ma cid in cui crediamo, anche lo glorifichiamo. Di modo che, poiché la fede e
nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo, la fede, la gloria e il battesimo si tengono
reciprocamente, a causa di cio non si distingue la gloria del Padre, da quella del Figlio e dello
Spirito Santo.[100]

64. L'aggiunta della dossologia trinitaria alla fine di ogni salmo, il cui ordine & attribuito al Papa
Damaso (morto nel 384 dopo Cristo), pud essere compresa in questa direzione. Cassiodoro rimarca
che in questo modo tutte le eresie vengono ridotte al nulla:

La Madre Chiesa aggiunge la lode della Trinita a tutti i salmi e cantici. Rende omaggio a Colui dal
quale provengono queste parole e taglia cosi I'erba sotto i piedi alle eresie di Sabellio, Ario, Mani e

altri.[101]

E soprattutto il caso dell’aggiunta “sicut erat in principio...”, che & stato compreso, in modo
inequivocabile, come una professione di fede antiariana.[102

5. La teologia negli inni

65. Gli inni, infine, sono un luogo di espressione della fede di Nicea che ha trovato posto nella vita
del credente e che € stata influenzata da Nicea. Cosi numerosi inni terminano con la dossologia
trinitaria. Peraltro, il confronto con I'eresia ariana ha giocato un ruolo importante nello sviluppo
della poesia cristiana. E anzitutto in Oriente che sono stati composti inni e canti,[103]che volevano
rispondere ai poemi di propaganda dei gruppi eterodossi. Quanto all’Occidente, si pud perfino dire


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn96
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn98
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn99
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn100
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn101
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn102
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn103

che il suo contributo teologico pili importante nel IV secolo & consistito nella composizione degli
inni.

66. Oltre a Giovanni Crisostomo, € soprattutto Efrem il Siro (306-373) che, nella sua poesia
teologica (che ha segnato in seguito tutta la letteratura siriaca classica) e in particolare negli

inni De fide e De nativitate, ha cantato il mistero di Cristo: il Cristo & Dio, malgrado la debolezza
della sua natura umana; la kenosi del Cristo non € un miracolo cosi grande se non per il motivo
che Egli € Dio e che rimane Dio nella sua spogliazione.[104]E con una profonda pieta che Efrem
descrive le relazioni intra-trinitarie: il Figlio & nel Padre «prima di tutti i tempi», Egli € «uguale al
Padre eppure distinto da Lui».[105]Efrem utilizza volentieri I'immagine del sole, della sua luce e del
suo calore, che sono legati nell’'unita.[106]Non smette di fare riferimento ai tre “nomi” ai quali
corrisponde la realta divina e nei quali «consistono il nostro battesimo e la nostra
giustificazione».[107]Tutto cio egli lo fa esplicitando bene il contesto della fede nicena, dal
momento che cita "“il glorioso sinodo”, riferendosi chiaramente a Nicea.[ 108]Altri teologi-poeti
siriaci del V secolo, come Isacco d’Antiochia e Mar Balai, hanno composto sermoni e canti in
metrica rivolgendosi a Cristo stesso e glorificandolo esplicitamente con attributi divini: «Lode a Lui
[ Gesu Cristo] e a suo Padre e gloria allo Spirito Santo» — «Lode a Lui, I'Altissimo, che & venuto a
riscattarci, lode a Lui, I'Onnipotente, il cui movimento del capo decide le sorti del mondo».[109]

67. Ilario ha appreso il canto degli inni durante il suo esilio e I'ha introdotto in Gallia; Ambrogio
confessa ugualmente d'aver adottato il “costume dell’Oriente”, durante i duri conflitti con gli ariani
a Milano nel 386-87. 1l Figlio € «sempre Figlio, come il Padre € sempre Padre. Altrimenti, come

il Padre potrebbe portare tale nome se non avesse un Figlio?», sottolinea Ilario nellinno Ante
saecula gui manens, dove espone la «duplice nascita del Figlio, nato dal Padre, per il Padre che
non conosce nascita, e nato dalla Vergine Maria, per il mondo».

68. Contrariamente agli inni altamente teologici di Ilario, che non hanno trovato molto posto nella
liturgia, gli inni di Ambrogio sono rapidamente divenuti celebri dovunque e hanno potentemente
incoraggiato la fede, secondo l'intento che lo stesso Ambrogio loro attribuiva. Il suo inno del
mattino Splendor paternae gloriae potrebbe essere considerato un commentario alla confessione di
fede di Nicea. Particolarmente efficaci sono le strofe finali di alcuni inni, che sottolineano
I'uguaglianza del Figlio col Padre: «Aequalis aeterno Patri», o che si rivolgono direttamente al
Figlio: «lesu, tibi sit gloria... cum Patre et almo Spiritu». In un inno molto breve, di cui Ambrogio €
forse I'autore, la confessione del Dio unico in tre persone € quasi espressa in versi come una frase
chiave per i fedeli: «O lux beata trinitas, et principalis unitas...».

69. Oltre ad Ambrogio, & soprattutto Prudenzio (Aurelius Prudentius Clemens, 348-415/25) ad
avere inni importanti per la cristologia. Il poeta spagnolo & particolarmente segnato dalla vera
divinita e dalla vera umanita del Redentore, nelle quali si fonda la nostra nuova creazione:

Cristo e forma del Padre, noi forma e immagine di Cristo;
siamo creati a somiglianza del Signore dalla bonta paterna,
e verra nella nostra immagine Cristo dopo secoli.

Christus forma Patris, nos Christi forma et imago;

Condimur in faciem Domini bonitate paterna
Venturo in nostram faciem post saecula Christo.[110

Capitolo 3


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn104
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn105
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn106
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn107
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn108
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn109
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn110

Nicea come evento teologico
e come evento ecclesiale

70. Celebrare Nicea, significa cogliere come il Concilio resta nuovo, di quella novita escatologica
inaugurata il mattino di Pasqua, che continua a rinnovare la Chiesa anche 1700 anni dopo I'evento
di Nicea. In effetti si tratta di un eventoin senso forte, di una svolta che si inscrive nella trama
della storia con i suoi concatenamenti, ma ne € ugualmente un punto di concentrazione, che
introduce una reale novita ed esercita un‘influenza decisiva su cio che segue. A seconda delle
lingue, il termine “evento” rinvia a cid che avviene, I'ad-ventus (avenement, avent, avvenimento),
0 ancora a cio che proviene da (événement, event), alla produzione di un fatto (acontecimiento) o
all'apparizione di qualcosa di nuovo (£reignis). Cosi, Nicea & I'espressione di una svolta che
avviene, proviene, si produce, si mostra nel pensiero umano, indotta dalla Rivelazione del Dio uno
e trino in Gesu, che feconda lo spirito umano donandogli contenuti nuovi e nuove capacita. E un
“evento di Sapienza”. Allo stesso modo Nicea, che sara qualificato subito dopo come primo Concilio
Ecumenico, € ugualmente |'espressione di una svolta nel modo in cui la Chiesa si struttura e veglia
sulla sua unita e sulla verita della sua dottrina mediante la stessa confessione di fede: € un
“evento ecclesiale”. Evidentemente, in entrambi i casi, la novita si appoggia su un processo previo,
su una realta data, quella stessa che questa novita trasforma. L'evento di Sapienza presuppone la
cultura umana, I'assume, per cosi dire, per purificarla e trasfigurarla. L'evento ecclesiale si
appoggia sulla precedente evoluzione delle strutture della Chiesa dei primi secoli, a loro volta
appoggiata sull’eredita ebraica e greco-romana.

71. Ora, la fonte di questi due eventi rimanda a un altro evento, frutto di iniziativa divina, I'evento
della Rivelazione di Dio, I™evento Gesu Cristo”. Questi € la Novita per eccellenza: il Novus &

il Movum.[111]Si tratta della Rivelazione stessa, mentre I'evento di Sapienza e |'evento ecclesiale
fanno parte della trasmissione di questo dono primordiale.[112]In esso, Dio stabilisce I'alleanza
con un popolo per fare alleanza con tutti i popoli, assume una umanita per assumere tutta
I'umanita. Nicea e I'espressione e il frutto della Novita della Rivelazione, e per questo il Concilio del
325 offre un paradigma per ogni tappa del rinnovamento del pensiero cristiano, come anche delle
strutture della Chiesa. Inoltre, poiché il Concilio di Nicea nasce dal Movum che e Cristo, potra
essere compreso in modo sempre rinnovato e fecondare continuamente la vita della Chiesa. Si
tratta allora di esplorare in un primo tempo I'evento fontale, I'evento Gesu Cristo, per esaminare in
seguito le sue conseguenze sul pensiero umano e sulle strutture della Chiesa.

1. L'evento Cristo: «Dio nessuno I’ha mai visto. Il Figlio unigenito lo ha rivelato»
(Gv1,18)

1.1. 1/ Cristo, Verbo Incarnato, rivela il Padre

72. 1l Simbolo di Nicea ¢ I'espressione, la formulazione in parole, di un accesso inaudito, garantito
e pienamente salvifico a Dio, offerto dall’evento Gesu Cristo. Nell'incarnazione, vita, passione,
risurrezione e ascensione al Cielo del Verbo consustanziale al Padre, testimoniata nelle Sacre
Scritture e nella fede della Chiesa apostolica, il Dio semper major offre, di sua propria iniziativa,
una conoscenza e un accesso a Se stesso che solo lui pud donare, e che sono al di la di cid che
I'uomo pud immaginare e anche sperare.[113]In effetti, il Nuovo Testamento trasmette alla Chiesa
di tutti i tempi, nel corso dei secoli, la testimonianza che Gesu ha donato di Se stesso e che il
Padre, nella luce e nella potenza dello Spirito Santo, ha confermato una volta per tutte[114]nella
Pasqua della morte, risurrezione e ascensione al cielo del Figlio fatto carne, dell’effusione
pentecostale dello Spirito, nella pienezza dei tempi, “ propter nos et propter nostram salutem’”. In
tal modo, se & vero che «Dio nessuno lo ha mai visto», la fede della Chiesa attesta che Gesu,
«Figlio unico del Padre, lo ha rivelato» (Gv 1,18; cf. Gv3,16.18 e 1Gv 4,9). Questa testimonianza
si riassume nella risposta che Gesu diede all’apostolo Filippo, che gli domandava: «Signore,
mostraci il Padre e ci basta». Gesu gli risponde:


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn111
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn112
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn113
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn114

Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha visto il
Padre. Come puoi tu dire: “Mostraci il Padre?” Non credi che io sono nel Padre e il Padre & in me?
Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue
opere (Gv 14,8-10).

73. Se Gesu ci fa vedere il Padre, tutto in lui € accesso al Padre. Cristo, nella sua umanita fragile e
vulnerabile, e I'espressione vera di Dio Padre: vedere lui, € vedere il Padre (cf. Gv14,9).[115]Ne
deriva che Dio non si & dapprima nascosto sul Golgota nell'impotenza del Crocifisso per poi
manifestarsi, il mattino di Pasqua, di persona, infine onnipotente. Al contrario, 'amore di Gesu
Cristo che si lascia crocifiggere e che, soffrendo la morte fisica, discende fino al luogo in cui il
peccatore € prigioniero del peccato (lo sa ’6/ ossia gli inferi), & la rivelazione dell'amore del Dio
trinitario che non opera mediante la forza, ma che e proprio cosi piu forte della morte e del
peccato. E appunto davanti alla croce che Marco fa dire al centurione pagano: «Davvero
quest'uomo era Figlio di Dio» (Mc 15,39). Come affermava Papa Benedetto XVI nel suo libro su
Gesu:

La Croce ¢ la vera “altezza”. E I'altezza dell’'amore “fino alla fine” (Gv 13,1); sulla croce Gesu &
all™altezza” di Dio, che € Amore. Li si puo “conoscerlo”, si riconoscere I"™Io Sono”. Il roveto ardente
e la Croce. La suprema pretesa di rivelazione, I"™Io Sono” e la Croce di Gesu sono
inseparabili.[116]

74. La conoscenza di Dio attraverso Cristo non offre un semplice contenuto dottrinale ma inserisce
nella comunione salvifica con Dio, poiché fa immergere, per cosi dire, nel cuore stesso della realta,
o meglio, della persona da conoscere e amare. Il prologo del Vangelo di Giovanni & un’espressione
della piu alta contemplazione del mistero di Dio che ci € stato manifestato in Gesu perché noi
entrassimo, nella grazia dello Spirito Santo effuso «senza misura» (GVv 3,34), nella vita stessa del
Dio trinitario rivelato dal Logos. La figura di questo Logos fa eco non solo al Logos divino intravisto
dal pensiero greco, ma anche, e piu profondamente, all’eredita veterotestamentaria della Parola di
Dio, il Dabar testimoniato dall’Antico Testamento, poiché gia la rivelazione fatta a Israele e
trasmessa nell’Antico Testamento introduce in una conoscenza di Dio radicalmente nuova, che
inaugura questo avvenimento di Rivelazione. Questo Logos, il Figlio, “Dio da Dio”, che ¢ fin dal
principio con Dio, come la sua Parola che lo esprime in tutta verita, € lui stesso Dio come il Padre.
Nella pienezza dei tempi, il Logos «si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14), in
modo che coloro che lo accolgono ricevono «il potere (exousia) di diventare figli di Dio» (Gv 1,12).
Ammettendo gli esseri umani alla piena comunione con lui, il Logos fatto carne li ha in tal modo
«resi partecipi della natura divina».[117]

75. Questa conoscenza e questa comunione inaudite e autentiche di e con Dio operano anche una
comunione salvifica coi fratelli e le sorelle in umanita, amati da Dio, poiché I'evento Gesu Cristo &
inseparabilmente comunione con Dio e con ogni essere umano. La fede della Chiesa apostolica
testimonia questa comunione in Cristo e mediante Cristo, nel grembo della comunione trinitaria:

Colui che era fin da principio, colui che noi abbiamo sentito, colui che abbiamo veduto con i nostri
occhi, colui che abbiamo contemplato e che le nostre mani hanno toccato, cioe il Verbo della vita

[...], lo annunziamo a voi, affinché anche voi abbiate comunione con noi. La nostra comunione &

con il Padre e con il Figlio suo Gesu Cristo. E noi scriviamo queste cose perché la nostra gioia sia

piena (1Gv 1,1.3-4).

La tradizione teologica sottolinea che la carita ci fa amare Dio e il nostro prossimo, in quanto &
amico di Dio.[118]Noi possiamo pensare che le tre virtu teologali ci introducono in una conoscenza
di Dio e in una comunione con Lui piene e radicalmente nuove. Ma, secondo I'accesso rinnovato a
Dio che esse offrono, vengono donati in aggiunta un cammino di fede verso la fraternita, una
speranza inaudita nel prossimo e quella carita che perdona tutto e porta a donare se stessi.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn115
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn116
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn117
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn118

1.2. «Ora, noi abbiamo il pensiero (vodc) di Cristo» (1Cor 2,16). analogia della creazione e
analogia della carita

76. L'evento Gesu Cristo, donandoci accesso a Dio in una maniera incomparabile, suscita e implica
a un tempo una “via” di accesso che e essa stessa nuova e unica: accogliere nella fede e con la
propria intelligenza il Simbolo, o ancor meglio, accogliere il Dio che vi si manifesta, fa entrare nello
sguardo di Cristo consustanziale al Padre, nel “nous” ovvero nella stessa mens di Cristo e nella sua
relazione col Padre e con gli altri. «Ora, noi abbiamo il pensiero di Cristo (noun Christou)>»,
esclama san Paolo (1Cor 2,16).[119]E un grido di ammirazione. Qui, ancora una volta, Nicea
mostra I'immensita del dono di Dio. Ma Nicea indica ugualmente che si tratta dell’unica via per
avere accesso a cio che il Simbolo esprime, sia nella sua res che nella sua lettera. Noi non
possiamo contemplare il Dio di Gesu Cristo, la redenzione che ci € offerta, la bellezza della Chiesa
e della vocazione umana, e parteciparvi, senza “avere il pensiero di Cristo”. Non semplicemente
conoscendo Cristo, ma entrando nella stessa intelligenza di Cristo, nel senso di un genitivo
soggettivo. Non si puo aderire pienamente al Simbolo né confessarlo con tutto il proprio essere
senza «la sapienza che non & di questo mondo», «rivelata dallo Spirito Santo», Colui che solo
«scruta le profondita di Dio» (cf. 1Cor2,6.10):

Nella fede, Cristo non €& soltanto Colui in cui crediamo, la manifestazione massima dell'amore di
Dio, ma anche Colui al quale ci uniamo per poter credere. La fede, non solo guarda a Gesu, ma
guarda dal punto di vista di Gesu, con i suoi occhi: € una partecipazione al suo modo di vedere.
[...] La vita di Cristo — il suo modo di conoscere il Padre, di vivere totalmente nella relazione con
Lui — apre uno spazio nuovo all’esperienza umana e noi vi possiamo entrare.[120]

77. Cio & possibile perché Cristo vede il Padre attraverso i suoi occhi umani e ci invita a entrare nel
suo sguardo. D'altronde, questo cammino richiede una profonda trasformazione del nostro
pensiero, della nostra mens, che deve passare attraverso una conversione e una sovra-elevazione:
«Non uniformatevi al mondo presente, ma trasformatevi continuamente nel rinnovamento della
vostra coscienza» (Rm 12,2). E proprio questo cio che apporta I'evento Cristo: l'intelligenza, la
volonta, le capacita d'amare sono letteralmente salvate dalla Rivelazione professata a Nicea. Esse
sono purificate, orientate, trasfigurate. Esse rivestono una forza nuova, forme e contenuti inauditi.
Le nostre facolta non possono entrare in comunione col Cristo se non venendo conformate a Lui,
in un processo che rende i credenti «conformati (symmorphizomenos)» (Fil 3,10) al Crocifisso
Risorto fin nella loro mens. Questo pensiero nuovo si caratterizza per il fatto di essere
inseparabilmente conoscenza e amore. Come sottolinea Papa Francesco: «San Gregorio Magno ha
scritto che “amor ipse notitia est’, 'amore stesso € una conoscenza, che porta in sé una logica
nuova».[121]E una conoscenza misericordiosa e piena di compassione, tanto la misericordia € la
sostanza del Vangelo[122] e riflette il carattere stesso del Dio di Gesu Cristo, professato nel
Simbolo di Nicea. La mens rinnovata implica una comprensione dell’analogia rivisitata alla luce del
mistero di Cristo. Essa tiene insieme cio che noi potremmo chiamare 1™analogia della creazione”, in
virtu della quale si pud percepire la presenza divina nella pace dell’ordine cosmico,[123]e cio che
potremmo chiamare “I'analogia della carita”.[124]Questa analogia, che potremmo definire
capovolta, di fronte al mistero dell'iniquita e della distruzione ma alla luce del mistero piu forte
della passione e risurrezione di Cristo, riconosce la presenza del Dio d'amore al cuore della
vulnerabilita e della sofferenza. Questa sapienza di Cristo € descritta nella Prima lettera ai Corinzi
come quella che «ha reso follia la sapienza di questo mondo»:

Cristo infatti non mi ha mandato a battezzare, ma ad annunciare il Vangelo, non con sapienza di
parola, perché non venga resa vana la croce di Cristo. La parola della croce infatti € stoltezza per
quelli che si perdono, ma per quelli che si salvano, ossia per noi, € potenza di Dio. Sta scritto
infatti: Distruggero la sapienza dei sapienti e annullero l'intelligenza degli intelligenti. Dov'e il
sapiente? Dov'e il dotto? Dov'e il sottile ragionatore di questo mondo? Dio non ha forse dimostrato
stolta la sapienza del mondo? Poiché infatti, nel disegno sapiente di Dio, il mondo, con tutta la sua


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn119
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn120
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn121
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn122
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn123
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn124

sapienza, non ha conosciuto Dio, & piaciuto a Dio salvare i credenti con la stoltezza della
predicazione (1Cor 1,17-21).

Questa conversione e questa trasfigurazione non possono accadere senza la grazia. L'intelligenza
umana si rivela costitutivamente ordinata alla grazia e si appoggia sulla grazia per essere
pienamente se stessa, cosi come accade per la persona umana.[125]E cid che permette di
comprendere come le facolta umane, consegnate a se stesse e trasfigurate dall’evento Gesu
Cristo, sono portate al loro compimento grazie alla loro realizzazione nei modi della fede, della
speranza e della carita, anticipazioni in questo mondo della vita nella gloria: «Abbiate in voi gli
stessi sentimenti di Cristo Gesu» (Fi/ 2,5).

1.3. Lingresso teologale nella conoscenza del Padre attraverso la preghiera del Cristo

78. Come entrare nel “pensiero di Cristo” che & offerto dall'evento Gesu Cristo? Poiché Gesu Cristo
non € un semplice insegnante o una guida, bensi la rivelazione e la verita stessa di Dio, i suoi
destinatari sono pit che semplici ricettori di un’istruzione. Poiché la persona del Risorto non & un
oggetto del passato, colui che vuole comprendere il mistero intimo di Gesu, la rivelazione di Dio
nella sua umanita, deve lasciarsi coinvolgere nella sua relazione di comunione col Padre divino. Cio
avviene in virtu della vita teologale, grazie alla lettura delle Scritture nella Chiesa, grazie alla
preghiera personale e liturgica, e soprattutto grazie all’Eucaristia.

79. La partecipazione per grazia alla preghiera di Cristo costituisce la via regale del riconoscimento
di Cristo che svela la conoscenza del Padre («Il Padre mio e Padre vostro», in Gv 20,17). Joseph
Ratzinger / Papa Benedetto XVI afferma: «Poiché la preghiera € il centro della persona di Gesu, €
partecipando alla sua preghiera che noi possiamo conoscerlo e comprenderlo».[126]In altri
termini, la conoscenza di Cristo comincia con I'ingresso nell’atto di preghiera di Gesu da parte di
colui che lo riconosce: «Dove non si da rapporto con Dio, anche Colui che nel pii profondo non e
altro che rapporto con Dio, con il Padre, rimane incomprensibile».[127] Cio che vale per ogni
credente vale anche per la Chiesa nel suo insieme. Solo in quanto comunita di preghiera inscritta
nella relazione di Gesu col Padre la Chiesa ¢ il “noi” che riconosce Cristo tale quale & evocato

in Gv5,18-20[128] e in 1Gv 3,11. Si tratta, di nuovo, della trama delle affermazioni cristologiche
del Simbolo: «La fondamentale espressione dogmatica “Figlio consustanziale”, nella quale si pud
riassumere tutta la testimonianza degli antichi concili, non fa altro che tradurre il fatto della
preghiera di Gesu in linguaggio filosofico-teologico».[129] La fede espressa a Nicea nasce dalla
relazione di Gesu col Padre e vi fa entrare, per offrire agli esseri umani e alla Chiesa la
partecipazione alla conoscenza e alla comunione di Gesu col Padre e con lo Spirito Santo.

2. L'evento di Sapienza: una novita per il pensiero umano
2.1. La Rivelazione feconda e allarga il pensiero umano

80. Formulando la fede cristologica e trinitaria, il Simbolo di Nicea si inscrive in un movimento di
fecondazione del pensiero umano, di “dilatazione della ragione”,[130]operato dalla Rivelazione nel
suo processo di trasmissione. In effetti, I'accesso incomparabile a Dio che & I'evento di Gesu Cristo,
come anche la partecipazione al pensiero (phronésis) e alla preghiera di Cristo, non possono non
avere un impatto determinante sul pensiero e il linguaggio umani. Si assiste quindi ad un “evento
di Sapienza”, in virtu del quale pensiero e linguaggio devono essere dilatati e lo sono per opera
della Rivelazione, in modo tale che essa possa trovare in essi la sua espressione. In questo
medesimo movimento, essi testimoniano di essere disponibili a lasciarsi condurre al di la di se
stessi. Nella storia di questo evento di Sapienza, Nicea costituisce una svolta di prima grandezza,
«una via nuova e vivente» (£b10,20), della quale Pavel Florensky aveva colto I'importanza
decisiva, esprimendola con parole vigorose:


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn125
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn126
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn127
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn128
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn129
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn130

Non si puo ricordare senza devoto tremore e santo stupore quel momento, infinitamente
significante e unico per importanza filosofica e dogmatica, in cui tuono a Nicea per la prima volta
lo Opoouaioc (omoousios). Non si trattava di una questione teologica particolare, ma della
definizione radicale che la Chiesa di Cristo dava a se stessa. Con questo solo termine vennero
espressi non solo il dogma cristologico, ma anche una valutazione spirituale delle leggi razionali del
pensiero: il razionalismo fu colpito a morte e per la prima volta fu proclamato wrb/ et orbi un
principio nuovo per I'attivita della ragione.[131]

Il Logos che e Cristo incarnato, Figlio del Padre nella comunione dello Spirito Santo, manifesta che
e proprio lui la misura di ogni logos umano, che egli pud vivificare e dilatare, ma di cui puo essere
anche il giudice, mettendolo in crisi (4risis), nel senso stretto del termine. In effetti, & stupefacente
osservare come Atanasio, in un giudizio lapidario, consideri come il rifiuto da parte di Ario della
pienezza della figura di Cristo costituisca una negazione della ragione, del logos tout court:
«Negando il Logos di Dio, giustamente non possono che diventare incapaci di ragionare».[132] In
fondo, I'evento di Sapienza prodotto dall’evento Gesu Cristo introduce la ragione e il pensiero
umani nella loro piu alta e piu vera vocazione. Li ridona per cosi dire a se stessi. Cosi che, come
vedremo, I'’homoouisios non € solo un caso esemplare di interculturalita, ma appartiene a un
evento di sapienza prototipico, inaugurale e fondatore della Chiesa nella sua apostolicita.

81. L'evento Gesu Cristo rende possibile una nuova ontologia, misurata dalle dimensioni del Dio
uno e trino e del Logos incarnato. La ragione umana si era gia lasciata aprire e penetrare dal
mistero, reso accessibile dalla rivelazione della creazione ex nihilo (cf. 2Mac7,28; Rm 4,17), della
trascendenza ontologica di un Dio che &€ comunque pil intimo ad ogni creatura di quanto essa lo
sia a se stessa.[133]Tale ragione si lascia di nuovo rinnovare da cima a fondo, quando le viene
comunicato il senso profondo inscritto in ogni cosa dal mistero del Dio trinitario che & amore
(1Gv4,8.16) — alterita, relazione, reciprocita, mutua interiorita si manifestano ormai come la verita
ultima e le categorie strutturanti I'ontologia. L'essere si ritrova illuminato e si mostra ancor piu
ricco di quanto non sembrasse nei percorsi filosofici anteriori, per quanto profondi e complessi essi
siano stati. Inoltre, Nicea, che parte dalla questione cristologica e soteriologica per esporre il Dio
Padre, Figlio e Spirito Santo, riflette bene il modo in cui la fenomenalita cristologica motiva
I'inventio della dottrina trinitaria, con la dinamica inscritta tra I'ordine della scoperta, cristologica e
pneumatologica, posta nel suo cuore, e |'ordine della realta trinitaria che lo struttura. Nicea
accelera I'assunzione da parte della riflessione cristiana della teo-/ogia ovvero dell’esplorazione
della “Trinita immanente”. Dal momento che il mistero di Cristo, realizzato nella storia e in
un‘umanita singolare, dona l'accesso a Dio, la materia e la carne, il tempo e la storia, la novita, la
finitudine e la stessa fragilita guadagnano le loro credenziali di nobilta e la loro consistenza per dire
la verita dell'essere. In fondo, anche I'essere, grazie alla Rivelazione, si rivela semper major.

82. L'evento di Sapienza implica, evidentemente, un rinnovamento dell’antropologia, nella misura
in cui I'evento Gesu Cristo getta una luce nuova sull’'essere umano. Evochiamo succintamente
questi aspetti sviluppati nel primo capitolo del presente documento.[134] L'antropologia della
Bibbia obbliga a rivisitare la concezione dell’essere umano a partire dalla nobilta della materia e
della singolarita. Il Creatore della Genesi ha voluto ciascun individuo e I'ha «disegnato sulle sue
palme» (s 49,16). Inoltre, Gesu chiama ogni essere umano suo fratello e sorella, poiché I'evento
dell'incarnazione ha nobilitato ogni essere umano, individualmente, in modo insuperabile e
inalienabile. Quando il Simbolo di Nicea-Costantinopoli dichiara che Gesu Cristo, in quanto vero
uomo, ¢ il Figlio di Dio €, in quanto tale “uguale” a Dio Padre, ogni essere umano — qualunque sia
la sua origine, la sua nazione, i suoi talenti o la sua formazione — si vede attribuita una dignita che
obbliga l'intelligenza umana a pensare in maniera nuova, a superare i limiti di una visione soltanto
naturale dell'umano. Esiste una dignita propriamente cristologica degli esseri singolari.

83. Analogamente a cid che accade quando si tratta di entrare nel “pensiero di Cristo”,
Iallargamento dell’ontologia e dell’antropologia implica una conversione e puo imbattersi nella


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn131
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn132
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn133
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn134

resistenza del pensiero, abituato ai suoi limiti. L'evento di Sapienza obbliga a tenere in
considerazione non solo “l'analogia della creazione” ma anche “|'analogia della carita”. Di fronte
alla kenosi dell'incarnazione e della passione di Cristo, davanti alla sofferenza e al male che
toccano l'umanita, lo spirito umano si imbatte nei suoi limiti. S'impone la questione: perché il Padre
onnipotente sembra dapprima aver osservato dall’alto la via crucis del Figlio sofferente e non ha
agito se non dopo la sua morte? Perché non ha esaudito immediatamente la preghiera dell'Orto
degli Ulivi, presentata col sudore di sangue per la paura: «Padre mio, se € possibile, passi via da
me questo calice!» (Mt 26,39b)? Di fatto, I'uguaglianza d’essenza col Padre del Figlio incarnato e
crocifisso, professata nel Simbolo di Nicea, invita il pensiero umano a convertirsi e a convertire il
significato del termine “onnipotenza”. Il Dio trinitario non & prima di tutto onnipotenza e solo in
seguito amore: la sua onnipotenza € piuttosto identica all'amore che si € manifestato in Gesu
Cristo. In effetti, cid che Gesu ha vissuto, tale quale ¢ attestato nel Nuovo Testamento & — per
I'azione dello Spirito — la rivelazione nella storia, sul piano dell’economia trinitaria, della relazione e
della realta intratrinitarie immanenti in Dio.[135]Dio € veramente tale quando la sua onnipotenza
d’amore non impone niente, ma piuttosto, dona al suo partner dell’alleanza, 'uomo, la capacita di
legarsi a Lui in modo libero e gratuito. Dio corrisponde al suo proprio essere quando non converte
con la forza I'umanita pervertita dal peccato, ma la riconcilia con sé attraverso gli avvenimenti di
Betlemme e del Golgota. In tutto questo, i nostri modi umani di vedere sono chiamati a lasciarsi
trasfigurare profondamente dal Cristo: «I miei pensieri non sono i vostri pensieri» (/s 55,8; si veda
anche Mt 16,23).

2.2. Un evento culturale e interculturale

84. Se I'evento Gesu Cristo rinnova il pensiero ricreandolo secondo un evento di Sapienza, esso
rinnova e purifica, feconda e dilata ugualmente la cultura umana. Di fatto, il Concilio di Nicea, che
traduce in parole la fede cristiana per la Chiesa diffusa tra tutte le nazioni nella lingua grecae
adottando un termine sorto dalla filosofia greca, costituisce indubbiamente un evento culturale. E
necessario che la fede assuma la cultura umana, come assume la natura umana, in quanto sia la
natura che la cultura sono elementi costitutivi dell’essere umano, e perciod sono inseparabili.
«L'essere umano e sempre culturalmente situato»,[136]ci ricorda Papa Francesco. Poiché I'uomo &
un essere relazionale e sociale che si inscrive nella storia, € attraverso la cultura che egli arriva alla
pienezza della sua umanita.[137]Per di piu, la Rivelazione, che stabilisce la comunione tra Dio e
I'essere umano, ha bisogno di destinatari che abbiano una loro consistenza propria per poterla
accogliere in piena liberta e responsabilita. Da qui I'elezione del popolo delle dodici tribu di Israele,
cha ha dovuto distinguersi da tutti gli altri popoli e imparare laboriosamente a separare, dapprima
per conto proprio, la verita dall’errore. Da qui Gesu Cristo, in cui il Figlio di Dio si fa veramente
uomo, un Ebreo, un Galileo, la cui umanita porta i segni culturali del percorso storico del suo
popolo. Da qui la Chiesa, costituita a partire da tutte le nazioni. Cosi, appoggiandosi sul principio
tomasiano per il quale «la grazia suppone la natura», e ampliandolo, Papa Francesco aggiunge:
«La grazia presuppone la cultura e il dono di Dio si incarna nella cultura di coloro che lo
ricevono».[138]

85. Questa assunzione della cultura da parte della Rivelazione implica una certa reciprocita di
influenza tra le due, malgrado la loro asimmetria. Come lo spirito umano € capace di essere
trasfigurato, la cultura ha per vocazione di lasciarsi illuminare dalla Rivelazione, fino a poter
accogliere, al prezzo di una conversione, la sapienza del Crocifisso: «La forza del Vangelo [deve
impregnare] i modi di pensare, i criteri di giudizio, le norme d’azione; in una parola, € necessario
che tutta la cultura dell'uomo sia penetrata dal Vangelo».[139]Tuttavia, la fede non € un elemento
estraneo alle culture nelle quali & vissuta, poiché, dopo Pentecoste, la fede cristiana comporta la
certezza che non vi &€ una sola cultura umana che non attenda e non speri di trovare il suo
compimento dalla visita del Verbo di Dio, il quale peraltro ha sparso i semina Verbi140]in tutte le
culture, nell’attesa della sua visita. Per questo incontro le culture diventano pienamente se stesse.
E dunque dall'interno, a partire dalla loro apertura verso cio che € vero, buono e bello, che la


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn135
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn136
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn137
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn138
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn139
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn140

Rivelazione le purifica e le eleva. Ma allora, le culture e le lingue assunte e trasfigurate dalla novita
della rivelazione permettono d'arricchire e di precisare |'espressione della fede. Questa reciprocita
la si & potuta constatare attraverso i secoli nella fecondazione della lingua, della poesia, dell’arte
da parte della Bibbia, la cui comprensione si trova a sua volta illuminata “di rimando”, per la sua
diffrazione in altre parole e visioni del mondo. E precisamente cid che accade a Nicea nell'impiego
dell’homoodsios, che precisa la comprensione che ha la Chiesa della filiazione di Gesu Cristo,
mentre trasfigura il termine che assume.

86. In questa assunzione della cultura, un posto unico e provvidenziale deve essere riservato al
rapporto tra la cultura ebraica e quella greca. L'homoousios apparira qui come il frutto della sintesi
particolarmente forte che si € prodotta tra la cultura semitica, gia toccata e trasfigurata dalla
Rivelazione, ma anche modellata dagli incontri e dai disaccordi coi popoli di altre culture, —
Egiziani, Cananei, Mesopotamici, Romani —, e il mondo greco. Durante piu di tre secoli, prima della
nascita di Gesu e fino al terzo secolo della nostra era, I'insegnamento e la vita intellettuale del
giudaismo ellenistico si erano espressi non solo in aramaico, ma anche in greco, con la Settanta
come centro di gravita. L'insegnamento di Gesu € stato consegnato e trasmesso in greco per poter
comunicare il Vangelo a tutti nella lingua universale del bacino del Mediterraneo, ma anche perché
il Nuovo Testamento si inscrivesse nella storia del rapporto del popolo ebreo con la cultura e la
lingua greche. Come nella Settanta, gli influssi avvengono nei due sensi. Per esempio, il panta ta
ethné di Mt 28,19 traduce I'antica idea ebraica di tutte le nazioni che vengono a Gerusalemme,
mentre mathétés (discepoli-allievi) traduce I'aramaico ta/mudim. Reciprocamente, gli evangelisti
hanno fatto ricorso al greco dei tribunali per interpretare il processo e la passione di Gesu, I'autore
degli Atti si ispira alla poesia epica dell’Odissea per narrare i viaggi di Paolo e quest’ultimo fa
spesso eco a elementi della filosofia stoica, e allo stesso modo certi passaggi del Nuovo
Testamento portano tracce di un vocabolario ontologico greco.[141]E quindi in modo naturale che
il cristianesimo nascente continua questa sintesi del pensiero semitico e greco, in dialogo con
autori giudaico-ellenistici e greco-romani, per interpretare le Scritture e sviluppare il proprio
pensiero. La ricchezza dell’espressione greca del Giudaismo e del Cristianesimo pud dunque far
pensare che vi sia una dimensione fondatrice in questo innesto della cultura greca sulla cultura
ebraica, che permettera di esplicitare in greco I'unicita e I'universalita della salvezza in Gesu Cristo
di fronte alla ragione filosofica.[ 142]Evidentemente, una vasta porzione di cristiani, in particolare al
di fuori delle frontiere dell'Tmpero Romano, che non apparteneva a questa area culturale, ha
sviluppato la sua genialita propria a servizio dell’'espressione della fede nel mondo di lingua siriaca,
dell’Armenia e dell’Egitto, ma anch’essa si & confrontata col pensiero greco, lasciandosene ispirare
e prendendo da esso le sue distanze.

87. Il Concilio di Nicea non & semplicemente un evento di assunzione e di fecondazione della
cultura da parte della Rivelazione, ma € anche l'occasione di incontri interculturali. Ora, questo
incontro delle culture & anch’esso un aspetto maggiore dell’evento di Sapienza che I'evento di Gesu
Cristo suscita, in quanto la Rivelazione collega e mette in comunione le culture tra loro, rendendo
possibile il pit alto grado di interculturalita. Lo scambio e la fecondazione mutua fa gia parte di
tutte le culture, che non esistono se non nel processo in cui sono poste in contatto le une con le
altre, e cosi si evolvono, si arricchiscono e talvolta si oppongono e si mettono in pericolo
reciprocamente. Tuttavia, la potenza di rinnovamento della Rivelazione apporta a queste relazioni
un salto qualitativo in intensita. Da un lato, donando accesso alla fonte trascendente del vero e del
bene, alla radice dell’universalita dello spirito umano che rende possibile la loro
comunicazione,[143] essa apre in pienezza lo spazio comune per i loro incontri e i loro scambi.
Dall‘altro lato, I'evento Gesu Cristo € potenza di conversione e di liberazione di fronte alle forze di
chiusura e di opposizione all’altro, contenute nella vita dei popoli e delle culture. Solo una cultura
che sia per cosi dire “salvata” puo superarsi senza perdersi e aprirsi alle altre culture per esserne
arricchita come pure per arricchirle. L'ascolto della Parola di Dio e della Tradizione, cioé della
Parola dell’Altro, abitua, per cosi dire, lo spirito e le culture all’ascolto degli altri.[144]Tutto cio
porta non a una giustapposizione esteriore e povera delle culture, né a una fusione in un tutto


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn141
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn142
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn143
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn144

indistinto, ma a una interculturalita salvata ed elevata in cui ogni cultura si supera venendo
fortificata nella sua consistenza propria, in virtu di una sorta di pericoresi delle culture.[145]Per
questo si tratta di tenere insieme la reale novita e la “sopra-elevazione” delle culture, come il fatto
che chi accetta il Vangelo di Cristo preserva la sua identita culturale e vi si trova fortificato:[146]«I
cristiani, infatti, non sono distinti dagli altri uomini, né per territorio, né per lingua né per modi di
vestire... adattandosi agli usi del paese nel vestito, nel cibo e in tutto il resto del vivere, danno
esempio di una loro forma di vita sociale meravigliosa, e che, a confessione di tutti, ha
dell'incredibile».[147]

88. L'interculturalita ¢, di fatto, la manifestazione di una problematica piu profonda, che ne
costituisce la base: il disegno divino dell’'unita dei popoli e I'arduo cammino di questa unita nella
diversita. Si tratta di uno dei fili conduttori principali della storia biblica della salvezza. Il racconto
tipico della Torre di Babele in Gn 11,1-9 sottolinea la tensione tra la ricchezza della molteplicita
delle lingue, da un lato, e la capacita dell’'essere umano di dissolvere I'unita della casa comune, di
confondere il /ogos dell’oikos. La chiamata di Abramo, la promessa a lui fatta che in lui saranno
«benedette tutte le famiglie della terra» (Gn 12,3), € la prima risposta salvifica di Dio. I profeti
prolungano questa promessa per i popoli della terra annunciando I'unita di tutte le nazioni attorno
al popolo eletto e alla sua Legge.[148]Il Nuovo Testamento presenta questa unita come realizzata
nel Messia, colui che col suo sangue e nella sua carne «abbatte il muro di separazione, cioe
I'inimicizia» tra Israele e le nazioni, per «creare in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo»
(Ef2,14.15b). Cosi, le nazioni sono associate al popolo dell’alleanza, in quanto sono chiamate «a
condividere la stessa eredita, a formare lo stesso corpo e ad essere partecipi della stessa
promessa» (£f3,6). Tutto cio € possibile in Cristo, I'universale singolare, che tiene insieme alterita
e identita, e che assume tutta I'umanita assumendo una umanita genealogicamente e
culturalmente situata. L'antitipo di Babele, la Pentecoste delle lingue di fuoco in A¢2,1-18, € la
manifestazione e la realizzazione di questa potenza di comunione del logos umano, che procede
ultimamente dal Logos di Dio.[149]Non € nell’unita fusionale di un‘unica lingua che lo Spirito Santo
opera la comunione di questi ebrei di lingue e culture differenti, ma ispirando la comprensione
dell’altro, immagine di cid che sara la Chiesa, che raduna tutte le nazioni, tutta tesa verso il suo
compimento, quando i «144000 segnati col sigillo» delle Dodici tribu di Israele e «una moltitudine
immensa, che nessuno poteva contare, di ogni nazione, tribu, popolo e lingua» realizzeranno la
piena comunione escatologica dell'umanita nella nuova Gerusalemme (A4p 7,4.9).

89. La dimensione interculturale di cui Nicea & I'espressione fondatrice pud anche essere
considerata come un modello per I'epoca contemporanea in cui la Chiesa € presente in una varieta
di aree culturali: culture asiatiche, africane, latino-americane, oceaniche, nuove culture popolari
europee, senza contare le nuove forme culturali portate dalla rivoluzione digitale e dalle
tecnoscienze. Tutti questi universi culturali contemporanei sembrano lontani dalla cultura greca
antica che ha accolto in maniera inaugurale la forma di inculturazione dogmatica realizzata
nell’evento di Nicea. Da un lato, si tratta in effetti di sottolineare che € proprio in queste categorie
greche che si € espressa in modo normativo la Chiesa e che queste sono dunque solidali per
sempre col deposito della fede.[150]D’altra parte, tuttavia, nella fedelta ai termini sorti in
quest’epoca e trovando in essi la sua radice viva, la Chiesa puo inspirarsi ai Padri di Nicea per
cercare oggi espressioni significative della fede nelle differenti lingue e nei vari contesti. Con la
grazia dello Spirito Santo, le comunita cristiane, i loro teologi e pastori, in effettiva comunione col
Magistero, sono chiamati a realizzare, nelle situazioni culturali e con gli idiomi loro propri, un
lavoro analogo a quello di un tempo per affermare I'unita radicale del Figlio col Padre. Nicea resta
un paradigma di ogni incontro interculturale e della possibilita di ricevere o di forgiare modi
autenticamente nuovi di esprimere la fede apostolica.

2.3. La fedelta creativa della Chiesa e il problema dell’eresia


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn145
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn146
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn147
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn148
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn149
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn150

90. La percezione di Nicea come momento dell’evento di Sapienza suscitato dall’evento Gesu Cristo
permette di rileggere con maggior finezza la storia delle eresie alle quali risponde il Concilio.
L'eresia, che si discosta intenzionalmente dalla testimonianza apostolica e ne mutila I'integrita, &
percepita dai Padri come la novita che abbandona il cammino della regula fidei e della traditio e,
percio, si allontana dalla realta storica di Cristo. II rimprovero fatto ad Ario € precisamente quello
di introdurre una novita.[151]Eppure, rispetto al novum inaugurato dall’evento Gesu Cristo pud
essere illuminante considerare I'eresia anche come una resistenza fondamentale, passiva e attiva,
alla novita soprannaturale che apre il pensiero e le culture umane al di la di loro stesse —una
novita di grazia di cui & testimonianza il nuovo linguaggio della fede espressa dall’ homoodsios. E
pressoché inevitabile che I'essere umano, con tutte le sue facolta, con tutto il suo essere, opponga
resistenza a questa novita inaudita che lo converte e lo trasfigura. Si tratta di una resistenza e
dunque di un peccato dell’«uomo vecchio» (Rm 6,6; si veda anche £f2,15), della difficolta a
concepire interamente e ad accettare I'immensita di Dio e del suo amore, cosi come I'immensa
dignita dell’essere umano. Il cammino lento e a tentoni, ma prudente, che intrapresero i primi
tentativi di comprendere il senso del mistero del Crocifisso e della sua gloriosa risurrezione, il
passaggio dal kerigma apostolico ai primi passi di cid che oggi chiamiamo teologia, &
accompagnato da tensioni costanti e da una pluralita di opinioni che si discostano dalla pienezza
della testimonianza apostolica e che sono designate col termine eterodossia, come pure eresia.

91. Piuttosto che ripercorrere in modo esaustivo le eresie dei primi secoli, mettiamo in luce questa
resistenza al novum della Rivelazione facendo qualche esempio. Spesso considerata come la prima
eresia, la dottrina razionalista degli gnostici fa perdere il realismo del mistero dell'incarnazione
mediante il docetismo e, riducendo la storia santa a una serie di racconti mitologici, giunge a
negare l'integralita della salvezza umana, relegandola sul piano di una spiritualita eterea. Ireneo,
nella sua battaglia contro la gnosi, sottolinea che si tratta di una resistenza a concepire Dio come
capace e desideroso di entrare di persona nella storia, di unirsi fino in fondo all'umanita, fino a
farsi realmente uomo e conoscere la morte. Si tratta di una resistenza a credere nella bellezza del
singolare, della materia e della storia, una bellezza rivelata proprio nell’evento Gesu Cristo e a cui
rendono testimonianza I’Antico e il Nuovo Testamento. I Padri non esitano in seguito a ricorrere a
concetti e sistemi di pensiero ricavati dalla filosofia greca per affinare il pensiero cristiano. Facendo
Cio, sono costretti a far esplodere sistemi di pensiero incapaci da soli di permettere di concepire
che il Logos si possa fare carne, che il Logos o il Nous (voic), che esprimono la divinita, siano
uguali alla fonte da cui provengono, o che sia possibile una molteplicita che non contraddica l'unita
divina e che sia proprio nel grembo di questa unita. I sostenitori delle eresie cristologiche e
trinitarie sono coloro che non sono stati capaci di lasciare che fossero dilatati dallimmensita
inaudita del nous (voic) Christou i sistemi di pensiero di partenza, quale che fosse la loro ricchezza
e il loro apporto reale nel pensare la dottrina cristiana. E ancora la medesima difficolta che
ritroviamo nei dibattiti delle correnti cristologiche in Oriente lungo il III secolo, che preparano in
certo senso la via all’'eresia ariana. Occorre evitare di fare una caricatura delle posizioni dei
protagonisti di queste correnti, poiché sono anzitutto dei pensatori individuali, ma tutti si
confrontano con le medesime difficolta a mantenere la ricchezza trinitaria del Dio Uno e la
radicalita della piena assunzione di un‘umanita singolare da parte del Figlio uguale al Padre: alcuni
devono affrontare una teologia trinitaria di tendenza subordinazionista e con una cristologia che
rischia di essere docetista, mentre altri devono resistere a forme di modalismo trinitario e di
adozionismo. Sono quindi sempre le medesime resistenze provenienti dai vecchi schemi di pensiero
che si esprimono, qualche decennio prima di Nicea, nell'insegnamento di Ario: per lui €
inconcepibile che il Figlio, altro dal Padre, quel Figlio che nasce e muore, possa essere coeterno e
uguale a Dio, senza compromettere I'unita e la trascendenza divine e dunque la redenzione degli
uomini.

92. Queste resistenze sono certo comprensibili, in quanto sono umane. Testimoniano in negativo
I'incredibile luce proiettata sulla percezione di Dio e della vocazione divina dell’essere umano
dall’evento Gesu Cristo e della non meno incredibile trasfigurazione del pensiero e della cultura


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn151

umana dispiegata nell’evento di Cristo e nell’evento di Sapienza che ne deriva. Nulla di cio che €
umano viene abolito, ma I'accesso all'immensita della verita di Dio esige |'autorivelazione da parte
di Dio e la grazia che converte ed eleva le facolta e la realizzazione dell'essere umano. In un certo
senso, la resistenza delle eresie ci permette di vedere Nicea in tutta la sua forza di novita
incommensurabile.

3. L’'evento ecclesiale: il Concilio di Nicea, primo Concilio Ecumenico
3.1. La Chiesa si inscrive con la sua natura e le sue strutture nell'evento Cristo

93. Il Concilio di Nicea non & solo un evento nella storia della dottrina, ma pud senz’altro essere
compreso come un evento ecclesiale, corrispondente a una tappa fondamentale nel processo di
strutturazione della Chiesa. Nel corso di un lungo cammino che ha fatto seguito a Nicea, il
“Concilio Ecumenico” € diventato il faro di orientamento per le decisioni dottrinali e giuridiche di
tutta la Chiesa, il suo luogo di comunione e di autorita ultima. Vi si potrebbe vedere, dal punto di
vista della sua strutturazione, una svolta che orienta il sequito della vita della Chiesa, simile a cio
che il Simbolo di Nicea rappresenta dal punto di vista dellaccesso a Dio (evento Gesu Cristo) e del
pensiero umano (evento di Sapienza)? Sarebbe questo il caso se il Concilio Ecumenico in quanto
tale potesse essere considerato come il frutto e I'espressione specificamente ecclesiale dell'evento
Gesu Cristo.

94. Fin dai suoi inizi, la Chiesa ha coscienza di essere inscritta nella continuita del popolo eletto,
assemblea convocata (gahal/ekkilésia —cf. Dt5,22) per vivere la Torah rivelata e per rendere un
culto al Signore suo Dio. Essa si considera anche come «stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione
santa, popolo che Dio si & acquistato perché proclami le opere ammirevoli» (7Pt2,9) del Dio di
Israele. Negli Atti degli Apostoli essa € presentata come una comunita del discernimento della
volonta di Dio di cui attore principale € lo Spirito Santo,[152]guidata da uomini che prolungano il
ruolo dei dodici apostoli, «testimoni della Risurrezione» (At 1,22). In certo senso, & nella comunita
ecclesiale, in quanto Corpo di Cristo, che si possono discernere i «sentimenti di Cristo» (Fi/2,5; si
veda supra, § 77).

95. Questa coscienza si esprime nei primi Padri, che legano la struttura e il funzionamento della
Chiesa alla sua natura profonda e alla sua chiamata. Cosi, all'inizio del II secolo, Ignazio di
Antiochia sottolinea che le diverse Chiese particolari si considerano solidalmente quali espressioni
dell'unica Chiesa. I suoi membri sono synodoi, compagni di viaggio, dove ciascuno € chiamato a
giocare un ruolo secondo l'ordine divino che stabilisce I'armonia, espressa nella sinassi eucaristica.
Cosi, con la sua unita e il suo ordine, la Chiesa canta la lode di Dio il Padre nel Cristo, tesa verso la
sua piena unita che sara realizzata nel Regno di Dio. Cipriano di Cartagine approfondisce questo
insegnamento a meta del III secolo precisando il fondamento sinodale ed episcopale sul quale
deve fondarsi la vita della Chiesa: nulla si fa senza il vescovo (nihil sine episcopo), ma ad un
tempo nulla si fa senza il “vostro parere” (quello dei presbiteri e dei diaconi) e senza
I'approvazione del popolo (nihil sine consilio vestro et sine consensu plebis).[153]Unita legata
all’'unita della Trinita, ispirazione dello Spirito Santo, cammino insieme (synodos) verso il Regno,
fedelta alla dottrina degli apostoli e alla celebrazione dell’Eucaristia, ordine e armonia dei ministri e
dei battezzati, con un ruolo peculiare conferito ai vescovi: questi elementi manifestano che la
Chiesa, fin dentro le sue strutture e il suo funzionamento, si inscrive profondamente nell’evento
Gesu Cristo, come suo momento e sua espressione privilegiata. Nella celebrazione di Nicea € tutto
il processo sinodale che precede e che trova nel Concilio Ecumenico il suo apice, che noi
raccogliamo e celebriamo.

3.2. La collaborazione strutturale dei carismi della Chiesa e il cammino verso Nicea


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn152
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn153

96. Questi elementi propri della natura teologale della Chiesa, che non possono essere che il frutto
dell’'evento della Rivelazione, si sono manifestati nel cammino storico che ha portato al Concilio
Ecumenico di Nicea attraverso l'interazione di tre carismi, messi a disposizione per il governo,
I'insegnamento e la presa di decisioni comunitarie nella Chiesa: anzitutto la gerarchia tripartita, poi
i maestri e il sinodo. Un ordine di presidenza che pone gli apostoli al primo posto, sembra gia ben
stabilito nel corpo paolino: «Alcuni percio Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come apostoli,
in secondo luogo come profeti, in terzo luogo come maestri...» (1Cor 12,28; cf. Ef4,11). La prima
caratteristica € lo sviluppo progressivo della gerarchia tripartita dei vescovi, presbiteri e diaconi.
Essa, che aveva la supervisione dei profeti e dei maestri itineranti dei primi 150 anni del
cristianesimo (spesso chiamati “apostoli”, in senso generale), giunse a soppiantarli in una certa
misura e divenne la struttura locale di governo della Chiesa. La figura del vescovo, in particolare,
esprime la dimensione apostolica della Chiesa. A partire dal IV secolo si formano delle provincie
ecclesiastiche che manifestano e promuovono la comunione tra le Chiese particolari, con a capo un
metropolita.

97. Essendo i cristiani chiamati ad annunciare Cristo e a trasmettere il suo insegnamento e
I'insegnamento degli apostoli a tutte le nazioni, non sorprende che la seconda caratteristica del
cristianesimo del periodo preniceno fosse I'importanza decisiva delle scuole e dei maestri, che
impartivano un insegnamento ai catecumeni e interpretavano le Scritture. Essi potevano essere o
non essere ministri ordinati. Pelagio, ad esempio, insegnava a Roma all’inizio del V secolo, pur non
essendo presbitero, come Melania I'anziana e Rufino a Gerusalemme, Gerolamo a Betlemme e poi
a Roma. Anche Origene ha diretto la Scuola di Alessandria, dopo la morte di suo padre Leonida,
prima di essere ordinato.

98. Infine, dopo la seconda meta del II secolo e all’inizio del III, soprattutto in Asia Minore, il
sinodo prende un posto sempre piu importante per decidere di questioni rilevanti di disciplina, di
culto e di insegnamento. All'inizio, i sinodi erano locali, ma l'invio di lettere sinodali che
comunicavano le loro decisioni (acta) alle altre Chiese, lo scambio di delegazioni e le richieste di
mutuo riconoscimento, testimoniano la «ferma convinzione che le decisioni prese fossero
espressione della comunione con tutte le Chiese», in quanto «ogni Chiesa locale € I'espressione
della Chiesa una e cattolica».[154] Notiamo che il sinodo possiede una dimensione giuridica o
canonica molto netta, in quanto istituzione che legifera. I documenti e le collezioni di canoni
sinodali sono raccolti negli archivi episcopali, in particolare a Roma: lo sviluppo del diritto canonico
e quello dei sinodi vanno di pari passo e si accompagnano |’un I'altro. Non € possibile attribuire
unicamente alla legittimazione della Chiesa da parte di Costantino la svolta verso una Chiesa
istituzionalizzata di tipo statuale. Percepita come una polis (citta) che riflette la Citta di Dio, la
Gerusalemme celeste (cf. 560 e 62; 65,18; Ap 3,12; 21,1-27), 0 come un synodos, inteso nel
senso letterale di un popolo che percorre lo stesso cammino di Gesu verso il Regno, avendo
proprio lui alla testa come suo proestos, o presidente, la Chiesa € costitutivamente “politica” e
istituzionale.[155]

99. Questi tre carismi si sono evoluti diversamente e in maniera propria in seno alla Chiesa, ma
nessuno di essi si & emancipato o separato dagli altri due. Anche se alcune tensioni si sono
naturalmente manifestate tra di loro e al loro interno, essi si sono arricchiti, informati e rinforzati
mutuamente. I maestri partecipavano spesso come membri ai sinodi. Parimenti, i vescovi erano fin
da principio maestri e predicatori secondo il modello di Ignazio di Antiochia. Naturalmente, i
vescovi presiedevano i sinodi e vi giocavano un ruolo di primo piano in quanto custodi
dell’'ortodossia della fede e della pratica. Per di piu, nel suo ruolo sacramentale, il vescovo
presiedeva la celebrazione eucaristica che apriva e chiudeva ogni sinodo, quale fonte e culmine di
quel “camminare insieme” che € il synodos.[156] Segno della ricezione delle decisioni sinodali, cosi
come della comunione dei credenti coi loro vescovi, stabiliti nella successione apostolica nel seno
della “ Catholica’, cioeé nella Chiesa di Dio una e unica, |'Eucaristia manifestava e realizzava in modo


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn154
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn155
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn156

visibile I'appartenenza al Corpo di Cristo e I'appartenenza reciproca dei cristiani
(cf. 1Cor12,12).[157]

100. Non solo questi elementi del processo di strutturazione della Chiesa manifestano il suo
radicamento nell’evento Gesu Cristo, ma & possibile anche discernere in questo processo una certa
analogia con cio che costitui I'evento di Sapienza, piu sopra analizzato. Cosi come il pensiero
umano, profondamente rinnovato dall'evento Gesu Cristo, assume e trasfigura le culture umane, a
partire specialmente dall'incontro del pensiero semitico, gia lavorato all'interno dalla Rivelazione,
con la cultura greca e altre culture, allo stesso modo le tre dimensioni o carismi che abbiamo
rilevato erano assunti un tempo dalle istituzioni giudaiche e da versioni locali delle istituzioni greco-
romane dei primi secoli della nostra era, sia civili che religiose. Da un lato, il giudaismo del
Secondo Tempio aveva la sua gerarchia sacerdotale, le sue scuole e i suoi sinodi. Dallaltro,
siccome non esistevano scuole specifiche per loro, i maestri cristiani erano quasi tutti formati come
oratori e interpreti nella enkyklios paideia, ovvero nel sistema educativo generale del mondo
greco-romano, e facevano dunque appello alla retorica e alla filosofia, che hanno contribuito a
inscrivere nel patrimonio della dottrina cristiana. Il sinodo ( concilium in latino) era gia anch’esso
un‘istituzione antica nel mondo greco-romano quando i cristiani gli hanno attribuito un ruolo
importante. Ora questi differenti aspetti acquistano dimensioni proprie, trasfigurate, potremmo
dire, quando sono a servizio della missione della Chiesa di annunciare il Vangelo ed essere segno
di unita per il genere umano.

3.3. 1/ Concilfo Ecumenico di Nicea

101. Nel 325 viene celebrato a Nicea un sinodo che si inscrive in parte all'interno di questo
processo come un punto di arrivo, ma che ne rappresenta ugualmente una forma eccezionale per
la sua portata ecumenica. Convocato dall'imperatore per risolvere una contesa locale che si era
estesa a tutte le Chiese dell'Impero romano d’Oriente e a numerose Chiese dell'Occidente, esso
raduna vescovi provenienti da diverse regioni dell’'Oriente e i legati del vescovo di Roma. Per la
prima volta, dunque, vescovi di tutta I’ Oikouméne sono riuniti in sinodo. La sua professione di fede
e le sue decisioni canoniche sono promulgate come normative per tutta la Chiesa. La comunione e
I'unita inaudite suscitate nella Chiesa dall’'evento Gesu Cristo sono rese visibili ed efficaci in modo
nuovo da una struttura di portata universale, e I'annuncio della buona notizia di Cristo in tutta la
sua immensita riceve anch’esso uno strumento di un‘autorita e di una portata senza precedenti:

Nel Concilio di Nicea per la prima volta, attraverso |'esercizio sinodale del ministero dei vescovi, si
esprime istituzionalmente a livello universale I'€€ouaia del Signore risorto che guida e orienta nello
Spirito Santo il cammino del Popolo di Dio. Analoga esperienza si realizza nei successivi Concili
ecumenici del primo millennio, attraverso i quali si staglia normativamente l'identita della Chiesa
una e cattolica.[158]

102. Col Concilio di Nicea, si &€ imposta l'idea stessa di un sinodo o di un concilio ecumenico. Anche
se nessuno dei suoi acta & sopravvissuto, secondo ogni probabilita e nonostante una ricezione
lenta e ardua, la proclamazione dell’hormoodsios e i canoni di Nicea sono sopravvissuti. Dopo
questo lungo processo di ricezione — che sara tipico di ogni concilio —, Nicea & divenuto l'ideale del
concilio nello spirito di molti. La sua presentazione tradizionale come un concilio unificato, ispirato
dallo Spirito Santo, ha aiutato a farlo diventare il concilio ideale nella tradizione ulteriore e a poco a
poco ha creato la stima dei cristiani per i concili ecumenici. Nicea ha aperto la via ai concili
ecumenici successivi e dunque a un nuovo modo di vivere la sinodalita o la conciliarita che segnera
la vita della Chiesa fino ad oggi, sia nel suo ruolo di definire e proclamare la fede che nella
manifestazione dell'unita dell'insieme dell’ Oikoumené rappresentata nel suo seno.

Capitolo 4


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn157
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn158

Custodire una fede accessibile a tutto il popolo di Dio
Preludio: il Concilio di Nicea e le condizioni di credibilita del mistero cristiano

103. L'idea principale e legittima che si ricava dal Concilio di Nicea € che si tratta di un

concilio dogmatico che ha difeso e precisato la fides quae cristologica e trinitaria. Ora, si tratta di
esplicitare in questo ultimo capitolo come I'evento del concilio ha costituito anche una sorta di
dispositivo istituzionale della Chiesa una e cattolica per risolvere un conflitto dogmatico in
condizioni che potessero rendere ricevibile la sua decisione. L'esame di teologia fondamentale deve
dunque completare l'inchiesta dogmatica e storica. E la fides guae, la verita salvifica, che genera
I'adesione alla salvezza, cioe la fides qua, ma a Nicea la stessa fides qua & stata posta a servizio
dell’accoglienza e della comprensione della fides quae. Ora, la considerazione del processo

della fides qua, ossia delle condizioni della definizione e della ricezione della fides quae, manifesta
la natura e il ruolo della Chiesa. Evidentemente, & chiaro che l'invenzione di questo dispositivo
istituzionale sarebbe stata progressiva, che non sarebbe uscita armata come Atena dalla testa di
Zeus, in breve, che il concetto dogmatico di “Concilio Ecumenico” non poteva essere esattamente
contemporaneo all’evento del 325. Come abbiamo gia spiegato nel capitolo 11, il luogo per
eccellenza in cui si incontrano la fides qua e la fides quae ¢€ il battesimo. E qui che l'individuo e
incorporato alla fede della Chiesa, che egli riceve la Chiesa come madre. In questo contesto di
battesimo e di catechesi di iniziazione, la Chiesa antica ha elaborato la regola della fede come la
sintesi piu sostanziale della fede. Tenendo conto della sua pertinenza, questa ¢ stata utilizzata per
discernere la verita della fede rispetto all’eresia (Ireneo, Tertulliano, Origene, ad esempio). La
regola della fede € quindi il precursore della posizione dogmatica del Simbolo, inteso come
riassunto degli elementi normativi della fede. Questa coscienza di una norma (regula, kanon) &
presente nella procedura dei sinodi preniceni che facevano discernimento a proposito della fede.

104. Fondandosi sulle molteplici esperienze dei sinodi regionali o locali dei secoli II e III, si puo
sostenere la tesi dogmatica che & una determinata verita ecclesiologica ritenuta operativa a

priori che € stata sollecitata per risolvere il problema di una verita trinitaria, cristologica e
soteriologica minacciata di essere alterata, falsificata o perduta. I processi della fides

gua manifestano la natura della Chiesa. Il Verbo di Dio, fattosi carne (cf. Gv1,14), fa realmente
conoscere il Padre e questa conoscenza, per la potenza dello Spirito Santo, € affidata alla Chiesa,
incaricata di custodirla e di trasmetterla. Ora, questa missione implica che la Chiesa possa
interpretare le Scritture con autorita. Cido mostra anche che credere la Chiesa — come professa |l
Simbolo — e credere alla sua autorita nel definire la dottrina cristologica e trinitaria si fonda
sull’atto di fede in Gesu Cristo e nella Trinita, in una forma di “mutua anteriorita”, secondo la felice
espressione tomista.[159]Infine, anche lo scopo ultimo di tutta questa procedura ecclesiale deve
attirare la nostra attenzione. Avanziamo l'ipotesi che la procedura conciliare € stata messa al
servizio dei piccoli, a servizio dunque della fede dei bambini, che ¢ il paradigma della fede del vero
discepolo agli occhi del Signore Gesu e quindi dell’annuncio del Vangelo a tutti. Cio illumina il
senso del Magistero della Chiesa, che tende a una carita di protezione nei riguardi del “piu piccolo”
tra i fratelli di Cristo (cf. Mt 25,40).

1. La teologia a servizio dell'integralita della verita salvifica
1.1. 1/ Gristo, /a verita escatologicamente efficace

105. Nella misura in cui Nicea propone una verita nelle questioni riguardanti la salvezza e la
distingue dall’errore, la sua prima sfida dal punto di vista della teologia fondamentale & quella del
posto che deve avere la verita nella soteriologia. Questa convinzione proviene anzitutto dalla
stessa forma della Rivelazione, che, lasciandosi trascrivere in parole messe per iscritto, manifesta
che la dimensione della verita le € costitutiva. La fede cristiana suppone che la verita di Cristo sia
resa accessibile ai suoi discepoli. In effetti, il Salvatore € lui stesso la verita: «Io sono la via, la


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn159

verita e la vita» (Gv 14,6). Nel cristianesimo, la verita € una persona. La verita non & pilu un
semplice affare di logica o di ragionamenti, non & possibile possederla, non € separabile dagli altri
attributi identificati con la persona di Cristo, come il bene, la giustizia o 'amore. Resta vero che
I'adesione a Cristo interpella sempre l'intelligenza dei discepoli: « Credo ut intelligan.[160]In
effetti, non & immaginabile né coerente pensare che il Dio creatore dell'uomo intelligente e libero —
una delle dimensioni della creazione a immagine e somiglianza dello stesso Creatore (Gn 1,26-27)
—, possa in quanto Dio salvatore disinteressarsi dell’accesso conoscitivo alla sua verita e alla verita
che salva. Per di piu, questa verita salvifica possiede una dimensione comunitaria. Nicea & un atto
comunitario di espressione della verita, con lo scopo di comunicarla a tutta la Chiesa. Di fatto, non
€ neppure immaginabile né coerente pensare che il Creatore della famiglia umana, e in particolare
della sua capacita di comunicazione intelligibile attraverso il linguaggio (cf. Gn 11,1-9 — la torre di
Babele, e At2,1-11 — la Pentecoste), possa disinteressarsi dell’accesso comunitario alla sua verita
e alla verita salvifica. Per questo la disgregazione dell’unita della fede compromette la forza e
I'efficacia della salvezza in Gesu Cristo.

106. Questo posto costitutivo della verita nella salvezza ricade sulla natura stessa della Chiesa
“portatrice della verita” (aléthefora). Essa porta un Altro da sé, il Cristo-Verita, e non sarebbe se
stessa senza di Lui. La Chiesa € per necessita d’origine un luogo di ricerca, di scoperta, di
protezione e di dispiegamento della verita compiuta nel Verbo a beneficio personale ed ecclesiale
dei suoi discepoli e di tutti gli esseri umani. Essa € anche un luogo di comunione con la forza
vivificante di questa verita, che in essa circola, irrigando ugualmente la ricerca della verita propria
del mondo, il suo pensiero e la sua cultura.[161]La tradizione (trasmissione) vivificante della stessa
verita salvifica & dunque uno dei significati pil potenti che possa rivestire il concetto dogmatico
della Tradizione ecclesiale.[162]

107. 1l posto capitale della verita spiega il profondo rifiuto dellidolatria nelle Scritture. Il Santo di
Israele & un Dio che parla, contrariamente agli idoli. «Hanno bocca e non parlano», dicono i salmi
(115,5 e 135,16), ripresi in 1Cor 12,2: «Quando eravate pagani, vi lasciavate trascinare senza
alcun controllo verso gli idoli muti». Inoltre, la verita, la potenza, la giustizia, la santita di Dio sono
sempre state concepite, biblicamente, in rapporto con la pretesa di portare la salvezza vera e
universale, mentre le pratiche idolatriche non pretendono altro che offrire un dono parziale e
locale. D'altra parte, poiché € questa Persona che viene da Dio e che & Dio essa stessa e Signore
(cf. Gv13,14), la verita della salvezza deve essere ricevuta, mentre I'idolatria costruisce il divino a
partire dall'umano. Il fatto che Dio non possa essere fabbricato come la statua di un idolo (si veda
I'ironia di Sap 13,11-19) rinvia alla nozione di autorivelazione divina, opposta in maniera frontale
all'idea di autorealizzazione cosi frequente nelle offerte religiose, anche antiche, come testimonia lo
gnosticismo designato da Ireneo come una vera e propria eresia e come la «gnosi dal nome
menzognero». La gnosi “mente”, in quanto contraddice la nozione stessa di verita salvifica, dal
momento che essa non €& verita accolta da Dio e ricevuta liberamente nell’amore. Al contrario,
mediante la sua incarnazione, il Verbo di Dio sollecita I'atto di fede ecclesiale e personale come un
ricevere, mediante l'intelligenza e tutto I'essere, i misteri che salvano nello Spirito Santo: «Voi
adorate cid che non conoscete, noi adoriamo cid che conosciamo, perché la salvezza viene dai
Giudei» (Gv4,22). Infine, Gesu ¢ il Verbo di Dio inviato nel mondo per una missione di parola, per
una parola di verita integrale, che sollecita la risposta di fede dell’essere umano. Per questo si
tratta di una verita realmente salvifica, escatologicamente efficace: «Oggi con me sarai nel
paradiso» (Lc 23,43). La scelta di Nicea di esprimere in parole una verita integrale di salvezza per
tutti, da ricevere nella fede, & fedelta non soltanto alla verita cristologica (fides guae) ma anche
alla relazione personale alla verita che € lo stesso Cristo (fides qua).

1.2. La salvezza e il processo di fillazione divina

108. Questa verita soteriologica va intesa in senso forte, ontologico. Senza pretendere di offrire
una comprensione esaustiva che comprometterebbe il mistero della salvezza in quanto mistero,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn160
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn161
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn162

essa da tuttavia accesso alla verita stessa della filiazione e della paternita di Dio. Il Dio della verita
ha per cosi dire voluto mettere gli uomini alla prova della pretesa filiale, inaudita, del suo Figlio
unico Gesu. La verita rivelata da Dio si concentra nella verita del suo “Figlio” unico. Questo termine
non si riduce a una semplice metafora o a una analogia, poiché cid che & metaforico si apre qui da
sé al registro dell'ontologia, come il symbolon, nel senso forte del termine, dona realmente ed
efficacemente accesso alla realta che significa. La testimonianza del Padre donata a Gesu fonda
questa verita: «Se accettiamo la testimonianza degli uomini, la testimonianza di Dio &€ superiore: e
questa é la testimonianza di Dio, che egli ha dato riguardo al proprio Figlio. Chi crede nel Figlio di
Dio, ha questa testimonianza in sé» (1GVv 5,9). L'autore aggiunge: «Chi non crede a Dio, fa di lui
un bugiardo» (1Gv 5,10). I nostri vecchi catechismi amavano esprimere questa convinzione intima
dell’atto di fede dei cristiani con una semplicita diretta: «Dio che non puo ingannarsi né
ingannare»,[163]nella quale Tommaso d’Aquino avrebbe potuto riconoscere le sue
formulazioni.[164]Cosi si trova giustificata 'opzione ontologica del neologismo di Nicea,
I’homoodsios, che intende prolungare e chiarificare la terminologia biblica e innica. La conferma
della verita ontologica della filiazione divina di Gesu sta nel fatto che, come abbiamo visto nel
primo e nel terzo capitolo, il rapporto della paternita e della filiazione si trova misteriosamente
capovolto tra il divino e I'umano: la paternita umana e terrena € divenuta una denominazione
secondaria e derivata rispetto al suo prototipo, Dio il Padre (cf. £f3,14; Mt 23,9). E questa verita
della filiazione divina, nella quale il credente € invitato a entrare, che sottende la verita della
filiazione battesimale.[165]Essere salvati, secondo il Vangelo di Gesu, consiste nell’entrare nella
piena verita della filiazione che €& inserita nella filiazione eterna di Cristo.

2. La mediazione della Chiesa e l'inversione del concatenamento dogmatico: Trinita,
cristologia, pneumatologia, ecclesiologia

2.1. Le mediazioni della fede e il ministero della Chiesa

109. Questa verita salvifica ed efficace € esplicitata € comunicata a Nicea da un atto di
interpretazione del testo biblico in termini che provengono dagli inni e dalla filosofia, e attraverso
I'esercizio dell'intelligenza della fede. In effetti, tutta 'economia della Rivelazione biblica attesta
che non bisognerebbe certamente intendere la forza della convinzione circa la verita cristologica
nei termini di un fondamentalismo per il quale il senso delle Scritture & disponibile unicamente in
modo immediato. Perché la tradizione interpretativa della dottrina ecclesiale e la ricerca dei teologi
mostrano, al contrario, che la fede ha bisogno di molte mediazioni, a cominciare dalla prima unica
e fondatrice, che € quella dell'umanita del Figlio unico, che egli ha ricevuto da Maria. Dio ha
disposto che la sua verita divina inaudita si muovesse verso I'umanita attraverso la mediazione del
suo Verbo incarnato: «Questi € il Figlio mio, I'amato: in lui ho posto il mio compiacimento.
Ascoltatelo» (Mt 17,5; cf. 3,17). Inoltre, i differenti generi letterari nell’espressione della
Rivelazione che costituiscono i libri biblici richiedono altrettante economie ermeneutiche.[166]Il
Simbolo, nato dalla liturgia e proclamato in contesto liturgico, testimonia inoltre che la mediazione
interpretativa non si riduce a un commento del testo, ma si fa gestis verbisque dove la fede &
vissuta in una comunita di preghiera e di grazia.[167]E quanto leggiamo nel racconto di Lc 24,
dove il Risorto in persona non si accontenta di dare una spiegazione attraverso I'esegesi della
Legge e dei Profeti, ma infine anche lo fa attraverso la sua presenza e la sua autodonazione
eucaristica, nello “spezzare il pane”, come spiega Papa Benedetto XVI in Verbum Domini:

Parola ed Eucaristia si appartengono cosi intimamente da non poter essere comprese I'una senza
I'altra: la Parola di Dio si fa carne sacramentale nell’evento eucaristico. L'Eucaristia ci apre
all'intelligenza della Sacra Scrittura, cosi come la Sacra Scrittura a sua volta illumina e spiega il
Mistero eucaristico. In effetti, senza il riconoscimento della presenza reale del Signore
nell’Eucaristia, l'intelligenza della Scrittura rimane incompiuta.[168]


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn163
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn164
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn165
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn166
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn167
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn168

110. Cosi, il concatenamento ordinato dei misteri tale quale e offerto nella dogmatica puo essere
utilmente capovolto in teologia fondamentale. E per il mistero della Chiesa, «il mistero piu difficile
da credere»,[169]che vengono proposti dapprima i misteri inauditi della fede cristiana, misteri da
Cui questa dipende logicamente e ontologicamente. E infatti alla Chiesa che compete, anzitutto, di
stabilire il regime di credibilita dellitinerario della fede. Evidentemente, esiste un «ordine o una
“gerarchia” delle verita della dottrina cattolica, essendo diverso il loro nesso col fondamento della
fede cristiana».[170] La dottrina cristologica, trinitaria e soteriologica del Simbolo costituisce
questo fondamento. Tuttavia, all'interno del nexus mysteriorum dei dogmi,[171] I'atto di
interpretazione del Concilio illumina la partecipazione della Chiesa, secondo il suo posto e il suo
ruolo specifici, all'ordinamento della salvezza.

2.2. Dissenso e sinodalita

111. La mediazione interpretativa della Chiesa si manifesta negli arbitrati, in particolare di fronte ai
dissensi o di fronte al bisogno di tradurre il testo sacro. Il “Concilio di Gerusalemme” in Atti 15
testimonia per la prima volta un dissenso di dottrina (il rapporto dei discepoli di Cristo provenienti
dalle nazioni pagane con la Legge mosaica) e di pratica (circoncisione, idolotiti e impudicizia), che
portavano conflittualita e la cui regolamentazione e soluzione, in forma di ritrovato consenso
ecclesiale, sono state precedute da un esame da parte del collegio radunato degli «apostoli e
anziani» (At 15,6). Viene avviato un processo: si nota anzitutto una successione di testimonianze
autorizzate (Pietro, Paolo e Barnaba, Giacomo) accolte in un ascolto mutuo,[172]in seguito un
appello all'autorita di Mose, l'istituzione di messaggeri con mandato rispetto a messaggeri “senza
incarico” (cf. At 15,24), e infine la redazione di uno scritto prescrittivo da consegnare ufficialmente
all'assemblea di Antiochia (cf. At 15,30-31) riunita su iniziativa dei messaggeri con mandato. Tutti
sono attori, dal momento che la questione € sottoposta a tutta la Chiesa di Gerusalemme

(cf. At15,12), che e presente durante lo svolgimento del discernimento ecclesiale e che & implicata
nella decisione finale (cf. At 15,22).[173]1l segno di questo aspetto comunitario & che i messaggeri
sono inviati in coppia (cf. At 15,27). L'essenziale per la nostra riflessione & che la Chiesa assistita
dallo Spirito Santo e funzionante in maniera sinodale, appoggiandosi sul sensus

fidei fidelium{174]e sull’autorita particolare degli apostoli, costituisce il mistero vivente e operante
nel quale & stato elaborato lo sviluppo dottrinale a proposito della distinzione, di fronte alla Legge
mosaica, tra i discepoli di Cristo provenienti dal popolo ebreo e quelli provenienti dalle nazioni.
L'arbitrato di fede che riguardava l'intento universalistico di Dio, quanto all'ingresso delle nazioni
nel mistero rivelato dapprima a Israele, si € operato qui nello scambio tra fides gua e fides quae,
nel seno del mistero dinamico della Chiesa.

112. Fin dai tempi che precedettero I'incarnazione del Verbo, il popolo eletto aveva dovuto trattare
un problema analogo per la conservazione, ma soprattutto per la diffusione della Rivelazione nella
diaspora di Israele e, al di 13, tra le popolazioni che il Nuovo Testamento chiama i “proseliti”

(cf. Mt23,15; At2,11, 6,15), o anche i “timorati di Dio” (cf. At10,2), d'origine pagana. Si tratta
della scelta fondamentale, la cui origine reale si perde tra varie leggende (Lettera di Aristea o
Talmud-Soferim 1,7), che autorizzava la traduzione della Bibbia del popolo ebraico dall’ebraico al
greco, e fini nella versione alessandrina della Settanta. Queste traduzioni, come piu tardi il ricorso
al neologismo homoousios, avrebbero implicato molteplici arbitrati lessicali perché le verita del
testo originale, concepite nel campo semantico di una lingua semitica, non andassero perdute
quando il testo fu trasferito nel campo semantico di una lingua indoeuropea.

113. Questi arbitrati esprimono la stessa natura della Chiesa e permettono di comprendere il senso
del magistero che essa esercita. Dal momento che la Chiesa € una realta di grazia inscritta nella
storia, essa e costituita e mossa dallo Spirito Santo, quello stesso che ha operato nell'Incarnazione
del Verbo e che continua a operare l'incorporazione dei credenti nel Corpo mistico confrontato con
le gioie, le tentazioni e le vicissitudini della storia. La sua missione salvifica si realizza non solo
mediante la predicazione, con l'insegnamento delle Scritture e la celebrazione dei sacramenti, ma


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn169
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn170
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn171
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn172
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn173
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn174

anche mediante il magistero esercitato dai vescovi, successori degli apostoli, in comunione col
vescovo di Roma, successore di Pietro. Cid non significa affermare che la verita della fede € storica
e mutevole: significa piuttosto che il riconoscimento della verita e I'approfondimento della sua
comprensione costituiscono un compito storico dell’'unico soggetto-Chiesa. La Chiesa non ha
dunque a sua disposizione la verita, che non puo essere fabbricata, dal momento che si tratta
fondamentalmente di Cristo stesso, ma essa la riceve, la richiama e la interpreta. Credere con la
Chiesa significa per ogni generazione partecipare ai suoi sforzi incessanti per una comprensione
piu profonda e piu completa della fede. L'obbligo di fedelta non puo essere ricondotto solo a una
forma di docilita passiva: si tratta di un obbligo di appropriazione attiva per tutti i discepoli, col
sostegno e sotto la vigilanza del magistero vivente del collegio dei vescovi. Questi ultimi, quando
concordano, detengono l'autorita per decidere in modo obbligante se un’interpretazione teologica e
fedele 0 meno alla fonte — il Cristo e la Tradizione apostolica. I| Magistero non aggiunge nulla alla
Rivelazione compiutasi in Cristo e attestata nelle Scritture, se non le esplicitazioni dello sviluppo
dogmatico, dal momento che la Chiesa vi esercita il suo ruolo di interprete autentico della Parola di
Dio mediante atti di fedelta creativa alla Rivelazione:[175] «Cosi, il giudizio che riguarda
I'autenticita del sensus fidelium appartiene in ultima analisi non ai fedeli stessi né alla teologia, ma
al magistero».[176]1l Magistero detto ordlinario dei successori degli apostoli consiste in un
insegnamento abituale che elabora continuamente la Tradizione — gia designata nel Nuovo
Testamento come «la sana dottrina» (27m 4,3). In confronto ad esso, il Magistero straordinario &
esercitato piu di rado, ma lo € ogni volta che deve essere presa una decisione di portata dottrinale
concernente l'insieme della Chiesa, specialmente di fronte a una messa in discussione da una parte
della Chiesa. E cio che si e prodotto in modo eminente ed esplicito al Concilio Ecumenico di Nicea.

2.3 Le lingue dello Spirito Santo per la formazione e il rinnovamento del consenso

114. In fondo, il compito ecclesiale sara anzitutto un compito pneumatologico di metafrasi. Essa
opera sul registro della traduzione, come la Settanta e i targoumim, che cercano la fedelta al testo
ebraico situandosi decisamente nei modi di pensiero e nel genio propri del greco e dell’aramaico. Si
puo supporre che il medesimo processo sia all'opera nella traduzione delle parole di Gesu,
pronunciate in aramaico, nel greco dei Vangeli. Si tratta anche del lavoro di esegesi del testo
sacro, cominciato coi midrashim e gli scritti dei primi Padri della Chiesa. E questo duplice
movimento che fiorisce negli scambi viventi di un Concilio Ecumenico celebrato sotto la mozione
dello Spirito di Pentecoste, nel quale i locutori potevano provenire dal mondo siriano o greco o
copto o latino e che si concretizza in definizioni che sono esse stesse traducibili in altre lingue e in
altre forme di espressione. Assistiamo qui a una duplice audacia ricevuta dallo Spirito Santo.
Anzitutto un rafforzamento della comprensione della fede professata a Nicea da parte di coloro che
la proclamano con parrésia ed efficacia a beneficio del popolo di Dio nei differenti contesti del
mondo; in seguito, I'audacia nello Spirito Santo da parte di coloro che ascoltano (auditus fidei) e
ricevono (obsequium fidei) questa proclamazione.[177]Questo movimento manifesta sia la natura
della Chiesa sia l'identita dello Spirito di verita, che “fa ricordare” le parole di Cristo e guida alla
“verita tutta intera” (cf. Gv 16,13; cf. 14,26). Non vi & nulla di sorprendente nel constatare che un
simile compito ecclesiologico, che postula le operazioni della terza persona divina, doveva risalire
attraverso la storia della salvezza fino al mistero originario delle relazioni trinitarie, dall’'economia
all'ontologia divina.

115. In questo compito di “metafrasi pneumatologica”, che introduce un concetto nuovo,
sconosciuto alle Sacre Scritture, il famoso homoousios, € indispensabile notare che le narrazioni
bibliche come pure le metafore dei testi scritturistici non sono abolite o0 occultate dalle trasposizioni
speculative che ne contraggono e ne chiarificano la sostanza. La chiarificazione dogmatica vale
solo se conserva il suo radicamento, che la vivifica, nell’Aumus biblico e nella comunione della fede
liturgica. E questo, chiaramente, il caso del testo del Simbolo. In circostanze come quelle della crisi
ariana, in cui la Parola di Dio sembrava fornire dei supporti ambivalenti per la conservazione della
verita di fede (Lc 18,19: «Perché mi chiami buono? Nessuno & buono, se non Dio solo»), diventa


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn175
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn176
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn177

necessario che |'espressione speculativa possa dirimere la disputa esegetica. Tuttavia, lo sviluppo
dottrinale, con le risorse specifiche dei neologismi, deve accontentarsi di mettere in luce le verita
immanenti al linguaggio di rivelazione, nello stesso modo con cui Cristo spiega la sua parabola del
seminatore in Mt 13,3-9 e poi 18-23. In questo senso, non si manchera di rilevare che nella storia
della Chiesa i neologismi dogmatici sono stati, tutto sommato, poco humerosi e hanno corrisposto
a dei nodi del mistero cristiano veramente decisivi: “consustanzialita” e “unione ipostatica” in
cristologia; e in ambito trinitario “relazioni sussistenti” e “pericoresi”; ma anche “persona”
(prosdpon et hypostasis), col suo senso specificamente cristiano, in teologia trinitaria, cristologia e
antropologia.

3. Vegliare sul deposito della fede: una carita al servizio dei piu piccoli
3.1. La fede unanime del popolo di Dio offerta a tutti

116. Il Simbolo di fede e i canoni adottati dal Concilio di Nicea non sono semplicemente atti
ecclesiali di interpretazione, di traduzione e di metafrasi, ma intendono anche “custodire” o
“vegliare su” (phylaxein) il deposito della fede trasmessa dagli apostoli (Z7m 6,20). Ora, questa
protezione si opera in particolare a beneficio dei piu esposti. Come, sul piano della fides quae,
I’homoodisios € il principio e fondamento della koinonia in Cristo di tutti gli esseri umani tra loro,
sino al piu piccolo, cosi, sul piano della fides gua, la decisione del Concilio di definire una
professione di fede comune, protegge tutti i discepoli. In effetti, la chiarezza dottrinale rende la
fede capace di resistere alle forze del regionalismo culturale assolutizzato e della frattura
geopolitica cosi come a quelle dell’eresia, spesso legate a una forma di sottigliezza elitaria.

117. Soffermiamoci su quest’ultimo aspetto. Nel IV secolo, in quest’epoca di “pace della Chiesa”,
nel quale si € rischiato lo sbiadirsi della convinzione cristiana nel momento della sua diffusione
universale, i sostenitori del paganesimo antico tentavano, invece, di restituire ad esso il suo vigore
perduto sottolineando il carattere accessibile ai comuni mortali degli dei del loro pantheon, della
sua pratica e dei costumi degli avi. Ora, /a fede predicata da Gesu ai semplici non é una fede
semplicistica. Le parabole e altre sentenze, o alcune dichiarazioni giovannee come la magistrale:
«Io e il Padre siamo una cosa sola» (Gv 10,30), sono testimonianza del fatto che I'accesso al
mistero di Dio €, per lo meno, paradossale. Né cio che il dogma chiamera la Trinita, né l'unione
ipostatica enunciata al Concilio di Calcedonia, né il duotelismo dinamico salvaguardato dalla
soteriologia di Massimo il Confessore, potrebbero passare come proposizioni semplici. Tuttavia, il
cristianesimo non si € mai considerato come una forma di esoterismo riservato a una élite di
iniziati. Il Cristo lo afferma in una dichiarazione fondamentale: «Io ho parlato al mondo
apertamente; ho sempre insegnato nella sinagoga e nel tempio, dove tutti i Giudei si riuniscono, e
non ho mai detto nulla di nascosto. Perché interroghi me? Interroga quelli che hanno udito cid che
ho detto loro; ecco, essi sanno che cosa ho detto» (Gv 18,20-21). Anche la disciplina mistagogica
dell’arcano, in un certo periodo del paleocristianesimo, non esprimeva una preoccupazione gelosa
di segretezza, quanto piuttosto I'esigenza di tener conto della serieta e delle tappe dell'iniziazione
cristiana. E col passare dei secoli si vede bene come la fede cristiana abbia assunto pienamente il
suo stile decisamente essoterico e popolare. In fondo, ogni cristiano, facendo su di sé il segno
della croce, esprime in maniera adeguata e piena il cuore della fede trinitaria e pasquale.[178]]I
popolo di Dio nella sua interezza deve dare ragione della sua fede e della sua speranza

(cf. 1Pt3,5): in questo senso & teologo.[179]

118. Nello stesso senso, I'esercizio del Magistero, tale quale si realizza al Concilio di Nicea e che
conferisce all'insegnamento della Chiesa “cattolica” uno stile autenticamente pubblico e
istituzionale, istituisce con cid un’uguaglianza di tutti nei confronti del contenuto della fede. II
credo liturgico, confessato da tutti i membri del Corpo mistico, nel contesto di una liturgia pubblica
e comune, formera come una pietra di paragone per la contesseratio (il legame di ospitalita) della
comunione ecclesiale, cara a Tertulliano.[180]Il bene comune della Rivelazione vi € realmente


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn178
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn179
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn180

messo “a disposizione” di tutti i fedeli, come conferma la dottrina cattolica dell'infallibilita in
credendo del popolo dei battezzati: «La totalita dei fedeli, avendo I'unzione che viene dal Santo
(cf. 1Gv 2,20.27), non puo sbagliarsi nel credere».[181]I vescovi hanno un ruolo specifico nella
definizione della fede, ma non possono assumerlo senza essere nella comunione ecclesiale di tutto
il popolo di Dio.[182]In tal senso, la Legge nuova del Nuovo Testamento riveste le caratteristiche
della Legge antica, di cui non si valuta mai a sufficienza ordinariamente la dimensione pubblica:
poiché la Legge € solennemente promulgata, essa € da tutti conosciuta come legge divina. Cosi,
anche i capi sono tenuti proprio per // carattere pubblico della Legge alla sua osservanza. I
“privilegi personali”, spesso rilevati e denunciati nella Torah, vi appaiono piu facilmente in maniera
oggettiva come una colpa nei confronti dell'uguale dignita dei figli di Dio

(cf. Lv19,5; Dt10,17; At10,34; Rm 2,11).

3.2. La protezione della fede di fronte al potere politico

119. Il Concilio di Nicea, con tutto cio che deve all’iniziativa dell'imperatore Costantino,
rappresenta comunque una pietra miliare nel lungo cammino verso la /ibertas Ecclesiae, che &
dovunque una garanzia di protezione della fede dei semplici e dei piu vulnerabili di fronte al potere
politico. Senza dubbio, nasce nello stesso momento un movimento in concorrenza che tende verso
Cio che sara chiamato il “cesaropapismo” e che & una tentazione permanente tra le Chiese
cristiane. Bisogna allora identificare in questo Concilio le primizie di una garanzia ecclesiale per la
liberta di coscienza dei piccoli rispetto a quelle di una strumentalizzazione politica della religione di
Cristo? E vero che oggi si tende spesso a far valere la preoccupazione politica dell'imperatore
Costantino; si sottolinea che il Concilio di Nicea era tra |'altro destinato a celebrare il ventesimo
anniversario del suo regno, e si insinua anche, in certi casi, che la professione di fede adottata a
Nicea intendeva anzitutto restaurare la concordia all‘interno dell'Impero. Allo stesso modo, si
rimprovera alla nozione di eresia di essere associata al potere repressivo dello Stato confessionale.
Non potendo trattare in modo esaustivo queste questioni molto complesse nei limiti del presente
documento, possiamo pero distinguere nel nostro caso le forme di unita e gli obiettivi, I'unita di
fede tra i cristiani e I'unita dei cittadini. Da un lato, in effetti, il monoteismo trinitario di Nicea, nella
sua verita dogmatica, non permetteva senz'altro di onorare cosi bene come l'arianesimo la pretesa
del Basileus di essere il simbolo statale e religioso dell'unita romana e di gettare quindi i
fondamenti di un ordine teologico-politico stricto sensu.[183]D'altra parte, senza la vigilanza
magisteriale della Chiesa apostolica assistita dallo Spirito Santo di fronte alla resistenza opposta
dall’eresia all'inaudito della Rivelazione, i misteri della fede comunicati dall’autorivelazione del
Verbo incarnato, crocifisso e risorto, non avrebbero resistito alla dissoluzione e alla cacofonia.

120. La protezione della fede di tutti, cosi come I'importanza dell’ascolto della voce stessa degli
ultimi e dei meno ascoltati, si manifesta nel fatto che Nicea non ha seguito il cammino
dell’arianesimo. In effetti, san Girolamo sottolinea la maggioranza numerica degli ariani e anche il
numero anch’esso assai maggioritario dei vescovi conquistati all’arianesimo. Storicamente
bisognerebbe sfumare la lettura fatta da Girolamo, poiché la piu parte dei vescovi e dei cristiani
non aveva optato direttamente per |'arianesimo, ma era piuttosto esitante di fronte a una
terminologia che non si trovava nel Nuovo Testamento. Detto cio, siccome si era prodotto un
effetto di forza messo in atto dall’autorita politica, il Concilio ha permesso di salvaguardare

il sensus fidelium[184] che abitava nel popolo di Dio. In questo senso si pud dire che la
professione di fede di Nicea € un’eco fedele dell’esultanza di Cristo vissuta nella Chiesa: «Ti rendo
lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai dotti e
le hai rivelate ai piccoli. Si, o Padre, perché cosi hai deciso nella tua benevolenza» (Mt 11,25-26).

Conclusione

Annunciare a tutti Gesu nostra Salvezza oggi


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn181
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn182
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn183
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn184

121. La celebrazione dei 1700 anni del Concilio di Nicea & un pressante invito rivolto alla Chiesa
perché riscopra il tesoro che le € stato affidato e vi attinga per condividerlo con gioia, in un
rinnovato slancio, e perfino in una «nuova tappa dell’evangelizzazione».[185] Annunciare Gesu
nostro Salvatore a partire dalla fede espressa a Nicea, cosi come & professata nel Simbolo di
Nicea-Costantinopoli, significa anzitutto lasciarsi stupire dallimmensita di Cristo, cosi che tutti ne
siano meravigliati, rianimare il fuoco del nostro amore per il Signore Gesu, cosi che tutti possano
ardere d’amore per lui. Nulla e nessuno € piu bello, piu vivificante, piu necessario di lui.
Dostoevskij lo dichiara con forza: «Ripongo in me il simbolo della fede nel quale per me e tutto
limpido e santo. Questo simbolo € molto semplice, ed € questo: credere che non ci sia niente di
piu bello, profondo, disponibile, sensato, coraggioso e perfetto di Cristo».[186] In

Gesu, homoousios al Padre, Dio stesso viene a salvarci, Dio stesso si € legato all'umanita per
sempre, al fine di portare a compimento la nostra vocazione di esseri umani. In quanto Figlio
Unigenito, ci conforma a sé come figli e figlie amati dal Padre per la potenza vivificante dello
Spirito Santo. Coloro che hanno visto la gloria (doxa) di Cristo la possono cantare e lasciare che la
dossologia si trasformi in annuncio generoso e fraterno, ciog in kerigma.

122. Annunciare Gesu nostra salvezza a partire dalla fede espressa a Nicea non porta a ignorare la
realta dell'umanita. Non distoglie dalle sofferenze e dagli scossoni che tormentano il mondo e oggi
sembrano compromettere ogni speranza. Al contrario, essa si confronta con queste difficolta
confessando la sola redenzione possibile, acquistata da colui che ha conosciuto fino in fondo la
violenza del peccato e del rifiuto, la solitudine dell'abbandono e la morte e che, dall’abisso del
male, € risuscitato per portare anche noi nella sua vittoria fino alla gloria della risurrezione. Questo
annuncio rinnovato non ignora neppure la cultura e le culture, ma, al contrario, anche qui con
speranza e carita, si mette al loro ascolto e si arricchisce di queste, mentre le invita alla
purificazione e le eleva. Entrare in una simile speranza esige senz’altro una conversione, ma
anzitutto da parte di colui che annuncia Gesu con la vita e la parola, poiché questa speranza
significa rinnovamento dell'intelligenza secondo il pensiero di Cristo. Nicea ¢ il frutto di una
trasformazione del pensiero che & implicata e resa possibile a un tempo dall’evento Gesu Cristo.
Parimenti, una nuova tappa dell’evangelizzazione non sara possibile che da parte di coloro che si
lasciano rinnovare da questo evento, da parte di coloro che si lasciano coinvolgere dalla gloria del
Cristo, sempre nuovo.

123. Annunciare Gesu nostra salvezza a partire dalla fede espressa a Nicea, significa rendersi
particolarmente attenti ai piu piccoli e ai piu vulnerabili tra i nostri fratelli e le nostre sorelle. La
luce nuova proiettata sulla fraternita tra tutti i membri della famiglia umana da Cristo,

Figlio homoousios del Padre e partecipe della natura umana comune, illumina in particolare coloro
che hanno piu bisogno della speranza della grazia. Noi siamo legati, mediante un legame radicale
indistruttibile, a tutti coloro che soffrono e che sono scartati: siamo tutti chiamati a operare perché
la salvezza possa raggiungerli, specialmente loro. Annunciare significa qui “dare da mangiare”,
“dare da bere”, “accogliere”, “vestire” e “andare a far visita” (Mt 25,34-40), fare risplendere la
gloria umile della fede, della speranza e della carita per colui che non € creduto, in cui nessuno
spera e che é reietto dal mondo. Annunciare significa far brillare queste virtu teologali
nell'umiliazione e nella sofferenza: cid non puo che venire da Cristo nostro Salvatore, e dunque si
tratta di rendere testimonianza a Lui e permettere di incontrarlo. Non ci dobbiamo perd ingannare:
questi crocifissi della storia sono il Cristo tra di noj, nel senso piu forte possibile: «L'avete fatto a
me» (Mt 25,40). Il Crocifisso-Risorto conosce intimamente le loro sofferenze ed essi conoscono le
sue. Cosi, essi sono gli apostoli, i maestri e gli evangelizzatori dei ricchi e dei benestanti. Si tratta
di aiutare i poveri, ma anzitutto di entrare in relazione con loro e di vivere con loro per lasciarsi
istruire da loro: loro comprendono meglio di tutti Iimmensita del dono del Figlio homoousios che
va fino alla croce, confessato a Nicea. Essi possono introdurci alla speranza piu forte della morte,
alla sequela del Verbo di Dio disceso fino alla condizione pit umile tra noi per esaltarci fino alla
condizione piu elevata con Lui.[187]


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn185
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn186
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn187

124. Annunciare Gesu nostra salvezza a partire dalla fede espressa a Nicea, significa annunciarlo in
quanto Chiesa. Significa annunciarlo con la testimonianza della fraternita inaudita fondata in Cristo.
Significa far conoscere le cose meravigliose per cui la Chiesa “una, santa, cattolica e apostolica” €
il “sacramento universale di salvezza” e dona accesso alla vita nuova: il tesoro delle Scritture che il
Simbolo interpreta, la ricchezza della preghiera, della liturgia e dei sacramenti che derivano dal
battesimo professato a Nicea, la luce del Magistero che sta al servizio della fede condivisa. Questo
tesoro, tuttavia, «lo abbiamo in vasi di creta» (2Cor 4,7). Ora tutto questo € giusto, perché
I'annuncio sara fecondo unicamente se vi € consonanza tra la forma del messaggio € il suo
contenuto, tra la forma di Cristo e la forma dell'evangelizzazione. Nel mondo di oggi, si tratta in
particolare di tener presente che la gloria che abbiamo contemplato € quella del Cristo «mite e
umile di cuore» (Mt 11,29), che ha proclamato: «Beati i miti, perché avranno in eredita la terra»
(Mt 5,5). 1l Crocifisso-Risorto e realmente vincitore, ma si tratta di una vittoria sulla morte e il
peccato e non su degli avversari — non vi sono perdenti nel Mistero Pasquale, se non lo sconfitto
escatologico, Satana il divisore.[188] L'annuncio di Gesu nostra salvezza non € un combattimento,
ma piuttosto una conformazione al Cristo, lui che guardava a coloro che incontrava con amore e
compassione (cf. Mc 10,21; Mt9,36) e si lasciava condurre da un altro, lo Spirito del
Padre.[189]L"annuncio sara fecondo se & Cristo che agisce in noi:

Infatti, &€ bene ricordare che quando mando i suoi discepoli in missione “// Signore agiva insieme
con lord” (Mc 16,20). Egli € li, lavora, lotta e fa del bene con noi. In modo misterioso, € il suo
amore che si manifesta attraverso il nostro servizio, & Lui stesso che parla al mondo in quel
linguaggio che a volte non trova parole.[190]

[1] Francesco, Bolla di indizione del Giubileo ordinario dell'anno 2025 Spes non confundit, 9
maggio 2024, 17.

[2] Efrem, Inni sulla nativita, 111, 3, trad. it. di I. De Francesco, Efrem, Inni sulla nativita e
sull'epifania, Paoline, Milano 2003, pp. 149-150.

[3] Francesco, Discorso ai membri della Commissione Teologica Internazionale, 30 novembre
2023.

[4] «Benche si fosse dapprima concordato che un sinodo dei vescovi si tenesse ad Ancira, in
Galazia, ora ci &€ sembrato meglio, per diverse [ragioni], che si riunisse nella citta di Nicea, in
Bitinia: sia a causa dei vescovi provenienti dall'Ttalia e da altre regioni dell’Europa, sia perché io
sarei stato un osservatore piu vicino e partecipe delle cose che si sarebbero svolte»,

Costantino, Lettera ai vescovi circa la convocazione del Concilio di Nicea (H.-G. Opitz, Athanasius
Werke 111/1, 3. Urkunde 20, Walter de Gruyter & Co., Berlin - Leipzig 1934/1935, pp. 41-42)
nostra traduzione.

[5] Cf. Concilio di Calcedonia, Preambolo, DH 300.
[6] Cf. Concilio di Efeso, VI sessione dei Cirilliani, DH 265.

[7] Citato in K. Schatz, Storia dei Concili. La Chiesa nei suoi punti focali, Dehoniane, Bologna 2012,
p. 36.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn188
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn189
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftn190
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/november/documents/20231130-cti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref7

[8] «La Chiesa cattolica riconosce il valore conciliare ecumenico, normativo e irrevocabile, quale
espressione dell'unica fede comune della Chiesa e di tutti i cristiani, del Simbolo professato in
greco dal IT Concilio Ecumenico a Costantinopoli nel 381. Nessuna professione di fede propria ad
una tradizione liturgica particolare pud contraddire questa espressione di fede insegnata e
professata dalla Chiesa indivisa», Pontificio Consiglio per la Promozione dell’'Unita dei Cristiani, «Le
tradizioni greca e latina riguardanti la processione dello Spirito Santo», 13 settembre 1995,

in LOsservatore Romano, mercoledi 13 settembre 1995, p. 5.

[9] Francesco, Discorso al Dicastero per la Dottrina della Fede, 26 gennaio 2024.

[10] Seguiremo la versione greca del Simbolo Niceno-Costantinopolitano, salvo ulteriori
precisazioni.

[11] La tematica di Dio Padre in quanto Creatore € molto presente presso i primi Padri della
Chiesa. Clemente Romano si riferisce al «Padre e creatore del mondo intero», Lettera ai

Corinti 19,2 e 35,3, in C. Dell'Osso, I Padiri apostolici, Citta Nuova, Roma 2011, pp. 51 e 60;
Giustino parla del «Padre e Signore dell'universo», I Apologia 12,9; 61,3, trad. it. di G. Girgenti,
Rusconi, Milano 1995, pp. 57 e 157; Taziano evoca anche |'«Autore degli spiriti» e il «Padre del
sensibile e del visibile», A/ Greci1V,3, trad. it. di G. Aragione, Paoline, Milano 2015, pp. 155-157. E
un’idea che si trova gia presso gli autori greci: Platone considera il dio come «l'autore e il padre di
tutto l'universo»: T7imeo 28¢; 41a, trad. it. di G. Lozza, Mondadori, Milano 1994, pp. 25. 47; si veda
anche Epitteto, Diatribai1,9,7. trad. it. di D. Bassi, Razzolini, Firenze 1915, p. 13.

[12] Contrariamente ad Eschilo, che parla del «tdv Bedv pBovog», “l'invidia degli dei” (7

Persiani 362, trad. it. di C. Carena, Eschilo, Le supplici. I Persiani. Prometeo incatenato. I sette
contro Tebe, Mondadori, Verona 1960, p. 95), si veda Tommaso d’Aquino, Contra Gentiles, |. 1
cap. 89 n. 12: «Invidiam igitur in Deo impossibile est esse, etiam secundum suae speciei rationem:
non solum quia invidia species tristitiae est, sed etiam quia tristatur de bono alterius, et sic accipit
bonum alterius tanquam malum sibi».

[13] Cf. Ilario di Poitiers, De Trinitate, IX, 61, trad. it. di A. Orazzo, vol. 2, Citta Nuova, Roma
2011, pp. 161-162.

[14] Cf. Ippolito, C. Noet, 10,1-2, trad. it. di M. Simonetti, Ippolito, Contro Noeto, Dehoniane,
Bologna 2000, p. 171. Tertulliano: «Ante Omnia enim Deus erat solus, ipse sibi et mundus et locus
et omnia. Solus autem quia nihil aliud extrinsecus praeter illum. Ceterum ne tunc quidem solus;
habebat enim secum quam habebat in semetipso, rationem suam»: Adversus Praxean, 5,2, CCL 2,
p. 1163.

[15] Cf. Martyre de saint Polycarpe, in C. Dell'Osso, I Padri apostolici, pp. 145-156; Giustino, 7/
Apologia 63, trad. it. di G. Girgenti, pp. 161-165.

[16] Si veda I'anatematismo diretto contro Ario alla fine del Simbolo di Nicea: DH 126.

[17] Ario, Lettera a Eusebio di Nicomedia 5, in M. Simonetti, 7/ Cristo, vol. 2, Mondadori, Roma
1986, p. 73.

[18] In una lettura posteriore a Nicea, Cromazio di Aquileia afferma: «Come la nostra prima
creazione avvenne per l'intervento della Trinita, cosi per l'intervento della Trinita avviene la
seconda. Infatti, non c'e opera del Padre senza il Figlio né senza lo Spirito Santo, perché I'opera
del Padre ¢ I'opera del Figlio, I'opera del Figlio € l'opera dello Spirito Santo»: Cromazio
d’Aquileia, Sermone 18, 4, trad. it. di G. Banterle, San Cromazio di Aquileia, I sermoni, Scrittori
dell’area santambrosiana 3/I, Biblioteca Ambrosiana — Citta Nuova, Milano-Roma 1989, p. 113.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/january/documents/20240126-plenaria-ddf.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref18

[19] Sull™oblio” dello Spirito Santo, si veda Y. Congar, Credo nello Spirito Santo, Queriniana,
Brescia 1998, pp. 180-186. Le analisi di Congar si concentrano soprattutto sui secoli XIX-XX, ma i
fenomeni che descrive esistono ancora, anche se in maniera piu sottile.

[20] «Credimus [...] Patrem [...] fontem et originem totius divinitatis», VI Concilio di Toledo, DH
490. Si veda anche Agostino, per il quale il Padre € «il Principio di tutta la Divinita», Agostino, De
Trinitate, 1V, 29,trad. it. di G. Beschin, Sant/Agostino, La Trinita, Citta Nuova, Roma 20033, p. 225.

[21] Versione del Simbolo di Nicea (325).

[22] «Non & un Dio di altro genere, ma il Padre e il Figlio sono una cosa sola»: Ilario di Poitiers, De
Trinitate, VIII, 41, trad. it. di A. Orazzo, vol. 2, p. 89.

[23] Cf. B. Sesbolié, Storia dei Dogmi. 1. Il Dio della salvezza: I-VIII secolo, Dio, la Trinita, i
Cristo, l'economia della Salvezza, Casale Monferrato, Piemme 1996, p. 222.

[24] Versione latina del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, a partire dalla versione tradotta da
Rustico nel VI secolo: cf. I. Ortiz de Urbina, Storia dei Concili Ecumenicivol. 1, Libreria Editrice
Vaticana, Citta del Vaticano 1994, p. 172.

[25] Si vedano Efrem e Gregorio Palamas, ma anche Ambrogio: Splendor paternae gloriae come
commento a /umen de lumine, in Sant’Ambrogio, Opere poetiche e frammenti. Inni — Iscrizioni —
Frammenti, a cura di G. Banterle, G. Biffi, I. Biffi, L. Migliavacca, Opera Omnia di
SantAmbrogio 22, Biblioteca Ambrosiana — Citta Nuova Editrice, Milano-Roma 1994, Inno II, pp.
34-37.

[26] «La dottrina trinitaria pud e deve essere vista non come appendice o indebolimento del
monoteismo cristiano, bensi come la sua radicalizzazione»: K. Rahner, Unicita e Trinita di Dio nel
dialogo con I'Islam, in Idem, Dio e rivelazione, Nuovi Saggi 7, Paoline, Roma 1981, pp. 155-177

(qui p. 161).

[27] Cf. M. Wyschogrod, Abraham’s Promise, Judaism and Jewish-Christian Relations, SCM Press,
London 2006, p. 178.

[28] Cf. D. Boyarin, Le Christ Juif, Cerf, Paris 2019, pp. 42-66; P. Lenhardt, LUnité de la Trinité, A
['écoute de la tradition dsraél, Ed. Parole et Silence, Paris, 2011; P. Schéafer, Two Gods in Heaven:
Jewish Concepts of God in Antiquity, Princeton University Press, Princeton (NJ) 2020.

[29] Cf. D. Boyarin, Le Christ Juif, pp. 55-56, ad esempio. Questa posizione € realmente
considerata nel mondo giudaico come una possibile interpretazione del libro di Daniele nel testo
aramaico e di diversi testi del periodo del Secondo Tempio, anche se € oggetto di molte
discussioni.

[30] Prv1,9.14; 8,1-36; Sap 1,7; 7,22-27; Sir24,1-22. Alcuni esegeti utilizzano ugualmente
I'espressione “duoteismo” a proposito della Sapienza personificata: cf. J. Trublet [dir.], La Sagesse
Bibligue. De I’Ancien au Nouveau Testament, Lectio Divina 160, Cerf, Paris 1995.

[31] Cf. L. W. Hurtado, One God, one Lord. Early Christian Devotion and Ancient Jewish
Monotheism, T&T Clark, Edinburg 1998 (1988); R. Bauckham, «God Crucified» (1996), in R.
Bauckham, Jesus and the God of Israel, Paternoster, Crownhill (UK) 2008, pp. 1-59. Ad esempio,
una parte del Simbolo di Nicea e stata formulata nella prima letteratura giudaico-cristiana
primitiva, cioe nelle Odi di Salomone, che datano circa tra il 70-125 d.C. (cf. Ode 14:12-17, in A.
Rahlfs, R. Hanhart [ed.], Septuaginta, SESB Edition, Stuttgart 2006).


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref31

[32] La versione latina del Simbolo distingue il fatto che il Cristo abbia preso carne “per opera
(de)” dello Spirito Santo e “dalla (ex)” Vergine Maria.

[33] J. Ratzinger, Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul Simbolo apostolico, Queriniana, Brescia
2023%, p. 24.

[34] «Seguendo i santi Padri, all'unanimita noi insegniamo a confessare un solo e medesimo Figlio,
il Signore nostro Gesu Cristo, perfetto nella sua divinita e perfetto nella sua umanita, vero Dio e
vero uomo [composto] di anima razionale e di corpo, consustanziale al Padre per la divinita, e
consustanziale a noi per I'umanita, simile in tutto a noi, fuorché nel peccato (£b4,15), generato
dal Padre prima dei secoli secondo la divinita, e in questi ultimi tempi per noi e per la nostra
salvezza da Maria vergine e madre di Dio, secondo I'umanita», Concilio Ecumenico di Calcedonia,
DH 301.

[35] «L'uomo non sarebbe stato divinizzato se fosse stato unito ad una creatura, ovvero se il Figlio
non fosse stat overo Dio, e I'uomo non starebbe da presso al Padre se non fosse stato il naturale e
vero Logos del Padre ad indossare il corpo. Come non saremmo stati liberati dal peccato e dalla
maledizione se la carne indossata dal Logos non fosse stata per natura umana (non avremmo
infatti nulla in comune con cid che & da noi estraneo)»: Atanasio, 7rattati contro gli ariani11, 70,
trad. it. di P. Podolak, Citta Nuova, Roma 2003, p. 227.

[36] Ibid, 111, 7,3, p. 254.

[37] Questa espressione si trova presso i Padri, dove altri attori della storia sono a volte
menzionati con Pilato, come “Erode il Tetrarca” (Ignazio di Antiochia, Lettera agli Smirnesi 1, 2, in
C. Dell'Osso, I Padri apostolici, p. 117) o “Tiberio Cesare” (Giustino, I Apologia 13,3, trad. it. di G.
Girgenti, pp. 58-59).

[38] «L'antica Alleanza, un’Alleanza che non & mai stata revocata da Dio», Giovanni Paolo

11, Incontro con i rappresentanti della comunita ebraica, Magonza 17 novembre 1980, 3; «L'Antica
Alleanza non & mai stata revocata», Catechismo della Chiesa Cattolica, 121: cf. Francesco, Esort.
Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 247.

[39] Concilio Ecumenico Vaticano II, Dich. Nostra aetate, 28 ottobre 1965, 4.

[40] Gia in Ireneo di Lione, Contro le eresie IV, 34,3, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2, Citta Nuova,
Roma 2009, p. 271: «Da dove i profeti avrebbe potuto prevedere la venuta del re, preconizzare la
liberta che sarebbe venuta da lui, preannunziare tutte le cose che sarebbero state fatte dal Cristo,
le sue parole, le sue azioni, la sua passione, predicare il Nuovo Testamento, se avessero ricevuto
I'ispirazione profetica da un altro Dio, che ignorava — secondo voi — il Padre indicibile, il suo regno,
le sue economie, le quali il Figlio di Dio ha portato a compimento in questi ultimi giorni quando &
venuto sulla terra?». Cf. A. De Halleux, «La profession de I'Esprit-Saint dans le Symbole de
Constantinople», Revue théologique de Louvain, 10° année, fasc. 1, 1979, pp. 5-39. Un Simbolo di
Epifanio di Salamina, datato attorno al 374, sviluppa ulteriormente questo tema: «Crediamo nel
Santo Spirito, che parlo nella Legge e predico nei profeti e discese sul Giordano, parla negli
apostoli e abita nei santi», DH 44.

[41] Giovanni II, Lettera Olim quidem, marzo 534, DH 401. «Se qualcuno non confessa che il
Signore nostro Gesu Cristo, crocifisso nella sua carne, € vero Dio, Signore della gloria e Uno della
santa Trinita, costui sia anatema», II Concilio Ecumenico di Costantinopoli, Anatematismo 10, DH
432.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_relazioni_con_l%E2%80%99Ebraismo
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref41

[42] «Cio che € gia compiuto in Cristo deve ancora compiersi in noi e nel mondo. Il compimento
definitivo sara quello della fine, con la risurrezione dei morti, i cieli nuovi e la terra nuova. L'attesa
messianica ebraica non € vana. Essa pu0 diventare per noi cristiani un forte stimolo a mantenere
viva la dimensione escatologica della nostra fede. Anche noi, come loro, viviamo nell’attesa. La
differenza sta nel fatto che per noi Colui che verra avra i tratti di quel Gesu che ¢ gia venuto ed &
gia presente e attivo tra noi»: Pontificia Commissione Biblica, 7/ popolo ebraico e le sue Scritture
nella Bibbia cristiana, 2001, 21.

[43] Cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, 1848.
[44] Cf. Concilio di Orange (529), canone 1, DH 371, e canone 2, DH 372.

[45] Secondo Ireneo, Gesu si riferisce qui a «coloro che hanno ricevuto I'adozione filiale» in lui. Cf.
Ireneo di Lione, Contro /e eresie1ll, 6,1, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2, p. 24.

[46] «Cristo, 'uomo che & in Dio, per I'eternita una cosa sola con Dio, € al tempo stesso il

perpetuo essere aperto di Dio per I'uomo. Egli stesso €, quindi, cido che noi chiamiamo “cielo”,
poiché il “cielo” non & uno spazio, ma una persona, la persona di Colui nel quale Dio € uomo sono
per sempre inseparabilmente uno. E noi ci avviciniamo al “cielo”, anzi, entriamo nel “cielo”, nella
misura in cui ci avviciniamo a Gesu Cristo ed entriamo in Lui», J. Ratzinger, Gesu di Nazaret. Scritti
di cristologia, ed. it. di P. Azzaro, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2023, (Opera

Omia 6/2) pp. 273-274. Cf. anche H.U. von Balthasar, «Eschatologie», in J. Feiner, J. Tritsch et F.
Bockle (éd.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln, Zurich, Cologne 1957, pp. 403-421 (qui pp.
407-408).

[47] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Past., Gaudium et spes, 7 dicembre 1965, 22.

[48] Cf. Giovanni della Croce, Cantico spirituale A 38, 3-7; B 39, 2-7, trad. it. del Carmelo di
Legnano, Paoline, Milano 1991, pp. 400-404.

[49] Paolo VI, «Allocuzione finale del Concilio Vaticano II», 7 dicembre 1965, § 8.

[50] Cf. Concilio di Calcedonia, DH 301.

[51] Cf. il Simbolo degli Apostoli.

[52] Cf. Tommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles, IV, 81.

[53] B. Pascal, Pensieri 434, in Pensieri e altri scritti, San Paolo, Cinisello Balsamo 1987, p. 270; cf.

Francesco, Lett. Ap. Sublimitas et miseria hominis per il IV centenario della nascita di Blaise Pascal,
19 giugno 2023.

[54] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21 novembre 1964, 48;
Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus Iesus, 6 agosto 2000, 20.

[55] Ippolito di Roma, Traditio Apostolica, 6, trad. it. di E. Peretto, Citta Nuova, Roma 1996, p.
113.

[56] «Come l'unica bonta di Dio & realmente diffusa in vari modi nelle creature, cosi anche I'unica
mediazione del Redentore non esclude, bensi suscita nelle creature una varia cooperazione
partecipata da un’unica fonte», Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21
novembre 1964, 62.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20020212_popolo-ebraico_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20020212_popolo-ebraico_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref52
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref54
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref56
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

[57] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Past. Gaudium et spes, 7 dicembre 1965, 24-25.

[58] Ibid., 22.

[59] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21 novembre 1964, 1.

[60] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Sacrosanctum Concilium, 4 dicembre 1963, Appendice.

[61] Teodoreto di Cirro, Storia ecclesiastical, 9, trad. it. di A. Gallico, Citta Nuova, Roma 2000, pp.
90-94.

[62] Cf. La Lettera alle Chiese, pubblicata in H. Pietras, Concilio di Nicea (325) nel suo contesto,
GBPress, Roma 2021, pp. 204-208 (Eusebio, Vita Constantini, 3.17-20); «Purtroppo con questa
decisione venne abbandonata la data comune di Pasqua tra cristiani ed ebrei», Card. K. Koch,
«Verso una celebrazione ecumenica del 1700° anniversario del Concilio di Nicea (325-

2025)», LOsservatore Romano, 30 aprile 2021.

[63] Rispettivamente Giovanni Paolo 11, Zncontro con la comunita ebraica nella sinagoga della citta
di Roma, 13 aprile 1986, 4, e Benedetto XVI, Luce del mondo. 1l Papa, la Chiesa e i segni dei
tempi. Una conversazione con P. Seewald, ed. it. a cura di P. Azzaro, Libreria Editrice Vaticana,
Citta del Vaticano 2010, p. 123.

[64] Atanasio, Vita di Antonio, trad. it. di L. Cremaschi, Paoline, Milano 1995, pp. 192-193.

[65] «Se non venisse data anche a noi la possibilita di un incontro vero con Lui, sarebbe come
dichiarare esaurita la novita del Verbo fatto carne. Invece, l'incarnazione oltre ad essere I'unico
evento nuovo che la storia conosca, € anche il metodo che la Santissima Trinita ha scelto per
aprire a noi la via della comunione. La fede cristiana o € incontro con Lui vivo o non é. La Liturgia
ci garantisce la possibilita di tale incontro», Francesco, Lett. Ap. Desiderio desideravi, 29 giugno
2022, 10-11.

[66] Cf. A Diogneto, V, 10-11, in C. Dell'Osso, I Padri apostolici, p. 346.

[67] Atenagora, Legatio (Supplicatio) pro Christianis (176-180 d.C.) 12,3; cf. 24,2, trad. it. di C.
Burini, G/i apologeti greci, Citta Nuova, Roma 1986, pp. 264; 294-295.

[68] Ambrogio, De fide ad Gratianum 1, 1,8, in Sant’Ambrogio, Opere dogmatiche I. La Fede, a
cura di C. Moreschini, Opera Omnia di Sant/ Ambrogio 15, Biblioteca Ambrosiana — Citta Nuova
Editrice, Milano-Roma 1984, pp. 58-59.

[69] Ilario di Poitiers, De Trinitate 11, 1, trad. it. di A. Orazzo, vol. 1, Citta Nuova, Roma 2011, pp.
147-148.

[70] Efrem, De fide (Against the Disputers) trad. J. B. Morris, Select Works of St. Ephrem the
Syrian, 1847, rhythm 52, n. 1 (Morris, p. 273); 59, n. 2 (/bid., p. 300); 76, n. 1 (ibid., p. 347).

[71] Atanasio, Trattati contro gli ariani 11, 41,4, e 41,5, trad. it. di P. Podolak, p. 188.

[72] Cf. anche Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo X, 26, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, Citta
Nuova, Roma 1998, pp. 121-122: «Per qual motivo noi siamo cristiani? Per la fede, potrebbe dire
ognuno. In qual modo siamo salvati? Rinati dall’alto, evidentemente, per la sua grazia (conferitaci)
nel battesimo. Come lo saremmo infatti diversamente? Avendo conosciuto questa salvezza


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref58
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref59
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref60
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref63
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/april/documents/hf_jp-ii_spe_19860413_sinagoga-roma.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/april/documents/hf_jp-ii_spe_19860413_sinagoga-roma.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/20220629-lettera-ap-desiderio-desideravi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref66
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref67
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref68
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref69
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref72

assicurata dal Padre, dal Figlio e dallo Spirito santo, getteremo via la forma, “il tipo di
insegnamento” (typon didachés, Rm 6,17) ricevuto? [...] Se infatti il battesimo € per me principio
di vita e se il primo dei giorni & quello della rigenerazione, & chiaro che la parola piu preziosa fra
tutte & quella pronunziata al momento in cui mi € stato fatto il dono dell’adozione filiale». Allo
stesso modo, per quanto riguarda lo Spirito Santo: Atanasio, Lettere a Serapione 1, 30,3, trad. it.
di E. Cattaneo, Citta Nuova, Roma 1986, p. 97.

[73] Atanasio, Trattati contro gii ariani 11, 42,3, trad. it. di P. Podolak, p. 189; Basilio di
Cesarea, Lo Spirito Santo X, 26, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 121-123; Gregorio di
Nissa, Grande discorso catechetico, 1,2, trad. it. di C. Moreschini, Gregorio di Nissa. Opere
dogmatiche, Bompiani, Milano 2014, p. 205.

[74] Cf. Ambrogio, De fide ad Gratianum 1, 9,58, in Sant’/Ambrogio, Opere dogmatiche I. La Fede,
a cura di C. Moreschini, pp. 82-85; ugualmente Zenone di Verona, Discorsi 1l 5,9, trad. it. di G.
Banterle, Scrittori dell'area santambrosiana 1, Biblioteca Ambrosiana — Citta Nuova, Milano-Roma
1987, p. 253.

[75] Cf. Atanasio, De decretis Nicaenae synodi, 33-1 — 33-7, trad. it. di E. Cattaneo, Atanasio, 1/
credo di Nicea, Citta Nuova, Roma 2001, pp. 127-128.

[76] Cf. Tlario di Poitiers, Contro limperatore Costanzo 16, trad. it. di L. Longobardo, Citta Nuova,
Roma 1997, pp. 62-63; Ilario difende Nicea dal rimprovero di non essere conforme alle Scritture:
secondo lui, le nuove malattie esigono la composizione di nuovi rimedi. Allo stesso modo anche
I'espressione “innascibile”, che era un cavallo di battaglia di Ario, Aezio ed Eunomio, non ¢ di per
sé un termine biblico per designare il Padre: «Tu stabilisci che il Figlio € simile al Padre [ similem
Patri Filium)]. Ma i Vangeli non lo proclamano: perché non respingi anche questa espressione?».

[77] Atanasio, Epistula ad Afros episcopos, 1,1.3, trad. it. in A. Gallico, 7eodoreto di Cirro, Storia
ecclesiastica 1 8,7-16, Citta Nuova, Roma 2000, pp. 87-89; il credo di Nicea e “sufficiente”.
Cf. Atanasio, Epistula ad Epictetum, 1 (Werkel/1, p. 705s.).

[78] 1l termine “niceno” poteva ugualmente essere applicato a formulazioni di confessioni di fede
che ampliavano il Simbolo di Nicea, a condizione che queste ne conservassero il contenuto e non
adottassero dottrine opposte. Cf. DH 300 (e supra, § 4).

[79] Concilio di Calcedonia, Actio 3, 10.12; 2,1,2, 79 [ar.]; 2,3,2, 5f [lat.], DH 300; la “definizione”
(horos) di Calcedonia si fonda su Nicea, insieme al Simbolo dei 150 Padri riuniti a Costantinopoli
(ACO 2,1,2, 126-129 [gr]): «Questo sapiente e salutare simbolo della divina grazia sarebbe gia
sufficiente alla piena conoscenza e conferma della fede. Offre infatti un perfetto insegnamento
intorno al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo e presenta, a chi I'accoglie con fede, l'incarnazione
del Signore»: «Sufficeret quidem ad plenam cognitionem pietatis et confirmationem sapiens hoc et
salutare divinae gratiae Symbolum; de Patre enim et de Filio et de Spiritu sancto perfectionem
docet et inhumanationem fideliter accipientibus repraesentat» (COeD, 1962, p. 60).

[80] Francesco, Bolla di indizione del Giubileo ordinario dell’anno 2025, Spes non confundit, 9
maggio 2024, 17.

[81] Si tratta di un rimando simbolico a Gn 14,14.
[82] Atanasio, De synodis 5, 3 (Athanasius, WerkeIl/1 p. 234), nostra traduzione.

[83] Cf. Basilio di Cesarea, Homilia 16 in illud "In principio erat Verbum”, PG 31, coll. 471-482. Si
notera, comunque, che il Simbolo, a differenza del Prologo di Giovanni, evita il termine “Logos”. In


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref81
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref82
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref83

quanto concetto centrale della filosofia greca, il termine veniva inevitabilmnete compreso in modo
subordinazionista (ariano) dai Padri piu familiarizzati con la filosofia greca.

[84] Chi, come Fotino o Ario, “non crede che Cristo & Dio, o che il Figlio procede dal Padre”, “rende
amaro” I'evangelista Giovanni: Cromazio d’Aquileia, Sermone 21,3, trad. it. di G. Banterle, p. 127.
«Cammina sempre di giorno chi segue Cristo, eterna luce»: Sermo 18,1, p. 109. «Unico &, dunque,
il trono della maesta del Padre e del Figlio», «non c’e nessuna distinzione di dignita»: Sermo 8,4,
p. 57.

[85] Zenone di Verona, Discorsi1l, 5, 9 e 10, trad. it. di G. Banterle, p. 253; Sermo II, 8, pp. 269-
273.

[86] Giovanni Crisostomo, Catechesi battesimali11l,1, trad. it. di A. Ceresa-Gastaldo, Citta Nuova,
Roma 1982, pp. 75-76.

[87] Agostino, De agone christiano, 18, trad. it. di C. Carena — L. Manca — P. Siniscalco — C. Fabrizi
— V. Tarulli — F. Cruciani, Sant/Agostino, Morale e ascetismo cristiano, Citta Nuova, Roma 2001, p.
101; De fide et symbolo, 5 e 18, trad. it. di A. Pieretti, SantAgostino, La fede e il simbolo, Citta
Nuova, Roma 1995, pp. 261; 279-281. Il dibattito propriamente teologico con gli Aomei & condotto
da Agostino nel De Trinitate I-VII cosi come nel Contra sermonem Arianorum e nel Contra
Maximinum haereticum Arianorum episcopum: trad. it. di E. Peroli, Sant/Agostino, Opere
antiariane, Citta Nuova, Roma 2000.

[88] Gregorio di Nissa, Grande discorso catechetico, 39, 5, trad. it. di C. Moreschini, Gregorio di
Nissa. Opere dogmatiche, p. 333: «Allora colui che ha senno dovra necessariamente scegliere una
delle due eventualita: o crede che la santa Trinita sia di natura increata e che per questo &
I'iniziatrice, per mezzo della generazione spirituale, della sua stessa vita, oppure, se pensa che il
Figlio e lo Spirito Santo siano estranei alla natura del Dio primo e vero e buono (intendo dire il
Padre), e non accetta, nel momento della generazione, la fede in queste Persone, faccia attenzione
a non venire a far parte di quella natura che & manchevole e bisognosa di chi la renda buona; a
non ricondursi, in certo qual modo, alla sostanza a lui connaturata, allontanando la sua fede dalla
natura suprema».

[89] Ambrogio, In Lucam 1V, 67, in Sant’Ambrogio, Opere esegetiche IX/1, Esposizione del
Vangelo secondo Luca, trad. it. di G. Coppa, Opera Omnia di Sant Ambrogio 11, Biblioteca
Ambrosiana — Citta Nuova Editrice, Milano-Roma 1978, pp. 353-355.

[90] Cf. A. Grillmeier, «Das “Gebet zu Jesus” und das “Jesusgebet, in Fragmente zur
Christologie. Studien zum altkirchlichen Christusbild, Fribourg 1997, pp. 357-371.

[91] Cf.2Cor 12,8.9; Rm 10,12; 2Pt 3,18; invocazioni inserite nella liturgia: 1Cor 16,22; Ap 22,20;
cf. Didache 10,6.

[92] In particolare Fi/ 2,6-11; Co/1,15-20; ££1,3-10; 17m 3,16; Ap 5,6-14.

[93] Cf. Origene, De oratione X, 2; XV, 1: «Se abbiamo compreso la vera essenza della preghiera,
non dobbiamo pregare mai alcuno dei mortali, neppure lo stesso Cristo»; XVI, 1, trad. it. di N.
Antoniono, Origene, La preghiera, Citta Nuova, Roma 1997, pp. 64-65; 84-85; 88-89.; Contra
Celsum, VIII, 13, trad. it. di P. Ressa, Origene, Contro Celso, Morcelliana, Brescia 2000, p. 573.

[94] Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo 25-29.68, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 120-128;
185-186.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref84
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref85
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref86
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref88
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref92
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref93
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref94

[95] Ad esempio Atanasio, che utilizza la dossologia tradizionale in funzione anti-sabelliana, e
Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo 3.4.16, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 89-91; 106-108, che
sottolinea la differenza tra oikonomia (la mediazione salvifica di Cristo) e theologia (figlio della
stessa dignita).

[96] Si veda ad esempio la 7raditio apostolica: durante la consacrazione dei vescovi e dei
presbiteri, cosi come durante la preghiera eucaristica, la dossologia finale era la seguente: «Per il
tuo servo Gesu Cristo, per il quale la gloria € al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo»;

Origene, Omelie su Luca 37, 5, trad. it. di S. Aliqud, Origene, Commento al Vangelo di Luca, Citta
Nuova, Roma, 1969, p. 234; Gregorio di Nazianzo, Oratio 19, n. 17: «Offriamo a Dio I'obbligo della
lode, che & una sola per il Padre, il Figlio, lo Spirito Santo»; Oratio 17, n. 13: «In Cristo Gesu
Signore nostro. A lui la gloria e la potenza, I'onore ed il regno con il Padre e lo Spirito Santo, come
era e sara ed € ora e nei secoli dei secoli», in Gregorio di Nazianzo. Tutte le orazioni, a cura di C.
Moreschini, trad. it. di C. Sani e M. Vincelli, Bompiani, Milano 2000, pp. 493, 429.

[97] Basilio di Cesarea, Lo Spirito Santo 29,73, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 192-193.
L'esempio del vescovo Leonzio di Antiochia mostra a che punto la questione della forma della
dossologia poteva diventare esplosiva nella vita delle Chiese locali: per non creare confusione con
gli ariani o i loro avversari, egli non pronunciava piu le parole della dossologia ad alta voce, cosi
che «i vicini sentivano soltanto la conclusione nei secoli dei secoli»: Teodoreto di Cirro, Storia
ecclesiastica 2,24,3, trad. it. di A. Gallico, p. 199.

[98] Basilio di Cesarea, Epistula 159, 2; cf. Ep. 125, 3, Courtonne II, pp. 86s., poi pp. 33s. Cf.
anche Lo Spirito Santo V11, 16; X, 24; X, 26, trad. it. di G. Azzali Bernardelli, pp. 106-108.

[99] Testo di A. Grillmeier, Fragmente zur Christologie, Fribourg 1997, p. 365.

[100] Gregorio di Nissa, Epistula 5,7, trad. it. in R. Criscuolo, Associazione di studi tardoantichi,
Napoli 1981, pp. 93-94.

[101] Cassiodoro, Expositio psalmorum, prooem. n. 17, trad. it. di A. Caruso, Flavio Magno Aurelio
Cassiodoro, Spaccati di vita. 1. I salmi di Gesu, Vivere in, Roma 2004, p. 2.

[102] Il Sinodo di Vaison (524 d.C.), Canone 5, Mansi 8, col. 725: «Quia non solum in sede
apostolica, sed etiam per totum Orientem et totam Africam vel Italiam propter Haereticorum
astutiam, qui Dei filium non semper cum Patre fuisse, sed a tempore coepisse blasphemant, in
omnibus clausulis post Gloriam patri etc. Sicut erat in principio dicitur; etiam et nos in universis
ecclesiis nostris hoc ita dicendum esse decernimus».

[103] Cf. Sozomeno, Storia ecclesiastica VIII, 8,1-3, trad. it. di S. Borzi, Citta Nuova, Roma 2024,
pp. 612-613; Ambrogio, Contra Auxentium sermo de basilicis tradendis n. 34, in

Sant’Ambrogio, Discorsi e Lettere II/III. Lettere, a cura di G. Banterle, Opera Omnia di
SantAmbrogio 21, Biblioteca Ambrosiana — Citta Nuova Editrice, Milano-Roma 1988, p. 135.

[104] Si veda per esempio, De Nativitate IV, 143-214 e XI. Il testo De Nativitate IV, 154-156 €
molto chiaro: «E mentre abitava nel grembo di sua madre, nel suo grembo abitavano tutte le
creature. Stava in silenzio come un feto mentre impartiva tutti i suoi precetti a tutte le sue
creature. Senza il primogenito nessuno puod avvicinarsi all'essenza [divina]: lui [solo] ne &
all'altezza» (trad. it. di I. De Francesco, pp. 194-195).

[105] De fide LXXVI, 1-3. 7 (ed. Beck, Louvain, 1955, CSCO 154, pp. 232-233; CSCO 155, pp. 198-
199); /bid., VI, 1-8 (CSCO 154, pp. 24-27; CSCO 155, pp. 18-20).


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref96
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref98
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref99
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref100
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref101
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref102
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref103
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref104
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref105

[106] Si vedano gli inni De fide, XL e LXXIII.
[107] Inni De fide, LII, 1-3 (CSCO 154, pp. 161-162; CSCO 155, p. 138).

[108] Efrem, Hymnes contre les hérésies. Hymnes contre Julien, tome 1. Hymnes contre les
hérésies I-XXIX, XXII, 20, Testo critico di CSCOdi E. Beck, o.s.b.; introduzione, traduzione, note e
indice di D. Cerbelaud, o.p., SC 587, Cerf, Paris 2017, p. 399. Bisogna notare che, anche se
I'insegnamento di Efrem ¢ perfettamente in accordo con I'ortodossia nicena, il vocabolario e le
espressioni non sono quelle di Nicea; la cosa & certamente dovuta alla forma poetica,
consapevolmente scelta, e non discorsiva, di questo insegnamento.

[109] Balai (Balaeus), Gebete, BKV 26, p. 92s; Isacco di Antiochia, 1¢” poéme sur I'Incarnation (S.
Isaaci Antiochi Opera omnial, ed. G. Bickell, 1873, p. 23).

[110] Prudenzio, Apotheosis, linea 309-311, testo critico, trad., commento e indici di G. Garuti,
Mucchi editore, Modena 2005, p. 70.

[111] Si veda Ireneo, cosi spesso citato da Henri de Lubac: «Omnem novitatem attulit,
semetipsum afferens», Ireneo di Lione, Contro /e eresie IV, 34,1, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2,
pp. 270-271; cf. anche Francesco, Esort. Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 11.

[112] Su questa distinzione, si veda Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. De/ Verbum, 18
novembre 1965, 2-5 e 7-8.

[113] «Noi non possiamo conoscere Dio senza l'aiuto di Dio», Ireneo di Lione, Contro /e eresie 1V,
5,1, trad. it. di A. Cosentino, vol. 2, p. 158.

[114] «Se noi riceviamo la testimonianza degli uomini, la testimonianza di Dio € piu grande.
Questa infatti € la testimonianza di Dio: egli ha reso testimonianza a suo Figlio. Chi crede nel Figlio
di Dio, ha questa testimonianza in sé» (1Gv 5,9-10).

[115] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. De/ Verbum, 18 novembre 1965, 2.

[116] J. Ratzinger, Gesu di Nazaret. La figura e il messaggio, (Opera Omia 6/1), ed. it. a cura di P.
Azzaro, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2013, p. 438.

[117] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. De/ Verbum, 18 novembre 1965, 2;
cf. 2Pt1,4.

[118] Cf. Tommaso d’Aquino, Summa theologica, 11-11, q.25, a.1, Resp.

[119] Paolo sottolinea che Cristo ci fa entrare nel pensiero di Dio stesso, quando cita Isaia 40,13:
«Chi ha conosciuto il pensiero del Signore (LXX: noun Kuriou, Heb: ruah Adonai) per istruirlo? Ora,
noi abbiamo il pensiero di Cristo» (cf. anche Rm 11,34). Cf. M. Quesnel, La premiére épitre aux
Corinthiens, Commentaire Biblique: Nouveau Testament 7, Cerf, Paris 2018, pp. 88-92.

[120] Francesco, Lett. Enc. Lumen fidej, 29 giugno 2013, 18.

[121] Ibid., n. 27, dove si cita Gregorio Magno, Homiliae in Evangelia, 11, 27, 4: PL 76, 1207.

[122] Cf. Francesco, Discorso a Napoli in occasione della conferenza "La teologia dopo Veritatis
gaudium ne/ contesto del mediterraneo”, 21 giugno 2019, p. 9.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref106
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref107
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref108
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref109
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref110
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref111
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref112
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref113
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref114
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref115
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref116
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref117
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref118
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref119
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref120
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref121
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref122
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html

[123] «Dalla grandezza e bonta delle creature per analogia si pud conoscere il loro autore»
(Sap 13,5). Cf. Sancti Thomae de Aquino Scriptum super Sententiis liber I, q. 1, a. 2, ad 2, che
evoca l'«analogia creaturae ad Creatorem.

[124] Cf. M. Lochbrunner, Analogia Caritatis. Darstellung und Deutung der Theologie Hans Urs von
Balthasars, Freiburg im Breisgau — Basel — Wien, Herder, coll. «Freiburger Theologische Studien»,
n. 120, 1981, p. 62 e pp. 292-293. Si veda anche Commissione Teologica Internazionale, 7eologia,
Cristologia e antropologia, 1981, D, 1: «L'annuncio che ha per oggetto Gesu Cristo, Figlio di Dio, si
presenta sotto il segno biblico per voi, per cui la cristologia tutta va trattata in prospettiva
soteriologica. Giustamente, quindi, in un certo senso, alcuni autori moderni hanno tentato di
elaborare una cristologia “funzionale”. Viceversa, pero, bisogna parimenti ritenere che “I'esistenza
per gli altri” di Gesu Cristo non puo separarsi dalla sua relazione al Padre, né dalla sua comunione
intima con lui e che, di conseguenza, deve fondarsi sulla sua filiazione eterna. La pro-esistenza di
Gesu Cristo, mediante la quale Dio stesso si comunica agli uomini, presuppone la sua pre-
esistenza».

[125] Per questo san Tommaso d’Aquino insiste sul fatto che Adamo ¢é stato dotato della grazia fin
dalla creazione, senza la quale non avrebbe potuto realizzare la sua vocazione umana. Cf. Sancti
Thomae de Aquino Scriptum super Sententiis liber 11, d.29, q.1, a.2; d.30, q.1, a.1; Summa
theologica, 1, q.95, a.1; I-11, q.109, a.5.

[126] J. Ratzinger, Gesu di Nazaret. Scritti di cristologia, (Opera Omnia 6/2), ed. it. a cura di P.
Azzaro, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2015, p. 85.

[127] Ibid., p. 86.

[128] «In verita, in verita io vi dico: il Figlio da se stesso non puo0 fare nulla, se non cid che vede
fare dal Padre; quello che egli fa, anche il Figlio lo fa allo stesso modo. Il Padre infatti ama il Figlio,
gli manifesta tutto quello che fa e gli manifestera opere ancora piu grandi di queste, perché voine
siate meravigliati» (Gv 5,19-20); «Poiché questo € il messaggio che avete udito da principio: che ci
amiamo gli uni gli altri» (1Gv 3,11).

[129] J. Ratzinger, Gesu di Nazaret, op. cit., p. 92.

[130] Cf. Benedetto XVI, Lett. Enc. Caritas in veritate, 29 giugno 2009, 33.

[131] P. Florensky, La Colonna e il fondamento della verita. Saggio di teodicea ortodossa in dodici
lettere, San Paolo, Milano 2024, pp. 63-64. Quando Florensky evoca la «definizione della Chiesa»,
piuttosto che l'istituzione ecclesiale, egli intende il Mistero della Chiesa in tutta la sua profondita
mistica e teologica.

[132] «Tol Oeoll Adyov dpvoUEVOI, EIKOTWC kai AOyov NavToc ioiv €pnuol», Atanasio, 7/ credo di
Nicea, Introduzione, 2,1, trad. it. di E. Cattaneo, p. 57.

[133] Cf. Agostino, Confessioni, 111, vi, 11, trad. it. di C. Carena, Citta Nuova Roma 20078, p. 67;
Tommaso d’Aquino, Summa theologica, 1, q.104, a.1, Resp.

[134] Cf. supra, §§ 32-37.

[135] Cf. Commissione Teologica Internazionale, 7eologia, Cristologia e antropologia, 1982, C.

[136] Francesco, Esort. Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 115.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref123
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref124
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1982_teologia-cristologia-antropologia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1982_teologia-cristologia-antropologia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref125
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref126
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref127
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref128
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref129
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref130
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref131
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref132
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref133
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref134
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref135
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1982_teologia-cristologia-antropologia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref136
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_popolo_dai_molti_volti_

[137] «E proprio della persona umana non poter giungere ad una personalita vera e piena se non
per mezzo della cultura, coltivando cioé i beni e i valori della natura», Concilio Ecumenico Vaticano
I1, Cost. Past. Gaudium et spes, 7 dicembre 1965, 53, § 1.

[138] Francesco, Esort. Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 115. Si veda anche, come
esempi, Id., Lettera sul ruolo della letteratura nella formazione, 17 luglio 2024; 1d. Lettera sul
rinnovamento dello studio della storia della Chiesa, 21 novembre 2024.

[139] Francesco, Cost. Ap. Veritatis gaudium, 27 dicembre 2017, 2, che si ispira all’Esortazione
Apostolica di Papa Paolo VI, Evangelii nuntiandi, 8 dicembre 1975, 19.

[140] Concilio Ecumenico Vaticano II, Decr. Ad gentes, 7 dicembre 1965, 11.
[141] Ad esempio, I"Ego eimi del IV Vangelo, o la terminologia di £61,3 o di 2Pt 1,4.

[142] «Quando la Chiesa entra in contatto con grandi culture precedentemente non ancora
raggiunte, non puo lasciarsi alle spalle cio che ha acquisito dall'inculturazione nel pensiero greco-
latino. Rifiutare una simile eredita sarebbe andare contro il disegno provvidenziale di Dio, che
conduce la sua Chiesa lungo le strade del tempo e della storia», Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Fides
et Ratio, 14 settembre 1998, 72.

[143] bid., 71.

[144] Si veda la tematica della “teologia dell’ascolto” come antidoto alla “sindrome di Babele”,
Francesco, Discorso in occasione del Convegno "La teologia dopo Veritatis gaudium ne/ contesto
del mediterraneo” promosso dalla Pontificia Facolta Teologica dellTtalia Meridionale, Napoli 21
giugno 2019, AAS 111 (2019) 1101; 1103-1104.

[145] Questa purificazione e trasfigurazione delle culture € cio che permette di evitare il rischio del
relativismo, sottolineato dalla Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus Iesus, 6
agosto 2000, 4.

[146] «L'incontro della fede con le diverse culture ha dato vita di fatto a una realta nuova»,
Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Fides et Ratio, 14 settembre 1998, 70. Sul mantenimento dell'identita
culturale si veda /bid., 71.

[147] A Diogneto, V, 1-4, in C. Dell’'Osso, I Padlri apostolici, pp. 345-346.

[148] «Alla fine dei giorni, il monte del tempio del Signore sara saldo sulla cima dei monti e
s'innalzera sopra i colli, e ad esso affluiranno tutte le genti. Verranno molti popoli e diranno:
“Venite, saliamo sul monte del Signore, al tempio del Dio di Giacobbe [...]. Poiché da Sion uscira la
legge e da Gerusalemme la parola del Signore. [...] Una nazione non alzera piu la spada contro
un‘altra nazione, non impareranno piu l'arte della guerra”. (s 2,2-4; cf. Mic4,1-4); «La mia casa
si chiamera casa di preghiera per tutti i popoli» (/556,7; cf. Zc 14,16).

[149] E sorprendente constatare come Paolo, proclamando il Vangelo nella scia di Pentecoste,
celebri all’Areopago I'unita della famiglia umana: «Egli creo da uno solo tutte le nazioni degl
uomini degli uomini, perché abitassero su tutta la faccia della terra. Per essi ha stabilito I'ordine dei
tempi e i confini del loro spazio» (At 17,26).

[150] Cf. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Fides et Ratio, 14 settembre 1998, 95-96.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref137
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref138
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_popolo_dai_molti_volti_
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/documents/20241121-lettera-storia-chiesa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/documents/20241121-lettera-storia-chiesa.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref139
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref140
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref141
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref142
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref143
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref144
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref145
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref146
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref147
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref148
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref149
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref150
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html

[151] Cf. Alessandro di Alessandria, Lettera ad Alessandro di Bisanzio 5, trad. it. in A.
Gallico, Teodoreto di Cirro, Storia ecclesiastical, 4,1-60, pp. 59-75.

[152] Cf. Commissione Teologica Internazionale, La sinodalita nella vita e nella missione della
Chiesa, 2018, 19.

[153] Cipriano, Epistula 14, 4, trad. it. di M. Vincelli, Scrittori cristiani dell’Africa romana 5/1, Citta
Nuova, Roma 2006, p. 163. Questo sviluppo su Ignazio di Antiochia e Cipriano segue da vicino il
documento della Commissione Teologica Internazionale, La sinodalita nella vita e nella missione
della Chiesa, 25, che potra essere consultato per maggiori dettagli.

[154] Commissione Teologica Internazionale, La sinodalita nella vita e nella missione della Chiesa,
28.

[155] Cf. 1. A. Brundage, Medieval Canon Law, Longman, London-New York 1995, p. 5.

[156] Un sinodo €& per principio «governato secondo il principio del consenso e della concordia
(harmonia) espresse dalla concelebrazione eucaristica, come implicato dalla dossologia finale del
Canone apostolico, n. 34», Commissione Internazionale Mista per il Dialogo Teologico tra la Chiesa
Cattolica e la Chiesa Ortodossa, Documento di Ravenna: Conseguenze ecclesiologiche e canoniche
della natura sacramentale della Chiesa, Comunione ecclesiale, conciliarita e autorita, 2007, 26; «La
Chiesa si [ rivela] essa stessa come cattolica nella sinassi della Chiesa locale»: ibid., 22.

[157] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Sacrosanctum Concilium, 4 dicembre 1963, 10;
Commissione Teologica Internazionale, La sinodalita nella vita e nella missione della Chiesa, 47.

[158] Commissione Teologica Internazionale, La sinodalita nella vita e nella missione della Chiesa,
29.

[159] Rousselot considerava che certi procedimenti euristici di san Tommaso corrispondevano a
una «priorita e ad una anteriorita reciproca» di due principi inseparabili e ordinati 'uno all’altro: P.
Rousselot, s.j., «Les Yeux de la foi», Recherches de Science Religieuse, 1 (1910), p. 448.

[160] Cf. Agostino: “Crede ut intelligas”, Sermo 43, 7 e 9, trad. it. di P. Bellini — F. Cruciani — V.
Tarulli, SantAgostino, Discorsi, Citta Nuova, Roma 2015, pp. 757-761; Anselmo di Aosta: “Credo ut
intelligam”, Proslogion, 1,100, trad. it. di G. Sandri, Cedam, Padova 1959, p. 95.

[161] «Al Concilio stesso non s’e voluto dare, e giustamente, uno scopo pastorale, tutto rivolto
all'inserimento del messaggio cristiano nella circolazione di pensiero, di parole, di cultura, di
costume, di tendenze dell'umanita, quale oggi vive e si agita sulla faccia della terra?», Paolo VI,
Lett. Enc. Ecclesiam suam, 6 agosto 1964, 70.

[162] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. De/ Verbum, 18 novembre 1965, 7-8.

[163] Cf. Catechismo della Chiesa cattolica, 156, con rimando alla Costituzione Dogmatica De/
Filius del Concilio Vaticano I, al cap. 3, DS 3008.

[164] «Hoc autem testimonium vel est hominis tantum: et istud non facit virtutem fidei, quia homo
et fallere et falli potest. Vel istud testimonium est ex iudicio divino: et istud verissimum et
firmissimum est, quia est ab ipsa veritate, quae nec fallere, nec falli potest. Et ideo dicit, ad Deum,
ut scilicet assentiat his quae Deus dicit»: Sancti Thomae de Aquino Super Epistolam B. Pauli ad
Hebraeos lectura [rep. vulgata], cap. 6, I. 1.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref151
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref152
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref153
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref154
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref155
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref156
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref157
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref158
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref159
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref160
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref161
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref162
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref163
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref164

[165] Il termine impiegato abitualmente & «filiazione», ma si tratta qui di insistere sul cominciare
della filiazione, sullo stesso movimento mediante il quale si diventa figli e figlie di Dio.

[166] «Per ricostruire I'intenzione degli agiografi si deve tenere conto tra l'altro anche dei generi
letterari. Infatti, la verita viene diversamente proposta ed espressa nei testi secondo i diversi stili
storici o profetici o poetici, o altri generi discorsivi. [...] Ora, la Scrittura deve essere letta e
interpretata con lo stesso Spirito con il quale & stata scritta», Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost.
Dogm. De/ Verbum, 18 novembre 1965, 12.

[167] «Questo progetto della rivelazione avviene con fatti e con parole (gestis verbisque)
intrinsecamente connessi tra loro, sicché le opere compiute da Dio nella storia della salvezza
manifestano e corroborano la dottrina e le realta significate dalle parole, e le parole proclamano le
opere e spiegano il mistero in esse contenuto», De/ Verbum, 18 novembre 1965, I, n. 2.

[168] Benedetto XVI, Esort. Ap. Verbum Domini sulla Parola di Dio nella vita e nella missione della
Chiesa, 30 settembre 2010, 55.

[169] «Mistero della Chiesa, piu profondo ancora, se possibile, piu “difficile a credersi” del Mistero
di Cristo, come quest’ultimo era gia piu difficile a credersi del Mistero di Dio», in H. de

Lubac, Gattolicismo. Aspetti sociali del dogma, Opera Omnia 7, trad. U. Massi, Jaca Book, Milano
1978, p. 43.

[170] Concilio Ecumenico Vaticano II, Decr. Unitatis redintegratio, 21 novembre 1964, 11.

[171] Si veda il testo di riferimento Lnterpretazione dei dogmi (1990), II, 3, § 3, in Commissione
Teologica Internazionale, Documenti 1969-2004, Seconda edizione riveduta e corretta, prefazione
Card. W. J. Levada; introduzione L. Ladaria, s.j., Edizioni Studio Domenicano, Bologna 2010, p.

403; cf. anche Concilio Ecumenico Vaticano I, Cost. Dogm. De/ Filius, 24 aprile 1870, IV, DH 3016.

[172] Si puo pensare all'idea di una «conversazione nello Spirito Santo», cf. Francesco, «Discorso
di apertura della XVI sessione del Sinodo dei Vescovi», 4 ottobre 2023: «La Chiesa, un’unica
armonia di voci, ha diverse voci, suscitate dallo Spirtio Santo: € cosi che dobbiamo concepire la
Chiesa».

[173] Cf. Commissione Teologica Internazionale, La sinodalita nella vita e nella missione della
Chiesa, 19-21.

[174] Cf. Commissione Teologica Internazionale, 7/ "sensus fidei” nella vita della Chiesa, 2014, 67-
86.

[175] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. De/ Verbum, 18 novembre 1965, 10.

[176] Commissione Teologica Internazionale, 1/ "sensus fidei” nella vita della Chiesa, 2014, 77.

[177] Concilio Ecumenico Vaticano II, Decr. Ad gentes, 7 dicembre 1965, 15.

[178] «Tutta la mia fede & nel piu banale dei miei segni di croce e, quando pronuncio “Padre
Nostro”, vi ho incluso tutto quello di cui mi sara data conoscenza soltanto nella rivelazione della
gloria»: Y. Congar, La tradizione e le tradizioni, Saggio teologico, vol. 2, Paoline, Roma 1965, p.
356.

[179] Commissione Teologica Internazionale, La teologia oggi. prospettive, principi € criteri, 2012,
33: «Soggetto della fede ¢ il popolo di Dio nel suo insieme, che nella potenza dello Spirito afferma



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref165
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref166
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref167
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref168
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref169
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref170
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref171
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1989_interpretazione-dogmi_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref172
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231004-apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231004-apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref173
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20140610_sensus-fidei_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref175
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref176
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20140610_sensus-fidei_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref177
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref178
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref179
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20111129_teologia-oggi_it.html

la Parola di Dio. Per tale ragione il Concilio dichiara che la totalita del popolo di Dio partecipa al
ministero profetico di Gesu e che, avendo l'unzione che viene dallo Spirito Santo, (1Gv 2, 20.27),
“non puo sbagliarsi nel credere”.

[180] Tertulliano, Liber de praescriptionibus adversus haereticos, XX, 8-9, trad. it. di L.
Giordani, Tertulliano, L apologetico. La prescrizione contro gli eretici, Citta Nuova, Roma 1967, p.
188.

[181] Concilio Ecumenico Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, 21 novembre 1964, 12.

[182] 1bid., 24 in fine, e 25.

[183] «Tale concetto propagandistico politico-teologico venne adottato dalla chiesa durante la sua
espansione nellimpero romano. Esso si incontra poi con un concetto della teologia politica dei
pagani, secondo cui il monarca divino certamente domina, ma sono gli déi nazionali a governare.
Per poter affrontare questa teologia pagana, tagliata su misura per I'impero romano, si affermava
ora da parte cristiana, che gli déi nazionali non potevano affatto governare, perché con I'impero
romano era stato annullato il pluralismo nazionale. [....] Ma I'annuncio cristiano del Dio unitrino si
pone al di la del giudaismo e del paganesimo, in quanto il mistero della Trinita esiste soltanto nella
divinita stessa, non nella creatura umana. Cosi come la pace, che il cristiano cerca, non viene
garantita da nessun imperatore, ma € soltanto un dono di colui, il quale € ‘piu di ogni ragione’», in
E. Peterson, I/ monoteismo come problema politico, trad. it. di F. Della Salda Melloni - H. Ulianich,
Queriniana, Brescia 1983, pp. 71-72.

[184] Commissione Teologica Internazionale, 1/ "sensus fidei” nella vita della Chiesa: al n. 26, su
Newman e il criterio del sensus fidei fidelium contro le divergenze dei vescovi nel IV secolo; al n.
34, sulla concezione rinnovata nel XIX secolo riguardo al carattere attivo e non solo passivo

del sensus fidei fidelium; al n. 113 e al n. 118, sul rapporto tra sensus fidei e opinione pubblica
maggioritaria, dentro e fuori la Chiesa.

[185] Francesco, Cost. Ap. Veritatis gaudium, 8 dicembre 2017, 3.

[186] Lettera 61, «A Natalia Dmitrievna Fonvizina, fine gennaio — fine febbraio 1854, Omsk», in F.
Dostoevskij, Lettere, a cura di A. Farina, a cura di A. Farina, trad. di G. De Florio, A. Farina, E.
Freda Piredda, Il Saggiatore, Milano 2020, pp. 220-221.

[187] «[1 poveri] hanno molto da insegnarci. Oltre a partecipare del sensus fidei, con le proprie
sofferenze conoscono il Cristo sofferente. E necessario che tutti ci lasciamo evangelizzare da loro.
La nuova evangelizzazione € un invito a riconoscere la forza salvifica delle loro esistenze e a porle
al centro del cammino della Chiesa. Siamo chiamati a scoprire Cristo in loro, a prestare ad essi la
nostra voce nelle loro cause, ma anche ad essere loro amici, ad ascoltarli, a comprenderli e ad
accogliere la misteriosa sapienza che Dio vuole comunicarci attraverso di loro», Francesco, Esort.
Ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 198.

[188] Cf. Catechismo della Chiesa cattolica, 540: «Cristo ha vinto il Tentatore per nok. Si veda
anche 394, 677.

[189] «/Ammaestrati dalla parola e dall’'esempio di Cristo ( Christi verbo et exemplo edocti), gli
Apostoli hanno seguito la stessa via. Fin dai primordi della Chiesa i discepoli di Cristo hanno
lavorato per convertire gli uomini a confessare Cristo Signore, non con un’azione coercitiva né con
artifizi indegni del Vangelo, ma principalmente con la forza della Parola di Dio. Con vigore
annunciavano a tutti il proposito di Dio Salvatore, “il quale vuole che tutti gli uomini siano salvati e
arrivino alla conoscenza della verita” (17m 2,4); ma nello stesso tempo rispettavano i deboli,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref180
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref181
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref182
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref183
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref184
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20140610_sensus-fidei_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref185
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref186
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref187
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref188
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref189

anche se erano nell’errore, mostrando cosi come “ciascuno di noi rendera conto a Dio di se stesso
"(Rm 14,12), e sia tenuto ad obbedire soltanto alla propria coscienza. Come Cristo, gli Apostoli si
sono sempre dedicati a rendere testimonianza alla verita di Dio, osando arditamente annunciare
“la Parola di Dio con franchezza” (At4,31) dinanzi al popolo e ai governanti», Concilio Ecumenico
Vaticano II, Dich. Dignitatis humanae, 7 dicembre 1965, 11.

[190] Francesco, Lett. Enc. Dilexit nos, 24 ottobre 2024, 214.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_it.html#_ftnref190
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html

