y DICASTERIUM PRO DOCTRINA FIDEI

UNA cARO

Elogio della monogamia

Nota dottrinale sul valore del matrimonio
come unione esclusiva e appartenenza reciproca

Indice
Presentazione
I. Introduzione

I1. La monogamia nella Bibbia

La monogamia nel capitolo 2 della Genesi

Il simbolismo nuziale profetico

La letteratura sapienziale

La simbologia nuziale del Nuovo Testamento

III. Echi della Scrittura nella storia

Alcune riflessioni di teologi cristiani

Primi sviluppi sull’'unita e la comunione matrimoniale nei Padri della Chiesa
Alcuni autori medievali e moderni

Lo sviluppo della visione teologale nei tempi recenti

Interventi magisteriali

Primi interventi

Leone XIIT

Pio XT

I tempi del Concilio Vaticano II
San Gilovanni Paolo IT
Benedetto XVI

Francesco

Leone XIV

[LT]


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Presentazione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#I._Introduzione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#II._La_monogamia_nella_Bibbia
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#La_monogamia_nel_capitolo_2_della_Genesi
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Il_simbolismo_nuziale_profetico
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#La_letteratura_sapienziale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#La_simbologia_nuziale_del_Nuovo_Testamento
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#III._Echi_della_Scrittura_nella_storia
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Alcune_riflessioni_di_teologi_cristiani
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Primi_sviluppi_sull-unita_e_la_comunione_matrimoniale_nei_Padri_della_Chiesa
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Alcuni_autori_medievali_e_moderni
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Lo_sviluppo_della_visione_teologale_nei_tempi_recenti
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Interventi_magisteriali
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Primi_interventi
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Leone_XIII
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Pio_XI
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#I_tempi_del_Concilio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#San_Giovanni_Paolo_II
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Benedetto_XVI
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Francesco
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Leone_XIV

IV. Alcuni squardi dalla filosofia e delle culture

Nel pensiero cristiano classico

Comunione di due persone

Una persona interamente riferita a un‘altra
Faccia a faccia

Il pensiero di Karol Woijtyta

Piu in la

Altri squardi

V. La parola poetica

VI. Alcune riflessioni da approfondire

Appartenenza reciproca

La trasformazione
La non appartenenza
Reciproco aiuto

Carita coniugale

Una particolare forma di amicizia
In corpo e anima

La multiforme fecondita dell amore
Unamicizia aperta a tutti

VII. Conclusione

Presentazione

Questo € un testo per la Chiesa universale, che puo tuttavia essere preso in giusta
considerazione in ogni luogo di fronte alle sfide culturali locali. Il documento, infatti, prende sul
serio I'attuale contesto globale di sviluppo del potere tecnologico, nel quale I'essere umano e
tentato di pensare a sé stesso come ad una creatura senza limiti, che puo ottenere tutto cid
che immagina. In questo modo, viene facilmente offuscato il valore di un amore esclusivo,
riservato a una sola persona, cosa che di per sé implica la rinuncia libera a molte altre
possibilita.

In verita, lintenzione di questa Nota € fondamentalmente propositiva: estrarre dalle Sacre
Scritture, dalla storia del pensiero cristiano, dalla filosofia e persino dalla poesia, ragioni e
motivazioni che spingano a scegliere un’unione d’amore unica ed esclusiva, un’appartenenza
reciproca ricca e totalizzante.

Si tratta di uno sforzo che permettera di arricchire la riflessione e I'insegnamento sul
matrimonio con un aspetto finora non molto sviluppato. Allo stesso tempo, potra costituire per i
movimenti e gruppi matrimoniali un materiale vario e utile per lo studio e il dialogo. Cio rende
ragione della lunghezza della Nota e del numero di autori e di testi che sono stati citati: ad
alcuni, tale scelta potra sembrare un‘informazione eccessiva, ma noi crediamo che da ognuno
degli autori e dei testi citati si possa estrarre qualche sfumatura o qualche accento diverso che


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#IV._Alcuni_sguardi_dalla_filosofia_e_dalle_culture
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Nel_pensiero_cristiano_classico
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Comunione_di_due_persone
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Una_persona_interamente_riferita_a_un-altra
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Faccia_a_faccia
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Il_pensiero_di_Karol_Wojtyla
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Piu_in_la
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Altri_sguardi
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#V._La_parola_poetica
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#VI._Alcune_riflessioni_da_approfondire
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Appartenenza_reciproca
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#La_trasformazione
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#La_non_appartenenza
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Reciproco_aiuto
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Carita_coniugale
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Una_particolare_forma_di_amicizia
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#In_corpo_e_anima
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#La_multiforme_fecondita_dell-amore
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#Un-amicizia_aperta_a_tutti
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#VII._Conclusione

stimoli una serena riflessione e un prolungato approfondimento.

Prenderemo in considerazione i pili importanti interventi del Magistero e una serie di autori
dall’antichita ai tempi recenti: teologi, filosofi, poeti. Abbiamo trovato una grande ricchezza di
riflessioni che valorizzano 'unione dei coniugi, la reciprocita, il significato totalizzante della
relazione matrimoniale. In questo modo, i diversi testi verranno a comporre un bellissimo
mosaico che di sicuro arricchira la nostra comprensione della monogamia.

Se invece si vuole cogliere soltanto una breve sintesi riflessiva per motivare la scelta di
un‘unione esclusiva tra una sola donna e un solo uomo, sara sufficiente leggere I'ultimo
capitolo e la conclusione della presente Nota, centrati sull'appartenenza reciproca dei coniugi e
sulla carita coniugale. Ad ogni modo, ci permettiamo di suggerire la lettura paziente

della Nota nella sua integralita per poter cogliere appieno tutta I'ampiezza degli aspetti che
entrano in gioco in questa ricca materia.

Victor Manuel Card. Fernandez
Prefetto

I. Introduzione

1. [Una caro] “Una sola carne” € il modo in cui la Bibbia esprime l'unita matrimoniale. Nel
linguaggio comune, invece, “noi due” & un‘espressione che compare quando in un matrimonio
c'e un forte sentimento di reciprocita, ovvero la percezione della bellezza di un amore esclusivo,
di un‘alleanza tra due che condividono la vita nella sua interezza, con tutte le sue lotte e le sue
speranze. “Noi due” lo dice una persona quando si riferisce ai desideri, alle sofferenze, alle idee
e ai sogni condivisi: in una parola, quando si riferisce alle storie che solo i coniugi hanno
vissuto. Questa & una manifestazione verbale di qualcosa di pil profondo: una convinzione e
una decisione di appartenersi mutuamente, di essere “una sola carne”, di percorrere insieme il
cammino della vita. Come ha detto Papa Francesco: «Anche gli sposi dovrebbero formare una
prima persona plurale, un “noi”. Stare I'uno davanti all’altro come un “i0” e un “tu”, e stare di
fronte al resto del mondo, compresi i figli, come un “noi”»[1]. Questo accade perché, pur
essendo due persone diverse, due individualita che conservano ciascuna una propria €
intrasferibile identité\, hanno forgiato con il loro libero consenso un‘unione che le pone insieme
di fronte al mondo. E un’unione che si apre generosamente agli altri, ma sempre a partire da
quella realta unica ed esclusiva del “noi” coniugale.

2. San Giovanni Paolo II, parlando della monogamia, ha sostenuto che «merita di essere
sempre piu approfondita»[2]. Questa sua indicazione sulla necessita di una trattazione piu
ampia di questo tema & una delle motivazioni che hanno spinto il Dicastero per la Dottrina della
Fede a predisporre la presente Nota dottrinale. Inoltre, all'origine di questo testo ci sono, da
una parte, i vari dialoghi con i Vescovi dell’Africa e di altri continenti sulla questione della
poligamia, nel contesto delle loro visite ad /imina[3], e, dall’altra, la constatazione che diverse
forme pubbliche di unione non monogama — a volte chiamate “poliamore” — stanno crescendo
in Occidente, oltre a quelle piu riservate o segrete che sono state comuni nel corso della storia.

3. Ma queste ragioni sono subordinate alla prima, perché, ben intesa, la monogamia non &
semplicemente I'opposto della poligamia. E molto di piu, e il suo approfondimento permette di
concepire il matrimonio in tutta la sua ricchezza e fecondita. La questione & intimamente legata
al fine unitivo della sessualita, che non si riduce a garantire la procreazione, ma aiuta


https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/romancuria/it/dicasteri/dicastero-dottrina-fede.index.html
https://www.vatican.va/content/romancuria/it/dicasteri/dicastero-dottrina-fede.index.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn3

I'arricchimento e il rafforzamento dell’unione unica ed esclusiva e del sentimento di
appartenenza reciproca.

4. Come sancisce lo stesso Codlice di Diritto Canonico: «le proprieta essenziali del matrimonio
sono /unita e l'indissolubilita»[4]. Altrove, lo stesso afferma che il matrimonio & «un vincolo di
sua natura perpetuo ed esclusivo»[5]. E da rilevare I'esistenza di un‘abbondante bibliografia
sull'indissolubilita dell'unione coniugale nella letteratura cattolica: questo tema ha avuto molto
piu spazio nel Magistero, in particolare nel recente insegnamento di molti Vescovi di fronte alla
legalizzazione del divorzio in vari Paesi. Sull’'unita del matrimonio — il matrimonio inteso, ciog,
come unione unica ed esclusiva tra un solo uomo e una sola donna — si trova, al contrario, uno
sviluppo di riflessione meno ampio rispetto al tema dell'indissolubilita sia nel Magistero che nei
manuali dedicati all'argomento.

5. Per questo motivo, nel presente testo si & scelto di concentrarsi sulla proprieta de//unita e
sul suo riflesso esistenziale: /a comunione intima e totalizzante tra i coniugi. Per non attendere,
dunque, da questa Nota qualcosa che essa non intende sviluppare, & necessario insistere sul
fatto che, nelle pagine che seguono, essa non si occupera dell'indissolubilita coniugale —
un‘unione che dura nel tempo fino a quando la morte non separi i coniugi cristiani — né del fine
della procreazione: entrambi i temi sono abbondantemente trattati nella teologia e nel
Magistero. La Nota si soffermera solo sulla prima proprieta essenziale del matrimonio, I'unita,
che puo essere definita come I'unione unica ed esclusiva tra una sola donna e un solo uomo o,
in altre parole, come |'appartenenza reciproca dei due, che non puo essere condivisa con altri.

6. Questa proprieta € cosi essenziale e primaria che il matrimonio € spesso definito
semplicemente come “unione”. Cosi, la Summa Theologiae di San Tommaso d’Aquino afferma
che «il matrimonio € /unione (coniunctio) maritale dell’'uomo con la donna, contratta da
persone legittime, che implica un‘inscindibile comunionedi vita»[6], e che «é evidente che nel
matrimonio esiste un’unione per la quale uno si dice marito e I'altra moglie; e tale unione é il
matrimonio»[7]. Una definizione simile si trovava gia in Giustiniano, che raccoglieva opinioni
preesistenti: «& I'unione ( coniunctio) dell'uomo e della donna che contiene un‘inscindibile
comunione di vita»[8]. Piu vicino a noi, Dietrich von Hildebrand sostiene che il matrimonio «&
I'unione piu profonda ed intima fra persone umane»[9].

7. Gia in queste definizioni classiche vediamo che I'unita dei due coniugi, come dato oggettivo
fondante e proprieta essenziale di ogni matrimonio, & chiamata a una costante espressione e
sviluppo come “comunione di vita”, cioeé come amicizia coniugale, aiuto reciproco, condivisione
totale che, con l'aiuto della grazia, rappresenta sempre pit un‘altra unione che la trascende e la
ingloba: l'unione tra Cristo e la sua sposa amata, la Chiesa, il Popolo di Dio per il quale Egli ha
dato il proprio sangue (cf. £f5, 25-32).

8. San Giovanni Paolo II collega intimamente questi due aspetti. Infatti, se «in forza del patto
d’amore coniugale, 'uomo e la donna “non sono piu due, ma una carne sola” (Mt 19,6;

cf. Gen 2,24)», allo stesso tempo «sono chiamati a crescere continuamente nella loro
comunione [...] affinché ogni giorno progrediscano verso una sempre piu ricca unione tra loro a
tutti i livelli»[10].

9. In questa Nota, pertanto, verranno approfondite sia I'unita come proprieta essenziale, realta
oggettiva e costitutiva del matrimonio, caratteristica prima e fondante di ogni sua
manifestazione, sia le differenti espressioni di quella medesima unita che arricchiscono e
rafforzano I'alleanza coniugale, rendendo cosi possibile allo stesso tempo la percezione di
guesta unita non come un riflesso monolitico dell’'unita divina, ma come espressione dell’unico


https://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn10

Dio che & comunione nelle relazioni trinitarie.

10. Ci si augura, infine, che questa Nota sul valore della monogamia, destinata anzitutto ai
Vescovi, riferita a un tema cosi importante, e allo stesso tempo molto bello, possa essere di
aiuto alle coppie gia sposate, ai fidanzati e ai giovani che pensano a una futura unione al fine
di cogliere ancora meglio la ricchezza della proposta cristiana sul matrimonio. E vero che, per
molti, un tale messaggio potra suonare strano o controcorrente, ma possiamo applicare ad
esso le seguenti parole di Sant’Agostino: «Dammi un cuore che ama, e capira cio che
dico»[11]. Del resto, una vera e propria passione per la bellezza dellamore coniugale ha
trovato espressione nella dedizione di tanti credenti, uomini € donne, chierici e laici,
singolarmente o in aggregazioni ecclesiali, che hanno accompagnato molte coppie nel loro
cammino di vita e hanno anche sviluppato una spiritualita e una pastorale del matrimonio. Per
tutti questi luminosi esempi non si puo che esprimere un doveroso ringraziamento.

II. La monogamia nella Bibbia

11. «Non sono piu due, ma una sola carne» (Mc 10,8). Questa dichiarazione di Gesu riguardo
al matrimonio traduce la bellezza dell'amore, un cemento che «da solidita a questa comunita di
vita, e lo slancio che la trascina verso una pienezza sempre piu perfetta»[12]. Istituito “al
principio” gia al momento della Creazione, il matrimonio appare come un patto coniugale
voluto da Dio, quale «sacramento del Creatore dell’'universo, iscritto quindi proprio nell’essere
umano stesso, che & orientato verso questo cammino, nel quale 'uomo abbandona i genitori e
si unisce alla sua donna per formare una sola carne, perché i due diventino un’unica
esistenza»[13]. Anche se «& noto che la storia dell’Antico Testamento é teatro della sistematica
defezione dalla monogamia»[14], viste ad esempio le vicende dei Patriarchi dove si legge,
secondo l'usanza del tempo, di personaggi con piu mogli (cf. 2 Sam 3,2-5; 11,2-27; 15,16, 1
Re 11,3), allo stesso tempo molti passi dell’Antico Testamento celebrano I'amore monogamico
e l'unione esclusiva: «Siano pure sessanta le mogli del re, ottanta le concubine, innumerevoli le
ragazze! Ma unica € la mia colomba, il mio tutto» (Ct6,8-9a). Cio e attestato anche dagli
esempi di Isacco (cf. Gen 25,19-28), Giuseppe (cf. Gen 41,50), Rut (cf. Rt 2-4), Ezechiele

(cf. Ez24,15-18) e Tobia (cf. 7b8,5-8). D'altra parte, se dal punto di vista fattuale e normativo
la monogamia non ha solide basi nell’Antico Testamento, invece i suoi fondamenti teologici si
sviluppano in profondita, e questa € la via feconda che verra percorsa nelle seguenti
riflessioni[15].

La monogamia nel capitolo 2 della Genesi

12. Alla radice del modello monogamico, il capitolo 2 del libro della Genesi si presenta come un
vero e proprio manifesto antropologico posto all’'incipit delle Scritture. Esso descrive il progetto
che il Creatore propone come ideale alla liberta della creatura umana. L'esclamazione divina:
«non & bene che I'uomo sia solo: voglio fargli un aiuto ('ézer) che gli corrisponda» (Gen 2,18),
mette chiaramente in luce il bisogno nel quale si trova I'uomo appena uscito dalle mani di Dio,
ossia uno stato di solitudine-isolamento. Malgrado la presenza degli altri esseri viventi, 'uomo
vuole un aiuto che gli corrisponda (cf. Gen 2,20), un alleato vivo, unico e personale, che egli
possa fissare negli occhi, come suggerisce la parola k°negdd, tradotta di solito con “simile” o
“corrispondente”, per mettere in evidenza la necessita di un incontro dialogico di sguardi e di
volti. Infatti, «I'espressione originale ebraica ci rimanda a una relazione diretta, quasi “frontale”
— gli occhi negli occhi — in un dialogo anche tacito, perché nell'amore i silenzi sono spesso piu
eloquenti delle parole. E I'incontro con un volto, un “tu” che riflette I'amore divino ed & “il primo
dei beni, un aiuto adatto a lui e una colonna d'appoggio” (Sir 36,26), come dice un saggio


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn13
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn15

biblico»[16]. L'uomo cerca dunque un volto insostituibile davanti a sé, un “tu”, con il quale
intrecciare un vero rapporto d'amore fatto di donazione e di reciprocita.

13. Nel suo commento a questo brano della Genesi, Benedetto XVI afferma: «La prima novita
della fede biblica consiste [...] nell'immagine di Dio; la seconda, con essa essenzialmente
connessa, la troviamo nell'immagine dell'uomo. Il racconto biblico della Creazione parla della
solitudine del primo uomo, Adamo, al quale Dio vuole affiancare un aiuto. Fra tutte le creature,
nessuna puo essere per l'uomo quellaiuto di cui ha bisogno, sebbene a tutte le bestie
selvatiche e a tutti gli uccelli egli abbia dato un nome, integrandoli cosi nel contesto della sua
vita. Allora, da una costola dell'uomo, Dio plasma la donna. Ora Adamo trova l'aiuto di cui ha
bisogno: “Questa volta essa € carne dalla mia carne e osso dalle mie ossa” (Gen 2, 23).

[...] Nel racconto biblico non si parla di punizione; I'idea per6 che I'uomo sia in qualche modo
incompleto, costituzionalmente in cammino per trovare nell’altro la parte integrante per la sua
interezza, I'idea cioe che egli solo nella comunione con I'altro sesso possa diventare “completo”,
€ senzaltro presente»[17].

14. La conclusione del racconto biblico: «l'uomo lascera suo padre e sua madre e s/

unira (dabaq) a sua moglie e i due saranno un’unica carne» (Gen 2,24), esprime bene questo
bisogno di una intima unione, un tale attaccamento fisico e interiore tale, che il Salmista lo
adotta per descrivere I'unione mistica con Dio: «A te si stringe (dabag) 'anima mia» (Sa/ 63,8;
cf. 1Cor 6,16-17). Come afferma Papa Francesco, «il verbo “unirsi” nell’originale ebraico indica
una stretta sintonia, un’adesione fisica e interiore, fino al punto che si utilizza per descrivere
I'unione con Dio: “A te si stringe I'anima mia” (5a/63,8), canta l'orante. Si evoca cosi I'unione
matrimoniale non solamente nella sua dimensione sessuale e corporea, ma anche nella sua
donazione volontaria d'amore. Il frutto di questa unione & “diventare un’unica carne”, sia
nell'abbraccio fisico, sia nell'unione dei due cuori e della vita g, forse, nel figlio che nascera dai
due, il quale portera in sé, unendole sia geneticamente sia spiritualmente, le due “carni”»[18].
Con la formula “wna card”, la donazione reciproca e totale della coppia diventa un rapporto
esclusivo e integrale. Pertanto, con il termine suggestivo di 7553h applicato alla donna

(cf. Gen 2,23), I'autore sacro ha voluto ricordare che queste due persone costituiscono una
coppia, uguali nella loro dignita radicale, ma differenti nella loro identita individuale. La
pienezza dell’'unione tra esseri umani € in questa uguaglianza fatta di reciprocita necessaria,
dialogica e complementare. In definitiva, secondo il progetto originale del Creatore, al quale lo
stesso Gesu fa riferimento utilizzando I'espressione “in principio” nel commento
sull'indissolubilita nuziale (cf. Mt 19,4), 'uomo e la donna sono chiamati nel matrimonio a una
relazione unica, personale, piena e duratura, ad un‘alleanza esclusiva di vita e d’amore,
prioritaria rispetto allo stesso legame sociale di sangue (cf. Gen 2,24). In questa chiave di
lettura, I'applicazione della metafora nuziale alla relazione di Dio con Israele, che emerge con
tutta la sua forza nei testi profetici, apre un orizzonte ancora piu ricco alla comprensione della
vita degli sposi nella linea di una mutua appartenenza.

I/ simbolismo nuziale profetico

15. Nei Profeti, le categorie dell'amore coniugale imprimono tratti particolari alla comprensione
dell’alleanza tra Dio e il suo popolo, non pil modulata secondo il canone dei patti trail re e i
principi vassalli.

16. Emerge qui, in modo emblematico, la vicenda personale del profeta Osea (VIII sec. a. C.),
la quale viene assunta a paradigma teologico per rileggere la storia d'amore tra il Signore e
Israele (cfr. Os 2,4-25). Malgrado il tradimento subito dalla moglie Gomer, egli non riesce a
spegnere il suo amore per lei e nutre piuttosto la speranza che ella, abbandonata e delusa dai
suoi amanti, “ritorni” sulla strada di casa al fine di ricomporre in pienezza la relazione d’amore,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn17
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn18

essendo quella donna l'unica della sua vita, perdonandole i tradimenti (cf. Os 2,16-17).

17. Questa trasposizione nuziale simbolica della fedelta divina continuera nella tradizione
profetica, con accenti diversi: Ezechiele racconta come Dio si preoccupa del suo popolo, come
un uomo che stende il suo mantello su una donna (cf. £216,8). Da una parte, tale gesto indica
il patto coniugale nel quale si offre protezione alla consorte; dallaltra, esso mira a proteggere
la donna dallo sguardo degli altri, evocando quindi I'esclusivita del legame.

18. II profeta Malachia condanna la rottura dei legami matrimoniali tra i membri d'Israele e il
risposarsi con donne pagane: «perché io detesto il ripudio, dice il Signore, Dio di Israele, e chi
copre d'iniquita la propria veste, dice il Signore degli eserciti» (Ma/ 2,16). Questo passo ha
avuto anche un‘altra interpretazione detta “cultuale” o “tipologica”, come se si riferisse a
un’unica perversione (l'idolatria), ponendo un parallelismo implicito tra profanare I'alleanza con
Dio e ingannare il coniuge (l'adulterio).

19. In definitiva, I'amore coniugale permette davvero di descrivere una dialettica di alleanza fra
Israele e il Signore, fra I'umanita e Dio. L'idea di Dio come unico sposo di Israele € collegata
anche a quella di Israele come unica sposa. L'unicita dell’amato traspare anche nel tema
dell’elezione che fa d'Israele I'unico popolo scelto (cf. Am 3,2). L'alleanza assume dunque
un’ulteriore dimensione in quanto designa il legame tra Dio e il suo popolo, basato su un
legame monogamico tanto reale, che I'adorazione di un altro dio costituisce un adulterio.

20. San Giovanni Paolo II offre, al riguardo, una bella sintesi: «In molti testi la monogamia
appare l'unica e giusta analogia del monoteismo inteso nelle categorie dell’Alleanza, cioe della
fedelta e dell’affidamento all’'unico e vero Dio-Jahve: Sposo di Israele. L'adulterio € I'antitesi di
quella relazione sponsale, € I'antinomia del matrimonio (anche come istituzione) in quanto il
matrimonio monogamico attua in sé I'alleanza interpersonale dell'uomo e della donna, realizza
I'alleanza nata dall'amore e accolta dalle due rispettive parti appunto come matrimonio (e,
come tale, riconosciuto dalla societa). Questo genere di alleanza tra due persone costituisce il
fondamento di quell’'unione per cui “l'uomo... si unira a sua moglie e i due saranno una sola
carne” (Gen 2,24)»[19].

La letteratura sapienziale

21. Nella medesima linea si iscrive tutta la letteratura sapienziale che elogia I'unione
monogamica come la vera espressione dell'amore tra un uomo e una donna. Il passo

del Cantico dei Cantici- «II mio amato € mio e io sono sua» (Ct2,16), rappresenta qui un vero
apice. In questo gioiello poetico, la donna del Cantico esprime il suo amore, usando il simbolo
del sigillo che nell’antico Vicino Oriente designava una persona, la identificava e si portava o su
un bracciale o con una catena sul petto: «Ponimi come sigillo sul tuo cuore e sul tuo braccio.
Forte come la morte € I'amore» (8,6). L'amata, quindi, dichiara di essere quasi la “carta
d’identita” del suo uomo: I'uno non esiste senza l'altra e viceversa. Intelligenza, volonta,
affetto, azione, personalita intera dell’'una si comunicano nell‘altro in modo reciproco ed
esclusivo, in piena simbiosi. Contro questa unita vitale invano si erge la morte.

22. Inoltre, I'affermazione ribadita ben due volte nel Cantico dei Cantici: «Il mio amato € mio e
io sono sua [...]. Io sono del mio amato e il mio amato € mio» (Ct2,16; 6,3), esprime questa
unita di donazione totale, di reciprocita e di mutua appartenenza, come una riedizione della
dichiarazione d’amore rivolta dall'uomo alla sua donna in Gen 2,23: «osso dalle mie ossa, carne
dalla mia carne».

23. La tradizione giudaica e quella cristiana (soprattutto nella mistica) si sono trovate concordi


https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn19

nell'interpretare il Cantico dei Cantici come un’allegoria dell’alleanza fra Dio e Israele, della
relazione fra Dio e I'anima. In senso simbolico, si puo affermare che il libro del Cantico dei
Cantici esalta I'amore di un uomo e di una donna ponendo |'accento proprio sull’unicita di una
relazione esclusiva. Nella vicenda amorosa, i due innamorati si cercano e si desiderano con una
reciprocita in cui non vi € spazio per un tertium. Ebbene, questo dato antropologico
fondamentale rimanda alla professione di fede d'Israele: «ascolta Israele: il Signore € il nostro
Dio, unico ¢ il Signore» (Dt 6,4). Si tratta di una delle proclamazioni piu solenni dell’Antico
Testamento a proposito di Dio ed & una proclamazione che usa il linguaggio dell’unicita allorché
professa la verita della fede. In altre parole, il Cantico afferma che, al cuore pulsante di una
delle piu profonde esperienze antropologiche, quale € la relazione amorosa, vi € un‘unicita
analoga a quella che la fede proclama a proposito di Dio. Pertanto, la monogamia &
profondamente collegata all’unicita e all’esclusivita del Dio d'Israele e va di pari passo con il
monoteismo.

24. A tale riguardo, Benedetto XVI afferma: «Dio si & servito della via dell'amore per rivelare il
mistero intimo della sua vita trinitaria. Inoltre, il rapporto stretto che esiste tra 'immagine di
Dio Amore e I'amore umano ci permette di capire che “all'immagine del Dio monoteistico
corrisponde il matrimonio monogamico. Il matrimonio basato su un amore esclusivo e definitivo
diventa I'icona del rapporto di Dio con il suo popolo e viceversa: il modo di amare di Dio
diventa la misura dell'amore umano”. Questa indicazione resta ancora in gran parte da
esplorare»[20].

25. La duplice formula: «Il mio amato € mio e io sono sua [...] Io sono del mio amato e il mio
amato & mio» (Ct2,16; 6,3), richiama dunque la formula teologica dell'alleanza tra Dio e
I'Tsraele biblico: “II Signore & tuo Dio e tu sei il suo popolo” (cf. Dt7,6), e permette di accedere
alla categoria teologica dell’alleanza quale impegno reciproco di fedelta. La categoria biblica
dell’alleanza consente, infine, di delineare la santita del matrimonio tra marito e moglie nella
sua espressione di vera comunita di vita e di amore attraverso una mutua ed esclusiva
donazione. Tutto cio diverra pienamente evidente nei testi del Nuovo Testamento[21].

La simbologia nuziale del Nuovo Testamento

26. Nel Vangelo Gesu rimanda in modo esplicito “al principio”, cioe alle origini della prima
coppia umana (cf. Gen 1,27; 2,24), per ribadire che 'amore monogamico, fedele e indissolubile
esalta il rapporto di coppia, pensato dal Creatore in una dimensione di totalita e di esclusivita
(cf. Mt19,3-9).

27. Nelle narrazioni evangeliche di Marco e di Matteo, Gesu si € espresso in modo
inequivocabile sulla monogamia richiamandosi alle origini, alla volonta del Creatore. Il dibattito
con i farisei sulla possibilita del divorzio gli offre I'opportunita di un pronunciamento autorevole.
Egli ribadisce il principio della monogamia che sta al fondamento del progetto di Dio sulla
famiglia: «dall'inizio della creazione li fece maschio e femmina; per questo I'uomo lascera suo
padre e sua madre e si unira a sua moglie e i due diventeranno una carne sola. Cosi non sono
piu due, ma una sola carne. Dunque I'uomo non divida quello che Dio ha congiunto» (Mc 10, 6-
9; cf. Mt19, 4-6). Come base della sua affermazione, Gesu unisce due elementi esegetici di
peso: «li fece maschio e femmina» (Gen 1,27) e «per questo I'uomo lascera il padre e la madre
e si unira a sua moglie e [i due] diventeranno una sola carne» (Gen 2,24). Il primo uomo e la
prima donna sono dunque uniti da Dio stesso nella coppia in un’unica carne. In altre parole,
Gesu restituisce validita al progetto originario di Dio, andando al di la della norma data da Mosée
e richiamandone una piu antica, sottolineando allo stesso tempo una presenza divina nella
radice stessa di questa relazione: «Cio che Dio ha congiunto I'uomo non lo divida» (Mt 19,6).


https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn20
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn21

28. Inoltre, il Nuovo Testamento, sulla scia della teologia profetica, introduce a piu riprese la
simbologia nuziale nelle tematiche cristologiche ed ecclesiologiche (cf. Ap 19,7-9): Cristo &
chiamato dal Battista lo “sposo” per eccellenza (cf. Gv 3,29), mentre la sposa dell’Agnello ¢ la
nuova Gerusalemme (cf. Ap 21,1ss.), madre feconda, salvata dall’assalto del drago

(cf. Ap12,3-6).

29. San Paolo sviluppa in modo sistematico il tema dell’amore nuziale pieno e perfetto tra
Cristo e la Chiesa nella Lettera agli Efesini (cf. Ef5,21-33), riprendendo tra I'altro il passo della
Genesi sull’'essere “una sola carne” da parte della coppia (cf. Gen 2,24). L'amore monogamico
indissolubile tra i due coniugi — sempre nella linea del tema sviluppato dai profeti per definire
I'alleanza tra il Signore e Israele — si rivela come il simbolo per descrivere il vincolo tra Cristo e
la Chiesa. Il matrimonio cristiano nella sua autenticita e pienezza €, dunque, segno della nuova
alleanza cristiana.

30. Merita attenzione anche la formula del “"mistero grande”, quale traduzione dell’originale
greco mysterion. Questo fu reso da San Girolamo, nella Vulgata, col termine sacramentum, il
quale ha permesso alla tradizione ecclesiale di assumere la formula paolina come esplicita
proclamazione della sacramentalita del matrimonio. Il passo nella sua integralita esalta in modo
intenso la funzione teologica svolta dall'amore nuziale esclusivo. I due coniugi che si uniscono
indissolubilmente sono un segno che rimanda all’abbraccio col quale Cristo stringe a sé la
Chiesa. Gli sposi cristiani, dunque, testimoniano nel mondo non solo un legame

umano, eros e agape, ma sono anche I™immagine” vivente di un vincolo sacro e trascendente,
cioe quello che unisce Cristo con la comunita dei cristiani. Gia nella Genesi si definiva
“immagine” del Dio creatore la coppia che ama e genera: «Dio creo I'uomo a sua immagine, a
immagine di Dio lo cred, maschio e femmina li cred» (Gen 1,27).

31. L'Apostolo, evocando soprattutto il passo della Genesi in cui i due, 'uomo e la donna,
formano una carne sola (cf. Gen 2,24), definisce l'intimita d'amore tra marito e moglie come un
emblema luminoso della comunione di vita e di carita che intercorre tra Cristo e la Chiesa

(cf. Ef5,32). Attraverso questa pagina della Lettera agli Efesini, cosi fragrante nella sua
umanita ma anche cosi densa nella sua qualita teologica, Paolo non si limita a proporre un
modello di comportamento matrimoniale cristiano, ma indica nell’'unione perfetta e unica tra
Cristo e la Chiesa la sorgente originaria del matrimonio monogamico. Esso non & solo .
un‘immagine di quella unione, ma la riproduce e incarna attraverso I'amore dei coniugi. E
segno efficace ed espressivo della grazia e dell’'amore che sostanzia I'unione tra Cristo e la
Chiesa.

32. Da ultimo, troviamo una bella esortazione nella Lettera agli Ebrei. Dopo I'appello alla carita
(cf. Eb13,1-3), I'Autore tratta brevemente del matrimonio, raccomandando la stima verso tale
legame e il rispetto della fedelta coniugale: «II matrimonio sia rispettato da tutti e il letto
nuziale sia senza macchia»[22] (£b 13,4). L'Autore esorta a tenere in onore l'istituto
matrimoniale, sottolineando il valore dei rapporti coniugali fedeli. Si aggiunge un solenne
avvertimento: Dio giudichera i fornicatori e gli adulteri, ossia coloro che non rispettano la
santita e I'unicita del matrimonio. L'esortazione alla stima del matrimonio e del letto coniugale
era storicamente motivata dal fatto che varie tendenze ascetiche denigravano tale istituto e lo
vedevano come un compromesso con la materia, riprendendo a modo loro quanto espresso

in Col 2,20-23. L'esortazione, invece, non ¢ rivolta contro i rapporti sessuali, ma contro quanti
negavano la fedelta dei coniugi e I'unicita del matrimonio.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn22

II1. Echi della Scrittura nella storia

33. La Parola rivelata contenuta nelle Sacre Scritture ha prodotto, nei lunghi tempi della Chiesa,
diversi echi che tenteremo di raccogliere almeno in parte.

Alcune riflessioni di teologi cristiani

34. E utile accogliere la ricchezza del pensiero cristiano lungo i secoli, a partire dai Padri della
Chiesa, con la loro particolare importanza, fino a teologi di diverse scuole e orientamenti.

Primi sviluppi sull'unita e la comunione matrimoniale nei Padri della Chiesa

35. San Giovanni Crisostomo riconosce all'unita matrimoniale un valore particolare. A differenza
di altri Padri, sostiene che «un tempo il matrimonio aveva due motivi, ora ne ha uno solo». Egli
spiega, infatti, che San Paolo (cf. 1Cor7, 2.5.9) «ordina di unirsi, non perché diventino padri di
molti figli», ma perché cio porta i coniugi a «l’abolizione della dissolutezza e del desiderio
sfrenato»[23]. In definitiva, il santo Dottore considera che |'unita del matrimonio, con la scelta
di una sola persona alla quale ci si unisce, porta a liberare le persone da uno sfogo sessuale
sfrenato, senza amore né fedelta, e orienta adeguatamente la sessualita.

36. Sant’Agostino, pur sottolineando soprattutto I'importanza della procreazione, sottolinea
innanzitutto il bene dell'unita che si esprime nella fedelta: «La fedelta esige di non aver
rapporti sessuali con un altro o con un’altra»[24]. Agostino ha saputo anche esprimere la
bellezza dell’'unita coniugale come un bene in sé stesso, descritta dinamicamente come un
camminare insieme, “fianco a fianco”: «II primo naturale legame della societa umana € quello
fra uomo e donna. E Dio non produsse neppure ciascuno dei due separatamente,
congiungendoli poi come stranieri, ma creo 'una dall‘altro, e il fianco dell'uomo, da cui la donna
e stata estratta e formata, sta ad indicare la forza della loro congiunzione. Fianco a fianco
infatti si uniscono coloro che camminano insieme e che insieme guardano alla stessa
meta»[25].

37. Gia prima di Agostino, € ben nota la lode di Tertulliano al matrimonio inteso come unita
nella carne e nello spirito di due che camminano “in una sola speranza”: «Come saro capace di
esporre la felicita di quel matrimonio che la Chiesa unisce [...]. Quale giogo quello di due fedeli
uniti in una sola speranza, in un’unica osservanza, in un‘unica servitu! Sono tutti e due fratelli e
tutti e due servono insieme; non vi € nessuna divisione quanto allo spirito e quanto alla carne.
Anzi sono veramente due in una sola carne, e dove la carne € unica, unico € lo spirito»[26].

38. Questo fatto di essere “una sola carne” ¢ interpretato dai Padri in modo intensamente
realistico, al tal punto che, di fronte a contraddizioni nei fatti della realta dell’'unita coniugale,
essi non temono di pronunciare affermazioni come le seguenti: «divide la sua carne, divide il
suo corpo»[27]; «come la malvagita di tagliare la sua carne»[28]; «Dio non ha voluto che il
corpo fosse diviso e disgiunto»[29].

39. Ad ogni modo, bisogna ricordare che la Chiesa latina sottolinea particolarmente gli aspetti
giuridici del matrimonio, che hanno portato alla bella convinzione che gli stessi sposi sono
ministri del Sacramento[30]. Con il loro consenso, essi danno origine all'unione matrimoniale
unica ed esclusiva, dato oggettivo prima di qualsiasi esperienza o sentimento, anche spirituale.
I Padri orientali, e le Chiese orientali, enfatizzano maggiormente gli aspetti teologici, mistici ed
ecclesiali di un‘unione che, grazie alla benedizione della Chiesa, si arricchisce nel tempo sotto
I'impulso della grazia, mentre la comunione tra i coniugi € sempre piu integrata nella
comunione ecclesiale. Ecco perché in Oriente il rito del matrimonio, con tutti i suoi segni, la


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn23
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn26
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn29
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn30

preghiera e i gesti del sacerdote, & stato maggiormente valorizzato. Gia San Giovanni
Crisostomo parla dell'incoronazione degli sposi (stephanoéma) compiuta dal sacerdote e ne
spiega il significato mistagogico: «Per questo motivo vengono poste delle corone sulle loro
teste, come simbolo di vittoria, poiché, essendo rimasti imbattuti, giungono al letto
matrimoniale»[31].

40. Al tempo stesso, in Oriente prevale una visione piu positiva dell’aspetto relazionale, che si
esprime anche nell'unione sessuale nel matrimonio, senza ridurne la finalita alla sola
procreazione. Cio & testimoniato, ad esempio, quando San Clemente Alessandrino prende
fortemente le distanze da coloro che considerano il matrimonio un peccato, anche quando lo
tollerano al fine di garantire il prolungamento della specie. Egli invece ribadisce: «Se & peccato
il matrimonio secondo la Legge, non so come uno possa dire di conoscere Dio quando afferma
che il comando di Dio € peccato! No, se “santa € la Legge”, santo & il matrimonio»[32]. Per
San Giovanni Crisostomo, inoltre, il matrimonio «non € da ritenersi una compravendita, ma
una comunione di vita»[33], e sottolinea che la continenza esagerata nel matrimonio poteva
mettere a rischio I'unita matrimoniale.

41. L'unita e la comunione coniugale come riflesso dell’'unione tra Cristo e la Chiesa

(cf. ££5,28-30) € un tema particolarmente sviluppato dai Padri orientali, € San Gregorio
Nazianzeno ne trae concrete conseguenze spirituali: «E bello per la donna rispettare Cristo
attraverso il marito, ed € bello per I'uomo non disprezzare la Chiesa attraverso la moglie [...].
Ma che anche il marito abbia cura della moglie: e, infatti, Cristo ha cura della Chiesa»[34].

Alcuni autori medievali e moderni

42. Nel pensiero di San Bonaventura sul matrimonio, sostanzialmente omogeneo a quello di
San Tommaso, di cui si dira piu avanti, possiamo individuare una riflessione, nel quadro di una
visione teologale, che include la necessita della consumazione perché il matrimonio possa
significare pienamente I'unione tra noi e Cristo: «Poiché il consenso, in quanto consenso
sull'agire futuro, non € propriamente consenso, bensi promessa di esso; e poiché il consenso,
invero, prima dell'unione carnale non produce una unione piena, dato che non sono ancora una
sola carne, ne consegue che attraverso le parole sul futuro si dice che il matrimonio ha avuto
inizio, e ratificato con parole riferite al presente, ma consumato nell’'unione carnale, perché
allora sono una sola carne e diventano un solo corpo; e con cio viene significata pienamente
quell’'unione che € tra noi e Cristo. Allora, infatti, pienamente il corpo di uno € dato al corpo
dell’altro»[35].

43, E utile ricordare anche il pensiero teologico-pastorale di Sant’Alfonso Maria de’ Liguori, che
presenta |'unione e il mutuo dono degli sposi in un modo integrale (ivi inclusi i rapporti
sessuali), presentandoli come fini intrinseci essenziali, mentre considera la procreazione come
fine intrinseco ma accidentale. Pertanto, egli sostiene che «si possono considerare tre fini nel
matrimonio: fini intrinseci essenziali, intrinseci accidentali, e fini accidentali estrinseci. I

fini intrinseci essenziali sono due: il dono reciproco con I'obbligo di soddisfare il debito [cioé i
rapporti sessuali], e il vincolo indissolubile. I fini intrinseci accidentali sono egualmente due: la
generazione della prole, e il rimedio della concupiscenza»[36].

44. Sant’Alfonso si riferisce pure a dei fini estrinseci, come il piacere, la bellezza e tanti altri,
che sono leciti[37]. In questo modo, il santo Dottore della Chiesa tenta di arricchire la visione
sul matrimonio per poter sviluppare un approccio pastorale che aiuti i coniugi a vivere la loro
unione in un modo piu ricco e stimolante. E permesso desiderare il matrimonio anche in base
all'attrazione particolare per qualcuno di questi fini estrinseci, perché, sempre che non si


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn31
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn35
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn37

escludano i fini principali, cid «non € un disordine»[38].

45. Piu vicino ai nostri tempi, il teologo e filosofo personalista Dietrich von Hildebrand riprende
I'enfasi sulla centralita dell’amore nel matrimonio data dall'insegnamento di Papa Pio XI, al fine
di approfondire la comprensione delle proprieta e dei significati del matrimonio stesso[39].
Rispetto all’argomento in questione, egli distingue due forme di unione che si completano a
vicenda e arricchiscono I'approccio iniziale di questo documento: la prima forma di unione si
esprime con il pronome “noi”, la seconda con la coppia “io-tu”. Nell™io-tu” i due si trovano
faccia a faccia, si danno I'uno allaltra, in modo tale che «l'altra persona agisce interamente
come un soggetto, mai come un mero oggetto»[40]. Cio comporta anche il passaggio dalla
considerazione dellaltro come un “lui”, a una che arriva a riconoscerlo come un “tu”. Invece,
quando I'unione € considerata come un “noi”, I'altro € con me, & al mio fianco, camminando
insieme motivati dalle cose comuni che ci uniscono[41]. L'unione coniugale vive di entrambe le
esperienze.

46. Nell'unione matrimoniale von Hildebrand evidenzia due atteggiamenti irrinunciabili. Il primo
e la “discretio”, cioe uno spazio di intimita personale che preserva l'identita e la liberta di
ciascuno, ma che puo essere condiviso con una decisione del tutto libera, e in questo caso
conduce a un approfondimento del legame. Il secondo atteggiamento € la “riverenza” per
I'altro, che manifesta, in particolare nell'unione sessuale, il fatto che si ama una persona, sacra
e inviolabile, non un oggetto qualsiasi. I| dinamismo interno del vincolo matrimoniale — il “noi”,
secondo le categorie di von Hildebrand — spinge i coniugi a manifestare sempre di piu la loro
intima comunione personale.

47. Questa visione & condivisa anche da Alice von Hildebrand, nata Jourdain, moglie di Dietrich.
In particolare, ella sostiene che la realizzazione piena dell'umanita si pud raggiungere solo
nell’unione tra uomo e donna, la “divina invenzione”: «non solo Lui [Dio] ha fatto 'uomo
composto di anima e corpo — una realta spirituale e una materiale — ma, oltre a cio, per
coronare questa complessita, “maschio e femmina li ha creati”. Chiaramente, la pienezza della
natura umana si trova nell’'unione perfetta tra uomo e donna»[42]. Pertanto, I'amore sponsale
tra uomo e donna e ritenuto dalla filosofa e teologa belga come I'apice della vocazione umana,
la suprema espressione dell'immagine divina quale chiamata al dono di sé nell'amore, dove la
tenerezza dell’affetto tra i due riveste un ruolo fondamentale, voluto dallo stesso Creatore: «II
cuore ¢ il centro della persona»[43], avverte la von Hildebrand, di fronte a certe tentazioni di
anteporre il fare dell’attivismo alla ricettivita dell’'amore, inteso proprio in senso affettivo. Ella,
poi, aggiunge che «dove la tenerezza regna, la concupiscenza si allontana»[44].

48. 1l carattere di donazione totale dell'amore sponsale si puo vedere anche in quella che

lei connota come una vera e propria dimensione “sacrificale” dell’'amore — con un richiamo
evidente all'amore “fino alla fine” di Cristo — che consiste nel mettere il bene dell’altro davanti
al proprio, in quella che si pud chiamare una “morte” a se stessi, che in alcune occasioni pud
portare a rinunciare addirittura alle gioie della vita familiare per amore di un bene piu grande:
«Cio che molti “amanti” dimenticano, sia che si parli di amici o di marito e moglie, & che il
sacrificio € la linfa di grandi amori. Che il sacrificio sia la santa vitamina dell’'amore si applica
anche al matrimonio, che offre ai coniugi innumerevoli occasioni di morire a se stessi»[45]. In
altre parole, cio significa che I'amore sponsale mostra la sua fecondita, a un tempo umana e
spirituale, quando resta aperto alle esigenze piu alte della carita[46].

Lo sviluppo della visione teologale nei tempi recenti

49. Hans Urs von Balthasar assegna un‘importanza particolare al consenso matrimoniale che
crea quell’'unita nuova che trascende i due individui: «II convenire delle due persone cosi


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn38
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/pio-xi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn39
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn41
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn42
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn45
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn46

spossessate di sé & possibile solo in un terzo elemento, quello che [...] & quel fattore oggettivo
che si compone delle loro due liberta: il loro voto, la loro solenne promessa, in cui ciascuno da
I'assenso definitivo alla liberta dell’altro e al suo mistero e si consegna a questo mistero. E
realta che si deve chiamare oggettiva solo perché ¢ piu del giustapporsi delle loro due
soggettivita [...] la loro volonta fattasi una (d’appartenersi I'un I'altro), che si pone al di sopra di
loro e in mezzo a loro, perché nessuno dei due puo rivendicare a sé l'unita che & sorta»[47].

50. Questo patto, dove ognuno dei due trascende sé stesso e si arrende di fronte alla nuova
realta che si crea, in nessun modo & una negazione di loro stessi come individui liberi: &,
invece, una pienezza di liberta che si compie nel donarsi in modo totale a un‘altra persona:
«l'evento del donarsi in possesso reciproco, il quale si compie solo sotto la volta stesa su di loro
dallo Spirito d'amore che li guida e li ispira, € tutto fuorché un‘alienazione di sé da parte del
singolo. Questi non attinge sé stesso se non in virtu dell’appello dell’altra liberta, che gli da la
capacita di risolvere, di decidere la propria, e questa risoluzione diviene matura, ‘maggiorenne’,
proprio quando egli non continua a riprendersi con esitazione, ma concentra sé stesso, si
raccoglie, per donarsi una volta per tutte»[48].

51. Questo Autore contempla in un modo particolare e teologicamente profondo come questa
unita matrimoniale riflette I'unione tra Cristo e la sua Chiesa: «L'unita di misura dell'amore
matrimoniale diventa I'amore fra Cristo e la sua Chiesa [...]. L'unita originaria consiste in
questo, che la Chiesa nasce da Cristo come Eva da Adamo: scaturita dal fianco squarciato del
Signore dormiente in croce all'ombra della morte e degli inferi. Per questo essa € suo corpo,
come Eva era carne della carne di Adamo. In questo sonno mortale della Passione egli “ha
formato per sé la Chiesa, come sposa meravigliosa senza ruga e senza macchia” (£15,24-27).
Egli stesso si lascia come uomo cadere nel sonno della morte, in modo da potere, come Dio,
prelevare misteriosamente dal morto quella fecondita dalla quale egli si creera la sua sposa, la
Chiesa. Cosi essa € lui stesso, e tuttavia non € lui stesso: € suo corpo e sua sposa. “Chi ama
sua moglie, ama sé stesso. Nessuno ha mai odiato la sua propria carne; la si protegge e la si
cura. Cosi fa anche Cristo con la sua Chiesa, poiché noi siamo membra del suo corpo” (£f5,28-

30)»[49].

52. Una tale visione cristologica e pneumatologica ha delle conseguenze concrete
sull’'esperienza matrimoniale: «Se torniamo a gettare uno sguardo sulla dedizione reciproca
degli sposi, cid mostra chiaro ancora una volta che la legge comune del loro amore (in senso
cristologico) scaturisce tanto dall’atteggiamento loro proprio di un volontario darsi in possesso,
e quindi non & una legge imposta dall’esterno, come realmente s’eleva, superando entrambi,
quale terza entita feconda, creativa (in senso pneumatologico) e li ispira agli atti della loro
dedizione»[50].

53. Anche Karl Rahner pensa I'unita matrimoniale come espressione dell'amore tra Cristo e la
Chiesa, ma non come se Cristo e la Chiesa fossero uguali uno di fronte all’altra, dato che
I'amore con cui Cristo ama la Chiesa ha la sua origine nella «volonta misericordiosa di Dio di
comunicarsi»[51]. Da questa volonta, come causa, scaturisce il primo effetto che & l'unita
Cristo-Chiesa. Alla fine I'amore, come si esprime nella vita degli sposi, approda alla sua origine
in Dio stesso[52]. E utile soffermarci su due testi di Rahner sufficientemente eloquenti. I
primo: «Nell'amore realmente personale, vi & implicito qualcosa di incondizionato che rimanda
al di la e al di sopra della causalita dell'incontro degli amanti: essi, quando amano realmente,
crescono continuamente al di sopra di sé stessi, approdano ad un flusso che non ha piu il suo
punto d‘arrivo nel finito e nel determinabile. Cio che giace in una lontananza infinita, che viene
tacitamente evocato in un tale amore, alla fin fine lo si pud chiamare con un solo nome:
Dio»[53]. E il secondo testo: «II matrimonio e il legame tra Dio e I'umanita in Cristo non solo
possono venir confrontati tra loro da noj, ma piuttosto essi sono oggettivamente in un rapporto
reciproco tale che il matrimonio rappresenta oggettivamente questo amore che Dio ha in Cristo


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn47
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn49
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn51
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn52
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn53

per la Chiesa, la relazione e il comportamento di Cristo con la Chiesa prefigura la relazione e il
comportamento che vige nel matrimonio, e in questo trova il suo completamento, cosicché
comprende in sé il matrimonio come un momento di sé»[54].

54. Lo sguardo cristologico-trinitario circa I'unita matrimoniale € stato poi fortemente e
poeticamente sottolineato da diversi autori ortodossi contemporanei. Ne riportiamo tre esempi:

55. A partire dalla propria visione mistica, il teologo ortodosso Alexander Schmemann afferma:
«In un matrimonio cristiano, infatti, sono tre le persone sposate; € la lealta unita dei due verso
il terzo, che € Dio, mantiene i due in un‘unita attiva tra loro e con Dio. Tuttavia, € proprio la
presenza di Dio che segna la fine del matrimonio come qualcosa di puramente “naturale”. E la
croce di Cristo che pone fine all'autosufficienza della natura. Ma “con la croce, la gioia € entrata
nel mondo intero”. La sua presenza € quindi la vera gioia del matrimonio»[55].

56. Un‘altra bella testimonianza si trova nelle parole che seguono, del filosofo e teologo russo
Pavel Evdokimov: «L'unita consustanziale del matrimonio costituisce I'unita di due persone che
si collocano in Dio [...]. Quindi la struttura trinitaria iniziale €: uomo-donna nello Spirito Santo.
La realizzazione effettiva della loro unita nel matrimonio (dove il marito, secondo Paolo, &
immagine di Cristo e la moglie € immagine della chiesa) diventa equivalente coniugale
dell'unita Cristo-Spirito»[56].

57. Infine, merita di essere citato un passaggio illuminato del teologo John Meyendorff: «Un
cristiano € chiamato — gia in questo mondo — a sperimentare una vita nuova, a diventare
cittadino del Regno, e puo farlo nel matrimonio [...]. E una singolare unione di due esseri
innamorati, due esseri che possono trascendere la propria umanita ed essere cosi uniti non
solo “l'uno con l'altro”, ma anche “in Cristo”»[57].

58. Gli autori orientali del nostro tempo insistono pure sull’aspetto relazionale alla luce della
Trinita. Il teologo greco, Ioannis Zizioulas, afferma che «la persona € alterita nella comunione e
comunione nell'alterita. La Persona € un’identita che emerge attraverso la relazione (schesis,
nella terminologia dei Padri greci); € un “io” che puo esistere solo finché si relaziona ad un “tu”
che afferma la sua esistenza e la sua alterita. [...] [L"i0"”] non pud semplicemente essere senza
I'altro. Si tratta di cio che distingue la persona dall'individuo»[58]. Nel contesto di questa
particolare valutazione orientale della relazione, che € in ultima analisi un riflesso della
comunione trinitaria, un altro teologo e filosofo greco, Christos Yannaras, mostra come la vita
coniugale debba essere compresa nel quadro piu ampio delle relazioni nella comunita
ecclesiale, che permette di intendere la sessualita come una relazione personale trasfigurata
dalla grazia trinitaria: «La relazione e la conoscenza tra i coniugi diventano eventi ecclesiali, si
attuano non solo per mezzo della natura ma anche per mezzo della Chiesa [...] nell'ambito delle
relazioni che tengono insieme la Chiesa come immagine del modello trinitario»[59]. E
immediatamente spiega che «cio non significa ‘spiritualizzazione’ del matrimonio e svalutazione
della relazione naturale, ma trasformazione dinamica dell'impulso naturale in evento di
comunione personale, secondo il modo nel quale la Chiesa attua la comunione, cioé come
grazia-dono gratuito di alterita e liberta personali»[60].

Interventi magisteriali
Primi interventi
59. Fino a Leone XIII, gli interventi riferiti alla monogamia sono stati pochi ed essenziali. E da

menzionare un intervento breve ma importante di Innocenzo III nell’anno 1201, nel quale si
riferisce ai pagani che «dividono I'affetto coniugale con piu donne nello stesso tempo», e con


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn54
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn56
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn57
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn59
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn60
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/leone-xiii.html

riferimento alla Genesi afferma che & contrario alla fede cristiana, «dato che dal principio una
sola costola fu trasformata in una sola donna»[61]. Di seguito, si rifa alla Scrittura

(cf. Ef5,31; Gen 2,24; Mt 19,5) per sottolineare che si dice che «saranno due in una carne
sola» (duo in carne una) e che I'uomo si unira “alla moglie”, non “alle mogli”. Da ultimo,
interpreta la proibizione dell’adulterio (cf. Mt19,9; Mc 10,11) come riferita al matrimonio
monogamico[62].

60. Il Secondo Concilio di Lione sostiene nuovamente che si «tiene per fermo che non &
permesso a un uomo di avere contemporaneamente pit mogli, né a una donna di avere piu
maschi»[63]. Il Concilio di Trento deriva il senso della monogamia dal fatto che Cristo Signore
insegno piu apertamente che con questo vincolo due sole persone si vengono strettamente a
congiungere, quando disse: “Non sono dunque piu due, ma una sola carne”[64]. Nel secolo
XVIII, Benedetto XIV, prendendo in considerazione la situazione dei matrimoni clandestini,
ribadisce che «nessuno dei due puo, finché I'altro sara in vita, passare ad altre nozze»[65].

Leone XIIT

61. A proposito del tema della monogamia, nell'insegnamento di Leone XIII ritorna
I'argomentazione centrale circa il fatto che i coniugi costituiscono “una sola carne”: «Cio
vediamo dichiarato e solennemente ratificato dal Vangelo con la divina autorita di Gesu Cristo,
il quale proclamo ai Giudei ed agli Apostoli che il matrimonio, per la sua stessa istituzione, deve
essere solamente tra due, ossia tra un uomo e una donna, che dei due si forma come una sola
carne»[66].

62. Nella sua riflessione, la difesa della monogamia costituisce ugualmente una difesa della
dignita delle donne, che non pud essere negata o disonorata nemmeno per il desiderio della
procreazione. L'unita del matrimonio implica dunque una scelta libera della donna, che hail
diritto di esigere una reciprocita esclusiva: «Nulla vi era di piu miserando della moglie,
abbassata a tanta vilta che quasi veniva considerata soltanto come uno strumento destinato a
soddisfare alla libidine od a procreare figli. Né arrossi per il fatto che quelle che erano da
collocare per mogli fossero comprate e vendute a somiglianza delle cose corporali, essendo
stata data talvolta facolta al padre o al marito di condannare la moglie all’estremo

supplizio»[67].

63. Il matrimonio monogamo ¢ I'espressione di una reciproca ed esclusiva ricerca del bene
dell’altro: «E necessario cioe che essi abbiano sempre I'animo talmente disposto da
comprendere I'uno dovere all’altro un amore grandissimo, una fede costante, un sollecito e
continuo aiuto»[68]. Questa realta di essere “una sola carne” acquisisce con Cristo una nuova
e preziosa motivazione e giunge alla sua pienezza nel Sacramento del matrimonio: «Si
aggiunga che il matrimonio € Sacramento proprio per questo: che € un segno sacro, che
produce la grazia e rende immagine delle mistiche nozze di Cristo con la Chiesa. La forma poi e
la figura di queste vengono espresse da quello stesso vincolo di perfetta unione con il quale
I'uomo e la donna si congiungono tra loro, e che non € altro se non il matrimonio
medesimo»[69].

Pio XT

64. Papa Pio XI offre uno sviluppo maggiore della dottrina sull’'unita matrimoniale
nell’Enciclica Casti connubii. Egli sottolinea il valore della «vicendevole fedelta dei coniugi
nell'adempimento del contratto matrimoniale; sicché quanto compete per questo contratto
sancito secondo la legge divina al solo coniuge, né a lui sia negato, né permesso ad una terza
persona». E conclude: «Questa fede pertanto richiede in primo luogo /unita assoluta del



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn63
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn64
https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn65
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/leone-xiii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn66
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn67
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn68
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn69
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/pio-xi.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html

matrimonio, che il Creatore stesso adombro nel matrimonio dei primi genitori, volendo che esso
non fosse se non fra un uomo solo e una sola donna»[70].

65. Il Pontefice arricchisce quindi Iinsegnamento sull’unita del matrimonio, proponendo una
inedita riflessione sull'amore coniugale, «che pervade i doveri tutti della vita coniugale e nel
matrimonio cristiano tiene come #/ primato della nobilta»[71]. E cid che di piu nobile puo
trovarsi in un matrimonio € I'amore coniugale soprattutto quando raggiunge per grazia il livello
soprannaturale della carita. Come conseguenza, I'unione matrimoniale diventa un cammino di
crescita spirituale: «Non comprende solo il vicendevole aiuto, ma deve estendersi altresi, anzi
mirare soprattutto a questo: che i coniugi si aiutino fra di loro per una sempre migliore
formazione e perfezione interiore, in modo che nella loro vicendevole unione di vita crescano
sempre piu nelle virtl, massimamente nella sincera carita verso Dio e verso il prossimo [...].
Una tale vicendevole formazione interna dei coniugi, con I'assiduo impegno di perfezionarsi a
vicenda, in un certo senso verissimo [...] si pud dire anche primaria causa e motivo del
matrimonio»[72]. Questo “allargamento” del senso del matrimonio, che supera il senso stretto,
predominante fino a quel momento, di istituzione ordinata alla procreazione e alla retta
educazione della prole, ha aperto il cammino per un approfondimento del senso unitivo del
matrimonio e della sessualita.

66. Si pud anche ricordare come ai suoi tempi Papa Pio XI si sente spinto a evidenziare quelle
tendenze contrarie alla monogamia che oggi sono divenute molto pil comuni: «Corrompono
dunque anzitutto la fedelta coloro che stimano doversi essere indulgenti verso le idee € i
costumi del nostro tempo, intorno alla falsa e dannosa amicizia con terze persone, e
sostengono doversi in queste relazioni estranee consentire ai coniugi una certa maggior licenza
di pensare e di operare, e cio tanto piu che (come vanno dicendo) non pochi hanno una
congenita costituzione sessuale, a cui non possono soddisfare tra gli angusti confini del
matrimonio monogamico. Quindi quella disposizione d’animo, per la quale gli onesti coniugi
condannano e ricusano ogni affetto ed atto libidinoso con terza persona, essi la stimano
un‘antiquata debolezza di mente e di cuore o un‘abbietta e vile gelosia; percio dicono nulle o
da annullare le leggi penali dello Stato intorno all’'obbligo della fede coniugale»[73].

I tempi del Concilio Vaticano IT

67. Sulla via aperta da Casti connubi, il Concilio Vaticano II presenta il matrimonio innanzitutto
come un’opera di Dio che consiste in una comunione d’amore e di vita che i due coniugi
condividono, comunione che non € orientata solo alla procreazione, ma anche al bene integrale
di entrambi. II matrimonio viene definito come «intima comunione di vita e di amore
coniugale»[74]. Nel matrimonio, I'uomo e la donna, che per |'alleanza coniugale «“non sono piu
due, ma una sola carne” (Mt 19,6), prestandosi un mutuo aiuto e servizio con l'intima unione
delle persone e delle attivita, sperimentano il senso della propria unita e sempre piu
pienamente la conseguono. Questa intima unione, in quanto mutua donazione di due persone,
come pure il bene dei figli, esigono la piena fedelta dei coniugi e ne reclamano l'indissolubile
unita»[75].

68. Cristo stesso «viene incontro ai coniugi cristiani attraverso il sacramento del matrimonio.
Inoltre rimane con loro perché, come egli stesso ha amato la Chiesa e si & dato per essa, cosi
anche i coniugi possano amarsi l'un l'altro fedelmente, per sempre, con mutua dedizione.
L'autentico amore coniugale € assunto nell’amore divino ed & sostenuto e arricchito dalla forza
redentiva del Cristo e dalla azione salvifica della Chiesa»[76]. In questo modo, € possibile
vivere 'amore coniugale: «essendo diretto da persona a persona con un sentimento che nasce
dalla volonta, quell'amore abbraccia il bene di tutta la persona; percio ha la possibilita di
arricchire di particolare dignita le espressioni del corpo e della vita psichica e di nobilitarle come


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn72
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/pio-xi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn73
https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn75
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn76

elementi e segni speciali dell’amicizia coniugale. Il Signore si & degnato di sanare, perfezionare
ed elevare questo amore con uno speciale dono di grazia e carita. Un tale amore, unendo
assieme valori umani e divini, conduce gli sposi al libero e mutuo dono di sé stessi, che si
esprime mediante sentimenti e gesti di tenerezza e pervade tutta quanta la vita dei
coniugi»[77]. Gli atti sessuali nel matrimonio, «compiuti in modo veramente umano,
favoriscono la mutua donazione che essi significano ed arricchiscono vicendevolmente nella
gioia e nella gratitudine gli sposi stessi»[78].

69. Il Concilio si riferisce esplicitamente all'unita matrimoniale per esprimere che essa,
«confermata dal Signore, appare in maniera lampante anche dalla uguale dignita personale che
bisogna riconoscere sia all'uomo che alla donna nel mutuo e pieno amore»[79]. La difesa
dell'unita matrimoniale nel Concilio si basa cosi su due punti fermi: da una parte, il Concilio
ribadisce che I'unione matrimoniale & totalizzante, «pervade tutta quanta la vita dei
coniugi»[80],e di conseguenza & possibile solamente tra due persone; dall’altra, sottolinea che
un tale amore corrisponde all’'uguale dignita di ognuno dei due coniugi, i quali, nel caso di
un‘unione “plurale”, si troverebbero nella situazione di dover condividere con altri cio che
dev’essere intimo ed esclusivo, diventando quindi come oggetti, in una relazione che svilisce la
propria dignita personale[81].

70. San Paolo VI, terminato il Concilio e riprendendo le sue riflessioni sul matrimonio, esprime
una profonda preoccupazione in merito ai temi del matrimonio e della famiglia. Anche se
nell’ Humanae vitae egli desidera sottolineare il significato procreativo del matrimonio e degli
atti sessuali, allo stesso tempo vuole mostrare che quel significato & inseparabile dall’altro:
quello unitivo. Infatti, egli afferma che «per la sua intima struttura, I'atto coniugale, mentre
unisce profondamente gli sposi, li rende atti alla generazione di nuove vite»[82]. In questo
contesto, riafferma il valore della reciprocita e dell’esclusivita che richiama la comunione
d’amore e il perfezionamento vicendevole[83]. C'e una «connessione inscindibile» tra i due
significati degli atti sessuali: «Salvaguardando ambedue questi aspetti essenziali, unitivo e
procreativo, I'atto coniugale conserva integralmente il senso di mutuo e vero amore e
I'ordinamento all’altissima vocazione dell'uomo nella paternita»[84]. Per cui, se diciamo che il
significato unitivo € inscindibile dalla procreazione, dobbiamo dire allo stesso tempo che la
ricerca della procreazione ¢ inscindibile dal significato unitivo, come ha chiarito
successivamente San Giovanni Paolo II: «la donazione fisica totale sarebbe menzogna, se non
fosse segno e frutto della donazione personale totale»[85].

San Giovanni Paolo IT

71. San Giovanni Paolo II si serve del riferimento di Cristo “al principio” per introdurre, nella
riflessione sul rapporto sponsale, I'ermeneutica del dono(86]. Nella Creazione si rivela
I'autodonazione di Dio e la Creazione stessa costituisce il dono fondamentale e originario.
L'essere umano & l'unica creatura che puo ricevere il mondo creato come dono e che puo, allo
stesso tempo, in quanto immagine di Dio, fare della propria vita un dono. E in questa logica
che il significato sponsale del corpo umano, nella sua mascolinita e femminilita, rivela che
I'essere umano & stato creato per donarsi all‘altro e che solo in questo dono di sé porta a
compimento il vero significato del suo essere e della sua esistenza[87].

72. In questo orizzonte, nella sua esposizione della concezione cristiana della monogamia, San
Giovanni Paolo II sostiene l'origine semitica e non occidentale dei suoi fondamenti piu profondi,
affermando che «appare come |'espressione della relazione interpersonale, quella in cui
ciascuno dei due partner € riconosciuto dall’altro in uguale valore e nella totalita della sua
persona. Questa concezione monogamica e personalistica della coppia umana € una rivelazione
assolutamente originale, che porta il marchio di Dio, e che merita di essere sempre piu



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn77
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn78
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn80
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn81
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn82
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn83
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn84
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn85
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn86
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn87
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html

approfondita»[88].

73. Il santo Pontefice deve pero riconoscere che «tutta la tradizione dell’Antica Alleanza indica
che alla coscienza delle generazioni susseguitesi nel popolo eletto, al loro ethos non € giunta
mai I'esigenza effettiva della monogamia [...] non si intende invece |'adulterio come appare dal
punto di vita della monogamia stabilita dal Creatore»[89]. Per questa ragione, egli si sforza di
leggere I'Antico Testamento non dal punto di vista normativo, ma dal punto di vista teologico, e
lo fa partendo da due capisaldi. Il primo € la volonta di Cristo di tornare al principio[90],
all’'origine della Creazione, quando la coppia originale era monogama, nel senso dei “due in una
sola carne”: «Dio fece 'uomo a sua somiglianza creandolo maschio e femmina. Ecco che cosa
sorprende subito allinizio. L'umanita, per somigliare a Dio, deve essere una coppia di due
persone che si muovono l'una verso l'altra»[91]. L'altro punto di riferimento ¢ la riflessione dei
profeti sull'amore esclusivo tra Dio e il suo popolo, per la quale «denunciano sovente
I'abbandono del vero Dio Jahve da parte del popolo, paragonandolo all’adulterio [...].
L'adulterio e peccato perché costituisce /a rottura dell'alleanza personale dellvomo e della
donna [...]. In molti testi la monogamia appare |'unica e giusta analogia del monoteismo inteso
nelle categorie dell’Alleanza, cioe della fedelta e dell’affidamento all’'unico e vero Dio-Jahve:
Sposo di Israele. L'adulterio € I'antitesi di quella relazione sponsale, & I'antinomia del
matrimonio»[92].

74. Seguendo questa linea di pensiero, San Giovanni Paolo II sostiene che questa unione non
esprime la volonta originaria di Dio sulla monogamia se l'altra persona, anche se /'unione é
esclusiva, diventa solamente un oggetto usato per appagare i propri desideri: «All'unione o
“comunione” personale, cui 'uomo e la donna sono reciprocamente chiamati “dal principio”,
non corrisponde, anzi € in contrasto la eventuale circostanza che una delle due persone esista
solo come soggetto di appagamento del bisogno sessuale, e l'altra divenga esclusivamente
oggetto di tale soddisfazione. Inoltre, non corrisponde a tale unita di “comunione” — anzi la
contrasta — il caso che entrambi, 'uomo e la donna, esistano vicendevolmente quale oggetto di
appagamento del bisogno sessuale, e ciascuna da parte sua sia soltanto soggetto di
quell’appagamento. Tale “riduzione” di un cosi ricco contenuto della reciproca e perenne
attrazione delle persone umane [...] spegne il significato personale e “di comunione”, proprio
dell'uomo e della donna»[93].

75. Il dono dello «Spirito Santo effuso nella celebrazione sacramentale offre agli sposi cristiani
il dono di una comunione nuova d’amore che € immagine viva e reale di quella singolarissima
unita, che fa della Chiesa l'indivisibile Corpo mistico del Signore Gesu [...] stimolante impulso
affinché ogni giorno progrediscano verso una sempre pil ricca unione tra loro a tutti i livelli —
dei corpi dei caratteri, dei cuori, delle intelligenze, e delle volonta, delle anime»[94].

Benedetto XVI

76. Benedetto XVI riprende questo insegnamento, quando ricorda, richiamando anche lui il
racconto della Creazione, che «l’eros € come radicato nella natura stessa dell'uomo; Adamo &
in ricerca e “abbandona suo padre e sua madre” per trovare la donna; solo nel loro insieme
rappresentano l'interezza dell'umanita, diventano “una sola carne”. Non meno importante € il
secondo aspetto: in un orientamento fondato nella creazione, I'eros rimanda I'uomo al
matrimonio, a un legame caratterizzato da unicita e definitivita; cosi, e solo cosi, si realizza la
sua intima destinazione»[95].

77. Benedetto XVI inoltre ha insegnato che il matrimonio non fa che raccogliere e portare a
compimento quella forza dirompente che & I'amore, il quale, nella sua dinamica di esclusivita e
definitivita, non vuole mortificare la liberta umana, ma, al contrario, apre la vita nientemeno


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn88
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn91
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn92
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn93
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn94
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn95
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html

che a un orizzonte di eternita: «Fa parte degli sviluppi dell’amore verso livelli pil alti, verso le
sue intime purificazioni, che esso cerchi ora la definitivita, e cid in un duplice senso: nel senso
dell’esclusivita — “solo quest’unica persona” — e nel senso del “per sempre”»[96].

Francesco

78. Papa Francesco ci ha fatto dono di una riflessione originale e radicata nell’'esperienza
concreta su diversi aspetti dell’'unione esclusiva degli sposi nel quarto capitolo dell’Esortazione
apostolica Amoris /aetitia, dove si puo trovare una descrizione dettagliata dell'amore coniugale
nelle sue diverse manifestazioni, avendo come punto di partenza 1Cor 13, 4-7. Innanzitutto la
pazienza, senza la quale «avremo sempre delle scuse per rispondere con ira, e alla fine
diventeremo persone che non sanno convivere, antisociali incapaci di dominare gli
impulsi»[97]; poi la benevolenza, il “fare il bene” come «reazione dinamica e creativa nei
confronti degli altri»[98]; quindi I'amabilita, perché chi ha imparato a amare «detesta far
soffrire gli altri»[99] ed «& capace di dire parole di incoraggiamento, che confortano, che
danno forza, che consolano, che stimolano»[100]. L'amore implica anche un certo “distacco di
sé stessi”, per donarsi gratuitamente fino a dare la vita[101]. Di conseguenza, I'amore € capace
di superare la violenza interiore verso i difetti altrui, che «ci mette sulla difensiva davanti agli
altri» e «finisce per isolarci»[102]. A tutto cio si aggiunge il perdono, che «presuppone
I'esperienza di essere perdonati da Dio»[103], la capacita di rallegrarsi con gli altri, in modo
che «chiunque faccia qualcosa di buono nella vita, sa che li lo festeggeranno insieme a
lui»[104]; e la fiducia, perché I'amore «lascia in liberta, rinuncia a controllare tutto, a
possedere, a dominare»[105]. L'amore infine spera per |'altro, «spera sempre che sia possibile
una maturazione, un sorprendente sbocciare di bellezza, che le potenzialita del suo essere
germoglino un giorno»[106].

79. Papa Francesco ci aiuta cosi a “incarnare” quella che € la “carita coniugale”. Allo stesso
tempo, con sano realismo, egli avverte circa il pericolo di idealizzare I'unione matrimoniale con
deduzioni non adeguate, come se i misteri teologici dovessero trovare una perfetta
corrispondenza nella vita di coppia, e quest’ultima dovesse essere perfetta in ogni circostanza.
In realta, cosi si creerebbe un costante senso di colpa nei coniugi piu fragili, che lottano e
fanno del proprio meglio per mantenere la loro unione: «Non & bene confondere piani
differenti: non si deve gettare sopra due persone limitate il tremendo peso di dover riprodurre
in maniera perfetta I'unione che esiste tra Cristo e la sua Chiesa, perché il matrimonio come
segno implica “un processo dinamico, che avanza gradualmente con la progressiva integrazione
dei doni di Dio”"»[107]. Invece, bisogna valutare positivamente tutte le fatiche, i momenti
dolorosi, le sfide che hanno sorpreso e destabilizzato i coniugi, i cambiamenti della persona
amata, e anche le sconfitte poi superate, come parte di un cammino dove lo Spirito Santo
opera come vuole, perché cosi, «dopo aver sofferto e combattuto uniti, i coniugi possono
sperimentare che ne ¢ valsa la pena, perché hanno ottenuto qualcosa di buono, hanno
imparato qualcosa insieme, o perché possono apprezzare maggiormente quello che hanno.
Poche gioie umane sono tanto profonde e festose come quando due persone che si amano
hanno conquistato insieme qualcosa che € loro costato un grande sforzo condiviso»[108].

Leone X1V

80. Tra i primi interventi di Papa Leone X1V, in riferimento al tema di questa Nota, si pud
prendere in considerazione quanto egli esprime nel messaggio per la commemorazione del 10°
anniversario della canonizzazione dei coniugi Louis e Zélie Martin, genitori di Santa Teresa di
Gesu Bambino. In tale occasione, il Santo Padre si riferisce al «modello di coppia che la Santa
Chiesa presenta ai giovani» come a «un‘avventura cosi bella: un modello di fedelta e di
attenzione all’altro, un modello di fervore e di perseveranza nella fede, di educazione cristiana



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn96
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn98
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn99
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn100
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn101
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn102
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn103
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn104
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn105
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn106
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn107
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn108
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/pont-messages/2025/documents/20251001-messaggio-10canonizzazione-genitori-teresa.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/pont-messages/2025/documents/20251001-messaggio-10canonizzazione-genitori-teresa.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/pont-messages/2025/documents/20251001-messaggio-10canonizzazione-genitori-teresa.html

dei figli, di generosita nell’esercizio della carita e della giustizia sociale; un modello anche di
fiducia nella prova»[109].

81. In verita, lo stesso motto di Papa Leone XIV, «In illo uno, unum» («in Colui che & Uno,
siamo uno»), desunto da un brano di Sant’Agostino[110], potrebbe essere applicato alla vita di
coppia, suggerendo che «essere una cosa sola» € possibile e realizzabile pienamente in Dio. In
tal senso, I'unita matrimoniale trova il suo fondamento e la sua completezza nella relazione con
Dio. In occasione del Giubileo delle famiglie, dei nonni e degli anziani, Papa Leone X1V,
rivolgendosi direttamente agli sposi, ha ribadito che «il matrimonio non € un ideale, ma il
canone del vero amore tra I'uomo e la donna: amore totale, fedele, fecondo [...]. Mentre vi
trasforma in una carne sola, questo stesso amore vi rende capaci, a immagine di Dio, di donare

la vita»[111].

82. Il Codlce di Diritto Canonico si riferisce al «patto matrimoniale con cui 'uomo e la donna
stabiliscono tra loro la comunita di tutta /a vita, per sua natura ordinata al bene dei coniugi e
alla procreazione e educazione della prole», e ricorda che «tra i battezzati e stato elevato da
Cristo Signore alla dignita di sacramento»[112].

83. Infine, nella sua visione di sintesi, il Catechismo della Chiesa Cattolica afferma che:

«La poligamia € contraria a questa pari dignita e all'amore coniugale che & unico ed
esclusivo»[113]. Inoltre, «I'amore coniugale esige dagli sposi, per sua stessa natura, una
fedelta inviolabile. E questa la conseguenza del dono di sé stessi che gli sposi si fanno I'uno
all'altro»[114]. Per tale motivo, «l'adulterio € un‘ingiustizia. Chi lo commette viene meno agli
impegni assunti. Ferisce quel segno dell’Alleanza che ¢ il vincolo matrimoniale, lede il diritto
dell’altro coniuge e attenta all'istituto del matrimonio, violando il contratto che lo fonda.
Compromette il bene della generazione umana e dei figli, i quali hanno bisogno dell’'unione
stabile dei genitori»[115]. Cid non esclude che si possa comprendere «il dramma di chi,
desideroso di convertirsi al Vangelo, si vede obbligato a ripudiare una o piu donne con cui ha
condiviso anni di vita coniugale. Tuttavia, la poligamia & in contrasto con la legge morale.
Contraddice radicalmente la comunione coniugale»[116].

IV. Alcuni sguardi dalla filosofia e dalle culture
Nel pensiero cristiano classico

84. In San Tommaso d’Aquino possiamo trovare un pensiero filosofico cristiano, diventato
classico, sui fondamenti della monogamia. Nel Libro terzo della Summa contra Gentiles, la sua
concezione appare soprattutto sotto il profilo filosofico, con ragionamenti tratti dalla teologia
naturale e dalle sue conoscenze della biologia dell'epoca. La relazione sponsale & presentata
cosi come un legame di ordine naturale, una «societa dell'uvomo (e) della donna»[117] o una
forma di «vincolo sociale (socialis coniunctio)»[118], insita nella natura umana, che unisce
I'uomo e la donna.

85. San Tommaso sostiene che la monogamia deriva essenzialmente dall’istinto naturale,
essendo iscritta nella natura di ogni essere umano; questo ambito prescinde dunque dalle
esigenze della fede. Infatti, «I'uomo [...], desidera per natura di essere certo della sua prole, la
quale certezza sarebbe del tutto eliminata, se piu uomini avessero una sola donna. Dunque
deriva dall'istinto naturale che si abbia una sola donna per un solo uomo»[119]. Tale unione,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn109
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn110
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn111
https://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn112
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn113
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn114
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn115
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn116
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn117
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn118
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn119

che consolida I'equilibro reciproco tra I'uomo e la donna, €& retta da «una equita naturale». Non
c'e dunque spazio né per qualche forma di poliandria, né per la poligamia che, tra I'altro,
I’Aquinate definisce come una forma di schiavitu: «E evidente inoltre che il dissolversi della
societa suddetta & incompatibile con I'equita [...]. Se uno quindi prendendo una donna nel
tempo della giovinezza, quando essa presenta bellezza e fecondita, potesse lasciarla in seguito
quando € invecchiata, farebbe un torto alla donna contro I'equita naturale [...]. D’altra parte se
I'uomo potesse abbandonare la moglie, non si avrebbe tra I'uomo e la donna una societa tra
uguali, ma una schiavitu da parte della donna»[120].

86. Inoltre, I'equita nell'amore stabilisce una sostanziale parita tra gli sposi, cioé una
fondamentale uguaglianza tra 'uomo e la donna: «L'amicizia consiste in una certa uguaglianza.
Percio se alla donna non fosse concesso di avere piu mariti, per non compromettere la certezza
della prole, mentre al marito fosse lecito avere pit mogli, I'amicizia tra I'uomo e la donna non
sarebbe liberale ma quasi servile. E I'argomento viene comprovato dall’esperienza: poiché
presso gli uomini che hanno pit mogli, queste sono tenute quasi come schiave. “Un’amicizia
intensa non e possibile verso molte persone”, come spiega il Filosofo. Se la moglie quindi
avesse un unico marito, pero il marito avesse pit mogli, I'amicizia non sarebbe uguale da
entrambe le parti»[121].

87. La fedelta matrimoniale ha, quindi, come fondamento quel massimo grado di amicizia che
si stabilisce fra 'uomo e la donna. Questa amicizia al sommo grado (maxima amicitia), quale
amore di benevolenza (amor benevolentiae), diverso dal solo amore di concupiscenza (amor
concupiscentia€) che € orientato piuttosto al proprio vantaggio, spinge ad uno scambio intimo
e totale tra pari, nel quale ogni partner si da senza riserve, cercando il bene dell’altro:
«L'amicizia quanto piu & grande, tanto piu e ferma e duratura. Ora, tra marito e moglie, c'e
un‘amicizia grandissima (maxima amicitia): poiché essi si uniscono non solo per la copula
carnale, che anche tra le bestie stabilisce una certa soave societa, ma per /a comunanza di
tutta la vita domestica; cosicché per esprimere questo, 'uomo per la moglie “lascia anche il
padre e la madre”, come € detto nella Genesi (2,24)»[122].

Comunione di due persone

88. Nel secolo XX alcuni filosofi cristiani sottolineano una visione del matrimonio come unione
tra persone o comunione di vita. Nel contesto del pensiero tomista classico, Antonin-Dalmace
Sertillanges presenta il matrimonio come unione di due persone, che non pud mai intendersi
come una specie di fusione o distruzione di se stessi per costituire un’unita superiore, e
neppure quale puro mezzo di procreazione per il bene della specie: «L'uomo, proprio perché &
persona, e cioé un fine in sé, 'uomo che vale di per sé indipendentemente dalla specie,
cerchera nella sua unione, insieme col bene della specie, anche il suo bene proprio. Se dunque
I'uomo e la donna fondano una vita cementata dall'amore, questa vita si sviluppera in due
centri come un’elisse in due fuochi [...] senza che nessuno sia sacrificato»[123].

89. Coerente con questo pensiero, Sertillanges mostra che nel matrimonio persino la ricerca di
un bene per sé stesso costituisce un modo di prendere sul serio l'altra persona, aprendo per
essa la possibilita di essere feconda grazie al suo coniuge: «Certamente & meglio dare che
ricevere, dicevamo; ma anche il ricevere & un dare. O mio cuore, ricevi, perché I'amico trovi in
te la testimonianza di cio che egli dona. Sii felice, perché I'amico possa dire: io porto dunque
felicita!»[124]. In questo modo, «nell'unione coniugale le due vite si arricchiscono tanto meglio
quanto piu la loro associazione & destinata a diventare piu stretta e i loro mutui contributi sono
destinati per natura a complementarsi»[125], perché «questo amore che fa essere due persone
unite cio che ciascuna di esse, in sé sola, non poteva essere, € I'arricchimento naturale piu
decisivo»[126]. In questo modo, la comunione matrimoniale implica una «duplice preferenza


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn120
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn121
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn122
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn123
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn124
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn125
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn126

che s’incrocia a formare il piu forte dei nodi, e fa di ciascuno dei due contemporaneamente il
pil amante e il pil amato, e fa conseguire a ciascuno quello che gli € dovuto proprio mentre lo
procura all’altro; felicita di essere uno in due»[127].

Una persona interamente riferita a unaltra

90. A questo punto, e utile collegare tre autori che hanno approfondito sempre di piu una linea
di pensiero sull’'unita matrimoniale. Il primo & Sgren Kierkegaard. E sua convinzione che la
persona realizza sé stessa quando € capace di uscire da sé, rendendo cosi possibile 'amore e
I'unione: «Lamore € abbandono, ma I'abbandono € possibile solo grazie al fatto che io esca da
me stesso»[128], accettando il rischio e I'imprevedibilita. Soltanto cosi diventa possibile quella
decisione di appartenere pienamente a una sola persona, con tutti i rischi che possa
comportare questa decisione: «ci vuole un passo che sia decisivo, e dunque a tal fine ci vuole
del coraggio, e nondimeno I'amore matrimoniale precipita in un nulla quando cid non ha luogo,
perché e unicamente grazie a cid che si mostra di non amare sé stessi ma l'altro. E in che
modo si dovrebbe mostrare se non grazie al fatto che si € solo per un altro?»[129]. Di
conseguenza, sostiene il filosofo danese, «si & avveduto dell’affronto, e dunque di quanto e
sgraziato voler amare con un verso dell’anima ma non con tutta, ridurre il proprio amore a
momento, e perd prendere tutto quanto I'amore di un‘altra persona»[130].

91. Cosi troviamo il fondamento della monogamia proprio nell'idea di persona, che permette
allo stesso tempo di capire il senso della propria esistenza e di amare quella del coniuge. La
chiamata interiore ad abbandonare se stessi di fronte allaltro diventa in questo modo il
fondamento del «non amare che uno solo»[131]. Lo conferma lo stesso Kierkegaard, quando
riconosce che, se c’e un vero amore che ci fa uscire da noi stessi verso l'altro, «gli amanti sono
intimamente convinti che la loro relazione € un tutto in sé perfetto»[132]. Egli riconosce pure
che questa realta significa per i coniugi una chiamata a «trasformare l'istante del godimento in
una piccola eternita»[133]. Questo implica poi I'azione del volere spirituale ma soprattutto il
riferimento a Dio, senza separare il matrimonio — compreso nella sua componente di
godimento e di sessualita — dall'amore di Dio: «gli amanti riferiscono il loro amore a Dio» che
effettivamente «dara ad esso un’assoluta impronta di eternita»[134].

92. Da queste fonti si nutre pure il personalismo di Emmanuel Mounier, che parte dal «valore
assoluto della persona umana»[135], la cui piena realizzazione pud avvenire solo nel donarsi,
in un processo che trasfigura tutte le tensioni della personalita[136]. Al contrario, «costituita in
societa chiusa, la famiglia si fa ad immagine dellindividuo che le propose il mondo
borghese»[137], e in questo modo costituisce solo la somma di due particolarismi, non
un‘unione. Se si capisce la sua vera natura, «gli individui devono sacrificare ad essa il loro
particolarismo [...]. Essa € un‘avventura da correre, un impegno da fecondare»[138]. Ma € a
condizione di tendervi con ogni loro sforzo. Questa unione totalizzante & tra due e non
ammette rivali.

93. Anch’egli sostenitore del personalismo, Jean Lacroix si ispira piu direttamente a Kierkegaard
ed esprime idee simili sotto la figura del riconoscimento reciproco delle due persone (savouer
/'un a l'autre), che le apre alla comunione con tutti: «Nel momento in cui si riconoscono
reciprocamente, gli sposi si riconoscono al contempo dinanzi a una realta superiore che li
trascende [...]. La famiglia, infatti, pud essere senza dubbio il luogo, la fonte e I'archetipo di
ogni socialita [...]. Sara dunque I'analisi stessa del riconoscimento a consentirci di discernere
Cio che vi e di autentico e cio che vi ¢ di illusorio nella concezione della famiglia intesa come
cellula primaria del sociale»[139]. Il riconoscimento dell‘altro € «I'atto umano che assume
pienamente il carattere d'intimita e il carattere di socialita», e in questo modo risponde al
desiderio trascendentale dell’amore nel suo senso piu ricco[140]. Ma si tratta di riconoscere


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn127
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn128
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn129
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn130
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn131
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn132
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn133
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn134
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn135
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn136
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn137
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn138
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn139
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn140

I'altro «in quanto altro»[141]. In questo modo, la tendenza a lottare contro l'altro «si trasforma
in riconoscimento reciproco»[142]. In questo orizzonte, si capisce che il fondamento del
matrimonio «che & essenzialmente amore, non puo essere altro che il riconoscimento integrale
— riconoscimento del corpo, riconoscimento dell’anima, riconoscimento totale di questo spirito
incarnato che € I'uomo concreto»[143]. Percio, la monogamia emerge chiaramente
dall’affermazione che il matrimonio tra un uomo e una donna & un’«unita superiore» a qualsiasi
altra in questa terra: «l'essere familiare € la piu grande realizzazione dell’'unita umana»[144].

Faccia a facclia

94. 1l filosofo francese Emmanuel Lévinas, con la sua riflessione sul volto dell’altro, si propone
di scoprire la relazione personale sempre come un “faccia a faccia”. Grazie al volto, che impone
sempre il proprio riconoscimento, I'interiorita personale diventa comunicabile e richiede la
scoperta sempre nuova dell’altro[ 145]. Il desiderio sessuale, quando si muove all'interno di
questa dinamica del volto dell’altro, puo tenere adeguatamente insieme sensibilita e
trascendenza, affermazione di sé e riconoscimento dell’alterita. In questo faccia a faccia, la
carezza agisce come espressione dell'amore che cerca I'unione ammirando, rispettando e
preservando l'alterita: «non € un’intenzionalita di svelamento ma di ricerca: cammino
nell'invisibile»[146]. Il pensiero di Lévinas puo essere una via feconda per approfondire il
significato del matrimonio come unione esclusiva: un faccia a faccia che & possibile solo tra
due, e che quando si realizza pienamente rivendica per sé I'appartenenza reciproca esclusiva,
incomunicabile e non trasferibile al di fuori di quel “noi due”.

95. La poligamia, I'adulterio o il poliamore si fondano sull‘illusione che l'intensita del rapporto
possa trovarsi nella successione dei volti. Come illustra il mito di Don Giovanni, il numero
dissolve il nome: disperde I'unita dello slancio amoroso. Se Lévinas ha mostrato che il volto
dell’altro convoca a una responsabilita infinita, unica e irriducibile, moltiplicare i volti in una
pretesa unione totale significa frammentare il senso dell'amore matrimoniale.

1/ pensiero di Karol Wojtyta

96. Dietro le note catechesi sull'amore offerte da San Giovanni Paolo II come Pontefice,
possiamo trovare la riflessione filosofica svolta dal giovane Vescovo Karol Woijtyta. Si tratta di
una riflessione che aiuta a capire in profondita il senso dell’'unione unica ed esclusiva del
matrimonio.

97. 1l giovane pensatore polacco prende molto sul serio il tema oggetto della presente Nota.
Egli spiega che il matrimonio possiede «una struttura interpersonale: € un‘unione e una
comunita di due persone»[147]. Questo € il «suo carattere essenziale», «la ragion d’essere
interiore e essenziale del matrimonio» che & «soprattutto di costituire un’unione di due
persone». Questo € il suo «valore integrale» che rimane anche al di la della procreazione[148].
98. A fondamento di tutto il suo pensiero, si trova quello che lui stesso chiama il “principio
personalista”, che esige di «trattare la persona in modo corrispondente al suo essere» e non
«nella situazione di un oggetto di godimento, a servizio di un’altra persona»[149] come
succede nella poligamia. L'essere persona implica necessariamente che «non pud mai essere
per un‘altra oggetto di godimento utilitaristico, ma soltanto oggetto (piu esattamente co-
soggetto) d'amore»[150], perché «non pu0 essere trattata come oggetto di uso, quindi come
un mezzo»[151].

99. Il pensiero di Wojtyta consente di capire perché solo la monogamia garantisce che la
sessualita si sviluppi in un quadro di riconoscimento dell’altro come soggetto con cui si


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn141
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn142
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn143
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn144
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn145
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn146
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn147
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn148
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn149
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn150
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn151

condivide integralmente la vita, soggetto che & un fine in sé stesso e mai un mezzo per i propri
bisogni. L'unione sessuale, che coinvolge l'intera persona, puo trattare I'altro proprio come
persona, cioé come co-soggetto d'amore e non oggetto di uso, unicamente se si sviluppa nel
quadro di un‘appartenenza unica ed esclusiva. In questo caso, coloro che donano sé stessi
pienamente e completamente all’altro possono essere soltanto gue. In ogni altro caso, sarebbe
un dono parziale di sé, perché tale dono deve lasciare spazio ad altri, e di conseguenza tutti
sarebbero trattati come mezzi e non come persone. Per queste ragioni, egli conclude che «la
stretta monogamia € una manifestazione dell’ordine personalistico»[152].

100. Nella stessa opera, Karol Wojtyta allarga la riflessione sulla monogamia con uno sviluppo
originale sulla finalita unitiva della sessualita, che diventa un’espressione e una maturazione di
quel dato oggettivo che & l'unita matrimoniale come proprieta essenziale del matrimonio. Per
questa ragione, egli nega con forza la tesi rigorista — che egli considera propria di visioni
“manichee” o “ultra spiritualiste” — secondo la quale «il Creatore si serve dell'uomo e della
donna, cosi come dei loro rapporti sessuali, per assicurare I'esistenza della specie ~omo. Cosi
utilizza le persone come mezzi»[153]. Solo in questo contesto, per quella mentalita, il piacere
sessuale diventerebbe tollerabile. Wojtyta sostiene invece che «non ¢ affatto incompatibile con
la dignita oggettiva delle persone il fatto che il loro amore coniugale comporti un “godimento”
sessuale [...]. Esiste una gioia conforme alla natura della tendenza sessuale e nello stesso
tempo alla dignita delle persone; nel vasto campo dell’amore tra I'uomo e la donna, essa
sgorga dall'azione comune, dalla comprensione reciproca, dall'armonioso compimento dei fini
scelti insieme. Questa gioia, questo frui, pud provenire tanto dal piacere multiforme creato
dalla differenza dei sessi quanto dalla volutta sessuale che offrono i rapporti coniugali [...] a
condizione che il loro amore si sviluppi normalmente a partire dell'impulso sessuale»[154].

101. Nel suo sforzo di evitare I'estremo rigorista, che in definitiva esclude la finalita unitiva della
sessualita nel matrimonio, Wojtyta spiega che I'altro puo essere veramente amato come
persona e allo stesso tempo essere pienamente desiderato. Queste due cose «differiscono tra
loro, ma non al punto da escludersi» perché «una persona puo desiderare un’altra come un
bene per sé stessa, ma puo nello stesso tempo desiderare del bene per essa,
indipendentemente del fatto che sia un bene anche per sé»[155]. Riconoscendo l'integralita
della persona e dei suoi bisogni, si dovra pure ammettere che I'amore reciproco richiede tante
altre espressioni, non solo la sessualita: se «cio che le due persone apportano nell'amore e
unicamente, o soprattutto, la concupiscenza alla ricerca del godimento e del piacere, allora la
reciprocita verra privata di quelle caratteristiche»[156] che offrono stabilita al matrimonio
(I'amore virty, la fiducia, i doni disinteressati, ecc.).

Piu in la

102. Il matrimonio di Jacques e Raissa Maritain appare come un caso speciale di comunione
intellettuale, culturale e spirituale, che non pud essere presentato come I'unico modello, in
quanto le forme di unione coniugale sono certamente tanto diverse quanto le persone. Il loro
caso speciale ha perdo molto da dire. Data la meravigliosa esperienza di condividere con Raissa
una ricerca interiore della verita e soprattutto di Dio, Jacques relativizza — senza escluderla —
I'importanza del desiderio, della passione e della sessualita: «La verita € questa, secondo me:
anzitutto I'amore come desiderio o passione, e I'amore romantico — o quanto meno un
elemento di esso — dovrebbero, per quanto possibile, essere presenti nel matrimonio come un
primo incentivo, come punto d’awvio [...]. In secondo luogo, il matrimonio, lungi dall’avere
come suo scopo precipuo quello di portare al compimento perfetto 'amore romantico, ha da
compiere nei cuori umani ben altra opera: un‘infinitamente piu profonda e piu misteriosa
operazione di alchimia»[157]. Egli & affascinato da «un’amore veramente disinteressato, che
non esclude il sesso, si capisce, ma che diviene sempre piu indipendente dal sesso»[158]. Non
si riferisce, in un senso gnostico o giansenista, a un amore spirituale completamente scollegato


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn152
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn153
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn154
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn155
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn156
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn157
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn158

dalla corporeita o dalle realta terrene, perché una tale interpretazione sarebbe contraria al suo
pensiero antropologico, ma precisamente all'ideale di «una completa ed irrevocabile donazione
dell'uno all’altro, per amore dell’altro. Cosi € che il matrimonio puo essere un’autentica
comunita d'amore tra uomo e donna: qualcosa di costruito non sulla sabbia, ma sulla
roccia»[159]. Questo ideale del pieno dono di sé al coniuge implica «l'ardua disciplina
dell’autosacrificio ed a forza di rinunce e purificazioni [...]. Ciascuno, in altre parole, puo allora
rendersi realmente dedito al bene ed alla salvazione dell’altro»[160]. In questo contesto, egli
sottolinea il costante bisogno del perdono: «preparato e pronto, proprio come un Angelo
custode deve essere, a molto perdonare all‘altro: infatti la legge evangelica del reciproco
perdono bene esprime, mi pare, un’esigenza fondamentale»[161].

103. Lo sguardo filosofico di Maritain si mostra in questo testo completamente trasfigurato da
una visione soprannaturale, dove la potenza dell’amore teologale spinge completamente la
persona che ama al di fuori di se stessa, alla ricerca del bene dell’altro, fino alla pienezza di
questo bene dell'amato che consiste nella sua salvezza, cioé nella sua unione totale con Dio.
Questa visione profondamente spirituale di Maritain sembra escludere una trattazione filosofica
completa dell'amore matrimoniale che possiamo trovare in altri autori, ma ha il grande pregio
di guidare la nostra riflessione sull’'amore monogamico in un‘ascesa rivolta ai valori piu alti,
dove un tale amore matura in un senso oblativo, che nel matrimonio prende la forma

di ununione radicale. Quest’'unione ammirevole si manifesta nella preoccupazione sincera e
costante per il bene dell’altro come movimento soprannaturale, e nella ricerca tenera e
generosa della realizzazione piena e totale della persona amata nell'amore salvifico di Dio.

104. Ad ogni modo, in un testo posteriore si avverte una maggiore precisione filosofica. Si
tratta delle annotazioni che Maritain sviluppa a partire dal Diario della moglie, pubblicato dopo
la morte di quest’ultima. Sono annotazioni completate dallo stesso Maritain e pubblicate a
parte[162]. Gia nelle prime pagine ritorna il tema di quell'amore molto speciale che arriva a
livelli altissimi di generosita e disinteresse. Il filosofo francese lo chiama «l'amore folle»[163],
perché & un amore «considerato nella sua forma estrema e completamente assoluta»[164],
caratterizzato «nel potere che esso ha di alienare I'anima da se stessa»[165]. Ma la novita e
che, in questo commento al Diario di Raissa, egli compie un passo decisivo: integra
positivamente la sessualita pure nel contesto di quell’'amore perfettissimo. Partendo dalla
natura umana fatta di spirito e corpo e dalla caratteristica totalizzante dell’amore matrimoniale,
egli giunge ad affermare: «una persona umana puo darsi ad un‘altra o estasiarsi in un‘altra al
punto di fare di questa il suo Tutto, solo se essa le da, o € disposta a darle, // suo corpo pur
dandole la sua anima»[166]. In questo amore supremo tra due esseri umani, l'unita
matrimoniale trova la sua pilu preziosa espressione terrena.

Altri sguardi

105. Appare utile qui avere presente anche uno sguardo rivolto all’Oriente non cristiano. Ci
soffermiamo, a modo di esempio, sulle tradizioni dell'India. In tale regione, nonostante la
monogamia sia stata abitualmente la norma e considerata un ideale nella vita matrimoniale, nel
corso dei secoli la poligamia ha continuato a essere presente. In ogni caso, uno dei testi pilu
antichi tratto dalle scritture indu, il Manusmrti, afferma quanto segue: «Che la fedelta reciproca
continui fino alla morte, questo puo essere considerato come il riassunto della legge suprema
per marito e moglie. Che I'uomo e la donna, uniti nel matrimonio, si sforzano costantemente,
che (essi non siano) disuniti (e) non violino la loro reciproca fedelta»[167]. Un testo importante
che viene spesso citato per difendere la monogamia € quello dello Srimad

Bhagavatam o Bhagavata Purana, in cui si legge: «Il Signore Ramachandra fece voto di
accettare una sola moglie e di non avere alcun legame con altre donne. Era un re santo, e
tutto nel suo carattere era buono, non contaminato da qualita come la collera»[168]. Quando
Ravana rapisce sua moglie Sita, il Signore Ramachandra, che avrebbe potuto prendere


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn159
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn160
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn161
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn162
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn163
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn164
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn165
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn166
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn167
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn168

qualsiasi altra donna come moglie, non ne prende nessuna. Inoltre, I'enfasi posta sulla castita
della moglie nel Thirukkural (una raccolta classica di aforismi in lingua tamil) indica I'importanza
della totale fedelta: «Se la donna potesse conservare la castita, quale tesoro piu prezioso
potrebbe contenere il mondo? [...] Colei che veglia incessantemente per proteggere sé stessa,
si prende cura del suo marito e del buon nome della propria famiglia, date a lei un nome di
donna»[169].

106. In collegamento con la riflessione filosofica e culturale sin qui svolta, € opportuno fare
attenzione anche al tema dell’educazione. La nostra epoca, infatti, conosce diverse derive a
proposito dell'amore: moltiplicazione dei divorzi, fragilita delle unioni, banalizzazione
dell’adulterio, promozione del poliamore. A fronte di tutto cio, si deve pure riconoscere che i
grandi racconti collettivi (romanzi, film, canzoni) continuano a esaltare il mito del “grande
amore” unico ed esclusivo. Il paradosso € evidente: le pratiche sociali minano cio che
I'immaginario celebra. Cio rivela che il desiderio di un amore monogamico resta inscritto nel
profondo dell’essere umano, anche quando i comportamenti sembrano smentirlo.

107. Come preservare, allora, la possibilita di un amore fedele e monogamico? La risposta si
trova nell’educazione. Non basta denunciare i fallimenti; partendo dai valori che Iimmaginario
popolare ancora conserva, occorre preparare le generazioni ad accogliere I'esperienza amorosa
come mistero antropologico. L'universo dei social network, dove il pudore svanisce e
proliferano le violenze simboliche e sessuali, mostra I'urgenza di una nuova pedagogia. L'amore
non puo ridursi a pulsione: esso convoca sempre la responsabilita e la capacita di speranza di
tutta la persona. Il fidanzamento, inteso nel suo senso tradizionale, incarna questo tempo di
prova e di maturazione, in cui l'altro viene accolto come promessa d'infinito. Cosi, I'educazione
alla monogamia non costituisce una costrizione morale, ma un‘iniziazione alla grandezza di un
amore che trascende lI'immediatezza. Essa orienta |I'energia erotica verso una saggezza della
durata e verso un‘apertura al divino. La monogamia non € arcaismo, ma profezia: essa rivela
che I'amore umano, vissuto nella sua pienezza, anticipa in qualche modo il mistero stesso di
Dio.

V. La parola poetica

108. A proposito di parola poetica, Papa Francesco afferma che «la parola letteraria & come
una spina nel cuore che muove alla contemplazione e ti mette in cammino. La poesia € aperta,
ti butta da un‘altra parte»[170]. E aggiunge: «L’artista € I'uomo che con i suoi occhi guarda e
insieme sogna, vede piu in profondita, profetizza, annuncia un modo diverso di vedere e capire
le cose che sono sotto i nostri occhi. Infatti, la poesia non parla della realta a partire da principi
astratti, ma mettendosi in ascolto della realta stessa»[171]. Date queste premesse, non &
possibile prescindere dal fare riferimento alla parola poetica per meglio cogliere quel mistero
d’amore di due che si uniscono e si appartengono reciprocamente.

109. E utile notare come molti poeti abbiano cercato di esprimere la bellezza di questo
connubio unico ed esclusivo. Riconoscere ora la forza della loro poesia non implica certamente
sostenere che la loro vita sia stata perfetta o che siano stati sempre fedeli nell'amore. In ogni
caso, appare evidente che, quando hanno trovato I'amore e hanno deciso di appartenere
esclusivamente a un’altra persona, o quando hanno percepito il valore di un‘unione esclusiva,
questi poeti hanno avuto bisogno di esprimerlo mediante la loro arte, quasi a indicare che si
tratta di qualcosa che va oltre la soddisfazione sessuale, il compimento di un bisogno personale
0 un‘avventura superficiale. Si possono considerare alcuni esempi:


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn169
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn170
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn171

Abbiamo girato e girato,
fino a quando non siamo tornati a casa,

noi due[172].

Nessunaltra, amore, dormira con i miei sogni.
Tu andrai, andremo insieme attraverso le acque del tempo...[173].

110. In questi versi si percepisce che, in un cammino di rispetto e di liberta, il tempo consacra
la scelta reciproca, rafforza il legame, approfondisce la soddisfazione di appartenere I'uno
all’altro, impreziosisce quel “noi” che arriva ad avvertirsi come indistruttibile. Nel contesto di
questa unione, ciascuno dei due sa che, cosi come ha dato qualcosa di sé all'altro, allo stesso
modo ha ricevuto tanto dall’'amato:

Ho sceso milioni di scale dandoti il braccio

non gia perché con quattr'occhi forse si vede di piu.
Con te le ho scese perché sapevo che

di noi due

le sole vere pupille, sebbene tanto offuscate,

erano le tue[174].

7i do me stessa,

le mie notti insonni,

i lunghi sorsi

di cielo e stelle — bevuti
sulle montagne,

la brezza dei mari percorsi
verso albe remote. [ ...]

E tu accogli la mia meraviglia
di creatura,

il mio tremito di stelo

vivo nel cerchio

degli orizzonti,

piegato al vento

limpido — della bellezza:

e tu lascia chio guardi questi occhi
che Dio ti ha dati,

cos/ densi di cielo —

profondi come secoli di luce
inabissati al di la

delle vette {175]

111. La relazione € vista come insostituibile, in modo tale che, quando il poeta vuole ritrovare
le sue radici, concepisce se stesso come riferito all’altra persona, con una forza che travalica il
tempo:

Io chiudero gli occhi

e solo voglio cinque cose,

cinque radici preferite.

Una é I'amore senza fine...

La quinta cosa sono | tuoi occhi
Matilde mia, benamata,

Non voglio dormire senza i tuoi occhi,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn172
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn173
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn174
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn175

non voglio essere senza che tu mi guardi176].

112. Nei grandi poeti non si trova generalmente un romanticismo ingenuo, ma un realismo che
riconosce i rischi dell'assuefazione statica, accetta le sfide che stimolano la crescita, € non
perde di vista allo stesso tempo la necessita di un‘apertura al di fuori della cerchia ristretta dei
due:

Noi due tenendoci per mano

Ci crediamo dovunque a casa nostra [...]
Accanto a saggi e a folli

Tra i fanciulli e gli adult{177].

113. Cio € radicato nel fatto che I'autenticita di questa unione esclude qualsiasi forma di
fusione chiusa in se stessa. L'appartenenza reciproca non & solo frutto di un bisogno personale,
ma di una decisione di appartenenza all’altro che permette di superare la solitudine e
I'abbandono: una decisione che € allo stesso tempo intimamente segnata da un grande rispetto
per l'altro e per il suo mistero personale. L'amore, che vede nellaltro un valore unico,
percepisce a suo modo che la persona umana €& “intrasferibile”, che non puo essere di sua
proprieta, e richiede per sé un simile atteggiamento:

I tuoi occhi m'interrogano tristi.

Vorrebbero sondare tutti i miei pensieri

mentre la luna scandaglia il mare [...]

Ma é il mio cuore, il mio amore.

Le sue gioie e le sue ansie

sono immense

e infiniti i suoi desideri e le sue ricchezze.
Questo cuore ti é vicino come la tua stessa vita,
ma non puoi conoscerio del tutto[178].

114. In questi pochi esempi citati, emerge chiaramente come la parola poetica prenda sul serio
il valore dell’'unione esclusiva di due persone che hanno liberamente deciso di stare insieme e

di appartenersi, in modo esclusivo, I'uno all‘altro. Si puo sintetizzare quanto detto sul carattere
totalizzante dell'amore con le parole di un‘altra grande poetessa, Emily Dickinson: « Che /’Amore
e tutto / é tutto cio che sappiamo dell’/Amore»[179].

VI. Alcune riflessioni da approfondire

115. Grazie al cammino compiuto sin qui, & ora possibile raccogliere un bagaglio consistente di
considerazioni che possono aiutare a percepire I'unione matrimoniale, unica ed esclusiva, in
modo armonico e multiforme. Si tratta di considerazioni di per sé utili per un valido
approfondimento del significato della monogamia; sembra tuttavia opportuno, in quest’ultima
parte della Nota, concentrare I'attenzione su alcuni importanti punti specifici a proposito del
tema in esame. Come si € visto, |'unita-unione matrimoniale potrebbe essere espressa sotto
diverse figure filosofiche, teologiche o poetiche, ma tra tante possibili due appaiono decisive:
I'appartenenza reciproca e la carita coniugale. Entrambe sono emerse con frequenza in diversi
testi citati nella presente Nota.

Appartenenza reciproca


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn176
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn177
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn178
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn179

116. Un modo di esprimere quest’unione esclusiva tra due persone si riassume nell’espressione
“appartenenza reciproca”. Gia nel V secolo, San Leone Magno si riferisce all’appartenenza
reciproca degli sposi quando parla della situazione dei soldati che, dati per morti, tornano dalla
guerra e scoprono di essere stati “sostituiti” da altri. Allora il Papa ordina che «ognuno

riceva cio che gli appartiene»[180]. Questo spunto ci porta ora a riflettere su questa
appartenenza reciproca in un modo piu ricco e profondo.

117. E San Tommaso d’Aquino ad affermare che, per instaurare un’amicizia, «non basta
neppure la benevolenza, ma si richiede I'amore scambievole»[181]. L'appartenenza reciproca &
fondata sul consenso libero dei due. Infatti, nel rito latino del matrimonio, il consenso si
esprime dicendo: «Io accolgo te come mia sposa», «Io accolgo te come mio sposo»[182]. Al
riguardo, seguendo il dettato del Concilio Vaticano II, si deve dire che il consenso & un «atto
umano col quale i coniugi mutuamente si danno e si ricevono»[183]. Questo atto «che lega gli
sposi tra loro»[184] € un donarsi e riceversi: € il dinamismo che da origine all'appartenenza
reciproca, chiamata ad approfondirsi, a maturare, a diventare sempre piu solida. In termini
tecnici, il mutuo donarsi € la materia; I'accoglienza reciproca € la forma.

118. San Paolo VI non a caso collega la «recijproca donazione personale» nel matrimonio
all’'unita del vincolo, caratterizzandola come «loro propria ed esclusiva».[185] E, sempre a
proposito di reciprocita, Karol Wojtyta sostiene che essa «ci obbliga a considerare 'amore
dell'uomo e della donna non soltanto come I'amore dell’'uno per|'altro quanto piuttosto come
qualcosa che esiste tra bro [...]. L'amore non € soltanto neflla donna né soltanto ne//uomo, —
perché allora si avrebbero in definitiva due amori —, bensi & unico, & quella cosa che i lega [...].
Il suo essere, nella sua pienezza, € inter-personale e non individuale [...]. E la reciprocita che,
nell'amore, decide della nascita di questo “noi”. Essa prova che I'amore € maturato, € diventato
qualcosa tra le persone, ha creato una comunita»[186]. Questa reciprocita € riflesso della vita
trinitaria: «due persone che un amore perfetto riunisce in unita. Questo movimento e questo
amore le rendono somiglianti a Dio, che & lo stesso amore, I'unita assoluta delle tre
Persone»[187]. L'unita del rapporto degli sposi € profondamente radicato nella comunione
trinitaria.

119. Papa Francesco amava parlare del matrimonio in termini di appartenenza liberamente
scelta, perché «senza senso di appartenenza non si puo sostenere una dedizione agli altri,
ognuno finisce per cercare unicamente la propria convenienza»[188]. Nelle nozze, ognuno dei
due «esprime la ferma decisione di appartenersi|'un I'altro. Sposarsi € un modo di esprimere
che realmente si & abbandonato il nido materno per tessere altri legami forti e assumere una
nuova responsabilita di fronte ad un‘altra persona. Questo vale molto di piu di una mera
associazione spontanea per la mutua gratificazione»[189]. L'appartenenza reciproca ed
esclusiva diventa una forte motivazione per la stabilita dell’'unione: «Nel matrimonio si vive
anche il senso di appartenere completamente a una sola persona. Gli sposi assumono la sfida e
I'anelito di invecchiare e consumarsi insieme e cosi riflettono la fedelta di Dio [...].

E un‘appartenenza del cuore, la dove solo Dio vede (cf. Mt5,28). Ogni mattina quando ci si
alza, si rinnova davanti a Dio questa decisione di fedelta, accada quel che accada durante la
giornata. E ciascuno, quando va a dormire, aspetta di alzarsi per continuare questa
avventura»[190].

La trasformazione

120. Con il passare del tempo, anche quando |'attrazione fisica e la possibilita di avere rapporti
sessuali si indeboliscono, I'appartenenza reciproca non € destinata alla dissoluzione. L'opzione
per l'unione dei due si modifica, si trasforma. Naturalmente, non mancheranno varie
espressioni intime di affetto, che comunque sono considerate anche esclusive, in quanto


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn180
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn181
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn182
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn183
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn184
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn185
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn186
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn187
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn188
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn189
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn190

espressioni dell’'unica unione matrimoniale, che non potrebbe essere offerta ad altre persone
senza sperimentarne un‘inadeguatezza. Proprio perché I'esperienza di appartenenza reciproca
ed esclusiva si € approfondita e rafforzata nel tempo, ci sono espressioni che sono riservate
solo a quella persona con la quale si & scelto di condividere il proprio cuore in modo unico.

121. Per Papa Francesco, questo & precisamente uno dei vantaggi di intendere I'unione
matrimoniale come appartenenza reciproca: «La relazione intima e la reciproca appartenenza
devono conservarsi per quattro, cinque o sei decenni, e questo comporta la necessita di
ritornare a scegliersi a piu riprese. Forse il coniuge non & piu attratto da un desiderio sessuale
intenso che lo muova verso l'altra persona, pero sente i/ piacere di appartenerie e che essa gli
appartenga, di sapere che non ¢ solo, di avere un “complice” che conosce tutto della sua vita e
che condivide tutto. E il compagno nel cammino della vita»[191]. Cosi «benché molti
sentimenti confusi si aggirino nel cuore, si mantiene viva ogni giorno la decisione di amare, d/
appartenersi, di condividere la vita intera e di continuare ad amarsi e perdonarsi [...]. Nel corso
di tale cammino, I'amore celebra ogni passo e ogni nuova tappa [...]. Il vincolo trova nuove
modalita ed esige la decisione di riprendere sempre nuovamente a stabilirlo. Non solo perd per
conservarlo, ma per farlo crescere»[192]. Ad ogni modo, bisogna riconoscere che
I'appartenenza reciproca € un modo di intendere I'unione coniugale che ha la sua grande
ricchezza e insieme dei limiti che € indispensabile chiarire.

La non appartenenza

122. Una caratteristica della persona & che & un fine in sé stessa. L'essere umano «e¢ la sola
creatura sulla terra che Dio abbia voluto per sé stessa»[193]. Si puo cosi dire che I'uomo &

un fine in sé, e quindi non puo essere ridotto a essere meramente lo scopo di altri. La persona
non puo essere trattata in un modo che non corrisponda a questa dignita, che puo essere
chiamata “infinita”[194], sia per I'amore illimitato che Dio nutre per essa, sia perché € una
dignita assolutamente inalienabile. Ogni «individuo umano ha la dignita di persona, non &
soltanto qualche cosa, ma qualcuno»[195]. Di conseguenza, la persona «non puo essere
trattata come oggetto di uso, quindi come un mezzo»[196].

123. Quando non c'& questa convinzione, propria del vero amore che si arresta di fronte alla
dimensione sacra dell‘altro, si sviluppano facilmente le malattie di un possesso indebito
dell’altro: manipolazioni, gelosie, vessazioni, infedelta. D'altra parte, la mutua appartenenza
propria dell’amore reciproco esclusivo implica una cura delicata, un santo timore di profanare la
liberta dellaltro, che ha la stessa dignita e pertanto gli stessi diritti. Chi ama sa che I'altro non
puo essere un mezzo per risolvere le proprie insoddisfazioni, sa che il proprio vuoto deve
essere colmato in altri modi, mai attraverso il dominio dell’altro. Questo € cid che non accade in
tante forme di desiderio malsano che sfociano in varie manifestazioni di violenza esplicita o
sottile, di oppressione, di pressione psicologica, di controllo e infine di asfissia. Questa
mancanza di rispetto e riverenza di fronte alla dignita dell’altro si trova pure in quelle pretese di
complementarita dove uno dei due viene obbligato a sviluppare soltanto alcune delle sue
possibilita, mentre I'altro trova ampi spazi di espansione personale. Per evitare tutto cio, si
deve riconoscere che non c'€ un modello unico di reciprocita matrimoniale. In un rapporto sano
e generoso «vi sono ruoli e compiti flessibili, che si adattano alle circostanze concrete di ogni
famiglia»[197]. Di conseguenza, «in casa le decisioni non si prendono unilateralmente, e i due
condividono la responsabilita per la famiglia, ma ogni casa € unica e ogni sintesi matrimoniale &
differente»[198].

124. Quando, invece di una sana appartenenza reciproca — anche se cio richiede sempre
pazienza e generosita — si fanno presenti nel coniuge segni di irritazione e persino alcune
mancanze di rispetto, bisogna reagire in tempo prima che appaiano forme di manipolazione o


https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn191
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn192
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn193
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn194
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn195
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn196
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn197
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn198

di violenza. In questi casi, la persona deve far valere la sua dignita, porre i limiti necessari e
iniziare un cammino di dialogo sincero, in modo tale da esprimere un chiaro messaggio: “Tu
non mi possiedi, tu non mi domini”. E questo non solo per difendere se stessi, ma anche per la
dignita dell'altro, perché «nella logica del dominio, anche chi domina finisce per negare la

propria dignita»[199].

125. Il sano e bello “noi due” non pud che essere la reciprocita di due liberta che non vengono
mai violate, ma si scelgono a vicenda, lasciando sempre al sicuro un limite che non si pud
superare, che non si puo valicare con la scusa di qualche bisogno, di un’ansia personale o di
uno stato psicologico. Come evidenzia Papa Francesco, i coniugi «sono chiamati ad un’unione
sempre piu intensa, ma il rischio sta nel pretendere di cancellare le differenze e quell‘inevitabile
distanza che vi e tra i due. Perché ciascuno possiede una dignita propria e irripetibile»[200].
Rispettare pienamente questo principio «richiede una spogliazione interiore»[201].

126. Prendendo veramente sul serio quanto detto sin qui, la parola “appartenenza” pud essere
applicata al matrimonio solo in modo analogo. Infatti, una forma di appartenenza diversa da
quella di un amore che sente I'altro come sacro nella sua liberta, non trasferibile nel suo nucleo
personale, e autonomo, sarebbe solo un modo egocentrico di assoggettare il coniuge ai propri
fini o per i propri progetti. La persona non si disperde nella relazione, non si fonde con la
persona amata, rimane sempre un nucleo non cedibile. Questo non deve essere inteso come
un limite o una poverta dell'amore reciproco; al contrario, permette di mantenere intatto quel
livello di rispetto e di meraviglia che fanno parte di ogni amore sano, che non intende mai
assorbire I'altro.

127. Cio € confermato dal fatto che esiste una dimensione della persona che, essendo la piu
profonda, trascende tutte le altre — compresa quella corporea — e dove solo Dio puo entrare
senza violarla. C'€ un nucleo dell’essere umano in cui solo I'amore infinito di Dio pud regnare.
Solo Lui ha I'amore onnipotente e creatore che rende possibile I'esistenza stessa della liberta.
Quindi, se la tocca, puo solo rafforzarla, promuoverla, esaltarla nella sua stessa natura, senza
alcuna possibilita di mutilarla, dominarla, indebolirla o sovrapporsi ad essa. Infatti, «Dio solo
penetra [/labitur] nell'anima»[202]:solo Dio pud entrare nel profondo del cuore umano, poiché
solo Lui puo farlo senza perturbare la liberta e I'identita della persona[203]. Dio, attraverso la
grazia, si fa pienamente vicino, con un immedesimarsi nel piu profondo dell’essere umano che
solo Lui pud raggiungere[204]. Pertanto, «nessuno puo pretendere di possedere |'intimita piu
personale e segreta della persona amata»[205].

128. Man mano che il loro amore matura, la coppia potra comprendere e accettare
pacificamente che la preziosa appartenenza reciproca che caratterizza il matrimonio non € un
possesso, ma lascia aperte molte possibilita. Ad esempio, che uno dei due chieda un momento
di riflessione, o qualche spazio abituale di solitudine o di autonomia, o che rifiuti I'intrusione
dell’altro in qualche ambito della sua intimita, o che conservi qualche segreto personale
custodito nel sancta sanctorum della propria coscienza senza essere pedinato o osservato.

129. Quando I'amore matura, quel “noi due” possiede tutta la forza dell’'unione liberamente
scelta da entrambi, tutta la gioia di una memoria comune, tutta la soddisfazione del cammino e
dei sogni condivisi, tutta la sicurezza che deriva dal sentire che non si & e non si sara soli. Ma
quella bellezza & esaltata da una magnifica liberta che nessun vero amore sarebbe in grado di
ferire.

130. Pertanto, il matrimonio esclude anche un controllo che possa dare sicurezza, certezza
assoluta, assenza di ogni sorpresa. In un amore maturo, se l'altro ha bisogno di uno spazio per
riscoprire il mondo, c'e posto solo per la fiducia, non per la pretesa di tranquillita assoluta, priva


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn199
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn200
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn201
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn202
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn203
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn204
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn205

di ogni paura segreta, incapace di affrontare nuove sfide. In questo senso, il matrimonio non ci
libera completamente dalla solitudine, perché il coniuge non pud raggiungere uno spazio che
puo essere solo di Dio, né colmare un proprio vuoto che nessun essere umano € in grado di
riempire. Il fatto che il suo affetto non sia perfetto non significa che sia falso, che sia
totalmente egoista, che non sia autentico, ma semplicemente che & terreno, limitato, che non
Ci si pu0 aspettare che soddisfi ogni proprio bisogno.

Reciproco aiuto

131. Certamente, questa capacita di accettare il rischio della liberta non implica che un coniuge
molto sensibile alla difesa dei propri spazi di autonomia coltivi un’indifferenza verso le paure
dell'altro, un’eccessiva fiducia in sé stesso, una pretesa di piena indipendenza che il limitato
cuore umano del proprio partner, soprattutto se lo ama, non potra accettare senza una grande
sofferenza. Non puo sentirsi salvato nella propria autonoma autosufficienza, perché un‘alleanza
d’amore implica anche il riconoscimento che I'altro ha bisogno di lui.

132. Insieme alla salvaguardia di una sana liberta, la Parola di Dio, mentre approva la richiesta
di spazi di autonomia e di solitudine per un certo periodo, esige anche: «non rifiutatevi I'un
I'altro» (1Cor7,5). Quando la distanza diventa troppo frequente, il “noi due” si espone alla sua
possibile eclissi, all'indebolimento del desiderio dell’altro. In ogni caso, se I'attrazione reciproca
si affievolisce, € sempre possibile trovare uno spazio di dialogo sincero per sanare cio che
provoca il reciproco allontanamento. In definitiva, & sempre possibile cercare vie alternative
che consolidino e arricchiscano il “noi” in un modo inedito. Si tratta di un equilibrio sano ma
difficile, che ogni coppia raggiunge a modo suo, attraverso il dialogo sincero e |'offerta
reciproca.

133. L'appartenenza reciproca diventa aiuto vicendevole, aiuto che non solo cerca la felicita del
coniuge e un alleviamento delle sue pene, ma € anche un aiutarsi a vicenda a maturare come
persone, sino a giungere al fine ultimo della vita di entrambi di fronte a Dio, nel banchetto del
cielo. San Paolo VI ricorda che «per mezzo della reciproca donazione personale, loro propria ed
esclusiva, gli sposi tendono alla comunione delle loro persone, con /a quale si perfezionano a
vicenda»[206]. La preghiera come coppia € certamente un mezzo prezioso per crescere
nell'amore e per santificarsi insieme, preghiera che «ha come contenuto originale la stessa vita
di famiglia»[207]. In questo cammino di santificazione, dice Sertillanges, non deve escludersi la
sessualita vissuta come santa espressione di un pieno dono di sé allaltro, come si donano
mutuamente Cristo e la sua Chiesa: «L'atto cosi compiuto non solo dunque € lecito come
effetto di un'istituzione naturale e legale; non solo € virtuoso, come utile e diretto a fini utili;
santo della santita del sacramento di cui € |'uso, della santita dell’'unione sacra di tutta
I'umanita col suo Redentore»[208].

134. Un discorso sulla monogamia implica il riconoscimento del fatto che I'unicita del coniuge
riflette, nell'ordine “orizzontale” delle relazioni umane, I'unicita del rapporto della persona
umana con I'Infinito divino. Pensare alla monogamia significa interrogare il rapporto dell'amore
umano con il suo compimento ultimo. Ogni relazione d’amore chiama silenziosamente la
presenza di un Terzo infinito, che & Dio stesso[209]. Senza questo Terzo, I'amore facilmente si
chiude nella propria finitudine e crolla. L'esclusivita coniugale appare allora non come una
limitazione, ma come la condizione di possibilita di un amore soprannaturale che, oltre la carne,
si apre all’'eterno. Infatti, insegna san Tommaso d’Aquino che lo stesso «Spirito Santo procede
invisibilmente all’anima per il dono dell'amore»[210], per cui, di conseguenza, nell’'esperienza
dell’autentico amore ci colleghiamo con quell’Amore infinito che & lo Spirito Santo. Proprio
I'esperienza di un amore cosi prossimo, come quello del matrimonio, fa sorgere potente nel
cuore umano anche il desiderio di un amore non solo per sempre, ma senza fine. Allora I'amore


https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn206
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn207
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn208
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn209
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn210

dei coniugi diventa epifania della destinazione trascendente ed eterna della persona umana.
Perché solo un amore che sia in grado di trascendere I'amore umano, un Amore eterno ed
infinito, puo rispondere a quel desiderio di amore “per sempre” e “senza fine” che suscita
I'amore coniugale. Ed ecco perché I'esperienza di quella particolare e acuta prossimita, offerta
dal legame coniugale, € ultimamente destinata a dischiudere al cuore di ogni uomo e ogni
donna il desiderio di quella ineguagliabile prossimita che solo Dio puo offrire in modo pieno e
definitivo. E Dio stesso, facendosi uomo, inizia a rispondere a tale desiderio, anche conferendo
alla prossimita che nasce dal legame matrimoniale il sigillo dell’unicita, che e precisamente
segno e caparra della comunione di Dio con ciascuno di noi in un‘alleanza d’amore senza fine.
Di conseguenza, come non pensare al matrimonio come un cammino di aiuto vicendevole per
santificarsi insieme, per raggiungere le cime dell’'unione con Dio?

135. L'aiuto reciproco per la santificazione, nel quale i due si sostengono «a vicenda nella
grazia»[211], si realizza soprattutto nell’esercizio della carita coniugale, perché solo la carita
esercitata concretamente verso |'altro ci permette di crescere nella vita di grazia, e senza la
carita qualsiasi sforzo per la santificazione «a nulla mi servirebbe» ( 1Cor 13,3). Per questa
ragione, le ultime pagine di questo documento vengono dedicate a quella potenza unitiva che &
la carita coniugale.

Carita coniugale

136. Si € gia argomentato circa il carattere reciproco dell’'unione coniugale, che pud essere
considerata come una forma di amicizia intima e totalizzante. Al riguardo, € utile ricordare che
proprio San Tommaso specifica che I'amicizia € «fondata su qualche comunanza»[212]. Piu che
alcune affinita ideologiche o estetiche, che possono essere molto importanti, si tratta della
comunione che crea I'amore, che con la sua forza unitiva rende gli sposi simili tra loro, accresce
le cose che si condividono, crea un tesoro di vita tra i due. Quindi, prima di tutto, bisogna dire
che, per parlare di amicizia, ci deve essere I'amore.

Una particolare forma di amicizia

137. Non si pud comprendere bene il matrimonio senza parlare dell'amore, che per i cristiani &
sempre chiamato a raggiungere le vette della carita, 'amore soprannaturale che «tutto scusa,
tutto crede, tutto spera, tutto sopporta» (1Cor 13,7). Infatti, la «grazia propria del sacramento
del Matrimonio € destinata a perfezionare I'amore dei coniugi»[213]. Questo amore
soprannaturale & un dono divino, che viene chiesto nella preghiera e nutrito nella vita
sacramentale, e invita i coniugi a fare memoria del fatto che € Dio |'autore principale dell’'unita
del matrimonio, e che senza il suo aiuto la loro unione non potra mai raggiungere la sua
pienezza. Quando nel rito latino del matrimonio si riportano le parole del Signore: «lI'uomo non
osi separare cid che Dio unisce»[214] (cf. Mt19,6; Mc 10,9), si nota che I'unita coniugale non &
costituita solo dal consenso umano, ma € opera dello Spirito Santo. Lo stesso si deve dire della
crescita nella comunione degli sposi, animati dalla grazia e dalla carita. Tale comunione si
sviluppa come risposta a una «vocazione di Dio e attuata come risposta filiale al suo
appello»[215]. Ma la crescita della carita non avviene senza la cooperazione umana: in questo
caso, la collaborazione degli sposi che cercano ogni giorno una comunione sempre pill intensa,
ricca e generosa.

138. La carita — compresa la carita coniugale — & un’unione affettiva, intendendo qui per
“affettivo” qualcosa di piu dei sentimenti e dei desideri: «implica un legame affettivo di chi ama
con la cosa amata: in quanto chi ama considera la persona amata come un’unica cosa con se
stesso»[216]. Si esprime nell’azione della volonta[217] che vuole, sceglie qualcuno, decide di
entrare in intima comunione con lui, si unisce a quella persona liberamente, con tutti gli effetti


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn211
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn212
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn213
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn214
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn215
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn216
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn217

pil 0 meno intensi che cid pud implicare nella sensibilita sotto forma di desiderio, di emozioni,
di attrazione sessuale, di sensualita. Anche quando questi effetti sulla sensibilita o sul corpo si
indeboliscono o si trasformano r]elle varie fasi della vita, I'unione affettiva rimane, a volte con
grande intensita, nella volonta. E la volonta che vuole rimanere in unione con l'altro essere
umano, apprezzandolo come di «grande valore»[218] e costituendo con lui «un’unica cosa con
se stesso»[219].

139. Solo cosi € possibile sostenere la fedelta nei momenti avversi o nella tentazione, perché la
carita ci tiene aggrappati a un valore piu alto del soddisfacimento dei bisogni personali. Non si
possono trascurare, a questo riguardo, le tante testimonianze di coppie in cui i coniugi si sono
sostenuti a vicenda nelle varie difficolta della vita, a volte nel corso di prove durate anni,
testimoniando cosi la rilevanza profetica della monogamia. Cid viene espresso bene nella
formula del consenso del rito latino del matrimonio: «prometto di esserti fedele sempre, nella
gioia e nel dolore, nella salute e nella malattia, e di amarti e onorarti tutti i giorni della mia
vita»[220]. Proprio la carita coniugale, con la sua forza unitiva, rende possibile che detta
promessa si compia veramente. Questa unione affettiva, fedele e totale, si configura nel
matrimonio come un’amicizia, perché alla fine la carita € una forma di amicizia[221]. E

Papa Francesco, citando San Tommaso d’Aquino, sostiene pertanto che «dopo I'amore che ci
unisce a Dio, I'amore coniugale € la “piu grande amicizia”»[222].

140. Nell’Antico Testamento vi € un‘affermazione perentoria, riferita alla necessita di amare:
«amerai il tuo prossimo come te stesso» (Lv 19,18). Si tratta di un’affermazione che giunge al
termine di un brano in cui vengono richiamati in continuazione gli obblighi del pio israelita
verso coloro che sono il suo “prossimo”. E questa un‘affermazione assai nota, poiché Gesu la
riprende e rilancia (cf. Mt22,39; Mc12,31; Lc10,29-37). Egli stabilisce cosi un legame del
tutto speciale fra la realta dell'amore, fenomeno cosi universale, e la categoria di “prossimo”. In
questo modo, I'amore stesso, quando & autentico, non solo si rivolge a coloro che ci sono
vicini, ma e altresi in grado di generare una “prossimita”. Ne risulta cosi che il “prossimo” €
colui con cui si realizza una particolare condivisione di vita. In tal senso, proprio I'amore
coniugale rivela ed incarna una speciale “prossimita”, che fa risuonare in modo particolarmente
convincente quanto € contenuto nel comandamento. L'amore degli sposi, infatti, realizza e
richiama una vicinanza unica e singolare fra due cuori che si amano, generando una speciale
affinita che si nutre di una tale condivisione di sé, dei beni e della vita intera, che la profondita
dell’'amore coniugale € in grado di realizzare con imparagonabile intensita. Man mano che
I'amore matura e cresce, nel matrimonio il cuore della persona amata percepisce che nessun
altro cuore € in grado di farla sentire “a casa”, come quello della persona da lei amata.

In corpo e anima

141. Questa amicizia coniugale, carica di conoscenza reciproca, di apprezzamento dell’altro, di
complicita, di intimita, di comprensione e pazienza, di ricerca del bene dell'altro, di gesti
sensibili, nella misura in cui supera la sessualita, allo stesso tempo la abbraccia e le da il suo
significato piu bello, piu profondo, piu unitivo e piu fecondo. A tale proposito,

Papa Francesco ricorda che «Dio stesso ha creato la sessualita, che & un regalo
meraviglioso»[223]. Allo stesso tempo, «l'unione sessuale, vissuta in modo umano e santificata
dal sacramento, € a sua volta per gli sposi via di crescita nella vita della grazia»[224]. Per
questo, collocare la sessualita nel quadro proprio di un amore che unisce i coniugi in un’unica
amicizia, che cerca il bene dell’altro, non implica una svalutazione del piacere sessuale.
Orientandolo alla donazione di sé stessi, esso non solo viene impreziosito, ma puo anche
essere potenziato. San Tommaso d’Aquino spiega tutto questo molto bene quando ricorda che
«la natura ha legato il piacere alle funzioni necessarie per la vita dell'uvomo» e che colui che lo
rifiutasse, «al punto di trascurare cio che & necessario per la conservazione della natura,
commetterebbe peccato, violando cosi I'ordine naturale. Ed € questo appunto che rientra nel


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn218
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn219
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn220
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn221
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn222
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn223
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn224

vizio dell'insensibilita»[225]. All'interno di questa logica, San Tommaso sostiene che, prima del
peccato originale, il piacere sensibile era maggiore, poiché la natura era piu pura, piu integra, e
di conseguenza il corpo era pil sensibile. Cid & 'opposto dell’ansiosa dissolutezza che alla fine
danneggia il piacere privandolo delle possibilita di un’esperienza autenticamente umana[226].
Alle capacita specificamente umane che permettono allo spirito umano di permeare la
sensibilita, di orientarla e di portarla a compiutezza, «non spetta di rendere minore il piacere
dei sensi», ma piuttosto di renderlo possibile in tutta la sua pienezza e ricchezza, impedendo
«alla facolta del concupiscibile di aderire di modo sfrenato al piacere»[227]. Vivere la sessualita
come azione di tutto I'essere umano, nella sua corporeita e interiorita, grazie anche al potere
trasfigurante della carita, significa che essa non & vissuta passivamente, come un semplice
lasciarsi trasportare dagli impulsi, ma come I'azione della persona che sceglie di unirsi
pienamente all‘altro.

142. Vissuta in questo modo, la sessualita non & piu lo sfogo di un bisogno immediato, ma e
una scelta personale che esprime la totalita della propria persona e assume l'altro come una
totalita personale. Questa verita, invece di compromettere I'intensita del piacere, puo
aumentarlo, renderlo piu intenso, piu ricco e piu appagante. Il solo fatto di essere trattato
come una persona, e di trattare I'altro allo stesso modo, puo liberare il cuore da traumi, paure,
angosce, ansie, sentimenti di solitudine, abbandono, incapacita di amare, che certamente
feriscono il piacere. Al tempo stesso, lo sviluppo dell'amore come virtl umana e teologale aiuta
a liberare il meglio di ogni persona nella propria identita unica, e cosi a renderla capace di una
gioia piu grande e piu umana, fino a rendere grazie a Dio che ha creato tutto «perché
possiamo goderne» (17m 6,17). Tutto cid non toglie all’'unione sessuale quella «abbondanza di
piacere che & nell’atto venereo ordinato secondo ragione» e che «non contraddice il mezzo
della virtu»[228]. Invece, se ci si ripiega su se stessi e sui propri bisogni immediati, e si usa
I'altro come solo mezzo per il loro sfogo, il piacere lascia piu insoddisfatti e il sentimento di
vuoto e solitudine diventa piu amaro.

143. Parlando della carita coniugale, Karol Wojtyta invita a superare ogni dialettica inutile,
spiegando che «l'amore-virtu si riferisce all'amore effettivo cosi come all'amore di
concupiscenza»[229]. Papa Benedetto XVI, in Deus caritas est, ribadisce che amore oblativo
(amor benevolentiae) e amore possessivo (amor concupiscentiae) non si possono staccare tra
loro, perché «in fondo I™amore” &€ un’unica realta, seppur con diverse dimensioni; di volta in
volta, I'una o I'altra dimensione pud emergere maggiormente. Dove pero le due dimensioni si
distaccano completamente I'una dall’altra, si profila una caricatura o in ogni caso una forma
riduttiva dell'amore»[230]. Quando parliamo dell'amore di concupiscenza non dobbiamo
intendere solo il desiderio sessuale, ma anche qualsiasi modo di cercare I'altro come “un bene
per me”, per superare la solitudine, per ricevere aiuto nelle difficolta, per avere uno spazio di
totale fiducia, ecc. Questa forma di amore, che non & esclusa nel matrimonio, € un modo per
esprimere che io non sono il salvatore dell’altro, un onnipotente e inesauribile datore di bene,
ma che sono un essere bisognoso, che anch’io ho bisogno dell’altro, che anch’io sono
incompleto e fragile, e che quindi I'altro € importante per me e gli do la possibilita di diventare
fecondo facendomi del bene. Fare altrimenti sarebbe una sorta di autosufficienza che puo
essere facilmente trasformata in un egocentrismo mascherato, perché Satana «si maschera da
angelo di luce» (2Cor 11,14). Benedetto XVI spiega cosi che «I'uomo non pud neanche vivere
esclusivamente nell’amore oblativo, discendente. Non pud sempre soltanto donare, deve anche
ricevere. Chi vuol donare amore, deve egli stesso riceverlo in dono»[231].

144. In questo senso, non possiamo ignorare che negli ultimi decenni, nel contesto
dell'individualismo consumista postmoderno, sono apparsi problemi diversi originati da una
ricerca eccessiva e senza controllo del sesso, oppure dalla semplice negazione del fine
procreativo della sessualita. Come peculiarita degli ultimi decenni, si pud segnalare I'esplicita
negazione del fine unitivo della sessualita e del matrimonio stesso. Cio accade specialmente per


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn225
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn226
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn227
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn228
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn229
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn230
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn231

via della sensazione di ansia, di essere sempre impegnati, di voler disporre di pit tempo libero
per sé stessi, di essere sempre presi dall’'ossessione di viaggiare e conoscere altre realta. Di
conseguenza, scompare il desiderio dello scambio affettivo, degli stessi rapporti sessuali, ma
anche di dialogo e cooperazione, cose che sono viste come “stressanti”.

La multiforme fecondita dellamore

145. Una visione integrale della carita coniugale non nega la sua fecondita, la possibilita di
generare una nuova vita, perché «questa totalita, richiesta dall’amore coniugale, corrisponde
anche alle esigenze di una fecondita responsabile»[232]. L’'unione sessuale, come modalita di
espressione della carita coniugale, deve naturalmente rimanere aperta alla comunicazione della
vita[233], anche se cid non significa che questo debba essere uno scopo esplicito di ogni atto
sessuale. In effetti, possono verificarsi tre situazioni legittime:

a) Che una coppia non possa avere figli. Karol Wojtyta spiega cido magnificamente, quando
ricorda che il matrimonio possiede «una struttura interpersonale, € un’unione e una comunita
di due persone [...]. Per molte ragioni, il matrimonio puo non diventare famiglia, ma la
mancanza di questa non lo priva del suo carattere essenziale. Infatti, la ragion d'essere
interiore e essenziale del matrimonio non € soltanto di trasformarsi in famiglia, ma soprattutto
di costituire un’unione di due persone, unione duratura e fondata sull'amore [...]. Un
matrimonio in cui non vi siano figli, senza colpa degli sposi, conserva il valore integrale
dell’istituzione [...] non perde nulla della propria importanza»[234].

b) Che una coppia non cerchi un determinato atto sessuale consapevolmente come un mezzo
di procreazione. Lo dice anche Woijtyta, sostenendo che un atto coniugale, il quale «essendo in
Sé stesso un atto damore che unisce due persone, puo non venir necessariamente considerato
da esse come un mezzo cosciente e voluto di procreazione»[235].

¢) Che una coppia rispetti i tempi naturali di infertilita. Seguendo questa linea di riflessione,
come afferma San Paolo VI, «la Chiesa insegna essere allora lecito tener conto dei ritmi
naturali immanenti alle funzioni generative per I'uso del matrimonio nei soli periodi
infecondi»[236]. Cid puo servire non solo a «regolare la natalita», ma anche a scegliere i
momenti pit opportuni per accogliere una nuova vita. Nel frattempo, la coppia puo sfruttare
tali periodi «a manifestazione di affetto e a salvaguardia della mutua fedelta. Cosi facendo essi
danno prova di amore veramente e integralmente onesto»[237].

146. Tutto cido mostra I'importante novita che Papa Pio XI offre quando afferma che 'amore
coniugale «pervade i doveri tutti della vita coniugale e nel matrimonio cristiano tiene come |l
primato della nobilta»[238]. In questo modo, egli aiuta a superare la discussione sul rapporto
tra i fini o i significati del matrimonio (procreativo e unitivo) e I'ordine che esiste tra di essi,
ponendo la carita coniugale al di sopra di questa dialettica dei fini e dei beni come questione
centrale della vita coniugale, che a sua volta le conferisce una multiforme fecondita. Gli sposi,
anche nei momenti piu difficili, possono dire: “Siamo amici, ci amiamo, ci valorizziamo,
abbiamo deciso di condividere tutta la nostra vita, ci apparteniamo, e abbiamo scelto
liberamente questa unione che Dio stesso ha benedetto e consolidato. Se in un momento non
ci sono figli, rimaniamo uniti e siamo fecondi in altri modi, se in un momento non c’é sesso,
continuiamo a vivere questa amicizia unica, esclusiva e totalizzante che € anche il nostro
miglior cammino di maturazione e santificazione”.

147. Lo stesso Sant’Agostino, che cosi fortemente sottolinea il fine della procreazione, insegna
che il matrimonio in sé stesso € un bene anche se non ci sono figli, «perché stringe una societa
naturale tra i due sessi. Altrimenti non continuerebbe a chiamarsi matrimonio anche nei vecchi,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn232
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn233
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn234
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn235
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn236
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn237
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/pio-xi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn238

specie quando avessero perduto i figli o non li avessero avuti affatto»[239]. Una simile
posizione, espressa con altre parole, viene sostenuta da San Giovanni Crisostomo: «Che dire
dunque: se non ci sara alcun bambino, allora [gli sposi] non saranno piu due? E evidente: il
loro congiungersi (/mixis) infatti compie proprio questo, riversa e mescola insieme i corpi di
entrambi. E come chi ha versato del profumo nell'olio rende il tutto una cosa sola, cosi anche
qui»[240]. Nella sua sostanza, cio € affermato anche dal Concilio Vaticano II: «Anche se la
prole, spesso tanto vivamente desiderata, non c'g, il matrimonio perdura come consuetudine e
comunione di tutta la vita e conserva il suo valore»[241].

148. Un autore illustra bene che, al di la degli “obiettivi” che i coniugi possono porsi, che non
costituiscono I'essenza del matrimonio, «l'unione-unita che comporta il matrimonio si spiega e
si giustifica per sé stessa, con priorita alla sua tensione teleologica, perché & un’unione-unita
che possiede in sé stessa la sua propria e completa ragione di bene, dalla quale derivano,
senz'altro, determinate opere proprie, ma come conseguenze, mai come cause»[242]. Di
questa unione-unita, che appartiene all'essenza del matrimonio, la carita coniugale € la
principale e piu perfetta espressione morale e spirituale che dona al matrimonio diverse forme
di fecondita.

Unamicizia aperta a tutti

149. Da quanto si € detto consegue che un’unione esclusiva generata e sostenuta dal vero
amore, anche se ancora immaturo e fragile, non puo essere chiusa in se stessa; essa non € il
prolungamento dell'individualismo nella vita di coppia, ma € aperta ad altre relazioni, € disposta
al dono di sé della coppia, ai progetti condivisi dai due per fare qualcosa di bello per la
comunita e per il mondo.

150. Se il matrimonio € gia di per sé un quadro di relazione che matura entrambi i coniugi, cid
€ ancora pil vero quando esso & generosamente aperto agli altri, superando cosi «l'originaria
tragica chiusura in sé medesimo dell'uvomo»[243] che porta a pensare che isolandosi la persona
e piu libera e piu felice. Perché «la creatura umana, in quanto di natura spirituale, si realizza
nelle relazioni interpersonali. Piu le vive in modo autentico, piu matura anche la propria identita
personale. Non ¢ isolandosi che I'uomo realizza sé stesso, ma ponendosi in relazione con gli
altri e con Dio»[244].

151. Come insegna Papa Francesco nel suo appello alla fratellanza universale nella sua
Enciclica Fratelli tutti, la carita € chiamata a una crescita intensiva ma anche estensiva, che
«tende ad abbracciare tutti»[245]. La carita, dunque, ci spinge ad allargare il “noi” coniugale:
«Non posso ridurre la mia vita alla relazione con un piccolo gruppo e nemmeno alla mia
famiglia, perché & impossibile capire me stesso senza un tessuto piu ampio di relazioni [...]. I
legame di coppia e di amicizia € orientato ad aprire il cuore attorno a sé, a renderci capaci di
uscire da noi stessi fino ad accogliere tutti. I gruppi chiusi e le coppie autoreferenziali, che si
costituiscono come un “noi” contrapposto al mondo intero, di solito sono forme idealizzate di
egoismo e di mera autoprotezione»[246].

152. 1l rischio della “endogamia”, cioé di un “noi” chiuso, contraddice la natura stessa della
carita e puo ferirla mortalmente. Quattro fattori possono prevenire questa “endogamia” che
snatura e impoverisce il senso dell'unione coniugale:

a) Gli spazi che ciascuno dei coniugi vive nel lavoro, nelle iniziative personali, nei momenti di
apprendimento e di sviluppo al di fuori della vita matrimoniale. Se uno dei due non ha un
impiego, diventa necessario creare questi spazi a vantaggio del bene del matrimonio,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn239
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn240
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn241
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn242
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn243
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn244
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn245
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn246

arricchendo il dialogo e la relazione in generale.

b) Il significato procreativo del matrimonio, che manifesta la fecondita dell'amore che non &
chiuso alla comunicazione della vita. In coloro che non sono in grado di avere figli, 'adozione o
altre forme di sostegno stabile per i figli di altre coppie possono essere un modo di realizzare
questa fecondita.

¢) Il tempo che si condivide con gli altri amici sposati, nel corso del quale, pur imparando dalle
esperienze degli altri e ricevendo da loro sostegno, c’e€ una costante disponibilita a dare una
mano nei momenti difficili, aiutando allo stesso tempo la coppia a prendere coscienza di sé
come unione grazie all'amicizia con altre coppie.

d) Il senso sociale della coppia, che, fedele alla dimensione sociale della vita cristiana, cerca le
vie per rendere un servizio alla societa e alla Chiesa, impegnandosi insieme nella ricerca del
bene comune: «Anche la famiglia con molti figli € chiamata a lasciare la sua impronta nella
societa dove € inserita, per sviluppare altre forme di fecondita che sono come il prolungamento
dell’'amore che la sostiene [...]. Non rimane ad aspettare, ma esce da sé nella ricerca
solidale»[247]. «L'amore sociale, riflesso della Trinita, € in realta cio che unifica il senso
spirituale della famiglia e la sua missione all'esterno di sé stessa»[248].

153. Una particolare prova dell'apertura dell'amicizia della coppia verso gli altri e della fecondita
della loro carita si manifesta nella loro attenzione verso i poveri. Infatti, ricorda Papa Leone
X1V, «il cristiano non puo considerare i poveri solo come un problema sociale: essi sono una
“questione familiare”. Sono “dei nostri”»[249]. Inoltre, «I'amore a coloro che sono poveri — in
qualunque forma si manifesti tale poverta — € la garanzia evangelica di una Chiesa fedele al
cuore di Dio»[250]. Questo fatto si riflette in una delle opzioni per la benedizione finale nel rito
latino del matrimonio, che si conclude con la preghiera: «Siate nel mondo testimoni dell’amore
di Dio perché i poveri e i sofferenti, che avranno sperimentato la vostra carita, vi accolgano
grati un giorno nella casa del Padre»[251].

VII. Conclusione

154. In definitiva, sebbene ciascuna unione sponsale sia una realta unica, incarnata nei limiti
umani, ogni matrimonio autentico & ununita composta da due singoli, che richiede una
rélazione cosi intima e totalizzante da non poter essere condivisa con altri. Allo stesso tempo,
poiché € un’unione tra due persone che hanno esattamente la stessa dignita e gli stessi diritti,
essa esige quell’esclusivita che impedisce allaltro di essere relativizzato nel suo valore unico e
di essere usato solo come mezzo tra gli altri per soddisfare dei bisogni. Questa & la verita della
monogamia che la Chiesa legge nella Scrittura, quando afferma che da due diventano “una
sola carne”. E la prima caratteristica essenziale e inalienabile di quell’amicizia cosi peculiare che
¢ il matrimonio, e che richiede come manifestazione esistenziale una relazione totalizzante —
spirituale e corporea — che matura e cresce sempre piu verso un’unione che rifletta la bellezza
della comunione trinitaria e dell’'unione tra Cristo e il suo amato Popolo. Cio si verifica a un
punto tale che possiamo riconoscere «nell'intima unione coniugale, per cui due persone
diventano un cuore, un‘anima, una carne, // primo senso originario del matrimonio»[252].

155. Il cammino seguito lungo questa Nota permette ora di evidenziare uno sviluppo del
pensiero cristiano sul matrimonio, dall’antichita ai giorni nostri, dove & evidente che delle sue
due proprieta essenziali — unita e indissolubilita — I'unita € la proprieta fondante. Da un lato,
perché l'indissolubilita deriva come caratteristica di un‘unione unica ed esclusiva. Dall‘altro,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn247
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn248
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn249
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn250
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn251
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn252

perché I'unita-unione, accettata e vissuta con tutte le sue conseguenze, rende possibili la
permanenza e la fedelta che l'indissolubilita esige. Infatti, diversi documenti magisteriali hanno
descritto I'unione matrimoniale semplicemente come «indissolubile unita»[253].

156. Quest’unione esige la crescita costante dell’amore: «l'amore matrimoniale non si
custodisce prima di tutto parlando dell'indissolubilita come di un obbligo, o ripetendo una
dottrina, ma fortificandolo grazie ad una crescita costante sotto I'impulso della grazia. L'amore
che non cresce inizia a correre rischi, e possiamo crescere soltanto corrispondendo alla grazia
divina mediante piu atti di amore, con atti di affetto piu frequenti, piu intensi, pit generosi, piu
teneri, piu allegri»[254]. L'unita matrimoniale non & solo una realta che deve essere sempre
meglio compresa nel suo senso piu bello, ma anche una realta dinamica, chiamata a uno
sviluppo continuo. Come afferma il Concilio Vaticano II, il marito e la moglie «sperimentano il
senso della propria unita e sempre piu pienamente la conseguono»[255]. Perché «il meglio €
quello che non ¢ stato ancora raggiunto, il vino maturato col tempo»[256].

1/ Sommo Pontefice Leone X1V, nell Udienza concessa al sottoscritto Prefetto insieme al
Segretario per la Sezione Dottrinale del Dicastero per la Dottrina della Fede, il giorno 21
novembre 2025, Memoria Liturgica della Presentazione della Beata Vergine Maria, ha approvato
la presente Nota, deliberata nella Sessione Ordinaria di questo Dicastero in data 19 novembre
2025, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Dato a Roma, presso la sede del Dicastero per la Dottrina della Fede, il 25 novembre 2025.

Victor Manuel Card. Fernandez
Prefetto

Mons. Armando Matteo
Segretario
per la Sezione Dottrinale

Ex Audientia Die 21 novembris 2025
LEO PP X1V

[1] Francesco, Udienza generale (23 ottobre 2024): L'Osservatore Romano (23 ottobre 2024),
2..

[2] Giovanni Paolo 11, Omelia nella Messa per le famiglie a Kinshasa (3 maggio 1980), n.
2: AAS 72 (1980), 425.

[3] La «Symposium of Episcopal Conferences of Africa and Madagascar» (SECAM) ha assunto
I'impegno di redigere un report per il Sinodo dei Vescovi sulle sfide della poligamia. Nell’attesa


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn253
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn254
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn255
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftn256
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2024/documents/20241023-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1980/documents/hf_jp-ii_hom_19800503_families-africa.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref3

di tale documento, sembra opportuno rilevare che, secondo un‘opinione comune, il matrimonio
monogamo in Africa sarebbe da ritenere un dato eccezionale, data la diffusione della pratica
della poligamia in tali regioni. Invece, studi approfonditi sulle culture africane mostrano che le
diverse tradizioni attribuiscono un‘importanza speciale al primo matrimonio tra un uomo e una
donna e, soprattutto, al ruolo che la prima sposa € chiamata a svolgere nei confronti delle altre
spose. Infatti, le ricerche indicano piuttosto che la poligamia sia una pratica tollerata a causa
delle necessita della vita (assenza di prole, levirato, manodopera per la sopravvivenza, ecc.).
Molte tradizioni promuovono infatti il modello monogamico come l'ideale del matrimonio che
corrisponde ai disegni divini. La prima moglie, regolarmente sposata secondo i costumi
tradizionali, & spesso presentata come quella data da Dio all'uomo, sebbene quest’ultimo possa
accogliere altre donne. Nel caso della poligamia, alla prima moglie & riconosciuto un posto
speciale nel compiere i riti sacri legati ai funerali o nell'occuparsi dell'educazione dei figli nati da
altre donne nella famiglia. E interessante rilevare che, negli ultimi decenni, in alcuni Stati, il
legislatore civile ha stabilito la monogamia quale regime matrimoniale ordinario (cf. Société
Africaine de Culture, Les religions africaines comme source de valeurs de civilisation. Collogue
de Cotonou, 16-22 aodt 1970, Présence Africaine, Paris 1972; Isidore de Souza, «Mariage et
famille», in Revue de I'Institut Catholique de I'Afrigue de I'Ouest 5-6 [1993], 164; Id., «Notion
et réalité de la famille en Afrique et dans la Bible», in Savanes Foréts 30 [1984], 145-146).

[4] Can. 1056 CIC (corsivo aggiunto). Cf. can. 776, § 3 CCEO.

[5] Can. 1134 CIC (corsivo aggiunto). Cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1638.

[6] Il Supplemento della Summa Theologiae (Suppl., g. 44, a. 3) afferma la definizione del
matrimonio data da Pietro Lombardo in Id., Sent. 1V, d. 27, c. 2 (164): «Sunt igitur nuptiae vel
matrimonium viri mulierisque coniunctio maritalis, inter legitimas personas, individuam vitae
consuetudinem retinens».

[7] Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, Suppl., . 44, a. 1, resp. (corsivo aggiunto).

[8] Giustiniano, Institutiones, 1, 9, 1: Justinian’s Institutes, P. Krueger (ed.), Cornell University
Press, Ithaca (NY) 1987, 4.

[9] D. von Hildebrand, L‘enciclica Humanae vitae: segno di contraddizione, Paoline, Roma,
1968, 43.

[10] Giovanni Paolo II, Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 19: AAS74
(1982) 101-102 (corsivo aggiunto).

[11] Agostino, In Ioannis Evangelium, tract. XXVI, 4 («Da amantem, et sentit quod dico»): PL
35, 1608.

[12] Paolo VI, Discours aux Foyers des Equipes Notre-Dame (4 maggio 1970), n. 6: AAS 62
(1970) 430.

[13] Benedetto XVI, Incontro con i giovani della diocesi di Roma in preparazione alla XXI
Gilornata mondiale della gioventu (6 aprile 2006), n. 2: AAS98 (2006), 351. Cf. Giovanni Paolo
II, Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 68: AAS 74 (1982), 163-165.

[14] Giovanni Paolo II, Udienza generale (13 agosto 1980), n. 2: Insegnamenti 111, 2 (1980),
397.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_index-codex-can-eccl-orient_lt.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_it.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/speeches/1970/documents/hf_p-vi_spe_19700504_notre-dame.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20060406_xxi-wyd.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20060406_xxi-wyd.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800813.html

[15] Cf. Pontificia Commissione Biblica, Che cose /vomo? (Sal 8,5). Un itinerario di
antropologia biblica (30 settembre 2019), n. 173: Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
2019, 148-149.

[16] Francesco, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 12: AAS 108 (2016), 315-316.

[17] Benedetto XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 dicembre 2005), n. 11: AAS98 (2006), 226-
227.

[18] Francesco, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 13: AAS 108 (2016), 316.

[19] Giovanni Paolo II, Udienza generale (27 agosto 1980), n. 4: Insegnamenti 111, 2 (1980),
454,

[20] Benedetto XVI, Discorso in occasione del XXV anniversario della fondazione del Pontificio
Istituto «Giovanni Paolo IB> per studi su matrimonio e famiglia (11 maggio

2006): Insegnamenti 11, 1 (2006), 579. Cf. Id., Lett. enc. Deus caritas est (25 dicembre 2005),
n. 11: AAS98 (2006), 226-227.

[21] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 48: AAS 58
(1966), 1067; Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 67: AAS 108 (2016),
338.

[22] In greco: «Tipiog 6 yauog év ndowv kai r koitn apiavroc» (£b13,4).

[23] Giovanni Crisostomo, De virginitate, 19: PG 48, 547.

[24] Agostino, De Genesi ad litteram, IX, cap. 7, n. 12: PL 34, 397.

[25] Id., De bono coniugali, 1, 1: PL 40, 373.

[26] Tertulliano, Ad uxorem, 11, 8, 6-7: CCSL 1, 393, come citato nel Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1642 (cf. PL 1, 1302A-B). Si osserva a margine che Tertulliano ha trattato il tema
della monogamia in un’opera specifica: De monogamia (PL 2, 929-954). Inoltre, un altro Padre

che ha affrontato direttamente I'argomento € Girolamo. Cf. Epistula 123, ad Geruchiam de
monogamia (PL 22, 1046-1059).

[27] Ambrogio, Expositio Evangelii secundum Lucam, VIII, 7: PL 15, 1767.

[28] Giovanni Crisostomo, Commentarium in Matthaeum, hom. 62, 2: PG 58, 597.

[29] Lattanzio, Divinae institutiones, V1, 23: PL 6, 720.

[30] Cf. Pio XII, Lett. enc. Mystici Corporis Christi (29 giugno 1943), «Matrimonio enim, quo

coniuges sibi invicem sunt ministri gratiae, externo Christianae consortionis providetur
ordinateque incremento»: AAS 35 (1943), 202.

[31] Giovanni Crisostomo, Homiliae in Epistolam I ad Timotheum., hom. 9, cap. II: PG 62, 546.
La Commissione Teologica Internazionale ha cercato di accogliere lo sguardo dell’Oriente
cristiano spiegando che bisogna evitare che il valore del consenso dei coniugi «faccia del
sacramento una pura e sola emanazione del loro amore. Il sacramento come tale appartiene
totalmente al mistero della chiesa in cui sono introdotti, in modo privilegiato, dal loro amore



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/romancuria/it/pontificie-commissioni/pontificia-commissione-biblica.index.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20190930_cosa-e-luomo_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20190930_cosa-e-luomo_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800827.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060511_istituto-gp-ii.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060511_istituto-gp-ii.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/pius-xii/it.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/romancuria/it/pontificie-commissioni/commissione-teologica-internazionale.index.html

coniugale» (Commissione Teologica Internazionale, La dottrina cattolica sul sacramento del
matrimonio [1977], B. Le “sedici tesi cristologiche” di Gustave Marthelet, S.I., approvate “in
forma generica” dalla Commissione Teologica Internazionale, tesi 10).

[32] Clemente di Alessandria, StromataIll, 12: PG 8, 1185B, che cita Rm 7,12.
[33] Giovanni Crisostomo, Quales ducendae sint uxores, 3: PG 51, 230 (corsivo aggiunto).
[34] Gregorio Nazianzeno, Oratione 37, 7: PG 36, 291.

[35] Bonaventura, Breviloguium, V1, 13, 3, tr. a cura di M. Aprea, in Opuscoli teologici/2.
Breviloguio, Opere di San Bonaventura 5/2, Citta Nuova, Roma 1996, 293-295.

[36] A.M. de’ Liguori, Theologia moralis (Editio nova Leonardi Gaude), Typis Polyglottis
Vaticanis, Roma 1912, lib. VI, tract. VI, cap. II, dub. I, n. 882.

[37] Cf. Ibid., n. 882: «Invece, i fini accidentali estrinseci possono essere molti, come il
conseguimento della pace, la ricerca del piacere, ecc.».

[38] 1bid., n. 883.
[39] Cf. D. von Hildebrand, 1/ matrimonio, tr. a cura di B. Magnino, Morcelliana, Brescia 1959.

[40] Id., Metaphysik der Gemeinschaft. Untersuchungen dber Wesen und Wert der
Gemeinschaft, Kirche und Gesellschaft 1, Haas & Grabherr, Augsburg 1930, 40.

[41] Ibid., 45.

[42] A. von Hildebrand, Man and Woman. A Divine Invention, Sapientia Press, Ave Maria (FL)
2010, xiii.

[43] Ibid., 58.
[44] Ibid., 10.
[45] 7bid., 135-136.

[46] Cf. Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 181: AAS 108 (2016), 383.

[47] H.U. von Balthasar, «Pneuma e istituzione», in Spirito e istituzione. Saggi teologici IV, Jaca
Book, Milano 2019, 232.

[48] Ibid., 236-237.
[49] H.U. von Balthasar, G/ stati di vita del Cristiano, Jaca Book, Milano 20173, 202-203.
[50] Id., «Pneuma e istituzione», op. cit., 234.

[51] K. Rahner, Schriften zur Theologie, Band VIII, Benzinger, Einsiedeln—Zirich-KéIn 1967,
539.

[52] Cf. Id., Sul matrimonio, tr. a cura di G. Ruggieri, Meditazioni teologiche 6, Queriniana,


https://www.vatican.va/content/romancuria/it/pontificie-commissioni/commissione-teologica-internazionale.index.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1977_sacramento-matrimonio_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1977_sacramento-matrimonio_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref41
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref52

Brescia 1966, 10.
[53] Ib/d.
[54] Id., Chiesa e sacramenti, tr. a cura di A. Bellini, Morcelliana, Brescia 19693, 106.

[55] A. Schmemann, For the Life of the World. Sacraments and Orthodoxy, St. Vladimir's
Seminary Press, Crestwood (NY) 1998, 90-91.

[56] P.N. Evdokimov, I/ matrimonio, sacramento dellamore, tr. a cura di L. Marino, Spiritualita
orientale, Magnano 2008, 165. (Ed. italiana di Id., Le mariage, sacrement de /'amour, Editions
du Livre Francais, Lyon 1944.)

[57] J. Meyendorff, Marriage, An Orthodox Perspective, St. Vladimir's Seminary Press,
Crestwood (NY) 20003, 16.

[58] 1. Zizioulas, Comunione e alterita, tr. a cura di M. Campatelli — G. Cesareo, Lipi, Roma
2016, 11.

[59] C. Yannaras, La liberta dell’ethos, tr. a cura di B. Petra, Sequela oggi, Qigajon, Magnano
(BI) 2015, 164ss.

[60] Ib/id.
[61] Innocenzo III, Lett. Gaudemus in Domino (1201): DH 778.
[62] Cf. Ibid.: DH 779.

[63] Concilio di Lione II, Sessione 1V (6 luglio 1274), Professione di fede dell Imperatore
Michele VIII Paleologo: DH 860.

[64] Cf. Concilio di Trento, Sessione XXIV (11 novembre 1563), Dottrina sul Sacramento del
Matrimonio: DH 1798.

[65] Benedetto XIV, Dichiarazione Matrimonia quae in locis (4 novembre 1741), n. 2: DH 2517.

[66] Leone XIII, Lett. enc. Arcanum divinae Sapientiae (10 febbraio 1880):455 12 (1879), 386-
387 (corsivo aggiunto).

[67] Ibid., 387.
[68] Zbid., 389.
[69] 1bid., 394.
[70] Pio XI, Lett. enc. Casti connubii (31 dicembre 1930): AAS 22 (1930), 546.

[71] Ibid., AAS 22 (1930), 547-548 (corsivo aggiunto); cf. Agostino, De bono coniugali 24, 32:
PL 40, 394D.

[72] Pio XI, Lett. enc. Casti connubii (31 dicembre 1930): AAS 22 (1930), 548 (corsivo


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref54
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref56
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref59
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref60
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref63
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref66
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/leone-xiii.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_10021880_arcanum.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref67
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_10021880_arcanum.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref68
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_10021880_arcanum.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref69
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_10021880_arcanum.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref70
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/pio-xi.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref72
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/pio-xi.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html

aggiunto).
[73] Ibid.: AAS 22 (1930), 566.

[74] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 48: AAS 58
(1966), 1067.

[75] Ibid., n. 48: AAS 58 (1966), 1068 (corsivo aggiunto).

[76] Ibid.

[77] Ibid., n. 49: AAS 58 (1966), 1070.

[78] Ibid.

[79] 1bid.

[80] Zbid.

[81] Questa stessa argomentazione € stata ripresa da San Giovanni Paolo II quando spiegava
che la poligamia «e contraria alla pari dignita personale dell'uomo e della donna, che nel
matrimonio si donano con un amore totale e percio stesso unico ed esclusivo» (Giovanni Paolo

11, Esort. ap. Familiaris consortio [22 novembre 1980], n. 19: AAS574 [1982], 102; cf. Conc.
Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes [7 dicembre 1965], n. 47: AAS 58 [1966], 1067).

[82] Paolo VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), n. 12: AAS 60 (1968), 488-489
(corsivo aggiunto).

[83] Cf. ibid., n. 8: AAS60 (1968), 485-486.
[84] Ibid., n. 12: AAS60 (1968), 489.

[85] Giovanni Paolo II, Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 11: AAS74
(1982), 92.

[86] Cf. Id., Udienza generale (2 gennaio 1980): Insegnamenti1ll, 1 (1980), 11-15;
Id., Udienza generale (9 gennaio 1980): Insegnamenti1ll, 1 (1980), 88-92; Id., Udienza
generale (16 gennaio 1980): Insegnamenti 111, 1 (1980), 148-152.

[87] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 24: AAS 58
(1966), 1045.

[88] Giovanni Paolo II, Omelia nella Messa per le famiglie a Kinshasa (3 maggio 1980), n.
2: AAS 72 (1980), 425.

[89] Giovanni Paolo 11, Udienza generale (13 agosto 1980), nn. 3-4: Insegnamenti 111, 2
(1980), 398-399.

[90] Cf. Id., Udienza generale (20 agosto 1980): Insegnamenti1ll, 2 (1980), 415-419.

[91] Id., Omelia nella Messa per le famiglie a Kinshasa (3 maggio 1980), n. 2: AAS 72 (1980),



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref81
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref82
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref83
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref84
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref85
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref86
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800102.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800109.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800116.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref87
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref88
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1980/documents/hf_jp-ii_hom_19800503_families-africa.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref89
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800813.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref90
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800820.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref91
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1980/documents/hf_jp-ii_hom_19800503_families-africa.html

425.

[92] Id., Udienza generale (27 agosto 1980), nn. 1, 4: Insegnamenti 111, 2 (1980), 451, 453-
454,

[93] Id., Udienza generale (24 settembre 1980), n. 5: Insegnamenti 111, 2 (1980), 719-720.

[94] Id., Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 19: AAS 74 (1982), 102.

[95] Benedetto XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 dicembre 2005), n. 11: AAS98 (2006), 227.

[96] Ibid., n. 6: AAS 98 (2006), 222.

[97] Francesco, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 92: AAS 108 (2016), 348.

[98] Ibid., n. 93: AAS 108 (2016), 348.

[99] Zbid., n. 99: AAS 108 (2016), 350.

[100] Zbid., n. 100: AAS 108 (2016), 351.

[101] Cf. Ibid., nn. 101-102: AAS 108 (2016), 351-352.
[102] Ibid., n. 103: AAS 108 (2016), 352.

[103] Jbid., n. 108: AAS 108 (2016), 354.

[104] Ibid., n. 110: AAS 108 (2016), 354.

[105] Jbid., n. 115: AAS 108 (2016), 356.

[106] Ibid., n. 116: AAS 108 (2016), 356.

[107] Ibid., n. 122: AAS 108 (2016), 359, che cita Giovanni Paolo II, Esort. ap. Familiaris
consortio (22 novembre 1981), 9: AAS 74 (1982), 90.

[108] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 130: AAS 108 (2016), 362.

[109] Cf. Leone X1V, Messaggio in occasione del 10° anniversario della canonizzazione dei
genitori di Santa Teresa di Gesu Bambino (18 ottobre 2025): L ‘osservatore Romano (18 ottobre
2025), 5.

[110] Cf. Agostino, Enarrationes in Psalmos 127, 3: PL 37, 1679: «non ille unus et nos multi,
sed et nos multi in illo uno unum.

[111] Leone X1V, Omelia per la Messa del Giubileo delle famiglie, dei nonni e degli anziani (1°
giugno 2025): L Osservatore Romano (2 giugno 2025), 2; che cita Paolo VI, Lett.
Enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), n. 9: AAS 60 (1968), 486-487.

[112] Can. 1055, § 1 CIC (corsivo aggiunto). Cf. can. 776, § 1-2 CCEQ.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref92
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800827.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref93
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800924.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref94
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref95
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref96
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref97
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref98
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref99
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref100
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref101
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref102
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref103
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref104
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref105
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref106
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref107
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref108
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref109
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/pont-messages/2025/documents/20251001-messaggio-10canonizzazione-genitori-teresa.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/pont-messages/2025/documents/20251001-messaggio-10canonizzazione-genitori-teresa.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref110
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref111
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/homilies/2025/documents/20250601-omelia-giubileo-famiglie.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref112
https://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19901018_index-codex-can-eccl-orient_lt.html

[113] Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1645.

[114] Ibid., n. 1646.
[115] Zbid., n. 2381.
[116] Ibid., n. 2387.
[117] Tommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles, 111, cap. 123, n. 4.

[118] Cf. Id., Summa Theologiae, 1, q. 92, a. 3, resp.; cf. Id., Summa contra Gentiles, 111, cap.
123, n. 4.

[119] Id., Summa contra Gentiles, 111, cap. 124, n. 1.
[120] 1bid., cap. 123, nn. 3-4.

[121] Ibid., cap. 124, nn. 3-5; che cita Aristotele, Etica Nicomachea, VIII, c. 5, n. 5; ibid., VIII,
C. 6, n. 2.

[122] Tommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles, 111, cap. 123, n. 6 (corsivo aggiunto).
[123] A.-D. Sertillanges, Lamore cristiano, IPL, Milano 1947, 87.

[124] 1bid., 79.

[125] 1bid., 91.

[126] 1bid., 92.

[127] 1bid., 94.

[128] S. Kierkegaard, «Validita estetica del matrimonio», in Enten-Eller. Un frammento di vita,
1V, tr. a cura di A. Cortese, Piccola Biblioteca Adelphi 120, Adelphi, Milano 19814, 154. (N.B.
da Enten-Eller, 11, nel testo originale danese.)

[129] Ibid., 153-154.

[130] S. Kierkegaard, «L'equilibrio fra I'estetico e I'etico nell’elaborazione della

personalita», Enten-Eller. Un frammento di vita, V, tr. a cura di A. Cortese, Piccola Biblioteca
Adelphi 232, Adelphi, Milano 1989, 207. (N.B. da Enten-Eller, 11, nel testo originale danese.)
[131] S. Kierkegaard, «Validita estetica del matrimonio», op. cit,, 92.

[132] 1bid., 39.

[133] 1bid., 40.

[134] 1bid., 86.

[135] E. Mounier, Manifesto al servizio del personalismo comunitario, tr. a cura di A.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref113
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref114
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref115
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref116
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref117
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref118
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref119
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref120
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref121
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref122
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref123
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref124
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref125
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref126
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref127
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref128
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref129
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref130
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref131
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref132
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref133
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref134
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref135

Lamacchia, Ecumenica, Cassano (BA) 1975, 66.

[136] Cf. ibid., 82.

[137] Ibid., 130.

[138] Ibid., 131.

[139] J. Lacroix, Force et faiblesses de la famille, Editions du Seuil, Paris 1948, 56.
[140] Ibid., 54.

[141] Ibid., 58.

[142] Ibid., 58.

[143] Ibid., 61-62.

[144] Ibid., 55.

[145] Cf. E. Lévinas, Totalita e infinito. Saggio sull'esteriorita, tr. a cura di A. Dell’Asta, Di
fronte e attraverso 92, Jaca Book, Milano 2006, 191-253.

[146] Ibid., 265.

[147] K. Wojtyta, Amore e responsabilita, tr. a cura di A. Milanoli, Marietti, Genova—Milano
1980, 161.

[148] Cf. Ibid.
[149] Ibid., 155.
[150] 1bid.
[151] Ibid., 29.
[152] Ibid., 159.
[153] 1bid., 43.
[154] 1bid., 44.
[155] 1bid., 62.
[156] 1bid., 63.

[157] J. Maritain, Riflessioni sullAmerica, tr. a cura di A. Barbieri, Opere di Jacques Maritain 1,
Morcelliana, Brescia 20223, 109.

[158] Ibid.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref136
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref137
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref138
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref139
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref140
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref141
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref142
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref143
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref144
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref145
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref146
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref147
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref148
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref149
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref150
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref151
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref152
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref153
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref154
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref155
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref156
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref157
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref158

[159] Ibid., 110.

[160] Ibid.

[161] Ibid.

[162] Cf. J. Maritain, Amore e amicizia, Morcelliana, Brescia 1964, 19878,
[163] Ibid., passim.

[164] Ibid., 14.

[165] Ibid., 15.

[166] Ibid., 18 (corsivo aggiunto).
[167] Manusmrti9, 101-102.

[168] Srimad Bhagavatam IX, 10.54.
[169] Thirukkural, 54 e 56.

[170] Francesco, «Lettera ai poeti», in Id., Viva la poesia!, A. Spadaro (ed.), Libreria Editrice
Vaticana, Roma 2025, 178.

[171] Ibid., 178-179.

[172] W. Whitman, «We Two—How Long We Were Fool’d», in Id., Leaves of Grass, New York
1867, 114: «We have circled and circled till we have arrived home again—we two have».

[173] P. Neruda, «Soneto LXXXI», in Id., Veinte poemas de amor y una cancion. Cien sonetos
de amor, Coleccion Biblioteca Premios Nobel 2, Altaya, Barcelona 1995, 203: «Ninguna mas,
amor, dormird con mis suenos. / Irds, iremos juntos por las aguas del tiempo [...]».

[174] E. Montale, «Ho sceso, dandoti il braccio, almeno un milione di scale», in Satura (1962—-
1970), Mondadori, Milano 1971, 37.

[175] A. Pozzi, «Bellezza», in Parole. Diario di poesia, Mondadori, Milano 1964, 191-192.

[176] P. Neruda, «Pido silencio», in Extravagario (1958), in Obras completas, 11: De “"Odas
elementales” a "Memorial de Isla Negra’, 1954—1964, Opera Mundi, H. Loyola (ed.), Galaxia
Gutenberg—Circulo de Lectores, Barcelona 1999, 626-628: « Yo voy a cerrar los ojos y solo
quiero cinco cosas, cinco raices preferidas. Una es el amor sin fin... La quinta cosa son tus ojos,
Matilde mia, bienamada, no quiero dormir sin tus o0jos, no quiero ser sin que me mires».

[177] P. Eluard, «Nous deux», in Derniers poémes d'amour, Seghers, Paris 1963, 1965: «Nous
deux nous tenant par la main / Nous nous croyons partout chez nous [...] / Aupres des sages
et des fous / Parmi les enfants et les grands».

[178] R. Tagore, «Cuore (1/ Giardiniere, 28)», tr. a cura di R. Russo, in Parole damore, TS
Edizioni, Milano 2021.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref159
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref160
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref161
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref162
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref163
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref164
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref165
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref166
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref167
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref168
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref169
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref170
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref171
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref172
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref173
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref175
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref176
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref177
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref178

[179] E. Dickinson, « That Love is all there is» (1765), in The Complete Poems of Emily
Dickinson, T.H. Johnson (ed.), Little, Brown and Company, Boston — Toronto 1960, 714: « That
Love is all there is, / Is all we know of Love».

[180] Leone I, Lett. Regressus ad nos (21 marzo 458), c. 1: DH 311.

[181] Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, 11-11, q. 23, a. 1, resp. (corsivo aggiunto).

[182] Rituale romano. Rito del Matrimonio, n. 71: Libreria Editrice Vaticana, Roma 2008, 44-45.

[183] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 48: AAS 58
(1966) 1067. Cf. can. 1057 § 2 CIC; can. 817 § 1 CCEO.

[184] Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1627.

[185] Paolo VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), n. 8: AAS 60 (1968), 485-486
(corsivo aggiunto).

[186] K. Wojtyta, Amore e responsabilita, tr. a cura di A. Milanoli, Marietti, Genova—Milano
1980, 61-62.

[187] Giovanni Paolo II, Omelia nella Messa per le famiglie a Kinshasa (3 maggio 1980), n.
2: AAS 72 (1980), 425.

[188] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 100: AAS 108 (2016), 351
(corsivo aggiunto).

[189] 1bid., n. 131: AAS 108 (2016), 362 (corsivo aggiunto).
[190] 1bid., n. 319: AAS 108 (2016), 443 (corsivo aggiunto).
[191] Ibid., n. 163: AAS 108 (2016), 375 (corsivo aggiunto).
[192] Ibid., nn. 163-164: AAS 108 (2016), 375-376 (corsivo aggiunto).

[193] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 24: AAS 58
(1966), 1045.

[194] Cf. Dicastero per la Dottrina della Fede, Decl. Dignitas infinita (8 aprile 2024),
Presentazione e nn. 1, 6.

[195] Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 357 (corsivo aggiunto).

[196] K. Wojtyta, Amore e responsabilita, tr. a cura di A. Milanoli, Marietti, Genova—Milano
1980, 29.

[197] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 175: AAS 108 (2016), 381.

[198] Ibid., n. 220: AAS 108 (2016), 399.

[199] Ibid., n. 155: AAS 108 (2016), 371.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref179
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref180
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref181
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref182
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref183
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref184
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref185
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref186
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref187
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1980/documents/hf_jp-ii_hom_19800503_families-africa.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref188
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref189
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref190
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref191
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref192
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref193
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref194
https://www.vatican.va/content/romancuria/it/dicasteri/dicastero-dottrina-fede.index.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref195
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref196
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref197
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref198
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref199
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

[200] Jbid., n. 155: AAS 108 (2016), 371.
[201] Zbid., n. 320: AAS 108 (2016), 443.

[202] Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, 111, q. 64, a. 1, resp.: «solus Deus fllabitur
animae».

[203] Cf. Id., De veritate, q. 28, a. 2, ad 8; 1d., Summa contra Gentiles, 11, cap. 98, n.
18; /bid., 111, cap. 88, n. 6; Bonaventura, Collationes in Hexaemeron, 21, 18.

[204] Cf. Bonaventura, In Sent.,, 1, d. 14, a. 2, q. 2, ad 2: in Id., Opera theologica selecta, 1,
Quaracchi 1934, 205-206. Cf. Ibid., q. 2, fund. 4 e 8 (Quaracchi 1934, 205).

[205] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 320: AAS 108 (2016), 443.

[206] Paolo VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), n. 8: AAS 60 (1968), 486 (corsivo
aggiunto).

[207] Giovanni Paolo II, Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 59: AAS 74
(1982), 152.

[208] A.-D. Sertillanges, Lamore cristiano, IPL, Milano 1947, 97 (corsivo aggiunto).

[209] Cf. J.-L. Marion, I/ fenomeno erotico. Sei meditazioni., tr. a cura di L. Tasso, Cantagalli,
Siena 2007.

[210] Tommaso d’Aquino, In Sent., 1, d. 15, g. 4, a. 1, co.

[211] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. Lumen gentium (7 dicembre 1965), n. 41: AAS57
(1965), 47.

[212] Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, 11-11, q. 23, a. 1, resp.

[213] Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1641.

[214] Rituale romano. Rito del Matrimonio, n. 74: Libreria Editrice Vaticana, Roma 2008, 47.

[215] Giovanni Paolo II, Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 59: AAS 74 (1982), 152.

[216] Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, 11-11, q. 27, a. 2, resp.

[217] Cf. Ibid., TI-11, q. 23, a. 2, resp.: «L'amore & per sé stesso un atto della volonta».

[218] Ibid., 1-11, q. 26, a. 3, resp.

[219] Ibid., 11-11, q. 27, a. 2, resp.

[220] Rituale romano. Rito del Matrimonio, n. 71: Libreria Editrice Vaticana, Roma 2008, 44-45.
[221] Cf. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, 11-11, q. 23, a. 1.

[222] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 123: AAS 108 (2016), 359, che



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref200
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref201
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref202
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref203
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref204
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref205
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref206
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref207
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref208
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref209
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref210
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref211
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref212
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref213
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref214
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref215
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref216
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref217
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref218
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref219
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref220
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref221
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref222
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

citaTommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles, 111, cap. 123. Cf. Aristotele, Etica Nicomachea,
8, 12 (ed. Bywater, Oxford 1984, 174).

[223] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 150: A4S 108 (2016), 369.

[224] Ibid., n. 74: AAS 108 (2016), 340.

[225] Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, 11-11, q. 142, a. 1, resp.
[226] Cf. Ibid., 1, q. 98, a. 2, ad 3; II-II, g. 153, a. 2, ad 2.

[227] 1bid., 1, . 98, a. 2, ad 3.

[228] 1bid,, 11-11, q. 153, a. 2, ad 2.

[229] K. Wojtyta, Amore e responsabilita, tr. a cura di A. Milanoli, Marietti, Genova—Milano
1980, 89.

[230] Benedetto XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 dicembre 2005), n. 8: AAS98 (2006), 224.

[231] Ibid., n. 7: AAS 98 (2006), 223-224.

[232] Giovanni Paolo II, Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 11: AAS74
(1982), 92.

[233] Cf. Paolo VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), n. 11: AAS 60 (1968), 488.

[234] K. Woityta, Amore e responsabilita, tr. a cura di A. Milanoli, Marietti, Genova-Milano
1980, 161.

[235] Ibid., 173 (corsivo in originale).

[236] Paolo VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), n. 16: AAS 60 (1968), 492.

[237] 1bid.

[238] Pio XI, Lett. enc. Casti connubii (31 dicembre 1930): AAS 22 (1930): 547-548 [cf. DH
3707].

[239] Agostino, De bono coniugali, 3, 3: PL 40, 375.

[240] Giovanni Crisostomo, Homiliae in Epistolam ad Colossenses, hom. 12, cap. V: PG 62,
388.

[241] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 50: AAS 58
(1966), 1072.

[242] P.]. Viladrich, «Amor conyugal y esencia del matrimonio», fus canonicum 12 (1972),
311.

[243] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 53: AAS 101 (2009),



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref223
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref224
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref225
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref226
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref227
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref228
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref229
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref230
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref231
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref232
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref233
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref234
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref235
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref236
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/paolo-vi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref237
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref238
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/pio-xi.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref239
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref240
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref241
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref242
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref243
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/benedetto-xvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

689.
[244] Ibid.

[245] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 60: AAS 112 (2020), 990.

[246] Ibid,, n. 89: AAS 112 (2020), 1007.

[247] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 181: AAS 108 (2016), 383.

[248] Ibid.,, n. 324: AAS 108 (2016), 445.

[249] Leone X1V, Esort. ap. Dilexi te (4 ottobre 2025), n. 104.

[250] Zbid., n. 103.
[251] Rituale romano. Rito del Matrimonio, n. 92: Libreria Editrice Vaticana, Roma 2008, 62.

[252] D. von Hildebrand, 1/ matrimonio, tr. a cura di B. Magnino, Morcelliana, Brescia 1959, 33
(corsivo aggiunto).

[253] Cf. Concilio di Trento, Sessione XXIV (11 novembre 1563), Dottrina sul Sacramento del
Matrimonio: DH 1799 (corsivo aggiunto); Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7
dicembre 1965), n. 48: AAS 58 (1966), 1068; Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1641.

[254] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 134: AAS 108 (2016), 364.

[255] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 48: AAS 58
(1966), 1068(corsivo aggiunto).

[256] Francesco, Esort. ap. Amoris /aetitia (19 marzo 2016), n. 135: AAS 108 (2016), 364.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref244
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref245
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref246
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref247
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref248
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref249
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref250
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref251
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref252
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref253
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref254
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref255
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251125_una-caro_it.html#_ftnref256
https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

