UTILITA DEL CREDERE

Sant’Agostino

Distinzione tra I'eretico e chi crede agli eretici.

1. 1. Se pensassi, o0 Onorato, che I'eretico e chi crede agli eretici siano una sola ed identica cosa, non
riterrei di dover intervenire nella questione, né a parole né per iscritto. Ora, pero, vi € una grande
differenza tra questi due tipi di persone, dal momento che, secondo la mia opinione, I'eretico & colui che,
in vista di qualche vantaggio temporale e, soprattutto, per la propria gloria e per il proprio potere, genera
0 segue opinioni false e insolite, mentre chi crede agli eretici & un uomo ingannato da un'errata
rappresentazione della verita e del sentimento religioso. Appunto per questo ho ritenuto bene di non
doverti nascondere quello che penso sul modo di scoprire e di custodire la verita, per la quale, come sai,
siamo arsi di grande amore fin dai primi anni della gioventl. Questa preoccupazione invece € ben remota
dalle menti degli uomini vani, i quali, inoltratisi troppo in queste cose materiali e in esse sprofondati,
ritengono che non esista niente altro all'infuori di cid che percepiscono mediante i cinque ben noti
messaggeri del corpo; e, anche quando tentano di staccarsi dai sensi, hon pensano che alle impressioni e
alle immagini che da essi hanno ricevuto, presumendo di misurare in modo assolutamente corretto i
misteri ineffabili della verita con il loro criterio mortale e interamente fallace. Niente & piu facile, o mio
carissimo, non solo del dire ma anche dell'immaginare di aver trovato la verita; ma quanto in realta la
cosa sia molto difficile, tu lo conoscerai, come confido, da questi miei scritti. Ho pregato Dio e lo prego
ancora, affinché essi ti giovino o che, almeno, non siano affatto di danno per te e per tutti coloro ai quali
per caso capitassero in mano. E sara cosi, spero, se sono ben consapevole che ho messo mano a questo
scritto con animo devoto e servizievole, e non per desiderio di vana fama e di futile ostentazione.

La fiducia nella ragione come motivo dell'adesione di Agostino al manicheismo.

1. 2. E mia intenzione dunque dimostrarti, se posso, perché i Manichei inveiscano in modo empio e
sconsiderato contro coloro che, seguendo l'autorita della fede cattolica, si fortificano credendo e si
preparano alla futura illuminazione di Dio prima di poter contemplare quella verita che si coglie solo con
la mente pura. Tu sai infatti, o Onorato: noi siamo capitati fra tali uomini unicamente perché
promettevano che, messa da parte I'autorita che incute timore, con la pura e semplice ragione avrebbero
condotto a Dio e liberato da ogni errore coloro che volessero ascoltarli. Che altro infatti, una volta
rifiutata la religione che mi era stata instillata dai miei genitori fin dall'infanzia, mi avrebbe spinto a
seguire ed ascoltare diligentemente quegli uomini per quasi nove anni, all'infuori del fatto che dicevano
che siamo dominati dalla paura della superstizione e che la fede ci viene imposta prima della ragione,
mentre essi non spingono nessuno a credere se la verita non & stata prima discussa e chiarita? Chi non
sarebbe allettato da queste promesse, soprattutto essendo un adolescente dall'animo bramoso del vero e
reso altresi superbo e loquace dalle discussioni sostenute a scuola con alcuni uomini dotti? Tale allora essi
mi trovarono: naturalmente, pieno di disprezzo per quelle che mi parevano favole da vecchierelle e
desideroso di possedere, per attingervi, la verita palese e integra da essi promessa. D'altro canto, quale
fondato motivo mi tratteneva dall'attaccarmi interamente a loro? Tanto che restai in quello stadio che
chiamano degli uditori e non rinunciai alle speranze e alle attivita di questo mondo. Senonché vedevo che
erano piu facondi e ricchi di argomenti nel confutare le dottrine altrui di quanto fossero fermi e sicuri nel
dimostrare le proprie. Ma perché dovrei parlare di me, che ero gia cristiano cattolico? Quasi esausto e
arido per una lunghissima sete, mi sono attaccato con grande avidita a queste mammelle e, gemendo e
piangendo profondamente, le agitai e spremetti affinché ne uscisse cid che a me, cosi indebolito, potesse
essere sufficiente per ristabilirmi e per restituirmi la speranza della vita e della salvezza. Che cosa,
dunque, dovrei dire di me stesso? Tu che, non ancora cristiano, per mio consiglio, benché li detestassi
vivamente, a fatica hai acconsentito a ritenerli degni di essere ascoltati e presi in considerazione, da
quale altra cosa - cerca di ricordare, ti prego - ti sei sentito attratto se non da una certa grande
presunzione e promessa di ragioni? Ma siccome discutevano per molto tempo e in modo assai esteso e
appassionato degli errori degli sprovveduti - cosa che piu tardi ho appreso essere facilissima per chiunque
sia appena un po' erudito -, se inculcavano in noi qualcuna delle loro dottrine, pensavamo di doverle far
nostre per necessita, dal momento che non ci era offerto altro in cui trovare sollievo. Dunque, con noi
essi facevano cio che sono soliti fare i cacciatori perfidi, i quali configgono i ramoscelli invischiati nei
pressi dell'acqua per sorprendere gli uccelli assetati. Interrano e in qualche modo ricoprono interamente
le altre acque che sono intorno, oppure ne tengono lontani gli uccelli con spauracchi, in modo che cadano
nei loro tranelli non per scelta ma per necessita.



Contro un luogo comune dei Manichei.

1. 3. Ma perché non rispondo a me stesso che queste raffinate e piacevoli similitudini e queste critiche
possono essere rivolte, con spirito arguto e mordace, da qualsiasi avversario contro chiunque insegni
qualcosa? Appunto per questo ho ritenuto di dover inserire qualcosa di tal genere nei miei scritti, per
ammonirli a non ricorrere a questi sistemi, di modo che, come disse quel talel, messe da parte le futilita
dei luoghi comuni, le cose combattano con le cose, le cause con le cause, le ragioni con le ragioni.
Rinuncino dunque a dire quella formula che viene loro in bocca quasi necessariamente, quando qualcuno,
che ¢ stato a lungo loro uditore, li ha abbandonati: La luce se ne é andata da lui. Tu, che sei la mia
massima preoccupazione (per loro non mi tormento troppo), vedi infatti quanto questa formula sia vuota
e possa essere facilmente criticata da chiunque; pertanto ne rimetto la discussione alla tua sagacia. Non
penserai, credo, che sia stato abitato dalla luce quando ero impigliato nella vita di questo mondo,
nutrendo I'oscura speranza di una bella moglie, di magnifiche ricchezze, di vari onori e di tutti gli altri
piaceri nocivi e perniciosi. Come ben sai, non cessavo di desiderare e sperare tutte queste cose, quando
ero loro assiduo uditore; perd non ne faccio colpa alla loro dottrina: confesso infatti che anche essi
ammoniscono sollecitamente a guardarsene. Ma dire che ora la luce mi ha abbandonato, quando ho
distolto lo sguardo da tutte queste parvenze di realta e ho deciso di accontentarmi del solo cibo
necessario per la salute del corpo, mentre sarei stato illuminato e risplendente quando amavo quelle cose
e da esse ero tenuto avvolto, & proprio dell'uomo, per dirla in modo assai benevolo, che considera poco
acutamente le cose delle quali ama molto parlare. Ma veniamo al nostro argomento, se non hai nulla in
contrario.

I Manichei e I'Antico Testamento.

2. 4. Sai bene che i Manichei, criticando la fede cattolica e, soprattutto, sminuzzando e lacerando I'Antico
Testamento, sconcertano gli sprovveduti, i quali, di certo, ignorano fino a qual punto quelle verita devono
essere comprese e come esse, una volta afferrate, scorrano utilmente nelle vene e nelle midolla delle
anime che, per cosi dire, ancora vagiscono. E poiché i si incontrano passi che turbano gli animi incolti e
poco riflessivi - che sono la gran parte -, tali passi possono essere messi sotto accusa facendo riferimento
all'uso comune; ma non sono affatto molti quelli in grado di difenderli facendo riferimento all'uso comune,
a causa dei misteri che vi sono contenuti. E quei pochi che ne sono capaci non amano discuterne in
dispute pubbliche e note a tutti; per questa ragione non sono in molti a conoscerli al di fuori di quelli che
si dedicano appassionatamente a cercarli. Riguardo dunque alla sconsideratezza di cui i Manichei danno
prova col criticare I'Antico Testamento e la fede cattolica, cerca di comprendere, te ne prego, quali cose
mi scuotano. Mi auguro e spero che tu le accoglierai con la stessa disposizione d'animo con cui le dico.
D'altro canto Dio, che conosce i segreti della mia coscienza, sa che non c'e affatto malafede in quello che
dico, ma, come penso che si debba ammettere, soltanto il desiderio di rendere manifesta la verita. E
guesto il solo scopo al quale gia da lungo tempo e con straordinaria sollecitudine abbiamo consacrato la
vita, perché non avvenga che, mentre & stata per me cosa molto facile condividere con voi i peccati, sia
invece cosa molto difficile, per non usare un'espressione piu dura, seguire con voi la giusta via. Ma 0so
credere che anche in questa speranza, con la quale spero che voi troviate con me la via della sapienza,
non mi abbandoni colui al quale mi sono consacrato: giorno e notte mi sforzo di contemplarlo e, poiché so
di esserne incapace dal momento che, a causa dei miei peccati e della mia consuetudine di vita, ho
ancora l'occhio dell'anima ferito dai colpi delle mie antiche opinioni, spesso unisco le lacrime alle mie
preghiere. E come gli occhi che sono restati a lungo senza vedere, nell'oscurita, appena aperti rifiutano
ancora la luce, che tuttavia desiderano, battendo le palpebre e volgendo lo sguardo altrove, soprattutto
se qualcuno cerca di far loro guardare il sole, cosi accade ora a me: non nego che esista per I'anima un
bene ineffabile ed unico che la mente pud percepire, tuttavia confesso piangendo e gemendo di non
essere ancora capace di contemplarlo. Egli, dunque, non mi abbandona se sono sincero, se mi faccio
guidare dal dovere, se amo la verita, se coltivo I'amicizia, se faccio buona guardia perché non sbagli.

I quattro modi di interpretare la Scrittura.

3. 5. Tutta la Scrittura, chiamata Vecchio Testamento, viene tramandata a coloro che si dedicano con
zelo a conoscerla secondo quattro modi di intenderla: secondo la storia, I'eziologia, I'analogia, I'allegoria.
Non giudicarmi uno sprovveduto se mi servo di nomi greci. Innanzitutto € cosi che li ho appresi e non
voglio farteli conoscere diversamente da come li ho appresi. Poi, tu stesso ti rendi conto che nella nostra
lingua non ci sono termini per queste cose: se li formassi ricorrendo alla traduzione, di certo sarei ancora
pil sprovveduto; se invece mi servissi di circonlocuzioni, la mia esposizione sarebbe meno scorrevole. Ti
prego soltanto di credere che, quale che sia il mio errore, non ¢ affatto compiuto da me per orgoglio e
presunzione. Dunque, si tramanda secondo la storia quando si insegna cio che & stato scritto o realizzato;
e cio che non é stato realizzato, ma soltanto scritto, € come se fosse stato realizzato. Si tramanda
secondo l'eziologia quando si espone da quale causa una cosa sia stata prodotta o detta; secondo


https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N1

I'analogia quando si dimostra che i due Testamenti, I'Antico e il Nuovo, non sono in contrasto; secondo
I'allegoria quando si insegna che, delle cose scritte, alcune non devono essere prese alla lettera, ma
vanno intese in modo figurato.

Il modo storico e il modo eziologico.

3. 6. Di tutti questi modi si sono serviti il nostro Signore Gesu Cristo e gli Apostoli. Infatti si servi del
modo storico per rispondere quando gli fu obiettato che i suoi discepoli avevano colto le spighe di grano
in giorno di sabato: Non avete letto cosa fece David quando ebbe fame insieme ai suoi compagni, come
entro nella casa di Dio e mangio i pani dell'offerta, che non era consentito mangiare né a lui né ai suoi
compagni, ma ai sacerdoti soltanto?? Rientra di certo nel modo eziologico cid che Cristo rispose quando
proibi di ripudiare la moglie, eccetto che per adulterio, e i suoi interlocutori gli replicarono che Mose
aveva concesso questa possibilita mediante il divorzio: Mosé fece cid per la durezza del vostro cuore3.
Questo ¢ infatti il motivo per cui Mosé, in rapporto al momento storico, fece bene ad autorizzarlo: il
precetto di Cristo appunto lasciava intendere che ormai i tempi erano cambiati. Ma sarebbe troppo lungo
spiegare questa successione dei tempi e il suo ordine, predisposto e regolato come da un mirabile piano
della divina Provvidenza.

Il modo analogico.

3. 7. Per quanto concerne I'analogia, con la quale si scopre la congruenza che c'é tra i due Testamenti,
perché dovrei dire che se ne sono serviti tutti coloro alla cui autorita essi si rimettono, quando potrebbero
considerare da soli le tante integrazioni che, a loro avviso, sono state inserite nelle Sacre Scritture da non
identificati corruttori della verita?. Questo argomento invero mi era sempre sembrato molto debole,
anche quando ero loro discepolo: e non a me soltanto, ma anche a te (infatti me ne ricordo bene), e a noi
tutti che nel giudicare ci sforzavamo di operare con un po' piu di scrupolosita della gran massa dei
credenti. Ora, perdo, mi sono state esposte e chiarite molte delle difficolta che mi turbavano moltissimo -
guelle cioé nelle quali la maggior parte di loro eccelle e in cui i loro discorsi tanto pil estesamente si
sbizzarriscono quanto pil sicuramente non hanno avversari -; ebbene niente mi sembra pil impudente
da parte loro o, per parlare in modo piu benevolo, pil avventato e privo di fondamento del dire che le
Sacre Scritture hanno subito alterazioni, dal momento che non esiste nella nostra epoca, che pure & cosi
vicina, alcun testo che consenta di confermarlo. Se, infatti, dicessero di non aver ritenuto di doverle
accettare interamente, perché scritte da uomini che non reputano che abbiano scritto la verita, il loro
tergiversare sarebbe in qualche modo pil fondato o il loro errore pit umano. Cosi infatti fecero a
proposito di quel libro intitolato Atti degli Apostoli. Ma di questa loro decisione, ogni volta che vi rifletto,
non mi stupisco mai abbastanza, poiché, relativamente a tale questione, avverto non gia la mancanza di
sapienza umana, ma di un po' di buon senso. Questo libro, infatti, contiene tante cose simili a quelle che
essi accettano, che mi pare una grande stoltezza sia il non accettarlo sia, se vi € qualcosa che ne urta la
sensibilita, il dire che & falso e che ¢ stato interpolato. O, se € impudente parlare in questo modo, come
in effetti lo &, perché nelle epistole di Paolo, nei quattro libri del Vangelo attribuiscono qualche valore a
pagine nelle quali forse le cose che vogliono far credere introdotte dai falsificatori sono molte di piu, in
proporzione, di quelle che hanno potuto essere in quel libro? Ma di certo il fatto sta come a me sembra, e
ti chiedo di considerarlo insieme a me con molta tranquillita e serenita di spirito. Sai infatti che i
Manichei, nel tentativo di includere la persona del loro fondatore nel numero degli Apostoli, dicono che lo
Spirito Santo, che il Signore promise di inviare ai discepoli, € venuto a noi per mezzo di lui. Pertanto, se
ammettessero gli Atti degli Apostoli, nei quali la venuta dello Spirito Santo & annunziata in modo
evidente?, non avrebbero pili argomenti per dire che si tratta di un'interpolazione. Pretendono, infatti, di
sostenere che sono esistiti non meglio identificati falsificatori dei libri divini prima del tempo dello stesso
Mani, e che quest'opera di alterazione € stata compiuta da coloro che desideravano fare una sola cosa
della legge dei Giudei e del Vangelo. Ma dello Spirito Santo non possono dire cid, a meno che, per caso,
non intendano sostenere che costoro predissero il futuro, mettendo nei loro libri cid che un giorno si
sarebbe obiettato a Mani, che non era ancora venuto e che avrebbe professato di essere |'intermediario
attraverso il quale lo Spirito Santo & stato inviato. Ma della verita sullo Spirito Santo parleremo in
maniera piu chiara un'altra volta; per ora torniamo a quello che era il mio intento.

Allegoria.

3. 8. Si & abbastanza dimostrato, come penso, che sia la storia del Vecchio Testamento sia I'eziologia sia
I'analogia si ritrovano nel Nuovo Testamento; resta ora da mostrare la stessa cosa per l'allegoria. Il
nostro stesso Liberatore nel Vangelo si serve di un'allegoria presa dal Vecchio Testamento: Questa
generazione, egli disse, chiede un segno! Ma non le sara dato altro segno che quello del profeta Giona.
Come, infatti, Giona rimase tre giorni e tre notti nel ventre della balena, cosi il Figlio dell'vomo restera


https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N2
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N3
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N4
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N5

tre giorni e tre notti nel cuore della terra®. Che dire poi dell'apostolo Paolo che, nella Prima lettera ai
Corinzi, fa sapere che la storia stessa dell'Esodo era un'allegoria del futuro popolo cristiano? Non voglio,
infatti, che ignoriate, o fratelli, che i nostri padri furono tutti sotto la nube, tutti attraversarono il mare,
tutti furono battezzati in Mosé nella nube e nel mare, tutti mangiarono lo stesso cibo spirituale, tutti
bevvero la stessa bevanda spirituale. Bevevano infatti da una roccia spirituale che li accompagnava, e
quella roccia era il Cristo. Ma della maggior parte di loro Dio non si compiacque e percio furono abbattuti
nel deserto. Ora, questi fatti avvennero come esempi per noi, affinché non nutrissimo cattive aspirazioni,
come le ebbero loro. Non diventiamo idolatri come alcuni di loro, secondo quanto sta scritto: "Il popolo si
sedette per mangiare e bere, poi si alzd per divertirsi".. Non abbandoniamoci alla fornicazione, come Vi si
abbandonarono alcuni di essi e ne caddero ventitremila in un solo giorno. Non mettiamo alla prova Cristo,
come fecero alcuni di loro e caddero vittime dei serpenti. Non mormoriamo, come mormorarono alcuni di
loro e caddero vittime dello sterminatore. Tutte queste cose pero accaddero loro come esempio, € sono
state scritte per nostro ammonimento, di noi per i quali & giunta la pienezza dei tempi&. Vi & ancora
un'allegoria presso I'Apostolo, quanto mai pertinente per la nostra questione, poiché i Manichei avevano
I'abitudine di proferirla e farla valere nella discussione. Proprio Paolo infatti dice ai Galati: Sta scritto che
Abramo ebbe due figli, uno dalla schiava e uno dalla donna libera. Ma quello avuto dalla schiava é nato
secondo la carne; invece quello avuto dalla donna libera € nato in virtu della promessa. Ora, tali cose
sono dette in senso allegorico; le due donne infatti rappresentano le due Alleanze: una, quella del monte
Sinai, che genera nella schiavitu, & rappresentata da Agar (il Sinai € un monte dell’Arabia che confina con
l'odierna Gerusalemme, la quale é schiava insieme ai suoi figli); invece la Gerusalemme di lassu é libera
ed & la madre di noi tutti.

La necessita della legge per tutti coloro ai quali é ancora utile Ia servitu.

3. 9. Su questo punto quegli uomini, malvagi oltre misura, mentre tentano di invalidare la legge, ci
portano ad approvare le Scritture. Prestano attenzione infatti a cio che fu detto, ossia che coloro che sono
sotto la legge sono in schiavitu, e sventolano sopra ogni altra quest'ultima sentenza: Non avete piu nulla
a che fare con Cristo, voi che cercate la giustificazione nella legge; avete perduto la grazial®. Noi
ammettiamo la verita di tutte queste cose, e proclamiamo la necessita di quella legge per tutti coloro ai
quali & ancora utile la servitu: diciamo, pertanto, che & stata utilmente promulgata proprio perché gli
uomini, che non era stato possibile distogliere dal peccato con la ragione, vi dovevano essere costretti da
tale legge, cioé dalla minaccia e dalla paura di pene che persino gli stolti possono capire. E la grazia di
Cristo, quando ci libera da tali pene, non condanna la legge, ma ci invita a sottometterci finalmente alla
sua caritd e a non essere pill schiavi per timore della legge!!. Proprio in questo consiste la grazia, vale a
dire il beneficio la cui provenienza da Dio sfugge a coloro che vogliono ancora restare sotto i vincoli della
legge. A ragione Paolo rimprovera questi uomini come infedeli, perché non credono di essersi ormai
liberati, per la mediazione del Signore nostro Gesu, dalla schiavitu a cui, in una determinata epoca, erano
stati sottoposti da una giustissima disposizione di Dio. Di qui la sentenza dello stesso Apostolo: La legge
era il nostro pedagogo per condurci a Cristo*2. Colui dunque che ha dato agli uomini un pedagogo da
temere, poi ha dato loro un maestro da amare. Tuttavia in questi precetti e comandi della legge, che ai
cristiani non & pil consentito di rispettare, come I'osservanza del sabato, la circoncisione, i sacrifici e altre
cose simili, sono contenuti misteri cosi grandi che ogni uomo pio comprende che nulla & piu pericoloso del
prendere alla lettera, cioé parola per parola, cid che vi & esposto, e che nulla invece & piu salutare del
coglierne lo spirito. Da qui il detto: La lettera uccide, mentre lo spirito da la vita'3; e, ancora: Quel
medesimo velo permane, € non é rimosso, alla lettura del Vecchio Testamento, perché é in Cristo che
esso viene eliminato?. In Cristo appunto non & il Vecchio Testamento che viene eliminato, ma il suo velo
perché, per mezzo di Cristo, si comprenda e, per cosi dire, venga reso manifesto cido che, senza Cristo,
resterebbe oscuro e coperto. Subito infatti lo stesso Apostolo aggiunge: Ma quando si convertira a Cristo,
quel velo sara tolto!; e non dice: sara tolta la legge o il Vecchio Testamento. Mediante la grazia divina,
dunque, non sono essi ad essere tolti via come se ricoprissero cose inutili, ma piuttosto la copertura con
cui essi ricoprono cose utili. Cosi avviene con coloro che ricercano il senso di quelle Scritture con zelo e
pieta e non in modo confuso e perverso: si mostrano loro sollecitamente I'ordine delle cose, le cause dei
fatti e delle parole e una tale congruenza tra I'Antico e il Nuovo Testamento che in nessun dettaglio essi
risultano discordanti; inoltre si mostrano i significati nascosti delle allegorie, i quali sono cosi grandi che
guanti ne diventano chiari con l'interpretazione costringono a riconoscere la meschinita di coloro che
vogliono condannarli prima ancora di conoscerli.

Tre errori di interpretazione.

4. 10. Ma, lasciando per ora da parte la scienza e le sue profondita, tratterd con te come credo che si
debba trattare con un amico, ossia come ne sono capace e non come ho visto, pieno di ammirazione, che
possono fare gli uomini dottissimi. Tre sono i generi di errori in cui cadono gli uomini quando leggono


https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N6
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N7
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N8
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N9
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N10
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N11
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N12
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N13
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N14
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N15

qualcosa. Li esporro ad uno ad uno. Il primo genere si ha quando si giudica vero cio che €& falso, sebbene
questo non fosse il pensiero dell'autore. Il secondo - che, pur non essendo molto diffuso, non per questo
€ meno pericoloso - si verifica quando si giudica vero cid che & falso e questo giudizio € identico a quello
dell'autore. Il terzo genere capita quando dallo scritto di un altro si comprende qualcosa di vero che
I'autore stesso non aveva compreso. In questo genere il vantaggio non & poco; anzi, se lo consideri con
maggior diligenza, noti che tutto il frutto del leggere & salvo. Si ha un errore del primo genere se
qualcuno, per esempio, dica e creda, per averlo letto nel poema di Virgilio 18, che Radamanto, presso gli
inferi, ascolta e giudica le cause dei morti. Costui infatti sbaglia per due motivi: perché crede a una cosa
che non merita di essere creduta e perché non ha motivo di pensare che I'autore vi abbia creduto. Il
secondo genere di errore puod essere visto nel caso in cui qualcuno, poiché Lucrezio scrive che I'anima &
costituita di atomi e, dopo la morte, si dissolve negli stessi atomi e scompare, lo ritiene vero e lo reputa
meritevole di essere creduto. Anche costui infatti non € meno misero, se su una questione cosi
importante si & persuaso della certezza di cid che & falso, benché tale sia I'opinione di Lucrezio, dai cui
libri & stato ingannato. Che giova infatti a costui I'essere certo dell'opinione dell'autore, quando se l'era
scelto non per garantirsi dall'errare per mezzo suo ma per errare con lui? Al terzo genere € adatto
I'esempio di qualcuno che, avendo letto nei libri di Epicuro qualche passo dove fa I'elogio della
continenza, sostiene che questo filosofo ha riposto il sommo bene nella virtl e percio non € da biasimare.
Quale danno, infatti, pud provocare a costui I'errore di Epicuro, il quale crede che il piacere del corpo sia il
sommo bene dell'uomo, dal momento che egli non ha aderito a questa opinione cosi turpe e pericolosa,
ed Epicuro gli piace semplicemente perché non ritiene che egli abbia sostenuto idee che non & opportuno
sostenere? Questo errore non solo & umano, ma spesso & anche il pit degno per I'uomo. Supponiamo che
mi venisse riferito di qualcuno che amo che abbia dichiarato in presenza di molti ascoltatori che, sebbene
abbia gia la barba, la fanciullezza e I'infanzia gli piacciono tanto da risolversi, con giuramento, a vivere in
guesto modo e che cid mi fosse provato al punto che sarebbe sfrontato da parte mia negarlo; in tal caso
sembrerei forse da rimproverare se pensassi che, con questa dichiarazione, aveva voluto significare che
gli piaceva l'innocenza e il cuore non contaminato da quelle cupidigie che travolgono il genere umano e
per questo motivo lo amassi molto piu di quanto lo amavo prima, anche se lui, forse, negli anni della
giovinezza, come uno stolto, si & fatto prendere dall'amore per questa liberta nel giocare e nel mangiare,
e per I'ozio indolente? Supponi poi che egli sia morto dopo che queste notizie mi furono riferite, e che non
abbia potuto interrogarlo in modo da fargli manifestare il suo pensiero; ci sarebbe forse qualcuno cosi
perverso da adirarsi contro di me, qualora lodassi il proposito e la volonta dell'uomo proprio in base alle
parole che mi erano state riferite? Di pil, anche chi giudica in modo giusto tutte le cose forse esiterebbe
a lodare la mia opinione e la mia volonta, qualora mi piacesse I'innocenza e, in un caso dubbioso, io
uomo esprimessi un apprezzamento piuttosto favorevole su di un uomo, benché mi sia anche consentito
di esprimerne uno sfavorevole?

Tre differenti tipi di scritti.

5. 11. Alla luce di quanto detto, fai attenzione ad altrettante connessioni e differenze che ci sono tra le
stesse opere degli scrittori. E necessario appunto che vi sia corrispondenza. Infatti, o qualcuno ha scritto
gualcosa di utile, ma non & stato compreso in modo utile da un altro, oppure sono state fatte entrambe le
cose, ma inutilmente; oppure chi legge comprende in modo utile, mentre chi viene letto ha scritto in
senso diverso. Non ho nulla da obiettare nei confronti del primo di questi tre casi e non mi occupo
dell'ultimo; infatti né posso biasimare I'uomo che, senza alcuna sua colpa, & stato male compreso, né
posso provare contrarieta che venga letto chi non ha visto il vero, se vedo che la cosa non comporta
alcun danno per i suoi lettori. Vi &€ dunque un solo genere eccellente e, per cosi dire, completamente
libero da impurita: & quello in cui anche gli scritti sono buoni e sono presi in senso buono da chi legge.
Tuttavia, anche questo genere si divide in due parti; infatti non escludo del tutto I'errore. Di solito
appunto capita che, quando lo scrittore ha pensato in modo giusto, anche il lettore pensa in modo giusto,
ma diversamente da lui: alcune volte in modo migliore, altre in modo peggiore, tuttavia sempre in modo
utile. Quando invece il nostro pensiero coincide con quello dell'autore del libro - e questo €& il caso piu
adatto per vivere bene - la verita € al suo grado piu alto, né, d'altro canto, c'é spazio per la falsita. II
genere in cui la lettura concerne questioni molto oscure € senz'altro assai raro; ed esso, a mio avviso,
non puod esser conosciuto con piena certezza, ma puo essere solo creduto. Attraverso quali indizi,
appunto, potrei ricostruire la volonta di un uomo assente o morto in modo da poterci giurare sopra, dal
momento che, anche se fosse interrogato quando & presente, forse sarebbero molte le cose che
nasconderebbe per ragioni di dovere, pur non essendo malvagio? Del resto, non credo che per conoscere
una cosa abbia valore alcuno sapere chi sia stato colui che I'ha scritta, ancorché sia cosa molto onorevole
ritenere buono colui che, con i suoi scritti, si & reso utile al genere umano e alla sua posterita.

In quale genere i Manichei collocano I'errore che attribuiscono alla Chiesa cattolica.


https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N16

5. 12. Vorrei dunque che i Manichei mi dicano in quale genere collocano l'errore che attribuiscono alla
Chiesa cattolica. Se appartiene al primo, I'accusa di certo sarebbe grave, ma non richiederebbe una lunga
difesa: é sufficiente infatti escludere che noi intendiamo le cose come essi le pensano quando si scagliano
contro di noi. Se appartiene al secondo, I'accusa non &€ meno grave; ma si puo ribattere loro con la
medesima argomentazione. Se rientra nel terzo, non vi & alcuna accusa. Sta bene e considera le Scritture
stesse. Che cosa infatti obiettano ai libri del cosiddetto Vecchio Testamento? Forse che sono buoni, ma
noi li comprendiamo male? Ma sono proprio loro che non li ammettono! O forse che non sono né buoni né
ben compresi? Ma la precedente difesa confuta questa obiezione in modo sufficiente. O forse essi dicono:
sebbene siano compresi in modo retto, tuttavia sono cattivi? E che altro & questo se non assolvere gli
avversari ancora in vita, con i quali si discute, e accusare quelli morti da molto tempo, con i quali non vi &
alcuna contesa? Da parte mia credo che quegli scrittori abbiano fatto opera utile nel consegnare alla
memoria tutti quei fatti e che siano stati grandi e ispirati; credo anche che quella legge sia stata
promulgata ed istituita per ordine e volonta di Dio. E io, malgrado sia molto poco esperto di questo
genere di libri, posso tuttavia facilmente convincere chi si rivolge a me, purché lo faccia con animo retto e
niente affatto ostinato. E cosi fard, quando mi accorderai la benevola disponibilita delle tue orecchie e
della tua mente; ma lo fard quando potrd. Per ora, comunque la questione proceda, non & forse
sufficiente per me non essere stato ingannato?

Contro Il'interpretazione degli avversari delle Scritture.

6. 13. Chiamo a testimonio, o Onorato, la mia coscienza e Dio che abita nei cuori puri, del fatto che non
giudico nulla piu saggio, pilu virtuoso, piu religioso dell'insieme di quelle Scritture, che la Chiesa cattolica
conserva con il nome di Vecchio Testamento. Cio ti meraviglia, lo so; non posso infatti nascondere che ci
eravamo formati ben altre convinzioni. Ma, senza dubbio, non c'é niente di pit temerario (e noi allora,
come veri bambini, lo siamo stati) del non tener conto degli interpreti di un libro, i quali professano di
conoscerlo bene e di poterlo trasmettere ai loro discepoli, e di chiederne il senso a coloro che, indotti da
non so qual motivo, hanno dichiarato una guerra durissima contro coloro che li hanno composti e scritti.
Per parlare di quelle discipline nelle quali forse il lettore pud cadere in errore senza sacrilegio, chi ha mai
pensato di farsi spiegare i libri inaccessibili ed oscuri di Aristotele dal suo avversario? E ancora: chi, per
leggere o studiare i trattati di geometria di Archimede, ha preso per maestro Epicuro che vi dissertava
contro con molta ostinazione, senza peraltro capirci niente, per quanto credo? Sono forse chiarissimi
questi libri della legge, contro i quali costoro danno I'assalto - invero senza alcun profitto - come se
fossero accessibili a tutti? Essi mi sembrano simili a quella donnicciola che sono soliti deridere: adirata
perché una donna manichea le lodava il sole e le raccomandava di adorarlo, ella, nella semplicita della
sua religiosita, saltd su con impeto e, percuotendo ripetutamente con il piede il luogo illuminato dal sole
attraverso la finestra, comincio a gridare in modo del tutto stolto e - chi lo nega? - da donnicciola: " Ecco
io calpesto il sole e il tuo dio ". Non ti sembra che siano come lei coloro che ritengono di giovare a
gualcosa, perché persone sprovvedute li applaudono, quando screditano con discorsi pieni di impeto e
con ingiurie scritti di cui non conoscono o la ragion d'essere o, in generale, il carattere, libri che, sebbene
simili a quelli alla portata di tutti, tuttavia sono penetranti e divini per chi li sa comprendere? Quanto c'é
in quelle Scritture, credimi, & profondo e divino: vi si trova la pura verita e una dottrina adattissima a
ricreare e a rinnovare gli animi e cosi chiaramente predisposta che non c'€ nessuno che non possa trarne
cio che gli & sufficiente, purché vi si accosti con devozione e pieta, come richiede la vera religione. Per
provartelo sarebbero necessari molti argomenti e un discorso pil lungo. Con te, infatti, dapprima bisogna
far si che non odi quegli autori, poi che li ami; e a tale scopo si deve ricorrere a qualsiasi altro mezzo
piuttosto che esporre il loro pensiero e i loro scritti. Perché, se avessimo detestato Virgilio, anzi, se non lo
avessimo amato prima di averlo capito, come raccomandavano i nostri padri, per noi non ci sarebbero
mai state risposte soddisfacenti intorno a quelle innumerevoli questioni che il suo testo pone e per le
quali sono soliti turbarsi e agitarsi i grammatici, né avremmo ascoltato volentieri coloro che, lodandolo, le
risolvevano; invece avremmo rivolto il nostro favore a coloro che, attraverso tali questioni, avessero
cercato di dimostrare che egli ha sbagliato e delirato. Ora, pero, essendo molti - e ciascuno in modo
diverso, in relazione alla sua capacita intellettuale - coloro che si adoperano per risolverle, di preferenza
si applaudono coloro che, mediante la loro interpretazione, mettono in miglior luce il poeta, del quale
persino quelli che non lo capiscono credono non solo che non abbia commesso errori, ma anche che sia
degno di lode tutto cid che ha composto. Pertanto, quando in una questione di poco conto il
commentatore si smarrisce € non sa cosa rispondere, ce la prendiamo con lui anziché pensare che il suo
silenzio dipenda da un difetto di Virgilio. E qualora, a sua difesa, volesse attribuire I'errore ad un autore di
tanto prestigio, a malapena i suoi discepoli rimarranno presso di lui, anche se fossero pagati. Quanto era
importante che dimostrassimo una simile benevolenza per gli autori mediante i quali una cosi lunga
tradizione ci conferma che lo Spirito Santo ha parlato? Ma naturalmente noi, giovani intelligentissimi e
straordinari ricercatori di ragioni, senza neppure sfogliare quegli scritti, senza cercare i maestri, senza
incolpare affatto la nostra ottusita e, infine, senza concedere intelligenza, sia pur modesta, a coloro che
vollero per cosi lungo tempo che questi scritti fossero letti, conservati ed esaminati su tutta la terra,
giudicammo, in quanto eravamo suggestionati dalle parole di coloro che gli sono nemici ed ostili, che



presso di essi nhon c'era nulla da credere, mentre presso questi, a causa di una falsa promessa di
razionalita, eravamo spinti a credere e a onorare migliaia di incredibili favole.

Il cammino della vera religione.

7. 14. Ma ora, se mi & possibile, vorrei completare cid che mi sono riproposto: procedero in modo da non
renderti manifesta, per ora, la fede cattolica, ma da mostrare a coloro che hanno cura delle proprie anime
la speranza del frutto divino e della scoperta della verita, perché cerchino poi di penetrare i grandi misteri
di questa fede. Nessuno dubita che chi cerca la vera religione o gia crede che I'anima, a cui tale religione
giova, sia immortale oppure aspira a trovare questa verita nella stessa vera religione. Ogni religione,
pertanto, & per I'anima; la natura del corpo infatti, quale che sia, non suscita né preoccupazione né
inquietudine, soprattutto dopo la morte, in colui la cui anima abbia raggiunto cid che la rende beata. La
vera religione dunque, se una ne esiste, & stata istituita soltanto o soprattutto per I'anima. Ma
guest'anima (ne esaminero la ragione e, confesso, € una questione molto oscura) tuttavia erra e, come
constatiamo, € stolta fino a che non raggiunge la sapienza e ne viene in possesso, e forse in questo
consiste la vera religione. Ti rimando a delle favole? Ti obbligo a credere a qualcosa di sconsiderato? Dico
che la nostra anima, prigioniera e immersa nell'errore e nella stoltezza, cerca la via, se c'e, della verita.
Se questo in te non avviene, perdonami e rendimi partecipe, di grazia, della tua sapienza: se invece
riconosci in te cio che io dico, ti scongiuro, cerchiamo insieme la verita.

Dovremo cercare coloro che insegnano la vera religione.

7. 15. Supponi che non abbiamo ancora udito nessuno parlare di religione; in tal caso & per noi una cosa
nuova della quale ci assumiamo I'impegno. Dovremo cercare, credo, coloro che insegnano questa cosa,
se ve ne sono. Supponi che ne abbiamo trovati alcuni di un'opinione ed altri di un'altra e che, data la
diversita delle opinioni, ciascuno aspiri a portare gli altri dalla sua parte; e fra di essi alcuni eccellano per
la grande fama di cui per ora godono e per la posizione raggiunta presso quasi tutti i popoli. Il grande
problema é se essi posseggono il vero; tuttavia, non sono forse essi che devono essere esaminati per
primi in modo che, per tutto il tempo che erriamo in quanto siamo uomini, risulti che erriamo insieme a
tutto il genere umano?

Contro chi obietta che la verita é di pochi.

7. 16. Ma tu mi dirai che sono pochi gli uomini che possiedono la verita. Pertanto, se sai chi la possiede,
tu sai gia in cosa essa consista. Non avevo forse detto poco fa che I'avremmo ricercata come persone che
nulla sanno di essa? Ma se tu presumi che pochi posseggano la verita, data la sua natura, non sai pero
chi essi siano; e cosa penseresti se i pochi che possiedono il vero sono tali da imporre la loro autorita ad
una moltitudine, dalla quale un piccolo numero potrebbe trarsi fuori per dedicarsi a questi misteri e, per
cosi dire, far luce? Non vediamo forse quanto pochi sono coloro che raggiungono le vette dell'eloquenza,
quantunque per tutto il mondo le scuole di retori strepitino per le schiere dei giovani? E forse per caso
che tutti coloro che vogliono diventare buoni oratori, spaventati dal gran numero degli incompetenti,
ritengono di dover conseguire quest'obiettivo con i discorsi di Cecilio e di Ermio piuttosto che di Cicerone?
Tutti mirano a cio che € garantito dall'autorita degli antichi. Masse di incompetenti cercano di imparare le
medesime cose che pochi dotti hanno riconosciuto degne di essere imparate; molto pochi perd sono
coloro che vi pervengono, meno ancora quelli che le mettono in pratica e pochissimi coloro che vi
diventano illustri. E che dire se qualcosa di simile avvenisse per la vera religione? E se la moltitudine degli
incompetenti frequentasse le chiese, anche se non vi sono prove che qualcuno sia stato reso perfetto da
quei misteri? E tuttavia, se a studiare I'eloquenza fossero tanto pochi quanti sono i buoni oratori, mai i
nostri genitori avrebbero pensato di affidarci ai maestri di quest'arte. Dal momento dunque che fu una
moltitudine, composta in prevalenza di incompetenti, a spingerci verso questi studi e a farci amare cio
che pochi sono capaci di raggiungere, perché non vogliamo ammettere che per noi & simile la causa in
materia di religione e che forse la disprezziamo con grande rischio per I'anima? Se infatti il culto piu vero
e piu puro di Dio, benché sia di pochi, tuttavia & di coloro dei quali la moltitudine, per quanto immersa
nelle passioni e lontana dalla purezza dell'intelligenza, condivide I'opinione (e chi dubiterebbe che cio sia
possibile?), ti chiedo: che cosa possiamo rispondere a chi ci accusa di sconsideratezza e di incongruenza
per il fatto che non ricerchiamo con diligenza, presso i loro maestri, la religione che ci sta molto a cuore
di scoprire? Che la moltitudine ce ne ha distolti? Ma perché dallo studio delle arti liberali, che a malapena
portano qualche beneficio alla vita presente, perché dal cercare denaro, dall'ottenere onori, dal procurare
e conservare la buona salute g, infine, perché dalla brama stessa della vita beata, cose nelle quali tutti
sono impegnati ma pochi eccellono, nessuna moltitudine ci ha mai distolto?

Ad Onorato é sembrato che nelle Scritture si dicessero cose assurde.



7. 17. Ma sembrava che |i si dicessero cose assurde. Chi le diceva? Dei nemici, naturalmente; per un
motivo qualsiasi, per una ragione qualsiasi: non € questo infatti che ora si cerca. Tuttavia dei nemici.
Leggendo, me ne sono reso conto da solo. Proprio cosi? Del tutto incompetente nella disciplina poetica,
non oseresti affrontare Terenziano Mauro senza un maestro. Bisogna ricorrere ad Aspro, Cerruto, Donato
e moltissimi altri per comprendere un poeta, quale che sia, i cui versi sembra anche che vogliano
ottenere gli applausi del teatro. Tu invece ti getti senza alcuna guida su quei Libri che, quali che siano,
sono conosciuti come santi e pieni di cose divine, per ammissione di quasi tutto il genere umano e, senza
precettore, osi esprimere su di essi un giudizio. E, se ti capitano passi che sembrano assurdi, non accusi
I'ottusita del tuo intelletto e il tuo spirito putrefatto dalla melma di questo mondo, come €& quello di tutti
gli stolti, ma piuttosto i Libri che per tali uomini forse sono incomprensibili. Avresti dovuto cercare un
uomo ad un tempo pio e sapiente, o che molti concordano nel reputare tale: con i suoi precetti saresti
divenuto migliore e con la sua dottrina piu esperto. Non era facile trovarlo? Bisognava cercarlo con ogni
sforzo. Non c'era nella terra in cui abitavi? Quale motivo piu conveniente per costringerti a viaggiare? Era
sconosciuto o non esisteva affatto nel continente? Bisognava mettersi in mare. E se, al di la del mare,
non si trovava in una localita vicina, dovevi andare in quelle regioni nelle quali si dice che si sono svolti gli
avvenimenti contenuti in quei Libri. Che cosa abbiamo fatto di tal genere, Onorato? E tuttavia noi, da
fanciulli sciagurati, secondo il nostro arbitrario giudizio, abbiamo condannato forse la piu santa delle
religioni (ne parlo come se si dovesse ancora dubitarne), la cui fama ormai si & impadronita di tutta la
terra. E se quei passi, che sembrano urtare alcuni incompetenti, fossero stati posti nelle stesse Scritture
per far si che, leggendo cose che discordano col modo di sentire di qualsiasi uomo e, ancor piu, di chi &
saggio e santo, ne cerchiamo con molto piu zelo il significato nascosto? Non vedi come gli uomini tentino
di interpretare il Catamito delle Bucoliche, per il quale il rude pastore perdette la testa, e come affermino
che il giovane Alessi, per il quale si dice che Platone abbia composto anche un carme amatorio, significhi
non so che di grande, ma che sfugge al giudizio degli incompetenti, mentre si potrebbe pensare, senza
alcun sacrilegio, che un poeta assai facondo abbia composto piccoli componimenti libidinosi?

Tutte le leggi divine ed umane autorizzano a ricercare la fede cattolica.

7. 18. Ma era davvero la sanzione di qualche legge o I'autorevolezza degli avversari o la bassa condizione
degli iniziati o la loro cattiva reputazione o la novita della dottrina o la sua segreta professione che ci
distoglieva e ci vietava la ricerca? Niente di tutto cio. Tutte le leggi divine ed umane autorizzano a
ricercare la fede cattolica; abbracciarla e praticarla invece, mentre & indubbiamente lecito per la legge
umana, non & certo che lo sia, finché erriamo allontanandoci da quella divina. Nessuno dei nemici
spaventa la nostra debolezza (d'altro canto la verita e la salvezza dell'anima, se non sono state trovate,
benché diligentemente cercate in condizioni di assoluta sicurezza, debbono essere cercate a qualsiasi
rischio). Le autorita e le magistrature di ogni grado attendono con zelo a questo culto divino. Il nome di
guesta religione € il piu rispettato e illustre. In conclusione, che cosa impedisce di cercare e discutere,
mediante un'indagine onesta e assidua, se qui vi & cid che inevitabilmente pochi uomini possono
conoscere e custodire in modo ben chiaro, malgrado vi aspirino tutti i popoli con buona intenzione e
disposizione d'animo?

Senza alcun dubbio bisogna cominciare dalla Chiesa cattolica.

7. 19. Stando cosi le cose, supponi che, come ti ho detto, ora, per la prima volta, cerchiamo a quale
religione affidare la purificazione e il rinnovamento delle nostre anime. Senza alcun dubbio bisogna
cominciare dalla Chiesa cattolica. I cristiani infatti sono ormai pit numerosi dei Giudei uniti agli adoratori
di idoli. D'altro canto, come tutti riconoscono, una sola € la Chiesa degli stessi cristiani, sebbene vi siano
tra loro parecchi eretici e tutti vogliano presentarsi come cattolici chiamando eretici gli altri. Questa
Chiesa, se consideri il mondo intero, ha non solo piu seguito di tutte quanto a moltitudine di persone, ma
e anche, come affermano coloro che la conoscono, pil pura di tutte quanto a verita. Senza dubbio, in
merito alla verita, la questione € un'altra; invece, ai fini della nostra ricerca, & sufficiente sapere che una
sola € la Chiesa cattolica. Le diverse sette eretiche le impongono nomi diversi, mentre esse hanno
ciascuna una propria denominazione che non osano rifiutare. Da cid si pud capire, se a giudicare sono
uomini liberi da qualsiasi influenza, a chi sia da attribuire il nome di " cattolica ", al quale tutti ricorrono.
Ma perché nessuno ritenga che se ne debba discutere molto a lungo o inutilmente, di certo ne esiste una
sola, nella quale le leggi stesse in qualche modo anche umane sono cristiane. Da cid non voglio che
scaturisca alcun pregiudizio; ritengo perd che sia un punto di partenza assai opportuno per la ricerca.
Non si deve, infatti, temere che il vero culto di Dio, del tutto sprovvisto di forza propria, appaia bisognoso
del sostegno di coloro che esso deve sostenere. Indubbiamente, Ia soluzione migliore sarebbe di poter
trovare la verita li dove la sua ricerca e il suo possesso sono assolutamente sicuri; ma se cio non &
possibile, allora ci si dovra rivolgere altrove e cercarla a prezzo di qualsiasi rischio.

L'itinerario personale di Agostino: dal manicheismo al cristianesimo.



8. 20. Stabilite queste premesse che, come credo, sono cosi giuste che presso di te dovrei vincere la
disputa con qualsiasi avversario, ti indicherd, per quanto posso, il tipo di strada che ho seguito quando
cercavo la vera religione con quella disposizione d'animo con la quale ho appena esposto che deve essere
cercata. Dunque, non appena me ne andai da voi al di l1a del mare, mi ritrovai indeciso ed esitante su che
cosa dovessi tenere e che cosa abbandonare - indecisione che di giorno in giorno aumentava, da quando
ho udito quell'uomo che, come tu sai, ci era stato promesso che sarebbe venuto quasi dal cielo a chiarirci
tutto cio che ci rendeva inquieti e nel quale invece, a parte una certa eloquenza, ho riconosciuto un uomo
come tutti gli altri. Una volta stabilitomi in Italia, mi misi a riflettere dentro di me e ad esaminare
seriamente non gia se restare in quella setta nella quale mi pentivo di essere capitato, ma in quale modo
si dovesse cercare il vero, per il cui amore i miei sospiri a nessuno meglio che a te sono noti. Spesso mi
sembrava che fosse impossibile trovarlo e le grandi onde dei miei pensieri mi inducevano a favorire gli
accademici. Spesso invece, vedendo, per quanto potevo, la mente umana cosi vivace, cosi sagace, cosi
perspicace, ritenevo che la verita le rimaneva nascosta soltanto perché non conosceva il modo secondo
cui cercarla e che questo stesso modo doveva riceverlo da qualche autorita divina. Restava da cercare
guale mai fosse questa autorita, dal momento che, pur tra tanti dissensi, ciascuno prometteva di darla.
Dinanzi a me, dunque, si apriva un'inestricabile selva in cui appunto mi dispiaceva molto di essermi
cacciato; e la mia anima si agitava senza alcuna quiete in mezzo a queste cose, spinta dal desiderio di
trovare il vero. Tuttavia, mi distaccavo sempre piu da costoro che mi ero ormai proposto di abbandonare.
In mezzo a tanti pericoli non mi restava altro che implorare |'aiuto della divina Provvidenza con parole
accompagnate da lacrime e lamenti, e lo facevo assiduamente. Gia alcune prediche del vescovo di Milano
mi avevano indotto a desiderare, con qualche speranza, di fare ricerche su molte cose dello stesso
Vecchio Testamento, nei confronti delle quali, come sai, avevamo forte avversione, essendoci state male
presentate. Avevo deciso di restare catecumeno nella Chiesa a cui i miei genitori mi avevano affidato fino
a che non avessi trovato cid che desideravo oppure non mi fossi convinto che non andava cercato. Se ci
fosse stato qualcuno capace di insegnarmi, allora mi avrebbe potuto trovare assai ben disposto e molto
docile. Se, dunque, scopri che anche tu da tempo ti trovi in questa condizione e provi la stessa
sollecitudine per la tua anima, e se ti sembra di essere stato ormai abbastanza sbattuto qua e la e vuoi
porre fine a questo genere di fatiche, segui la via dell'insegnamento cattolico, che da Cristo stesso, per
mezzo degli Apostoli, si & diffusa fino a noi e da qui si estendera alle generazioni future.

La ragionevolezza del credere.

9. 21. E ridicolo, tu dirai, che tutti pretendono di possedere questo insegnamento e di trasmetterlo. Lo
pretendono tutti gli eretici, non posso negarlo, e con la promessa, a coloro che cercano di attrarre, di dar
ragione delle cose pill oscure. Percio lanciano accuse soprattutto contro la Chiesa cattolica, perché
prescrive che credano coloro che vengono da lei; essi, invece, si vantano di non imporre il giogo della
fede ma di aprire la fonte del sapere. Ebbene, tu osserverai, che cosa si sarebbe potuto dire di pil
pertinente a loro lode? Ma non & cosi. Essi, infatti, fanno cido non perché siano provvisti di qualche forza,
ma per tirare dalla loro parte una moltitudine di persone in home della ragione. Di questa promessa
naturalmente I'anima umana gode e, senza tenere conto delle proprie forze e del proprio stato di salute,
col desiderare i cibi dei sani che mal si adattano a chi non sta bene, precipita nei veleni dei suoi
ingannatori. In nessun modo, infatti, si pud correttamente aderire alla vera religione senza credere a
guelle cose che ciascuno poi, se si sara ben comportato e ne sara stato degno, raggiungera e
comprendera, e senza sottomettersi al saldo potere di un'autorita.

Enorme é la differenza fra chi é desideroso di apprendere e chi é studioso; enorme é
anche la differenza fra il credente e il credulo.

9. 22. Ma forse anche di cio cerchi di avere qualche motivo dal quale tu sia convinto che non devi essere
istruito dalla ragione prima che dalla fede. E pud essere cosa facile, purché tu ti dimostri retto. Ma perché
avvenga in modo proficuo, voglio che tu risponda, per cosi dire, ad alcune mie domande. In primo luogo,
vorrei che mi dicessi perché ti sembra che non si debba credere. Perché, tu dirai, la stessa credulita, dalla
quale prendono nome i creduli, mi sembra che sia un vizio, altrimenti non avremmo [|'abitudine di gettare
in faccia questo nome come un oltraggio. Se, infatti, il sospettoso € in difetto perché sospetta di cio che
non conosce con certezza, quanto piu lo & il credulo che, a differenza del sospettoso, non ha dubbi sulle
cose che non conosce, mentre il sospettoso ne ha. Per ora accetto questa opinione e questa distinzione.
Tu sai, pero, che abbiamo I'abitudine di chiamare " curioso " qualcuno con senso di biasimo, invece di
chiamare " studioso " qualcuno con senso di approvazione. Percio, fai attenzione, se lo ritieni opportuno,
a quale differenza ti sembra che ci sia fra queste due persone. Di certo risponderai che, sebbene siano
tutti e due mossi da un grande desiderio di conoscere, tuttavia il curioso ricerca le cose che non lo
riguardano, invece lo studioso ricerca le cose che lo riguardano. Ma poiché tutti ammettiamo che all'uomo
interessano la moglie, i figli e la loro salute, se un marito, che sta lontano da casa, chiedesse con zelo a
tutti quelli che incontra come stiano e come si comportino sua moglie e i suoi figli, certamente diremmo



che ¢ indotto a far cid da un gran desiderio di conoscere; tuttavia non lo chiamiamo studioso, nonostante
sia forte la sua voglia di sapere e concerna cose che lo riguardano massimamente. Cosi ti rendi conto
come la definizione data di studioso vacilli, perché, se & indubbio che ogni studioso vuole conoscere le
cose che lo riguardano, non per questo ogni persona che agisce cosi deve essere chiamata studiosa, ma
solo chi ricerca senza risparmio di energie le cose adatte per nutrire convenientemente I'animo ed
ornarlo. Ed allora il nome corretto &€ " desideroso di apprendere ", soprattutto se aggiungiamo che cosa
aspira ad apprendere. Lo possiamo chiamare anche " studioso dei suoi ", se ama soltanto i suoi: tuttavia,
in mancanza di aggiunte, non lo riteniamo degno del nome comune di studioso. Non chiamerei invece
studioso di ascoltare chi € desideroso di ascoltare come stanno i suoi, a meno che, godendo di buona
fama, non volesse ascoltare spesso la stessa cosa. In verita, lo chiamerei desideroso di apprendere,
anche se ascoltasse cid una sola volta. Ritorna ora con la mente al curioso e dimmi: se uno ascoltasse
volentieri una storiella che non gli sara affatto utile, ossia relativa a cose che non lo riguardano, e se il
fatto accadesse non in maniera spiacevole e di frequente ma molto raramente e con grande discrezione,
0 in un banchetto o in qualche riunione o consesso, ti sembrerebbe forse un curioso? Non credo; ma, di
certo, lo sembrerebbe se si prendesse cura di cio che ascolta volentieri. Percio, anche la definizione di
curioso deve esser corretta secondo il criterio adottato per quella di studioso. E, quindi, considera se non
si devono correggere anche le definizioni precedenti: perché, infatti, dovrebbe meritare il nome di
sospettoso chi sospetta talvolta qualcosa e il nome di credulo chi crede talvolta a qualcosa? Dunque,
come & enorme la differenza fra chi & desideroso di apprendere qualche cosa e chi & studioso in senso
pieno e, ancora, fra chi ha cura di qualcosa e il curioso, cosi &€ enorme la differenza fra il credente e il
credulo.

La fede precede la riflessione critica.

10. 23. Ma ora vedi, tu dirai, se dobbiamo credere quando si tratta di religione. In effetti, se ammettiamo
che sono cose diverse il credere e I'essere credulo, non ne segue che non ci sia nessuna colpa a credere
quando si tratta di religioni. E che diresti se tanto il credere quanto I'esser credulo fossero viziosi, come lo
sono |'essere ubriaco e I'essere ubriacone? Chi ritiene cid per certo mi sembra che non possa avere alcun
amico. Se, infatti, & turpe credere qualcosa, allora o credere ad un amico & un atto turpe, oppure non
vedo come chi, non credendo affatto all'amico, possa ancora chiamare costui, o se stesso, amico. A
questo punto tu dirai: " Ammetto che talvolta si deve credere qualcosa; ma spiegami ora in che modo, in
fatto di religione, non sia turpe credere prima di sapere ". Lo faro, se potro. Ti chiedo percio: cosa ritieni
pil grave, in fatto di colpa, trasmettere la religione a un indegno oppure credere a ci6 che dicono coloro
che la trasmettono? Se non ti € chiaro chi io chiami indegno, dico che € colui che si fa avanti con il cuore
insincero. Tu ammetti, io penso, che & colpa pil grave svelare i santi misteri, se ve ne sono, a un tale
uomo che credere a uomini religiosi che affermano qualcosa della religione stessa. Di certo, non sarebbe
stato degno di te rispondere diversamente. Percid immagina ora di avere davanti a te colui che sta per
trasmetterti la religione: come riuscirai a rassicurarlo che ti fai avanti con animo sincero e che in te, per
guanto attiene a questa cosa, non c'é€ nessun inganno e nessuna simulazione? Dirai che, in tutta
coscienza, tu non fingi nulla, sostenendolo con quante pil parole potrai, ma pur sempre con parole!
Come uomo, infatti, non saresti in grado di aprire all'uomo i segreti del tuo cuore cosi da farti conoscere
interiormente. Ma se quello ti dicesse, "Ecco, ti credo; ma non & forse pil giusto che anche tu creda a
me, poiché, se possiedo qualcosa di vero, sei tu che stai per riceverne il beneficio, mentre io sto per
dartelo?"; che cosa risponderai, se non che gli si deve credere?

La fede é la via piu salutare per esser capaci di comprendere la verita.

10. 24. Ma dirai: "Non era forse meglio che me ne avessi data la ragione, perché io la seguissi senza
alcuna temerita dovunque essa mi conducesse?". Forse lo era; ma poiché & una questione tanto grande
per te conoscere Dio per via razionale, ritieni forse che tutti siano capaci di comprendere le ragioni
mediante le quali la mente & condotta all'intelligenza di Dio, oppure un buon numero o pochi soltanto?
"Ritengo che sono pochi", tu affermerai. "E pensi forse di far parte di costoro?". "Non spetta a me
rispondere", dirai. Tu, dunque, ritieni che spetti all'altro crederti anche su questo; cosa, appunto, che egli
fa. Ricordati soltanto che gia per due volte egli ha creduto a te che dici cose incerte, mentre tu neppure
per una volta sei disposto a credere a lui che pure ti ammonisce con grande diligenza. Ma supponi che la
cosa stia cosi: che tu ti faccia avanti con animo sincero per accogliere la religione e che faccia parte di
guei pochi uomini, di modo che tu sia in grado di afferrare le ragioni mediante le quali la natura divina &
conosciuta in modo certo. E che? Ritieni che la religione debba essere preclusa agli altri uomini che sono
privi di un'intelligenza cosi limpida? Oppure che costoro debbano esser condotti passo dopo passo, come
per gradi, a quei sommi misteri? Tu vedi senza difficolta quale atteggiamento sia pit conforme alla
religione, poiché & impossibile che tu pensi che un uomo, chiunque egli sia, in qualche modo venga
lasciato nel desiderio di una cosa tanto grande oppure venga respinto. Ma sei del parere che costui non
riuscira a possedere in altro modo le cose che sono assolutamente vere, se prima non crede che



raggiungera quanto si € proposto, se non presenta una mente supplice e se non si purifica con una ben
determinata condotta di vita, sottomesso a certi precetti grandi e necessari? Indubbiamente sei di questo
parere. E che, dunque, forse ne ricaveranno qualche danno coloro - dei quali credo che ormai faccia parte
anche tu - che possono molto facilmente afferrare i misteri divini con sicura ragione, se vi arrivano per la
stessa via di coloro che cominciano con il credere? Non penso. Tuttavia, tu replichi, che bisogno c'e di
farli attendere? Perché, anche se di fatto non nuoceranno a se stessi, tuttavia nuoceranno agli altri con
I'esempio. E difficile trovare chi conosce esattamente le proprie capacita: ma chi si sottovaluta deve
essere incoraggiato e chi si sopravvaluta deve essere moderato, in modo che I'uno non si abbatta per la
disperazione e I'altro non vada in rovina per I'audacia. Cio puo facilmente accadere se anche coloro che
sono capaci di volare sono costretti a camminare per un po' su una strada sicura pure per gli altri, per
evitare che siano un pericoloso allettamento per qualcuno. E questa la provvidenza della vera religione; e
guesto & cid che & stato comandato da Dio, tramandato dai felici antenati, conservato fino a noi: volerlo
turbare o sconvolgere equivale a cercare la via sacrilega alla vera religione. Coloro che si comportano
cosi, neppure se si concede loro cid che vogliono, possono arrivare dove si propongono di giungere. Quale
che sia l'ingegno per cui eccellono, essi strisciano per terra, se Dio non € con loro. Ma Dio € con loro se,
nel tendere a Lui, hanno a cuore la societa umana: non si puo trovare nulla di piu sicuro di questo
gradino per ascendere al cielo. Da parte mia, invero, non ho alcunché da opporre a questo ragionamento;
infatti, come posso pretendere che non si debba credere niente di cui non si ha conoscenza, quando
I'amicizia non esisterebbe affatto se non si credesse qualcosa che & impossibile dimostrare con ragione
sicura e dal momento che spesso si da credito ai servi addetti alle dispense, senza colpa alcuna dei
padroni? In materia di religione, poi, che cosa si pud compiere di pill iniquo del fatto che i sacerdoti
credono a noi che promettiamo loro I'animo sincero e ci rifiutiamo di credere a loro che ci insegnano? Da
ultimo, quale via pu0 essere piu salutare di quella di divenire prima di tutto capaci di comprendere la
verita, confidando in quelle cose che Dio ha istituito per preparare e predisporre I'animo? O, se ne avessi
gia la piena capacita, non sarebbe meglio per te fare un piccolo giro per trovare I'entrata piu sicura,
anziché metterti da solo in una situazione di pericolo ed essere esempio di temerita per gli altri?

In che modo si debbano evitare coloro che promettono di condurci con la ragione.

11. 25. Percio ci resta ormai da considerare in che modo si debbano evitare coloro che promettono di
condurci con la ragione. Si & gia detto, infatti, come sia possibile seguire senza colpa coloro che ordinano
di credere. Quanto pero al fatto di rivolgersi a coloro che si fanno garanti della ragione, alcuni pensano
non solo che non sia da biasimare, ma addirittura che meriti qualche lode; ma non & cosi. In materia di
religione, infatti, meritano la lode due tipi di persone: quelle che hanno gia trovato, che bisogna giudicare
anche le piu felici e quelle che cercano con il piu grande ardore e con la massima rettitudine. Le prime
sono gia nel pieno possesso, le altre sono sulla strada per la quale vi si giunge con assoluta certezza. Vi
sono poi altri tre generi di uomini, che sono indubbiamente da censurare e da detestare. Il primo genere
¢ di coloro che si affidano a congetture, cioé che ritengono di sapere cid che non sanno; il secondo &
guello di coloro che, pur sapendo per certo di non sapere, non cercano in modo da trovare; il terzo &
guello di coloro che né ritengono di non sapere né vogliono cercare. In modo analogo nell'animo umano
vi sono tre attitudini, che sono, per cosi dire, confinanti tra loro, ma che pero meritano di essere ben
distinte: il comprendere, il credere, I'opinare. Considerate per se stesse, la prima non & mai in difetto, la
seconda lo & talvolta, la terza sempre. Infatti comprendere cido che € grande e nobile, o addirittura cio che
¢ divino, € il colmo della felicita; comprendere, invece, cio che € superfluo non nuoce affatto, ma forse
nuoce insegnarlo perché sottrae tempo a cio che & necessario. Quanto alle cose dannose, male non &
comprenderle, ma farle o subirle. Se, infatti, qualcuno comprende come il nemico possa essere ucciso
senza che egli corra alcun pericolo, non € colpevole perché lo comprende ma perché ha la cupidigia di
farlo. Se questa cupidigia manca, cosa si puod dire di piu innocente? Quanto al credere, esso merita
biasimo quando si crede qualcosa di indegno o riguardo a Dio o, piuttosto facilmente, riguardo all'uomo.
In tutti gli altri casi non c'e€ nessuna colpa se qualcuno crede qualcosa, sapendo di non saperla. Credo
infatti che, grazie al coraggio di Cicerone, un tempo furono uccisi dei congiurati senza scrupoli; eppure
non solo ignoro questo fatto, ma so anche per certo che in nessun modo lo posso sapere. Opinare,
invece, & molto turpe per questi due motivi: sia perché chi € persuaso che gia sa non puo imparare,
posto che sia possibile imparare la cosa in questione; sia perché la temerita per se stessa non ¢ il segno
di un animo ben disposto. Prendiamo il caso di qualcuno che reputi di sapere ci6 che ho detto di Cicerone:
sebbene nulla gli impedisca di apprenderlo, perché il fatto di per sé non puo essere materia di nessuna
scienza, tuttavia, in quanto non si rende conto della grande differenza che c'e tra il sapere qualcosa con
la certezza che deriva da un ragionamento della mente - cid che noi chiamiamo comprendere - € il
trovarlo affidato alla fama o agli scritti per essere utilmente creduto dai posteri, di certo sbaglia, e nessun
errore € senza vergogna. Cio che comprendiamo, dunque, lo dobbiamo alla ragione; cio che crediamo
all'autorita; cid che opiniamo all'errore. Ma chiunque comprende, crede anche; e pure chi opina crede;
ma non chiunque crede, comprende, e nessuno che opina, comprende. Se, dunque, queste tre attitudini
le riferiamo ai cinque generi di uomini che abbiamo menzionato poco fa, ossia i due che sono da elogiare
e che ho posto per primi, e gli altri tre che invece sono riprovevoli, troviamo che il primo genere, che



comprende uomini felici, crede alla verita stessa; mentre il secondo, che comprende uomini che ricercano
e amano la verita, crede all'autorita. In questi due generi il credere € degno di lode; invece nel primo
genere di uomini riprovevoli, cioé di uomini che congetturano di sapere cid che non sanno, vi € di certo
una perversa credulita. Coloro che fanno parte degli altri due generi meritevoli di riprovazione, non
credono nulla: tanto quelli che cercano il vero senza speranza di trovarlo, quanto quelli che non lo
cercano affatto. Questa attitudine comunque & possibile solo nelle cose che appartengono a qualche
disciplina; infatti, nella vita pratica non so proprio come un uomo possa non credere a nulla. Del resto,
anche quanti affermano che nella pratica seguono cio che € probabile, preferiscono apparire come coloro
che non possono sapere nulla piuttosto che come coloro che non credono a nulla. Chi infatti non crede cio
che sperimenta? O come & probabile cido che seguono, se non & sottoposto a prova? Percio vi possono
essere due generi di avversari della verita: uno costituito da coloro che combattono solo contro la
scienza, ma non contro la fede; I'altro da coloro che condannano tutte e due; tuttavia, ancora una volta
non so se nelle vicende umane si possano trovare persone di questo genere. Queste cose sono state
dette per farci capire che noi, poiché abbiamo conservato la fede anche relativamente a quelle cose che
ancora non comprendiamo, siamo al riparo dalla temerita di coloro che solo opinano. Quanti infatti dicono
che non si deve credere nulla al di fuori di cid che sappiamo, si guardano soltanto dal nome di opinione,
nome che, occorre riconoscerlo, € turpe e molto misero. Ma se prestassero la dovuta attenzione alla
profonda differenza che c'é fra chi ritiene di sapere e chi crede sull'autorita di qualcuno, poiché
comprende che non sa, di certo eviterebbero I'accusa di errore, di grossolanita e di presunzione.

Grave danno é credere solo a quello che si sa.

12. 26. Se, dunque, non si deve credere a cio che non si sa, chiedo come i figli possano sottomettersi ai
loro genitori e come possano amare con reciproco affetto coloro che non credono essere i loro genitori. In
nessun modo, infatti, & possibile conoscere il padre con la ragione, ma lo si crede tale per l'interposta
autorita della madre; e neppure per quanto riguarda la madre stessa, invero, si crede alla madre, ma alle
ostetriche, alle nutrici, alle ancelle. Infatti colei a cui il figlio puo essere sottratto e sostituito con un altro,
non puo forse ingannare, dal momento che & stata ingannata? Pur tuttavia noi crediamo, e lo crediamo
fermamente, cio che riconosciamo di non poter sapere. Chi non vedrebbe infatti che, se cosi non fosse,
I'amore, che ¢ il pill sacro dei legami del genere umano, sarebbe profanato dalla pil insolente delle
malvagita? Chi dunque, anche se insensato, considererebbe colpevole colui che avesse reso le dovute
dimostrazioni di affetto a coloro che credeva essere i suoi genitori, anche se non lo erano? Chi, al
contrario, non avrebbe giudicato meritevole di essere scacciato colui che avesse amato pochissimo quelli
che forse erano i suoi veri genitori, temendo di amare quelli falsi? Sono molti gli argomenti che si
possono portare per mostrare che non c'é assolutamente nulla dell'umana societa che non ne risulterebbe
danneggiato, qualora avessimo deciso di non credere a niente che non possiamo considerare come
percepito.

Soltanto il sapiente, dunque, non pecca.

12. 27. Ma ora ascolta cio di cui ormai confido di poterti convincere pilu facilmente. Quando si tratta di
religione, cioé di adorare e di comprendere Dio, quelli che devono essere meno seguiti sono coloro che ci
dissuadono dal credere, promettendoci subito la ragione. Nessuno dubita, in effetti, che tutti gli uomini
sono o stolti o sapienti. Ora perd chiamo sapienti non gli uomini avveduti e pieni d'ingegno, ma quelli che
possiedono, per quanto € possibile all'uomo, una conoscenza ben salda e provata dello stesso uomo e di
Dio, con una vita e dei costumi in armonia con essa; tutti gli altri, invece, quali che siano le competenze e
incompetenze di cui dispongono e quale che sia il modo di vivere che tengono, meritevole di elogio o di
biasimo, li ascriverai al numero degli stolti. Stando cosi le cose, chi, per quanto poco intelligente, non
vedrebbe chiaramente che per gli stolti € piu utile e salutare sottomettersi ai precetti dei sapienti che non
condurre la vita secondo il proprio giudizio? Poiché tutto cid che si fa, se non lo si fa in maniera retta, €
peccato: e in nessun modo puo essere fatto in maniera retta cio che non procede dalla retta ragione. La
retta ragione, poi, non € altro che la stessa virtu. Ma in quale degli uomini si trova la virtu, se non
nell'animo del sapiente? Soltanto il sapiente, dunque, non pecca. Di conseguenza, ogni stolto pecca,
fuorché in quelle azioni nelle quali ha obbedito al sapiente; tali azioni, infatti, procedono dalla retta
ragione, e lo stesso, per cosi dire, deve essere ritenuto padrone delle proprie azioni, quando & come uno
strumento e un servitore del sapiente. Se, dunque, per tutti gli uomini € meglio non peccare che peccare,
di certo tutti gli stolti avrebbero una vita migliore se potessero essere i servitori dei sapienti. E se
nessuno dubita che cid giova nelle cose di minor conto come nel comprare o coltivare un terreno, nel
prendere moglie, nell'accogliere ed educare i figli, infine nella stessa amministrazione del patrimonio
familiare, molto di piu esso giova in materia di religione. Nelle cose umane, infatti, la conoscenza & piu
facile che in quelle divine; e in quelle tra queste che sono pil sante ed eccellenti, il peccare € tanto piu
dannoso e pericoloso quanto maggiore deve essere il nostro rispetto e culto per loro. Vedi pertanto che,
per tutto il tempo in cui siamo stolti, non ci resta altro da fare, se ci sta a cuore una vita ottima e



religiosa, che ricercare i sapienti e, obbedendo a loro, potremmo sentire di meno il dominio della
stoltezza, finché € in noi, e talora potremmo anche liberarcene.

Lo stolto ignora la sapienza.

13. 28. A questo punto sorge di nuovo una questione molto difficile: in qual modo noi stolti potremo
trovare il sapiente, se la maggior parte degli uomini, benché quasi nessuno osi farlo apertamente,
tuttavia in maniera indiretta rivendicano per sé questo nome; e se proprio sulle cose, nella cui
conoscenza consiste la sapienza, sono cosi in disaccordo tra loro che inevitabilmente o nessuno di essi €
sapiente oppure lo & uno soltanto? Ma chi sia costui, non vedo proprio come possa essere chiaramente
riconosciuto e individuato quando ¢ lo stolto che lo ricerca. Non si puo infatti conoscere alcunché
attraverso i segni, se non si conosce la cosa stessa di cui essi sono segni. Ma lo stolto ignora la sapienza.
E a chi ne ¢ privo, se gli &€ concesso di conoscere I'oro e I'argento ed altre cose di questo genere
vedendole, pur senza possederle, non € invece possibile vedere la sapienza con I'occhio della mente.
Infatti, tutte le cose che raggiungiamo con i sensi corporei ci provengono dal di fuori: per questo ci &
consentito di percepire con gli occhi anche le cose altrui, benché non possediamo nessuna di esse o di
genere simile. Cid che invece viene colto con l'intelletto & all'interno, nell'animo: e possedere qualcosa
nell'animo equivale a vederla. Ora, lo stolto € privo della sapienza; pertanto non conosce la sapienza.
Infatti, non potrebbe vederla con gli occhi; peraltro, non pud vederla senza averla, né averla ed essere
stolto. Dunque non la conosce e, non conoscendola, non pud riconoscerla in altro luogo. Nessuno,
dunque, fino a che ¢ stolto, & capace di trovare con certezza assoluta il sapiente, sottomettendosi al
guale si libererebbe da quel male che ¢ la stoltezza.

Lo stolto ignora la sapienza.

13. 29. A questa cosi grande difficolta, dal momento che parliamo di religione, solo Dio puo porre
rimedio; ma se non crediamo che esista e che aiuti le menti umane, non dobbiamo neppure cercare la
vera religione. Da ultimo, che cosa desideriamo ricercare con tanto sforzo? Che cosa aspiriamo a
raggiungere? Dove vogliamo pervenire? Forse al punto di non credere che esista o che abbia a che
vedere con noi? Niente & pil perverso di un tal pensiero. O forse tu, non avendo il coraggio di
domandarmi un favore oppure avendolo, ma in un modo di certo impudente, vieni a chiedere di trovare la
religione, pur ritenendo che Dio né esista né, se esiste, si prenda cura di noi? E che diremo, se la cosa &
tanto grande che non ¢ possibile trovarla se non la si cerca con zelo e con tutte le forze? E ancora, se la
stessa difficilissima scoperta allena la mente di colui che la cerca in modo che possa capire cio che verra
trovato? Per i nostri occhi, infatti, che c'e di pil piacevole e familiare della luce del sole? Eppure essi non
sono in grado né di sopportarla né di tollerarla, dopo una prolungata oscurita. Per un corpo debilitato
dalla malattia che cosa c'é di piu adatto del cibo e della bevanda? Eppure vediamo che i convalescenti
vengono frenati e trattenuti, perché non si azzardino a saziarsi come i sani e a mangiare proprio quei cibi
che li farebbero ricadere nella malattia per la quale erano controindicati. Parlo dei convalescenti; ma i
malati stessi non li spingiamo forse a prendere qualcosa? Di certo, non ci obbedirebbero in cid con tanta
molestia, se non credessero che usciranno da quella malattia. Quando, dunque, ti darai a questa ricerca
tanto faticosa e difficile? Quando ardirai importi una sollecitudine e un impegno tanto grande, quanto la
cosa stessa merita, dal momento che non credi all'esistenza di cio che cerchi? Giustamente, dunque, la
dottrina cattolica nella sua autorita ha stabilito che coloro che si avvicinano alla religione prima di tutto
vanno indotti a credere.

Non c'é demenza maggiore di quella di non credere a niente.

14. 30. Pertanto quell'eretico (poiché il nostro discorso riguarda coloro che vogliono dirsi cristiani) quale
ragione, dimmi, mi potra addurre? Qual € il motivo che puo allontanare dal credere, come da una
temerita? Se mi ordina di non credere a nulla, non credo neppure che tra le cose umane vi sia questa
stessa vera religione e, poiché non credo che vi sia, non la cerco neppure. Ma egli, come immagino, sara
tenuto ad esporla a chi la cerca; cosi, infatti, sta scritto: Chi cerca trovera*Z. Dunque, non mi rivolgerei a
colui che mi vieta di credere, se non credessi qualcosa. Ma c'e una demenza maggiore di questa? Gli
dispiaccio, infatti, soltanto per la fede che non é sorretta da nessuna scienza, quando & la fede soltanto
che mi ha condotto da lui.

Coloro che si avvicinano alla religione prima di tutto vanno indotti a credere

14. 31. E che dire del fatto che tutti gli eretici ci esortano a credere in Cristo? Possono essere
maggiormente in contraddizione con se stessi? A questo proposito devono essere incalzati in due modi. In
primo luogo, va loro chiesto dove € la ragione che promettevano, su cosa si basa il biasimo della


https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N17

temerita, su cosa si fonda la presunzione di sapere. Se, infatti, & cosa riprovevole credere a qualcuno
senza ragione, perché ti aspetti e ti adoperi a che io creda a qualcuno senza ragione, di modo che possa
essere piu facilmente guidato dalla tua ragione? Oppure la tua ragione costruira qualcosa di solido sopra
un fondamento di temerita? Parlo come farebbero coloro ai quali la nostra fede dispiace. Da parte mia,
infatti, ritengo che credere prima di ricorrere ai procedimenti razionali, quando ancora manca la capacita
di percepirli, ed esercitare I'animo mediante la fede stessa ad accogliere i semi della verita, sia una cosa
non solo assai salutare, ma anche assolutamente indispensabile per restituire la salute agli animi
ammalati. E se a loro cid sembra cosa da ridere e piena di temerita, di certo agiscono in modo impudente
nello spingerci a credere in Cristo. In secondo luogo, confesso che ho gia creduto in Cristo, e mi sono
persuaso della verita di cido che ha detto, benché non fossi sorretto da nessuna ragione: ora & questo, o
eretico, che all'inizio mi insegnerai? Concedimi di considerare per un po' tra me e me (poiché io non ho
visto Cristo come volle mostrarsi agli uomini, Lui che, come si dice, € stato visto anche da questi occhi
comuni) a chi ho creduto riguardo a Lui, per venire a te gia predisposto da tale fede. Vedo che non ho
creduto a nulla, fuorché all'opinione consolidata e alla fama di gran lunga piu diffusa tra i popoli e le
genti, popoli che in ogni angolo della terra sono stati conquistati dalla Chiesa cattolica. Perché, dunque,
non dovrei ricercare presso costoro col massimo zelo che cosa Cristo ha insegnato, dal momento che,
spinto dalla loro autorita, ho gia creduto che Cristo ha insegnato qualcosa di utile? Mi esporrai tu forse
meglio cio che egli ha detto, qualora io escludessi che sia esistito o che esista e tu mi raccomandassi di
credervi? Questo, dunque, come dissi, ho creduto per la fama consolidata dalla diffusione, dal consenso e
dalla lunga durata. Mentre € a tutti evidente che voi, cosi pochi, cosi turbolenti e cosi "nuovi", non
proponete nulla che meriti considerazione e stima. Che & dunque questa cosi grande demenza? Credi a
loro che si deve credere Cristo, ma da noi impara cio che ha detto. Per quale ragione, te ne scongiuro?
Se, infatti, quelli venissero a mancare o si rivelassero incapaci di insegnarmi qualcosa, mi persuaderei di
non dover credere a Cristo molto piu facilmente che del dover apprendere qualcosa su di Lui da persone
diverse da quelle per le quali ho creduto in Lui. O smisurata impudenza o, piuttosto, stoltezza! Io ti
insegno cio che ha insegnato Cristo nel quale tu credi. E che, se io non credessi in Lui, potresti forse
insegnarmi qualcosa di Lui? Ma, si dice, &€ necessario che tu creda. Forse perché lo raccomandate voi? No,
si dice; noi, infatti, li facciamo procedere con la ragione coloro che credono in Lui. Perché dunque dovrei
credergli?. Perché la sua fama & ben fondata. In virtu vostra o di altri? In virtu di altri, si dice. Dovro
dunque credere ad altri, perché tu mi istruisca? Forse lo dovrei fare, se proprio loro non mi
sconsigliassero in modo assoluto di rivolgermi a te: dicono, infatti, che voi sostenete dottrine pericolose.
Risponderai che essi mentono. Allora, in che modo dovrei credere a loro riguardo a Cristo, che non hanno
veduto, mentre non dovrei credere a loro riguardo a te, che non vogliono vedere? Credi agli scritti, si
dira. Ma ogni scrittura, se € presentata come nuova e sconosciuta o se & garantita da pochi, senza pero
che sia confermata da qualche argomento razionale, € creduta non per sé ma per coloro che la
presentano. Percio, se siete voi a presentare queste Scritture, voi che siete cosi pochi e sconosciuti, non
sono propenso a credere. Nello stesso tempo, ordinando di credere piuttosto che rendendo ragione,
contravvenite alla promessa. Mi inviterai di nuovo a considerare la moltitudine e la fama. Ma frena, una
buona volta, I'ostinazione e la troppo smodata voglia di propagare il vostro nome. Raccomandami,
piuttosto, di cercare i capi di questa moltitudine e di cercarli con la massima diligenza e il massimo zelo,
perché impari qualcosa da loro anziché dalle loro lettere. Giacché, se non esistessero, non saprei affatto
che c'é qualcosa da imparare. E tu, ritorna nei tuoi rifugi e non tendere insidie sotto il nome di quella
verita che ti sforzi di portar via a coloro ai quali tu stesso riconosci autorita.

Tutti gli eretici ci esortano a credere in Cristo.

14. 32. Se, invece, asseriscono che non si deve credere neppure a Cristo in mancanza di una ragione
sicura, non sono cristiani. Questo ¢ infatti cido che alcuni pagani dicono stoltamente contro di noi, ma di
certo in maniera coerente con se stessi. Ma chi puo tollerare che professino di appartenere a Cristo coloro
che pretendono che non si creda a nulla fino a che non avranno offerto agli stolti ragioni assolutamente
evidenti a proposito di Dio? Al contrario, vediamo che Cristo, secondo quanto insegna quella storia alla
quale anch'essi credono, non volle nulla prima e con piu forza della fede in Lui, perché quelli con i quali
aveva a che fare non erano ancora capaci di comprendere i misteri divini. Quale altro effetto, infatti,
provocano cosi grandi e cosi numerosi miracoli, quando egli stesso diceva che li compiva soltanto perché
si credesse in Lui? Egli guidava gli stolti con la fede, voi li guidate con la ragione. Egli chiamava ad alta
voce per essere creduto, voi gridate in segno di opposizione. Egli aveva parole di lode per i credenti, voi li
rimproverate. Invero, non avrebbe cambiato I'acqua in vino 28 - per non parlare degli altri miracoli -, se
gli uomini fossero stati in grado di seguirlo non in quanto autore di cose di questo tipo ma in quanto
maestro: oppure non si deve dare nessuna importanza alla frase: Credete a Dio e credete a me 2, o va
accusato di temerita chi non volle che andasse a casa sua, credendo che la malattia del figlio sarebbe
cessata al suo solo comando 29? Egli dunque, portando il rimedio che avrebbe risanato i costumi assai
corrotti, con i miracoli si procuro I'autorita, con I'autorita merito la fede, con la fede riuni la moltitudine,
con la moltitudine ottenne una lunga durata, con la lunga durata diede forza alla religione, quella


https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N18
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N19
https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N20

religione che non potrebbe in nessun modo scuotere non solo la novita senza alcun valore e perfida degli
eretici, ma neppure l'errore delle genti, che restano come in letargo per poi attaccare violentemente.

Cristo non volle nulla prima e con piu forza della fede.

15. 33. E per questo che, sebbene sia incapace di insegnare, tuttavia (dal momento che molti vogliono
sembrare sapienti e non & facile discernere se sono stolti) non desisto dall'esortarti a supplicare Dio con
tutta la volonta e con tutto il desiderio, perfino con i gemiti o, se € possibile, anche con le lacrime,
affinché ti liberi dal male dell'errore, se ti interessa la vita beata. La cosa avverra in modo piu facile se ti
sottometterai di buon cuore ai suoi precetti, che volle confermare con I'autorita cosi grande della Chiesa
cattolica. Poiché, infatti, il sapiente & cosi unito a Dio con la mente che nulla si interpone che lo separi da
Lui - Dio, infatti, & verita e in nessun modo uno € sapiente se non raggiunge la verita con la mente -, non
dobbiamo affermare che fra la stoltezza dell'uomo e la assolutamente integra verita di Dio trova posto,
per cosi dire come un che di medio, la sapienza dell'uomo. Il sapiente infatti, per quanto gli & concesso,
imita Dio; I'uomo stolto invece, se pur vuole imitare qualcosa che giovi alla sua salute, non ha nulla di piu
prossimo dell'uomo sapiente. Ma poiché, come si € detto, ¢ difficile discernere Dio con la ragione,
bisognava mettere alcuni miracoli davanti agli occhi, ai quali gli stolti ricorrono molto meglio che alla
mente, affinché, sollecitati dall'autorita, gli uomini purificassero prima la loro vita e i loro costumi, e cosi
divenissero idonei per accogliere la ragione. Poiché, dunque, bisogna imitare I'uomo senza pero riporre in
lui la speranza, che cosa sarebbe potuto accadere di straordinariamente piu buono e generoso del fatto
che la Sapienza stessa di Dio, pura, eterna e immutabile, alla quale € necessario che aderiamo, si
degnasse di farsi uomo? Ed Egli non solo ha fatto cose che ci invitavano a seguire Dio, ma ha anche
sofferto cose che ci sconsigliavano dal seguirlo. Poiché, infatti, nessuno puo conseguire il bene saldissimo
e sommo se non lo ha amato in modo completo e perfetto - e cid non & assolutamente possibile finché
abbiamo paura dei mali e degli accidenti del corpo -, Egli, nascendo e operando in modo straordinario, si
€ procurato I'amore; morendo e risorgendo ha eliminato il timore. E anzi, in tutte le altre cose che
sarebbe lungo ricordare, si & presentato in modo da farci capire fin dove puo arrivare la clemenza divina
e fin dove puo essere sollevata I'umana debolezza.

La Sapienza stessa si é incarnata per farsi maestra nella vita.

16. 34. E questa, credilo, I'autorita pilu salutare, questa la prima elevazione della nostra mente dalla sua
dimora terrestre, questa la conversione dall'amore per questo mondo all'amore per il vero Dio. L'autorita
¢ l'unica che induce gli stolti ad affrettarsi verso la sapienza. Finché non siamo in grado di comprendere
le cose nella loro purezza, € indubbiamente sgradevole essere ingannati dall'autorita, ma & di certo
ancora pil sgradevole non esserne toccati. Se infatti la divina Provvidenza non presiede alle cose umane,
non c'é affatto motivo di preoccuparsi per la religione. Se invece, da una parte, la bellezza di tutte le cose
- che si deve credere sicuramente emanata da una qualche sorgente di autentica bellezza - e, dall'altra,
una non so qual coscienza interiore sollecitano, per cosi dire in forma collettiva e individuale, gli animi
migliori a cercare Dio e a servirlo, allora non si deve perdere la speranza che esista una qualche autorita,
costituita da Dio stesso, sulla quale appoggiarci, come su un solido gradino, per elevarci verso Dio. Ora,
guesta autorita, se si prescinde dalla ragione che, come spesso abbiamo detto, molto difficilmente &
compresa dagli stolti nella sua purezza, ci tocca in due modi: in parte con i miracoli, in parte con la
moltitudine di quelli che la seguono. E indubitabile che il sapiente non ha bisogno di nessuna di queste
cose. Ma ora per noi si tratta di riuscire ad essere sapienti, cioé di aderire alla verita, cosa che di certo &
irrealizzabile per un animo abietto. L'abiezione dell'animo, per dirla in breve, consiste nell'amore per
gualsiasi oggetto all'infuori dell'anima e di Dio; ebbene, quanto pil uno ne € immune, tanto piu
facilmente attinge il vero. Pretendere, quindi, di vedere il vero per purificare lo spirito, quando invece
bisogna essere puri per vederlo, di certo significa sconvolgere I'ordine e procedere alla rovescia. All'uomo,
dunque, che non e capace di attingere la verita, viene in aiuto I'autorita, perché ne divenga capace e si
lasci purificare. E, come ho detto poco fa, tutti ammettono che essa riesce a far cio in parte con i miracoli
e in parte con la moltitudine. Chiamo miracolo tutto cid che appare oltremodo difficile o insolito, che va al
di la delle aspettative o delle facolta di chi ne rimane sorpreso. In questo genere di cose niente & piu
adatto al popolo e, in particolare, agli uomini stolti di cid che & avvertito mediante i sensi. Ma, dal canto
loro, i miracoli si dividono in due specie: ve ne sono alcuni, infatti, che provocano solo meraviglia; altri
invece che ispirano anche gratitudine e benevolenza. Infatti, se qualcuno vede un uomo che vola si
meraviglia soltanto, dal momento che la cosa non porta allo spettatore altro vantaggio all'infuori dello
spettacolo in se stesso. Se qualcuno invece, affetto da una malattia grave e incurabile, guarisce
immediatamente non appena ne é stato dato I'ordine, provera per la sua guarigione, nei confronti di colui
che lo ha guarito, un amore superiore alla meraviglia. Di questo genere sono i fatti accaduti nel tempo in
cui Dio si mostrava, per quanto era consentito, agli uomini come vero uomo: furono guariti gli ammalati,
purificati i lebbrosi; agli zoppi fu restituita la capacita di camminare, ai ciechi la vista, ai sordi I'udito 2L
Gli uomini di quel tempo videro I'acqua cambiata in vino, una folla di cinquemila persone saziata con


https://www.augustinus.it/italiano/utilita_credere/utilita_credere_note.htm#N21

cinque pani, i mari attraversati a piedi, i morti che risuscitavano. Alcuni di questi miracoli erano di aiuto al
corpo con benefici ben manifesti, altri invece alla mente con segni meno espliciti, ma tutti giovavano agli
uomini, a testimonianza della maesta divina. Cosi allora I'autorita divina faceva muovere verso di sé le
anime erranti dei mortali. Perché, mi dirai, queste cose ora non avvengono? Perché esse non
toccherebbero nessuno, se non fossero straordinarie; e non sarebbero straordinarie, se fossero consuete.
Immagina un uomo che veda e percepisca per la prima volta I'alternanza del giorno e della notte, I'ordine
perfettamente costante degli astri, il succedersi delle quattro stagioni durante I'anno, la caduta e la
rinascita delle fronde sugli alberi, I'infinita forza dei semi, la bellezza della luce, la varieta dei colori, dei
suoni, degli odori, dei sapori; supponi che possiamo parlare con lui: resterebbe stupito e quasi sommerso
dai miracoli. Noi invece non facciamo piu caso a tutte queste cose; non perché ci sia facile conoscerle
(non c'e infatti niente di piu oscuro delle loro cause), ma di certo perché ne facciamo esperienza
continuamente. Quei miracoli, dunque, sono stati compiuti nel pit opportuno dei momenti, cosi che,
riunita ed ampliata per mezzo loro la moltitudine dei credenti, I'autorita si rivolgesse in modo utile agli
stessi costumi.

Influenza dei costumi. Autorita della Chiesa cattolica.

17. 35. I costumi poi, quali che siano, influiscono tanto sulle menti umane che possiamo con pil
prontezza biasimare e condannare come riprovevole quanto in essi c'e di perverso - cosa che accade
quasi sempre per il prevalere di desideri sfrenati - che abbandonarlo o cambiarlo. Ritieni forse una
decisione di poco conto per le vicende umane che non solo pochi dottissimi uomini discutano, ma anche
tutta una folla incolta di uomini e di donne, appartenenti a tanti e diversi popoli, creda e proclami che
nulla di terreno, nulla di celeste, infine nulla di cio che si percepisce con i sensi deve essere adorato al
posto di Dio, al quale ci si deve accostare con il solo intelletto?. E che la continenza arrivi fino al piu
povero dei nutrimenti fatto solo di pane e di acqua, che i digiuni si prolunghino non per un giorno soltanto
ma anche per pilu giorni di seguito; che la castita giunga fino alla rinuncia del coniuge e della prole, che la
pazienza fino a non curarsi delle croci e delle fiamme, che la liberalita fino alla distribuzione dei patrimoni
ai poveri, che, infine, il disprezzo di tutto questo mondo si spinga fino al desiderio della morte? Pochi
fanno queste cose, meno ancora le fanno bene e con saggezza, ma i popoli le prendono in
considerazione, i popoli le approvano, i popoli le favoriscono, i popoli infine le amano: i popoli incolpano
la propria debolezza del fatto che non riescono a farle, non senza pero elevare la mente a Dio e non
senza qualche scintilla di virtl. Tutto cio fu realizzato dalla divina Provvidenza per mezzo dei vaticini dei
profeti, della vita umana di Cristo e della sua dottrina, dei viaggi degli Apostoli, degli oltraggi, delle croci,
del sangue, delle morti dei martiri, della condotta encomiabile dei santi e, secondo le circostanze, dei
miracoli degni di avvenimenti e virtu cosi eccelse. Considerando, dunque, un aiuto di Dio cosi grande, un
progresso ed un esito altrettanto grande, esiteremo a metterci al sicuro nel grembo della sua Chiesa, che,
dalla sua istituzione come Sede apostolica, attraverso la successione dei vescovi fino al riconoscimento
del genere umano, malgrado le invettive degli eretici - che peraltro sono stati condannati in parte dal
giudizio del popolo stesso, in parte dall'autorevolezza dei concili, in parte anche dalla grandiosita dei
miracoli- ha ottenuto il massimo grado di autorita? Rifiutarle questo ruolo preminente di certo € indice di
somma empieta o di una sconsiderata arroganza. Infatti, se gli animi hanno una via certa alla sapienza e
alla salvezza solo quando sono predisposti dalla fede alla ragione, in che altro consiste l'ingratitudine
verso l'opera e I'aiuto divino se non nel voler resistere ad un'autorita che dispone di tanta energia? E se
ciascuna disciplina, per quanto di poca importanza e facile, richiede un insegnante o un maestro per poter
essere compresa, c'é un atteggiamento pit gonfio di temeraria superbia di quello di rifiutarsi di conoscere
i Libri dei divini misteri dai loro interpreti e di ardire di condannarli senza conoscerli?

Vorrei che mi ascoltassi e ti affidassi ai buoni maestri della cristianita cattolica.
Favola persiana.

18. 36. Percio, se il mio ragionamento o la mia esposizione ti ha colpito e se, come credo, tu hai vera
cura di te stesso, vorrei che mi ascoltassi e ti affidassi ai buoni maestri della cristianita cattolica con pia
fede, con viva speranza e con carita semplice, senza mai smettere di pregare I'unico Dio: dalla sua bonta
siamo stati fatti, secondo la sua giustizia espiamo le pene e per la sua clemenza siamo liberati. In questo
modo non ti mancheranno né gli insegnamenti né le dissertazioni di uomini dottissimi e veramente
cristiani, né i libri, né le stesse serene riflessioni con le quali facilmente troverai cido che cerchi. Quanto poi
a questi miseri parolai (che altro, infatti, potrei dire di piu benevolo?), abbandonali definitivamente, essi
che, mentre cercano con insistenza l'origine del male, non trovano altro che il male. In questa ricerca
spesso incoraggiano gli uditori a porre domande: ma una volta svegliatili, danno loro insegnamenti per
cui sarebbe meglio che dormano sempre, anziché star svegli in quel modo. Da persone in letargo, infatti,
ne fanno persone frenetiche, e queste due malattie, malgrado siano per lo piu entrambe mortifere,
tuttavia sono differenti tra loro perché colui che & in letargo muore senza tormentare gli altri, mentre il
frenetico & pericoloso per molti sani e soprattutto per coloro che vogliono portargli aiuto. Ma Dio non &



autore del male e non si & mai pentito di aver fatto qualcosa; il suo animo non € turbato dalla tempesta
di qualche emozione, né il suo regno & una particella di terra; non approva o comanda nessuna azione
turpe o malvagia; né mente mai. Queste e altre cose simili, infatti, ci turbavano, quando le investivano
con grandi invettive e le presentavano come se questa fosse la dottrina del Vecchio Testamento: cosa che
e del tutto e assolutamente falsa. Ammetto, pertanto, che a buon diritto essi criticano queste cose. Ma
che cosa ho dunque imparato? E che cosa, a tuo avviso, se non che, quando si criticano queste cose, non
¢ la dottrina cattolica che é criticata? Cosi, cid che ho appreso di vero da loro, lo conservo; cid che ho
considerato falso, lo respingo. Ma la Chiesa cattolica mi ha insegnato molte altre cose, alle quali quegli
uomini dai corpi sottili ma dalle menti crasse non possono aspirare: che Dio non & corporeo, che niente di
Lui puo essere percepito con gli occhi del corpo, che niente della sua sostanza e della sua natura € in
alcun modo contaminabile o mutevole, composto o plasmato. Se mi concedi queste cose (non si puo
infatti pensare diversamente di Dio), tutti i loro artifici sono distrutti. Come poi sia possibile che il male
non sia stato generato o fatto da Dio, che non vi sia o vi sia mai stata alcuna natura e sostanza che non
sia stata generata o fatta da Dio e che, tuttavia, Egli ci liberi dal male, lo dimostrano argomenti cosi
inconfutabili che non & assolutamente possibile dubitarne, specialmente da parte tua e di persone simili a
te, purché pero al buon ingegno si aggiungano la pieta ed una certa serenita di spirito, senza la quale non
€ possibile comprendere assolutamente nulla di cose tanto grandi. E, a questo proposito, non si tratta di
fama venuta dal nulla e di non so quale favola persiana, per la quale & sufficiente porgere I'orecchio e una
mente non perspicace, ma addirittura infantile. Ben altra cosa, assolutamente ben altra cosa ¢ la verita,
non quale la vaneggiano i Manichei. Ma poiché questo nostro discorso si &€ esteso molto piu di quanto
pensassi, poniamo qui fine al libro, nel quale, voglio che non te ne dimentichi, io non ho ancora
cominciato a confutare i Manichei, non ho ancora attaccato le loro futilita, né ho fatto conoscere alcunché
di grande della stessa Chiesa cattolica, ma ho solo voluto toglierti, se possibile, la errata opinione sui veri
cristiani, inculcata in noi per malizia o per ignoranza, e indirizzarti ad apprendere le cose grandi e divine.
Appunto percid questo libro puod restare cosi come €: quando il tuo animo sara divenuto piu calmo e
sereno, io forse saro piu pronto per il resto.

1 - Cf. CICERONE, Pro Caelio 9, 22.

2 - Mt 12, 3-4.
3- Mt 19, 8.

4 - At 2, 2-4.

5 - Gio 2, 1.

6 - Mt 12, 39-40.
7 - Es 32, 6.

8-1Cor10, 1-11.
9 - Gal 4, 22-26.

10 - Gal 5, 4.
11-Cf. 1 Gv 5, 3.
12 - Gal 3, 24.
13 - 2 Cor 3, 6.

14 - 2 Cor 3, 14.
15 - 2 Cor 3, 16.
16 - VIRGILIO, Aeneid. 6, 566-569.

17 - Mt 7, 8.

18 - Cf. Gv 2, 7-9.
19 - Gv 14, 1.

20 - Cf. Mt 8, 8.

Cari Amici, ricordiamo a tutti che questi file per la Preghiera, ed altro

materiale utile, sono scaricabili dai siti:

CANALE TELEGRAM CV - https://t.me/cooperatoresveritatis

CANALE TELEGRAM - https://t.me/pietropaolotrinita

per whatsApp Apostoli di Maria (AdM) Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288
Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinita su Youtube:
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/

su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
CooperatoresVeritatis su Facebook: https://www.facebook.com/coworkerstruth



https://t.me/cooperatoresveritatis
https://t.me/pietropaolotrinita
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
https://www.facebook.com/coworkerstruth

