
DISCORSO 357 

ELOGIO DELLA PACE. Sant’Agostino d’Ippona 

 

- PREMESSA: il santo Padre Leone XIV nel suo primo Messaggio per la 
Giornata mondiale della Pace, 1° gennaio 2026 VEDI QUI, ha citato 

sant’Agostino e proprio il suo Discorso sulla pace, con questa frase: 

- “… «chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pace». Così 

Sant’Agostino raccomandava di non distruggere i ponti e di non insistere 
col registro del rimprovero, preferendo la via dell’ascolto e, per quanto 

possibile, dell’incontro con le ragioni altrui.” 

- Che cosa ci dice sant’Agostino su questa Pace? Ecco che proponiamo alla 

vostra attenzione il testo integrale sul quale riflettere. 
 

***************** 

  

Lode della pace. Come comportarsi coi nemici della pace. 
1. E` il momento questo di esortare la Carità vostra ad amare la pace secondo 

tutte le forze di cui il Signore vi fa dono, e a pregare il Signore per la pace. La 

pace sia la nostra diletta, la nostra amica; possiamo noi vivere, con essa nel 

cuore, in casta unione, possiamo con lei gustare un riposo pieno di fiducia, un 

sodalizio senza amarezze. Vi sia con essa indissolubile amicizia. Sia il suo 
abbraccio pieno di dolcezza. Non è difficile possedere la pace.  

E’, al limite, più difficile lodarla. Se la vogliamo lodare, abbiamo bisogno di 

avere capacità che forse ci mancano; andiamo in cerca delle idee giuste, 

soppesiamo le frasi. Se invece la vogliamo avere, essa è lì, a nostra portata di 
mano e possiamo possederla senza alcuna fatica.  

Quelli che amano la pace vanno lodati. Quelli che la odiano non vanno 

provocati col rimprovero: è meglio cominciare a calmarli con 

l'insegnamento e con [la strategia del] silenzio. Chi ama veramente la 
pace ama anche i nemici della pace.  

Facciamo un esempio: tu che ami questa luce visibile non ti adiri con i ciechi 

ma li compiangi. Ti rendi conto di quale bene tu godi, di quale bene essi sono 

privi e ti appaiono degni di pietà. Davvero non li condanneresti, anzi, se ne 

avessi la possibilità, che so io, una capacità medica, o anche un farmaco utile, 
ti affretteresti a far qualcosa per risanarli.  

Così, se ami la pace, chiunque tu sia, abbi compassione di chi non ama quello 

che tu ami, di chi non possiede quello che possiedi tu.  

L'oggetto del tuo amore è di tal natura che non comporta invidia da parte di chi 
partecipa con te allo stesso possesso.  

Chi possiede la stessa pace che possiedi tu, non per questo fa diminuire il tuo 

possesso. Se tu desideri un determinato bene terreno, è difficile che non porti 

un po' d'invidia a chi ne possiede più di te.  
Ancora: se per caso ti viene in mente di condividere con un amico una tua 

proprietà per acquistare reputazione di uomo benefico o per far noto l'amore 

fraterno anche nelle necessità attuali, se dunque vuoi dividere con un amico un 

tuo possesso, sia un podere, sia una casa, o qualcosa del genere, devi appunto 
dividerlo con lui, devi goderlo in partecipazione con lui.  

https://www.augustinus.it/italiano/
https://www.augustinus.it/italiano/
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2025/12/18/0997/01808.html


Nel caso che tu ne voglia aggiungere un terzo o un quarto, già devi valutare 

quanti ne contenga la casa per la coabitazione o quanti ne può mantenere il 

fondo e devi concludere: un quinto non entra, un sesto non può abitare con 

noi, non ci sta. E per un settimo [devi dire]: " Una così piccola proprietà come 
può fornirgli sostentamento? ". Per lo stesso limite della proprietà, non per 

volontà tua, bisogna escluderne altri. Se invece ami, tieni, possiedi la pace, 

puoi invitarne quanti vuoi alla partecipazione di questo possesso. Anzi, i suoi 

confini si allargano quanto più cresce il numero di coloro che la posseggono. 
Una casa terrena non contiene più di un certo numero di abitanti. In quanto 

alla pace essa cresce in proporzione del numero di chi ne usufruisce. 

 

Amare la pace è possederla. 
2. Che cosa buona è amare! Amare è già possedere. E chi non vorrebbe veder 

crescere ciò che ama? Se vuoi con te pochi partecipi della pace, avrai una pace 

ben limitata. Ma se vuoi veder crescere questo tuo possesso, aumenta il 

numero dei possessori.  
O miei fratelli, in che misura è noto quello che vi ho detto, che amare la pace è 

possedere un bene; che lo stesso amarla è già possederla? Non ci sono parole 

adatte a magnificare, non ci sono sentimenti adeguati a meditare questa cosa 

straordinaria che amare è possedere. Considera gli altri beni per cui gli uomini 

si accendono di cupidigia.  
Li puoi vedere: c'è chi ama i terreni; chi l'argento, chi l'oro, chi la numerosa 

prole, chi case ricche, ben arredate, chi fondi molto ameni e di gran valore. Chi 

ama queste cose non per il fatto che le ama anche le possiede; può esserne 

totalmente sprovvisto chi le ama. Ma anche se non può avere, ama, si strugge 
dal desiderio di avere. Se poi comincia a possedere qualcosa è tormentato dal 

timore di perderlo.  

C'è chi ama gli onori, il potere. Quanti privati cittadini aspirano a raggiungere il 

potere! Ma il più delle volte si trovano all'ultimo giorno della loro vita senza 
aver raggiunto ciò che volevano. Allora, che prezzo avrà quel bene che potrai 

possedere appena lo amerai? L'acquisto del nostro tesoro non richiede prezzo. 

Non devi andare in cerca di un protettore per conseguirlo. Eccolo lì dove tu sei: 

basta che ami la pace, ed essa istantaneamente è con te.  

La pace è un bene del cuore e si comunica agli amici, ma non come il 
pane. Se vuoi distribuire il pane, quanto più numerosi sono quelli per 

cui lo spezzi, tanto meno te ne resta da dare. La pace invece è simile al 

pane del miracolo che cresceva nelle mani dei discepoli mentre lo 

spezzavano e lo distribuivano. 
 

Comunicare la pace con la pace ai fratelli separati. 

3. E intanto abbiate la pace tra voi, fratelli. Se volete attirare gli altri alla pace, 

abbiatela voi per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace. Per infiammarne 
gli altri dovete averne voi, all'interno, il lume acceso. L'eretico rifiuta la pace 

come l'occhio malato la luce. Ma per il fatto che il malato di occhi non può 

tollerare la luce, non ne consegue che essa sia una cosa cattiva. L'occhio 

malato rifugge dalla luce eppure è stato fatto in funzione della luce.  
 



Quelli dunque che amano la pace e la vogliono possedere fanno in modo che se 

ne moltiplichino i possessori, così che questo possesso cresca. Facciano in 

modo di aiutare con ogni mezzo i malati d'occhi, con ogni sforzo, con ogni 

tentativo: anche loro malgrado, anche se resistono alla cura, e saranno 
felici quando avranno riacquistato la vista!  

Supponi che il malato si irriti con te. Non stancarti di aiutarlo standogli vicino. 

E tu, amico della pace, rifletti, e gusta per primo l'incanto della tua diletta. Ardi 

d'amore tu, così sarai in grado di attirare un altro allo stesso amore, in modo 
che egli veda ciò che tu vedi, ami ciò che tu ami, possegga ciò che tu possiedi. 

E` come se ti parlasse la pace, la tua diletta, e ti dicesse: Amami e mi avrai 

sempre. Attira qui ad amarmi tutti quelli che puoi: per un amore casto, integro 

e permanente; attira tutti quelli che puoi. Essi mi troveranno, mi 
possederanno, troveranno in me la loro gioia. Come non si altera la luce per 

quanti siano quelli che ne godono, così, anche se sono numerosi quelli che mi 

amano, non mi alterano. Quelli che non vogliono venire è perché non hanno 

occhi per vedere. Non vogliono venire perché il fulgore della pace abbaglia 
l'occhio malato della discordia. Considera il miserevole linguaggio di questi 

malati. Viene loro riferito: "E` stato deciso che i cristiani si mettano in pace".  

A questa notizia dicono fra di loro: "Poveri noi".  

Perché dicono così? Perché quelle parole di paura: "Poveri noi, viene l'unità"? 

Quanto più giustamente si dovrebbe paventare la discordia e dire: "Poveri noi! 
Viene la discordia. Lungi da noi la discordia che è come la tenebra per chi non 

vede". E invece sta venendo l'unità. Bisogna goderne, fratelli. Perché aver 

timori? E`stata annunciata l'unità, non una belva, non un incendio: 

viene l'unità, la luce.  
Eppure c'è qualcuno che, se vuole proprio dire la verità, deve dire: "Non tremo 

di fronte a una belva, non sono pauroso. Della luce invece ho paura perché il 

mio occhio è malato". Bisogna dunque curarlo. Bisogna farli partecipi di quel 

bene, che, quando lo si distribuisce, non diventa più piccolo. Comunichiamolo a 
loro nella misura delle nostre forze, quante il Signore ce ne dà. 

 

Mitezza con gli scismatici litigiosi. Rimedio della preghiera. 

4. Dunque, miei carissimi, l'autentica mitezza cristiana e cattolica va 

contrapposta a loro, faccio appello alla vostra Carità.  
Qui si tratta di curare: è come se ci fosse una infiammazione negli occhi di 

questi santi. Bisogna dunque procedere, nella cura, con precauzione, con 

delicatezza. Nessuno attacchi briga con loro. Nessuno voglia con la polemica 

difendere neanche la sua stessa fede.  
Dalla disputa può scattare una scintilla di lite ed ecco data l'occasione a chi la 

cerca. Insomma, se anche devi sentire un'ingiuria, tollera, sopporta, 

passa oltre. Ricòrdati che sei in funzione di medico. Osservate il tratto 

gentile dei medici verso i malati anche quando la medicina è dolorosa. Essi 
prestano la loro cura anche quando debbono sentire una protesta. Non 

rispondono insulto ad insulto. La risposta alle loro parole sia puntuale: di uno 

che cura a uno che dev'essere curato, non di due che litigano. Sopportate 

con pazienza, ve ne scongiuro, fratelli miei, [anche le provocazioni].  
 



"Non tollero - obietta qualcuno - che si insulti la Chiesa". Ma è proprio 

la Chiesa che ti prega di essere paziente con chi insulta la Chiesa. "Si 

denigra il mio vescovo. Si dicono cose infami del mio vescovo e 

tacerò?". Si dicano pure cose infami, ma tu taci, ora: non per consenso 
- è chiaro - ma per sopportazione. Se per il momento non entri nelle 

discussioni, fai un servizio al tuo vescovo.  

Cerca di capire il momento: abbi prudenza. Pensa a quanti bestemmiano il tuo 

Dio. Tu senti e Lui non sente? tu sai ed egli non sa? Eppure fa sorgere il sole 
sui buoni e sui malvagi e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti (Mt.5,45). Dio 

dunque mostra [al momento] pazienza e rimanda la [manifestazione della] sua 

potenza. Così anche tu valuta il tempo e non eccitare questi occhi gonfi, 

infiammati: aumenteresti il loro malessere.  
Sei amico della pace? Allora sta' interiormente tranquillo con la tua amata. 

"Così - dirai - non c'è da far nulla?".  

Certo che hai qualcosa da fare: elimina i litigi. Volgiti alla preghiera. 

Non respingere dunque l'ingiuria con l'ingiuria ma prega per chi la fa. Vorresti 
ribattere, parlare a lui, contro di lui. Invece parla a Dio di lui. Vedi che non è 

esattamente il silenzio che t'impongo.  

Si tratta di scegliere un interlocutore diverso; quello al quale tu puoi parlare 

tacendo: a labbra chiuse ma col grido nel cuore. Dove il tuo avversario non ti 

vede, lì sarai efficace per lui.  
A chi non ama la pace e vuol litigare rispondi così con tutta pace: "Di' quello 

che vuoi, odia quanto vuoi, detesta quanto ti piace, sempre mio fratello sei. 

Perché ti adoperi per non essere mio fratello? Buono, cattivo, volente, nolente, 

sempre mio fratello sei".  
Egli potrebbe replicare: "Come posso esserti fratello? Io ti sono avversario, 

nemico". Ma tu: "Anche se parli in questo modo, anche così sei mio fratello". 

Sembra assurdo: mi odia, mi detesta e tuttavia mi è fratello? Si vorrebbe che 

io accettassi il modo di vedere di uno che non sa quel che si dica? Io gli 
desidero la guarigione: che veda la luce, che mi riconosca fratello. Vuoi che io 

accetti quello che lui dice: che io non sarei suo fratello per il fatto che egli mi 

detesta e mi odia? Debbo credere a lui e non alla stessa luce?  

Sentiamo che cosa dice la stessa Luce.  

Leggi il Profeta: Ascoltate, voi che temete, la parola del Signore. E` lo Spirito 
Santo che parla per bocca del profeta Isaia: Ascoltate la parola del Signore, voi 

che temete. Dite: Siete nostri fratelli, anche a coloro che vi odiano e vi 

detestano. Il fatto è che la luce risplende, fa vedere la fraternità. Il malato 

d'occhi dice: "Chiudi la finestra". E invece tu apri gli occhi alla luce. Tu che 
secondo lui sei ancora in mezzo alle tenebre riconosci il tuo fratello in piena 

luce e di' senza timore non le mie, ma le parole di Dio.  

E` Dio che parla: Dite: Siete nostri fratelli. Di chi? Anche di quelli che vi 

odiano. Non ci sarebbe infatti nulla di straordinario se chiamaste fratelli quelli 
che vi amano. Invece si tratta proprio di quelli che vi odiano e vi detestano.  

Ma come può essere? Sta' a sentire e riconosci il buon frutto di una situazione 

condotta in tal modo. Fa' come se interrogassi il Signore Dio tuo e dicessi: 

"Signore, come posso dire: "Sei mio fratello" a chi odia, a chi detesta? Dimmi 
tu quale sarebbe la ragione".  



Eccola: Perché il nome del Signore sia glorificato. Appaia nella gioia ed essi 

siano confusi (Is.66,5 della LXX). Cerca di vedere, te ne scongiuro, qual è il 

frutto della pazienza, il risultato della mitezza. Dite: Siete nostri fratelli. 

Perché? Perché il nome del Signore sia glorificato. Perché non ti si riconosce 
fratello? Perché ci si restringe al nome dell'uomo, a glorificare l'uomo [invece di 

glorificare Dio].  

Ripeti dunque: "Fratello mio, puoi odiarmi, puoi detestarmi finché vuoi, sei 

sempre mio fratello. Riconosci in te il segno di mio Padre, che è la parola del 
nostro Padre. Per quanto fratello cattivo, per quanto fratello litigioso, mio 

fratello sempre sei, perché anche tu dici, come dico io: Padre nostro che sei nei 

cieli (Mt.6,9). Il nostro linguaggio è uguale. Perché non ci manteniamo uniti in 

lui? Ti prego, fratello, riconosci il senso di quello che dici insieme a me e 
condanna quello che fai contro di me. Considera le parole che escono dalle tue 

stesse labbra e, più che me, ascolta te stesso. Pensa chi è Colui a cui 

diciamo: Padre nostro che sei nei cieli. Non è un amico, non è un vicino. E` 

uno, quello a cui ci rivolgiamo, che ci fa obbligo di andare d'accordo, e dato 
che siamo uniti con una stessa voce davanti al Padre, perché non dobbiamo 

essere uniti in una stessa pace?". 

 

Pace fervida di amore. Digiuno e ospitalità verso gli aderenti alla 

conferenza. 
5. Queste cose ditele con fervore, ma con dolcezza. Sia appassionata la vostra 

parola, ma per il fervore della carità, non per l'esaltazione della discordia. E 

pregate con me il Signore in questi solenni digiuni: quello che già era stabilito 

di fare per il Signore facciamolo con l'intenzione di un'offerta per questa santa 
causa. Il solenne digiuno era previsto per il periodo successivo alla Pentecoste. 

Avremmo digiunato in ogni modo anche se non ci fosse stata questa ragione. 

Che cosa dunque dobbiamo fare per i nostri fratelli? Li abbiamo in carico nel 

nome del Signore nostro Dio e medico nostro; per curarli e risanarli, anzi per 
offrirli a lui perché siano risanati, non presumendo di essere noi la mano del 

medico. E allora che cosa possiamo fare? Pregare lo stesso medico, 

digiunando, appunto, con umiltà di cuore, con pia azione di lode, con rispetto 

verso i fratelli. Col Signore preghiera fervida, coi fratelli carità. Si dovrebbero 

anche aumentare le elemosine perché siano esaudite più facilmente le 
preghiere. Praticate anche l'ospitalità: è il momento opportuno dato che vi è 

qui assembramento dei servi di Dio; è l'occasione buona, la circostanza adatta. 

Perché lasciarla vanificare? Fa' l'inventario di quello che hai nel cenacolo della 

tua casa e decidi che cosa puoi riservare al cielo, cioè in sostanza a te: per il 
solo tesoro che ti lascia senza preoccupazioni. Deposita dunque in alto e affida 

le tue cose non al tuo servo ma al tuo Signore; lì dove non puoi temere che il 

ladro penetri a rubare, lo scassinatore a rapinare, la violenza del nemico in 

guerra a depredare. Fa' in modo di avere dei beni che ti vengano restituiti. Anzi 
ti sarà reso in una misura superiore a quella in cui dài. Il Signore ti vuole 

usuraio, ma nei riguardi suoi, non del tuo prossimo. 
________________________ 
 
https://t.me/cooperatoresveritatis   

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/   

su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos  

CooperatoresVeritatis su Facebook: https://www.facebook.com/coworkerstruth 

https://t.me/cooperatoresveritatis
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
https://www.facebook.com/coworkerstruth

