Magistero integrale alla Curia di Benedetto XVI

DISCORSO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI
ALLA CURIA ROMANA IN OCCASIONE
DELLA PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI

Giovedi, 22 dicembre 2005

Signori Cardinali,
venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
cari fratelli e sorelle!

“Expergiscere, homo: quia pro te Deus factus est homo - Svegliati, uomo,
poiché per te Dio si é fatto uomo” (S. Agostino, Discorsi, 185).

Con quest’invito di Sant’Agostino a cogliere il senso autentico del Natale di Cristo,
apro il mio incontro con voi, cari collaboratori della Curia Romana, in prossimita ormai
delle festivita natalizie. A ciascuno rivolgo il mio saluto piu cordiale, ringraziandovi per
i sentimenti di devozione e di affetto, di cui si e fatto efficace interprete il Cardinale
Decano, al quale va il mio pensiero riconoscente. Iddio si € fatto uomo per noi: &
questo il messaggio che ogni anno dalla silenziosa grotta di Betlemme si diffonde sin
nei piu sperduti angoli della terra.

Il Natale e festa di luce e di pace, € giorno di interiore stupore e di gioia che si
espande nell’'universo, perché “Dio si € fatto uomo”.

Dall'umile grotta di Betlemme I’'eterno Figlio di Dio, divenuto piccolo Bambino, si
rivolge a ciascuno di noi: ci interpella, ci invita a rinascere in lui perché, insieme a lui,
possiamo vivere eternamente nella comunione della Santissima Trinita.

Con il cuore colmo della gioia che deriva da questa consapevolezza, riandiamo col
pensiero alle vicende dell'anno che volge al suo tramonto. Stanno alle nostre spalle
grandi avvenimenti, che hanno segnato profondamente la vita della Chiesa. Penso
innanzitutto alla dipartita del nostro amato Santo Padre Giovanni Paolo II, preceduta
da un lungo cammino di sofferenza e di graduale perdita della parola. Nessun Papa ci
ha lasciato una quantita di testi pari a quella che ci ha lasciato lui; nessun Papa in
precedenza ha potuto visitare, come lui, tutto il mondo e parlare in modo diretto agli
uomini di tutti i continenti. Ma, alla fine, gli & toccato un cammino di sofferenza e di
silenzio. Restano indimenticabili per noi le immagini della Domenica delle Palme
quando, col ramo di olivo nella mano e segnato dal dolore, egli stava alla finestra e ci
dava la benedizione del Signhore in procinto di incamminarsi verso la Croce. Poi
I'immagine di quando nella sua cappella privata, tenendo in mano il Crocifisso,
partecipava alla Via Crucis nel Colosseo, dove tante volte aveva guidato la processione
portando egli stesso la Croce. Infine la muta benedizione della Domenica di Pasqua,
nella quale, attraverso tutto il dolore, vedevamo rifulgere la promessa della
risurrezione, della vita eterna.

Il Santo Padre, con le sue parole e le sue opere, ci ha donato cose grandi; ma non
meno importante € la lezione che ci ha dato dalla cattedra della sofferenza e del
silenzio. Nel suo ultimo libro “Memoria e Identita” (Rizzoli 2005) ci ha lasciato
un’interpretazione della sofferenza che non € una teoria teologica o filosofica, ma un
frutto maturato lungo il suo personale cammino di sofferenza, da lui percorso col
sostegno della fede nel Signore crocifisso. Questa interpretazione, che egli aveva


https://cooperatores-veritatis.org/ratzingers-library/ratzinger-magistero/

elaborato nella fede e che dava senso alla sua sofferenza vissuta in comunione con
quella del Signore, parlava attraverso il suo muto dolore trasformandolo in un grande
messaggio. Sia all'inizio come ancora una volta alla fine del menzionato libro, il Papa
si mostra profondamente toccato dallo spettacolo del potere del male che, nel secolo
appena terminato, ci e stato dato di sperimentare in modo drammatico. Dice
testualmente: “Non € stato un male in edizione piccola... E stato un male di
proporzioni gigantesche, un male che si € avvalso delle strutture statali per compiere
la sua opera nefasta, un male eretto a sistema" (pag. 198). Il male & forse invincibile?
E la vera ultima potenza della storia? A causa dell'esperienza del male, la questione
della redenzione, per Papa Woytita, era diventata I'essenziale e centrale domanda
della sua vita e del suo pensare come cristiano. Esiste un limite contro il quale la
potenza del male s'infrange? Si, esso esiste, risponde il Papa in questo suo libro, come
anche nella sua Enciclica sulla redenzione. Il potere che al male mette un limite € la
misericordia divina. Alla violenza, all'ostentazione del male si oppone nella storia -
come "il totalmente altro” di Dio, come la potenza propria di Dio - la divina
misericordia.

L'agnello e piu forte del drago, potremmo dire con I'Apocalisse.

Alla fine del libro, nello sguardo retrospettivo sull'attentato del 13 maggio 1981 ed
anche sulla base dell'esperienza del suo cammino con Dio e con il mondo, Giovanni
Paolo II ha approfondito ulteriormente questa risposta. Il limite del potere del male, la
potenza che, in definitiva, lo vince € - cosi egli ci dice - la sofferenza di Dio, la
sofferenza del Figlio di Dio sulla Croce: “La sofferenza di Dio crocifisso non & soltanto
una forma di sofferenza accanto alle altre... Cristo, soffrendo per tutti noi, ha conferito
un nuovo senso alla sofferenza, I'ha introdotta in una nuova dimensione, in un nuovo
ordine: quello dell'amore... La passione di Cristo sulla Croce ha dato un senso
radicalmente nuovo alla sofferenza, I'ha trasformata dal di dentro... E la sofferenza che
brucia e consuma il male con la fiamma dell'amore... Ogni sofferenza umana, ogni
dolore, ogni infermita racchiude una promessa di salvezza... Il male... esiste nel mondo
anche per risvegliare in noi I'amore, che € dono di sé... a chi e visitato dalla
sofferenza... Cristo € il Redentore del mondo: ‘Per le sue piaghe noi siamo stati guariti’
(Is 53, 5)” (pag. 198 ss.). Tutto questo non & semplicemente teologia dotta, ma
espressione di una fede vissuta e maturata nella sofferenza. Certo, noi dobbiamo fare
del tutto per attenuare la sofferenza ed impedire l'ingiustizia che provoca la sofferenza
degli innocenti. Tuttavia dobbiamo anche fare del tutto perché gli uomini possano
scoprire il senso della sofferenza, per essere cosi in grado di accettare la propria
sofferenza e unirla alla sofferenza di Cristo. In questo modo essa si fonde insieme con
I'amore redentore e diventa, di conseguenza, una forza contro il male nel mondo. La
risposta che si € avuta in tutto il mondo alla morte del Papa & stata una
manifestazione sconvolgente di riconoscenza per il fatto che egli, nel suo ministero, si
e offerto totalmente a Dio per il mondo; un ringraziamento per il fatto che egli, in un
mondo pieno di odio e di violenza, ci ha insegnato nuovamente I'amare e il soffrire a
servizio degli altri; ci ha mostrato, per cosi dire, dal vivo il Redentore, la redenzione, e
Ci ha dato la certezza che, di fatto, il male non ha l'ultima parola nel mondo.

Due altri avvenimenti, avviati ancora da Papa Giovanni Paolo II, vorrei ora
menzionare, se pur brevemente: si tratta della Giornata Mondiale della Gioventu
celebrata a Colonia e del Sinodo dei Vescovi sull'Eucaristia che ha concluso anche
I'Anno dell’Eucaristia, inaugurato da Papa Giovanni Paolo II.

La Giornata Mondiale della Gioventu € rimasta nella memoria di tutti coloro che erano
presenti come un grande dono. Oltre un milione di giovani si radunarono nella Citta di

2



http://www.vatican.va/edocs/ITA1220/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2005_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2005_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XI%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/eucharist/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2005_it.html

Colonia, situata sul fiume Reno, e nelle citta vicine per ascoltare insieme la Parola di
Dio, per pregare insieme, per ricevere i sacramenti della Riconciliazione e
dell'Eucaristia, per cantare e festeggiare insieme, per gioire dell’esistenza e per
adorare e ricevere il Signore eucaristico durante i grandi incontri del sabato sera e
della domenica. Durante tutti quei giorni regnava semplicemente la gioia. A
prescindere dai servizi d'ordine, la polizia non ebbe niente da fare - il Signore aveva
radunato la sua famiglia, superando sensibilmente ogni frontiera e barriera e, nella
grande comunione tra di noi, ci aveva fatto sperimentare la sua presenza. Il motto
scelto per quelle giornate - “"Andiamo ad adorarlo” - conteneva due grandi immagini
che, fin dall'inizio, favorirono I'approccio giusto. Vi era innanzitutto I'immagine del
pellegrinaggio, l'immagine dell'uomo che, guardando al di la dei suoi affari e del suo
guotidiano, si mette alla ricerca della sua destinazione essenziale, della verita, della
vita giusta, di Dio.

Questa immagine dell'uomo in cammino verso la meta della vita racchiudeva in se
ancora due indicazioni chiare. C'era innanzitutto l'invito a non vedere il mondo che ci
circonda soltanto come la materia grezza con cui noi possiamo fare qualcosa, ma a
cercare di scoprire in esso la “calligrafia del Creatore”, la ragione creatrice e I'amore
da cui & nato il mondo e di cui ci parla I'universo, se noi ci rendiamo attenti, se i nostri
sensi interiori si svegliano e acquistano percettivita per le dimensioni pit profonde
della realta.

Come secondo elemento si aggiungeva poi l'invito a mettersi in ascolto della
rivelazione storica che, sola, pud offrirci la chiave di lettura per il silenzioso mistero
della creazione, indicandoci concretamente la via verso il vero Padrone del mondo e
della storia che si nasconde nella poverta della stalla di Betlemme. L'altra immagine
contenuta nel motto della Giornata Mondiale della Gioventu era I'uomo in adorazione:
“Siamo venuti per adorarlo”. Prima di ogni attivita e di ogni mutamento del mondo
deve esserci I'adorazione. Solo essa ci rende veramente liberi; essa soltanto ci da i
criteri per il nostro agire. Proprio in un mondo in cui progressivamente vengono meno
i criteri di orientamento ed esiste la minaccia che ognuno faccia di se stesso il proprio
criterio, € fondamentale sottolineare I'adorazione. Per tutti coloro che erano presenti
rimane indimenticabile l'intenso silenzio di quel milione di giovani, un silenzio che ci
univa e sollevava tutti quando il Signore nel Sacramento era posto sull'altare.
Serbiamo nel cuore le immagini di Colonia: sono una indicazione che continua ad
operare. Senza menzionare singoli nomi, vorrei in questa occasione ringraziare tutti
coloro che hanno reso possibile la Giornata Mondiale della Gioventu; soprattutto, pero,
ringraziamo insieme il Signore, perché in definitiva solo Lui poteva donarci quelle
giornate nel modo in cui le abbiamo vissute.

La parola "adorazione" ci porta al secondo grande avvenimento di cui vorrei parlare:
il Sinodo dei Vescovi e I'Anno dell’Eucaristia. Papa Giovanni Paolo II, con

I'Enciclica Ecclesia de Eucharistia e con la Lettera apostolica Mane nobiscum Domine ci
aveva gia donato le indicazioni essenziali e al contempo, con la sua esperienza
personale della fede eucaristica, aveva concretizzato I'insegnamento della Chiesa.
Inoltre, la Congregazione per il Culto Divino, in stretto collegamento con I'Enciclica,
aveva pubblicato l'istruzione Redemptionis Sacramentum come aiuto pratico per la
giusta realizzazione della Costituzione conciliare sulla liturgia e della riforma liturgica.
Oltre tutto cio, era veramente possibile dire ancora qualcosa di nuovo, sviluppare
ulteriormente l'insieme della dottrina? Proprio questa fu la grande esperienza del
Sinodo quando, nei contributi dei Padri, si € vista rispecchiarsi la ricchezza della vita
eucaristica della Chiesa di oggi e si € manifestata I'inesauribilita della sua fede
eucaristica. Quello che i Padri hanno pensato ed espresso dovra essere presentato, in

3



http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2005_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XI%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi
http://www.vatican.va/holy_father/img/special_features/eucharist/index_it.html
http://www.vatican.va/edocs/ITA1798/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20041008_mane-nobiscum-domine.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html

stretto collegamento con le Propositiones del Sinodo, in un documento post-sinodale.
Vorrei qui solo sottolineare ancora una volta quel punto che, poco fa, abbiamo gia
registrato nel contesto della Giornata Mondiale della Gioventu: 'adorazione del
Signore risorto, presente nell'Eucaristia con carne e sangue, con corpo € anima, con
divinita e umanita. E commovente per me vedere come dappertutto nella Chiesa si
stia risvegliando la gioia dell'adorazione eucaristica e si manifestino i suoi frutti. Nel
periodo della riforma liturgica spesso la Messa considerata come Cena eucaristica e
I'adorazione del Ss.mo Sacramento erano viste come in contrasto tra loro: il Pane
eucaristico non ci sarebbe stato dato per essere contemplato, ma per essere
mangiato, secondo un’obiezione allora diffusa. Nell'esperienza di preghiera della
Chiesa si &€ ormai manifestata la mancanza di senso di una tale contrapposizione. Gia
Agostino aveva detto: “... nemo autem illam carnem manducat, nisi prius adoraverit;...
peccemus non adorando - Nessuno mangia questa carne senza prima adorarla; ...
peccheremmo se non la adorassimo” (cfr Enarr. in Ps 98,9 CCL XXXIX 1385). Di fatto,
non & che nell'Eucaristia riceviamo semplicemente una qualche cosa. Essa ¢ I'incontro
e l'unificazione di persone; la persona, pero, che ci viene incontro e desidera unirsi a
noi e il Figlio di Dio. Una tale unificazione pu0 soltanto realizzarsi secondo le modalita
dell'adorazione. Ricevere |'Eucaristia significa adorare Colui che riceviamo. Proprio cosi
e soltanto cosi diventiamo una cosa sola con Lui. Percio, lo sviluppo dell'adorazione
eucaristica, come ha preso forma nel corso del Medioevo, era la piu coerente
conseguenza dello stesso mistero eucaristico: soltanto nell'adorazione pud maturare
un'accoglienza profonda e vera. E proprio in questo atto personale di incontro col
Signore matura poi anche la missione sociale che nell'Eucaristia € racchiusa e che
vuole rompere le barriere non solo tra il Signore e noi, ma anche e soprattutto le
barriere che ci separano gli uni dagli altri.

L'ultimo evento di quest’anno su cui vorrei soffermarmi in questa occasione ¢ la
celebrazione della conclusione del Concilio Vaticano II quarant'anni fa. Tale memoria
suscita la domanda: Qual e stato il risultato del Concilio? E stato recepito nel modo
giusto? Che cosa, nella recezione del Concilio, & stato buono, che cosa insufficiente o
sbagliato? Che cosa resta ancora da fare? Nessuno puo negare che, in vaste parti
della Chiesa, la recezione del Concilio si € svolta in modo piuttosto difficile, anche non
volendo applicare a quanto & avvenuto in questi anni la descrizione che il grande
dottore della Chiesa, san Basilio, fa della situazione della Chiesa dopo il Concilio di
Nicea: egli la paragona ad una battaglia navale nel buio della tempesta, dicendo fra
I'altro: “Il grido rauco di coloro che per la discordia si ergono |I'uno contro l‘altro, le
chiacchiere incomprensibili, il rumore confuso dei clamori ininterrotti ha riempito
ormai quasi tutta la Chiesa falsando, per eccesso o per difetto, la retta dottrina della
fede ..."” (De Spiritu Sancto, XXX, 77; PG 32, 213 A; SCh 17bis, pag. 524). Emerge la
domanda: Perché la recezione del Concilio, in grandi parti della Chiesa, finora si &
svolta in modo cosi difficile? Ebbene, tutto dipende dalla giusta interpretazione del
Concilio o - come diremmo oggi — dalla sua giusta ermeneutica, dalla giusta chiave di
lettura e di applicazione. I problemi della recezione sono nati dal fatto che due
ermeneutiche contrarie si sono trovate a confronto e hanno litigato tra loro. L'una ha
causato confusione, l'altra, silenziosamente ma sempre piu visibilmente, ha portato
frutti. Da una parte esiste un'interpretazione che vorrei chiamare “ermeneutica della
discontinuita e della rottura”; essa non di rado si € potuta avvalere della simpatia dei
mass-media, e anche di una parte della teologia moderna. Dall'altra parte c'e
I™ermeneutica della riforma”, del rinnovamento nella continuita dell'unico soggetto-
Chiesa, che il Signore ci ha donato; € un soggetto che cresce nel tempo e si sviluppa,
rimanendo pero sempre lo stesso, unico soggetto del Popolo di Dio in cammino.
L'ermeneutica della discontinuita rischia di finire in una rottura tra Chiesa preconciliare
e Chiesa postconciliare. Essa asserisce che i testi del Concilio come tali non sarebbero
4



http://www.vatican.va/news_services/press/sinodo/documents/bollettino_21_xi-ordinaria-2005/01_italiano/b31_01.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm

ancora la vera espressione dello spirito del Concilio. Sarebbero il risultato di
compromessi nei quali, per raggiungere I'unanimita, si & dovuto ancora trascinarsi
dietro e riconfermare molte cose vecchie ormai inutili. Non in questi compromessi,
pero, si rivelerebbe il vero spirito del Concilio, ma invece negli slanci verso il nuovo
che sono sottesi ai testi: solo essi rappresenterebbero il vero spirito del Concilio, e
partendo da essi e in conformita con essi bisognerebbe andare avanti. Proprio perché i
testi rispecchierebbero solo in modo imperfetto il vero spirito del Concilio e la sua
novita, sarebbe necessario andare coraggiosamente al di la dei testi, facendo spazio
alla novita nella quale si esprimerebbe I'intenzione piu profonda, sebbene ancora
indistinta, del Concilio. In una parola: occorrerebbe seguire non i testi del Concilio, ma
il suo spirito. In tal modo, ovviamente, rimane un vasto margine per la domanda su
come allora si definisca questo spirito e, di conseguenza, si concede spazio ad ogni
estrosita. Con cio, pero, si fraintende in radice la natura di un Concilio come tale. In
guesto modo, esso viene considerato come una specie di Costituente, che elimina una
costituzione vecchia e ne crea una nuova. Ma la Costituente ha bisogno di un
mandante e poi di una conferma da parte del mandante, cioe del popolo al quale la
costituzione deve servire. I Padri non avevano un tale mandato e nessuno lo aveva
mai dato loro; nessuno, del resto, poteva darlo, perché la costituzione essenziale della
Chiesa viene dal Signore e ci e stata data affinché noi possiamo raggiungere la vita
eterna e, partendo da questa prospettiva, siamo in grado di illuminare anche la vita
nel tempo e il tempo stesso. I Vescovi, mediante il Sacramento che hanno ricevuto,
sono fiduciari del dono del Signore. Sono “amministratori dei misteri di Dio” (1

Cor 4,1); come tali devono essere trovati “fedeli e saggi” (cfr Lc 12,41-48). Cio
significa che devono amministrare il dono del Signore in modo giusto, affinché non
resti occultato in qualche nascondiglio, ma porti frutto e il Signore, alla fine, possa
dire all'amministratore: “Poiché sei stato fedele nel poco, ti daro autorita su molto”
(cfr Mt 25,14-30; Lc 19,11-27). In queste parabole evangeliche si esprime la dinamica
della fedelta, che interessa nel servizio del Signore, e in esse si rende anche evidente,
come in un Concilio dinamica e fedelta debbano diventare una cosa sola.

All'ermeneutica della discontinuita si oppone I'ermeneutica della riforma, come I'hanno
presentata dapprima Papa Giovanni XXIII nel suo discorso d'apertura del Concilio I'11
ottobre 1962 e poi Papa Paolo VI nel discorso di conclusione del 7 dicembre 1965.
Vorrei qui citare soltanto le parole ben note di Giovanni XXIII, in cui questa
ermeneutica viene espressa inequivocabilmente quando dice che il Concilio “vuole
trasmettere pura ed integra la dottrina, senza attenuazioni o travisamenti”, e
continua: “IlI nostro dovere non & soltanto di custodire questo tesoro prezioso, come
se ci preoccupassimo unicamente dell'antichita, ma di dedicarci con alacre volonta e
senza timore a quell'opera, che la nostra eta esige... E necessario che questa dottrina
certa ed immutabile, che deve essere fedelmente rispettata, sia approfondita e
presentata in modo che corrisponda alle esigenze del nostro tempo. Una cosa € infatti
il deposito della fede, cioe le verita contenute nella nostra veneranda dottrina, e altra
cosa ¢ il modo col quale esse sono enunciate, conservando ad esse tuttavia lo stesso
senso e la stessa portata” (S. Oec. Conc. Vat. II Constitutiones Decreta Declarationes,
1974, pp. 863-865). E chiaro che questo impegno di esprimere in modo nuovo una
determinata verita esige una nuova riflessione su di essa e un nuovo rapporto vitale
con essa; e chiaro pure che la nuova parola puo maturare soltanto se nasce da una
comprensione consapevole della verita espressa e che, d’altra parte, la riflessione
sulla fede esige anche che si viva questa fede. In questo senso il programma proposto
da Papa Giovanni XXIII era estremamente esigente, come appunto € esigente la
sintesi di fedelta e dinamica. Ma ovunque questa interpretazione & stata
I'orientamento che ha guidato la recezione del Concilio, & cresciuta una nuova vita e
sono maturati frutti nuovi. Quarant’anni dopo il Concilio possiamo rilevare che il



https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html

positivo € piu grande e piu vivo di quanto non potesse apparire nell’agitazione degli
anni intorno al 1968. Oggi vediamo che il seme buono, pur sviluppandosi lentamente,
tuttavia cresce, e cresce cosi anche la nostra profonda gratitudine per l'opera svolta
dal Concilio.

Paolo VI, nel suo discorso per la conclusione del Concilio, ha poi indicato ancora una
specifica motivazione per cui un'ermeneutica della discontinuita potrebbe sembrare
convincente. Nella grande disputa sull'uomo, che contraddistingue il tempo moderno,
il Concilio doveva dedicarsi in modo particolare al tema dell'antropologia. Doveva
interrogarsi sul rapporto tra la Chiesa e la sua fede, da una parte, e l'uomo ed il
mondo di oggi, dall'altra (ibid., pp. 1066 s.). La questione diventa ancora piu chiara,
se in luogo del termine generico di *“mondo di oggi” ne scegliamo un altro piu preciso:
il Concilio doveva determinare in modo nuovo il rapporto tra Chiesa ed eta moderna.
Questo rapporto aveva avuto un inizio molto problematico con il processo a Galileo. Si
era poi spezzato totalmente, quando Kant defini la “religione entro la sola ragione” e
quando, nella fase radicale della rivoluzione francese, venne diffusa un'immagine dello
Stato e dell'uomo che alla Chiesa ed alla fede praticamente non voleva piu concedere
alcuno spazio. Lo scontro della fede della Chiesa con un liberalismo radicale ed anche
con scienze naturali che pretendevano di abbracciare con le loro conoscenze tutta la
realta fino ai suoi confini, proponendosi caparbiamente di rendere superflua I™ipotesi
Dio”, aveva provocato nell'Ottocento, sotto Pio IX, da parte della Chiesa aspre e
radicali condanne di tale spirito dell'eta moderna. Quindi, apparentemente non c'era
pil nessun ambito aperto per un’intesa positiva e fruttuosa, e drastici erano pure i
rifiuti da parte di coloro che si sentivano i rappresentanti dell'eta moderna. Nel
frattempo, tuttavia, anche I'eta moderna aveva conosciuto degli sviluppi. Ci si rendeva
conto che la rivoluzione americana aveva offerto un modello di Stato moderno diverso
da quello teorizzato dalle tendenze radicali emerse nella seconda fase della rivoluzione
francese. Le scienze naturali cominciavano, in modo sempre piu chiaro, a riflettere sul
proprio limite, imposto dallo stesso loro metodo che, pur realizzando cose grandiose,
tuttavia non era in grado di comprendere la globalita della realta. Cosi, tutte e due le
parti cominciavano progressivamente ad aprirsi I'una all'altra. Nel periodo tra le due
guerre mondiali e ancora di piu dopo la seconda guerra mondiale, uomini di Stato
cattolici avevano dimostrato che puo esistere uno Stato moderno laico, che tuttavia
non € neutro riguardo ai valori, ma vive attingendo alle grandi fonti etiche aperte dal
cristianesimo. La dottrina sociale cattolica, via via sviluppatasi, era diventata un
modello importante tra il liberalismo radicale e la teoria marxista dello Stato. Le
scienze naturali, che come tali lavorano con un metodo limitato all'aspetto fenomenico
della realta, si rendevano conto sempre piu chiaramente che questo metodo non
comprendeva la totalita della realta e aprivano quindi nuovamente le porte a Dio,
sapendo che la realta e piu grande del metodo naturalistico e di cido che esso puo
abbracciare. Si potrebbe dire che si erano formati tre cerchi di domande che ora,
durante il Vaticano II, attendevano una risposta. Innanzitutto occorreva definire in
modo nuovo la relazione tra fede e scienze moderne; cid riguardava, del resto, non
soltanto le scienze naturali, ma anche la scienza storica perché, in una certa scuola, il
metodo storico-critico reclamava per sé I'ultima parola nella interpretazione della
Bibbia e, pretendendo la piena esclusivita per la sua comprensione delle Sacre
Scritture, si opponeva in punti importanti all'interpretazione che la fede della Chiesa
aveva elaborato. In secondo luogo, era da definire in modo nuovo il rapporto tra
Chiesa e Stato moderno, che concedeva spazio a cittadini di varie religioni ed
ideologie, comportandosi verso queste religioni in modo imparziale e assumendo
semplicemente la responsabilita per una convivenza ordinata e tollerante tra i cittadini
e per la loro liberta di esercitare la propria religione. Con cio, in terzo luogo, era
collegato in modo piu generale il problema della tolleranza religiosa - una questione



https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html

che richiedeva una nuova definizione del rapporto tra fede cristiana e religioni del
mondo. In particolare, di fronte ai recenti crimini del regime nazionalsocialista e, in
genere, in uno sguardo retrospettivo su una lunga storia difficile, bisognava valutare e
definire in modo nuovo il rapporto tra la Chiesa e la fede di Israele.

Sono tutti temi di grande portata su cui non € possibile soffermarsi piu ampiamente in
questo contesto. E chiaro che in tutti questi settori, che nel loro insieme formano un
unico problema, poteva emergere una qualche forma di discontinuita e che, in un
certo senso, si era manifestata di fatto una discontinuita, nella quale tuttavia, fatte le
diverse distinzioni tra le concrete situazioni storiche e le loro esigenze, risultava non
abbandonata la continuita nei principi - fatto questo che facilmente sfugge alla prima
percezione. E proprio in questo insieme di continuita e discontinuita a livelli diversi che
consiste la natura della vera riforma. In questo processo di novita nella continuita
dovevamo imparare a capire piu concretamente di prima che le decisioni della Chiesa
riguardanti cose contingenti — per esempio, certe forme concrete di liberalismo o di
interpretazione liberale della Bibbia — dovevano necessariamente essere esse stesse
contingenti, appunto perché riferite a una determinata realta in se stessa mutevole.
Bisognava imparare a riconoscere che, in tali decisioni, solo i principi esprimono
I'aspetto duraturo, rimanendo nel sottofondo e motivando la decisione dal di dentro.
Non sono invece ugualmente permanenti le forme concrete, che dipendono dalla
situazione storica e possono quindi essere sottoposte a mutamenti. Cosi le decisioni di
fondo possono restare valide, mentre le forme della loro applicazione a contesti nuovi
possono cambiare. Cosi, ad esempio, se la liberta di religione viene considerata come
espressione dell'incapacita dell'uomo di trovare la verita e di conseguenza diventa
canonizzazione del relativismo, allora essa da necessita sociale e storica & elevata in
modo improprio a livello metafisico ed € cosi privata del suo vero senso, con la
conseguenza di non poter essere accettata da colui che crede che I'uomo € capace di
conoscere la verita di Dio e, in base alla dignita interiore della verita, € legato a tale
conoscenza.

Una cosa completamente diversa € invece il considerare la liberta di religione come
una necessita derivante dalla convivenza umana, anzi come una conseguenza
intrinseca della verita che non puo essere imposta dall'esterno, ma deve essere fatta
propria dall’'uomo solo mediante il processo del convincimento. Il Concilio Vaticano 1II,
riconoscendo e facendo suo con il Decreto sulla liberta religiosa un principio essenziale
dello Stato moderno, ha ripreso nuovamente il patrimonio piu profondo della Chiesa.
Essa pud essere consapevole di trovarsi con cio in piena sintonia con l'insegnamento
di Gesu stesso (cfr Mt 22,21), come anche con la Chiesa dei martiri, con i martiri di
tutti i tempi. La Chiesa antica, con naturalezza, ha pregato per gli imperatori e per i
responsabili politici considerando questo un suo dovere (cfr 1 Tm 2,2); ma, mentre
pregava per gli imperatori, ha invece rifiutato di adorarli, e con cio ha respinto
chiaramente la religione di Stato. I martiri della Chiesa primitiva sono morti per la loro
fede in quel Dio che si era rivelato in Gesu Cristo, e proprio cosi sono morti anche per
la liberta di coscienza e per la liberta di professione della propria fede - una
professione che da nessuno Stato pu0 essere imposta, ma invece puo essere fatta
propria solo con la grazia di Dio, nella liberta della coscienza. Una Chiesa missionaria,
che si sa tenuta ad annunciare il suo messaggio a tutti i popoli, deve impegnarsi per la
liberta della fede. Essa vuole trasmettere il dono della verita che esiste per tutti ed
assicura al contempo i popoli e i loro governi di non voler distruggere con cio la loro
identita e le loro culture, ma invece porta loro una risposta che, nel loro intimo,
aspettano - una risposta con cui la molteplicita delle culture non si perde, ma cresce
invece l'unita tra gli uomini e cosi anche la pace tra i popoli.



http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_en.html

Il Concilio Vaticano II, con la nuova definizione del rapporto tra la fede della Chiesa e
certi elementi essenziali del pensiero moderno, ha rivisto o anche corretto alcune
decisioni storiche, ma in questa apparente discontinuita ha invece mantenuto ed
approfondito la sua intima natura e la sua vera identita. La Chiesa ¢, tanto prima
quanto dopo il Concilio, la stessa Chiesa una, santa, cattolica ed apostolica in
cammino attraverso i tempi; essa prosegue “il suo pellegrinaggio fra le persecuzioni
del mondo e le consolazioni di Dio”, annunziando la morte del Signore fino a che Egli
venga (cfr Lumen gentium, 8). Chi si era aspettato che con questo “si” fondamentale
all'eta moderna tutte le tensioni si dileguassero e |™apertura verso il mondo” cosi
realizzata trasformasse tutto in pura armonia, aveva sottovalutato le interiori tensioni
e anche le contraddizioni della stessa eta moderna; aveva sottovalutato la pericolosa
fragilita della natura umana che in tutti i periodi della storia e in ogni costellazione
storica € una minaccia per il cammino dell'uomo. Questi pericoli, con le nuove
possibilita e con il nuovo potere dell'uomo sulla materia e su se stesso, non sono
scomparsi, ma assumono invece nuove dimensioni: uno sguardo sulla storia attuale lo
dimostra chiaramente.

Anche nel nostro tempo la Chiesa resta un "segno di contraddizione" (Lc 2,34) — non
senza motivo Papa Giovanni Paolo II, ancora da Cardinale, aveva dato questo titolo
agli Esercizi Spirituali predicati nel 1976 a Papa Paolo VI e alla Curia Romana. Non
poteva essere intenzione del Concilio abolire questa contraddizione del Vangelo nei
confronti dei pericoli e degli errori dell'uomo. Era invece senz'altro suo intendimento
accantonare contraddizioni erronee o superflue, per presentare a questo nostro
mondo l'esigenza del Vangelo in tutta la sua grandezza e purezza. Il passo fatto dal
Concilio verso I'eta moderna, che in modo assai impreciso € stato presentato come
“apertura verso il mondo”, appartiene in definitiva al perenne problema del rapporto
tra fede e ragione, che si ripresenta in sempre nuove forme. La situazione che il
Concilio doveva affrontare e senz'altro paragonabile ad avvenimenti di epoche
precedenti. San Pietro, nella sua prima lettera, aveva esortato i cristiani ad essere
sempre pronti a dar risposta (apo-logia) a chiunque avesse loro chiesto il logos,

la ragione della loro fede (cfr 3,15). Questo significava che la fede biblica doveva
entrare in discussione e in relazione con la cultura greca ed imparare a riconoscere
mediante l'interpretazione la linea di distinzione, ma anche il contatto e I'affinita tra
loro nell'unica ragione donata da Dio. Quando nel XIII secolo, mediante filosofi ebrei
ed arabi, il pensiero aristotelico entro in contatto con la cristianita medievale formata
nella tradizione platonica, e fede e ragione rischiarono di entrare in una contraddizione
inconciliabile, fu soprattutto san Tommaso d'Aquino a mediare il nuovo incontro tra
fede e filosofia aristotelica, mettendo cosi la fede in una relazione positiva con la
forma di ragione dominante nel suo tempo. La faticosa disputa tra la ragione moderna
e la fede cristiana che, in un primo momento, col processo a Galileo, era iniziata in
modo negativo, certamente conobbe molte fasi, ma col Concilio Vaticano II arrivo 'ora
in cui si richiedeva un ampio ripensamento. Il suo contenuto, nei testi conciliari, &
tracciato sicuramente solo a larghe linee, ma con cid € determinata la direzione
essenziale, cosicché il dialogo tra ragione e fede, oggi particolarmente importante, in
base al Vaticano II ha trovato il suo orientamento. Adesso questo dialogo € da
sviluppare con grande apertura mentale, ma anche con quella chiarezza nel
discernimento degli spiriti che il mondo con buona ragione aspetta da noi proprio in
guesto momento. Cosi possiamo oggi con gratitudine volgere il nostro sguardo al
Concilio Vaticano II: se lo leggiamo e recepiamo guidati da una giusta ermeneutica,
esso puo essere e diventare sempre di pit una grande forza per il sempre necessario
rinnovamento della Chiesa.


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

Infine, devo forse ancora far memoria di quel 19 aprile di quest'anno, in cui il Collegio
Cardinalizio, con mio non piccolo spavento, mi ha eletto a successore di Papa Giovanni
Paolo II, a successore di san Pietro sulla cattedra del Vescovo di Roma? Un tale
compito stava del tutto fuori di cid che avrei mai potuto immaginare come mia
vocazione. Cosi, fu soltanto con un grande atto di fiducia in Dio che potei dire
nell'obbedienza il mio “si” a questa scelta. Come allora, cosi chiedo anche oggi a tutti
Voi la preghiera, sulla cui forza e sostegno io conto. Al contempo desidero ringraziare
di cuore in quest'ora tutti coloro che mi hanno accolto e mi accolgono tuttora con
tanta fiducia, bonta e comprensione, accompagnandomi giorno per giorno con la loro
preghiera.

Il Natale € ormai vicino. Il Signore Dio alle minacce della storia non si € opposto con il
potere esteriore, come noi uomini, secondo le prospettive di questo nostro mondo, ci
saremmo aspettati. L'arma sua ¢ la bonta. Si e rivelato come bimbo, nato in una
stalla. E proprio cosi che contrappone il suo potere completamente diverso alle
potenze distruttive della violenza. Proprio cosi Egli ci salva. Proprio cosi ci mostra cio
che salva. Vogliamo, in questi giorni natalizi, andargli incontro pieni di fiducia, come i
pastori, come i sapienti dell'Oriente. Chiediamo a Maria di condurci al Signore.
Chiediamo a Lui stesso di far brillare il suo volto su di noi. Chiediamogli di vincere Egli
stesso la violenza nel mondo e di farci sperimentare il potere della sua bonta. Con
questi sentimenti imparto di cuore a tutti Voi la Benedizione Apostolica.

DISCORSO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI
ALLA CURIA ROMANA IN OCCASIONE
DELLA PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI

Sala Clementina
Venerdi, 22 dicembre 2006

Signori Cardinali,
venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
cari fratelli!

Con grande gioia vi incontro oggi e rivolgo a ciascuno di voi il mio cordiale saluto. Vi
ringrazio per la vostra presenza a questo tradizionale appuntamento, che si tiene
nell'imminenza del Santo Natale. Ringrazio in particolare il Cardinale Angelo Sodano
per le parole con cui si e fatto interprete dei sentimenti di tutti i presenti, prendendo
spunto dal tema centrale dell’Enciclica Deus caritas est. In questa significativa
circostanza desidero rinnovargli I'espressione della mia gratitudine per il servizio che
in tanti anni ha reso al Papa e alla Santa Sede, segnatamente in qualita di Segretario
di Stato, e chiedo al Signore di ricompensarlo per il bene che ha compiuto con la sua
saggezza e il suo zelo per la missione della Chiesa. Al tempo stesso, mi piace
rinnovare uno speciale augurio al Cardinale Tarcisio Bertone per il huovo compito che
gli ho affidato. Estendo volentieri questi miei sentimenti a quanti, nel corso di
quest’anno, sono entrati al servizio della Curia Romana o del Governatorato, mentre
con affetto e gratitudine ricordiamo coloro che il Signore ha chiamato a sé da questa
vita.



https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/elezione/index.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html

L'anno che volge al termine - lo ha detto Lei, Eminenza - rimane nella nostra memoria
con la profonda impronta degli orrori della guerra svoltasi nei pressi della Terra Santa
come anche in generale del pericolo di uno scontro tra culture e religioni — un pericolo
che incombe tuttora minaccioso su questo nostro momento storico. Il problema delle
vie verso la pace e cosi diventato una sfida di primaria importanza per tutti coloro che
si preoccupano dell'uomo. Cid vale in modo particolare per la Chiesa, per la quale la
promessa che ne ha accompagnato gli inizi significa insieme una responsabilita e un
compito: "Gloria a Dio nel piu alto dei cieli e pace in terra per gli uomini che egli ama"
(Lc 2,14).

Questo saluto dell'angelo ai pastori nella notte della nascita di Gesu a Betlemme rivela
una connessione inscindibile tra il rapporto degli uomini con Dio e il loro rapporto
vicendevole. La pace sulla terra non puo trovarsi senza la riconciliazione con Dio,
senza l'armonia tra cielo e terra. Questa correlazione del tema "Dio" col tema "pace" &
stato l'aspetto determinante dei quattro Viaggi Apostolici di quest'anno: ad essi vorrei
riandare con la memoria in questo momento. C'e stata innanzitutto la Visita Pastorale
in Polonia, il Paese natale del nostro amato Papa Giovanni Paolo II. Il viaggio nella sua
Patria & stato per me un intimo dovere di gratitudine per tutto cio che egli, durante il
quarto di secolo del suo servizio, ha donato a me personalmente e soprattutto alla
Chiesa e al mondo. Il suo dono piu grande per tutti noi & stata la sua fede incrollabile
e il radicalismo della sua dedizione. “Totus tuus” era il suo motto: in esso si
rispecchiava tutto il suo essere. Si, egli si &€ donato senza riserve a Dio, a Cristo, alla
Madre di Cristo, alla Chiesa: al servizio del Redentore ed alla redenzione dell'uomo.
Non ha serbato nulla, si & lasciato consumare fino in fondo dalla fiamma della fede. Ci
ha mostrato cosi come, da uomini di questo nostro oggi, si possa credere in Dio, nel
Dio vivente resosi vicino a noi in Cristo. Ci ha mostrato che € possibile una dedizione
definitiva e radicale dell’intera vita e che, proprio nel donarsi, la vita diventa grande e
vasta e feconda. In Polonia, ovunque sono andato, ho trovato la gioia della fede. “La
gioia del Signore ¢ la vostra forza” - questa parola che, in mezzo alla miseria del
nuovo inizio, lo scriba Esdra grido al popolo di Israele appena tornato dall'esilio

(Ne 8,10), qui si poteva sperimentarla come realta. Sono rimasto profondamente
colpito dalla grande cordialita con cui sono stato accolto dappertutto. La gente ha
visto in me il successore di Pietro a cui € affidato il ministero pastorale per tutta la
Chiesa. Vedevano colui al quale, nonostante tutta la debolezza umana, allora come
oggi e rivolta la parola del Signore risorto: “Pasci le mie pecorelle” (cfr Gv 21,15-19);
vedevano il successore di colui al quale Gesu presso Cesarea di Filippo disse: “Tu sei
Pietro e su questa pietra edifichero la mia chiesa” (Mt 16,18). Pietro, da sé, non era
una roccia, ma un uomo debole ed incostante. Il Signore, pero, volle fare proprio di lui
la pietra e dimostrare che, attraverso un uomo debole, Egli stesso sostiene
saldamente la sua Chiesa e la mantiene nell’'unita. Cosi la visita in Polonia & stata per
me, nel senso piu profondo, una festa della cattolicita. Cristo € la nostra pace che
riunisce i separati: Egli, al di la di tutte le diversita delle epoche storiche e delle
culture, € la riconciliazione. Mediante il ministero petrino sperimentiamo questa forza
unificatrice della fede che, sempre di huovo, partendo dai molti popoli edifica I'unico
popolo di Dio. Con gioia abbiamo fatto realmente questa esperienza che, provenendo
da molti popoli, noi formiamo I'unico popolo di Dio, la sua santa Chiesa. Per questo il
ministero petrino puo essere il segno visibile che garantisce questa unita e forma
un’‘unita concreta. Per questa toccante esperienza di cattolicita vorrei ringraziare la
Chiesa in Polonia ancora una volta in modo esplicito e di tutto cuore.

Nei miei spostamenti in Polonia non poteva mancare la visita ad Auschwitz-
Birkenau nel luogo della barbarie piu crudele - del tentativo di cancellare il popolo di

10


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2006/index_polonia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2006/index_polonia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060528_auschwitz-birkenau.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060528_auschwitz-birkenau.html

Israele, di vanificare cosi anche |'elezione da parte di Dio, di bandire Dio stesso dalla
storia. Fu per me motivo di grande conforto veder comparire nel cielo in quel
momento l'arcobaleno, mentre io, davanti all’orrore di quel luogo, nell'atteggiamento
di Giobbe gridavo verso Dio, scosso dallo spavento della sua apparente assenza e, al
contempo, sorretto dalla certezza che Egli anche nel suo silenzio non cessa di essere e
di rimanere con noi. L'arcobaleno era come una risposta: Si, Io ci sono, e le parole
della promessa, dell’Alleanza, che ho pronunciato dopo il diluvio, sono valide anche
oggi (cfr Gn 9,12-17).

Il viaggio in Spagna — a Valencia - & stato tutto all'insegna del tema del matrimonio e
della famiglia. E stato bello ascoltare, davanti all'assemblea di persone di tutti i
continenti, la testimonianza di coniugi che - benedetti da una schiera numerosa di figli
- si sono presentati davanti a noi e hanno parlato dei rispettivi cammini nel
sacramento del matrimonio e all'interno delle loro famiglie numerose. Non hanno
nascosto il fatto di aver avuto anche giorni difficili, di aver dovuto attraversare tempi
di crisi. Ma proprio nella fatica del sopportarsi a vicenda giorno per giorno, proprio
nell'accettarsi sempre di nuovo nel crogiolo degli affanni quotidiani, vivendo e
soffrendo fino in fondo il si iniziale — proprio in questo cammino del "perdersi"
evangelico erano maturati, avevano trovato se stessi ed erano diventati felici. Il si che
si erano dato reciprocamente, nella pazienza del cammino e nella forza del
sacramento con cui Cristo li aveva legati insieme, era diventato un grande si di fronte
a se stessi, ai figli, al Dio Creatore e al Redentore Gesu Cristo. Cosi dalla
testimonianza di queste famiglie ci giungeva un’onda di gioia, non di un‘allegrezza
superficiale e meschina che si dilegua presto, ma di una gioia maturata anche nella
sofferenza, di una gioia che va nel profondo e redime veramente I'uomo. Davanti a
gueste famiglie con i loro figli, davanti a queste famiglie in cui le generazioni si
stringono la mano e il futuro & presente, il problema dell’Europa, che apparentemente
quasi non vuol piu avere figli, mi & penetrato nell’anima. Per |'estraneo, quest’Europa
sembra essere stanca, anzi sembra volersi congedare dalla storia. Perché le cose
stanno cosi? Questa e la grande domanda. Le risposte sono sicuramente molto
complesse. Prima di cercare tali risposte € doveroso un ringraziamento ai tanti coniugi
che anche oggi, nella nostra Europa, dicono si al figlio e accettano le fatiche che
questo comporta: i problemi sociali e finanziari, come anche le preoccupazioni e
fatiche giorno dopo giorno; la dedizione necessaria per aprire ai figli la strada verso il
futuro. Accennando a queste difficolta si rendono forse anche chiare le ragioni perché
a tanti il rischio di aver figli appare troppo grande. Il bambino ha bisogno di attenzione
amorosa. Cio significa: dobbiamo dargli qualcosa del nostro tempo, del tempo della
nostra vita. Ma proprio questa essenziale “materia prima” della vita - il tempo -
sembra scarseggiare sempre di piu. Il tempo che abbiamo a disposizione basta
appena per la propria vita; come potremmo cederlo, darlo a qualcun altro? Avere
tempo e donare tempo - € questo per noi un modo molto concreto per imparare a
donare se stessi, a perdersi per trovare se stessi. A questo problema si aggiunge il
calcolo difficile: di quali norme siamo debitori al bambino perché segua la via giusta e
in che modo dobbiamo, nel fare cio, rispettare la sua liberta? Il problema & diventato
cosi difficile anche perché non siamo piu sicuri delle norme da trasmettere; perché
non sappiamo piu quale sia I'uso giusto della liberta, quale il modo giusto di vivere,
che cosa sia moralmente doveroso e che cosa invece inammissibile. Lo spirito
moderno ha perso l'orientamento, e questa mancanza di orientamento ci impedisce di
essere per altri indicatori della retta via. Anzi, la problematica va ancora piu nel
profondo. L'uomo di oggi € insicuro circa il futuro. E ammissibile inviare qualcuno in
guesto futuro incerto? In definitiva, & una cosa buona essere uomo? Questa profonda
insicurezza sull’'uomo stesso - accanto alla volonta di avere la vita tutta per se stessi -

11


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2006/index_valencia.html

e forse la ragione piu profonda, per cui il rischio di avere figli appare a molti una cosa
quasi non piu sostenibile. Di fatto, possiamo trasmettere la vita in modo responsabile
solo se siamo in grado di trasmettere qualcosa di piu della semplice vita biologica e
cioé un senso che regga anche nelle crisi della storia ventura e una certezza nella
speranza che sia piu forte delle nuvole che oscurano il futuro. Se non impariamo
nuovamente i fondamenti della vita - se non scopriamo in modo nuovo la certezza
della fede - ci sara anche sempre meno possibile affidare agli altri il dono della vita e
il compito di un futuro sconosciuto. Connesso con cio €, infine, anche il problema delle
decisioni definitive: puo I'uomo legarsi per sempre? Puo dire un si per tutta la vita? Si,
lo puo. Egli e stato creato per questo. Proprio cosi si realizza la liberta dell’'uomo e cosi
si crea anche I'ambito sacro del matrimonio che si allarga diventando famiglia e
costruisce futuro.

A guesto punto non posso tacere la mia preoccupazione per le leggi sulle coppie di
fatto. Molte di queste coppie hanno scelto questa via, perché - almeno per il momento
- non si sentono in grado di accettare la convivenza giuridicamente ordinata e
vincolante del matrimonio. Cosi preferiscono rimanere nel semplice stato di fatto.
Quando vengono create nuove forme giuridiche che relativizzano il matrimonio, la
rinuncia al legame definitivo ottiene, per cosi dire, anche un sigillo giuridico. In tal
caso il decidersi per chi gia fa fatica diventa ancora piu difficile. Si aggiunge poi, per
I'altra forma di coppie, la relativizzazione della differenza dei sessi. Diventa cosi
uguale il mettersi insieme di un uomo e una donna o di due persone dello stesso
sesso. Con cid vengono tacitamente confermate quelle teorie funeste che tolgono ogni
rilevanza alla mascolinita e alla femminilita della persona umana, come se si trattasse
di un fatto puramente biologico; teorie secondo cui 'uomo - cio¢ il suo intelletto e la
sua volonta - deciderebbe autonomamente che cosa egli sia 0 non sia. C'e in questo
un deprezzamento della corporeita, da cui consegue che I'uomo, volendo emanciparsi
dal suo corpo - dalla “sfera biologica” - finisce per distruggere se stesso. Se ci si dice
che la Chiesa non dovrebbe ingerirsi in questi affari, allora noi possiamo solo
rispondere: forse che I'uomo non ci interessa? I credenti, in virtu della grande cultura
della loro fede, non hanno forse il diritto di pronunciarsi in tutto questo? Non e
piuttosto il loro - il nostro - dovere alzare la voce per difendere I'uomo, quella creatura
che, proprio nell’'unita inseparabile di corpo e anima, € immagine di Dio? Il viaggio a
Valencia e diventato per me un viaggio alla ricerca di che cosa significhi I'essere
uomo.

Proseguiamo mentalmente verso la Baviera — Minchen, Altétting, Regensburg,
Freising. Li ho potuto vivere giornate indimenticabilmente belle dell'incontro con la
fede e con i fedeli della mia patria. Il grande tema del mio viaggio in Germania era
Dio. La Chiesa deve parlare di tante cose: di tutte le questioni connesse con l'‘essere
uomo, della propria struttura e del proprio ordinamento e cosi via. Ma il suo tema vero
e — sotto certi aspetti — unico € "Dio". E il grande problema dell’Occidente ¢ la
dimenticanza di Dio: € un oblio che si diffonde. In definitiva, tutti i singoli problemi
possono essere riportati a questa domanda, ne sono convinto. Percio, in quel viaggio
la mia intenzione principale era di mettere ben in luce il tema "Dio", memore anche
del fatto che in alcune parti della Germania vive una maggioranza di non-battezzati,
per i quali il cristianesimo e il Dio della fede sembrano cose che appartengono al
passato. Parlando di Dio, tocchiamo anche precisamente I'argomento che, nella
predicazione terrena di Gesu, costituiva il suo interesse centrale. Il tema
fondamentale di tale predicazione € il dominio di Dio, il “Regno di Dio”. Con cid non &
espresso qualcosa che verra una volta o l'altra in un futuro indeterminato. Neppure si
intende con cio quel mondo migliore che cerchiamo di creare passo passo con le

12


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2006/index_germania.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2006/index_germania.html

nostre forze. Nel termine “Regno di Dio” la parola “"Dio” € un genitivo soggettivo.
Questo significa: Dio non € un’aggiunta al “Regno” che forse si potrebbe anche lasciar
cadere. Dio ¢ il soggetto. Regno di Dio vuol dire in realta: Dio regna. Egli stesso &
presente ed € determinante per gli uomini nel mondo. Egli € il soggetto, e dove manca
questo soggetto non resta nulla del messaggio di Gesu. Percio Gesu ci dice: il Regno
di Dio non viene in modo che si possa, per cosi dire, mettersi sul lato della strada ed
osservare il suo arrivo. “E in mezzo a voi!” (cfr Lc 17,20s). Esso si sviluppa dove viene
realizzata la volonta di Dio. E presente dove vi sono persone che si aprono al suo
arrivo e cosi lasciano che Dio entri nel mondo. Percido Gesu ¢ il Regno di Dio in
persona: l'uomo nel quale Dio € in mezzo a noi e attraverso il quale noi possiamo
toccare Dio, avvicinarci a Dio. Dove questo accade, il mondo si salva.

Con il tema di Dio erano e sono collegati due temi che hanno dato un‘impronta alle
giornate della visita in Baviera: il tema del sacerdozio e quello del dialogo. Paolo
chiama Timoteo - e in lui il Vescovo e, in genere, il sacerdote - "uomo di Dio” (1

Tim 6,11). E questo il compito centrale del sacerdote: portare Dio agli uomini.
Certamente pu0 farlo soltanto se egli stesso viene da Dio, se vive con e da Dio. Cio e
espresso meravigliosamente in un versetto di un Salmo sacerdotale che noi - la
vecchia generazione — abbiamo pronunciato durante I'ammissione allo stato chiericale:
"Il Signore € mia parte di eredita e mio calice: nelle tue mani € la mia vita” (Sal 16
[15],5). L'orante-sacerdote di questo Salmo interpreta la sua esistenza a partire dalla
forma della distribuzione del territorio fissata nel Deuteronomio (cfr 10,9). Dopo la
presa di possesso della Terra ogni tribu ottiene per mezzo del sorteggio la sua
porzione della Terra santa e con cio prende parte al dono promesso al capostipite
Abramo. Solo la tribu di Levi non riceve alcun terreno: la sua terra e Dio stesso.
Questa affermazione aveva certamente un significato del tutto pratico. I sacerdoti non
vivevano, come le altre tribu, della coltivazione della terra, ma delle offerte. Tuttavia,
I'affermazione va piu in profondita. Il vero fondamento della vita del sacerdote, il
suolo della sua esistenza, la terra della sua vita & Dio stesso. La Chiesa, in questa
interpretazione anticotestamentaria dell’esistenza sacerdotale — un’interpretazione che
emerge ripetutamente anche nel Salmo 118 [119] - ha visto con ragione la
spiegazione di cio che significa la missione sacerdotale nella sequela degli Apostoli,
nella comunione con Gesu stesso. Il sacerdote puo e deve dire anche oggi con il
levita: “Dominus pars hereditatis meae et calicis mei”. Dio stesso € la mia parte di
terra, il fondamento esterno ed interno della mia esistenza. Questa teocentricita
dell’esistenza sacerdotale € necessaria proprio nel nostro mondo totalmente
funzionalistico, nel quale tutto e fondato su prestazioni calcolabili e verificabili. I
sacerdote deve veramente conoscere Dio dal di dentro e portarlo cosi agli uomini: &
questo il servizio prioritario di cui I'umanita di oggi ha bisogno. Se in una vita
sacerdotale si perde questa centralita di Dio, si svuota passo passo anche lo zelo
dell’agire. Nell’eccesso delle cose esterne manca il centro che da senso a tutto e lo
riconduce all’'unita. Li manca il fondamento della vita, la “terra”, sulla quale tutto
questo puo stare e prosperare.

Il celibato, che vige per i Vescovi in tutta la Chiesa orientale ed occidentale e, secondo
una tradizione che risale a un’epoca vicina a quella degli Apostoli, per i sacerdoti in
genere nella Chiesa latina, pud essere compreso e vissuto, in definitiva, solo in base a
questa impostazione di fondo. Le ragioni solamente pragmatiche, il riferimento alla
maggiore disponibilita, non bastano: una tale maggiore disponibilita di tempo
potrebbe facilmente diventare anche una forma di egoismo, che si risparmia i sacrifici
e le fatiche richieste dall’accettarsi e dal sopportarsi a vicenda nel matrimonio;
potrebbe cosi portare ad un impoverimento spirituale o ad una durezza di cuore. Il

13



vero fondamento del celibato pud essere racchiuso solo nella frase: Dominus pars -
Tu sei la mia terra. Puo essere solo teocentrico. Non puo significare il rimanere privi di
amore, ma deve significare il lasciarsi prendere dalla passione per Dio, ed imparare
poi grazie ad un piu intimo stare con Lui a servire pure gli uomini. Il celibato deve
essere una testimonianza di fede: la fede in Dio diventa concreta in quella forma di
vita che solo a partire da Dio ha un senso. Poggiare la vita su di Lui, rinunciando al
matrimonio ed alla famiglia, significa che io accolgo e sperimento Dio come realta e
percio posso portarlo agli uomini. Il nostro mondo diventato totalmente positivistico,
in cui Dio entra in gioco tutt’al pit come ipotesi, ma non come realta concreta, ha
bisogno di questo poggiare su Dio nel modo piu concreto e radicale possibile. Ha
bisogno della testimonianza per Dio che sta nella decisione di accogliere Dio come
terra su cui si fonda la propria esistenza. Per questo il celibato & cosi importante
proprio oggi, nel nostro mondo attuale, anche se il suo adempimento in questa nostra
epoca € continuamente minacciato e messo in questione. Occorre una preparazione
accurata durante il cammino verso questo obiettivo; un accompagnamento persistente
da parte del Vescovo, di amici sacerdoti e di laici, che sostengano insieme questa
testimonianza sacerdotale. Occorre la preghiera che invoca senza tregua Dio come il
Dio vivente e si appoggia a Lui nelle ore di confusione come nelle ore della gioia. In
qguesto modo, contrariamente al "trend" culturale che cerca di convincerci che non
siamo capaci di prendere tali decisioni, questa testimonianza puo essere vissuta e
cosi, nel nostro mondo, puod rimettere in gioco Dio come realta.

L'altro grande tema collegato col tema di Dio € quello del dialogo. Il cerchio interno
del complesso dialogo che oggi occorre, I'impegno comune di tutti i cristiani per
I'unita, si & reso evidente nei Vespri ecumenici nel duomo di Regensburg, dove oltre ai
fratelli e alle sorelle della Chiesa cattolica, ho potuto incontrare molti amici
dell'Ortodossia e del Cristianesimo Evangelico. Nella recita dei Salmi e nell’ascolto
della Parola di Dio eravamo i tutti riuniti, € non € una cosa da poco che questa unita
ci sia stata donata. L'incontro con |'Universita era dedicato - come si addice a quel
luogo - al dialogo tra fede e ragione. In occasione del mio incontro col filosofo Jirgen
Habermas, qualche anno fa a Monaco, questi aveva detto che ci occorrerebbero
pensatori capaci di tradurre le convinzioni cifrate della fede cristiana nel linguaggio del
mondo secolarizzato per renderle cosi efficaci in modo nuovo. Di fatto diventa sempre
piu evidente, quanto urgentemente il mondo abbia bisogno del dialogo tra fede e
ragione. Immanuel Kant, a suo tempo, aveva visto espressa lI'essenza dell'illuminismo
nel detto "sapere aude": nel coraggio del pensiero che non si lascia mettere in
imbarazzo da alcun pregiudizio. Ebbene, la capacita cognitiva dell'uomo, il suo
dominio sulla materia mediante la forza del pensiero, ha fatto nel frattempo progressi
allora inimmaginabili. Ma il potere dell'uomo, che gli & cresciuto nelle mani grazie alla
scienza, diventa sempre piu un pericolo che minaccia I'uomo stesso e il mondo. La
ragione orientata totalmente ad impadronirsi del mondo non accetta piu limiti. Essa e
sul punto di trattare ormai l'uomo stesso come semplice materia del suo produrre e
del suo potere. La nostra conoscenza aumenta, ma al contempo si registra un
progressivo accecamento della ragione circa i propri fondamenti; circa i criteri che le
danno orientamento e senso. La fede in quel Dio che € in persona la Ragione creatrice
dell'universo deve essere accolta dalla scienza in modo nuovo come sfida e chance.
Reciprocamente, questa fede deve riconoscere nuovamente la sua intrinseca vastita e
la sua propria ragionevolezza. La ragione ha bisogno del Logos che sta all'inizio ed ¢ la
nostra luce; la fede, per parte sua, ha bisogno del colloquio con la ragione moderna,
per rendersi conto della propria grandezza e corrispondere alle proprie rgsponsabilité.
E questo che ho cercato di evidenziare nella mia lezione a Regensburg. E una

14


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060912_vespri-regensburg.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html

guestione che non é affatto di natura soltanto accademica; in essa si tratta del futuro
di noi tutti.

A Regensburg il dialogo tra le religioni venne toccato solo marginalmente e sotto un
duplice punto di vista. La ragione secolarizzata non € in grado di entrare in un vero
dialogo con le religioni. Se resta chiusa di fronte alla questione di Dio, questo finira
per condurre allo scontro delle culture. L'altro punto di vista riguardava l'affermazione
che le religioni devono incontrarsi nel compito comune di porsi al servizio della verita
e quindi dell'uomo. La visita in Turchia mi ha offerto I'occasione di illustrare anche
pubblicamente il mio rispetto per la Religione islamica, un rispetto, del resto, che il
Concilio Vaticano II (cfr Dich. Nostra Aetate, 3) ci ha indicato come atteggiamento
doveroso. Vorrei in questo momento esprimere ancora una volta la mia gratitudine
verso le Autorita della Turchia e verso il popolo turco, che mi ha accolto con
un'ospitalita cosi grande e mi ha offerto giorni indimenticabili di incontro. In un
dialogo da intensificare con I'Islam dovremo tener presente il fatto che il mondo
musulmano si trova oggi con grande urgenza davanti a un compito molto simile a
quello che ai cristiani fu imposto a partire dai tempi dell'illuminismo e che il Concilio
Vaticano II, come frutto di una lunga ricerca faticosa, ha portato a soluzioni concrete
per la Chiesa cattolica. Si tratta dell'atteggiamento che la comunita dei fedeli deve
assumere di fronte alle convinzioni e alle esigenze affermatesi nell'illuminismo. Da una
parte, ci si deve contrapporre a una dittatura della ragione positivista che esclude Dio
dalla vita della comunita e dagli ordinamenti pubblici, privando cosi I'uomo di suoi
specifici criteri di misura. D'altra parte, € necessario accogliere le vere conquiste
dell'illuminismo, i diritti dell'uomo e specialmente la liberta della fede e del suo
esercizio, riconoscendo in essi elementi essenziali anche per |'autenticita della
religione. Come nella comunita cristiana c'e stata una lunga ricerca circa la giusta
posizione della fede di fronte a quelle convinzioni — una ricerca che certamente non
sara mai conclusa definitivamente - cosi anche il mondo islamico con la propria
tradizione sta davanti al grande compito di trovare a questo riguardo le soluzioni
adatte. Il contenuto del dialogo tra cristiani e musulmani sara in questo momento
soprattutto quello di incontrarsi in questo impegno per trovare le soluzioni giuste. Noi
cristiani ci sentiamo solidali con tutti coloro che, proprio in base alla loro convinzione
religiosa di musulmani, s'impegnano contro la violenza e per la sinergia tra fede e
ragione, tra religione e liberta. In questo senso, i due dialoghi di cui ho parlato si
compenetrano a vicenda.

Ad Istanbul, infine, ho potuto vivere ancora una volta ore felici di vicinanza ecumenica
nell'incontro con il Patriarca ecumenico Bartholomaios I. Giorni fa egli mi ha scritto
una lettera le cui parole di gratitudine provenienti dal profondo del cuore mi hanno
reso di nuovo molto presente I'esperienza di comunione di quei giorni. Abbiamo
sperimentato di essere fratelli non soltanto sulla base di parole e di eventi storici, ma
dal profondo dell'animo; di essere uniti dalla fede comune degli Apostoli fin dentro il
nostro pensiero e sentimento personale. Abbiamo fatto I'esperienza di un'unita
profonda nella fede e pregheremo il Signore ancora piu insistentemente affinché ci
doni presto anche la piena unita nella comune frazione del Pane. La mia profonda
gratitudine e la mia preghiera fraterna si rivolgono in quest'ora al Patriarca
Bartholomaios e ai suoi fedeli come anche alle diverse comunita cristiane che ho
potuto incontrare ad Istanbul. Speriamo e preghiamo che la liberta religiosa, che
corrisponde alla natura intima della fede ed e riconosciuta nei principi della
costituzione turca, trovi nelle forme giuridiche adatte come nella vita quotidiana del
Patriarcato e delle altre comunita cristiane una sempre piu crescente realizzazione
pratica.

15


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2006/index_turkey.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20061129_bartholomew-i.html

"Et erit iste pax" - tale sara la pace, dice il profeta Michea (5,4) circa il futuro
dominatore di Israele, di cui annuncia la nascita a Betlemme. Ai pastori che
pascolavano le loro pecore sui campi intorno a Betlemme gli angeli dissero: I'Atteso e
arrivato. "Pace in terra agli uomini" (Lc 2,14). Egli stesso Cristo, il Signore, ha detto ai
suoi discepoli: "Vi lascio la pace, vi do la mia pace" (Gv 14,27). Da queste parole si &
sviluppato il saluto liturgico: "La pace sia con voi". Questa pace che viene comunicata
nella liturgia e Cristo stesso. Egli si dona a noi come la pace, come la riconciliazione
oltre ogni frontiera. Dove Egli viene accolto crescono isole di pace. Noi uomini
avremmo desiderato che Cristo bandisse una volta per sempre tutte le guerre,
distruggesse le armi e stabilisse la pace universale. Ma dobbiamo imparare che la
pace non puod essere raggiunta unicamente dall'esterno con delle strutture e che il
tentativo di stabilirla con la violenza porta solo a violenza sempre nuova. Dobbiamo
imparare che la pace - come diceva I'angelo di Betlemme - € connessa con l'eudokia,
con l'aprirsi dei nostri cuori a Dio. Dobbiamo imparare che la pace puo esistere solo se
I'odio e I'egoismo vengono superati dall'interno. L'uomo deve essere rinnovato a
partire dal suo interno, deve diventare nuovo, diverso. Cosi la pace in questo mondo
rimane sempre debole e fragile. Noi ne soffriamo. Proprio per questo siamo tanto piu
chiamati a lasciarci penetrare interiormente dalla pace di Dio, e a portare la sua forza
nel mondo. Nella nostra vita deve realizzarsi cid che nel Battesimo & avvenuto in noi
sacramentalmente: il morire dell'uomo vecchio e cosi il risorgere di quello nuovo. E
sempre di nuovo pregheremo il Signore con ogni insistenza: Scuoti tu i cuori! Rendici
uomini nuovi! Aiuta affinché la ragione della pace vinca l'irragionevolezza della
violenza! Rendici portatori della tua pace!

Ci ottenga questa grazia la Vergine Maria, alla quale affido voi e il vostro lavoro. A
ciascuno di voi qui presenti e alle persone care rinnovo i miei piu fervidi voti augurali.
E come segno della nostra gioia, il giorno di domani sara un giorno libero per la Curia,
per prepararsi bene, materialmente e spiritualmente, al Natale. Ai collaboratori dei
vari Dicasteri e Uffici della Curia Romana e del Governatorato dello Stato della Citta
del Vaticano imparto con affetto la Benedizione Apostolica. Buon Natale e tanti auguri
anche per il Nuovo Anno.

DISCORSO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI
ALLA CURIA ROMANA IN OCCASIONE
DELLA PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI

Sala Clementina
Venerdi, 21 dicembre 2007

Signori Cardinali,
venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
cari fratelli e sorelle!

Gia respiriamo, in questo incontro, la gioia del Natale ormai vicino. Vi sono
profondamente grato per la vostra partecipazione a questo tradizionale
appuntamento, il cui particolare clima spirituale ha bene evocato il Cardinale Decano
Angelo Sodano, ricordando il tema centrale della recente Lettera enciclica sulla

16


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html

speranza cristiana. Lo ringrazio di cuore per le calde espressioni con cui s’e fatto
interprete dei sentimenti augurali del Collegio cardinalizio, dei Membri della Curia
Romana e del Governatorato, come anche dei Rappresentanti Pontifici sparsi nel
mondo. E veramente, la nostra - come Ella ha sottolineato, Signor Cardinale - una
“comunita di lavoro” tenuta insieme da vincoli di amore fraterno, che le festivita
natalizie vengono a rinsaldare. In questo spirito, opportunamente Ella non ha mancato
di ricordare quanti, gia appartenenti alla nostra famiglia curiale, negli scorsi mesi
hanno varcato le soglie del tempo e sono entrati nella pace di Dio: in una circostanza
come questa fa bene al cuore sentire vicini coloro che hanno condiviso con noi il
servizio alla Chiesa ed ora, presso il trono di Dio, intercedono per noi. Grazie dunque,
Signor Cardinale Decano, per le Sue parole e grazie a tutti i presenti per il contributo
che ciascuno reca all’'adempimento del ministero che il Signore mi ha affidato.

Un altro anno sta per finire. Come primo evento saliente di questo periodo, trascorso
tanto velocemente, vorrei menzionare il viaggio in Brasile. Il suo scopo era l'incontro
con la V Conferenza generale dell’Episcopato dell’America Latina e dei Caraibi e
conseguentemente, piu in generale, un incontro con la Chiesa nel vasto Continente
latino-americano. Prima di soffermarmi sulla Conferenza di Aparecida, vorrei parlare di
alcuni momenti culminanti di quel viaggio. Innanzitutto mi rimane nella memoria

la solenne serata con i giovani nello stadio di Sao Paolo: in essa, nonostante le
temperature rigide, ci trovammo tutti uniti da una grande gioia interiore, da
un’esperienza viva di comunione e dalla chiara volonta di essere, nello Spirito di Gesu
Cristo, servi della riconciliazione, amici dei poveri e dei sofferenti e messaggeri di quel
bene il cui splendore abbiamo incontrato nel Vangelo. Esistono manifestazioni di
massa che hanno solo I'effetto di un‘autoaffermazione; in esse ci si lascia travolgere
dall’ebbrezza del ritmo e dei suoni, finendo per trarre gioia soltanto da se stessi. Li
invece ci si apri proprio I'animo; la profonda comunione che in quella sera si instauro
spontaneamente tra di noi, nell’essere gli uni con gli altri, portd con sé un essere gli
uni per gli altri. Non fu una fuga davanti alla vita quotidiana, ma si trasformo nella
forza di accettare la vita in modo nuovo. Vorrei, quindi, ringraziare di cuore i giovani
che hanno animato quella serata per il loro essere-con, per il loro cantare, parlare,
pregare, che ci ha interiormente purificati, migliorati — migliorati anche per gli altri.

Rimane indimenticabile anche il giorno in cui, insieme ad un gran numero di Vescovi,
sacerdoti, religiose, religiosi e fedeli laici ho potuto canonizzare Frei Galvao, un figlio
del Brasile, proclamandolo santo per la Chiesa universale. Dappertutto ci salutavano le
sue immagini, dalle quali si sprigionava il fulgore della bonta di cuore che egli aveva
trovato nell'incontro con Cristo e nel rapporto con la sua comunita religiosa. Circa il
ritorno definitivo di Cristo, nella parusia, ci € stato detto che Egli non verra da solo,
ma insieme con tutti i suoi santi. Cosi, ogni santo che entra nella storia costituisce gia
una piccola porzione del ritorno di Cristo, un suo nuovo ingresso nel tempo, che ce ne
mostra I'immagine in modo nuovo e ci rende sicuri della sua presenza. Gesu Cristo
non appartiene al passato e non € confinato in un futuro lontano, il cui avvento non
abbiamo neppure il coraggio di chiedere. Egli arriva con una grande processione di
santi. Insieme ai suoi santi € gia sempre in cammino verso di noi, verso il nostro

0ggi.

Con particolare vivacita ricordo il giorno nella Fazenda da Esperanca, in cui persone,
cadute nella schiavitu della droga, ritrovano liberta e speranza. Arrivando li, come
prima cosa, ho percepito in modo nuovo la forza risanatrice della creazione di Dio.
Montagne verdi circondano |I'ampia vallata; indirizzano lo sguardo verso l'alto e, allo
stesso tempo, danno un senso di protezione. Dal tabernacolo della chiesetta delle

17


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2007/index_brasile.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070510_youth-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070511_canonization-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070512_fazenda-brazil.html

Carmelitane scaturisce una sorgente di acqua limpida che richiama la profezia di
Ezechiele circa I'acqua che, scaturendo dal Tempio, disintossica la terra salata e fa
crescere alberi che procurano la vita. Dobbiamo difendere la creazione non soltanto in
vista delle nostre utilita, ma per se stessa - come messaggio del Creatore, come dono
di bellezza, che &€ promessa e speranza. Si, 'uomo ha bisogno della trascendenza.
Solo Dio basta, ha detto Teresa d'Avila. Se Lui viene a mancare, allora 'uomo deve
cercare di superare da sé i confini del mondo, di aprire davanti a sé lo spazio
sconfinato per il quale e stato creato. Allora, la droga diventa per lui quasi una
necessita. Ma ben presto scopre che questa € una sconfinatezza illusoria — una beffa,
si potrebbe dire, che il diavolo fa all'uomo. Li, nella Fazenda da Esperanca, i confini del
mondo vengono veramente superati, si apre lo sguardo verso Dio, verso I'ampiezza
della nostra vita, e cosi avviene un risanamento. A tutti coloro che li operano rivolgo il
mio sincero ringraziamento, e a tutti coloro che li cercano la guarigione, il mio cordiale
auspicio di benedizione.

Poi vorrei ricordare l'incontro con i Vescovi brasiliani nella cattedrale di Sao Paulo. La
musica solenne che ci accompagnod rimane indimenticabile. A renderla particolarmente
bella fu il fatto che venne eseguita da un coro e un’‘orchestra formati da giovani poveri
di quella citta. Quelle persone ci hanno cosi offerto |I'esperienza della bellezza che fa
parte di quei doni per mezzo dei quali vengono superati i limiti della quotidianita del
mondo e noi possiamo percepire realta piu grandi che ci rendono sicuri della bellezza
di Dio. L'esperienza, poi, della “collegialita effettiva ed affettiva”, della comunione
fraterna nel comune ministero ci ha fatto provare la gioia della cattolicita: oltre tutti i
confini geografici e culturali noi siamo fratelli, insieme col Cristo risorto che ci ha
chiamati al suo servizio.

E alla fine Aparecida. In modo del tutto particolare mi ha toccato la piccola statuina
della Madonna. Alcuni poveri pescatori che ripetutamente avevano gettato le reti
invano, trassero fuori la statuina dalle acque del fiume, e dopo cio finalmente si
avvero una pesca abbondante. E la Madonna dei poveri, diventata essa stessa povera
e piccola. Cosi, proprio mediante la fede e I'amore dei poveri, si & formato intorno a
questa figura il grande Santuario che, rimandando tuttavia sempre alla poverta di Dio,
all'umilta della Madre, costituisce giorno per giorno una casa e un rifugio per le
persone che pregano e sperano. Era cosa buona che li ci riunissimo e i elaborassimo il
documento sul tema “Discipulos e misioneros de Jesucristo, para que en El tengan la
vida"”. Certamente, qualcuno potrebbe subito fare la domanda: Ma era questo il tema
giusto in quest’ora della storia che noi stiamo vivendo? Non era forse una svolta
eccessiva verso l'interiorita, in un momento in cui le grandi sfide della storia, le
questioni urgenti circa la giustizia, la pace e la liberta richiedono il pieno impegno di
tutti gli uomini di buona volonta, e in modo particolare della cristianita e della Chiesa?
Non si sarebbero dovuti affrontare piuttosto questi problemi, invece di ritrarsi nel
mondo interiore della fede?

Rimandiamo, per il momento, a dopo questa obiezione. Prima di rispondere ad essa,
infatti, & necessario comprendere bene il tema stesso nel suo vero significato; una
volta fatto questo, la risposta all'obiezione si delinea da sé. La parola-chiave del tema
e: trovare la vita - la vita vera. Con cio0 il tema suppone che questo obiettivo, su cui
forse tutti sono d’accordo, viene raggiunto nel discepolato di Gesu Cristo come anche
nell'impegno per la sua parola e la sua presenza. I cristiani in America Latina, e con
loro quelli di tutto il mondo, vengono quindi innanzitutto invitati a ridiventare
maggiormente “discepoli di Gesu Cristo” - cosa che, in fondo, gia siamo in virtu del
Battesimo, senza che cio tolga che dobbiamo diventarlo sempre nuovamente nella

18


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070511_bishops-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html

viva appropriazione del dono di quel Sacramento. Essere discepoli di Cristo — che cosa
significa? Ebbene, significa in primo luogo: arrivare a conoscerlo. Come avviene
guesto? E un invito ad ascoltarlo cosi come Egli ci parla nel testo della Sacra Scrittura,
come si rivolge a noi e ci viene incontro nella comune preghiera della Chiesa, nei
Sacramenti e nella testimonianza dei santi. Non si pud mai conoscere Cristo solo
teoricamente. Con grande dottrina si puo sapere tutto sulle Sacre Scritture, senza
averLo incontrato mai. Fa parte integrante del conoscerLo il camminare insieme con
Lui, I'entrare nei suoi sentimenti, come dice la Lettera ai Filippesi (2,5). Paolo descrive
questi sentimenti brevemente cosi: avere lo stesso amore, formare insieme un‘anima
sola (sympsychoi), andare d’accordo, non fare niente per rivalita e vanagloria, non
mirando ciascuno ai propri interessi soltanto, ma anche a quelli degli altri (2,2-4). La
catechesi non pud mai essere solo un insegnamento intellettuale, deve sempre
diventare anche un impratichirsi della comunione di vita con Cristo, un esercitarsi
nell’'umilta, nella giustizia e nell’amore. Solo cosi camminiamo con Gesu Cristo sulla
sua via, solo cosi si apre I'occhio del nostro cuore; solo cosi impariamo a comprendere
la Scrittura ed incontriamo Lui. L'incontro con Gesu Cristo richiede I'ascolto, richiede la
risposta nella preghiera e nel praticare cio che Egli ci dice. Venendo a conoscere Cristo
veniamo a conoscere Dio, e solo a partire da Dio comprendiamo l'uomo e il mondo, un
mondo che altrimenti rimane una domanda senza senso.

Diventare discepoli di Cristo &€ dunque un cammino di educazione verso il nostro vero
essere, verso il giusto essere uomini. Nell’Antico Testamento, I'atteggiamento di fondo
dell'uomo che vive la parola di Dio veniva riassunto nel termine zadic - il giusto: chi
vive secondo la parola di Dio diventa un giusto; egli pratica e vive la giustizia. Nel
cristianesimo, I'atteggiamento dei discepoli di Gesu Cristo veniva poi espresso con
un‘altra parola: il fedele. La fede comprende tutto; questa parola ora indica insieme
I'essere con Cristo e |'essere con la sua giustizia. Riceviamo nella fede la giustizia di
Cristo, la viviamo in prima persona e la trasmettiamo. Il documento di Aparecida
concretizza tutto cio parlando della buona notizia sulla dignita dell'uomo, sulla vita,
sulla famiglia, sulla scienza e la tecnologia, sul lavoro umano, sulla destinazione
universale dei beni della terra e sull’ecologia: dimensioni nelle quali si articola la
nostra giustizia, viene vissuta la fede e vengono date risposte alle sfide del tempo.

Il discepolo di Gesu Cristo deve essere anche “missionario”, messaggero del Vangelo,
ci dice quel documento. Anche qui si leva un’obiezione: € lecito ancora oggi
“evangelizzare”? Non dovrebbero piuttosto tutte le religioni e concezioni del mondo
convivere pacificamente e cercare di fare insieme il meglio per I'umanita, ciascuna nel
proprio modo? Ebbene, € indiscutibile che dobbiamo tutti convivere e cooperare nella
tolleranza e nel rispetto reciproci. La Chiesa cattolica si impegna per questo con
grande energia e, con i due incontri di Assisi, ha lasciato anche indicazioni evidenti in
questo senso, indicazioni che, nell'incontro a Napoli di quest’anno, abbiamo ripreso
nuovamente. Al riguardo mi piace qui ricordare la lettera gentilmente inviatami il 13
ottobre scorso da 138 leader religiosi musulmani per testimoniare il loro comune
impegno nella promozione della pace nel mondo. Con gioia ho risposto esprimendo la
mia convinta adesione a tali nobili intendimenti e sottolineando al tempo stesso
l'urgenza di un concorde impegno per la tutela dei valori del rispetto reciproco, del
dialogo e della collaborazione. Il riconoscimento condiviso dell’esistenza di un unico
Dio, provvido Creatore e Giudice universale del comportamento di ciascuno,
costituisce la premessa di un‘azione comune in difesa dell’effettivo rispetto della
dignita di ogni persona umana per |'edificazione di una societa piu giusta e solidale.

19


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2007/index_assisi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2007/index_napoli.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071119_muslim-leaders_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071119_muslim-leaders_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071119_muslim-leaders_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071119_muslim-leaders_it.html

Ma questa volonta di dialogo e di collaborazione significa forse allo stesso tempo che
non possiamo piu trasmettere il messaggio di Gesu Cristo, non piu proporre agli
uomini e al mondo questa chiamata e la speranza che ne deriva? Chi ha riconosciuto
una grande verita, chi ha trovato una grande gioia, deve trasmetterla, non puo affatto
tenerla per sé. Doni cosi grandi non sono mai destinati ad una persona sola. In Gesu
Cristo e sorta per noi una grande luce, /a grande Luce: non possiamo metterla sotto il
moggio, ma dobbiamo elevarla sul lucerniere, perché faccia luce a tutti quelli che sono
nella casa (cfr Mt 5,15). San Paolo e stato instancabilmente in cammino recando con
sé il Vangelo. Si sentiva addirittura sotto una sorta di “costrizione” ad annunciare il
Vangelo (cfr 1 Cor 9, 16) - non tanto a motivo di una preoccupazione per la salvezza
del singolo non-battezzato, non ancora raggiunto dal Vangelo, ma perché era
consapevole che la storia nel suo insieme non poteva arrivare al suo compimento
finché la totalita (p/éroma) dei popoli non fosse stata raggiunta dal Vangelo

(cfr Rm 11,25). Per giungere al suo compimento, la storia ha bisogno dell’annuncio
della Buona Novella a tutti i popoli, a tutti gli uomini (cfr Mc 13,10). E di fatto: quanto
€ importante che confluiscano nell'umanita forze di riconciliazione, forze di pace, forze
di amore e di giustizia — quanto € importante che nel “bilancio” dell'umanita, di fronte
ai sentimenti ed alle realta della violenza e dell'ingiustizia che la minacciano, vengano
suscitate e rinvigorite forze antagoniste! E proprio cio che avviene nella missione
cristiana. Mediante I'incontro con Gesu Cristo e i suoi santi, mediante I'incontro con
Dio, il bilancio dell’'umanita viene rifornito di quelle forze del bene, senza le quali tutti i
nostri programmi di ordine sociale non diventano realta, ma - di fronte alla pressione
strapotente di altri interessi contrari alla pace ed alla giustizia - rimangono solo teorie
astratte.

Cosi siamo tornati alle domande poste all’inizio: Ha fatto bene Aparecida, nella ricerca
di vita per il mondo a dare la priorita al discepolato di Gesu Cristo e
all’evangelizzazione? Era forse un ripiegamento sbagliato nell‘interiorita? No!
Aparecida ha deciso giustamente, perché proprio mediante il nuovo incontro con Gesu
Cristo e il suo Vangelo - e solo cosi — vengono suscitate le forze che ci rendono capaci
di dare la giusta risposta alle sfide del tempo.

Alla fine del mese di giugno ho inviato una Lettera ai Vescovi, ai presbiteri, alle
persone consacrate e ai fedeli laici della Chiesa cattolica nella Repubblica Popolare
Cinese. Con questa Lettera ho voluto manifestare sia il mio profondo affetto spirituale
per tutti i cattolici in Cina sia una cordiale stima per il Popolo cinese. In essa ho
richiamato i perenni principi della tradizione cattolica e del Concilio Vaticano II in
campo ecclesiologico. Alla luce del “disegno originario”, che Cristo ha avuto della sua
Chiesa, ho indicato alcuni orientamenti per affrontare e per risolvere, in spirito di
comunione e di verita, le delicate e complesse problematiche della vita della Chiesa in
Cina. Ho anche indicato la disponibilita della Santa Sede ad un sereno e costruttivo
dialogo con le Autorita civili al fine di trovare una soluzione ai vari problemi,
riguardanti la comunita cattolica. La Lettera e stata accolta con gioia e con gratitudine
dai cattolici in Cina. Formulo l'auspicio che, con l'aiuto di Dio, essa possa produrre i
frutti sperati.

Agli altri momenti salienti dell’anno posso, purtroppo, solo accennare brevemente.
Erano in realta eventi che avevano di mira gli stessi scopi, intendevano evidenziare gli
stessi orientamenti. Cosi la meravigliosa visita in Austria. L’Osservatore Romano, con
una bella espressione, ha caratterizzata la pioggia, che ci accompagno, come “pioggia
della fede”: gli acquazzoni non solo non hanno diminuito la nostra gioia della fede in
Cristo sperimentata guardando verso sua Madre, ma anzi I’'hanno rafforzata. Questa

20


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/letters/2007/documents/hf_ben-xvi_let_20070527_china.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/letters/2007/documents/hf_ben-xvi_let_20070527_china.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/letters/2007/documents/hf_ben-xvi_let_20070527_china.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2007/index_austria.html

gioia ha penetrato la cortina delle nuvole che incombevano su di noi. Guardando con
Maria verso Cristo abbiamo trovato la Luce che in tutte le tenebre del mondo ci indica
la via. Vorrei ringraziare di cuore i Vescovi austriaci, i sacerdoti, le religiose, i religiosi
e i tanti fedeli, che in quei giorni si sono posti insieme con me in cammino verso
Cristo, per questo incoraggiante segno di fede che ci hanno donato.

Anche l'incontro con la gioventu nell’agora di Loreto e stato un grande segno di gioia e
di speranza: se tanti giovani vogliono incontrare Maria e con Maria Cristo e si lasciano
contagiare dalla gioia della fede, allora possiamo tranquillamente andare incontro al
futuro. In questo senso mi sono rivolto in varie occasioni ai giovani: nella visita
all'Istituto per minori di Casal del Marmo, come nei discorsi pronunciati in occasione
delle Udienze o degli Angelus domenicali. Ho preso atto delle loro attese e dei loro
generosi propositi, rilanciando la questione educativa e sollecitando I'impegno delle
Chiese locali nella pastorale vocazionale. Non ho mancato ovviamente di denunciare le
manipolazioni a cui i giovani sono oggi esposti e i pericoli che ne derivano per la
societa del futuro.

Molto brevemente ho gia accennato all'incontro di Napoli. Anche li ci siamo ritrovati -
fatto del tutto insolito per la citta del sole e della luce - circondati dalla pioggia, ma
pure li la calorosa umanita e la fede viva hanno penetrato le nuvole, facendoci
sperimentare la gioia che viene dal Vangelo.

Certo, non bisogna illudersi: i problemi che pone il secolarismo del nostro tempo e la
pressione delle presunzioni ideologiche alle quali tende la coscienza secolaristica con
la sua pretesa esclusiva alla razionalita definitiva, non sono piccoli. Noi lo sappiamo, e
conosciamo la fatica della lotta che in questo tempo ci € imposta. Ma sappiamo anche
che il Signore mantiene la sua promessa: “Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla
fine del mondo” (Mt 28,20). In questa lieta certezza, accogliendo la spinta delle
riflessioni di Aparecida a rinnovare anche noi il nostro essere con Cristo, andiamo
fiduciosamente incontro al huovo anno. Andiamo sotto lo sguardo materno
dell’Aparecida, di Colei che si & qualificata come “la serva del Signore”. La sua
protezione ci rende sicuri e pieni di speranza. Con questi sentimenti imparto di cuore a
VvOi qui presenti e a quanti fanno parte della grande famiglia della Curia Romana la
Benedizione Apostolica.

21


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2007/index_loreto.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070318_istituto-penitenziario.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070318_istituto-penitenziario.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2007/index.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/angelus/2007/index.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2007/index_napoli.html

DISCORSO DEL SANTO PADRE BENEDETTO XVI
ALLA CURIA ROMANA IN OCCASIONE
DELLA PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI

Sala Clementina
Lunedi, 22 dicembre 2008

Signori Cardinali,
venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
cari fratelli e sorelle!

Il Natale del Signore ¢ alle porte. Ogni famiglia sente il desiderio di radunarsi, per
gustare I'atmosfera unica e irripetibile che questa festa e capace di creare. Anche la
famiglia della Curia Romana si ritrova, stamane, secondo una bella consuetudine
grazie alla quale abbiamo la gioia di incontrarci e di scambiarci gli auguri in questo
particolare clima spirituale. A ciascuno rivolgo il mio saluto cordiale, colmo di
riconoscenza per I'apprezzata collaborazione prestata al ministero del Successore di
Pietro. Ringrazio vivamente il Cardinale Decano Angelo Sodano, che si e fatto
interprete dei sentimenti di tutti i presenti e anche di quanti sono al lavoro nei diversi
uffici, comprese le Rappresentanze Pontificie. Accennavo all'inizio alla speciale
atmosfera del Natale. Mi piace pensare che essa sia quasi un prolungamento di quella
misteriosa letizia, di quell’intima esultanza che coinvolse la santa Famiglia, gli Angeli e
i pastori di Betlemme, nella notte in cui Gesu venne alla luce. La definirei “I'atmosfera
della grazia”, pensando all’espressione di san Paolo nella Lettera a Tito: “Apparuit
gratia Dei Salvatoris nostri omnibus hominibus” (cfr Tt 2,11). L’Apostolo afferma che
la grazia di Dio si € manifestata “a tutti gli uomini”: direi che in cid traspare anche la
missione della Chiesa e, in particolare, quella del Successore di Pietro e dei suoi
collaboratori, di contribuire cioé a che la grazia di Dio, del Redentore, diventi sempre
piu visibile a tutti, e a tutti rechi la salvezza.

L’anno che sta per concludersi e stato ricco di sguardi retrospettivi su date incisive
della storia recente della Chiesa, ma ricco anche di avvenimenti, che recano con sé
segnali di orientamento per il nostro cammino verso il futuro. Cinquant’anni fa moriva
Papa Pio XII, cinquant’anni fa Giovanni XXIII veniva eletto Pontefice. Sono passati
quarant’anni dalla pubblicazione dell’Enciclica Humanae vitae e trent’anni dalla morte
del suo Autore, Papa Paolo VI. Il messaggio di tali avvenimenti e stato ricordato e
meditato in molteplici modi nel corso dell’'anno, cosi che non vorrei soffermarmici
nuovamente in questa ora. Lo sguardo della memoria, pero, si & spinto anche piu
indietro, al di la degli avvenimenti del secolo scorso, e proprio in questo modo ci ha
rimandato al futuro: |a sera del 28 giugno, alla presenza del Patriarca ecumenico
Bartolomeo I di Costantinopoli e di rappresentanti di molte altre Chiese e Comunita
ecclesiali abbiamo potuto inaugurare nella Basilica di S. Paolo fuori le Mura I’Anno
Paolino, nel ricordo della nascita dell’Apostolo delle genti 2000 anni fa. Paolo per noi
non e una figura del passato. Mediante le sue lettere, egli ci parla tuttora. E chi entra
in colloquio con lui, viene da lui sospinto verso il Cristo crocifisso e risorto. L'’Anno
Paolino € un anno di pellegrinaggio non soltanto nel senso di un cammino esteriore
verso i luoghi paolini, ma anche, e soprattutto, in quello di un pellegrinaggio del
cuore, insieme con Paolo, verso Gesu Cristo. In definitiva, Paolo ci insegna anche che
la Chiesa & Corpo di Cristo, che il Capo e il Corpo sono inseparabili e che non puo
esserci amore per Cristo senza amore per la sua Chiesa e la sua comunita vivente.

22


https://www.vatican.va/content/pius-xii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2008/documents/hf_ben-xvi_hom_20080628_vespri.html
http://www.vatican.va/various/basiliche/san_paolo/index_it.html

Tre specifici avvenimenti dell’anno che s’avvia alla conclusione saltano particolarmente
agli occhi. C’e stata innanzitutto la Giornata Mondiale della Gioventu in Australia, una
grande festa della fede, che ha riunito piu di 200.000 giovani da tutte le parti del
mondo e li ha avvicinati non solo esternamente - nel senso geografico - ma, grazie
alla condivisione della gioia di essere cristiani, li ha anche avvicinati interiormente.
Accanto a cio c’erano i due viaggi, I'uno negli Stati Uniti e l'altro in Francia, nei quali la
Chiesa si € resa visibile davanti al mondo e per il mondo come una forza spirituale che
indica cammini di vita e, mediante la testimonianza della fede, porta luce al mondo.
Quelle sono state infatti giornate che irradiavano luminosita; irradiavano fiducia nel
valore della vita e nell'impegno per il bene. E infine c’é€ da ricordare il Sinodo dei
Vescovi: Pastori provenienti da tutto il mondo si sono riuniti intorno alla Parola di Dio,
che era stata innalzata in mezzo a loro; intorno alla Parola di Dio, la cui grande
manifestazione si trova nella Sacra Scrittura. Cio che nel quotidiano ormai diamo
troppo per scontato, I'abbiamo colto nuovamente nella sua sublimita: il fatto che Dio
parli, che Dio risponda alle nostre domande. Il fatto che Egli, sebbene in parole
umane, parli di persona e noi possiamo ascoltarLo e, nell’ascolto, imparare a
conoscerLo e a comprenderLo. Il fatto che Egli entri nella nostra vita plasmandola e
noi possiamo uscire dalla nostra vita ed entrare nella vastita della sua misericordia.
Cosi ci siamo nuovamente resi conto che Dio in questa sua Parola si rivolge a ciascuno
di noi, parla al cuore di ciascuno: se il nostro cuore si desta e l'udito interiore si apre,
allora ognuno puo imparare a sentire la parola rivolta appositamente a lui. Ma proprio
se sentiamo Dio parlare in modo cosi personale a ciascuno di noi, comprendiamo
anche che la sua Parola e presente affinché noi ci avviciniamo gli uni agli altri; affinché
troviamo il modo di uscire da cid che € solamente personale. Questa Parola ha
plasmato una storia comune e vuole continuare a farlo. Allora ci siamo nuovamente
resi conto che - proprio perché la Parola € cosi personale - possiamo comprenderla in
modo giusto e totale solo nel “noi” della comunita istituita da Dio: essendo sempre
consapevoli che non possiamo mai esaurirla completamente, che essa ha da dire
gualcosa di nuovo ad ogni generazione. Abbiamo capito che, certamente, gli scritti
biblici sono stati redatti in determinate epoche e quindi costituiscono in questo senso
anzitutto un libro proveniente da un tempo passato. Ma abbiamo visto che il loro
messaggio non rimane nel passato né puo essere rinchiuso in esso: Dio, in fondo,
parla sempre al presente, e avremo ascoltato la Bibbia in maniera piena solo quando
avremo scoperto questo “presente” di Dio, che ci chiama ora.

Infine era importante sperimentare che nella Chiesa c’€ una Pentecoste anche oggi -
cioé che essa parla in molte lingue e questo non soltanto nel senso esteriore
dell’essere rappresentate in essa tutte le grandi lingue del mondo, ma ancora di piu in
senso piu profondo: in essa sono presenti i molteplici modi dell’esperienza di Dio e del
mondo, la ricchezza delle culture, e solo cosi appare la vastita dell’esistenza umana e,
a partire da essa, la vastita della Parola di Dio. Tuttavia abbiamo anche appreso che la
Pentecoste € tuttora “in cammino”, & tuttora incompiuta: esiste una moltitudine di
lingue che ancora attendono la Parola di Dio contenuta nella Bibbia. Erano
commoventi anche le molteplici testimonianze di fedeli laici da ogni parte del mondo,
che non solo vivono la Parola di Dio, ma anche soffrono per essa. Un contributo
prezioso € stato il discorso di un Rabbi sulle Sacre Scritture di Israele, che appunto
sono anche le nostre Sacre Scritture. Un momento importante per il Sinodo, anzi, per
il cammino della Chiesa nel suo insieme, & stato quello in cui il Patriarca Bartolomeo,
alla luce della tradizione ortodossa, con penetrante analisi ci ha aperto un accesso alla
Parola di Dio. Speriamo ora che le esperienze e le acquisizioni del Sinodo influiscano
efficacemente sulla vita della Chiesa: sul personale rapporto con le Sacre Scritture,
sulla loro interpretazione nella Liturgia e nella catechesi come anche nella ricerca

23


http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2008_it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2008/index_stati-uniti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2008/index_francia.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm

scientifica, affinché la Bibbia non rimanga una Parola del passato, ma la sua vitalita e
attualita siano lette e dischiuse nella vastita delle dimensioni dei suoi significati.

Della presenza della Parola di Dio, di Dio stesso nell’attuale ora della storia si &
trattato anche nei viaggi pastorali di quest’anno: il loro vero senso puo essere solo
quello di servire questa presenza. In tali occasioni la Chiesa si rende pubblicamente
percepibile, con essa la fede e percio almeno la questione su Dio. Questo manifestarsi
in pubblico della fede chiama in causa ormai tutti coloro che cercano di capire il tempo
presente e le forze che operano in esso. Specialmente il fenomeno delle Giornate
Mondiali della Gioventu diventa sempre piu oggetto di analisi, in cui si cerca di capire
guesta specie, per cosi dire, di cultura giovanile. L’Australia mai prima aveva visto
tanta gente da tutti i continenti come durante la Giornata Mondiale della Gioventu,
neppure in occasione dell'Olimpiade. E se precedentemente c’era stato il timore che la
comparsa in massa di giovani potesse comportare qualche disturbo dell’ordine
pubblico, paralizzare il traffico, ostacolare la vita quotidiana, provocare violenza e dar
spazio alla droga, tutto cio si € dimostrato infondato. E stata una festa della gioia -
una gioia che infine ha coinvolto anche i riluttanti: alla fine nessuno si € sentito
molestato. Le giornate sono diventate una festa per tutti, anzi solo allora ci si &
veramente resi conto di che cosa sia una festa - un avvenimento in cui tutti sono, per
cosi dire, fuori di sé, al di la di se stessi e proprio cosi con sé e con gli altri. Qual &
quindi la natura di cid che succede in una Giornata Mondiale della Gioventu? Quali
sono le forze che vi agiscono? Analisi in voga tendono a considerare queste giornate
come una variante della moderna cultura giovanile, come una specie di festival rock
modificato in senso ecclesiale con il Papa quale star. Con o senza la fede, questi
festival sarebbero in fondo sempre la stessa cosa, e cosi si pensa di poter rimuovere
la questione su Dio. Ci sono anche voci cattoliche che vanno in questa direzione
valutando tutto cid come un grande spettacolo, anche bello, ma di poco significato per
la questione sulla fede e sulla presenza del Vangelo nel nostro tempo. Sarebbero
momenti di una festosa estasi, che pero in fin dei conti lascerebbero poi tutto come
prima, senza influire in modo piu profondo sulla vita.

Con cio, tuttavia, la peculiarita di quelle giornate e il carattere particolare della loro
gioia, della loro forza creatrice di comunione, non trovano alcuna spiegazione.
Anzitutto & importante tener conto del fatto che le Giornate Mondiali della

Gioventu non consistono soltanto in quell’'unica settimana in cui si rendono
pubblicamente visibili al mondo. C'€ un lungo cammino esteriore ed interiore che
conduce ad esse. La Croce, accompagnata dall'immagine della Madre del Signore, fa
un pellegrinaggio attraverso i Paesi. La fede, a modo suo, ha bisogno del vedere e del
toccare. L'incontro con la croce, che viene toccata e portata, diventa un incontro
interiore con Colui che sulla croce € morto per noi. L'incontro con la Croce suscita
nell'intimo dei giovani la memoria di quel Dio che ha voluto farsi uomo e soffrire con
noi. E vediamo la donna che Egli ci ha dato come Madre. Le Giornate solenni sono
soltanto il culmine di un lungo cammino, col quale si va incontro gli uni agli altri e
insieme si va incontro a Cristo. In Australia non per caso la lunga Via Crucis attraverso
la citta e diventata |'evento culminante di quelle giornate. Essa riassumeva ancora una
volta tutto cid che era accaduto negli anni precedenti ed indicava Colui che riunisce
insieme tutti noi: quel Dio che ci ama sino alla Croce. Cosi anche il Papa non ¢ la star
intorno alla quale gira il tutto. Egli € totalmente e solamente Vicario. Rimanda all’Altro
che sta in mezzo a noi. Infine la Liturgia solenne ¢ il centro dell’insieme, perché in
essa avviene cido che noi non possiamo realizzare e di cui, tuttavia, siamo sempre in
attesa. Lui € presente. Lui entra in mezzo a noi. E squarciato il cielo e questo rende
luminosa la terra. E questo che rende lieta e aperta la vita e unisce gli uni con gli altri

24


http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2008_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2008/outside/documents/australia.html

in una gioia che non & paragonabile con I'estasi di un festival rock. Friedrich Nietzsche
ha detto una volta: “L’abilita non sta nell’'organizzare una festa, ma nel trovare le
persone capaci di trarne gioia”. Secondo la Scrittura, la gioia € frutto della Spirito
Santo (cfr Gal 5, 22): questo frutto era abbondantemente percepibile nei giorni di
Sydney. Come un lungo cammino precede le Giornate Mondiali della Gioventu, cosi ne
deriva anche il camminare successivo. Si formano delle amicizie che incoraggiano ad
uno stile di vita diverso e lo sostengono dal di dentro. Le grandi Giornate hanno, non
da ultimo, lo scopo di suscitare tali amicizie e di far sorgere in questo modo nel mondo
luoghi di vita nella fede, che sono insieme luoghi di speranza e di carita vissuta.

La gioia come frutto dello Spirito Santo - e cosi siamo giunti al tema centrale di
Sydney che, appunto, era lo Spirito Santo. In questa retrospettiva vorrei ancora
accennare in maniera riassuntiva all'orientamento implicito in tale tema. Tenendo
presente la testimonianza della Scrittura e della Tradizione, si riconoscono facilmente
quattro dimensioni del tema “Spirito Santo”.

1. C'e innanzitutto I'affermazione che ci viene incontro dall’inizio del racconto della
creazione: vi si parla dello Spirito creatore che aleggia sulle acque, crea il mondo e
continuamente lo rinnova. La fede nello Spirito creatore € un contenuto essenziale
del Credo cristiano. Il dato che la materia porta in sé una struttura matematica, &
piena di spirito, € il fondamento sul quale poggiano le moderne scienze della natura.
Solo perché la materia e strutturata in modo intelligente, il nostro spirito e in grado di
interpretarla e di attivamente rimodellarla. Il fatto che questa struttura intelligente
proviene dallo stesso Spirito creatore che ha donato lo spirito anche a noi, comporta
insieme un compito e una responsabilita. Nella fede circa la creazione sta il
fondamento ultimo della nostra responsabilita verso la terra. Essa non &
semplicemente nostra proprieta che possiamo sfruttare secondo i nostri interessi e
desideri. E piuttosto dono del Creatore che ne ha disegnato gli ordinamenti intrinseci e
con cio ci ha dato i segnali orientativi a cui attenerci come amministratori della sua
creazione. Il fatto che la terra, il cosmo, rispecchino lo Spirito creatore, significa pure
che le loro strutture razionali che, al di la dell’ordine matematico, nell’esperimento
diventano quasi palpabili, portano in sé anche un orientamento etico. Lo Spirito che li
ha plasmati, € piu che matematica - ¢ il Bene in persona che, mediante il linguaggio
della creazione, ci indica la strada della vita retta.

Poiché la fede nel Creatore & una parte essenziale del Credo cristiano, la Chiesa non
puod e non deve limitarsi a trasmettere ai suoi fedeli soltanto il messaggio della
salvezza. Essa ha una responsabilita per il creato e deve far valere questa
responsabilita anche in pubblico. E facendolo deve difendere non solo la terra, I'acqua
e |'aria come doni della creazione appartenenti a tutti. Deve proteggere anche I'uomo
contro la distruzione di se stesso. E necessario che ci sia qualcosa come una ecologia
dell'uomo, intesa nel senso giusto. Non € una metafisica superata, se la Chiesa parla
della natura dell’essere umano come uomo e donna e chiede che quest’ordine della
creazione venga rispettato. Qui si tratta di fatto della fede nel Creatore e dell’ascolto
del linguaggio della creazione, il cui disprezzo sarebbe un’autodistruzione dell’'uomo e
quindi una distruzione dell’opera stessa di Dio. Cido che spesso viene espresso ed
inteso con il termine “gender”, si risolve in definitiva nella autoemancipazione
dell’'uomo dal creato e dal Creatore. L'uomo vuole farsi da solo e disporre sempre ed
esclusivamente da solo cid che lo riguarda. Ma in questo modo vive contro la verita,
vive contro lo Spirito creatore. Le foreste tropicali meritano, si, la nostra protezione,
ma non la merita meno I'uomo come creatura, nella quale ¢ iscritto un messaggio che
non significa contraddizione della nostra liberta, ma la sua condizione. Grandi teologi

25


http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2008_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2008_it.html

della Scolastica hanno qualificato il matrimonio, cioe il legame per tutta la vita tra
uomo e donna, come sacramento della creazione, che lo stesso Creatore ha istituito e
che Cristo - senza modificare il messaggio della creazione - ha poi accolto nella storia
della sua alleanza con gli uomini. Fa parte dell’'annuncio che la Chiesa deve recare la
testimonianza in favore dello Spirito creatore presente nella natura nel suo insieme e
in special modo nella natura dell'uomo, creato ad immagine di Dio. Partendo da
guesta prospettiva occorrerebbe rileggere I'Enciclica Humanae vitae: l'intenzione di
Papa Paolo VI era di difendere I'amore contro la sessualita come consumo, il futuro
contro la pretesa esclusiva del presente e la natura dell'uomo contro la sua
manipolazione.

2. Solo qualche ulteriore breve accenno circa le altre dimensioni della pneumatologia.
Se lo Spirito creatore si manifesta innanzitutto nella grandezza silenziosa
dell’'universo, nella sua struttura intelligente, la fede, oltre a cio, ci dice la cosa
inaspettata, che cioé questo Spirito parla, per cosi dire, anche con parole umane, &
entrato nella storia e, come forza che plasma la storia, € anche uno Spirito parlante,
anzi, € Parola che negli Scritti dell’Antico e del Nuovo Testamento ci viene incontro.
Che cosa questo significhi per noi, I’'ha espresso meravigliosamente sant’Ambrogio in
una sua lettera: “"Anche ora, mentre leggo le divine Scritture, Dio passeggia nel
Paradiso” (Ep. 49, 3). Leggendo la Scrittura, noi possiamo anche oggi quasi vagare
nel giardino del Paradiso ed incontrare Dio che li passeggia: tra il tema della Giornata
Mondiale della Gioventu in Australia e il tema del Sinodo dei Vescovi esiste una
profonda connessione interiore. I due temi “Spirito Santo” e “ Parola di Dio” vanno
insieme. Leggendo la Scrittura apprendiamo perd anche che Cristo e lo Spirito Santo
sono inseparabili tra loro. Se Paolo con sconcertante sintesi afferma: “Il Signore & lo
Spirito” (2 Cor 3, 17), appare non solo, nello sfondo, 'unita trinitaria tra il Figlio e lo
Spirito Santo, ma soprattutto la loro unita riguardo alla storia della salvezza: nella
passione e risurrezione di Cristo vengono strappati i veli del senso meramente
letterale e si rende visibile la presenza del Dio che sta parlando. Leggendo la Scrittura
insieme con Cristo, impariamo a sentire nelle parole umane la voce dello Spirito Santo
e scopriamo l'unita della Bibbia.

3. Con cio siamo ormai giunti alla terza dimensione della pneumatologia che consiste,
appunto, nella inseparabilita di Cristo e dello Spirito Santo. Nella maniera forse piu
bella essa si manifesta nel racconto di san Giovanni circa la prima apparizione del
Risorto davanti ai discepoli: il Signore alita sui discepoli e dona loro in questo modo lo
Spirito Santo. Lo Spirito Santo ¢ il soffio di Cristo. E come il soffio di Dio nel mattino
della creazione aveva trasformato la polvere del suolo nell'uomo vivente, cosi il soffio
di Cristo ci accoglie nella comunione ontologica con il Figlio, ci rende nuova creazione.
Per questo € lo Spirito Santo che ci fa dire insieme col Figlio: “Abba, Padre!”

(cfr Gv 20, 22; Rm 8, 15).

4. Cosi, come quarta dimensione, emerge spontaneamente la connessione tra Spirito
e Chiesa. Paolo, in Prima Corinzi 12 e in Romani 12, ha illustrato la Chiesa come
Corpo di Cristo e proprio cosi come organismo dello Spirito Santo, in cui i doni dello
Spirito Santo fondono i singoli in un tutt’'uno vivente. Lo Spirito Santo e lo Spirito del
Corpo di Cristo. Nell'insieme di questo Corpo troviamo il nostro compito, viviamo gli
uni per gli altri e gli uni in dipendenza dagli altri, vivendo in profondita di Colui che ha
vissuto e sofferto per tutti noi e che mediante il suo Spirito ci attrae a sé nell’'unita di
tutti i figli di Dio. “Vuoi anche tu vivere dello Spirito di Cristo? Allora sii nel Corpo di
Cristo”, dice Agostino a questo proposito (7r. in Jo. 26, 13).

26


https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html

Cosi con il tema “Spirito Santo”, che orientava le giornate in Australia e, in modo piu
nascosto, anche le settimane del Sinodo, si rende visibile tutta I'ampiezza della fede
cristiana, un’ampiezza che dalla responsabilita per il creato e per |'esistenza dell'uomo
in sintonia con la creazione conduce, attraverso i temi della Scrittura e della storia
della salvezza, fino a Cristo e da li alla comunita vivente della Chiesa, nei suoi ordini e
responsabilita come anche nella sua vastita e liberta, che si esprime tanto nella
molteplicita dei carismi quanto nell'immagine pentecostale della moltitudine delle
lingue e delle culture.

Parte integrante della festa € la gioia. La festa si pud organizzare, la gioia no. Essa
puo soltanto essere offerta in dono; e, di fatto, ci e stata donata in abbondanza: per
questo siamo riconoscenti. Come Paolo qualifica la gioia frutto dello Spirito Santo, cosi
anche Giovanni nel suo Vangelo ha connesso strettamente lo Spirito e la gioia. Lo
Spirito Santo ci dona la gioia. Ed Egli € la gioia. La gioia € il dono nel quale tutti gli
altri doni sono riassunti. Essa € I'espressione della felicita, dell’essere in armonia con
se stessi, cid che puo derivare solo dall’essere in armonia con Dio e con la sua
creazione. Fa parte della natura della gioia l'irradiarsi, il doversi comunicare. Lo spirito
missionario della Chiesa non & altro che I'impulso di comunicare la gioia che ci e stata
donata. Che essa sia sempre viva in noi e quindi s’irradi sul mondo nelle sue
tribolazioni: tale € il mio auspicio alla fine di quest’anno. Insieme con un vivo
ringraziamento per tutto il vostro faticare ed operare, auguro a tutti voi che questa
gioia derivante da Dio ci venga donata abbondantemente anche nell’Anno Nuovo.

Affido questi voti all’intercessione della Vergine Maria, Mater divinae gratiae,
chiedendolLe di poter vivere le Festivita natalizie nella letizia e nella pace del Signore.
Con questi sentimenti a voi tutti e alla grande famiglia della Curia Romana imparto di
cuore la Benedizione Apostolica.

DISCORSO DEL SANTO PADRE BENEDETTO XVI
AI CARDINALI, ARCIVESCOVI, VESCOVI
E DIRETTORI DEL GOVERNATORATO ScCYV,
PER LA PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI

Sala Clementina
Lunedi, 21 dicembre 2009

Signori Cardinali,
Venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
Cari Fratelli e Sorelle,

la Solennita del Santo Natale, come & stato appena sottolineato dal Cardinale Decano
Angelo Sodano, €, per i cristiani, un‘occasione del tutto particolare di incontro e di
comunione. Quel Bambino che adoriamo a Betlemme ci invita a sentire I'amore
immenso di Dio, quel Dio che & disceso dal cielo e si e fatto vicino a ciascuno di noi
per renderci suoi figli, parte della sua stessa Famiglia. Anche questo tradizionale
appuntamento natalizio del Successore di Pietro con i suoi piu stretti collaboratori, €

27


http://www.vatican.va/gmg/documents/gmg_2008_it.html

un incontro di famiglia, che rinsalda i vincoli di affetto e di comunione, per formare
sempre piu quel “Cenacolo permanente” consacrato alla diffusione del Regno di Dio,
appena ricordato. Ringrazio il Cardinale Decano per le cordiali parole con cui si e fatto
interprete dei sentimenti augurali del Collegio cardinalizio, dei Membri della Curia
Romana e del Governatorato, come pure di tutti i Rappresentanti Pontifici che sono
profondamente uniti a noi nel portare agli uomini del nostro tempo quella luce che &
nata nella mangiatoia di Betlemme. Nell’accogliervi con grande gioia, desidero anche
esprimere la mia gratitudine a tutti per il generoso e competente servizio che prestate
al Vicario di Cristo e alla Chiesa.

Un altro anno ricco di avvenimenti importanti per la Chiesa e per il mondo volge al
termine. Con uno sguardo retrospettivo pieno di gratitudine vorrei in quest’ora
richiamare I'attenzione solo su alcuni punti-chiave per la vita ecclesiale. Dall’Anno
Paolino si € passati all’Anno Sacerdotale. Dalla figura imponente dell’Apostolo delle
Genti che, colpito dalla luce del Cristo risorto e dalla sua chiamata, ha portato il
Vangelo ai popoli del mondo, siamo passati alla figura umile del Curato d’Ars, che per
tutta la sua vita e rimasto nel piccolo paese che gli era stato affidato e che, tuttavia,
proprio nell'umilta del suo servizio ha reso ampiamente visibile nel mondo la bonta
riconciliatrice di Dio. A partire da ambedue le figure si manifesta I'ampia portata del
ministero sacerdotale e diventa evidente come € grande proprio cido che € piccolo e
come, attraverso il servizio apparentemente piccolo di un uomo, Dio possa operare
cose grandi, purificare e rinnovare il mondo dal di dentro.

Per la Chiesa e per me personalmente, I'anno che si sta chiudendo & stato in gran
parte nel segno dell’Africa. C'era innanzitutto il viaggio in Camerun ed Angola. Era
commovente per me sperimentare la grande cordialita con cui il Successore di Pietro,
il Vicarius Christi, veniva accolto. La gioia festosa e |'affetto cordiale, che mi venivano
incontro su tutte le strade, non riguardavano, appunto, semplicemente un qualsiasi
ospite casuale. Nell'incontro col Papa si rendeva sperimentabile la Chiesa universale,
la comunita che abbraccia il mondo e che viene radunata da Dio mediante Cristo - la
comunita che non é fondata su interessi umani, ma che ci & offerta dall’attenzione
amorevole di Dio per noi. Tutti insieme siamo famiglia di Dio, fratelli e sorelle in virtu
di un unico Padre: questa e stata I'esperienza vissuta. E si sperimentava che
I'attenzione amorevole di Dio in Cristo per noi non &€ una cosa del passato e neppure
cosa di teorie erudite, ma una realta del tutto concreta qui ed ora. Proprio Lui € in
mezzo a noi: questo abbiamo percepito attraverso il ministero del Successore di
Pietro. Cosi eravamo elevati al di sopra della semplice quotidianita. Il cielo era aperto,
e questo e cio che fa di un giorno una festa. Ed & al contempo qualcosa di duraturo.
Continua ad essere vero, anche nella vita quotidiana, che il cielo non & piu chiuso; che
Dio € vicino; che in Cristo tutti ci apparteniamo a vicenda.

In modo particolarmente profondo si € impresso nella mia memoria il ricordo

delle Celebrazioni liturgiche. Le Celebrazioni della Santa Eucaristia erano vere feste
della fede. Vorrei menzionare due elementi che mi sembrano particolarmente
importanti. C’era innanzitutto una grande gioia condivisa, che si esprimeva anche
mediante il corpo, ma in maniera disciplinata ed orientata dalla presenza del Dio
vivente. Con cio € gia indicato il secondo elemento: il senso della sacralita, del mistero
presente del Dio vivente plasmava, per cosi dire, ogni singolo gesto. Il Signore &
presente - il Creatore, Colui al quale tutto appartiene, dal quale noi proveniamo e
verso il quale siamo in cammino. In modo spontaneo mi venivano in mente le parole
di san Cipriano, che nel suo commento al Padre Nostro scrive: “Ricordiamoci di essere
sotto lo sguardo di Dio rivolto su di noi. Dobbiamo piacere agli occhi di Dio, sia con

28


http://www.vatican.va/news_services/press/documentazione/documents/cardinali_index_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/index_it.htm
http://www.vatican.va/special/anno_sac/index_it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2009/index_camerun-angola.html
http://www.vatican.va/news_services/liturgy/calendar/ns_liturgy_calendar_it.html

I'atteggiamento del nostro corpo che con I'uso della nostra voce” (De dom. or. 4 CSEL
III 1 p 269). Si, questa consapevolezza c’era: noi stiamo al cospetto di Dio. Da questo
non deriva paura o inibizione, neppure un’‘obbedienza esteriore alle rubriche e ancor
meno un mettersi in mostra gli uni davanti agli altri o un gridare in modo
indisciplinato. C’era piuttosto cid che i Padri chiamavano “sobria ebrietas”: I'essere
ricolmi di una gioia che comunque rimane sobria ed ordinata, che unisce le persone a
partire dall'interno, conducendole nella lode comunitaria di Dio, una lode che al tempo
stesso suscita I'amore del prossimo, la responsabilita vicendevole.

Naturalmente faceva parte del viaggio in Africa soprattutto lI'incontro con i Fratelli nel
ministero episcopale e I'inaugurazione del Sinodo dell’Africa mediante la consegna
dell'Instrumentum laboris. Cido avvenne nel contesto di un colloquio serale nella festa
di san Giuseppe, un colloquio in cui i rappresentanti dei singoli episcopati esposero in
maniera toccante le loro speranze e preoccupazioni. Io penso che il buon padrone di
casa, san Giuseppe, che personalmente conosce bene che cosa significhi il ponderare,
in atteggiamento di sollecitudine e di speranza, le vie future della famiglia, ci abbia
ascoltato con amore e ci abbia accompagnato fin dentro il Sinodo stesso. Gettiamo
solo un breve sguardo sul Sinodo. In occasione della mia visita in Africa si € resa
evidente innanzitutto la forza teologica e pastorale del Primato Pontificio come punto
di convergenza per I'unita della Famiglia di Dio. Li, nel Sinodo, € emersa ancora piu
fortemente l'importanza della collegialita — dell’'unita dei Vescovi, che ricevono il loro
ministero proprio per il fatto che entrano nella comunita dei Successori degli Apostoli:
ognuno € Vescovo, Successore degli Apostoli, solo in quanto partecipe della comunita
di coloro nei quali continua il Collegium Apostolorum nell’unita con Pietro e col suo
Successore. Come nelle liturgie in Africa e poi, di nuovo, in San Pietro a Roma, il
rinnovamento liturgico del Vaticano II ha preso forma in modo esemplare, cosi nella
comunione del Sinodo si € vissuto in modo molto pratico I'ecclesiologia del Concilio.
Commoventi erano anche le testimonianze che potevamo sentire dai fedeli provenienti
dall’Africa — testimonianze di sofferenza e di riconciliazione concrete nelle tragedie
della storia recente del Continente.

Il Sinodo si era proposto il tema: La Chiesa in Africa a servizio della riconciliazione,
della giustizia e della pace. E questo un tema teologico e soprattutto pastorale di
un‘attualita scottante, ma poteva essere anche frainteso come un tema politico.
Compito dei Vescovi era di trasformare la teologia in pastorale, cioé in un ministero
pastorale molto concreto, in cui le grandi visioni della Sacra Scrittura e della
Tradizione vengono applicate all'operare dei Vescovi e dei sacerdoti in un tempo e in
un luogo determinati. Ma in questo non si doveva cedere alla tentazione di prendere
personalmente in mano la politica e da pastori trasformarsi in guide politiche. In
effetti, la questione molto concreta davanti alla quale i pastori si trovano
continuamente &, appunto, questa: come possiamo essere realisti e pratici, senza
arrogarci una competenza politica che non ci spetta? Potremmo anche dire: si trattava
del problema di una laicita positiva, praticata ed interpretata in modo giusto. E questo
anche un tema fondamentale dell’Enciclica, pubblicata nel giorno dei Santi Pietro e
Paolo, “Caritas in veritate”, che ha in tal modo ripreso ed ulteriormente sviluppato la
questione circa la collocazione teologica e concreta della dottrina sociale della Chiesa.

Sono riusciti i Padri Sinodali a trovare la strada piuttosto stretta tra una semplice
teoria teologica ed un‘immediata azione politica, la strada del “pastore”? Nel mio
breve discorso a conclusione del Sinodo ho risposto affermativamente, in modo

consapevole ed esplicito, a questa domanda. Naturalmente, nell’elaborazione del
documento postsinodale, dovremo fare attenzione a mantenere tale equilibrio ed

29


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2009/index_camerun-angola.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#II%20Assemblea%20Speciale%20per%20lAfrica
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20090319_instrlabor-africa_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2009/index_camerun-angola.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2009/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20091024_pranzo-padri-sinod.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2009/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20091024_pranzo-padri-sinod.html

offrire cosi quel contributo per la Chiesa e la societa in Africa che & stato affidato alla
Chiesa in virtu della sua missione. Vorrei cercare di spiegare questo brevemente a
proposito di un singolo punto. Come gia detto, il tema del Sinodo designa tre grandi
parole fondamentali della responsabilita teologica e sociale: riconciliazione - giustizia
- pace. Si potrebbe dire che riconciliazione e giustizia siano i due presupposti
essenziali della pace e che quindi definiscano in una certa misura anche la sua natura.
Limitiamoci alla parola “riconciliazione”. Uno sguardo sulle sofferenze e pene della
storia recente dell’Africa, ma anche in molte altre parti della terra, mostra che
contrasti non risolti e profondamente radicati possono portare, in certe situazioni, ad
esplosioni di violenza in cui ogni senso di umanita sembra smarrito. La pace puod
realizzarsi soltanto se si giunge ad una riconciliazione interiore. Possiamo considerare
come esempio positivo di un processo di riconciliazione in via di riuscita la storia
dell’'Europa dopo la seconda guerra mondiale. Il fatto che dal 1945 nell’'Europa
occidentale e centrale non ci siano piu state guerre si fonda sicuramente in misura
determinante su strutture politiche ed economiche intelligenti ed eticamente orientate,
ma queste potevano svilupparsi solo perché esistevano processi interiori di
riconciliazione, che hanno reso possibile una nuova convivenza. Ogni societa ha
bisogno di riconciliazioni, perché possa esserci la pace. Riconciliazioni sono necessarie
per una buona politica, ma non possono essere realizzate unicamente da essa. Sono
processi pre-politici e devono scaturire da altre fonti.

Il Sinodo ha cercato di esaminare profondamente il concetto di riconciliazione come
compito per la Chiesa di oggi, richiamando I'attenzione sulle sue diverse dimensioni.
La chiamata che san Paolo ha rivolto ai Corinzi possiede proprio oggi una nuova
attualita. “In nome di Cristo siamo ambasciatori: per mezzo nostro € Dio stesso che
esorta. Vi supplichiamo in home di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio!” (2 Cor 5,
20). Se lI'uomo non ¢ riconciliato con Dio, € in discordia anche con la creazione. Non &
riconciliato con se stesso, vorrebbe essere un altro da quel che e ed e pertanto non
riconciliato neppure con il prossimo. Fa inoltre parte della riconciliazione la capacita di
riconoscere la colpa e di chiedere perdono - a Dio e all’altro. E infine appartiene al
processo della riconciliazione la disponibilita alla penitenza, la disponibilita a soffrire
fino in fondo per una colpa e a lasciarsi trasformare. E ne fa parte la gratuita, di cui
I’'Enciclica “Caritas in veritate” parla ripetutamente: la disponibilita ad andare oltre il
necessario, a non fare conti, ma ad andare al di la di cido che richiedono le semplici
condizioni giuridiche. Ne fa parte quella generosita di cui Dio stesso ci ha dato
I'esempio. Pensiamo alla parola di Gesu: “Se tu presenti la tua offerta all’altare e i ti
ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia Ii il tuo dono davanti
all’altare, va’ prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna ad offrire il tuo dono”
(Mt 5, 23s.). Dio che sapeva che non siamo riconciliati, che vedeva che abbiamo
qualcosa contro di Lui, si € alzato e ci € venuto incontro, benché Egli solo fosse dalla
parte della ragione. Ci & venuto incontro fino alla Croce, per riconciliarci. Questa &
gratuita: la disponibilita a fare il primo passo. Per primi andare incontro all’altro,
offrirgli la riconciliazione, assumersi la sofferenza che comporta la rinuncia al proprio
aver ragione. Non cedere nella volonta di riconciliazione: di questo Dio ci ha dato
I'esempio, ed € questo il modo per diventare simili a Lui, un atteggiamento di cui
sempre di huovo abbiamo bisogno nel mondo. Dobbiamo oggi apprendere
nuovamente la capacita di riconoscere la colpa, dobbiamo scuoterci di dosso l'illusione
di essere innocenti. Dobbiamo apprendere la capacita di far penitenza, di lasciarci
trasformare; di andare incontro all’altro e di farci donare da Dio il coraggio e la forza
per un tale rinnovamento. In questo nostro mondo di oggi dobbiamo riscoprire il
Sacramento della penitenza e della riconciliazione. Il fatto che esso in gran parte sia
scomparso dalle abitudini esistenziali dei cristiani € un sintomo di una perdita di

30


http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

veracita nei confronti di noi stessi e di Dio; una perdita, che mette in pericolo la nostra
umanita e diminuisce la nostra capacita di pace. San Bonaventura era dell’opinione
che il Sacramento della penitenza fosse un Sacramento dell’'umanita in quanto tale, un
Sacramento che Dio aveva istituito nella sua essenza gia immediatamente dopo il
peccato originale con la penitenza imposta ad Adamo, anche se ha potuto ottenere la
sua forma completa solo in Cristo, che € personalmente la forza riconciliatrice di Dio e
ha preso su di sé la nostra penitenza. In effetti, I'unita di colpa, penitenza e perdono &
una delle condizioni fondamentali della vera umanita, condizioni che nel Sacramento
ottengono la loro forma completa, ma che, a partire dalle loro radici, fanno parte
dell’essere persone umane come tale. Il Sinodo dei Vescovi per |'Africa ha pertanto a
ragione incluso nelle sue riflessioni anche rituali di riconciliazione della tradizione
africana come luoghi di apprendimento e di preparazione per la grande riconciliazione
che Dio dona nel Sacramento della penitenza. Questa riconciliazione, pero, richiede
I'ampio “atrio” del riconoscimento della colpa e dell'umilta della penitenza.
Riconciliazione & un concetto pre-politico e una realta pre-politica, che proprio per
guesto e della massima importanza per il compito della stessa politica. Se non si crea
nei cuori la forza della riconciliazione, manca all'impegno politico per la pace il
presupposto interiore. Nel Sinodo i Pastori della Chiesa si sono impegnati per quella
purificazione interiore dell'uomo che costituisce I'essenziale condizione preliminare per
I'edificazione della giustizia e della pace. Ma tale purificazione e maturazione interiore
VErso una vera umanita non possono esistere senza Dio.

Riconciliazione - con questa parola-chiave mi torna alla mente il secondo grande
viaggio dell’anno che si chiude: il pellegrinaggio in Giordania ed in Terra Santa. Al
riguardo vorrei innanzitutto ringraziare cordialmente il Re di Giordania per la grande
ospitalita con cui mi ha accolto ed accompagnato lungo tutto lo svolgimento del mio
pellegrinaggio. La mia gratitudine riguarda in modo particolare anche la maniera
esemplare con cui egli si impegna per la convivenza pacifica tra cristiani e musulmani,
per il rispetto nei confronti della religione dell’altro e per la collaborazione nella
comune responsabilita davanti a Dio. Ringrazio di cuore anche il governo d’Israele per
tutto cio che ha fatto affinché la visita potesse svolgersi pacificamente ed in sicurezza.
Sono particolarmente grato per la possibilita concessami di celebrare due grandi
liturgie pubbliche - a Gerusalemme e a Nazaret - in cui i cristiani hanno potuto
presentarsi pubblicamente come comunita di fede in Terra Santa. Infine, il mio
ringraziamento si rivolge all’Autorita palestinese che mi ha accolto, anch’essa, con
grande cordialita; essa pure mi ha reso possibile una Celebrazione liturgica pubblica a
Betlemme, e mi ha fatto conoscere le sofferenze come anche le speranze del suo
Territorio. Tutto cio che si puo vedere in quei Paesi, invoca riconciliazione, giustizia,
pace. La visita a Yad Vashem ha significato un incontro sconvolgente con la crudelta
della colpa umana, con l'odio di un’ideologia accecata che, senza alcuna
giustificazione, ha consegnato milioni di persone umane alla morte e che con cio, in
ultima analisi, ha voluto cacciare dal mondo anche Dio, il Dio di Abramo, di Isacco e di
Giacobbe e il Dio di Gesu Cristo. Cosi questo € in primo luogo un monumento
commemorativo contro I'odio, un richiamo accorato alla purificazione e al perdono,
all'amore. Proprio questo monumento alla colpa umana ha reso poi tanto piu
importante la visita ai luoghi della memoria della fede e ha fatto percepire la loro
inalterata attualita. In Giordania abbiamo visto il punto piu basso della terra presso il
fiume Giordano. Come si potrebbe non sentirsi richiamati alla parola della Lettera agli
Efesini, secondo cui Cristo & “disceso nelle regioni piu basse della terra” (Eph 4, 9). In
Cristo Dio e disceso fin nell’ultima profondita dell’essere umano, fin nella notte
dell’odio e dell’'accecamento, fin nel buio della lontananza dell'uomo da Dio, per
accendere li la luce del suo amore. Egli € presente perfino nella notte piu profonda:

31


http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#II%20Assemblea%20Speciale%20per%20lAfrica
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2009/index_holy-land.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090512_josafat-valley.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090514_vespri-nazareth.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090513_mangiatoia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090513_mangiatoia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2009/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20090511_yad-vashem.html

anche negli inferi, eccoti - questa parola del Sa/mo 139 [138], 8 & diventata realta
nella discesa di Gesu. Cosi l'incontro con i luoghi della salvezza nella chiesa
dell’annunciazione a Nazaret, nella grotta della nativita a Betlemme, nel luogo della
crocifissione sul Calvario, davanti al sepolcro vuoto, testimonianza dellg risurrezione, &
stato come un toccare la storia di Dio con noi. La fede non & un mito. E storia reale, le
Cui tracce possiamo toccare con mano. Questo realismo della fede ci fa
particolarmente bene nei travagli del presente. Dio si € veramente mostrato. In Gesu
Cristo Egli si € veramente fatto carne. Come Risorto Egli rimane vero Uomo, apre
continuamente la nostra umanita a Dio ed & sempre il garante del fatto che Dio € un
Dio vicino. Si, Dio vive e sta in relazione con noi. In tutta la sua grandezza ¢ tuttavia il
Dio vicino, il Dio-con-noi, che continuamente ci chiama: Lasciatevi riconciliare con me
e tra voi! Egli sempre pone nella nostra vita personale e comunitaria il compito della
riconciliazione.

Infine vorrei ancora dire una parola di gratitudine e di gioia per il mio viaggio nella
Repubblica Ceca. Prima di tale viaggio sono sempre stato avvertito che quello € un
Paese con una maggioranza di agnostici e di atei, in cui i cristiani costituiscono ormai
soltanto una minoranza. Tanto piu gioiosa € stata la sorpresa nel costatare che
dappertutto ero circondato da grande cordialita ed amicizia; che grandi liturgie
venivano celebrate in un‘atmosfera gioiosa di fede; che nell’'ambito delle universita e
della cultura la mia parola trovava una viva attenzione; che le Autorita dello Stato mi
hanno riservato una grande cortesia e hanno fatto tutto il possibile per contribuire al
successo della visita. Sarei ora tentato di dire qualcosa sulla bellezza del Paese e sulle
magnifiche testimonianze della cultura cristiana, le quali soltanto rendono tale bellezza
perfetta. Ma considero importante soprattutto il fatto che anche le persone che si
ritengono agnostiche o atee, devono stare a cuore a noi come credenti. Quando
parliamo di una nuova evangelizzazione, queste persone forse si spaventano. Non
vogliono vedere se stesse come oggetto di missione, né rinunciare alla loro liberta di
pensiero e di volonta. Ma la questione circa Dio rimane tuttavia presente pure per
loro, anche se non possono credere al carattere concreto della sua attenzione per noi.
A Parigi ho parlato della ricerca di Dio come del motivo fondamentale dal quale € nato
il monachesimo occidentale e, con esso, la cultura occidentale. Come primo passo
dell’evangelizzazione dobbiamo cercare di tenere desta tale ricerca; dobbiamo
preoccuparci che I'uomo non accantoni la questione su Dio come questione essenziale
della sua esistenza. Preoccuparci perché egli accetti tale questione e la nostalgia che
in essa si nasconde. Mi viene qui in mente la parola che Gesu cita dal profeta Isaia,
che cioe il tempio dovrebbe essere una casa di preghiera per tutti i popoli (cfr Is 56,
7; Mc 11, 17). Egli pensava al cosiddetto cortile dei gentili, che sgombero da affari
esteriori perché ci fosse lo spazio libero per i gentili che li volevano pregare 'unico
Dio, anche se non potevano prendere parte al mistero, al cui servizio era riservato
I'interno del tempio. Spazio di preghiera per tutti i popoli - si pensava con cio a
persone che conoscono Dio, per cosi dire, soltanto da lontano; che sono scontente con
i loro déi, riti, miti; che desiderano il Puro e il Grande, anche se Dio rimane per loro il
“Dio ignoto” (cfr At 17, 23). Essi dovevano poter pregare il Dio ignoto e cosi tuttavia
essere in relazione con il Dio vero, anche se in mezzo ad oscurita di vario genere. Io
penso che la Chiesa dovrebbe anche oggi aprire una sorta di “cortile dei gentili” dove
gli uomini possano in una qualche maniera agganciarsi a Dio, senza conoscerlo e
prima che abbiano trovato |'accesso al suo mistero, al cui servizio sta la vita interna
della Chiesa. Al dialogo con le religioni deve oggi aggiungersi soprattutto il dialogo con
coloro per i quali la religione € una cosa estranea, ai quali Dio & sconosciuto e che,
tuttavia, non vorrebbero rimanere semplicemente senza Dio, ma avvicinarlo almeno
come Sconosciuto.

32


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090514_vespri-nazareth.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090514_vespri-nazareth.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2009/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20090515_santo-sepolcro.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2009/index_repubblica-ceca.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2009/index_repubblica-ceca.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2009/index_repubblica-ceca.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura.html

Alla fine, ancora una volta, una parola circa I'’Anno Sacerdotale. Come sacerdoti siamo
a disposizione di tutti: per coloro che conoscono Dio da vicino e per coloro per i quali
Egli € lo Sconosciuto. Noi tutti dobbiamo conoscerlo sempre di nuovo e dobbiamo
cercarlo continuamente per diventare veri amici di Dio. Come potremmo, in definitiva,
arrivare a conoscere Dio, se non attraverso uomini che sono amici di Dio? Il nucleo piu
profondo del nostro ministero sacerdotale € quello di essere amici di Cristo (cfr Gv 15,
15), amici di Dio, per il cui tramite anche altre persone possano trovare la vicinanza a
Dio. Cosi, insieme con il mio profondo ringraziamento per tutto I'aiuto resomi lungo
I'intero anno, ecco il mio augurio per il Natale: che noi diventiamo sempre piu amici di
Cristo e quindi amici di Dio e che in questo modo possiamo essere sale della terra e
luce del mondo. Un santo Natale e un buon Anno Nuovo!

DISCORSO DEL SANTO PADRE BENEDETTO XVI
AI CARDINALI, ARCIVESCOVI E VESCOVI, PRELATURA ROMANA,
PER LA PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI

Sala Regia
Lunedi, 20 dicembre 2010

Signori Cardinali,
venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
cari fratelli e sorelle!

E con vivo piacere che vi incontro, cari Membri del Collegio Cardinalizio,
Rappresentanti della Curia Romana e del Governatorato, per questo appuntamento
tradizionale. Rivolgo a ciascuno un cordiale saluto, ad iniziare dal Cardinale Angelo
Sodano, che ringrazio per le espressioni di devozione e di comunione, e per i fervidi
auguri che mi ha rivolto a nome di tutti. Prope est jam Dominus, venite,

adoremus! Contempliamo come un’unica famiglia il mistero dell’lEmmanuele, del Dio-
con-noi, come ha detto il Cardinale Decano. Ricambio volentieri i voti augurali e
desidero ringraziare vivamente tutti, compresi i Rappresentanti Pontifici sparsi per il
mondo, per l'apporto competente e generoso che ciascuno presta al Vicario di Cristo e
alla Chiesa.

“Excita, Domine, potentiam tuam, et veni” — con queste e con simili parole la liturgia
della Chiesa prega ripetutamente nei giorni dell’Avvento. Sono invocazioni formulate
probabilmente nel periodo del tramonto dell'Impero Romano. Il disfacimento degli
ordinamenti portanti del diritto e degli atteggiamenti morali di fondo, che ad essi
davano forza, causavano la rottura degli argini che fino a quel momento avevano
protetto la convivenza pacifica tra gli uomini. Un mondo stava tramontando. Frequenti
cataclismi naturali aumentavano ancora questa esperienza di insicurezza. Non si
vedeva alcuna forza che potesse porre un freno a tale declino. Tanto piu insistente era
I'invocazione della potenza propria di Dio: che Egli venisse e proteggesse gli uomini da
tutte queste minacce.

“Excita, Domine, potentiam tuam, et veni”. Anche oggi abbiamo motivi molteplici per
associarci a questa preghiera di Avvento della Chiesa. Il mondo con tutte le sue nuove
speranze e possibilita €, al tempo stesso, angustiato dallimpressione che il consenso
morale si stia dissolvendo, un consenso senza il quale le strutture giuridiche e

33


http://www.vatican.va/special/anno_sac/index_it.html
http://www.vatican.va/liturgical_year/advent/2010/index_it.html

politiche non funzionano; di conseguenza, le forze mobilitate per la difesa di tali
strutture sembrano essere destinate all'insuccesso.

Excita - la preghiera ricorda il grido rivolto al Signore, che stava dormendo nella barca
dei discepoli sbattuta dalla tempesta e vicina ad affondare. Quando la sua parola
potente ebbe placato la tempesta, Egli rimprovero i discepoli per la loro poca fede

(cfr Mt 8,26 e par.). Voleva dire: in voi stessi la fede ha dormito. La stessa cosa vuole
dire anche a noi. Anche in noi tanto spesso la fede dorme. PreghiamoLo dunque di
svegliarci dal sonno di una fede divenuta stanca e di ridare alla fede il potere di
spostare i monti - cioé di dare I'ordine giusto alle cose del mondo.

“Excita, Domine, potentiam tuam, et veni”: nelle grandi angustie, alle quali siamo
stati esposti in quest’anno, tale preghiera di Avvento mi € sempre tornata di nuovo
alla mente e sulle labbra. Con grande gioia avevamo iniziato I’Anno sacerdotale e,
grazie a Dio, abbiamo potuto concluderlo anche con grande gratitudine, nonostante si
sia svolto cosi diversamente da come ce I'eravamo aspettato. In noi sacerdoti e nei
laici, proprio anche nei giovani, si € rinnovata la consapevolezza di quale dono
rappresenti il sacerdozio della Chiesa Cattolica, che ci & stato affidato dal Signore. Ci
siamo nuovamente resi conto di quanto sia bello che esseri umani siano autorizzati a
pronunciare in nome di Dio e con pieno potere la parola del perdono, e cosi siano in
grado di cambiare il mondo, la vita; quanto sia bello che esseri umani siano autorizzati
a pronunciare le parole della consacrazione, con cui il Signore attira dentro di sé un
pezzo di mondo, e cosi in un certo luogo lo trasforma nella sua stessa sostanza;
quanto sia bello poter essere, con la forza del Signore, vicino agli uomini nelle loro
gioie e sofferenze, nelle ore importanti come in quelle buie dell’esistenza; quanto sia
bello avere nella vita come compito non questo o quell’altro, ma semplicemente
I'essere stesso dell’'uomo — per aiutare che si apra a Dio e sia vissuto a partire da Dio.
Tanto piu siamo stati sconvolti quando, proprio in quest’anno e in una dimensione per
noi inimmaginabile, siamo venuti a conoscenza di abusi contro i minori commessi da
sacerdoti, che stravolgono il Sacramento nel suo contrario: sotto il manto del sacro
feriscono profondamente la persona umana nella sua infanzia e le recano un danno
per tutta la vita.

In questo contesto, mi & venuta in mente una visione di sant’'Ildegarda di Bingen che
descrive in modo sconvolgente cid che abbiamo vissuto in quest’anno. “Nell’'anno 1170
dopo la nascita di Cristo ero per un lungo tempo malata a letto. Allora, fisicamente e
mentalmente sveglia, vidi una donna di una bellezza tale che la mente umana non € in
grado di comprendere. La sua figura si ergeva dalla terra fino al cielo. Il suo volto
brillava di uno splendore sublime. Il suo occhio era rivolto al cielo. Era vestita di una
veste luminosa e raggiante di seta bianca e di un mantello guarnito di pietre preziose.
Ai piedi calzava scarpe di onice. Ma il suo volto era cosparso di polvere, il suo vestito,
dal lato destro, era strappato. Anche il mantello aveva perso la sua bellezza singolare
e le sue scarpe erano insudiciate dal di sopra. Con voce alta e lamentosa, la donna
grido verso il cielo: ‘Ascolta, o cielo: il mio volto € imbrattato! Affliggiti, o terra: il mio
vestito e strappato! Trema, o abisso: le mie scarpe sono insudiciate!”

E prosegui: ‘Ero nascosta nel cuore del Padre, finché il Figlio dell'uomo, concepito e
partorito nella verginita, sparse il suo sangue. Con questo sangue, quale sua dote, mi
ha preso come sua sposa.

Le stimmate del mio sposo rimangono fresche e aperte, finché sono aperte le ferite
dei peccati degli uomini. Proprio questo restare aperte delle ferite di Cristo € la colpa

34


http://www.vatican.va/special/anno_sac/index_it.html

dei sacerdoti. Essi stracciano la mia veste poiché sono trasgressori della Legge, del
Vangelo e del loro dovere sacerdotale. Tolgono lo splendore al mio mantello, perché
trascurano totalmente i precetti loro imposti. Insudiciano le mie scarpe, perché non
camminano sulle vie dritte, cioé su quelle dure e severe della giustizia, e anche non
danno un buon esempio ai loro sudditi. Tuttavia trovo in alcuni lo splendore della
verita’.

E sentii una voce dal cielo che diceva: ‘Questa immagine rappresenta la Chiesa. Per
questo, o essere umano che vedi tutto cio e che ascolti le parole di lamento,
annuncialo ai sacerdoti che sono destinati alla guida e all'istruzione del popolo di Dio e
ai quali, come agli apostoli, e stato detto: «Andate in tutto il mondo e proclamate il
Vangelo a ogni creatura»’ (Mc 16,15)" (Lettera a Werner von Kirchheim e alla sua
comunita sacerdotale: PL 197, 269ss).

Nella visione di sant’Ildegarda, il volto della Chiesa & coperto di polvere, ed € cosi che
noi I'abbiamo visto. Il suo vestito € strappato - per la colpa dei sacerdoti. Cosi come
lei I'ha visto ed espresso, I'abbiamo vissuto in quest’anno. Dobbiamo accogliere
questa umiliazione come un’esortazione alla verita e una chiamata al rinnovamento.
Solo la verita salva. Dobbiamo interrogarci su che cosa possiamo fare per riparare il
piu possibile I'ingiustizia avvenuta. Dobbiamo chiederci che cosa era sbagliato nel
nostro annuncio, nell'intero nostro modo di configurare I'essere cristiano, cosi che una
tale cosa potesse accadere. Dobbiamo trovare una nuova risolutezza nella fede e nel
bene. Dobbiamo essere capaci di penitenza. Dobbiamo sforzarci di tentare tutto il
possibile, nella preparazione al sacerdozio, perché una tale cosa non possa piu
succedere. E questo anche il luogo per ringraziare di cuore tutti coloro che si
impegnano per aiutare le vittime e per ridare loro la fiducia nella Chiesa, la capacita di
credere al suo messaggio. Nei miei incontri con le vittime di questo peccato, ho
sempre trovato anche persone che, con grande dedizione, stanno a fianco di chi soffre
e ha subito danno. E questa l'occasione per ringraziare anche i tanti buoni sacerdoti
che trasmettono in umilta e fedelta la bonta del Signore e, in mezzo alle devastazioni,
sono testimoni della bellezza non perduta del sacerdozio.

Siamo consapevoli della particolare gravita di questo peccato commesso da sacerdoti
e della nostra corrispondente responsabilita. Ma non possiamo neppure tacere circa il
contesto del nostro tempo in cui & dato vedere questi avvenimenti. Esiste un mercato
della pornografia concernente i bambini, che in qualche modo sembra essere
considerato sempre piu dalla societa come una cosa normale. La devastazione
psicologica di bambini, in cui persone umane sono ridotte ad articolo di mercato, &
uno spaventoso segno dei tempi. Da Vescovi di Paesi del Terzo Mondo sento sempre di
nuovo come il turismo sessuale minacci un‘intera generazione e la danneggi nella sua
liberta e nella sua dignita umana. L’Apocalisse di san Giovanni annovera tra i grandi
peccati di Babilonia — simbolo delle grandi citta irreligiose del mondo - il fatto di
esercitare il commercio dei corpi e delle anime e di farne una merce (cfr Ap 18,13). In
guesto contesto, si pone anche il problema della droga, che con forza crescente
stende i suoi tentacoli di polipo intorno all'intero globo terrestre — espressione
eloquente della dittatura di mammona che perverte I'uomo. Ogni piacere diventa
insufficiente e I'eccesso nell’inganno dell’ebbrezza diventa una violenza che dilania
intere regioni, e questo in nome di un fatale fraintendimento della liberta, in cui
proprio la liberta dell'uomo viene minata e alla fine annullata del tutto.

Per opporci a queste forze dobbiamo gettare uno sguardo sui loro fondamenti
ideologici. Negli anni Settanta, la pedofilia venne teorizzata come una cosa del tutto

35



conforme all'uomo e anche al bambino. Questo, pero, faceva parte di una perversione
di fondo del concetto di ethos. Si asseriva — persino nell'ambito della teologia cattolica
- che non esisterebbero né il male in sé, né il bene in sé. Esisterebbe soltanto un
“meglio di” e un “peggio di”. Niente sarebbe in se stesso bene o male. Tutto
dipenderebbe dalle circostanze e dal fine inteso. A seconda degli scopi e delle
circostanze, tutto potrebbe essere bene o anche male. La morale viene sostituita da
un calcolo delle conseguenze e con cio cessa di esistere. Gli effetti di tali teorie sono
oggi evidenti. Contro di esse Papa Giovanni Paolo II, nella sua Enciclica Veritatis
splendor del 1993, indico con forza profetica nella grande tradizione razionale
dell’ethos cristiano le basi essenziali e permanenti dell’agire morale. Questo testo oggi
deve essere messo nuovamente al centro come cammino nella formazione della
coscienza. E nostra responsabilita rendere nuovamente udibili e comprensibili tra gli
uomini questi criteri come vie della vera umanita, nel contesto della preoccupazione
per 'uomo, nella quale siamo immersi.

Come secondo punto vorrei dire una parola sul Sinodo delle Chiese del Medio Oriente.
Esso ebbe inizio con il mio viaggio a Cipro dove potei consegnare |'Instrumentum
laboris per il Sinodo ai Vescovi di quei Paesi li convenuti. Rimane indimenticabile
I'ospitalita della Chiesa ortodossa che abbiamo potuto sperimentare con grande
gratitudine. Anche se la piena comunione non ci & ancora donata, abbiamo tuttavia
constatato con gioia che la forma basilare della Chiesa antica ci unisce profondamente
gli uni con gli altri: il ministero sacramentale dei Vescovi come portatore della
tradizione apostolica, la lettura della Scrittura secondo I'ermeneutica della Regula
fidei, la comprensione della Scrittura nell’'unita multiforme incentrata su Cristo
sviluppatasi grazie all'ispirazione di Dio e, infine, la fede nella centralita dell’Eucaristia
nella vita della Chiesa. Cosi abbiamo incontrato in modo vivo la ricchezza dei riti della
Chiesa antica anche all'interno della Chiesa Cattolica. Abbiamo avuto liturgie con
Maroniti e con Melchiti, abbiamo celebrato in rito latino e abbiamo avuto momenti di
preghiera ecumenica con gli Ortodossi, e, in manifestazioni imponenti, abbiamo potuto
vedere la ricca cultura cristiana dell’Oriente cristiano. Ma abbiamo visto anche il
problema del Paese diviso. Si rendevano visibili colpe del passato e profonde ferite,
ma anche il desiderio di pace e di comunione quali erano esistite prima. Tutti sono
consapevoli del fatto che la violenza non porta alcun progresso - essa, infatti, ha
creato la situazione attuale. Solo nel compromesso e nella comprensione vicendevole
puo essere ristabilita I'unita. Preparare la gente per questo atteggiamento di pace &
un compito essenziale della pastorale.

Nel Sinodo lo sguardo si € poi allargato sullintero Medio Oriente, dove convivono
fedeli appartenenti a religioni diverse ed anche a molteplici tradizioni e riti distinti. Per
quanto riguarda i cristiani, ci sono le Chiese pre-calcedonesi e quelle calcedonesi;
Chiese in comunione con Roma ed altre che stanno fuori di tale comunione ed in
entrambe esistono, uno accanto all’altro, molteplici riti. Negli sconvolgimenti degli
ultimi anni e stata scossa la storia di condivisione, le tensioni e le divisioni sono
cresciute, cosi che sempre di nuovo con spavento siamo testimoni di atti di violenza
nei quali non si rispetta piu cio che per I'altro € sacro, nei quali anzi crollano le regole
piu elementari dell'umanita. Nella situazione attuale, i cristiani sono la minoranza piu
oppressa e tormentata. Per secoli sono vissuti pacificamente insieme con i loro vicini
ebrei e musulmani. Nel Sinodo abbiamo ascoltato parole sagge del Consigliere del
Mufti della Repubblica del Libano contro gli atti di violenza nei confronti dei cristiani.
Egli diceva: con il ferimento dei cristiani veniamo feriti noi stessi. Purtroppo, pero,
questa e analoghe voci della ragione, per le quali siamo profondamente grati, sono
troppo deboli. Anche qui l'ostacolo € il collegamento tra avidita di lucro ed

36


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
http://www.vatican.va/edocs/ITA1226/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/edocs/ITA1226/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#Assemblea%20Speciale%20per%20il%20Medio%20Oriente
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2010/index_cipro.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100606_instr-laboris.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100606_instr-laboris.html

accecamento ideologico. Sulla base dello spirito della fede e della sua ragionevolezza,
il Sinodo ha sviluppato un grande concetto del dialogo, del perdono e dell’accoglienza
vicendevole, un concetto che ora vogliamo gridare al mondo. L'essere umano € uno
solo e I'umanita € una sola. Cid che in qualsiasi luogo viene fatto contro I'uomo alla
fine ferisce tutti. Cosi le parole e i pensieri del Sinodo devono essere un forte grido
rivolto a tutte le persone con responsabilita politica o religiosa perché fermino la
cristianofobia; perché si alzino a difendere i profughi e i sofferenti e a rivitalizzare lo
spirito della riconciliazione. In ultima analisi, il risanamento puo venire soltanto da una
fede profonda nell’amore riconciliatore di Dio. Dare forza a questa fede, nutrirla e farla
risplendere ¢ il compito principale della Chiesa in quest’ora.

Mi piacerebbe parlare dettagliatamente dell'indimenticabile viaggio nel Regno Unito,
voglio pero limitarmi a due punti che sono correlati con il tema della responsabilita dei
cristiani in questo tempo e con il compito della Chiesa di annunciare il Vangelo. Il
pensiero va innanzitutto all'incontro con il mondo della cultura nella Westminster Hall,
un incontro in cui la consapevolezza della responsabilita comune in questo momento
storico cred una grande attenzione, che, in ultima analisi, si rivolse alla questione
circa la verita e la stessa fede. Che in questo dibattito la Chiesa debba recare il
proprio contributo, era evidente per tutti. Alexis de Tocqueville, a suo tempo, aveva
osservato che in America la democrazia era diventata possibile e aveva funzionato,
perché esisteva un consenso morale di base che, andando al di la delle singole
denominazioni, univa tutti. Solo se esiste un tale consenso sull’essenziale, le
costituzioni e il diritto possono funzionare. Questo consenso di fondo proveniente dal
patrimonio cristiano € in pericolo la dove al suo posto, al posto della ragione morale,
subentra la mera razionalita finalistica di cui ho parlato poco fa. Questo € in realta un
accecamento della ragione per cio che € essenziale. Combattere contro questo
accecamento della ragione e conservarle la capacita di vedere I'essenziale, di vedere
Dio e I'uomo, cio che & buono e cid che & vero, & l'interesse comune che deve unire
tutti gli uomini di buona volonta. E in gioco il futuro del mondo.

Infine, vorrei ancora ricordare la beatificazione del Cardinale John Henry Newman.
Perché e stato beatificato? Che cosa ha da dirci? A queste domande si possono dare
molte risposte, che nel contesto della beatificazione sono state sviluppate. Vorrei
rilevare soltanto due aspetti che vanno insieme e, in fin dei conti, esprimono la stessa
cosa. Il primo & che dobbiamo imparare dalle tre conversioni di Newman, perché sono
passi di un cammino spirituale che ci interessa tutti. Vorrei qui mettere in risalto solo
la prima conversione: quella alla fede nel Dio vivente. Fino a quel momento, Newman
pensava come la media degli uomini del suo tempo e come la media degli uomini
anche di oggi, che non escludono semplicemente I'esistenza di Dio, ma la considerano
comunque come qualcosa di insicuro, che non ha alcun ruolo essenziale nella propria
vita. Veramente reale appariva a lui, come agli uomini del suo e del nostro tempo,
I'empirico, cio che € materialmente afferrabile. E questa la “realta” secondo cui ci si
orienta. Il “reale” e cio che e afferrabile, sono le cose che si possono calcolare e
prendere in mano. Nella sua conversione Newman riconosce che le cose stanno
proprio al contrario: che Dio e I'anima, I'essere se stesso dell'uomo a livello spirituale,
costituiscono cio che € veramente reale, cid che conta. Sono molto piu reali degli
oggetti afferrabili. Questa conversione significa una svolta copernicana. Cid che fino
ad allora era apparso irreale e secondario si rivela come la cosa veramente decisiva.
Dove avviene una tale conversione, non cambia semplicemente una teoria, cambia la
forma fondamentale della vita. Di tale conversione noi tutti abbiamo sempre di nuovo
bisogno: allora siamo sulla via retta.

37


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2010/index_regno-unito.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100919_beatif-newman.html

La forza motrice che spingeva sul cammino della conversione era in Newman la
coscienza. Ma che cosa si intende con cio? Nel pensiero moderno, la parola
“coscienza” significa che in materia di morale e di religione, la dimensione soggettiva,
I'individuo, costituisce I'ultima istanza della decisione. Il mondo viene diviso negli
ambiti dell’'oggettivo e del soggettivo. All'oggettivo appartengono le cose che si
possono calcolare e verificare mediante I'esperimento. La religione e la morale sono
sottratte a questi metodi e percid sono considerate come ambito del soggettivo. Qui
non esisterebbero, in ultima analisi, dei criteri oggettivi. L'ultima istanza che qui puod
decidere sarebbe pertanto solo il soggetto, e con la parola “coscienza” si esprime,
appunto, questo: in questo ambito puo decidere solo il singolo, I'individuo con le sue
intuizioni ed esperienze. La concezione che Newman ha della coscienza &
diametralmente opposta. Per lui “coscienza” significa la capacita di verita dell'uomo: la
capacita di riconoscere proprio negli ambiti decisivi della sua esistenza - religione e
morale - una verita, /a verita. La coscienza, la capacita dell'uomo di riconoscere la
verita, gli impone con cid, al tempo stesso, il dovere di incamminarsi verso la verita,
di cercarla e di sottomettersi ad essa laddove la incontra. Coscienza € capacita di
verita e obbedienza nei confronti della verita, che si mostra all'uomo che cerca col
cuore aperto. Il cammino delle conversioni di Newman & un cammino della coscienza -
un cammino non della soggettivita che si afferma, ma, proprio al contrario,
dell’'obbedienza verso la verita che passo passo si apriva a lui. La sua terza
conversione, quella al Cattolicesimo, esigeva da lui di abbandonare quasi tutto cid che
gli era caro e prezioso: i suoi averi e la sua professione, il suo grado accademico, i
legami familiari e molti amici. La rinuncia che I'obbedienza verso la verita, la sua
coscienza, gli chiedeva, andava ancora oltre. Newman era sempre stato consapevole
di avere una missione per I'Inghilterra. Ma nella teologia cattolica del suo tempo, la
sua voce a stento poteva essere udita. Era troppo aliena rispetto alla forma dominante
del pensiero teologico e anche della pieta. Nel gennaio del 1863 scrisse nel suo diario
gueste frasi sconvolgenti: "Come protestante, la mia religione mi sembrava misera,
non pero la mia vita. E ora, da cattolico, la mia vita € misera, non perod la mia
religione”. Non era ancora arrivata l'ora della sua efficacia. Nell'umilta e nel buio
dell'obbedienza, egli dovette aspettare fino a che il suo messaggio fosse utilizzato e
compreso. Per poter asserire |'identita tra il concetto che Newman aveva della
coscienza e la moderna comprensione soggettiva della coscienza, si ama far
riferimento alla sua parola secondo cui egli — nel caso avesse dovuto fare un brindisi -
avrebbe brindato prima alla coscienza e poi al Papa. Ma in questa affermazione,
“coscienza” non significa I'ultima obbligatorieta dell’intuizione soggettiva. E
espressione dell’accessibilita e della forza vincolante della verita: in cio si fonda il suo
primato. Al Papa puo essere dedicato il secondo brindisi, perché € compito suo esigere
I'obbedienza nei confronti della verita.

Devo rinunciare a parlare dei viaggi cosi significativi a Malta, in Portogallo e

in Spagna. In essi si € reso nuovamente visibile che la fede non € una cosa del
passato, ma un incontro con il Dio che vive ed agisce adesso. Egli ci chiama in causa e
si oppone alla nostra pigrizia, ma proprio cosi ci apre la strada verso la gioia vera.

“Excita, Domine, potentiam tuam, et veni!”. Siamo partiti dall'invocazione della
presenza della potenza di Dio nel nostro tempo e dall’esperienza della sua apparente
assenza. Se apriamo i nostri occhi, proprio nella retrospettiva sull’anno che volge al
termine, puo rendersi visibile che la potenza e la bonta di Dio sono presenti in
maniera molteplice anche oggi. Cosi tutti noi abbiamo motivo per ringraziarLo. Con il
ringraziamento al Signore rinnovo il mio ringraziamento a tutti i collaboratori. Voglia

38


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2010/index_malta.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2010/index_portogallo.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2010/index_spagna.html

Dio donare a tutti noi un Santo Natale ed accompagnarci con la sua bonta nel
prossimo anno.

Affido questi voti all’intercessione della Vergine Santa, Madre del Redentore, e a voi
tutti e alla grande famiglia della Curia Romana imparto di cuore la Benedizione
Apostolica. Buon Natale!

DISCORSO DEL SANTO PADRE BENEDETTO XVI
AGLI EM.MI SIGNORI CARDINALI, ALLA CURIA ROMANA
E ALLA FAMIGLIA PONTIFICIA, PER LA PRESENTAZIONE

DEGLI AUGURI NATALIZI

Sala Clementina
Giovedi, 22 dicembre 2011

Signori Cardinali,
venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
cari fratelli e sorelle!

E sempre un momento particolarmente intenso quello che viviamo oggi. Il Santo
Natale € ormai vicino e spinge anche la grande famiglia della Curia Romana a
ritrovarsi insieme per compiere il bel gesto dello scambio degli auguri, che contengono
I'auspicio reciproco di vivere con gioia e vero frutto spirituale la festa di Dio che si &
fatto carne e ha posto la sua dimora in mezzo a noi (cfr Gv 1,14). Per me questa &
I'occasione non solo per porgervi il mio personale augurio, ma anche per esprimere a
ciascuno di voi il ringraziamento mio e della Chiesa per il vostro generoso servizio; vi
prego di trasmetterlo anche a tutti i collaboratori della nostra grande famiglia. Un
grazie particolare lo rivolgo al Cardinale Decano Angelo Sodano, che si e fatto
interprete dei sentimenti dei presenti e di quanti lavorano nei differenti Uffici della
Curia, del Governatorato compresi quelli che svolgono il loro ministero nelle
Rappresentanze Pontificie sparse in tutto il mondo. Tutti siamo impegnati affinché
I'annuncio che gli angeli hanno proclamato nella notte di Betlermme, “Gloria a Dio nel
piu alto dei cieli, e sulla terra pace agli uomini, che egli ama” (Lc 2,14), risuoni in
tutta la terra per portare gioia e speranza.

Alla fine dell’'anno, I'Europa si trova in una crisi economica e finanziaria che, in ultima
analisi, si fonda sulla crisi etica che minaccia il Vecchio Continente. Anche se valori
come la solidarieta, I'impegno per gli altri, la responsabilita per i poveri e i sofferenti
sono in gran parte indiscussi, manca spesso la forza motivante, capace di indurre il
singolo e i grandi gruppi sociali a rinunce e sacrifici. La conoscenza e la volonta non
vanno necessariamente di pari passo. La volonta che difende l'interesse personale
oscura la conoscenza e la conoscenza indebolita non € in grado di rinfrancare la
volonta. Perciod, da questa crisi emergono domande molto fondamentali: dove € la luce
che possa illuminare la nostra conoscenza non soltanto di idee generali, ma di
imperativi concreti? Dove € la forza che solleva in alto la nostra volonta? Sono
domande alle quali il nostro annuncio del Vangelo, la nuova evangelizzazione, deve
rispondere, affinché il messaggio diventi avvenimento, I'annuncio diventi vita.

La grande tematica di quest’anno come anche degli anni futuri € in effetti: come
annunciare oggi il Vangelo? In che modo la fede, quale forza viva e vitale, pud oggi

39


http://www.vatican.va/roman_curia/index_it.htm

diventare realta? Gli avvenimenti ecclesiali dell’anno che sta per concludersi sono
stati, in definitiva, tutti riferiti a questo tema. Ci sono stati viaggi in Croazia, in
Spagna per la Giornata Mondiale della Gioventu, nella mia Patria, la Germania, e
infine in Africa — Benin - per la consegna del Documento postsinodale su giustizia,
pace e riconciliazione - un documento dal quale deve nascere una realta concreta
nelle varie Chiese particolari. Sono indimenticabili anche i viaggi a Venezia, a San
Marino, ad Ancona per il Congresso eucaristico e in Calabria. E c’é stata, infine,
I'importante giornata dell’incontro tra le religioni e tra le persone in ricerca di verita e
di pace in Assisi — giornata concepita come un nuovo slancio nel pellegrinaggio verso
la verita e la pace. L'istituzione del Pontificio Consiglio per la Promozione della Nuova
Evangelizzazione &, al contempo, un rimando in anticipo al Sinodo sullo stesso tema
che avra luogo nel prossimo anno. Rientra in tale contesto anche I’Anno della Fede nel
ricordo dell’inizio del Concilio cinquant’anni fa. Ciascuno di questi eventi ha avuto le
proprie accentuazioni. In Germania, il Paese d’origine della Riforma, naturalmente, la
questione ecumenica con tutte le sue fatiche e speranze ha avuto un‘importanza
particolare. Inscindibilmente legata ad essa, sta sempre di nuovo al centro delle
dispute la domanda: che cosa € una riforma della Chiesa? Come avviene? Quali sono
le sue vie e i suoi obiettivi? Con preoccupazione, non soltanto fedeli credenti, ma
anche estranei osservano come le persone che vanno regolarmente in chiesa diventino
sempre piu anziane e il loro numero diminuisca continuamente; come ci sia una
stagnazione nelle vocazioni al sacerdozio; come crescano scetticismo e incredulita.
Che cosa, dunque, dobbiamo fare? Esistono infinite discussioni sul da farsi perché si
abbia un’inversione di tendenza. E certamente occorre fare tante cose. Ma il fare da
solo non risolve il problema. Il nocciolo della crisi della Chiesa in Europa € la crisi della
fede. Se ad essa non troviamo una risposta, se la fede non riprende vitalita,
diventando una profonda convinzione ed una forza reale grazie all'incontro con Gesu
Cristo, tutte le altre riforme rimarranno inefficaci.

In questo senso, l'incontro in Africa con la gioiosa passione per la fede é stato un
grande incoraggiamento. Li non si percepiva alcun cenno di quella stanchezza della
fede, tra noi cosi diffusa, niente di quel tedio dell’essere cristiani da noi sempre
nuovamente percepibile. Con tutti i problemi, tutte le sofferenze e pene che
certamente proprio in Africa vi sono, si sperimentava tuttavia sempre la gioia di
essere cristiani, |’essere sostenuti dalla felicita interiore di conoscere Cristo e di
appartenere alla sua Chiesa. Da questa gioia nascono anche le energie per servire
Cristo nelle situazioni opprimenti di sofferenza umana, per mettersi a sua
disposizione, senza ripiegarsi sul proprio benessere. Incontrare questa fede pronta al
sacrificio, e proprio in cio gioiosa, € una grande medicina contro la stanchezza
dell’essere cristiani che sperimentiamo in Europa.

Una medicina contro la stanchezza del credere e stata anche la magnifica esperienza
della Giornata Mondiale della Gioventu a Madrid. E stata una nuova evangelizzazione
vissuta. Sempre piu chiaramente si delinea nelle Giornate Mondiali della Gioventu un
modo nuovo, ringiovanito, dell’essere cristiani che vorrei tentare di caratterizzare in

cinque punti.

1. C’'e come prima cosa una nuova esperienza della cattolicita, dell'universalita della
Chiesa. E questo che ha colpito in modo molto immediato i giovani e tutti i presenti:
proveniamo da tutti i continenti, e, pur non essendoci mai visti prima, ci conosciamo.
Parliamo lingue diverse e abbiamo differenti abitudini di vita, differenti forme culturali,
e tuttavia ci troviamo subito uniti insieme come una grande famiglia. Separazione e
diversita esteriori sono relativizzate. Siamo tutti toccati dall’'unico Signore Gesu Cristo,

40


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_croazia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_madrid.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_madrid.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_germania.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_benin.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_aquileia-venezia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_san-marino.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_san-marino.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_ancona.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_lamezia-terme.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_assisi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_assisi.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/new-evangelization/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/new-evangelization/index_it.htm
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_benin.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_madrid.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html

nel quale si € manifestato a noi il vero essere dell'uomo e, insieme, il Volto stesso di
Dio. Le nostre preghiere sono le stesse. In virtu dello stesso incontro interiore con
Gesu Cristo abbiamo ricevuto nel nostro intimo la stessa formazione della ragione,
della volonta e del cuore. E, infine, la comune liturgia costituisce una sorta di patria
del cuore e ci unisce in una grande famiglia. Il fatto che tutti gli esseri umani sono
fratelli e sorelle & qui non soltanto un‘idea, ma diventa una reale esperienza comune
che crea gioia. E cosi abbiamo compreso anche in modo molto concreto che,
nonostante tutte le fatiche e le oscurita, € bello appartenere alla Chiesa universale,
alla Chiesa cattolica, che il Signore ci ha donato.

2. Da questo nasce poi un nuovo modo di vivere I'essere uomini, I’'essere cristiani. Una
delle esperienze piu importanti di quei giorni € stata per me I'incontro con i volontari
della Giornata Mondiale della Gioventu: erano circa 20.000 giovani che, senza
eccezione, avevano messo a disposizione settimane o mesi della loro vita per
collaborare alle preparazioni tecniche, organizzative e contenutistiche della Giornata
Mondiale della Gioventu e proprio cosi avevano reso possibile lo svolgimento ordinato
del tutto. Con il proprio tempo I'uomo dona sempre una parte della propria vita. Alla
fine, questi giovani erano visibilmente e “tangibilmente” colmi di una grande
sensazione di felicita: il loro tempo donato aveva un senso; proprio nel donare il loro
tempo e la loro forza lavorativa avevano trovato il tempo, la vita. E allora per me &
diventata evidente una cosa fondamentale: questi giovani avevano offerto nella fede
un pezzo di vita, non perché questo era stato comandato e non perché con questo ci
si guadagna il cielo; neppure perché cosi si sfugge al pericolo dell’inferno. Non
I'avevano fatto perché volevano essere perfetti. Non guardavano indietro, a se stessi.
Mi e venuta in mente I'immagine della moglie di Lot che, guardando indietro, divenne
una statua di sale. Quante volte la vita dei cristiani € caratterizzata dal fatto che
guardano soprattutto a se stessi, fanno il bene, per cosi dire, per se stessi! E quanto &
grande la tentazione per tutti gli uomini di essere preoccupati anzitutto di se stessi, di
guardare indietro a se stessi, diventando cosi interiormente vuoti, “statue di sale”! Qui
invece non si trattava di perfezionare se stessi o di voler avere la propria vita per se
stessi. Questi giovani hanno fatto del bene - anche se quel fare e stato pesante,
anche se ha richiesto sacrifici -, semplicemente perché fare il bene & bello, esserci per
gli altri & bello. Occorre soltanto osare il salto. Tutto cio &€ preceduto dall'incontro con
Gesu Cristo, un incontro che accende in noi I'amore per Dio e per gli altri e ci libera
dalla ricerca del nostro proprio “io”. Una preghiera attribuita a san Francesco Saverio
dice: Faccio il bene non perché in cambio entrero in cielo e neppure perché altrimenti
mi potresti mandare all'inferno. Lo faccio, perché Tu sei Tu, il mio Re e mio Signore.
Questo stesso atteggiamento I'ho incontrato anche in Africa, ad esempio nelle suore di
Madre Teresa che si prodigano per i bambini abbandonati, malati, poveri e sofferenti,
senza porsi domande su se stesse, e proprio cosi diventano interiormente ricche e
libere. E questo I'atteggiamento propriamente cristiano. Indimenticabile rimane per
me anche l'incontro con i giovani disabili nella fondazione di San José in Madrid, dove
nuovamente ho incontrato la stessa generosita di mettersi a disposizione degli altri -
una generosita del darsi che, in definitiva, nasce dall’incontro con Cristo che ha dato
se stesso per noi.

3. Un terzo elemento, che in modo sempre piu naturale e centrale fa parte

delle Giornate Mondiali della Gioventu e della spiritualita da esse proveniente, &
I'adorazione. Rimane indimenticabile per me il momento durante il mio viaggio nel
Regno Unito, quando, in Hydepark, decine di migliaia di persone, in maggioranza
giovani, hanno risposto con un intenso silenzio alla presenza del Signore nel
Santissimo Sacramento, adorandolo. La stessa cosa € avvenuta, in misura piu

41


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20110821_volontari-gmg-madrid.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20110821_volontari-gmg-madrid.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_madrid.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_madrid.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_bambini.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_bambini.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20110820_s-jose-madrid.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2010/index_regno-unito.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2010/index_regno-unito.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100918_veglia-card-newman.html

ridotta, a Zagabria e, di nuovo, a Madrid dopo il temporale che minacciava di guastare
I'insieme dell’incontro notturno, a causa del mancato funzionamento dei microfoni. Dio
€ onnipresente, si. Ma la presenza corporea del Cristo risorto & ancora qualcosa
d’altro, & qualcosa di nuovo. Il Risorto entra in mezzo a noi. E allora non possiamo che
dire con I'apostolo Tommaso: Mio Signore e mio Dio! L'adorazione € anzitutto un atto
di fede - I'atto di fede come tale. Dio non € una qualsiasi possibile o impossibile
ipotesi sull’origine dell’'universo. Egli € li. E se Egli & presente, io mi inchino davanti a
Lui. Allora, ragione, volonta e cuore si aprono verso di Lui e a partire da Lui. In Cristo
risorto & presente il Dio fattosi uomo, che ha sofferto per noi perché ci ama. Entriamo
in questa certezza dell’'amore corporeo di Dio per noi, e lo facciamo amando con Lui.
Questo & adorazione, e questo da poi un‘impronta alla mia vita. Solo cosi posso anche
celebrare I'Eucaristia in modo giusto e ricevere rettamente il Corpo del Signore.

4. Un altro elemento importante delle Giornate Mondiali della Gioventu € la presenza
del Sacramento della Penitenza che appartiene con naturalezza sempre maggiore
all'insieme. Con ci0 riconosciamo che abbiamo continuamente bisogno di perdono e
che perdono significa responsabilita. Proveniente dal Creatore, esiste nell'uomo la
disponibilita ad amare e la capacita di rispondere a Dio nella fede. Ma proveniente
dalla storia peccaminosa dell'uomo (la dottrina della Chiesa parla del peccato
originale) esiste anche la tendenza contraria all’amore: la tendenza all’egoismo, al
chiudersi in se stessi, anzi, la tendenza al male. Sempre di nuovo la mia anima viene
insudiciata da questa forza di gravita in me, che mi attira verso il basso. Percio
abbiamo bisogno dell’'umilta che sempre nuovamente chiede perdono a Dio; che si
lascia purificare e che ridesta in noi la forza contraria, la forza positiva del Creatore,
che ci attira verso l'alto.

5. Infine, come ultima caratteristica da non trascurare nella spiritualita delle Giornate
Mondiali della Gioventu vorrei menzionare la gioia. Da dove viene? Come la si spiega?
Sicuramente sono molti i fattori che agiscono insieme. Ma quello decisivo &, secondo il
mio parere, la certezza proveniente dalla fede: io sono voluto. Ho un compito nella
storia. Sono accettato, sono amato. Josef Pieper, nel suo libro sull’amore, ha mostrato
che l'uomo puod accettare se stesso solo se € accettato da qualcun altro. Ha bisogno
dell’esserci dell’altro che gli dice, non soltanto a parole: & bene che tu ci sia. Solo a
partire da un “tu”, I"™io” puo trovare se stesso. Solo se & accettato, |™io” pud accettare
se stesso. Chi non € amato non pud neppure amare se stesso. Questo essere accolto
viene anzitutto dall’altra persona. Ma ogni accoglienza umana ¢ fragile. In fin dei conti
abbiamo bisogno di un‘accoglienza incondizionata. Solo se Dio mi accoglie e io ne
divento sicuro, so definitivamente: € bene che io ci sia. E bene essere una persona
umana. Dove viene meno la percezione dell'uomo di essere accolto da parte di Dio, di
essere amato da Lui, la domanda se sia veramente bene esistere come persona
umana non trova piu alcuna risposta. Il dubbio circa I'esistenza umana diventa sempre
piu insuperabile. Laddove diventa dominante il dubbio riguardo a Dio, segue
inevitabilmente il dubbio circa lo stesso essere uomini. Vediamo oggi come questo
dubbio si diffonde. Lo vediamo nella mancanza di gioia, nella tristezza interiore che si
puo leggere su tanti volti umani. Solo la fede mi da la certezza: € bene che io ci sia. E
bene esistere come persona umana, anche in tempi difficili. La fede rende lieti a
partire dal di dentro. E questa una delle esperienze meravigliose delle Giornate
Mondiali della Gioventu.

Porterebbe troppo lontano parlare adesso in modo dettagliato anche dell’incontro di
Assisi, cosi come meriterebbe l'importanza dell’avvenimento. Ringraziamo
semplicemente Dio perché noi - rappresentanti delle religioni del mondo e anche

42


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20110604_veglia-croazia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20110820_veglia-madrid.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
http://www.vatican.va/gmg/documents/index_it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_assisi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_assisi.html

rappresentanti del pensiero in ricerca della verita - abbiamo potuto incontrarci quel
giorno in un clima di amicizia e di rispetto reciproco, nell'amore per la verita e nella
comune responsabilita per la pace. Possiamo quindi sperare che da questo incontro sia
nata una nuova disponibilita a servire la pace, la riconciliazione e la giustizia.

Infine, vorrei ringraziare di cuore tutti voi per il sostegno nel portare avanti la
missione che il Signore ci ha affidato come testimoni della sua verita, e auguro a tutti
voi la gioia che Dio, nell'incarnazione del suo Figlio, ha voluto donarci. Buon Natale a
tutti voi! Grazie.

PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI DELLA CURIA ROMANA
DISCORSO DEL SANTO PADRE BENEDETTO XVI

Sala Clementina
Venerdi, 21 dicembre 2012

Signori Cardinali,
venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Presbiterato,
cari fratelli e sorelle!

Con grande gioia vi incontro oggi, cari Membri del Collegio Cardinalizio,
Rappresentanti della Curia Romana e del Governatorato, per questo tradizionale
momento prima del Santo Natale. Rivolgo a ciascuno un cordiale saluto, iniziando dal
Cardinale Angelo Sodano, che ringrazio per le belle parole e per i fervidi auguri che mi
ha indirizzato anche a nome vostro. Il Cardinale Decano ci ha ricordato un’‘espressione
che ritorna spesso in questi giorni nella liturgia latina: Prope est iam Dominus, venite,
adoremus! 1l Signore & ormai vicino, venite adoriamolo! Anche noi, come un’unica
famiglia ci disponiamo ad adorare, nella grotta di Betlemme, quel Bambino che e Dio
stesso fattosi cosi vicino da diventare uomo come noi. Ricambio volentieri gli auguri e
ringrazio di cuore tutti, compresi i Rappresentanti Pontifici sparsi per il mondo, per la
generosa e qualificata collaborazione che ognuno di voi presta al mio Ministero.

Ci troviamo alla fine di un anno che nuovamente, nella Chiesa e nel mondo, & stato
caratterizzato da molteplici situazioni travagliate, da grandi questioni e sfide, ma
anche da segni di speranza. Menziono soltanto alcuni momenti salienti nell’'ambito
della vita della Chiesa e del mio ministero petrino. Ci sono stati - come menzionato dal
Cardinale Decano - anzitutto i viaggi in Messico e a Cuba - incontri indimenticabili con
la forza della fede, profondamente radicata nei cuori degli uomini, e con la gioia per la
vita che scaturisce dalla fede. Ricordo che, dopo l'arrivo in Messico, ai bordi della
lunga strada da percorrere, c’erano interminabili schiere di persone che salutavano,
sventolando fazzoletti e bandiere. Ricordo che durante il tragitto verso Guanajuato,
pittoresca capitale dello Stato omonimo, c’erano giovani devotamente inginocchiati ai
margini della strada per ricevere la benedizione del Successore di Pietro; ricordo come
la grande liturgia nelle vicinanze della statua di Cristo Re sia diventata un atto che ha
reso presente la regalita di Cristo - la sua pace, la sua giustizia, la sua verita. Tutto
cio sullo sfondo dei problemi di un Paese che soffre per molteplici forme di violenza e
per le difficolta di dipendenze economiche. Sono problemi che, certo, non possono
essere risolti semplicemente mediante la religiosita, ma lo possono ancor meno senza
quella purificazione interiore dei cuori che proviene dalla forza della fede, dall’incontro

43


http://www.vatican.va/news_services/press/documentazione/documents/cardinali_index_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/index_it.htm
http://www.vaticanstate.va/IT/Stato_e_Governo/StrutturadelGovernatorato/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2012/index_messico-cuba.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120325_leon.html

con Gesu Cristo. E c’e stata poi I'esperienza di Cuba - anche qui le grandi liturgie, nei
cui canti, preghiere e silenzi si € resa percepibile la presenza di Colui al quale, per
molto tempo, si era voluto rifiutare un posto nel Paese. La ricerca, in quel Paese, di
una giusta impostazione del rapporto tra vincoli e liberta, sicuramente non puo
riuscire senza un riferimento a quei criteri di fondo che si sono manifestati all’'umanita
nell’incontro con il Dio di Gesu Cristo.

Quali ulteriori tappe dell’anno che volge al termine, vorrei menzionare la grande Festa
della Famiglia a Milano, come anche la visita in Libano con

la consegna dell’Esortazione Apostolica Postsinodale, che ora dovra costituire, nella
vita delle Chiese e della societa in Medio Oriente, un orientamento sulle difficili vie
dell’'unita e della pace. L'ultimo avvenimento importante di questo anno che sta
tramontando e stato il Sinodo sulla Nuova Evangelizzazione che & stato
contemporaneamente un inizio comunitario dell’Anno della Fede, con cui
commemoriamo l'inaugurazione del Concilio Vaticano II, cinquant’anni orsono, per
comprenderlo e assimilarlo nuovamente nella mutata situazione.

Con tutte queste occasioni si sono toccati temi fondamentali del nostro momento
storico: la famiglia (Milano), il servizio alla pace nel mondo e il dialogo interreligioso
(Libano), come anche I'annuncio del messaggio di Gesu Cristo nel nostro tempo a
coloro che ancora non I'hanno incontrato e ai tanti che lo conoscono soltanto
dall’esterno e, proprio per questo, non lo ri-conoscono. Tra queste grandi tematiche
vorrei riflettere un po’ piu dettagliatamente soprattutto sul tema della famiglia e sulla
natura del dialogo, per aggiungere poi ancora una breve annotazione sul tema della
Nuova Evangelizzazione.

La grande gioia con cui a Milano si sono incontrate famiglie provenienti da tutto il
mondo ha mostrato che, nonostante tutte le impressioni contrarie, la famiglia & forte e
viva anche oggi. E incontestabile, pero, anche la crisi che - particolarmente nel mondo
occidentale - la minaccia fino nelle basi. Mi ha colpito che nel Sinodo si sia
ripetutamente sottolineata l'importanza della famiglia per la trasmissione della fede
come luogo autentico in cui si trasmettono le forme fondamentali dell’essere persona
umana. Le si impara vivendole e anche soffrendole insieme. Cosi si € reso evidente
che nella questione della famiglia non si tratta soltanto di una determinata forma
sociale, ma della questione dell’'uomo stesso - della questione di che cosa sia I'uomo e
di che cosa occorra fare per essere uomini in modo giusto. Le sfide in questo contesto
sono complesse. C'e anzitutto la questione della capacita dell'uomo di legarsi oppure
della sua mancanza di legami. Puo I'uomo legarsi per tutta una vita? Corrisponde alla
sua natura? Non e forse in contrasto con la sua liberta e con I'ampiezza della sua
autorealizzazione? L'uomo diventa se stesso rimanendo autonomo e entrando in
contatto con l'altro solo mediante relazioni che puo interrompere in ogni momento? Un
legame per tutta la vita € in contrasto con la liberta? Il legame merita anche che se ne
soffra? Il rifiuto del legame umano, che si diffonde sempre piu a causa di un’errata
comprensione della liberta e dell’autorealizzazione, come anche a motivo della fuga
davanti alla paziente sopportazione della sofferenza, significa che 'uomo rimane
chiuso in se stesso e, in ultima analisi, conserva il proprio “io” per se stesso, non lo
supera veramente. Ma solo nel dono di sé I'uomo raggiunge se stesso, e solo
aprendosi all’altro, agli altri, ai figli, alla famiglia, solo lasciandosi plasmare nella
sofferenza, egli scopre I'ampiezza dell’essere persona umana. Con il rifiuto di questo
legame scompaiono anche le figure fondamentali dell’esistenza umana: il padre, la
madre, il figlio; cadono dimensioni essenziali dell’esperienza dell’essere persona
umana.

44


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2012/index_milano.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2012/index_milano.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2012/index_libano.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120916_libano.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XIII%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi
http://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_it.htm
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm

Il Gran Rabbino di Francia, Gilles Bernheim, in un trattato accuratamente
documentato e profondamente toccante, ha mostrato che l'attentato, al quale oggi ci
troviamo esposti, all’autentica forma della famiglia, costituita da padre, madre e figlio,
giunge ad una dimensione ancora piu profonda. Se finora avevamo visto come causa
della crisi della famiglia un fraintendimento dell’essenza della liberta umana, ora
diventa chiaro che qui € in gioco la visione dell’essere stesso, di cido che in realta
significa I'essere uomini. Egli cita I'affermazione, diventata famosa, di Simone de
Beauvoir: “Donna non si nasce, lo si diventa” (*On ne nait pas femme, on le devient”).
In queste parole & dato il fondamento di cid che oggi, sotto il lemma “gender”, viene
presentato come nuova filosofia della sessualita. Il sesso, secondo tale filosofia, non &
piu un dato originario della natura che I'uomo deve accettare e riempire
personalmente di senso, bensi un ruolo sociale del quale si decide autonomamente,
mentre finora era la societa a decidervi. La profonda erroneita di questa teoria e della
rivoluzione antropologica in essa soggiacente € evidente. L'uomo contesta di avere
una natura precostituita dalla sua corporeita, che caratterizza I'essere umano. Nega la
propria natura e decide che essa non gli € data come fatto precostituito, ma che € lui
stesso a crearsela. Secondo il racconto biblico della creazione, appartiene all’essenza
della creatura umana di essere stata creata da Dio come maschio e come femmina.
Questa dualita e essenziale per I'essere umano, cosi come Dio I’ha dato. Proprio
guesta dualita come dato di partenza viene contestata. Non € piu valido cid che si
legge nel racconto della creazione: “Maschio e femmina Egli li cred” (Gen 1,27). No,
adesso vale che non & stato Lui a crearli maschio e femmina, ma finora ¢ stata la
societa a determinarlo e adesso siamo noi stessi a decidere su questo. Maschio e
femmina come realta della creazione, come natura della persona umana non esistono
piu. L'uomo contesta la propria natura. Egli € ormai solo spirito e volonta. La
manipolazione della natura, che oggi deploriamo per quanto riguarda I'ambiente,
diventa qui la scelta di fondo dell’'uomo nei confronti di se stesso. Esiste ormai solo
l'uomo in astratto, che poi sceglie per sé autonomamente qualcosa come sua natura.
Maschio e femmina vengono contestati nella loro esigenza creazionale di forme della
persona umana che si integrano a vicenda. Se, pero, non esiste la dualita di maschio e
femmina come dato della creazione, allora non esiste neppure piu la famiglia come
realta prestabilita dalla creazione. Ma in tal caso anche la prole ha perso il luogo che
finora le spettava e la particolare dignita che le € propria. Bernheim mostra come
essa, da soggetto giuridico a sé stante, diventi ora necessariamente un oggetto, a cui
si ha diritto e che, come oggetto di un diritto, ci si pud procurare. Dove la liberta del
fare diventa liberta di farsi da sé, si giunge necessariamente a negare il Creatore
stesso e con cio, infine, anche 'uomo quale creatura di Dio, quale immagine di Dio
viene avvilito nell’essenza del suo essere. Nella lotta per la famiglia € in gioco I'uomo
stesso. E si rende evidente che la dove Dio viene negato, si dissolve anche la dignita
dell'uomo. Chi difende Dio, difende I'uomo.

Con cio vorrei giungere al secondo grande tema che, da Assisi fino al Sinodo sulla
Nuova Evangelizzazione, ha pervaso tutto I'anno che volge al termine: la questione
cioe del dialogo e dell’'annuncio. Parliamo anzitutto del dialogo. Vedo per la Chiesa nel
nostro tempo soprattutto tre campi di dialogo nei quali essa deve essere presente,
nella lotta per I'uomo e per che cosa significhi essere persona umana: il dialogo con gli
Stati, il dialogo con la societa - in esso incluso il dialogo con le culture e con la scienza
- e, infine, il dialogo con le religioni. In tutti questi dialoghi, la Chiesa parla a partire
da quella luce che le offre la fede. Essa, pero, incarna al tempo stesso la memoria
dell'umanita che, fin dagli inizi e attraverso i tempi, € memoria delle esperienze e
delle sofferenze dell’'umanita, in cui la Chiesa ha imparato cid che significa essere
uomini, sperimentandone il limite e la grandezza, le possibilita e le limitazioni. La

45


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2011/index_assisi.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XIII%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XIII%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi

cultura dell'umano, di cui essa si fa garante, € nata e si & sviluppata dall'incontro tra
la rivelazione di Dio e lI'esistenza umana. La Chiesa rappresenta la memoria dell’essere
uomini di fronte a una civilta dell’oblio, che ormai conosce soltanto se stessa e il
proprio criterio di misure. Ma come una persona senza memoria ha perso la propria
identita, cosi anche un‘umanita senza memoria perderebbe la propria identita. Cio
che, nellincontro tra rivelazione ed esperienza umana, & stato mostrato alla Chiesa
va, certo, al di la dell’'ambito della ragione, ma non costituisce un mondo particolare
che per il non credente sarebbe senza alcun interesse. Se I'uomo con il proprio
pensiero entra nella riflessione e nella comprensione di quelle conoscenze, esse
allargano l'orizzonte della ragione e cio riguarda anche coloro che non riescono a
condividere la fede della Chiesa. Nel dialogo con lo Stato e con la societa, la Chiesa
certamente non ha soluzioni pronte per le singole questioni. Insieme con le altre forze
sociali, essa lottera per le risposte che maggiormente corrispondano alla giusta misura
dell’essere umano. Cid che essa ha individuato come valori fondamentali, costitutivi e
non negoziabili dell’esistenza umana, lo deve difendere con la massima chiarezza.
Deve fare tutto il possibile per creare una convinzione che poi possa tradursi in azione
politica.

Nella situazione attuale dell’'umanita, il dialogo delle religioni € una condizione
necessaria per la pace nel mondo, e pertanto € un dovere per i cristiani come pure per
le altre comunita religiose. Questo dialogo delle religioni ha diverse dimensioni. Esso
sara innanzi tutto semplicemente un dialogo della vita, un dialogo della condivisione
pratica. In esso non si parlera dei grandi temi della fede - se Dio sia trinitario o come
sia da intendere l'ispirazione delle Sacre Scritture ecc. Si tratta dei problemi concreti
della convivenza e della responsabilita comune per la societa, per lo Stato, per
I'umanita. In cio bisogna imparare ad accettare I'altro nel suo essere e pensare in
modo diverso. A questo scopo € necessario fare della responsabilita comune per la
giustizia e per la pace il criterio di fondo del colloquio. Un dialogo in cui si tratta di
pace e di giustizia diventa da sé, al di la di cido che € semplicemente pragmatico, una
lotta etica circa la verita e circa I'essere umano; un dialogo circa le valutazioni che
sono presupposte al tutto. Cosi il dialogo, in un primo momento meramente pratico,
diventa tuttavia anche una lotta per il giusto modo di essere persona umana. Anche
se le scelte di fondo non sono come tali in discussione, gli sforzi intorno a una
questione concreta diventano un processo in cui, mediante l'ascolto dell‘altro,
ambedue le parti possono trovare purificazione e arricchimento. Cosi questi sforzi
possono avere anche il significato di passi comuni verso l'unica verita, senza che le
scelte di fondo vengano cambiate. Se ambedue le parti muovono da un’ermeneutica di
giustizia e di pace, la differenza di fondo non scomparira, crescera tuttavia anche una
vicinanza piu profonda tra loro.

Per I'essenza del dialogo interreligioso, oggi in genere si considerano fondamentali due
regole:

1. Il dialogo non ha di mira la conversione, bensi la comprensione. In questo si
distingue dall’evangelizzazione, dalla missione.

2. Conformemente a cio, in questo dialogo ambedue le parti restano consapevolmente
nella loro identita, che, nel dialogo, non mettono in questione né per sé né per gli
altri.

Queste regole sono giuste. Penso, tuttavia, che in questa forma siano formulate
troppo superficialmente. Si, il dialogo non ha di mira la conversione, ma una migliore

46



comprensione reciproca: cio e corretto. La ricerca di conoscenza e di
comprensione, pero, vuole sempre essere anche un avvicinamento alla verita.
Cosi, ambedue le parti, avvicinandosi passo passo alla verita, vanno in avanti e sono
in cammino verso una piu grande condivisione, che si fonda sull’'unita della verita. Per
quanto riguarda il restare fedeli alla propria identita: sarebbe troppo poco se il
cristiano con la sua decisione per la propria identita interrompesse, per cosi dire, in
base alla sua volonta, la via verso la verita. Allora il suo essere cristiano diventerebbe
qualcosa di arbitrario, una scelta semplicemente fattuale. Allora egli, evidentemente,
non metterebbe in conto che nella religione si ha a che fare con la verita. Rispetto a
questo direi che il cristiano ha la grande fiducia di fondo, anzi, la grande certezza di
fondo di poter prendere tranquillamente il largo nel vasto mare della verita, senza
dover temere per la sua identita di cristiano. Certo, non siamo noi a possedere la
verita, ma € essa a possedere noi: Cristo, che € la Verita, ci ha presi per mano, e sulla
via della nostra ricerca appassionata di conoscenza sappiamo che la sua mano ci tiene
saldamente. L'essere interiormente sostenuti dalla mano di Cristo ci rende liberi e al
tempo stesso sicuri. Liberi: se siamo sostenuti da Lui, possiamo entrare in qualsiasi
dialogo apertamente e senza paura. Sicuri, perché Egli non ci lascia, se non siamo noi
stessi a staccarci da Lui. Uniti a Lui, siamo nella luce della verita.

Alla fine, & doverosa ancora una breve annotazione sull’annuncio,
sull’evangelizzazione, di cui infatti, a seguito delle proposte dei Padri sinodali, parlera
ampiamente il documento postsinodale. Trovo che gli elementi essenziali del processo
di evangelizzazione appaiano in modo molto eloquente nel racconto di san Giovanni
sulla chiamata di due discepoli del Battista, che diventano discepoli di Cristo

(cfr Gv 1,35-39). C'e anzitutto il semplice atto dell’annuncio. Giovanni Battista addita
Gesu e dice: “Ecco l'agnello di Dio!” Un po’ piu avanti I'evangelista racconta un evento
simile. Questa volta &€ Andrea che dice a suo fratello Simone: “Abbiamo trovato il
Messia” (1,41). Il primo e fondamentale elemento ¢ il semplice annuncio, il kerigma,
che attinge la sua forza dalla convinzione interiore dell'annunciatore. Nel racconto dei
due discepoli segue poi I'ascolto, I'andare dietro i passi di Gesu, un seguire che non €
ancora sequela, ma piuttosto una santa curiosita, un movimento di ricerca. Sono,
infatti, ambedue persone alla ricerca, persone che, al di la del quotidiano, vivono
nell’attesa di Dio - nell’attesa perché Egli c’é e quindi si mostrera. Toccata
dall’annuncio, la loro ricerca diventa concreta. Vogliono conoscere meglio Colui che il
Battista ha qualificato come Agnello di Dio. Il terzo atto poi prende avvio per il fatto
che Gesu si volge indietro, si volge verso di essi e domanda loro: “Che cosa cercate?”.
La risposta dei due €, nuovamente, una domanda che indica I'apertura della loro
attesa, la disponibilita a fare nuovi passi. Domandano: “Rabbi, dove dimori?” La
risposta di Gesu: “Venite e vedrete!” & un invito ad accompagnarlo e, camminando
con Lui, a diventare vedenti.

La parola dell'annuncio diventa efficace la dove nell'uomo esiste la disponibilita docile
per la vicinanza di Dio; dove I'uomo €& interiormente in ricerca e cosi in cammino verso
il Signore. Allora, I'attenzione di Gesu per lui lo colpisce al cuore e poi I'impatto con
I'annuncio suscita la santa curiosita di conoscere Gesu piu da vicino. Questo andare
con Lui conduce al luogo dove Gesu abita, nella comunita della Chiesa, che € il suo
Corpo. Significa entrare nella comunione itinerante dei catecumeni, che € una
comunione di approfondimento e, insieme, di vita, in cui il camminare con Gesu ci fa
diventare vedenti.

“Venite e vedrete!” Questa parola che Gesu rivolge ai due discepoli in ricerca, la
rivolge anche alle persone di oggi che sono in ricerca. Alla fine dell’anno vogliamo

47



pregare il Signore, affinché la Chiesa, nonostante le proprie poverta, diventi sempre
piu riconoscibile come sua dimora. Lo preghiamo perché, nel cammino verso la sua
casa, renda anche noi sempre piu vedenti, affinché possiamo dire sempre meglio e in
modo sempre piu convincente: Abbiamo trovato Colui, del quale € in attesa tutto il
mondo, Gesu Cristo, vero Figlio di Dio e vero uomo. In questo spirito auguro di cuore
a tutti voi un Santo Natale e un felice Anno Nuovo. Grazie.

3K >k >k 5k K 5k >k >k kK kK >k >k k

RACCOLTA TESTI a cura di:

Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/

su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos

CooperatoresVeritatis su Facebook: https://www.facebook.com/coworkerstruth

CANALE TELEGRAM COOPERATORES VERITATIS

https://t.me/cooperatoresveritatis

per whatsApp Apostoli di Maria Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288

Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinita su Youtube: https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
CANALE TELEGRAM NOTIZIE DA PORTARE ALLA PREGHIERA

https://t.me/pietropaolotrinita

48


https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
https://www.facebook.com/coworkerstruth
https://t.me/cooperatoresveritatis
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://t.me/pietropaolotrinita

49



