
1 
 

«Commento alla Lettera ai Galati» di sant’Agostino 

ESPOSIZIONE DELLA LETTERA AI GALATI 

  
1. Il motivo per cui l’Apostolo scrive ai Galati è questo: far loro capire che l’azione 

della grazia di Dio comporta la liberazione dalla legge 1. Infatti, dopo che era stata 

predicata loro la grazia del Vangelo, non mancarono certuni provenienti dal giudaismo 
che ai Galati, ormai in regime di grazia, volevano imporre i gravami della legge e 

affermavano che il Vangelo sarebbe stato inefficace se essi non si fossero lasciati 

circoncidere e non si fossero sottoposti alle altre osservanze carnali del rituale 

giudaico. Erano certo cristiani ma solo di nome, non avendo accolto fruttuosamente il 
dono della grazia, desiderando anzi di rimanere sotto i pesi della legge, che il Signore 

Dio aveva posto sul dorso dell’uomo, servo non della giustizia ma del peccato. Aveva 

accordato, in altre parole, una legge giusta ad uomini ingiusti per mettere a nudo i 
loro peccati, non per toglierli. Non toglie infatti i peccati se non la grazia della 

fede, che opera mediante la carità.  

Quegli zelanti invece, convinti del contrario, avevano cominciato a nutrire 
sospetti sull’apostolo Paolo, che ai Galati aveva predicato il Vangelo, quasi che non 

rispettasse le norme secondo le quali si comportavano gli altri apostoli, che 

costringevano i pagani a vivere da giudei. Allo scandalismo di questa gente aveva 

ceduto anche l’apostolo Pietro, lasciandosi indurre a quella simulazione dalla 
quale lo richiama lo stesso apostolo Paolo, com’egli ricorda in questa stessa 

Lettera 2.  

Sembrava infatti che anche Pietro ritenesse che il Vangelo fosse inutile ai pagani se 
non avessero adempiuto le onerose prescrizioni della legge. Identico problema viene 

affrontato nella Lettera ai Romani, ma fra i due scritti sembra esserci delle differenze. 

Nella prima l’Apostolo tronca la divergenza alla radice e risolve la controversia sorta 
fra i credenti di origine giudaica e quelli di origine pagana: quella controversia nata dal 

fatto che gli uni ritenevano il Vangelo quasi un compenso loro dovuto in premio ai 

meriti acquisiti per le opere della legge e quindi da non darsi agli incirconcisi 

essendone immeritevoli. Questi ultimi invece giubilavano per essere stati 
preferiti ai giudei, responsabili della morte del Signore.  

Nella nostra Lettera, al contrario, [l’Apostolo] si rivolge a persone turbate dall’influsso 

autorevole di alcuni giudei che pretendevano sottoporle all’osservanza delle pratiche 
legali. I Galati avevano cominciato a credere alle parole di costoro ammettendo che 

l’apostolo Paolo, nell’impedire ad essi la circoncisione, non aveva predicato secondo 

verità. Per questo motivo egli comincia la sua Lettera dicendo: Mi meraviglio 

che così rapidamente vi lasciate trascinare lontano da colui che vi ha 
chiamati per la gloria di Cristo per un altro Vangelo 3.  

In questo esordio accenna brevemente alla questione in causa; anzi c’era già qualcosa 

nel saluto iniziale, là dove chiama se stesso Apostolo non da parte di uomini né per 
mezzo di uomini 4; saluto che non si trova in nessun’altra delle sue lettere. Con tali 

parole mostra con sufficiente chiarezza che quanti propagandavano insegnamenti 

diversi non venivano da Dio, ma erano inviati dagli uomini.  
Inoltre, quanto a se stesso, fa capire che era inesatto considerarlo inferiore agli altri 

apostoli per quanto concerneva l’autorevolezza della sua testimonianza evangelica. 

Egli infatti era ben conscio d’essere apostolo non per iniziativa umana e nemmeno per 

la mediazione di uomini ma per un intervento di Gesù Cristo e di Dio Padre. Per 
quanto dunque il Signore ci consentirà d’effettuare questa ricerca e ci darà l’aiuto, 

intraprendiamo l’analisi e l’esposizione della Lettera nelle sue singole parti a 

cominciare dall’intestazione. 
 

2. Paolo apostolo non da parte di uomini né per mezzo di uomini ma per iniziativa di 

Gesù Cristo e di Dio Padre, che lo ha risuscitato dai morti, e tutti i fratelli che sono con 

https://www.augustinus.it/italiano/esposizione_galati/index2.htm
https://www.augustinus.it/italiano/esposizione_galati/index2.htm


2 
 

me, alle Chiese della Galazia. Chi è inviato da uomini è un falso testimone; chi è 

inviato tramite l’uomo può essere veritiero, perché è verace Dio, che può inviare 

servendosi anche di uomini. Chi dunque non è stato inviato né per iniziativa umana né 
per mediazione dell’uomo ma direttamente da Dio è certamente veritiero, e lo è in 

virtù di colui che rende veritieri anche gli uomini che manda servendosi del ministero 

di altri uomini. Erano pertanto veritieri gli apostoli anteriori a Paolo, i quali furono 
inviati non dagli uomini, ma da Dio tramite quell’uomo che fu Gesù Cristo, cioè per 

mezzo di Gesù Cristo nella sua condizione di uomo mortale. Ed era veritiero anche 

l’ultimo degli apostoli, che fu inviato da Gesù Cristo quando, dopo la resurrezione, era 

ormai totalmente Dio. Apostoli della prima ora sono gli altri dodici, [scelti] da Cristo in 
parte ancora uomo, cioè uomo mortale; ultimo degli apostoli è Paolo, [scelto] da 

Cristo ormai totalmente Dio, cioè diventato immortale sotto ogni aspetto 5. Si 

consideri dunque l’autorità della testimonianza paolina uguale [a quella degli altri], dal 
momento che ad insignirlo interviene il Signore pienamente glorificato, compensando 

in tal modo l’inferiorità di ordine cronologico. A questo riguardo notiamo che egli 

stesso, dopo aver menzionato Dio Padre, aggiunge: Il quale lo ha risuscitato dai morti, 
per inculcare anche in questa maniera, sia pure di sfuggita, che lui fu mandato [dal 

Signore] quand’era ormai glorificato. 

 

3. Grazia a voi e pace da Dio Padre e dal Signore Gesù Cristo. La grazia di Dio è [il 
dono] con il quale ci sono rimessi i peccati e così possiamo essere riconciliati con Dio 

6; la pace è la stessa riconciliazione con Dio. Il quale ha dato se stesso per i nostri 

peccati e così tirarci fuori da questo mondo malvagio. Il mondo presente è da 
intendersi malvagio nel senso che sono malvagi gli uomini che in esso vivono, come 

quando, parlando di una casa, diciamo che è malvagia. La chiamiamo così perché 

sono malvage le persone che vi abitano. Secondo la volontà del nostro Dio e Padre, a 
cui appartiene la gloria nei secoli dei secoli. Amen. Se quindi compiamo qualche opera 

buona, non dobbiamo in alcun modo attribuirlo orgogliosamente a noi stessi, dopo 

che, a quel che si legge nel Vangelo, lo stesso Figlio di Dio ha detto di non cercare la 

sua gloria 7 e di non essere venuto a fare la sua volontà ma la volontà di colui che lo 
aveva mandato 8. È la volontà e gloria del Padre ricordata ora dall’Apostolo. Anch’egli 

infatti, sull’esempio del Signore, dal quale era stato mandato, mette in risalto che non 

cerca la propria gloria e non adempie un progetto della sua volontà nell’attendere alla 
predicazione del Vangelo, come poco dopo dirà: Se cercassi l’approvazione degli 

uomini, non sarei servo di Cristo 9. 

 

4. Mi meraviglio che tanto celermente vi lasciate trasportare lontano da colui che vi ha 
chiamati alla gloria di Cristo passando ad un altro Vangelo, che poi non è un altro. Il 

Vangelo infatti se fosse un altro, diverso da quello recato in terra dal Signore o 

direttamente o per mezzo di uomini, non meriterebbe nemmeno d’essere chiamato 
Vangelo. Con molto acume, dopo le parole: Vi lasciate trasportare lontano da colui che 

vi ha chiamati, aggiunge: Alla gloria di Cristo. Questa infatti volevano quei tali rendere 

vana, poiché se la circoncisione del corpo e le altre opere legali avessero avuto 
realmente tanta efficacia da salvare l’uomo, Cristo sarebbe venuto senza un perché. 

Ma si tratta di alcuni venuti a turbarvi e desiderosi di stravolgere il Vangelo di Cristo. 

Non possono, è vero, modificare il Vangelo di Cristo come invece riescono a creare 

turbamento in voi, perché il Vangelo rimane perennemente stabile, ma essi, volendo 
distogliere i credenti dai beni spirituali perché si volgano ai beni carnali, mirano 

proprio a stravolgere il Vangelo. Nonostante però i cambiamenti dell’uomo il Vangelo 

non muta né si trasforma. Dopo aver quindi affermato di quei tali: Sono stati causa di 
turbamento per voi, non aggiunge: Essi hanno stravolto il Vangelo di Cristo, ma: Essi 

avevano intenzione di stravolgerlo. E continua: Ma succeda pure che o noi stessi o un 

angelo del cielo vi annunzi un Vangelo diverso da quello che vi abbiamo annunziato, 



3 
 

sia anatema! La verità infatti la si deve amare per se stessa, non per l’uomo o l’angelo 

che la predica. Che se uno l’amasse a causa di chi l’annunzia, potrebbe innamorarsi 

anche della falsità nell’ipotesi che qualcuno gli spiattelli dinanzi idee personali. Come 
abbiamo già detto e ora ripeto: Se qualcuno vi annunziasse un Vangelo diverso da 

quello che avete ricevuto, sia anatema! Le parole: Come vi abbiamo già detto, si 

riferiscono alla predicazione fatta quand’era tra loro o al fatto che [nella Lettera] 
ripete due volte quanto asserito. È certo comunque che la ripetizione incita 

salutarmente la volontà a ritenere salda la fede, sottolineandone l’importanza. 

 

5. Cerco dunque, adesso, di farmi approvare dagli uomini o non piuttosto da Dio? O 
cerco di piacere agli uomini? Se piacessi ancora agli uomini, non sarei servo di Cristo. 

Nessuno cerca in qual maniera possa farsi approvare da Dio, perché ogni cosa è a lui 

manifesta; ma, quanto agli uomini, fa bene a cercare la loro approvazione colui che 
desidera render loro accetta non la propria persona ma la verità che insegna. Chi 

infatti piace agli uomini non perché vuol da loro ottenere la gloria personale ma la 

gloria di Dio mediante la salvezza dell’uomo, non cerca evidentemente di piacere agli 
uomini ma a Dio, o, per lo meno, cercando egli di piacere insieme e a Dio e agli 

uomini, non si può certo dire che intenda piacere agli uomini. Una cosa infatti è 

piacere agli uomini e un’altra è piacere a Dio e agli uomini. Lo stesso è di colui che 

piace agli uomini per la verità: non è lui che piace ma la verità. Per quanto riguarda 
lui stesso, cioè le intenzioni della sua volontà, egli parla di piacere nel senso di " voler 

piacere ". Ammesso infatti che senza alcuna sua intenzione o connivenza un 

predicatore entri nelle grazie altrui per le sue doti e non perché annunzia Dio e il suo 
Vangelo, ciò non si dovrebbe attribuire alla sua superbia ma ad una falsa estimazione 

di colui che gli si attacca in maniera sbagliata.  

Questo pertanto è il senso generale: Cerco dunque di farmi approvare dagli 
uomini o non piuttosto da Dio? O per il fatto che mi faccio approvare dagli 

uomini, cerco di piacere agli uomini? Se cercassi ancora di piacere agli 

uomini, non sarei servo di Cristo. Il Signore infatti comanda ai suoi servi 

d’imparare da lui ad essere miti ed umili di cuore 10: la qual cosa è assolutamente 
impossibile a colui che cerca di piacere agli uomini in vista di se stesso, cioè per la sua 

gloria, diciamo così, privata e personale.  

In un’altra Lettera scrive: Cerchiamo l’approvazione presso gli uomini, ma è a Dio che 
siamo palesi 11, e così si comprende quanto è detto nella nostra: Cerco forse di farmi 

approvare dagli uomini o non piuttosto da Dio? Che appunto significa: l’approvazione 

non concerne Dio ma gli uomini. Non ci si stupisca quindi se altrove dice: Come 

anch’io cerco di piacere a tutti in tutto. Subito infatti aggiunge: Non cercando quel che 
torna utile a me ma a tutti, in modo che si salvino 12. Ora a nessuno giova in 

ordine alla salvezza se un uomo piaccia per quel che è personalmente. Piace 

utilmente se piace in riferimento a Dio, e cioè affinché piaccia Dio e ne venga 
glorificato: la qual cosa avviene quando nell’uomo si ammirano i doni di Dio, 

che si ricevono per il ministero dell’uomo. Quando l’uomo piace in questa 

maniera, non è l’uomo che piace ma Dio. Si può dunque dire con verità l’una 
e l’altra cosa: sia " io piaccio ", sia " non io piaccio ". Se ci si rivolge a un 

ascoltatore che non sia solo intelligente ma anche buono e che sappia bussare con 

sensi di pietà, gli saranno chiare ambedue le espressioni e non ci sarà 

contrapposizione di sorta che gli impedisca di entrare. 
 

6. Vi voglio informare, fratelli, sul Vangelo che viene da me predicato [e] com’esso 

non sia a misura di uomo. Io infatti non l’ho ricevuto da un uomo né da lui l’ho 
appreso ma per una rivelazione di Gesù Cristo. Un Vangelo che fosse a misura 

d’uomo sarebbe un imbroglio: ogni uomo infatti è menzognero 13, dal 

momento che quanto di vero si trova nell’uomo non è di origine umana ma 



4 
 

proviene da Dio che si serve dell’uomo. Per questo ogni vangelo a misura 

d’uomo non merita neppure il nome di vangelo; e tale era quello che 

bandivano quei tali che volevano ricondurre dalla libertà alla schiavitù i fedeli 
che, viceversa, Dio chiamava dalla schiavitù alla libertà. 

 

7. Avete sentito dire della mia condotta di un tempo nel giudaismo: come abbia 
perseguitato oltre misura la Chiesa di Dio, con l’intenzione di metterla a soqquadro, e 

come ero andato avanti nelle pratiche giudaiche superando molti miei coetanei della 

mia nazionalità, poiché ero zelante fino all’eccesso delle mie tradizioni avite. Se i suoi 

progressi nel giudaismo li aveva fatti perseguitando la Chiesa e tentando di 
sovvertirla, se ne deduce con chiarezza che il giudaismo è in contrasto con la Chiesa 

di Dio non per la legge spirituale che i giudei ricevettero ma per il modo carnale di 

vivere che essi, diventati servi, adottarono. E se Paolo perseguitava la Chiesa di Dio 
perché diventato emulo, cioè imitatore, dei padri nelle loro tradizioni, vuol dire che 

queste sue tradizioni ereditate dai padri sono in se stesse contrarie alla Chiesa di Dio. 

La legge non ne ha colpa alcuna. Essa infatti è spirituale 14 e non presenta alcun 
motivo che costringa ad intenderla in senso carnale. Se ciò è accaduto, è stato per 

colpa di coloro che presero in maniera carnale i doni ricevuti e vi aggiunsero molte 

tradizioni da loro inventate, vanificando in tal modo - come dice lo stesso Signore - il 

comando di Dio per le loro tradizioni 15. 
 

8. Ma quando Dio, che mi aveva separato per sé fin dal grembo di mia madre e mi 

aveva chiamato con la sua grazia, si compiacque di rivelarmi il suo Figlio perché io lo 
annunziassi ai gentili, gli obbediii e non accondiscesi alla carne e al sangue. È, per così 

dire, separato dal grembo della madre colui che è separato dal cieco legame che 

l’unisce ai genitori carnali; accondiscende invece alla carne e al sangue colui che 
condivide i suggerimenti terreni dei propri parenti e familiari rimasti carnali. Né venni 

a Gerusalemme da coloro che erano apostoli anteriori a me, ma mi rifugiai in Arabia e 

poi tornai a Damasco. In seguito, dopo tre anni, salii a Gerusalemme a vedere Pietro e 

rimasi quindici giorni presso di lui. Se Paolo vide Pietro dopo che aveva predicato il 
Vangelo in Arabia, non lo incontrò per apprendere il Vangelo dallo stesso Pietro; in tal 

caso l’avrebbe dovuto vedere prima. Andò invece da lui solo per cementare la carità 

fraterna anche attraverso la conoscenza personale. Degli apostoli non vidi nessun 
altro se non Giacomo, il fratello del Signore. Quando si dice di Giacomo che era 

fratello del Signore, bisogna intendere o che era figlio di Giuseppe, nato a lui da 

un’altra moglie, ovvero che faceva parte del parentado di Maria, madre di Gesù. 

 
9. Su ciò che vi scrivo, ecco attesto dinanzi a Dio che non mentisco. Dicendo: Ecco 

attesto dinanzi a Dio che non mentisco fa certo un giuramento. E cosa può esserci di 

più sacro che questo giurare? Non è certamente contrario al comando il giuramento, 
se esso proviene dal maligno 16 non per l’incredulità di chi giura ma di colui che 

costringe a giurare. È da comprendersi bene quindi in che senso il Signore abbia 

proibito il giuramento. È proibito nel senso che ciascuno per quanto sta in sé non deve 
giurare, cosa che invece molti fanno avendo sempre in bocca espressioni di 

giuramento quasi che siano cosa nobile o gustosa. Non c’è dubbio infatti che lo stesso 

Apostolo, il quale conosceva certamente il precetto del Signore, tuttavia uscì in un 

giuramento; né si deve dare ascolto a coloro che negano aver egli pronunziato 
giuramenti. Come se la caveranno coloro dinanzi a parole come queste: Ogni giorno 

muoio per la vostra gloria, fratelli, che posseggo in Cristo Gesù nostro Signore 17? 

Stando ai codici greci ci si deve convincere che si tratta di un evidente giuramento. 
Concludendo, l’Apostolo per quanto dipende da sé non giura: non gli piacciono i 

giuramenti né per sua inclinazione personale né per il gusto che ha di giurare. Chi 

giura infatti va certamente oltre il sì sì, no no 18, e quindi il giuramento proviene dal 



5 
 

maligno; il male però è in coloro che, per grettezza mentale o pertinacia 

nell’incredulità, senza giuramento non accetterebbero la fede. Successivamente mi 

recai nelle regioni della Siria e della Cilicia, ma rimanevo di vista sconosciuto alle 
Chiese della Giudea che sono in Cristo. Notare che i giudei venuti alla fede di Cristo 

non si trovavano solo a Gerusalemme e, inoltre, essi non erano così pochi da fondersi 

con le comunità provenienti dal paganesimo. In realtà erano talmente numerosi da 
costituire delle comunità risultanti di soli giudei. Avevano udito solamente che colui 

che un tempo ci perseguitava ora sta predicando la fede che prima soleva mettere a 

soqquadro, e glorificavano Dio a causa mia. Ecco in che senso diceva sopra di non 

voler piacere agli uomini. Non voleva piacere in vista di se stesso ma perché in lui 
fosse glorificato Dio. E questo insegna anche il Signore quando dice: Risplendano le 

vostre opere agli occhi degli uomini affinché, vedendo il bene da voi compiuto, diano 

gloria al Padre vostro che è nei cieli 19. 
 

10. Successivamente, dopo quattordici anni, salii di nuovo a Gerusalemme insieme 

con Barnaba, prendendo anche Tito. Nominando questi soci, procede come chi ricorre 
a parecchie testimonianze. Vi salii per una rivelazione. Non voleva turbare i cristiani di 

Gerusalemme quanto ai motivi per i quali allora finalmente era salito in città mentre 

per tanto tempo non vi era salito. In realtà, se vi si recava in seguito a una 

rivelazione, era certamente utile che almeno in quell’occasione vi si recasse. Ed esposi 
loro il Vangelo che predico fra i pagani; [lo esposi] però ai notabili. L’esporre il 

Vangelo in privato a coloro che nella Chiesa occupavano un posto di rilievo dopo 

averlo già esposto all’intera comunità non è da ascriversi al fatto che sul principio 
aveva detto cose false, per cui in seguito privatamente dinanzi a pochi espose l’intera 

verità. È probabile che allora avesse taciuto su cose che alcuni, ancora immaturi, non 

avrebbero accettato: persone cioè simili a quei tali a cui, scrivendo ai Corinzi, dice 
d’aver dato del latte e non cibo solido 20. In effetti, se dire il falso non è mai lecito, 

può invece, a volte, essere utile non dire tutta la verità. Era comunque doveroso che 

gli altri apostoli conoscessero l’esatto contenuto della sua predicazione. Dal fatto che 

egli era fedele e si manteneva nella fede vera e ortodossa non seguiva 
necessariamente che egli fosse anche un apostolo. Le parole che aggiunge, e cioè: Per 

non correre o non aver corso invano, occorre intenderle non come rivolte a coloro con 

i quali in privato confrontò il suo Vangelo, ma come una specie di domanda che 
rivolge ai destinatari della Lettera. Che egli non stesse correndo e non avesse corso 

invano doveva risultare evidente anche dall’attestazione degli altri [apostoli], che 

dichiararono come non si scostava in nulla dalla verità del Vangelo. 

 
11. Dice: Ma nemmeno Tito, che era con me, sebbene fosse greco, fu costretto a 

circoncidersi. Tito dunque era greco e non c’era nessuna consuetudine o vincolo di 

parentela che l’obbligasse a circoncidersi, come invece era il caso di Timoteo; tuttavia 
l’Apostolo facilmente avrebbe consentito che lo si circoncidesse. Era infatti suo 

insegnamento ordinario che con la circoncisione non si reca alcun pregiudizio alla 

salvezza; ma riporre nella circoncisione la speranza di salvarsi - questo voleva 
mostrare l’Apostolo -, sarebbe stato certo contrario alla salvezza. Egli dunque avrebbe 

potuto accettare tranquillamente la cosa, secondo la norma descritta altrove: La 

circoncisione non conta nulla come non conta nulla il prepuzio: quello che conta è 

l’osservanza dei comandamenti di Dio 21. A motivo però di certi falsi fratelli 
insinuatisi... Tito tuttavia non fu costretto a farsi circoncidere. E vuol dire: Non si poté 

costringere Tito a farsi circoncidere perché - dice - quei tali che si erano insinuati a 

controllare la libertà dei credenti li spiavano con accanimento ed esigevano come 
necessaria la circoncisione di Tito. In tal caso essi avrebbero propalato ai quattro venti 

la necessità della circoncisione per ottenere la salvezza, facendosi forti anche della 

testimonianza e del consenso di Paolo. In questa maniera - continua - li avrebbero 



6 
 

ricacciati di nuovo nell’asservimento, cioè ricondotti a portare i pesi servili della legge. 

Ma conclude dicendo che a costoro non cedette neanche per un’ora, cioè nemmeno 

per un briciolo di tempo, né si piegò, affinché la verità del Vangelo restasse salda in 
mezzo ai pagani. 

 

12. Se quegli invidiosi s’erano segnati a dito e volevano si ritenesse uomo sospetto 
l’apostolo Paolo, era perché costui in passato aveva perseguitato la Chiesa. Perciò egli 

continua dicendo: Da coloro poi che sembravano essere pezzi grossi, cosa fossero 

stati prima a me non interessa. In effetti, anche coloro che sembrano personaggi 

ragguardevoli, lo sembrano a chi è ancora uomo carnale, non che essi stessi si 
ritengano grandi; anzi, se sono buoni servi di Dio, Cristo è colui che in essi conta, non 

la loro persona. Se infatti di per se stessi fossero stati personaggi di rilievo, lo 

sarebbero stati sempre; mentre al contrario egli dice: Quali fossero stati in 
antecedenza a me non interessa. Non gli interessa il fatto che anche loro siano stati 

peccatori perché Dio non guarda in faccia alla persona umana, e Dio è colui che senza 

parzialità per l’uomo chiama tutti alla salvezza, non ascrivendo agli uomini le loro 
colpe. Mancando dunque gli apostoli che erano stati chiamati al ministero prima di lui, 

Paolo fu reso perfetto dal Signore in persona, sicché, quando egli andò a confrontare 

[la sua dottrina] con quella degli altri non ebbero nulla da aggiungere a ciò che in lui 

era già perfetto. Si avvidero anzi che lo stesso Signore Gesù Cristo, che salva gli 
uomini senza preferenza di persone, aveva dato a Paolo perché li distribuisse ai 

pagani gli stessi doni che aveva dato a Pietro perché li mettesse a vantaggio dei 

giudei. Risultò pertanto che fra Paolo e gli apostoli non c’erano diversità di sorta per 
cui, mentre l’uno diceva d’aver ricevuto un Vangelo perfetto, gli altri glielo 

contestassero e volessero aggiungere qualcosa, come se fosse imperfetto. E così, 

invece di rimproverarlo della sua incompletezza, divennero testimoni della sua 
perfezione, che non poterono non approvare. E ci diedero la destra in segno di 

comunione. Furono cioè d’accordo nell’ammetterli in loro comunione e obbedirono alla 

volontà del Signore consentendo a Paolo e Barnaba di recarsi fra i pagani mentre loro 

si sarebbero rivolti ai circoncisi, che si mostravano ostili verso il prepuzio, cioè verso 
le genti pagane. Quanto all’espressione: Al contrario, essa può intendersi certamente 

in questa maniera, e la struttura della frase potrebbe essere così: Le persone 

autorevoli non mi fecero aggiungere nulla, ma furono d’accordo con me e con Barnaba 
che noi, a differenza di loro, ci recassimo fra i pagani, cioè da coloro che sono avversi 

alla circoncisione; loro invece sarebbero andati dai circoncisi. A tale accordo si 

riferiscono le parole: Ci diedero la destra in segno di comunione. 

 
13. Non si pensi che siano state dette a sfregio dei suoi predecessori le parole: Coloro 

che sembravano essere i notabili, cosa fossero stati prima a me non interessa. 

Anch’essi infatti, da uomini spirituali com’erano, volevano che fosse opposta 
resistenza a quella gente che, essendo carnale, li stimava oltre misura e non riponeva 

la fiducia in Cristo, che abitava in loro. Essi godevano vivamente quando qualcuno 

inculcava al popolo che anche loro, i predecessori di Paolo, erano stati peccatori come 
Paolo, e poi li aveva resi giusti il Signore, il quale non usa parzialità con nessuno. Così 

pensavano in quanto cercavano la gloria di Dio e non la propria. Quanto invece agli 

uomini carnali e orgogliosi, se viene detto qualcosa sulla loro vita antecedente [la 

conversione], si indispettiscono e se l’hanno a male; e in base a questi sentimenti 
fanno congetture sul conto degli apostoli. Ora fra gli apostoli i più in vista erano 

Pietro, Giacomo e Giovanni: quei tre ai quali il Signore si era manifestato sul monte 

per mostrare la gloria del suo regno, avendo detto sei giorni prima: Fra i presenti ci 
sono alcuni che non esperimenteranno la morte senza aver prima visto il Figlio 

dell’uomo nel regno del Padre suo 22. Del resto nemmeno questi tre apostoli erano le 

colonne, ma sembrava che lo fossero. Paolo infatti sapeva che la Sapienza nel 



7 
 

costruirsi la casa non aveva impiegato tre colonne ma sette 23: numero che può 

riferirsi all’unità della Chiesa, in quanto il sette sta spesso a significare l’universalità. 

Così nel Vangelo si legge: Riceverà sette volte tanto in questo mondo 24, espressione 
che più o meno equivale all’altra: Come gente che non ha nulla ma possiede tutto 25. 

Così è anche per Giovanni: scrive alle sette Chiese, ma è senza dubbio perché esse 

rappresentano l’universalità della Chiesa 26. In altra accezione il numero sette, detto 
delle colonne, potrebbe indubbiamente riferirsi alle sette operazioni che compie in noi 

lo Spirito Santo: Spirito di sapienza e d’intelletto, di consiglio e di fortezza, di scienza, 

pietà e timore di Dio. In effetti la casa del Figlio di Dio 27, cioè la Chiesa, è inclusa 

nell’ambito di queste operazioni. 
 

14. Avremmo dovuto soltanto ricordare le necessità dei poveri, la qual cosa ho cercato 

di fare con ogni premura. Era impegno comune a tutti gli apostoli provvedere ai poveri 
delle comunità cristiane esistenti in Giudea, cioè a coloro che, venduti i propri beni, 

avevano consegnato agli apostoli la somma ricavata 28. Orbene Paolo e Barnaba 

furono lasciati andare fra i pagani con la condizione che esortassero le comunità sorte 
nel mondo pagano, che non avevano compiuto quell’atto di generosità, affinché 

venissero incontro a quelle che l’avevano effettuato. Di ciò scrive ai Romani: Adesso 

mi recherò a Gerusalemme per provvedere alle necessità dei santi. È parso bene 

infatti ai cristiani di Macedonia e di Acaia fare una colletta a vantaggio dei poveri delle 
comunità cristiane esistenti a Gerusalemme. È parso bene a loro; e del resto ne erano 

in debito. Se infatti i pagani sono diventati partecipi dei beni spirituali del giudaismo, è 

loro obbligo somministrare ai giudei i propri beni materiali 29. 
 

15. Paolo dunque non era caduto in alcuna simulazione perché in ogni circostanza 

rispettava ciò che vedeva convenire di più alle chiese, provenienti sia dal paganesimo 
che dal mondo giudaico. Mai si permise di abolire una consuetudine la cui osservanza 

non fosse stata di ostacolo per il regno di Dio. Inculcava soltanto di non riporre la 

speranza della propria salvezza in pratiche marginali, pur esigendo che certe 

consuetudini fossero rispettate per [evitare] lo scandalo dei deboli. È ciò che 
suggerisce ai Corinzi: Uno è stato chiamato quand’era circonciso? Non si faccia 

ripristinare il prepuzio. Uno è stato chiamato da incirconciso? Non si faccia 

circoncidere. In effetti non conta nulla né la circoncisione né il prepuzio: quello che 
conta è l’osservanza dei comandamenti di Dio. Rimanga dunque ognuno nella 

vocazione nella quale è stato chiamato 30. Questo dice in riferimento alle costumanze 

o modi di vivere che non contrastano né con la fede né con la buona condotta; poiché 

se uno fosse stato un assassino quando ricevette la chiamata, non avrebbe potuto, 
ovviamente, continuare a fare l’assassino. Ben diverso era il caso di Pietro. Dopo la 

sua venuta in Antiochia fu rimproverato da Paolo, ma la causa del rimprovero non fu 

perché egli si atteneva alle costumanze giudaiche, cioè del popolo nel quale era nato 
ed era stato educato, anche se poi non le rispettava quand’era fra i pagani. Fu 

rimproverato perché tali costumanze egli voleva imporle ai pagani, a ciò indotto dalla 

presenza di alcuni, provenienti da Giacomo, cioè dalla Giudea e dalla Chiesa di 
Gerusalemme, presieduta da Giacomo. Costoro erano ancora convinti che la salvezza 

dipendesse dalle pratiche legali, e Pietro, impaurito dalla loro presenza, evitava di 

frequentare i pagani, mostrando con la sua ambiguità d’essere d’accordo nell’imporre 

ai pagani i pesi di quell’asservimento legalistico. Ciò appare abbastanza chiaramente 
dal rimprovero di Paolo. Non dice infatti: Se tu, che sei un giudeo, vivi alla maniera 

dei pagani, come fai a tornare alle costumanze giudaiche?, ma dice: Come fai a 

costringere i pagani a vivere da giudei? L’avergli poi rivolto il rimprovero alla presenza 
di tutti è perché vi fu costretto dalla necessità. Dal suo rimprovero infatti doveva 

essere sanata l’intera comunità, e pertanto correggere in segreto un errore 

palesemente nocivo sarebbe stato del tutto inutile. Da notarsi inoltre la maturità 



8 
 

spirituale e il progresso nella carità raggiunti da Pietro, cui dal Signore era stato detto 

per tre volte: Mi ami tu? Pasci le mie pecore 31. Per la salvezza del gregge egli seppe 

accettare volentieri un simile rimprovero, anche se a lui rivolto da un pastore di grado 
inferiore. E in effetti colui che veniva rimproverato desta più stupore e rimane più 

difficile a imitarsi che non colui che lo rimproverava. In realtà è abbastanza facile 

scorgere il difetto da correggere nell’altro e intervenire con parole di disapprovazione 
o di rimprovero perché si corregga. Correggere l’altro infatti è certamente più facile 

che non vedere in te stesso cosa tu abbia da correggere, e accettare di buon animo la 

correzione, anche se fatta da te stesso, peggio poi se te la faccia un altro, per di più 

inferiore, e te la faccia alla presenza di tutti. Il comportamento di Pietro ha pertanto 
valore come grande esempio di umiltà, che è il sommo dell’ascesi cristiana in quanto 

con l’umiltà si tutela la carità, mentre nulla più della superbia ha potere di demolirla. 

Per questo non disse il Signore: " Prendete il mio giogo e imparate da me, poiché io 
risuscito i morti da quattro giorni e li fo uscire dal sepolcro o perché scaccio dal corpo 

dell’uomo ogni sorta di demoni e guarisco tutte le malattie", e così di seguito; ma 

disse: Prendete il mio giogo e imparate da me che sono mite ed umile di cuore 32. I 
miracoli infatti sono segni di realtà spirituali, mentre l’essere mite e praticare 

umilmente la carità sono le stesse realtà spirituali. A queste con i miracoli sono 

condotti gli uomini, i quali, essendo abituati a guardare con gli occhi del corpo, non 

sono in grado di raggiungere la fede nelle realtà invisibili attraverso le cose già note e 
usuali, e quindi la ricercano sulla base di fatti visibili, inconsueti e improvvisi. Se 

dunque anche quei tizi che costringevano i pagani a comportarsi da giudei avessero 

imparato ad essere miti ed umili di cuore, così come Pietro l’aveva imparato dal 
Signore, dal ravvedimento d’un personaggio così illustre avrebbero raccolto almeno 

l’invito ad imitarlo. Non avrebbero di conseguenza ritenuto più oltre che il Vangelo di 

Cristo era come un debito che veniva loro pagato, ma avrebbero ammesso che nessun 
uomo è giustificato dalle opere della legge, ma solo per la fede in Gesù Cristo. Se 

infatti l’uomo compie le opere della legge perché la sua fragilità è sorretta non dai 

meriti propri ma dalla grazia di Dio, non avrebbero certo preteso dai pagani 

l’osservanza delle pratiche carnali della legge, ma avrebbero riconosciuto che essi 
pure erano in condizione di praticare, mediante la grazia della fede, le opere spirituali 

della legge stessa. In realtà, dalle opere della legge, se uno le attribuisce alle proprie 

forze e non alla grazia di Dio misericordioso, non viene giustificata nessuna carne, 
cioè nessun uomo, o quanto meno nessun uomo che nutra sentimenti carnali. E 

questo fu il motivo per cui anche quelli che erano sotto la legge avevano creduto in 

Cristo. Essi passarono alla grazia della fede non perché erano giusti ma perché 

volevano ottenere la giustizia. 
 

16. L’appellativo " peccatori " era stato affibbiato ai pagani dai giudei mossi da una 

ormai inveterata superbia, quasi che loro fossero giusti e quindi autorizzati ad 
osservare la pagliuzza negli occhi degli altri senza badare alla trave che era nell’occhio 

loro. Adeguandosi al linguaggio dei giudei l’Apostolo dice: Noi per nascita giudei e non 

peccatori provenienti dal paganesimo. Non siamo cioè di quella categoria che i nostri 
sogliono chiamare " peccatori ", pur essendo loro stessi peccatori. E continua: Noi 

dunque giudei per nascita - non siamo infatti pagani o, come li chiamano, peccatori - 

tuttavia, sapendo di essere anche noi peccatori, abbiamo creduto in Cristo Gesù per 

essere giustificati mediante la fede in Cristo. Non avrebbero evidentemente cercato la 
giustificazione se non fossero stati peccatori. O che forse hanno peccato cercando in 

Cristo la giustificazione? Certo, se fossero stati giusti, col cercare un’altra via per 

arrivare alla giustizia avrebbero peccato, ma in tal caso la conseguenza sarebbe stata 
- dice - che Cristo è al servizio del peccato. Ciò non potevano ovviamente asserire 

nemmeno coloro che rifiutavano il Vangelo ai pagani se non si fossero circoncisi, in 

quanto loro stessi avevano abbracciato la fede in Cristo. Aggiunge quindi: Non sia 



9 
 

mai! E l’espressione non è lui solo a dirla, ma lui e gli altri insieme. Annienta così la 

superbia che si vantava delle opere della legge: quella superbia che poteva e doveva 

essere annientata affinché non si credesse che la grazia della fede fosse inutile, 
essendo a loro avviso sufficiente, per ottenere la giustificazione, praticare le opere 

della legge anche senza la fede. Ma se uno si mette ad innalzare di nuovo un edificio 

di tal genere, dicendo che le opere della legge giustificano anche senza la grazia, è per 
ciò stesso un trasgressore ponendo Cristo al servizio del peccato. Qualcuno però 

avrebbe potuto sollevare obiezioni a quanto diceva, e cioè: Se ricostruisco daccapo le 

cose che ho demolito mi rendo trasgressore. Avrebbe potuto ribattere: "Cosa dici mai? 

Forse che per il fatto che un tempo cercavi di abbattere l’edificio della fede in Cristo 
che adesso vuoi innalzare, per questo diventi reo di trasgressione? ". Ma la fede non 

aveva potuto distruggerla perché è indistruttibile; aveva invece distrutto veramente la 

superbia e la stava continuamente distruggendo, essendo questa passibile di 
distruzione. Non è dunque prevaricatore colui che, avendo voluto distruggere una cosa 

vera, dopo riconosce che appunto è vera e quindi indistruttibile e per questo la 

conserva nella sua stabilità, ma prevaricatore è piuttosto colui che, avendo distrutto 
una cosa falsa, e quindi suscettibile di distruzione, dopo cerca di rimetterla in piedi. 

 

17. Si dice morto alla legge, sicché non era più sotto la legge, e tale morte gli era 

sopraggiunta attraverso la legge perché, essendo giudeo, aveva ricevuto la legge 
come pedagogo. È quanto spiegherà più avanti 33 quando dimostrerà che la funzione 

del pedagogo è quella di rendere inutile il pedagogo stesso. Come accade per il 

bambino, il quale è allattato al seno materno affinché dopo un poco non abbia più 
bisogno del seno; o come ci si serve della nave per arrivare in patria e una volta 

arrivati non c’è più bisogno della nave. Quanto alla morte pervenuta tramite la legge, 

la cosa si potrebbe tuttavia riferire alla legge stessa presa in senso spirituale. Essa 
infatti fu la causa per cui l’uomo morì alla legge in quanto fu sottratto alla vita carnale 

che viveva sotto la legge. Una tale morte alla legge, proveniente in questa maniera 

dalla legge stessa inculca quando un po’ più avanti scrive: Ditemi per favore voi che 

volete stare sotto la legge: Non avete voi letto la legge? Sta infatti scritto che Abramo 
ebbe due figli 34, ecc. Dal che appare che in forza della legge intesa in senso 

spirituale essi sarebbero dovuti morire alle osservanze carnali della legge. E poi 

aggiunge: Affinché io viva per Dio. Vive per Dio colui che è sotto Dio; vive per la legge 
colui che è sotto la legge; e sotto la legge si trova a vivere ogni uomo in quanto è 

peccatore, cioè non si è spogliato dell’uomo vecchio. Egli vive la sua vita naturale, e 

per questo la legge l’opprime, perché non adempiendola è sotto la sua tirannia. In 

effetti la legge non è data per il giusto 35, cioè non è imposta sul collo del giusto 
perché stia sopra di lui. Egli è con la legge, non sotto la legge, dal momento che non 

vive più la sua vita che la legge è destinata a frenare con le sue imposizioni. Chi per 

amore della giustizia vive da giusto, non dilettandosi dei beni a sé connaturali e quindi 
transitori ma del bene comune e in sé permanente, in certo qual modo, per dire così, 

vive la stessa legge. Pertanto nessuna legge doveva e poteva imporsi a Paolo, se egli 

può dire: Non sono più io che vivo ma vive in me Cristo. Ora, chi avrebbe potuto 
imporre una legge a Cristo, che viveva in Paolo? Nessuno infatti oserà mai affermare 

che Cristo non vive una vita retta per cui gli si debba imporre una legge che lo tenga a 

bada. E continua: Quanto alla vita che ora vivo nella carne... Non poteva ovviamente 

dire che Cristo stesse ancora vivendo la vita mortale, com’è mortale la vita vissuta 
dall’uomo nella carne; quindi prosegue dicendo: Io la vivo nella fede del Figlio di Dio. 

Dal che si conclude che ora Cristo vive nel credente abitando mediante la fede nel suo 

uomo interiore 36, in attesa di poterlo poi saziare mediante la visione: cosa che 
avverrà quando la mortalità sarà assorbita dalla vita 37. Se peraltro Cristo vive nel 

credente e costui, pur vivendo nella carne, vive nella fede del Figlio di Dio, non lo si 

deve al merito dell’uomo ma alla grazia divina. Per mettere in evidenza questa realtà 



10 
 

aggiunge: Il quale mi ha amato e ha dato se stesso per me. Per chi tutto questo? Per 

il peccatore, al fine di renderlo giusto. Ciò afferma uno che era nato giudeo e tra i 

giudei era stato educato, uno che era diventato oltre ogni dire zelante assertore delle 
sue tradizioni avite. Anche per gente di tal sorta s’era immolato Cristo: anch’essi 

dunque erano peccatori. Non dicano pertanto i giudei che fu dato ad essi in grazia 

della loro giustizia il dono che a persone giuste non sarebbe stato neppure necessario 
che venisse dato. Come diceva il Signore: Non sono venuto a chiamare i giusti ma i 

peccatori 38, certo perché non abbiano ad essere ancora nel peccato. Se quindi Cristo 

mi ha amato e ha dato se stesso per me, non voglio io annullare la grazia di Dio 

dicendo che la giustizia mi deriva dalla legge. Se infatti la giustizia deriva dalla legge 
ne consegue che Cristo è morto invano. È morto, dice, senza motivo poiché la giustizia 

si sarebbe potuta, a loro avviso, trovare nell’uomo attraverso la legge, cioè con la 

pratica delle opere legali in cui i giudei riponevano la loro fiducia. Che Cristo sia morto 
senza motivo non osavano affermarlo nemmeno quei giudei che egli sta confutando, 

poiché anche loro volevano essere considerati cristiani. Quindi non era conforme a 

verità quello che essi andavano propalando: che cioè i cristiani sono giustificati dalle 
opere della legge. 

 

18. A loro dice secondo verità: O Galati insensati! Chi vi ha ammaliati? Parole non 

appropriate se rivolte a chi non avesse fatto alcun progresso, ma giuste se rivolte a 
chi, dopo aver progredito, era andato fuori strada. Dinanzi ai vostri occhi è stato 

proscritto Gesù Cristo crocifisso. E vuol dire: Voi stavate ad occhi aperti quando Gesù 

Cristo ha perso la sua eredità e la sua proprietà. Gliel’hanno tolta coloro che da voi 
l’hanno scacciato; coloro che dalla grazia della fede, per la quale Cristo possiede le 

genti, distoglievano coloro che avevano creduto in Cristo e in tal modo sottraevano al 

Redentore la sua proprietà, cioè coloro nei quali egli abitava in forza della grazia e 
della fede. L’Apostolo vuole che sia palese come una tal ruberia è successa proprio lì 

fra i Galati, poiché a questo si riferiscono le parole: Dinanzi ai vostri occhi. Cosa infatti 

poteva capitare loro così vicino agli occhi come ciò che era accaduto nel loro intimo? E 

qui è da notarsi che, dopo aver detto che Gesù Cristo era stato proscritto, aggiunge: 
crocifisso. Dice così perché si sentissero scossi nel più profondo pensando al prezzo 

con il quale [il Redentore] s’era acquistato quella proprietà che ora gli veniva sottratta 

in loro. Per indicare questo torto non bastava dire, come aveva già detto sopra, che 
egli era morto inutilmente. Quest’espressione infatti potrebbe anche significare che 

egli non pervenne al possesso dell’oggetto per il quale aveva versato il sangue, 

mentre a chi è proscritto vengono tolti anche i beni effettivamente posseduti. Tuttavia 

nel nostro caso la proscrizione non recò nocumento a Cristo, che per la divinità è 
comunque padrone di tutti gli uomini, ma a chi era da lui posseduto, il quale venne a 

mancare dell’influsso benefico della grazia. 

 
19. A questo punto comincia a dimostrare come la grazia della fede sia da sola capace 

di giustificare, senza le opere della legge. Qualcuno infatti avrebbe potuto dire o 

pensare che la giustificazione dell’uomo non sia da attribuirsi esclusivamente alle 
opere della legge e nemmeno alla sola grazia della fede, in quanto la salvezza si 

consegue attraverso l’apporto di tutt’e due le cause. È questo un problema che va 

affrontato con accuratezza affinché nessuno resti ingannato a motivo dell’ambiguità. E 

in primo luogo occorre sapere che duplice è la categoria delle opere della legge: 
alcune appartengono alle prefigurazioni simboliche, altre alla vita morale. Tra le 

prefigurazioni sono da ascriversi la circoncisione del corpo, l’osservanza del sabato 

come giorno della settimana, i noviluni, i sacrifici e tutte le altre innumerevoli pratiche 
simili a queste. Riguardano invece i costumi le leggi di non uccidere, non commettere 

adulterio, non dire falsa testimonianza 39, e così di seguito. O che forse l’Apostolo 

avrebbe potuto non interessarsi se un cristiano era omicida o adultero o non piuttosto 



11 
 

casto e irreprensibile, come non si interessa se era circonciso o incirconciso? Adesso 

però egli s’intrattiene prevalentemente sulle opere legali della categoria prefigurativa, 

sebbene a volte, come lascia intravvedere, vi mescola anche le altre. Verso la fine 
della Lettera tratterà a parte delle opere che riguardano la vita morale, ma lo farà in 

forma abbreviata, mentre sulle precedenti si sofferma di più. Era infatti suo proposito 

impedire che questi pesi venissero imposti sul collo dei pagani. Essi hanno certamente 
una qualche utilità, limitata però all’ambito della conoscenza. Se quindi tutte quelle 

figure vengono esposte ai cristiani, lo si fa perché ne comprendano con giustezza il 

valore e non perché siano costretti ad osservarle. Dalle osservanze legali non ben 

comprese deriva infatti esclusivamente quella condizione di servitù che fu propria dei 
giudei di un tempo e in essi continua ancora. Se al contrario le si osserva 

comprendendone con esattezza il valore, non solo non sono di ostacolo ma possono 

recare anche del giovamento. Basta prenderle in maniera rispondente al tempo. Non 
per nulla infatti furono osservate dallo stesso Mosè e dai Profeti ma perché erano 

adatte a quel popolo ancora bisognoso di una schiavitù che l’obbligasse a temere. 

Niente infatti produce nell’anima un religioso timore quanto una pratica rituale 
contenente del mistero che rimane incompreso; se invece lo si comprende produce 

godimento spirituale e, se è richiesto dal tempo, lo si celebra con libertà, mentre, se 

non c’è necessità, ci si limita a leggerlo e ad esporlo, ricavandone godimento 

spirituale. Quando poi il mistero viene compreso, si è spronati a contemplare la verità 
o a migliorare i costumi. E se la contemplazione della verità si basa nel solo amore di 

Dio, la bontà dei costumi si esplica nell’amore e di Dio e del prossimo, cioè nei due 

precetti dai quali dipende tutta la Legge e i Profeti 40. Ciò premesso, passiamo ora a 
vedere come la circoncisione corporale e le altre simili opere della legge non siano 

necessarie là dove è presente la grazia della fede. 

 
20. Domanda [Paolo]: Questo solo voglio sapere da voi: Lo Spirito che avete ricevuto, 

l’avete ricevuto mediante le opere della legge o l’obbedienza della fede? E la risposta 

è: Certo dall’obbedienza della fede. Dall’Apostolo infatti era stata loro predicata la 

fede, ed era stato senz’altro in questa predicazione che essi avevano esperimentato la 
venuta e l’efficace presenza dello Spirito Santo. In effetti a quel tempo, quando la 

chiamata alla fede era una novità, la presenza dello Spirito Santo si manifestava 

anche con miracoli esterni, come si legge negli Atti degli Apostoli 41. La stessa cosa si 
era verificata fra i Galati prima che arrivassero quei falsi predicatori che volevano 

pervertirli obbligandoli alla circoncisione. Questo dunque il senso: Se la vostra salute 

dipendesse dalle opere legali, lo Spirito Santo non vi sarebbe stato dato se non dopo 

la circoncisione; e sviluppa l’argomentazione dicendo: Possibile che siate così stupidi 
da ammettere che, iniziata l’opera mediante lo Spirito, ora vogliate portarla a 

compimento mediante la carne? È la stessa idea che aveva espressa all’inizio: Si tratta 

solo di alcuni che vogliono mettere scompiglio fra voi e stravolgere il Vangelo di Cristo 
42. Lo scompiglio è in contrapposizione con l’ordine, e l’ordine si ha quando dalle cose 

carnali ci si eleva alle spirituali, non quando dalle spirituali si decade alle carnali, come 

era accaduto a costoro. E lo stravolgimento del Vangelo da loro voluto era 
effettivamente una svolta all’indietro, in quanto quel che non è un bene non è 

nemmeno un Vangelo quando lo si annunzia. E continua: Voi avete subìto tante prove. 

Essi avevano sofferto molto per la fede, e tutto avevano sopportato non per timore, 

come chi si trova sotto la legge, ma nelle sofferenze avevano vinto il timore mediante 
la carità. In effetti nel loro cuore era stata diffusa la carità di Dio ad opera dello Spirito 

Santo che avevano ricevuto. Per questo può aggiungere: Orbene, prove così grandi le 

avete sostenute invano voi che, mettendo da parte la carità che vi ha sorretto in tali 
sofferenze, volete ricadere nel timore: e magari sia stato solamente invano che avete 

sofferto tante cose! Quando di una cosa si dice che è accaduta invano, si dice che essa 

è una cosa superflua, che cioè non giova né nuoce; mentre nel caso attuale occorreva 



12 
 

vedere se non li avesse portati verso la rovina. Non è infatti la stessa cosa non riuscire 

a mettersi in piedi e cadere: anche se i Galati non erano ancora caduti ma solo 

inclinati da una parte e lì lì per cadere 43. In effetti operava ancora in essi lo Spirito 
Santo, come proseguendo dice [l’Apostolo]: Ma, insomma, colui che vi ha concesso lo 

Spirito e opera in voi segni portentosi, lo fa per le vostre osservanze legali o perché 

avete obbedito alla fede? E la risposta è: Certo per l’obbedienza della fede, come è 
stato spiegato antecedentemente. Andando avanti reca l’esempio del patriarca 

Abramo, di cui si tratta più diffusamente e in modo più chiaro nella Lettera ai Romani 

44. Questo esempio dà [all’Apostolo] una vittoria schiacciante soprattutto perché la 

fede fu computata ad Abramo come giustizia prima che egli fosse circonciso, e a 
questo si riferiscono con tutta verità le parole: In te saranno benedette tutte le genti 

45. Saranno benedette in quanto imiteranno in lui la fede per la quale fu giustificato 

anche prima della circoncisione. Questa altro non fu se non un rito sacro da lui 
ricevuto più tardi come suggello della fede e, naturalmente, prima di ogni 

asservimento alla legge, che fu data più tardi ancora. 

 
21. Tutti coloro che si rifanno alle opere della legge incorrono nella maledizione della 

legge. Queste parole sono da intendersi nel senso che tutti costoro si trovavano nel 

timore, non nella libertà. Temevano cioè che con una punizione corporale immediata 

fosse castigato colui che non restava fedele a tutte le prescrizioni contenute nel libro 
della legge mettendole in pratica. A questo si sarebbe aggiunto il timore che mentre 

subivano detta pena corporale incorrevano anche nell’onta della maledizione. In realtà 

dinanzi a Dio è giustificato colui che lo onora disinteressatamente, cioè non col 
desiderio di avere da lui qualcos’altro diverso da lui né col timore di perdere queste 

stesse cose. In lui solo infatti sta la nostra vera e perfetta beatitudine e siccome egli è 

invisibile agli occhi del corpo, bisogna, finché siamo uniti al corpo, prestargli l’ossequio 
della fede, come ha detto già prima l’Apostolo: Quanto alla vita che ora vivo nella 

carne, la vivo nella fede del Figlio di Dio 46. E in questo è la giustizia alla quale si 

riferiscono le parole: Il giusto vive per la fede. Con questo testo, dov’è scritto che il 

giusto vive per la fede, vuol dimostrare definitivamente che nessuno può essere 
giustificato mediante la legge. Questo " mediante la legge " occorre identificarlo con 

quanto dice adesso: Nelle opere della legge, e riferirlo a coloro che si trovano 

racchiusi nell’ambito della circoncisione e delle altre pratiche legali. Chi infatti vive così 
è talmente rinchiuso dentro la legge che viene a trovarsi sotto la legge. Come è stato 

già detto, [l’Apostolo] parla ora di legge intendendo le opere della legge, come appare 

dal seguito del discorso, dove è detto: La legge però non dipende dalla fede, ma: Chi 

le praticherà vivrà per esse. Non dice: Chi la osserva vivrà per essa, perché tu 
comprenda che in questo passo si parla di legge nel senso di " opere della legge ". Ora 

quanti vivevano nelle opere legali temevano certamente che, se non le avessero 

praticate, sarebbero stati o lapidati o confitti in croce o cose del genere. Se dunque 
scrive: Chi le pratica vivrà per esse, intende dire che otterrà il premio di non essere 

punito con nessuna di queste condanne a morte. Non vivrà dunque della vita di Dio, 

poiché solo chi ha la fede, e con questa fede vive, quando se ne partirà da quaggiù 
allora l’avrà come premio che non sarà dilazionato. Non vive però di fede chiunque 

brama o teme le cose presenti e visibili, poiché la fede in Dio riguarda le cose invisibili 

che ci verranno date dopo questa vita. Tuttavia anche nelle opere della legge c’è una 

qualche giustizia, la quale non rimane senza il premio che le spetta, ma chi le 
praticherà vivrà per esse; e nella Lettera ai Romani: Se pertanto Abramo fu 

giustificato in base alle opere, ne ha certo gloria, ma non dinanzi a Dio 47. Altro infatti 

è non essere giustificato per nulla, altro non essere giustificato dinanzi a Dio. Se uno 
non viene giustificato in alcun modo, vuol dire che non pratica né i precetti che 

conseguono un premio temporale né quelli che meritano il premio eterno. Viceversa 

uno che ottiene la giustizia praticando le opere della legge, certo viene reso giusto ma 



13 
 

non agli occhi di Dio, poiché dal suo operato egli stesso si ripromette una mercede 

temporale e visibile. Tuttavia, come ho detto, anche questa è, per così dire, una 

giustizia sia pure terrena e materiale; e l’Apostolo la chiama anche lui giustizia in 
quell’altro passo dove dice: Quanto alla giustizia derivante dalla legge, sono vissuto 

irreprensibile 48. 

 
 

22. In vista di ciò lo stesso nostro Signore Gesù Cristo, che era venuto a dare ai 

credenti la libertà, non osservò alla lettera alcune di queste prescrizioni. Ecco perché 

in quel sabato nel quale i discepoli affamati avevano strappato delle spighe 
provocando lo sdegno [dei giudei] egli rispose loro che il Figlio dell’uomo è padrone 

anche del sabato 49. Non osservando materialmente le suddette norme suscitò lo 

sdegno di quella gente carnale ed effettivamente si caricò della pena decretata [dalla 
legge] contro chi non l’avesse osservata. Con questo tuttavia egli liberò quanti 

avrebbero creduto in lui dal timore di quella pena di cui si parla nel seguito del testo: 

Cristo ci ha riscattati dalla maledizione della legge diventando lui stesso per noi un 
oggetto di maledizione, come sta scritto: Maledetto ogni uomo che pende dal legno. 

Questa affermazione per chi la intende spiritualmente è un mistero di liberazione; per 

chi invece ha sentimenti carnali, se si tratta di giudei è giogo di schiavitù, se si tratta 

di pagani o eretici è un velo che acceca gli occhi. Riguardo alla stessa frase poi, ci 
sono stati alcuni dei nostri, un po’ profani nella conoscenza delle Scritture, i quali, 

spaventati dal suo contenuto, nell’accettare col dovuto onore i libri del Vecchio 

Testamento hanno pensato che il testo non parli del Signore ma di Giuda, suo 
traditore. Per comprovare questo assunto notano che non si dice: " Maledetto ogni 

uomo che vien confitto al legno ", ma: Che pende dal legno, deducendone la 

conseguenza che non si allude al Signore ma a colui che si appese con una fune. 
Costoro però sono in grave errore e, pur senza accorgersene, si pronunziano contro il 

senso inteso dall’Apostolo, che scrive: Cristo ci ha riscattati dalla maledizione della 

legge diventando lui stesso per noi oggetto di maledizione, come sta scritto: 

Maledetto ogni uomo che pende dal legno. Pertanto colui che per noi è diventato 
oggetto di maledizione è certo colui che fu appeso al patibolo, cioè Cristo. In tal modo 

egli ci ha liberati dalla maledizione derivante dalla legge, sicché noi potessimo 

diventare giusti dinanzi a Dio non per il timore e mediante le opere della legge ma in 
virtù della fede, che opera non facendo leva sul timore ma sull’amore. Così lo Spirito 

Santo, che diceva tali parole per bocca di Mosè, riuscì ad ottenere ambedue le cose: 

primo, che fossero imprigionati nel timore della pena visibile coloro che non erano 

ancora in grado di vivere per la fede nelle realtà invisibili e, secondo, che per toglierci 
questo timore servile assumesse la temuta condizione mortale colui che, togliendo il 

timore, poteva farci dono della carità. Né per il fatto che al Signore sia stata applicata 

la frase: Maledetto l’uomo che pende dal legno, è da pensarsi a un’ingiuria lanciata 
contro di lui. Egli infatti fu sospeso al legno nel suo elemento mortale, e tutti i credenti 

sanno donde provenga questa mortalità. Essa deriva da un castigo ed esattamente 

dalla maledizione con cui fu colpito il peccato del primo uomo 50. Ora questa 
maledizione prese su di sé il Signore, egli che portò i nostri peccati nel suo corpo 

sull’alto del patibolo. Se pertanto avesse detto: "È stata maledetta la morte ", 

nessuno proverebbe orrore. Ma cosa fu sospeso al patibolo se non la morte del 

Signore, affinché egli morendo vincesse la morte? Fu dunque maledetta la stessa 
morte che fu vinta. E se avesse detto: " È stato maledetto il peccato ", nessuno si 

stupirebbe. Ma cosa pendeva su quel legno se non il peccato dell’uomo vecchio, del 

quale il Signore si rivestì in vece nostra assumendolo nella mortalità della sua carne? 
Per questo motivo l’Apostolo non si vergogna né esita a dire che [Dio] lo rese peccato 

al posto nostro, aggiungendo: Affinché col peccato condannasse il peccato 51. Il 

nostro uomo vecchio infatti non sarebbe stato crocifisso insieme [con lui], come dice 



14 
 

altrove lo stesso Apostolo, se nella morte del Signore non fosse stato sospeso in figura 

anche il nostro peccato perché " fosse disfatto il corpo del peccato e noi non fossimo 

più schiavi del peccato " 52. Per simboleggiare la sua morte e il suo peccato anche 
Mosè nel deserto innalzò il serpente sulla cima d’una stanga di legno 53. In effetti, se 

l’uomo incorse nella condanna a morte, fu per l’insinuazione del serpente, e quindi fu 

conveniente che il serpente fosse collocato sulla cima di un tronco in quanto doveva 
rappresentare la morte di lui. In realtà nella figura di quel simbolo pendeva sul legno 

la morte del Signore. Ora, chi rimarrebbe inorridito se si sentisse dire: " Maledetto il 

serpente che è appeso al legno"? Eppure questo serpente sospeso al legno raffigurava 

la morte sofferta dal Signore nel suo corpo: alla quale figura rese testimonianza lo 
stesso Signore quando disse: Come Mosè innalzò il serpente nel deserto, così bisogna 

che il Figlio dell’uomo sia posto in alto qui in terra 54. Né ci sia alcuno che, anche 

riguardo a questo fatto, osi dire che Mosè lo compì a sfregio del Signore. Anzi, egli 
sapeva che in quella croce era riposto un così efficace mezzo di salvezza che proprio 

perché di essa fosse richiamo comandò che si innalzasse quel serpente. Lo eresse 

infatti perché coloro che erano stati morsi dai serpenti e in seguito a ciò dovevano 
morire, se avessero volto lo sguardo [a quel segno] subito venissero guariti. Né ci fu 

altro motivo perché quel serpente fosse costruito in bronzo se non perché avrebbe 

dovuto rappresentare la fede nell’efficacia durevole della passione del Signore. Anche 

nel linguaggio popolare infatti sono dette di bronzo le cose che non cambiano 
struttura. E se gli uomini avessero dimenticato, ovvero dalla serie dei ricordi storici si 

fosse cancellato il fatto che Cristo è morto per l’umanità, gli uomini sarebbero davvero 

morti. Ecco, al contrario, che la fede nella croce rimane, avendo la durezza del bronzo. 
Gente che muore, gente che nasce: tutti si trovano di fronte la croce levata in alto, e 

guardandola tutti sono guariti. Nulla di sorprendente dunque se Cristo, maledetto, 

vinse la maledizione, lui che con la morte vinse la morte, col peccato il peccato, col 
serpente il serpente. Ad essere maledetti perciò furono la morte, il peccato, il 

serpente, sui quali Cristo riportò il trionfo in croce. Maledetto dunque ogni uomo che 

pende dal legno. E siccome Cristo giustifica chi crede in lui non mediante le opere 

della legge ma mediante la fede, il timore d’una maledizione a motivo della croce è 
stato dissipato; e per l’esempio della fede di Abramo, la carità per la quale ricevette la 

benedizione si estende a tutti i popoli. Dice: Affinché attraverso la fede riceviamo tutti 

l’annunzio dello Spirito, cioè affinché a quanti crederanno sia portato l’annunzio non 
d’una cosa carnale, che si teme, ma di un bene che si ama mediante lo Spirito. 

 

23. In base a quanto ha sopra affermato menziona adesso anche il testamento 

umano, che indubbiamente è molto più labile di quello divino. Dice: Un testamento 
fatto dall’uomo, quando è stato convalidato, nessuno può annullarlo o cambiarlo. Se 

infatti un testatore cambia il testamento, lo cambia quando non è ancora convalidato 

in quanto la convalida si ottiene con la morte del testatore. Orbene, quel valore che ha 
la morte del testatore nella conferma del suo testamento - poiché è da allora che non 

può più cambiare decisione - lo stesso valore ha l’immutabilità della promessa fatta da 

Dio a conferma dell’eredità concessa ad Abramo, la cui fede fu a lui accreditata come 
giustizia 55. Di conseguenza può dire l’Apostolo che la discendenza di Abramo alla 

quale furono assicurate le promesse è Cristo, cioè tutti i cristiani che imitano Abramo 

nella fede. Riducendo l’espressione al singolare, sottolinea che non gli fu detto: " E ai 

discendenti ", ma: Alla tua discendenza, perché una è la fede e non possono in uguale 
maniera ottenere la giustificazione quelli che vivono secondo la carne, confidando 

nelle opere, e quelli che vivono nello spirito in virtù della fede. Aggiunge poi una 

illazione irrefutabile: la legge a quell’epoca non era ancora stata data, e quando, dopo 
tanti anni, venne data non la si poté dare con il compito di annullare le promesse fatte 

ad Abramo tanto tempo prima. Se quindi chi giustifica è la legge, Abramo, esistito in 

un’epoca molto anteriore [alla legge], non poté essere giustificato. E se questo nessun 



15 
 

ebreo osa affermarlo, debbono per forza ammettere che l’uomo non viene giustificato 

dalle opere della legge ma dalla fede. In maniera analoga il fatto di Abramo induce 

anche noi a comprendere come tutti coloro che furono giustificati nel Vecchio 
Testamento furono giustificati per la medesima fede. Come infatti noi conseguiamo la 

salvezza credendo a realtà in parte passate, cioè alla prima venuta del Signore, e in 

parte future, cioè la sua seconda venuta, così anche gli antichi credevano 
nell’avverarsi in futuro di tutte e due queste realtà, cioè il primo e il secondo avvento 

[del Signore], conforme rivelava loro lo Spirito Santo al fine di condurli a salvezza. Vi 

si riferisce anche il Signore quando afferma: Abramo desiderò di vedere il mio giorno; 

lo vide e se ne rallegrò 56. 
 

 

24. Si passa ora ad una questione intimamente collegata con la precedente. Se infatti 
chi giustifica è la fede e gli stessi santi dei tempi antichi che ottennero la 

giustificazione dinanzi a Dio furono giustificati proprio per la fede, che bisogno c’era 

che fosse data la legge? E la questione che ora affronta l’Apostolo collegandola con 
un’interrogazione. Egli dice: Ma allora...? È questa la domanda; il resto costituisce la 

relativa risposta. La legge fu aggiunta in vista della trasgressione finché non fosse 

venuta la discendenza - dice - alla quale erano state fatte le promesse, preordinata 

mediante gli angeli con l’opera del mediatore. Ora non si dà mediatore di uno solo, ma 
Dio è uno solo 57. Che col termine mediatore si parli di Gesù Cristo in quanto uomo, si 

ricava in maniera più evidente dall’altra espressione del medesimo Apostolo: Uno è 

Dio e uno il mediatore fra Dio e gli uomini, l’uomo Cristo Gesù 58. Tra Dio e Dio 
dunque non ci potrebbe essere mediatore, perché Dio è uno e non si dà mediatore di 

una sola persona, in quanto egli può mediare solo là dove si è in diversi. Quanto agli 

angeli non decaduti dalla presenza di Dio, essi non hanno bisogno del mediatore che li 
riconcili; e parimenti gli angeli che decaddero non per istigazione altrui ma per una 

prevaricazione volontaria non hanno un mediatore che valga a riconciliarli. Non resta 

dunque altri che l’uomo: prostrato da quel superbo mediatore che è il diavolo, il quale 

gli cacciò in cuore la superbia, doveva essere risollevato dall’umile mediatore, Cristo, 
maestro di umiltà. Se il Figlio di Dio fosse voluto restare in quell’uguaglianza che per 

natura ha col Padre e non si fosse annientato prendendo la natura di servo 59, non 

sarebbe mediatore fra Dio e gli uomini. In se stessa infatti la Trinità è un solo Dio: 
identica natura nelle tre Persone, Padre, Figlio e Spirito Santo; immutabile l’eternità e 

l’uguaglianza nella divinità. Pertanto l’unico Figlio di Dio è diventato mediatore fra Dio 

e gli uomini quando il Verbo di Dio, Dio da Dio, depose la sua maestà fino ad 

adeguarsi all’uomo e sollevò la bassezza dell’uomo portandola nella sfera della 
divinità. Divenne così mediatore fra Dio e gli uomini quell’uomo che, per essere Dio, 

era al di sopra degli uomini. Egli è nella sua forma il più bello tra i figli dell’uomo 60; 

egli è stato unto con olio di esultanza più di tutti i suoi coeguali. Dall’empietà della 
superbia sono stati dunque guariti (e così sono stati riconciliati con Dio) tutti gli 

uomini che hanno amato Cristo umile e mediante l’amore lo hanno imitato. Per far ciò, 

essi hanno creduto in lui, manifestato per rivelazione a coloro che vissero prima 
dell’accadimento dei fatti e annunziato mediante il Vangelo a chi vive dopo che i fatti 

sono accaduti. Ora questa giustizia mediante la fede non è data agli uomini per i loro 

meriti ma per la misericordia e la grazia di Dio, per cui prima che Cristo-uomo 

nascesse fra gli uomini non era diffusa nel popolo, mentre la discendenza a cui furono 
fatte le promesse rappresenta precisamente il popolo. Non si riferisce cioè soltanto a 

quei pochissimi che attraverso le varie rivelazioni contemplavano gli eventi futuri. 

Questi privilegiati, sebbene per la loro fede potessero personalmente conseguire la 
salvezza, non potevano tuttavia salvare l’intero popolo. È vero che questo popolo, 

anche se considerato nella sua diffusione in tutta la terra - poiché la Chiesa da tutto 

l’universo raduna i componenti la Gerusalemme celeste - è sempre un piccolo numero, 



16 
 

poiché di pochi è camminare per la via stretta; tuttavia, se si mettono insieme e 

coloro che sono esistiti dopo che si è cominciato a predicare il Vangelo e coloro che 

esisteranno in tutte le parti del mondo sino alla fine dei tempi, e vi si aggiungono 
anche coloro che, per quanto molto pochi, vissero prima della duplice venuta del 

Signore ma credendo in lui per questa loro fede profetica ottennero grazia e salvezza, 

si ha, completo, il quadro beatissimo dei santi che formano la Città eterna. Quanto 
alla legge, dunque, essa fu una concessione fatta a quel popolo che andava superbo. E 

gli fu data per questo: siccome non avrebbe potuto ricevere la grazia e la carità se 

non si fosse umiliato e d’altra parte senza questa grazia non avrebbe in alcun modo 

potuto adempiere i precetti della legge, occorreva che fosse umiliato dalle 
trasgressioni. Così umiliato, avrebbe ricorso alla grazia né avrebbe più pensato di 

potersi salvare per i suoi meriti, che è l’atteggiamento dei superbi. Non si sarebbe 

ritenuto giusto per le proprie capacità o risorse, ma avrebbe atteso la salvezza dalle 
mani del mediatore che giustifica l’empio. Si dice ancora che tutta l’economia del 

Vecchio Testamento fu somministrata tramite gli angeli, nei quali agivano lo Spirito 

Santo e lo stesso Verbo di verità che, sebbene non si fosse ancora incarnato, tuttavia 
non si estranea mai dalla distribuzione della verità, qualunque essa sia. Effettivamente 

quella economia della legge fu data per il ministero degli angeli, che a volte agivano in 

persona propria, a volte in vece di Dio, come era solito accadere anche nei Profeti. 

Ora mediante quella legge, la quale evidenziava le malattie ma non le eliminava, fu 
annientata la superbia, essendosi aggiunta anche la perversità della trasgressione. Il 

discendente fu preordinato col ministero degli angeli per l’opera del mediatore. Egli 

avrebbe liberato dai peccati l’uomo costretto dalla sua condizione di trasgressore a 
confessare d’aver bisogno della grazia e della misericordia del Signore. E così, per i 

meriti di colui che per l’uomo avrebbe versato il sangue, all’uomo sarebbero stati 

rimessi i peccati e, ottenuta la nuova vita, egli sarebbe stato riconciliato con Dio. 
 

25. Era necessario che mediante la trasgressione della legge venisse abbattuta la 

superbia dei giudei, i quali, gloriandosi d’avere per padre Abramo, si vantavano di 

possedere la giustizia quasi come una dote naturale e riponevano i loro meriti nella 
circoncisione, e per questo si preferivano agli altri popoli con una vanteria tanto più 

perniciosa quanto più arrogante. Agli altri popoli invece era molto più facile umiliarsi, 

anche se non rei della violazione di una legge come quella giudaica. Queste genti non 
immaginavano sicuramente di possedere una giustizia originaria derivante dagli 

antenati; anzi la grazia del Vangelo li trovò asserviti al culto degli idoli. Per cui, se 

questi pagani avessero pensato di avere una qualche giustizia, si sarebbe potuto dire 

che non era stata davvero una giustizia quella dei loro padri nell’adorare gli idoli; 
mentre ai giudei non si poteva dire che era falsa la giustizia del loro padre Abramo. A 

questi ultimi pertanto si dice: Fate dunque frutti adeguati di penitenza, e non dite fra 

voi: Abbiamo come padre Abramo; poiché Dio ha potere di suscitare anche da queste 
pietre figli ad Abramo 61. Agli altri viceversa si dice: Un tempo voi eravate pagani, 

sotto il dominio della carne, e da coloro che chiamiamo i circoncisi, d’una circoncisione 

carnale fatta da mani d’uomo, eravate chiamati " prepuzio ". Ebbene, voi ricordate che 
in quel tempo eravate in questo mondo, senza Cristo, estranei alla comunione con 

Israele, esclusi dai testamenti, privi della speranza nella promessa e senza Dio 62. 

Finalmente, agli uni si mostra come, diventati increduli, sono stati strappati dal buon 

olivo 63; di questi altri si dice che, accettando la fede, sono stati strappati all’olivo 
selvatico di origine per essere innestati nell’olivo dei primi. Occorreva insomma che 

l’orgoglio dei giudei venisse abbattuto con la violazione della legge, com’è detto in 

Romani, dove Paolo, dopo aver descritto a tinte fosche i loro peccati, servendosi delle 
parole della Scrittura conclude: Voi sapete che tutto quello che asserisce la legge lo 

asserisce di coloro che sono sotto la legge, affinché ogni bocca si chiuda e tutto il 

mondo divenga colpevole dinanzi a Dio 64. Colpevoli quindi i giudei per la 



17 
 

trasgressione della legge e colpevoli i pagani, senza legge, per la loro empietà. Per 

questo in altra parte afferma: Dio rinchiuse tutto nell’incredulità per essere 

misericordioso con tutti 65. È quanto afferma anche adesso ripetendo la domanda di 
prima: Sarà dunque la legge in contrasto con le promesse di Dio? Certo no. Se infatti 

fosse stata data una legge capace di donare la vita, la giustizia deriverebbe 

effettivamente dalla legge. Ma la Scrittura rinchiuse tutto sotto il peccato affinché la 
promessa fosse data attraverso la fede in Gesù Cristo a coloro che credono. La legge 

quindi non fu data per togliere il peccato ma per rinchiudere tutto sotto il peccato. 

Infatti la legge faceva toccare con mano come fosse peccato ciò che essi, accecati 

dalla consuetudine, avrebbero potuto considerare giustizia. In questo modo essi 
venivano umiliati e pertanto costretti a riconoscere che la salvezza non era in loro 

potere ma in potere del mediatore. È infatti l’umiltà la virtù che più di ogni altra ci 

solleva dalla prostrazione dove ci sprofonda la superbia; e la stessa umiltà è la 
disposizione più che mai propizia perché riceviamo la grazia di Cristo, esempio unico 

di umiltà. 

 
26. Non vorrei che a questo punto si facesse avanti qualche inesperto e dicesse: Come 

mai non recò vantaggi ai giudei l’essere stati preparati dagli angeli, che 

somministrarono loro la legge con l’intervento del mediatore? Ma certo che recò dei 

vantaggi, e tali che non si possono nemmeno descrivere. Quali chiese del mondo 
pagano infatti progredirono tanto da vendere i beni che ciascuno possedeva 

deponendone il ricavato ai piedi degli apostoli? Eppure questo fecero, e con grande 

prontezza, molte migliaia di giudei 66. Né bisogna dar peso al numero dei non 
credenti, che furono la maggioranza. Difatti ogni aia contiene una molto maggior parte 

di paglia che non di frumento. Inoltre a che cosa si riferiscono quelle altre parole 

dell’Apostolo nella Lettera ai Romani se non alla santificazione dei giudei? Che 
dunque? Avrà forse Dio rigettato il suo popolo? Assolutamente no. Anch’io infatti sono 

un israelita, della discendenza di Abramo, della tribù di Beniamino. Dio non ha 

rigettato il popolo, oggetto della sua prescienza 67. Elogiando poi, più che le altre 

chiese del mondo pagano, la comunità di Tessalonica, dice che questi cristiani erano 
da assimilarsi alle chiese del giudaismo in quanto per la fede avevano subìto molte 

tribolazioni da parte dei propri connazionali, come i giudei dai loro 68. Vi si riferisce 

anche l’espressione che ricordavo poco fa, e cioè quanto detto ai Romani: Se i popoli 
pagani sono stati resi partecipi dei beni spirituali che erano in loro possesso, debbono 

soccorrerli nei beni materiali 69. E poi, continuando il discorso sui giudei, scrive: 

Prima che venisse la fede eravamo sotto la custodia della legge, imprigionati in attesa 

di quella fede che si è rivelata più tardi. Ecco dunque che la fede, venendo, li trovò 
veramente vicini, ed essi seppero accostarsi a Dio con un’adesione così intima da 

vendere le loro proprietà: cosa che il Signore comandò a coloro che avessero voluto 

essere perfetti 70. Tutto ciò riuscirono a compiere in conseguenza della legge dalla 
quale erano tenuti in custodia, imprigionati in attesa di quella fede - cioè per la venuta 

di quella fede - che si è rivelata più tardi. Loro prigione infatti era il timore di Dio. Se 

poi furono trovati che erano trasgressori della legge stessa, questa condizione - parlo 
di coloro che divennero credenti - non risultò loro nociva ma utile: la conoscenza della 

propria malattia, così aggravata, fece maggiormente desiderare il medico e rese più 

ardente l’amore per lui. Difatti colui al quale è rimesso di più ama di più 71. 

 
 

27. Prosegue: La legge quindi fu per noi un pedagogo che ci accompagnò a Cristo; e 

ciò equivale a quanto detto sopra: Eravamo sotto la custodia della legge imprigionati 
dalla stessa 72. Venuta la fede, non siamo più sotto il pedagogo. Dicendo così 

rimprovera coloro che vogliono annullare la grazia di Cristo, quasi che non sia ancora 

venuto colui che ci chiama a libertà e quindi vogliono che si rimanga sotto il 



18 
 

pedagogo. Soggiunge poi: " Quanti sono stati battezzati in Cristo, mediante la fede 

sono tutti figli di Dio poiché si sono rivestiti di Cristo ". Ciò mira a sottrarre i pagani 

dalla disperazione, in quanto, non essendo stati sotto la custodia del pedagogo, 
avrebbero potuto pensare di non essere figli. Rivestendosi di Cristo mediante la fede 

tutti si diventa figli, non certo per natura, come il Figlio unigenito che è la stessa 

Sapienza di Dio, e nemmeno per lo straordinario e singolare privilegio d’essere assunti 
a possedere per natura la persona della Sapienza e compierne le opere, com’è 

avvenuto per il nostro Mediatore. Egli solo infatti è diventato senza l’intervento di altri 

mediatori una cosa sola con la Sapienza stessa che lo assumeva. Noi si diventa figli 

per la partecipazione alla Sapienza dopo che ci ha disposti a questo dono - ce lo ha 
anzi arrecato! - la fede nello stesso mediatore. Questa grazia della fede viene ora 

chiamata indumento: per essa infatti si vestono di Cristo quelli che credono in lui, 

diventando in tal modo figli di Dio e fratelli del divino mediatore. 
 

28. Dove c’è la fede è esclusa ogni differenza tra giudeo e greco, tra schiavo e libero, 

tra maschio e femmina, appunto perché tutti sono credenti e in Cristo Gesù sono tutti 
una cosa sola. E se questa fusione si raggiunge con la fede, che ci fa condurre una 

vita giusta nel tempo, con quanto maggiore perfezione e abbondanza non ce la 

procurerà la visione per la quale vedremo [Dio] a faccia a faccia 73? In effetti è vero 

che al presente possediamo le primizie dello Spirito, che è vita, in forza della giustizia 
derivante dalla fede, tuttavia il nostro corpo è ancora soggetto alla morte a causa del 

peccato 74. Pertanto le differenze di nazionalità, di condizione sociale, di sesso, 

sebbene superate per l’unità della stessa fede tuttavia rimangono durante la vita 
mortale, e gli apostoli comandano di rispettarne l’ordine finché dura il cammino di 

questa vita. Essi anzi impartono norme oltremodo salutari per stabilire come debbano 

convivere, per la differente nazionalità, i giudei e i Greci; per la differente condizione 
sociale, i padroni e gli schiavi; per il diverso sesso, i mariti e le mogli; e così via, se 

esistono altre diversità. Del resto, già prima di loro lo stesso Signore aveva detto: 

Date a Cesare quel che è di Cesare e a Dio quel che è di Dio 75. Altre infatti sono le 

norme con cui ci regoliamo nell’unità della fede, dove ogni differenza è esclusa, altre 
quelle su cui si basa l’ordine della vita concreta per gente che è, diciamo così, tuttora 

in cammino, affinché non venga bestemmiato il nome di Dio e la sua dottrina. E 

questo [facciamo] non solo per l’ira, cioè per evitare la disapprovazione degli uomini, 
ma anche per la coscienza. Cioè non ci comportiamo così per finzione, come chi cerca 

di piacere agli uomini, ma per avere la coscienza pura nell’amore o, in altre parole, 

per piacere a Dio, il quale vuole che tutti gli uomini si salvino e giungano alla 

conoscenza della verità 76. Dice [Paolo]: Pertanto voi tutti siete uno in Cristo Gesù, e 
continua con un: se poi. Cioè con una facile suddistinzione fa sottintendere: Se poi voi 

siete uno in Cristo Gesù, ne consegue che per questo voi siete la discendenza di 

Abramo. Il senso è dunque questo: Voi siete uno in Cristo Gesù, e se siete uno in 
Cristo Gesù, voi siete la discendenza di Abramo. Sopra aveva asserito: Non dice [la 

Scrittura]: E ai discendenti, come se si trattasse di molti, ma come parlando di uno 

[dice]: E al tuo discendente, che è Cristo 77. Ora spiega in che senso l’unico 
discendente è Cristo. Non si tratta soltanto del nostro Mediatore in se stesso ma 

anche della Chiesa, di quel corpo cioè del quale egli è capo. In Cristo tutti i credenti 

sono una cosa sola e, mediante la fede, ricevono tutti l’eredità promessa. In attesa di 

questa fede era imprigionato o, in altre parole, in attesa che giungesse la fede era 
tenuto sotto la tutela del pedagogo il popolo finché non giungesse all’età matura. 

Raggiuntala sarebbero stati chiamati a libertà coloro che in quel popolo erano chiamati 

secondo il disegno divino, cioè coloro che in quell’aia risultavano essere frumento. 
 

29. Dopo questo aggiunge: Ora io dico: L’erede finché è bambino non si differenzia in 

nulla dal servo, sebbene sia padrone di tutto, ma è sotto i tutori e gli amministratori 



19 
 

fino al tempo stabilito dal padre. Così anche noi, finché siamo stati bambini, eravamo 

asserviti agli elementi del mondo. Si può indagare in che senso, stando alle parole di 

questa similitudine, siano stati sotto gli elementi del mondo i giudei, che avevano 
ricevuto la legge, la quale prescriveva loro di adorare l’unico Dio creatore del cielo e 

della terra. Il significato del presente brano potrebbe tuttavia essere un altro. E mi 

spiego. Antecedentemente l’Apostolo ha presentato la legge come un pedagogo 78 
sotto il quale si trovava il popolo giudaico, ora parla di elementi del mondo come di 

tutori e amministratori, ai quali erano asserviti i pagani. In tal modo quel figlio ancora 

bambino, cioè il popolo che per l’unità della fede faceva parte dell’unica discendenza di 

Abramo, essendo adunato e di fra i giudei e di frammezzo alle genti, al tempo della 
sua infanzia era stato in parte sotto il pedagogo che è la legge (e questo per quella 

parte che era stata adunata dal giudaismo) e in parte sotto gli elementi del mondo ai 

quali aveva servito come a tutori e amministratori: cosa accaduta a quella parte che 
era stata adunata dal paganesimo. A questi ultimi l’Apostolo vede congiunta anche la 

sua persona, poiché non dice: Quando eravate bambini eravate sottoposti agli 

elementi del mondo, ma: Quando eravamo bambini eravamo asserviti agli elementi 
del mondo. Ed effettivamente l’espressione non vuol riferirsi ai giudei, dai quali Paolo 

traeva origine, ma, almeno in questo passo, ai pagani. Anche fra questi ultimi infatti 

egli poteva a buon diritto collocarsi in quanto era stato inviato ad evangelizzarli. 

 
30. Dopo queste affermazioni precisa che, giunta la pienezza del tempo, Dio mandò il 

suo Figlio per liberare quell’erede che, quando era bambino era asservito in alcuni alla 

legge come a suo pedagogo, in altri invece agli elementi di questo mondo, che 
fungevano da tutori e amministratori. Dice: Dio mandò il suo Figlio fatto da donna. 

Scrivendo donna intende persona di sesso femminile, secondo il modo di esprimersi 

degli Ebrei. Così, quando a proposito di Eva si dice: La creò donna 79, non si intende " 
moglie ", cioè una che aveva avuto rapporti col marito. Stando infatti al libro, questi 

rapporti Eva li ebbe soltanto dopo che furono scacciati dal paradiso. Riguardo poi 

all’espressione: fu fatto, l’Apostolo la usa per indicare il Verbo che assunse la natura 

creata. In effetti quanti nascono da donna non allora nascono da Dio, ma è allora che 
Dio li crea in quanto li fa nascere, come avviene per tutte le creature. Aggiunge che fu 

fatto sotto la legge perché egli fu circonciso e venne presentata per lui l’offerta 

prescritta dalla legge 80. Né deve sorprendere che egli si sia sottoposto alle pratiche 
legali da cui avrebbe liberato coloro che dalle stesse erano tenuti in schiavitù. Non 

altrimenti egli volle accettare anche la morte per liberare quanti erano sottoposti alla 

mortalità. E continua: Affinché conseguiamo l’adozione a figli. Se parla di adozione è 

per farci capire la netta distinzione per la quale unico è il Figlio di Dio. Noi infatti 
siamo figli di Dio per un suo dono e una condiscendenza della sua misericordia; Cristo 

invece è Figlio per natura, essendo ciò che è il Padre. Dicendo poi: Conseguiamo di 

nuovo e non semplicemente " conseguiamo ", vuol indicare che tale privilegio noi 
l’avevamo perduto in Adamo, a causa del quale siamo diventati mortali. Quando 

dunque scrive: Per redimere coloro che erano sotto la legge, si riferisce alla 

liberazione di quel popolo che quand’era bambino era come uno schiavo affidato al 
pedagogo; e la frase è in connessione con l’altra ove si dice: Fatto sotto la legge. La 

successiva espressione invece: Affinché conseguiamo di nuovo l’adozione a figli, è in 

connessione con le parole: Fatto da donna. Otteniamo infatti l’adozione perché colui 

che era [Figlio] unico non disdegnò di rendersi partecipe della nostra natura nascendo 
da una donna. In tal modo egli non è solo l’Unigenito, condizione in cui non ha fratelli, 

ma anche il Primogenito tra molti fratelli 81. Due infatti sono le cose che aveva 

asserito: Fatto da donna, e: Fatto sotto la legge. Solo che nella risposta segue l’ordine 
inverso. 

 



20 
 

31. Al popolo ebraico congiunge adesso quel popolo che da bambino era stato schiavo 

sotto la cura di tutori e amministratori, era stato cioè servo degli elementi di questo 

mondo. Ora perché i pagani non pensassero di non essere figli non essendo stati sotto 
il pedagogo, dice: Poiché dunque siete figli, Dio ha immesso nei nostri cuori lo Spirito 

del suo Figlio, il quale grida: Abbà, Padre! Pone due nomi affinché dal secondo sia 

interpretato il primo: infatti dicono la stessa cosa Abbà e Padre. Non è inutile, anzi è 
stilisticamente elegante, l’aver usato parole di due lingue diverse che significano la 

stessa cosa. Si allude con ciò alla universalità di quel popolo chiamato all’unica fede 

dal giudaismo e dalla gentilità; e pertanto la parola ebraica si riferisce ai giudei, quella 

greca ai pagani, mentre l’identico significato dei due termini denota l’unità nella stessa 
fede e nello stesso Spirito. Analogamente, nella Lettera ai Romani, là dove viene 

affrontato il problema affine della pace in Cristo fra giudei e pagani, scrive: Non avete 

ricevuto lo spirito della schiavitù per [ricadere] di nuovo nel timore, ma avete ricevuto 
lo Spirito di adozione a figli, nel quale gridiamo: Abbà, Padre! 82 A buon diritto parte 

dalla presenza e dal dono dello Spirito Santo quando si propone di dimostrare ai 

pagani che appartengono all’eredità promessa. L’evangelizzazione dei gentili non ebbe 
luogo infatti se non dopo l’ascensione del Signore e la discesa dello Spirito Santo, 

mentre i giudei cominciarono ad abbracciare la fede quando il Figlio di Dio era ancora 

uomo mortale, come descrive il Vangelo. A quello stesso tempo risale, è vero, 

l’episodio della cananea, di cui il Signore loda la fede 83, e quello del centurione, del 
quale Cristo disse che non aveva trovato in Israele una fede pari alla sua 84; tuttavia, 

a parlare con proprietà è da dirsi che l’evangelizzazione dei giudei avvenne già in quel 

tempo, come si ricava con chiarezza dalle parole dello stesso nostro Signore quando, 
replicando alle suppliche della cananea, disse di non essere stato inviato se non alle 

pecore perdute della casa di Israele 85. Allo stesso modo, nell’inviare i discepoli, 

disse: Non allontanatevi per andare sulle strade dei gentili e non entrate nelle città dei 
Samaritani. In primo luogo andate dalle pecore perdute della casa d’Israele 86. Dei 

gentili viceversa parla il Signore come di " un altro ovile ", quando afferma: Ho altre 

pecore che non sono di questo ovile, aggiungendo però che anche quelle avrebbe 

radunate perché uno fosse il gregge e uno il pastore 87. Questo però quando sarebbe 
accaduto se non dopo la sua glorificazione? E in effetti dopo la sua resurrezione 

mandò i discepoli anche nel mondo pagano, obbligandoli peraltro a restare per un 

certo tempo a Gerusalemme, finché non avessero ricevuto lo Spirito Santo da lui 
promesso 88. Similmente l’Apostolo. Prima aveva scritto: Dio mandò il suo Figlio, fatto 

da donna, nato sotto la legge, per redimere coloro che erano sotto la legge, e così noi 

ricevessimo l’adozione a figli 89. Gli restava da provare che la stessa adozione a figli si 

sarebbe estesa anche ai pagani, che non erano sotto la legge; e proprio questo 
insegna ora sottolineando che il dono dello Spirito Santo è stato concesso a tutti. Non 

diversamente si comportò Pietro con i giudei che avevano accettato la fede quando 

dinanzi a loro dovette difendersi per aver battezzato il centurione Cornelio senza 
averlo fatto circoncidere. Disse che non aveva potuto negare il battesimo di acqua a 

persone che davano segni evidenti d’aver ricevuto lo Spirito Santo 90. Allo stesso 

irrefutabile argomento è ricorso antecedentemente anche Paolo, quando ha detto: 
Questo solo voglio sapere da voi: Lo Spirito Santo l’avete ricevuto praticando le opere 

della legge ovvero prestando ascolto alla [predicazione della] fede? 91 E poco dopo: 

Colui che vi dona lo Spirito e opera segni miracolosi in mezzo a voi, lo fa per le opere 

della legge o per l’ascolto prestato alla fede? 92 Non diversamente nel testo che 
stiamo trattando dice: Poiché siete figli di Dio, Dio ha riversato nei nostri cuori lo 

Spirito del Figlio suo, e questo Spirito grida: Abbà, Padre! 

 
32. Andando avanti mostra in maniera chiarissima che tutto questo vale anche per 

coloro che erano passati alla fede provenendo dal paganesimo; a loro infatti è 

indirizzata la Lettera. Egli scrive: Pertanto non esiste più il servo ma il figlio, 



21 
 

richiamandosi alla mente quanto detto sopra, e cioè: L’erede, finché è bambino, non 

differisce in nulla dal servo. E prosegue: Se poi è figlio, è anche erede per Dio; per un 

dono cioè della misericordia di Dio, non per le promesse fatte ai Patriarchi, dai quali il 
pagano non traeva origine secondo la carne come i giudei. Era tuttavia anch’egli figlio 

di Abramo, di cui imitava la fede, meritandone il dono dalla misericordia del Signore. 

Dice ancora: Ma allora non conoscevate Dio e adoravate quegli dèi che per natura non 
sono Dio. Appare con certezza che non sta scrivendo ai giudei ma ai pagani, ed è per 

questo che non dice: " Abbiamo adorato ", ma: Adoravate. Se ne deduce con tutta 

probabilità che anche prima parlava dei gentili, quando affermava che erano 

sottoposti agli elementi del mondo e li servivano come tutori e amministratori 93. In 
effetti questi elementi per loro natura non sono certo delle divinità, né in cielo né in 

terra, dove [il pagano colloca] molti dèi e molti dominatori. Per noi al contrario non c’è 

che un unico Dio Padre, da cui derivano tutte le cose e noi siamo in lui, e unico è il 
Signore Gesù Cristo, ad opera del quale esistono tutte le cose e noi parimenti siamo 

per opera sua 94. Affermando che voi adoravate dèi che per natura non sono Dio 

mostra con efficacia che Dio per natura è il solo, vero Dio, e con questo nome si 
intende la Trinità da chiunque ha nel grembo del cuore integra e completamente sana 

la fede cattolica. Quanto agli altri che non sono dèi, antecedentemente li ha chiamati 

tutori e amministratori, perché non esiste nessuna creatura - e sono creature tanto gli 

esseri che rimasero nella verità, dando gloria a Dio, quanto quelli che non sono rimasti 
nella verità avendo cercato la gloria propria -, voglio dire che non c’è creatura la 

quale, volendo o nolendo, non sia al servizio della provvidenza divina; ma quanti con 

la volontà concordano con la provvidenza, compiono il bene; quanti invece non 
vogliono accordarsi con lei, in loro si compiono i decreti della giustizia. Se infatti gli 

angeli disertori insieme con il loro principe, il diavolo, non meritassero veramente il 

nome di tutori e amministratori incaricati dalla provvidenza divina, il Signore non 
avrebbe chiamato il diavolo " principe di questo mondo ", né l’Apostolo, usando della 

sua autorità si sarebbe servito di lui per ottenere l’emendamento di certi individui. 

Dice infatti in un altro testo: Li ho consegnati a satana perché imparino a non 

bestemmiare 95; e altrove aggiunge: Per la loro salvezza. Scrive testualmente: Io di 
persona, assente col corpo ma presente nello spirito, ho giudicato come se fossi 

presente colui che ha agito in questo modo. Riuniti e voi e il mio spirito nel nome del 

Signore nostro Gesù Cristo, con la potestà del Signore nostro Gesù Cristo, [ho 
decretato] di consegnare quel tale in potere di satana per la rovina del corpo e così lo 

spirito sia salvo nel giorno del Signore Gesù 96. Viene da pensare a un magistrato agli 

ordini del legittimo imperatore: egli non può fare se non quello che è a lui permesso. 

Ugualmente i tutori e gli amministratori di questo mondo non possono fare se non 
quello che consente loro il Signore. A lui infatti nulla è nascosto, come invece succede 

all’uomo; né c’è qualcosa dov’egli sia meno potente, per cui i tutori e gli 

amministratori, che stanno sotto la sua giurisdizione, possano compiere, nelle cose a 
loro sottoposte, secondo il potere di ciascuno, alcunché senza il permesso di Dio e a 

sua insaputa. Non s’imputa comunque a loro ciò che viene compiuto per loro mezzo 

secondo un piano di giustizia, ma l’intenzione con cui essi lo compiono. Dio infatti non 
ha tolto alla creatura ragionevole la libera volontà, pur avendo riservato a se stesso il 

potere di ordinare con giustizia anche gli ingiusti. È questo un argomento che in altri 

libri abbiamo trattato spesso 97, con più ampiezza e in maniera più esauriente. I 

pagani possono dunque aver adorato il sole, la luna, le stelle, il cielo, la terra e altre 
creature simili o magari gli stessi demoni. È certo però che in ogni caso essi si 

trovavano sotto il potere di tutori e di amministratori. 

 
33. Le espressioni che seguono vengono purtroppo a complicare la questione, che 

ormai consideravamo più o meno risolta. In tutta la Lettera infatti l’Apostolo fa vedere 

che la fede dei Galati non era messa in pericolo da altri se non da alcuni provenienti 



22 
 

dalla circoncisione, i quali volevano ricondurli all’osservanza delle pratiche carnali della 

legge, quasi che in esse stesse la salvezza. In questo passo invece, unico in tutta la 

Lettera, sembra rivolgersi a persone che volevano tornare alle superstizioni del 
paganesimo. Scrive infatti: Ora invece che conoscete Dio, anzi siete da Dio conosciuti, 

come fate a tornare agli elementi deboli e miseri, cui volete assoggettarvi di nuovo 

come facevate in passato? Siccome egli non si rivolge ai circoncisi ma ai pagani, come 
appare da tutta la Lettera, dicendo: Voi tornate non intende certo affermare che 

volevano tornare alla circoncisione, che mai si erano praticata, ma agli elementi deboli 

e miseri cui - dice - volete assoggettarvi di nuovo come in passato. L’espressione 

bisogna per forza intenderla come riferita ai pagani, ai quali prima aveva detto: Ma 
allora, non conoscendo Dio, adoravate dèi che per natura non sono dèi 98. Qual è 

dunque la servitù sotto la quale essi vogliono tornare? A quale servitù si riferiscono le 

parole: Come fate a ritornare agli elementi deboli e miseri, cui volete assoggettarvi di 
nuovo come in passato? 

 

34. Potrebbe sembrare che simile interpretazione sia maggiormente rafforzata dal 
seguito del discorso, dove si dice: Osservate i giorni, i mesi, gli anni e le stagioni. 

Temo di aver faticato inutilmente in mezzo a voi. È questo un errore molto diffuso tra i 

pagani, i quali nell’intraprendere delle attività o nel pronosticare gli eventi della vita o 

degli affari si attengono ai giorni, ai mesi, agli anni e alle stagioni segnati dagli 
astrologi e dai caldei. Tuttavia potrebbe anche non essere necessario prendere il testo 

come riferito ad errori del mondo pagano. Eviteremmo così la stranezza che Paolo si 

allontani improvvisamente e con leggerezza dal proseguire l’argomento che si era 
proposto e che sta sviluppando dall’inizio alla fine. Egli potrebbe continuare ancora la 

trattazione di quelle cose che in tutta la Lettera dimostra all’evidenza doversi evitare. 

In realtà anche i giudei osservavano servilmente i giorni, i mesi, gli anni e le stagioni 
quando si attenevano in maniera carnale all’osservanza del sabato, dei noviluni, del 

mese dei nuovi frutti e di ogni settimo anno, che chiamano " sabato dei sabati ". Tutte 

queste osservanze erano figura di realtà avvenire e, se rimasero anche dopo la venuta 

di Cristo, divennero come una superstizione per chi, ignorandone il senso che 
rivestivano, le osservava ritenendole apportatrici di salvezza. L’Apostolo insomma 

direbbe ai pagani: Cosa vi giova l’esservi liberati dalla schiavitù sotto la quale vi 

trovavate quando adoravate gli elementi del mondo se ad essi ora ritornate sedotti dai 
giudei? Costoro, non rendendosi conto del tempo della libertà che hanno conseguita, 

oltre alle opere della legge che valutano in maniera carnale sono per di più asserviti a 

prescrizioni d’ordine temporale come in passato lo eravate voi. Ma voi perché volete 

tornare all’antica schiavitù e osservare come loro i giorni, i mesi, gli anni e le stagioni, 
di cui foste schiavi prima di credere in Cristo? È noto infatti che l’andare del tempo è 

regolato dagli elementi di questo mondo, cioè dal cielo, dalla terra, dal moto e 

dall’ordine degli astri. Questi " elementi del mondo " li definisce " deboli " perché 
variano secondo un’apparenza inconsistente e instabile, " miseri " perché hanno 

bisogno della forma suprema e stabile impressa in loro dal Creatore, affinché siano 

così come sono. 
 

35. Scelga il lettore l’interpretazione che preferisce, purché però si renda conto che 

osservare superstiziosamente questi elementi temporali comporta un così grave 

pericolo per l’anima che l’Apostolo si sente in dovere di aggiungere al nostro testo: Nei 
vostri riguardi ho come un timore di aver lavorato inutilmente in mezzo a voi. Sono 

parole che si leggono assai di frequente e alle quali si annette la massima autorità 

presso le Chiese del mondo intero; eppure le nostre assemblee sono piene di gente 
che si fa suggerire dagli astrologi i tempi per fare o non fare determinate cose. Questi 

tali non di rado arrivano al punto di venire da noi per darci suggerimenti affinché non 

iniziamo una costruzione o altre cose simili nei giorni che essi chiamano " egizi ". In 



23 
 

realtà non sanno, poverini, nemmeno dove posano i piedi, come si suol dire. Ma 

ammettiamo pure che il nostro testo si debba intendere delle osservanze a cui 

superstiziosamente si attengono i giudei. Quale speranza possono mai avere quei 
meschini che, volendo fregiarsi del nome di cristiani, regolano la loro vita disordinata 

sulla base dei " lunari "? Come non ricordare che anche a voler computare dai Libri 

divini, dati da Dio al popolo ebraico ancora carnale, le fasi del tempo, leggendo il testo 
alla maniera dei giudei l’Apostolo concluderebbe: Ho timore, riguardo a voi, d’aver 

lavorato inutilmente in mezzo a voi. Eppure se si scopre che uno, magari catecumeno, 

osserva il sabato secondo il rituale giudaico, si fa baccano nella comunità. Ecco invece 

che tantissimi fra i battezzati, con estrema audacia vengono a dirci in faccia: È il due 
del mese, quindi non mi metto in viaggio. A stento e solo a poco a poco riusciamo a 

proibire pratiche come queste, e lo facciamo sorridendo per non farli arrabbiare, ma 

anche pieni di timore che restino sorpresi quasi che si trattasse di novità. Guai a noi, 
peccatori, che ci spaventiamo solo delle cose inattese e inaspettate, e non del male a 

cui siamo abituati, sebbene proprio per lavarci da tali peccati il Figlio di Dio abbia 

versato il suo sangue! Anche se si tratta di colpe gravi che chiudono inesorabilmente 
contro chi le commette il regno di Dio, a forza di vederle frequentemente siamo spinti 

a lasciar correre e a forza di lasciar correre oggi e domani si crea, almeno per alcune 

di esse, come una necessità di commetterle. E magari non succeda, Signore, che le 

commettiamo tutte, quelle colpe che non siamo riusciti ad impedire! 
 

36. Ma è tempo di esaminare il seguito del testo, ricordando che avevamo omesso le 

parole: Ora invece, conoscendo Dio, anzi essendo stati conosciuti da Dio. Non c’è 
dubbio, stando almeno alle apparenze, che in questo passo il fraseggiare dell’Apostolo 

voglia adeguarsi alla debolezza umana, per cui non solo nei libri del Vecchio 

Testamento la forma del parlare di Dio si abbassava, come pare, al livello del pensiero 
umano, che è terreno. Non ci deve pertanto stupire in alcun modo il fatto che lo 

scrivente corregga quanto detto prima, e cioè: Conoscendo Dio. È scontato infatti che, 

per tutto il tempo che camminiamo nella fede e non nella visione 99, noi non 

conosciamo perfettamente Dio ma dalla fede siamo purificati affinché a suo tempo 
conseguiamo la perfetta cognizione. Su quanto poi dice nella correzione stessa, e cioè: 

Anzi, essendo stati conosciuti da Dio, se la frase viene presa a rigore di termini si 

potrebbe immaginare che Dio, in certo qual modo, col tempo conosce delle cose che 
prima non conosceva. Ora l’espressione è da prendersi in senso traslato, e con " 

occhio di Dio " dobbiamo intendere l’amore di Dio, manifestato quando egli per gli 

empi mandò il suo unico Figlio e lo fece morire per loro. Non diversamente anche noi, 

di quelli che amiamo siamo soliti dire che li abbiamo dinanzi agli occhi. Pertanto le 
parole: Conoscendo Dio, anzi essendo stati conosciuti da Dio, equivalgono a quelle di 

Giovanni: Non che noi abbiamo amato Dio ma è stato Dio che ha amato noi 100. 

 
37. Egli poi dice: Siate come me. È ovvio sottintendere: Come me che, essendo nato 

nel giudaismo, so ora discernere queste cose carnali con criterio spirituale e 

disprezzarle. Infatti anch’io sono come voi, cioè un uomo. Con ciò li induce, in maniera 
opportuna e delicata, a ricordarsi della sua carità, perché non abbiano a considerarlo 

un nemico. Dicendo infatti: Vi scongiuro, fratelli; in nulla mi avete danneggiato, è 

come se dicesse: " Non crediate pertanto che io voglia danneggiarvi ". Ricordate 

infatti che in quei tempi vi predicai il Vangelo a motivo d’una infermità corporale, cioè 
perché ero sottoposto a persecuzione. Ma questa vostra tentazione che era 

consistente nella mia carne voi non la deprezzaste né rifuggiste. In realtà la 

persecuzione subita dall’Apostolo fu per loro una prova, non sapendo se abbandonarlo 
cedendo alla paura o accoglierlo animati da carità. Egli ne parla dicendo: Voi non 

avete disprezzato questa prova, ritenendola invece utile, né mi avete respinto, 

ricusando d’entrare in comunione con la mia prova. E continua: Ma mi avete accolto 



24 
 

come un angelo di Dio, come Cristo Gesù. Prosegue presentando con ammirazione il 

loro profitto spirituale in modo che, ripensando a tutto questo, non acconsentano a 

timori carnali. Dice: Che sorta di felicitazione fu dunque la vostra? Vi rendo 
testimonianza che, se fosse stato possibile, vi sareste cavati gli occhi per darli a me. 

Son dunque diventato vostro nemico per avervi predicato la verità? La risposta è 

certamente negativa. Ma qual era la verità da lui predicata se non quella di non farsi 
circoncidere? Per cui nota bene quel che aggiunge: Hanno per voi uno zelo per niente 

affatto buono, cioè: Vi odiano, coloro che da spirituali vogliono rendervi carnali. Tale il 

senso di Hanno per voi uno zelo niente affatto buono. E prosegue: Vogliono staccarvi 

perché abbiate zelo per loro. Vale a dire: " perché li imitiate ". Dove "li imitiate ", se 
non nell’accollarvi il giogo della schiavitù come se lo sono accollato loro? E aggiunge: 

È bene essere zelanti nel bene sempre. Così li invita ad imitarlo, come indicano le 

parole che aggiunge: E non solo quando sono presente fra voi. Se infatti a lui presente 
volevano dare anche gli occhi, amandolo così evidentemente avrebbero fatto del tutto 

per imitarlo. 

 
38. Per questo li chiama: Figliolini miei. Senza dubbio perché vogliano imitarlo come 

loro genitore. E continua: Che io partorisco ancora finché si formi in voi il Cristo. Usa 

questa espressione volendo impersonarsi con la madre Chiesa, come dice anche 

altrove: Sono diventato piccolo in mezzo a voi, come quando una nutrice alleva i suoi 
figli 101. Sul come Cristo si formi nel credente mediante la fede concepita nell’uomo 

interiore e di conseguenza è chiamato alla libertà della grazia, si noti che ciò avviene 

in colui che è mite ed umile di cuore né si gloria dei propri meriti, che non esistono, 
ma della grazia da cui trae origine ogni merito. Un uomo siffatto è chiamato il più 

piccolo dei suoi, cioè un altro se stesso, da colui che diceva: Ogni volta che avrete 

fatto questo a uno dei miei [fratelli] più piccoli l’avrete fatto a me 102. Cristo infatti si 
forma in colui che assume la conformità con Cristo, e questa conformità con Cristo 

l’assume chi aderisce a lui con amore spirituale. Dall’imitazione di Cristo deriva che il 

cristiano sia quello che è Cristo, per quanto gli consente la sua condizione. È quanto 

afferma Giovanni: Chi dice di dimorare in Cristo deve comportarsi come lui si è 
comportato 103. A questo riguardo va notato che i figli sono concepiti dalla madre e 

dopo concepiti vengono formati; quando poi sono formati arrivano al parto e nascono. 

Può quindi sorprendere che Paolo dica di partorirli una seconda volta finché il Cristo si 
formi in loro. Probabilmente dobbiamo intendere che con questo parto voglia 

designare le sofferenze e i dolori con cui li partorì una prima volta quando nacquero in 

Cristo e quelli con cui li partorisce di nuovo al presente, mentre li vede in mezzo ai 

pericoli di deviazione da cui sono sballottati. L’angustia di tali preoccupazioni per la 
quale dice di trovarsi in certo qual modo fra le doglie del parto potrà, evidentemente, 

durare finché [i fedeli] non abbiano raggiunto la dimensione della piena maturità di 

Cristo e non vengono agitati dal vento di ogni dottrina 104. Se quindi dice: Vi 
partorisco ancora una volta finché si formi in voi il Cristo, non lo dice riferendosi 

all’inizio della fede, a quando cioè essi nacquero, ma in relazione al suo irrobustirsi e 

al suo diventare perfetta. Questo parto è descritto da Paolo anche in un altro testo, là 
dove dice: Il mio combattimento quotidiano, la premura per tutte le Chiese. Chi è 

debole senza che diventi debole anch’io? Chi patisce uno scandalo senza che io ne 

arda? 105. 

 
39. Soggiunge: Vorrei al presente trovarmi in mezzo a voi e cambiare il tono della mia 

voce poiché sono confuso nei vostri riguardi. Cosa dobbiamo intendere qui se non che, 

avendoli chiamati suoi figli, voleva risparmiare loro nella Lettera un rimprovero troppo 
severo per non sembrare importuno? Se infatti fossero stati trattati con eccessiva 

severità facilmente sarebbero stati indotti a odiarlo da quegli ingannatori ai quali in 

lontananza non si sarebbe potuto opporre. Dice: Vorrei al presente trovarmi in mezzo 



25 
 

a voi e cambiare il tono della mia voce, cioè non considerarvi più come figli, perché 

sono confuso nei vostri riguardi. In effetti anche i genitori sogliono ripudiare i figli, 

quando sono cattivi, per non avere di che vergognarsi di loro. 
 

40. Prosegue: Ditemi! Voi che volete essere sotto la legge: non avete sentito cosa 

dice la legge? E si diffonde a parlare dei due figli di Abramo. Le sue parole sono facili a 
capirsi, poiché egli stesso spiega l’allegoria. Notiamo che nel tempo a cui risale il 

richiamo ai due Testamenti Abramo aveva solo quei due figli, mentre quelli che ebbe 

dall’altra moglie dopo la morte di Sara non rientrano nel simbolismo. Sbagliano 

pertanto quei molti che, leggendo l’Apostolo ma ignorando il libro della Genesi, 
ritengono che Abramo ebbe soltanto quei due figli. In realtà se l’Apostolo menziona 

soltanto quei due è perché effettivamente quando si realizzava il simbolo esposto lì 

appresso Abramo aveva soltanto quei due; e colui che era nato dalla schiava, di nome 
Agar, raffigurava il Vecchio Testamento, cioè il popolo dell’Antico Testamento. Orbene 

questi Ebrei, assoggettati al giogo servile delle osservanze materiali, ripromettendosi 

da Dio solo benefici terreni, non sono stati ammessi nell’eredità spirituale del 
patrimonio celeste. Per raffigurare poi il popolo erede del Nuovo Testamento non 

basta il fatto che Isacco nascesse da colei che era donna libera; quel che più conta è 

che egli nacque secondo la promessa. In effetti egli sarebbe potuto nascere secondo la 

carne tanto dalla schiava quanto dalla donna libera, come ad esempio i figli che 
Abramo ebbe da Cetura, la donna che egli sposò più tardi e dalla quale generò figli 

non in virtù della promessa ma in maniera carnale 106. Isacco invece nacque 

miracolosamente in virtù della promessa, quando tutti e due i genitori erano vecchi. 
Prestando dunque ascolto alle parole dell’Apostolo risulta chiarissimo che con valore 

simbolico vanno presi solo quei due primi figli; ma in certo qual modo si potrebbe 

vedere un simbolo delle realtà future anche nei figli di Cetura. Non è infatti senza 
motivo che per disposizione dello Spirito Santo siano stati descritti avvenimenti anche 

sul conto di tali persone. Ciò ammesso, in quei figli si potrebbero vedere raffigurati, 

forse, gli eretici e gli scismatici. Essi infatti erano nati da una donna libera, come 

costoro dalla Chiesa, ma erano nati in modo carnale, non in virtù dello Spirito né in 
forza della promessa. Se così è, ne risulta che nemmeno costoro appartengono alla 

eredità, cioè alla Gerusalemme celeste, che la Scrittura chiama sterile per non aver 

generato figli sulla terra per lungo tempo. A costei si dà anche il nome di 
abbandonata, per il fatto che gli uomini, tutti presi da voglie terrene, avevano 

abbandonato la giustizia della vita celeste, mentre al contrario la Gerusalemme 

terrena aveva marito poiché era vincolata alla legge che aveva ricevuto. Nella stessa 

immagine Sara simboleggia la Gerusalemme celeste perché assai lungamente a 
motivo della sterilità che aveva constatata, il marito la privò del rapporto coniugale. 

Infatti uomini della levatura spirituale di Abramo non usavano della donna per 

soddisfare le proprie voglie libidinose ma per avere una continuità nei figli. Alla 
sterilità si era poi aggiunta la vecchiaia, affinché in un caso talmente disperato 

intervenisse Dio con la sua promessa, assegnando un gran merito a coloro che gli 

avevano prestato fede. Ecco dunque Abramo. Certo della promessa di Dio e animato 
dal proposito d’aver figli si unì con colei che ormai era avanzata negli anni e che 

nell’età più florida aveva tenuto lontana dal contatto maritale. Non per altri motivi 

infatti l’Apostolo descrive le vicende delle due donne come simbolo di quel che era 

stato detto dal profeta: Molti saranno i figli dell’abbandonata, più che non quelli di 
colei che ha marito. In realtà Sara morì prima del marito ma tra loro non ci fu mai 

alcun divorzio. Per quel motivo dunque Sara è detta abbandonata e l’altra colei che ha 

marito se non perché Abramo trasferì l’incarico di procreare figli dalla moglie Sara, che 
era sterile, alla schiava Agar, che era feconda? La qualcosa egli fece col consenso di 

Sara, che spontaneamente concesse al marito l’altra donna affinché da tale schiava 

avesse dei figli. Presso gli antichi infatti era norma di giustizia quella che lo stesso 



26 
 

Apostolo ricorda ai Corinzi: La moglie non è padrona del suo corpo ma il marito, e 

parimenti il marito non è padrone del suo corpo ma la moglie 107. Ora il debito 

coniugale, come pure tanti altri, è basato sul dominio di quelle cose di cui si è 
debitori; e quando uno non commette frodi nel rispettare tale dominio vuol dire che è 

fedele ai diritti imposti dalla castità coniugale. Riguardo poi alla vecchiaia dei genitori 

d’Isacco, diciamo che ha valore figurativo nel senso che il popolo del Nuovo 
Testamento, sebbene sia nuovo, è tuttavia antica la sua predestinazione presso Dio, e 

così pure è antica la Gerusalemme celeste. A questo fa riferimento quel che afferma 

Giovanni nella Lettera ai Parti: Scrivo a voi, padri, perché avete conosciuto ciò che era 

fin dall’inizio 108. Riguardo poi agli uomini carnali esistenti nella Chiesa, dai quali 
derivano eresie e scismi, è vero che essi per nascere presero occasione dal Vangelo, 

ma l’errore d’indole carnale per cui furono concepiti e che seguitano a portarsi dietro 

ovviamente non è in relazione con la verità, che è antica. Per questo si dice che sono 
nati da una madre giovincella anche se da padre vecchio, comunque fuori della 

promessa; sebbene nell’Apocalisse lo stesso Signore appare col capo canuto 109, e 

non per altro motivo se non perché la verità è antica. Questi eresiarchi sono quindi 
nati sulla radice della verità, che è antica, ma in forza della menzogna, che è recente 

e temporale. Quanto a noi invece, l’Apostolo dichiara che siamo figli della promessa al 

modo di Isacco. E se Isacco fu perseguitato da Ismaele, ugualmente coloro che hanno 

iniziato a vivere secondo lo spirito hanno da subire persecuzioni da parte dei giudei 
carnali. Inutilmente però, poiché, a quanto dice la Scrittura, la schiava e il figlio di lei 

vengono scacciati e quest’ultimo non può diventare erede come il figlio della donna 

libera. E aggiunge: Ma noi, fratelli, non siamo figli della schiava ma della donna libera. 
Tale libertà occorreva in quel momento contrapporre col massimo vigore al giogo della 

schiavitù dal quale mediante le opere della legge erano oppressi coloro che tentavano 

d’attirare i fedeli a farsi circoncidere. 
 

41. Dicendo: State dunque in piedi, lascia intendere che non erano ancora caduti; se 

no, più propriamente, avrebbe detto: " Rialzatevi ". E continua: E non assoggettatevi 

di nuovo al giogo della schiavitù, dove per giogo al quale non vuole che si 
assoggettino non possiamo intendere altro se non il giogo della circoncisione con le 

conseguenti pratiche del giudaismo. Infatti prosegue dicendo: Ecco io, Paolo, vi dico: 

Se vi lasciate circoncidere Cristo non vi gioverà a nulla. Ma come dovremo intendere 
le parole: Non assoggettatevi di nuovo al giogo della schiavitù, se è vero che egli 

scrive a persone che mai erano state giudei? In effetti proprio questo egli si propone: 

che non accettino la circoncisione. Evidentemente qui si esplicita e conferma 

l’affermazione sulla quale più sopra abbiamo discusso. Non trovo infatti cosa possa 
ordinare ai gentili in questo passo all’infuori di sentirsi liberati, tramite la fede in 

Cristo, dalla precedente falsa religiosità che li teneva in schiavitù. Essi pertanto non 

avrebbero dovuto in alcun modo assoggettarsi al giogo delle osservanze carnali che 
vincolavano e rendevano schiavo il popolo ebraico, il quale, sebbene posto sotto la 

legge di Dio, era tuttavia un popolo carnale. Afferma [l’Apostolo] che, se si fossero 

lasciati circoncidere, Cristo non avrebbe arrecato loro alcun vantaggio: dove 
evidentemente parla della circoncisione come la intendevano i suoi avversari, i quali 

riponevano nella circoncisione corporale la speranza della salvezza. Non si può dire 

infatti che Cristo non abbia giovato in alcun modo a Timoteo, giovane cristiano che 

Paolo fece circoncidere. L’Apostolo agì in quel modo per [evitare] lo scandalo dei 
concittadini di lui 110: agì senza ombra di simulazione, ma con quell’indifferenza che 

lo portò a scrivere: La circoncisione non è nulla, come nulla è l’incirconcisione 111. In 

realtà, se uno non ritiene che la salvezza deriva dalla circoncisione, questa non reca 
alcun nocumento. In quest’ordine di idee vanno prese anche le parole successive: Al 

contrario ad ogni uomo che si circoncida - che cioè sia attaccato alla circoncisione 

considerandola fonte di salvezza - dichiaro che è obbligato ad osservare la legge tutta 



27 
 

intera. Dice questo per spaventarli presentando loro la serie innumerabile di pratiche 

recensite fra le opere della legge che una volta circoncisi avrebbero dovuto osservare. 

Se un tal numero di norme non erano riusciti ad osservare né i giudei né i loro 
antenati, come dice Pietro negli Atti degli Apostoli 112, logicamente anche i cristiani si 

sarebbero rifiutati dall’accettare quei riti ai quali volevano sottoporli questi zelanti 

giudei. 
 

42. Dice: Voi che volete essere giustificati attraverso la legge vi siete svuotati di 

Cristo. È questa la proscrizione di cui ha parlato sopra dicendo che Cristo era stato 

proscritto da loro 113. Svuotati in tal modo di Cristo, cioè essendosi Cristo dovuto 
allontanare da loro che pur erano un possedimento da lui occupato, in quel 

possedimento ridotto, per così dire, all’abbandono potevano di conseguenza essere 

introdotte le opere della legge. E siccome la cosa nuoceva non a Cristo ma ai Galati 
stessi, aggiunge: Siete decaduti dalla grazia. Per l’azione della grazia di Cristo infatti 

erano stati liberati dai debiti verso la legge coloro che si trovavano così indebitati; ma 

costoro, ingrati a tanto beneficio della grazia, preferivano il debito di osservare tutta 
intera la legge. La cosa non era ancora avvenuta ma, siccome la volontà aveva 

cominciato a vacillare, per questo in più luoghi l’Apostolo parla come se fosse già 

accaduta. Quanto a noi, al contrario, attendiamo - dice - dallo Spirito mediante la fede 

la giustizia che speriamo. Con queste parole fa vedere che rientrano nella fede in 
Cristo i beni che si attendono nell’ordine spirituale, non quelli che vengono desiderati 

dall’uomo carnale, com’erano le promesse che asservivano l’uomo del Vecchio 

Testamento. Di queste scrive in un altro passo: Noi non volgiamo lo sguardo alle cose 
che si vedono ma a quelle che non si vedono. Infatti le cose visibili sono temporanee, 

mentre quelle invisibili sono eterne 114. Continua la Lettera: In Cristo Gesù né la 

circoncisone né l’incirconcisione valgono alcunché; e con questo dimostra l’indifferenza 
dei due stati, e afferma che nulla è dannoso nella circoncisione se non riporre in essa 

la speranza della salvezza. Precisa che in Cristo non contano nulla né la circoncisione 

né l’incirconcisione ma soltanto la fede che opera mediante la carità. Ribadisce ancora 

una volta l’idea che sotto la legge opera la schiavitù con la forza del timore. E 
continua: Correvate bene. Chi vi ha procurato ostacoli che non obbedite più alla 

verità? È quanto già prima diceva: Chi vi ha ammaliato? 115 Al che soggiunge: 

Questa vostra persuasione non viene da colui che vi ha chiamati. Questa persuasione 
è carnale, mentre colui che vi ha chiamati vuol condurvi a libertà. Chiama loro 

persuasione la cosa che si tentava di far loro accettare; e siccome i predicatori venuti 

in Galazia per insinuare fra i Galati tali dottrine erano un esiguo numero rispetto alla 

moltitudine, li chiama fermento. Tuttavia era possibile che i credenti percepissero un 
tale fermento: nel qual caso (se cioè avessero accolto favorevolmente quei sobillatori 

considerandoli giusti e degni di fede), tutta la massa, cioè tutta la loro Chiesa, 

avrebbe fermentato, per così dire, corrompendosi e divenendo pasta di schiavi carnali. 
Poi soggiunge: Io nel Signore nutro fiducia che non la pensiate diversamente in nulla. 

Dalle quali parole si ricava in maniera palese che i Galati non s’erano ancora lasciati 

accalappiare da loro. Aggiunge poi: Chi vi causa turbamento, ne porterà la condanna, 
chiunque esso sia, e si riferisce a quel turbamento disordinato per il quale da uomini 

spirituali volevano farli diventare carnali. È qui sottinteso che certuni, volendo 

insinuare fra loro una siffatta schiavitù e notando com’essi erano trattenuti 

dall’autorità di Paolo, andavano dicendo che lo stesso Paolo era del medesimo avviso 
ma non osava manifestare a cuor leggero come sul serio la pensasse. Molto 

opportunamente egli reagisce dicendo: Ma, fratelli, se è vero che io continuo a 

predicare la circoncisione, com’è che sono ancora così perseguitato? In effetti a 
perseguitarlo c’erano anche di quelli che si agitavano per diffondere tali insinuazioni, 

sebbene all’apparenza sembrava che avessero accettato il Vangelo. A loro fa 

riferimento anche nel passo dove parla dei pericoli da parte di falsi fratelli 116 e, in 



28 
 

questa stessa Lettera, sul principio là dove scrive: A motivo però di certi falsi fratelli 

insinuatisi, i quali si erano cacciati di soppiatto per controllare la libertà che abbiamo 

in Cristo Gesù e ridurci di nuovo nello stato di schiavitù 117. In realtà se Paolo avesse 
predicato la circoncisione, avrebbero certo smesso di perseguitarlo. Comunque, da 

questi falsi predicatori non avevano nulla da temere coloro ai quali veniva annunziata 

la libertà cristiana; né [questi ultimi] dovevano in alcun modo pensare che l’Apostolo 
avesse paura di loro. A tal fine, in un testo precedente, per dimostrare che egli era 

pieno di fiducia nella sua libertà, volle lasciarvi impresso lo stesso suo nome, 

scrivendo: Ecco, io Paolo vi attesto che, se voi vi farete circoncidere, Cristo non vi 

arrecherà alcun profitto 118. È come se dicesse: " Eccomi a voi! Imitatemi nel non 
avere paura o, se per caso questa paura l’avete, scaricatene il motivo sopra di me ". 

Quanto poi all’affermazione: Ecco dunque che viene vanificato lo scandalo della croce, 

è una ripetizione di quanto detto sopra: Se la giustizia deriva dalla legge Cristo è 
morto invano 119. Nel nostro caso però, parlando di scandalo, fa pensare al fatto che i 

giudei si scandalizzarono di Cristo, soprattutto perché, com’essi ben rimarcavano, egli 

spesse volte trasgrediva e non calcolava le osservanze carnali della legge, che essi 
invece ritenevano necessarie alla salvezza. Con queste sue parole dunque è come se 

dicesse: Cristo, che disprezzava tali cose, fu certamente crocifisso senza alcun 

risultato dai giudei scandalizzati, se le stesse cose vengono anche adesso accolte con 

favore da coloro per i quali egli fu crocifisso. Dopo ciò, con un gioco di parole quanto 
mai raffinato, aggiunge una benedizione che però ovviamente suona come un 

malaugurio. Dice: Magari si recidessero quelli che mettono scompiglio fra voi! Non 

solo si circoncidano, dice, ma si recidano! In tal modo diverrebbero eunuchi per il 
regno dei cieli 120 e smetterebbero di seminare dottrine carnali. 

 

43. Dice: Voi, fratelli, siete stati chiamati alla libertà; i perturbatori viceversa volevano 
trascinarli nella schiavitù, staccandoli da ciò che era spirituale per cacciarli in ciò che 

era materiale. Da questo momento quindi l’Apostolo comincia a trattare delle opere 

legali di cui sopra ricordavo che ne avrebbe trattato alla fine della Lettera. Di tali 

opere nessuno dubita che appartengano anche al Nuovo Testamento, ma solo se 
compiute con altro fine, cioè quello con cui le debbono praticare gli uomini liberi. Ora 

questo fine è la carità che attraverso la pratica delle opere spera il premio eterno e se 

lo ripromette con l’ausilio della fede. Non quindi con la mentalità dei giudei, che 
adempivano tali leggi spinti da timore, e non dal timore casto che permane in eterno 

121 ma dal timore che fa temere per la vita presente. Se pertanto riuscivano a 

praticare alcuni riti di valore figurativo, non riuscivano in alcun modo a mettere in 

pratica le norme concernenti la buona condotta. Queste le adempie solamente la 
carità. Così, se uno non commette omicidi per la paura d’essere ucciso lui stesso, non 

adempie il precetto della giustizia; lo adempie invece se si astiene dall’uccidere, pur 

potendolo fare impunemente, perché la cosa in se stessa è contraria alla giustizia, non 
soltanto presso gli uomini ma anche presso Dio. Come fece Davide quando ebbe nelle 

sue mani il re Saul. Lo avrebbe potuto uccidere impunemente, senza temere la 

vendetta degli uomini, dai quali era molto amato, né quella di Dio, il quale gli aveva 
detto che era in suo potere fare contro di lui tutto ciò che avrebbe voluto 122. Ma 

Davide, amando il prossimo come se stesso, risparmiò la vita a chi l’aveva 

perseguitato e l’avrebbe perseguitato ancora, preferendo che egli si ravvedesse 

anziché venisse ucciso. Così un uomo che viveva nel Vecchio Testamento ma non era 
del Vecchio Testamento. A lui non era stata rivelata e resa per fede la futura eredità di 

Cristo: dico cioè quella fede che, professata, dona la salvezza e sollecita l’imitazione. 

Per questo motivo nota ora l’Apostolo: Voi, fratelli, siete stati chiamati alla libertà; 
badate però a non fare di questa libertà un pretesto per la carne. Udita la parola " 

libertà " non pensate che vi sia consentito di peccare impunemente. E aggiunge: Ma in 

forza della carità siate al servizio gli uni degli altri. Chi infatti serve mosso da carità 



29 
 

serve liberamente e senza meschinità e, obbedendo a Dio, fa con amore quel che gli 

viene suggerito, non con timore, quasi che vi fosse costretto. 

 
44. Dice: Tutta la legge si compendia nell’unico precetto: Amerai il prossimo tuo come 

te stesso. Parla di tutta la legge, in relazione alle opere riguardanti la buona condotta, 

poiché anche le altre, cioè quelle che rientrano nel campo della simbologia, comprese 
rettamente da uomini liberi e non in maniera carnale da persone schiave, si riferiscono 

necessariamente ai due grandi precetti dell’amore di Dio e del prossimo. Buona 

dunque l’interpretazione di chi fa rientrare nello stesso ambito anche le parole del 

Signore: Non sono venuto ad abolire la legge ma a darle compimento 123. Egli infatti 
avrebbe tolto il timore carnale, non solo ma avrebbe anche dato la carità, frutto dello 

Spirito, con cui soltanto può adempiersi la legge. Pienezza della legge è infatti la 

carità; e siccome è per la fede che si impetra lo Spirito Santo, ad opera del quale la 
carità si effonde nel cuore del giusto 124, nessuno mai potrà gloriarsi delle opere 

buone compiute antecedentemente alla grazia della fede. Per questa ragione 

l’Apostolo confuta quei tali che si vantavano dell’osservanza della legge, e mostra 
come le opere del Vecchio Testamento, che erano solo figura dei misteri avvenire, 

dopo la venuta del Signore non sono più necessarie - lo ha già dimostrato prima - a 

chi è libero ed erede. Quanto poi alle opere che concernono i buoni costumi, non 

possono compiersi dove manca la carità, nella quale la fede si rende operosa 125. 
Pertanto delle opere legali alcune, venuta la fede, sono superflue, mentre altre prima 

che venga la fede sono impossibili. Sia quindi consentito al giusto di conseguire la vita 

mediante la fede 126 e, rinvigorito dal lieve giogo di Cristo 127, butti pur via il giogo 
gravoso della schiavitù. Sottoposto al giogo soave della carità, badi solo a non uscire 

fuori dai confini della giustizia. 

 
45. Si può ricercare il motivo per cui l’Apostolo nella presente Lettera faccia menzione 

del solo amore verso il prossimo, dicendo che con esso si adempie la legge, e come 

mai nella Lettera ai Romani, trattando lo stesso problema, possa affermare: Chi ama il 

prossimo adempie la legge. Infatti: Non commettere adulterio, non uccidere, non 
rubare, non desiderare malamente e ogni altro precetto si riassume in questa parola: 

Ama il prossimo tuo come te stesso. L’amore al prossimo esclude ogni cattiveria; 

quindi pieno adempimento della legge è l’amore 128. Se pertanto l’amore non 
raggiunge la perfezione se non nel duplice precetto dell’amore di Dio e del prossimo, 

come fa l’Apostolo a menzionare, e nella nostra Lettera e in quest’altra, soltanto 

l’amore del prossimo? Non sarà forse perché gli uomini possono dire il falso riguardo 

all’amore di Dio, essendo più rare le prove da cui lo si dimostra, mentre riguardo 
all’amore del prossimo è più facile convincerli che ne sono privi ogniqualvolta si 

comportano da iniqui con il proprio simile? È pertanto nella logica delle cose che per 

amare Dio con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutta la mente occorre amare 
anche il prossimo come se stessi, poiché tale è il precetto di colui che si vuol amare 

con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutta la mente. Inoltre, chi potrebbe amare 

come se stesso il prossimo, cioè tutti gli uomini, se non chi ama Dio, il quale insieme 
col precetto d’amare il prossimo ci dà anche il dono di attuarlo? Se dunque il rapporto 

fra i due comandamenti è tale che non si può realizzare l’uno senza l’altro, quando si 

tratta delle opere di giustizia è sufficiente, almeno in via ordinaria, dei due 

menzionarne uno solo e più opportunamente quello da cui con più facilità si ricava una 
prova convincente. Per questo motivo anche Giovanni dice: Chi non ama il fratello che 

vede, come può amare Dio che non vede? 129 C’erano infatti alcuni che 

bugiardamente asserivano di avere l’amore di Dio, mentre di fatto non l’avevano, 
come risultava dall’odio che nutrivano verso i fratelli: quell’odio che, capitando nella 

vita e nei comportamenti di ogni giorno, è un criterio facile per formarsi un giudizio. E 

prosegue: Se vi mordete e sbranate a vicenda, badate a non consumarvi a vicenda. 



30 
 

Per il vizio della litigiosità e dell’invidia si sviluppavano, più che per altri motivi, delle 

dispute perniciose in seno alla comunità. Parlavano male gli uni degli altri e ciascuno 

voleva affermare il suo prestigio e riportare insulse vittorie, non ricordando che con 
simili atteggiamenti ogni società umana, scissa in fazioni, si logora e finisce. Ora, 

come potranno evitare questi vizi se non camminando secondo lo Spirito e non 

attuando i desideri della carne? In realtà il dono primario e grande dello Spirito è 
l’umiltà e la mitezza del cuore. Ne fa fede l’esclamazione del Signore, che ho già 

riportata: Imparate da me, poiché io sono mite ed umile di cuore 130, e così pure 

quanto dice il profeta: Su chi si poserà il mio Spirito se non su chi è umile e pacifico e 

teme le mie parole? 131 
 

46. Continua: La carne ha desideri contrari a quelli dello spirito e lo spirito desideri 

contrari a quelli della carne. Sono infatti due princìpi in contrasto fra loro, sicché voi 
non fate quel che vorreste. Ritengono alcuni che in questo versetto l’Apostolo insegni 

che l’uomo non abbia il libero arbitrio della volontà. Non sanno capire come in queste 

parole egli tratti, invece, di coloro che rigettano la grazia della fede ricevuta, per la 
quale soltanto si riesce a camminare secondo lo spirito e a non attuare i desideri 

carnali. In effetti, se si ricusa di conservare una tale grazia, non è possibile praticare 

ciò che pur si vorrebbe. L’uomo vorrebbe, sì, compiere le opere della giustizia 

prescritte dalla legge, ma è vinto dalla concupiscenza della carne, seguendo la quale si 
allontana dalla grazia della fede. È quanto dice nella Lettera ai Romani: La sapienza 

della carne è nemica verso Dio: non è soggetta alla legge di Dio, anzi nemmeno lo 

potrebbe 132. Perfezione della legge è infatti la carità e a questa carità, che è 
spirituale, si oppone la sapienza della carne, che va alla ricerca dei vantaggi 

temporali. Come potrebbe dunque una tal sapienza essere soggetta alla legge di Dio? 

Come potrebbe, dico, praticare volonterosamente e docilmente la giustizia senza 
provare resistenze? Quand’anche facesse dei tentativi, viene necessariamente 

sopraffatta quando si accorge di poter con l’iniquità ricavare vantaggi temporali più 

grandi che non con la pratica della giustizia. C’è infatti una prima vita dell’uomo ed è 

quella che precede la legge. In essa non ci sono proibizioni per alcuna malvagità o 
azione cattiva, e l’uomo non oppone in alcun modo resistenza alle proprie voglie 

disordinate in quanto non c’è chi glielo proibisca. C’è poi una seconda vita dell’uomo, 

ed è quella sotto la legge e prima della grazia. In essa ci sono le proibizioni, e l’uomo 
tenta di astenersi dal peccato ma è vinto perché non ama ancora la giustizia per 

amore di Dio e della stessa giustizia ma, se la vuole, è per raggiungere beni terreni. 

Se pertanto da un lato vede la giustizia e dall’altro un qualche vantaggio temporale, 

viene attirato dal prepotere del desiderio terreno e abbandona la giustizia, che cercava 
di rispettare in vista di quel vantaggio che invece ora vede di dover perdere se vuol 

restare nella giustizia. C’è infine una terza condizione di vita, ed è quella sotto la 

grazia: nella quale nessun tornaconto materiale si antepone alla giustizia. Ciò non può 
ottenersi senza la carità spirituale, insegnata dal Signore col suo esempio e donata 

per sua grazia. In questo stato di vita, sebbene rimangano i desideri della carne 

derivanti dalla mortalità del corpo, essi tuttavia non riescono ad assoggettare l’anima 
perché consenta al peccato. In tal modo nel nostro corpo mortale non regna il peccato 

133, anche se in esso, per il fatto di essere mortale, il peccato continua ancora ad 

abitare. C’è dunque per l’uomo in grazia un primo momento, in cui il peccato non 

regna in noi, ed è quando con l’anima siamo sotto la legge di Dio, sebbene con la 
carne siamo ancora sotto la legge del peccato 134; siamo cioè ancora schiavi di quella 

condizione penale da cui insorgono i desideri cattivi, che però noi non assecondiamo. 

Verrà poi un secondo momento quando ogni desiderio cattivo sarà estinto 
completamente. In realtà, se abita in noi lo Spirito di Gesù, colui che ha risuscitato 

Gesù Cristo dai morti darà la vita anche ai nostri corpi mortali mediante lo Spirito che 

abita in noi 135. Al presente dunque è necessario che realizziamo la condizione di chi 



31 
 

è sotto la grazia: che cioè attuiamo quel che vogliamo con lo spirito, anche se la cosa 

ci rimane impossibile a livello carnale. Non dobbiamo pertanto obbedire ai desideri del 

peccato prestandogli le nostre membra perché ne faccia armi di iniquità 136. Non 
possiamo, è vero, far sì che tali desideri non esistano, non essendo ancora in quella 

pace eterna dove tutto l’uomo raggiungerà la completa perfezione; cessiamo tuttavia 

di essere sotto la legge, dove l’anima è colpevolmente in potere della prevaricazione. 
Qui l’anima è resa schiava dalla concupiscenza carnale che la costringe a consentire al 

peccato, mentre noi siamo sotto la grazia, dove non c’è più alcuna condanna per 

coloro che sono in Cristo Gesù 137. La condanna infatti non è per chi combatte ma per 

chi si lascia vincere. 
 

47. Procedendo dunque con perfetta logica può aggiungere: Se siete condotti dallo 

spirito, non siete più sotto la legge. Da ciò è dato comprendere che sono sotto la legge 
coloro il cui spirito ha, sì, desideri contrari alla carne ma non così forti da impedir loro 

di fare quel che non vorrebbero. Costoro non sono invincibilmente stabili nell’amore 

per la giustizia ma sono vinti dalla carne ribelle 138: carne che non soltanto contrasta 
con la legge dello spirito ma rende l’uomo schiavo della legge del peccato, che risiede 

nelle sue membra mortali 139. Chi infatti non è guidato dallo spirito è, 

conseguentemente, guidato dalla carne. Ora chi si lascia guidare dalla carne merita 

condanna, non chi involontariamente subisce la resistenza della carne. Dice pertanto: 
Se al contrario siete guidati dallo spirito, non siete più sotto la legge, nel senso che 

anche sopra non aveva detto: " Camminate nello spirito e siate esenti dalle 

concupiscenze della carne ", ma: Non sarete portati a soddisfare 140. Infatti, l’essere 
del tutto esenti da tali brame non è più un combattere ma godere il premio della lotta 

sostenuta: premio che si consegue perseverando nella grazia fino alla vittoria. Allora 

soltanto infatti il corpo non dovrà più lottare contro le concupiscenze della carne 
quando, trasformato, avrà raggiunto la condizione dell’immortalità. 

 

48. Incomincia ora ad elencare le opere della carne, per far comprendere che, se si 

consente ai desideri carnali e si compiono opere come queste, si è guidati non dallo 
spirito ma dalla carne. Dice: Le opere della carne sono note. Esse sono la fornicazione, 

l’impurità, l’idolatria, la magia, le inimicizie, le contese, le risse, le gelosie, le 

discordie, le eresie, le invidie, le ubriachezze, i bagordi e altre simili. Riguardo a 
queste opere vi ammonisco, come del resto vi ho già ammoniti, che chi le compie non 

possederà il regno di Dio. Compiono tali opere coloro che consentendo alle voglie della 

natura, fermamente risolvono di compierle, anche se di fatto a compierle non 

riescono. Viceversa è di coloro che, pur esperimentando tali moti istintivi, rimangono 
fermi nella carità, in essi preponderante, e non solo non abbandonano all’istinto le 

membra del corpo per compiere l’azione cattiva ma non gli prestano neppure il 

minimo consenso. Costoro non compiono le opere della carne, e pertanto potranno 
possedere il regno di Dio. Nel loro corpo mortale infatti non regna il peccato, che li 

assoggetta alle sue voglie, anche se esso vi abita in quanto il corpo è appunto 

mortale. In un corpo così fatto non è estinto l’impulso derivante dalla condizione 
naturale per cui nasciamo soggetti alla morte e nemmeno quello che ci deriva dal 

nostro stesso esistere, in quanto col peccare abbiamo noi stessi accresciuto il male 

derivante dalla nostra origine di peccato e di dannazione. Una cosa infatti è non 

peccare e un’altra non avere il peccato: non pecca colui sul quale il peccato non 
regna, cioè colui che non obbedisce ai desideri del peccato, mentre chi è totalmente 

esente da tali desideri non solo non pecca ma non ha più in sé il peccato. Questa mèta 

può essere raggiunta sotto molti aspetti anche in questa vita; nella sua completezza 
tuttavia dobbiamo attendercela con la speranza per dopo la resurrezione e la 

trasfigurazione della carne. Possono sconcertare le parole: Riguardo a tali opere vi 

ammonisco, come del resto vi ho ammoniti, che chi le compie non possederà il regno 



32 
 

di Dio. Se infatti si va a cercare dove si trovi un tale ammonimento, ci si accorge che 

in questa Lettera non c’è. Può darsi quindi che ciò avesse detto quand’era fra loro di 

persona o, forse, aveva risaputo che anche ai Galati era giunta la Lettera da lui inviata 
ai Corinzi. In questa Lettera scrive: Non ingannatevi! Né i fornicatori né gli idolatri né 

gli adulteri né gli effeminati né i sodomiti né i ladri né gli avari né gli ubriaconi né i 

maldicenti né i rapinatori possederanno il regno di Dio 141. 
 

49. Dopo aver enumerato le opere della carne, per le quali ci si chiude il regno di Dio, 

nella nostra Lettera Paolo aggiunge l’elenco delle opere dello Spirito, che egli chiama " 

frutti " dello Spirito. Dice: Frutto invece dello Spirito è la carità, la gioia, la pace, la 
pazienza, la benignità, la bontà, la fedeltà, la dolcezza, la temperanza; e aggiunge: 

Riguardo ad opere di questo genere non esiste legge. Ci fa capire, con ciò, che sono 

sottoposti alla legge coloro nei quali non regnano queste virtù a differenza di coloro 
nei quali esse regnano e che usano della legge in modo rispondente alla legge stessa. 

Costoro non sentono la legge come un’imposizione coercitiva, in quanto la giustizia 

esercita in loro un’attrattiva più forte e preponderante. Così viene detto anche nella 
Lettera a Timoteo: Noi sappiamo che la legge è buona purché se ne faccia un uso 

legittimo. Devi dunque sapere che essa non è stata data per chi è giusto ma per gli 

iniqui e i ribelli, per gli empi e per i peccatori, per gli scellerati e i profanatori, per i 

patricidi e i matricidi, per gli omicidi, i fornicatori, i sodomiti, i sequestratori, i 
mentitori, gli spergiuri e i rei d’ogni delitto contrastante con la sana dottrina 142. È 

sottinteso che per tutti costoro è data la legge. Quanto dunque ai frutti dello Spirito, 

essi regnano nell’uomo in cui non regna il peccato. Essendo buoni, essi regnano 
quando attirano talmente l’anima da sorreggerla nelle tentazioni impedendole di 

consentire rovinosamente al peccato. Se infatti un qualcosa ci attrae, in tale direzione 

necessariamente noi agiamo. Ecco, per esempio, presentarcisi una donna di seducente 
bellezza. Essa eccita in noi l’attrattiva a fornicare; ma, se ci attrae di più la bellezza 

interiore e l’incanto trasparente della castità, che è in noi per la grazia derivante dalla 

fede in Cristo, noi viviamo in castità e agiamo castamente. Non regnando in noi il 

peccato, che ci fa obbedire alle sue voglie, ma la giustizia, mediante la carità facciamo 
con profondo diletto le opere di giustizia che sappiamo essere accette a Dio. E quanto 

detto della castità e della lussuria intendo applicarlo a tutto il resto. 

 
50. Non sorprenda il fatto che, elencando in questa Lettera le opere della carne, non 

le riduca allo stesso numero che nella Lettera ai Corinzi né segua lo stesso ordine. 

Così non è da stupirsi se i beni arrecati dallo Spirito, in confronto con i vizi della carne, 

siano meno di numero e non vengano tutti contrapposti direttamente come la castità 
e la lussuria, la purezza e l’impurità, per cui anche gli altri siano in netto contrasto fra 

loro. L’Apostolo non si proponeva infatti di insegnare il numero delle cose che elenca 

ma in qual maniera si debbano evitare i vizi e desiderare le virtù. Parlando di carne e 
di spirito intendeva insegnare la necessità di convertirsi dalla pena del peccato e dal 

peccato stesso alla grazia e santità che ci vengono dal Signore. In nessun modo deve 

succedere che noi, dimenticando la grazia che ci sostiene nel tempo - quella grazia 
che il Signore ci ha ottenuta con la sua morte - ci precludiamo l’arrivo all’eterna 

quiete, dove il Signore vive per noi. Né deve succedere che noi, non comprendendo la 

pena temporale - nella quale il Signore ha voluto sottometterci per la mortalità della 

carne -, incorriamo nella pena eterna, preparata per chi con irriducibile superbia si 
solleva contro il Signore. Ricordate le molteplici opere della carne, l’Apostolo 

soggiunge: E altre cose simili, per far vedere che non le voleva elencare tutte e 

determinarne il numero esatto, ma esporle con libertà di linguaggio. La stessa cosa fa 
con i frutti dello Spirito, parlando dei quali non dice: " Riguardo a questi doni non c’è 

legge ", ma: Riguardo a cose di questo genere non esiste legge. Ciò vale cioè e per le 

opere elencate e per tutte le altre dello stesso genere. 



33 
 

 

51. A chi poi considera le cose con attenzione, l’opposizione tra le opere della carne e 

quelle dello Spirito presentata nella Lettera non apparirà né priva di ordine né 
confusa. Se c’è una qualche oscurità è perché le une, di numero inferiore, sono ad una 

ad una contrapposte alle altre un po’ più numerose. Ma dal fatto che a capo dei vizi 

della carne pone le fornicazioni, mentre a capo delle virtù dello spirito la carità, come 
potrà un esperto delle sacre Scritture non sentirsi richiamato a scrutare con maggior 

attenzione tutto il rimanente? Se infatti la fornicazione è un amore che sottraendosi 

alle leggi del matrimonio vagabonda al seguito di una sfrenata voglia libidinosa, chi 

mai in vista di una fecondità spirituale sarà così vincolato dalla legge quanto l’anima 
unita a Dio, al quale quanto più stabilmente aderisce tanto più è incorrotta? Ora 

questa adesione si ottiene mediante la carità. A buon diritto quindi alla fornicazione si 

contrappone la carità, che è la sola custode della castità. Quanto alle impurità, 
consistono tutte in quei vari turbamenti che l’anima concepisce dalla radice della 

fornicazione. Ad esse si oppone il godimento della pace. La massima fornicazione 

dell’anima è poi l’idolatria, a motivo della quale si accese in passato una guerra 
furibonda contro il Vangelo e i riconciliati con Dio, e di tal guerra le ultime fiamme, per 

quanto deboli, si riaccendono anche ai nostri giorni né durano poco. Con essa pertanto 

è in contrasto la pace, con la quale siamo riconciliati con Dio. Conservando la pace con 

Dio e con gli uomini, vengono guariti in noi anche i vizi della magia, delle inimicizie, 
delle contese, delle gelosie, delle risse e delle discordie. Perché finalmente si possano 

trattare con la giusta moderazione gli altri, fra cui viviamo, combattono la pazienza 

per sopportarli, la dolcezza per curarli, la bontà nel perdonarli. Quanto al resto, contro 
le eresie lotta la fede, contro l’odio la mansuetudine, contro le ubriachezze e i bagordi 

la continenza. 

 
52. Non si deve pensare che siano la stessa cosa l’invidia e la gelosia, anche se sono 

difetti vicini fra loro. Per questa vicinanza capita spesso di prendere l’uno invece 

dell’altro: si prende per invidia la gelosia e per gelosia l’invidia. Siccome però nella 

nostra Lettera viene assegnato un posto diverso all’una e all’altra, si esige da noi una 
distinzione. In effetti la gelosia consiste in quella tristezza interiore che si ha quando 

uno riesce ad ottenere una cosa che due o più bramavano ma che non può ottenersi 

se non da uno solo. Medicina che guarisce questo vizio è la pace, per la quale, se 
desideriamo cose che possono essere raggiunte da tutti coloro che le desiderano, 

spinge questo stesso desiderio a formare l’unità. L’invidia è, viceversa, quella tristezza 

interiore che proviamo vedendo un immeritevole raggiungere una mèta, anche se da 

noi non desiderata. A guarire questo vizio c’è la mitezza, per la quale ci si rimette al 
giudizio di Dio e non si oppone resistenza alla sua volontà. Si ama quindi pensare 

all’accaduto come a un bene per l’altro e non a quanto egli, a nostro avviso, ne fosse 

indegno. 
 

53. Coloro poi che sono di Cristo Gesù hanno crocifisso - dice proseguendo - la propria 

carne con le sue passioni e concupiscenze. E come l’hanno crocifissa se non mediante 
il timore casto, che dura in eterno 143, con cui cerchiamo di non offendere colui che 

amiamo con tutto il cuore, con tutta l’anima e tutta la mente? Non si identificano 

infatti il timore con cui l’adultera teme di essere controllata dal marito e il timore con 

cui la moglie casta teme d’essere abbandonata dal marito. Alla prima è gravosa la 
presenza del marito, alla seconda l’assenza. Pertanto il primo timore è segno e frutto 

di corruzione, e vorrebbe che il mondo presente non passasse mai; il secondo timore 

è casto e dura per l’eternità. Con questo timore desidera essere crocifisso il profeta 
quando dice: Trafiggi con chiodi le mie carni mediante il tuo timore 144. E questa è la 

croce di cui dice il Signore: Prendi la tua croce e seguimi 145. 

 



34 
 

54. Dice ancora: Se viviamo dello spirito, camminiamo anche secondo lo spirito. È 

scontato che il nostro vivere è in conformità con ciò che seguiamo e così pure che noi 

seguiamo quel che amiamo. Se pertanto sono in contrasto i due princìpi, la giustizia 
con i suoi precetti e la carne con i suoi vizi, qualora noi volessimo amarli tutti e due, in 

pratica seguiremo quello che amiamo di più. Se li amiamo entrambi in uguale misura, 

non ne seguiremo nessuno ma o per timore e contro voglia saremo trascinati nell’una 
delle due parti, ovvero, se è pari anche il timore, resteremo necessariamente nel 

mezzo del pericolo, sbattuti qua e là dall’alternarsi dell’onda del piacere e del timore. 

Abbia quindi la vittoria nei nostri cuori la pace di Cristo! 146 Si leveranno allora 

preghiere e gemiti, e la destra della misericordia di Dio, chiamata in soccorso, non 
mancherà di accettare il sacrificio del cuore contrito, anzi susciterà in esso, più forte, 

la divina carità in vista del pericolo da cui si è stati liberati. Ora i giudaizzanti erano in 

errore poiché non potevano negare di dover seguire lo Spirito Santo, assertore di 
libertà e guida alla libertà, mentre senza accorgersene, ad opera della carne erano 

rivolti alle opere servili e tentavano di camminare in senso contrario. Per questo non 

dice: "Se viviamo dello spirito, seguiamo lo spirito ", ma: Camminiamo secondo lo 
spirito. Essi infatti riconoscevano che è necessario servire lo Spirito Santo ma poi 

volevano seguirlo non con lo spirito ma con la carne, non accogliendo spiritualmente 

la grazia di Dio ma riponendo la speranza della salvezza nella circoncisione corporale e 

in altre pratiche somiglianti. 
 

55. Prosegue: Non siamo vanagloriosi, invidiandoci e provocandoci a vicenda. 

Successione veramente magnifica, direi anzi, divina! Prima li ha equipaggiati contro 
coloro che volevano sedurli e renderli schiavi della legge; ora li mette in guardia da un 

altro pericolo. Una volta che sono stati ben premuniti e hanno deciso di rispondere alle 

calunnie degli uomini carnali, essi non debbono mettersi a litigare fra loro e, liberi 
ormai dalla legge con i suoi gravami, non debbono rendersi schiavi di insulse cupidigie 

per una ricerca smodata di vanagloria. 

 

56. In nessun’altra occasione si palesa che un uomo è diventato spirituale quanto 
nell’intervenire sul peccato del prossimo, quando cioè si sa mirare più alla sua 

liberazione che non alle ingiurie, più all’aiuto da arrecargli che non alle insolenze; e a 

tal fine si prendono tutte le iniziative che ci sono consentite. Ecco le parole 
dell’Apostolo: Fratelli, se uno viene sorpreso in qualche colpa, voi, che siete spirituali, 

riprendete una tale persona. Non si deve tuttavia pensare che sia buono l’intervento 

quando lo si fa sgarbatamente sconvolgendo il colpevole e irridendo al suo peccato o 

quando per superbia lo si aborrisce ritenendolo inguaribile. Per questo aggiunge: In 
spirito di mansuetudine, badando a te stesso, affinché tu stesso non abbia ad essere 

tentato. Nulla infatti inclina talmente alla misericordia quanto il pensiero del proprio 

pericolo. A tal fine, mentre impone loro di non mancare al dovere della correzione 
fraterna, proibisce la smania delle contese. Non sono in realtà pochi gli uomini che, se 

scossi dal sonno, si mettono a litigare o, se viene loro imposto di evitare le liti, si 

mettono di nuovo a dormire. Riflettendo dunque sul comune pericolo, conservino in 
cuore la pace e la carità. Quanto poi al tono della voce, se cioè si debbano usare 

parole aspre o dolci, lo si deve regolare come richiede la salvezza di colui che si sta 

correggendo. È quanto dice l’Apostolo in un altro passo: Il servo del Signore non 

dev’essere litigioso ma mite con tutti, abile nell’insegnare, paziente 147. E perché 
nessuno ritenga che per essere tale egli debba omettere di correggere l’errore del 

prossimo, vedi cosa aggiunge: Riprendendo, dice, con moderazione chi nutre opinioni 

contrastanti 148. In che senso con moderazione? In che senso riprendendo? Non forse 
perché nel cuore conserviamo inalterata la dolcezza e con essa condiamo l’amaro della 

medicina usata nelle parole della correzione? Sono persuaso che non abbiano senso 

diverso le altre parole della stessa Lettera: Annunzia la parola, insisti opportunamente 



35 
 

[e] inopportunamente. Rimprovera, esorta, redarguisci con pazienza e dottrina 149. 

L’intervento inopportuno si oppone evidentemente a quello opportuno, e non si dà 

medicina che rechi la guarigione se non usata nel modo opportuno. Esiste un modo 
diverso di suddividere la frase, e cioè leggere: Insisti opportunamente, e poi 

proseguire, con senso differente: Inopportunamente rimprovera, collegando poi a 

questa espressione tutto il resto: Esorta, redarguisci con grande pazienza e dottrina. 
Ne risulterebbe questo significato: Tu sarai ritenuto opportuno quando insisti per 

costruire; quando viceversa col rimprovero dovrai demolire, anche se sembrerai 

importuno non angustiarti se è a tal gente che sei importuno. In questa 

interpretazione i due termini che seguono si possono riferire separatamente ai due 
precedenti, e cioè: Esorta quando insisti opportunamente, rimprovera quando 

redarguisci inopportunamente. Poi vengono gli altri due, che concernono lo stesso 

tema ma vi si riferiscono con ordine inverso: Con grande pazienza, nel sopportare lo 
sdegno di coloro dei quali abbatti l’edificio; e con dottrina, quando incrementi l’alacrità 

di coloro che costruisci. Ci si può comunque attenere alla distinzione usuale, e cioè: 

Insisti opportunamente e, se in tal modo non ottieni il risultato, anche 
inopportunamente. In detta accezione il senso sarebbe questo: Tu non devi 

assolutamente farti sfuggire l’occasione favorevole e, se ti si dice di agire anche 

inopportunamente, lo devi intendere nel senso che sei importuno a colui che non 

ascolta di buon grado quanto dici contro di lui. Occorre però che la cosa a te si 
manifesti opportuna e che tu abbia in vista il motivo dell’amore e con animo mite, 

umile e fraterno ti proponga di curare la salute del tuo prossimo. Sono molti infatti 

coloro che, ripensando in un secondo momento alle cose udite e riconoscendo quanto 
fossero giuste, provano nel loro intimo rimorsi gravi e laceranti e, sebbene quando 

lasciarono il medico sembravano infuriati, col passare del tempo la parola udita 

penetra con tutto il suo vigore nel profondo della loro anima e ne sono guariti. Ora 
questo risultato non si otterrebbe certamente se, di fronte a uno che si trova in 

pericolo per avere le membra incancrenite, stessimo lì ad aspettare che accetti 

volentieri d’essere o bruciato o amputato. Un’attesa di questo genere non se la 

consentono nemmeno i medici del corpo, sebbene intervengano solo in vista di una 
ricompensa terrena. In effetti dove mai si troverà qualcuno che senza farsi legare 

riesca a sopportare il bisturi o le scottature praticate dal chirurgo, essendo raro, e 

molto, il caso di chi consenta soltanto a farsi legare? I più oppongono resistenza e 
gridano di preferire la morte anziché essere curati in quella maniera, tanto che [i 

medici] debbono legarli in tutte le membra lasciando libera, sì e no, solo la lingua. Nel 

fare ciò non seguono né la volontà propria né quella del malato riluttante, ma le 

esigenze dell’arte medica, e così, per quante siano le grida e le invettive del paziente, 
né si commuove la sensibilità né si ferma la mano del medico. Quanto invece ai 

ministri della medicina celeste, a volte mossi dalla trave dell’odio, vogliono scorgere la 

pagliuzza nell’occhio del fratello 150, ovvero giudicano più tollerabile assistere alla 
morte di chi pecca che non subire la parola di chi si indigna. Le quali cose non 

accadrebbero se, nel curare l’anima del fratello, avessimo uno spirito così fermo come 

lo sono le mani dei medici quando intervengono sulle membra altrui. 
 

57. Ne segue che mai dobbiamo intervenire a correggere il peccato altrui senza avere 

prima esaminato la nostra coscienza, sottoponendola a severo controllo, e senza 

avere ottenuto dinanzi a Dio la chiara risposta che ciò facciamo mossi dall’amore. 
Senti invece che il tuo cuore è ferito dagli improperi, dalle minacce o anche dalle 

persecuzioni di colui che intendi correggere? Sebbene abbia la convinzione di poterlo 

guarire con il tuo intervento, non devi pronunziare parola finché non sia tu stesso 
guarito. Non deve succedere che, consentendo ai tuoi moti istintivi, tu finisca col fargli 

del male e presti la tua lingua al peccato 151 perché diventi arma di iniquità 

ricambiando il male col male e la maledizione con la maledizione 152. In effetti ogni 



36 
 

parola che pronunzi col cuore ferito è scatto rabbioso di chi vuol punire, non 

benevolenza di chi vuol emendare. Ama e di’ quel che ti pare! Se penserai e intenderai 

essere uno che mediante la spada della parola di Dio vuol liberare l’uomo dall’assedio 
dei vizi, non saranno certo di maledizione le tue parole, anche se suonassero come 

una maledizione. Capita spesso, è vero, e potrebbe capitare anche a te che ti decida 

ad intervenire mosso da amore e che inizi il tuo intervento sempre con amore. 
Tuttavia, nel tradurre in atto l’iniziativa, di fronte alla resistenza [dell’altro] ecco che si 

inocula nel tuo interno qualcosa che ti distoglie dal proposito di colpire solo il vizio 

rendendoti anche nemico della persona. Dovrai in seguito lavare con le lacrime questa 

polvere, e il ricordo ti sarà molto più salutare della superbia che ci fa inorgoglire di 
fronte ai peccati del nostro simile per cui nell’atto stesso di correggerlo cadiamo in 

peccato. È infatti spontaneo che la stizza di chi ha peccato ci ecciti all’ira più che non 

la sua miseria alla misericordia. 
 

58. Portate i pesi gli uni degli altri e così adempirete la legge di Cristo, ovviamente la 

legge della carità. Chi ama il prossimo infatti adempie la legge. Ora l’amore del 
prossimo era inculcato come il massimo dei precetti anche nel Vecchio Testamento 

153 e di esso dice l’Apostolo, in un altro testo, che è il compimento di tutti i 

comandamenti della legge 154. Ne segue che anche la Scrittura data all’antico popolo 

eletto era una legge di Cristo, una legge che, non adempiuta in antico mediante il 
timore, dopo la venuta di Cristo si adempie mediante la carità 155. Pertanto la stessa 

Scrittura e lo stesso comandamento si chiamano Vecchio Testamento quando gravano 

su uomini schiavi, bramosi di beni terreni; si chiamano Nuovo Testamento quando 
sollevano in alto uomini liberi, ardenti d’amore per i beni eterni. 

 

59. Dice continuando: Se uno crede d’essere qualcosa, mentre è un nulla, inganna se 
stesso. Non lo seducono coloro che lo elogiano ma è lui che inganna se stesso, perché, 

pur essendo egli più presente a sé di quanto non lo siano gli altri, preferisce andare a 

cercare se stesso negli altri anziché dentro di sé. Ma cosa dice l’Apostolo? Ciascuno 

esamini le sue opere e così troverà la gloria in se stesso e non negli altri. Dentro di sé 
- dice - cioè nella sua coscienza, e non nell’altro che lo loda. E prosegue: Ciascuno 

porterà il proprio peso. Ne consegue che i nostri panegiristi non alleggeriscono i pesi 

che gravano sulla nostra coscienza; e voglia il cielo che non li facciano aumentare! In 
effetti, per paura che contrariandoli vediamo diminuire le loro lodi, spesso trascuriamo 

di rimproverarli e con ciò di guarirli; a volte anzi ostentiamo vanitosamente le nostre 

risorse personali anziché dare esempio di pazienza. Per non parlare delle finzioni e 

menzogne che si dicono per cattivarsi il plauso della gente. E c’è forse cecità più grave 
di quella che per conseguire una stupidissima gloria induce l’uomo a correre dietro a 

menzogne umane, disprezzando Dio testimone dei cuori? Quasi che si possa stabilire 

un confronto fra l’errore di colui che ti crede buono e l’errore che commetti tu quando 
cerchi di piacere agli uomini per falsi beni e non ti accorgi che dispiaci a Dio per un 

vero male! 

 
60. Quanto viene appresso lo ritengo facilissimo a comprendersi. È un precetto ormai 

invalso nell’uso quello che impone al catechizzato l’obbligo di fornire del necessario il 

predicatore della parola di Dio. Occorreva peraltro esortare alle opere buone 

somministrando il necessario al Cristo bisognoso in attesa di stare alla sua destra 
insieme con gli agnelli. L’amore fatto sbocciare in loro dalla fede doveva produrre più 

opere buone di quante non ne avesse prodotte il timore della legge. Una cosa di 

questo genere nessuno poteva comandarla con maggior credibilità che non l’apostolo 
Paolo, il quale, sostentandosi con il lavoro delle proprie mani, non voleva tali 

prestazioni 156. In forza d’un tale comportamento egli poteva mostrare a tutti con 



37 
 

somma autorità che la sua esortazione mirava più all’utilità di chi faceva l’offerta che 

non di coloro ai quali essa veniva fatta. 

 
61. Aggiunge: Non ingannatevi! Dio non si lascia prendere in giro. L’uomo mieterà 

quello che avrà seminato. Lo dice consapevole delle ingiurie in mezzo alle quali hanno 

da soffrire, da parte di uomini perversi, coloro che sono diventati saldi nella fede delle 
cose invisibili: ai quali, se è dato vedere la semina delle loro opere, non è dato 

vederne il raccolto. A loro infatti non è promesso come raccolto quello che si miete 

quaggiù, poiché chi è giusto per la fede ottiene la vita 157. E continua: Chi semina 

nella carne, dalla carne miete la corruzione, riferendosi a chi ama i piaceri più che non 
Dio. Semina infatti nella carne colui che in tutte le cose che fa, comprese le opere che 

potrebbero sembrare buone, agisce per ottenere un bene materiale. Al contrario, colui 

che semina nello spirito dallo spirito raccoglie la vita eterna. La semina nello spirito si 
ha quando, mossi dalla fede, serviamo la giustizia mediante la carità e non obbediamo 

ai desideri peccaminosi che insorgono dalla carne mortale. Il raccolto della vita eterna 

poi l’avremo quando, ultima nemica, sarà distrutta la morte e la nostra mortalità sarà 
assorbita dalla vita e il nostro corpo corruttibile sarà rivestito d’incorruttibilità. Al 

presente quindi siamo nel terzo stadio, cioè sotto la grazia. Esperimentando brame 

che provengono dal corpo animale, noi seminiamo nelle lacrime ma, siccome a tali 

brame noi resistiamo e non consentiamo, mieteremo nella gioia quando, trasformato 
anche il nostro corpo, da nessuna parte del nostro essere dovremo subire molestie o 

pericoli di tentazione. Nel seme infatti dobbiamo vedere incluso anche il nostro corpo 

animale, di cui dice l’Apostolo in un altro testo: Viene seminato un corpo animale e, in 
riferimento alla raccolta aggiunge: Risorgerà un corpo spirituale 158. A questa 

affermazione s’accorda quanto detto dal profeta: Chi semina nelle lacrime mieterà 

nella gioia 159. Al riguardo teniamo ben presente che seminare, cioè compiere 
un’opera buona, è più facile che perseverare in essa. Quando si lavora, ci consola il 

raccolto, ma a noi esso è promesso solo per la fine, e quindi occorre la perseveranza, 

come è detto: Chi persevererà sino alla fine sarà salvo 160, e come grida il profeta: 

Attendi il Signore e agisci da uomo forte; si rafforzi il tuo cuore e attendi il Signore 
161. È quello che dice ora l’Apostolo: Non stanchiamoci di fare il bene e, se non ci 

saremo stancati, a suo tempo mieteremo. Finché dunque abbiamo tempo, facciamo 

del bene a tutti, specialmente ai congiunti per la fede. Chi pensiamo voglia indicare se 
non i cristiani? A tutti gli uomini infatti e con lo stesso amore si deve augurare la vita 

eterna ma non a tutti si possono prestare le stesse attenzioni e i servizi derivanti 

dall’amore. 

 
62. L’Apostolo ha insegnato che le opere della legge, anche quelle necessarie per la 

salvezza e concernenti il retto vivere, possono praticarsi soltanto con la forza 

dell’amore, che deriva dalla fede, e non mediante il timore servile. Ora torna al punto 
di partenza di tutta la questione. Dice: Vedete con che sorta di lettere vi scrivo di 

proprio pugno. Li premunisce affinché nessuno, facendo passare come di Paolo 

qualche altra lettera, li inganni trovandoli sprovveduti. E continua: Coloro che amano 
vantarsi della carne vi costringono a praticarvi la circoncisione, ma questo è solo per 

non subire persecuzioni a motivo della croce di Cristo. In effetti, i giudei 

perseguitavano aspramente coloro che sembrava volessero abbandonare le pratiche 

tradizionali come la circoncisione. L’Apostolo però non li teme. Lo dimostra con 
chiarezza sottoscrivendo [la Lettera] di proprio pugno e a caratteri ben marcati. Se ne 

deduce che quanti costringevano i pagani a farsi circoncidere agivano ancora sotto la 

spinta del timore, come gente inclusa nel regime della legge. Infatti, pur facendosi 
circoncidere, costoro non osservano la legge. Egli chiama " osservanza della legge " il 

non uccidere, non commettere adulterio, non dire falsa testimonianza e tutti gli altri 

precetti riguardanti la buona condotta. I quali precetti - ha affermato 



38 
 

antecedentemente - non possono adempiersi se non mediante la carità e la speranza 

dei beni eterni, che si ottengono attraverso la fede. Qui dice: Vogliono farvi 

circoncidere per vantarsi della vostra carne. Essi non solo non vogliono essere 
perseguitati dai giudei, che in nessuna maniera tolleravano che la legge fosse aperta 

anche ai pagani, ma intendono farsi belli dinanzi a loro conquistando numerosi 

proseliti. I giudei infatti, per conquistare un solo proselita, percorrono la terra e il 
mare, come aveva detto il Signore 162. Quanto a me non ci sia altro vanto che nella 

croce del Signore nostro Gesù Cristo, per il quale il mondo è a me crocifisso e io lo 

sono per il mondo. Dice: Il mondo è a me crocifisso, cioè: Non mi tiene impegolato; e: 

Io lo sono per il mondo, cioè: Non consento che mi accalappi. In questa maniera il 
mondo non può nuocermi e io dal mondo non ho nulla da desiderare. Gloriandosi della 

croce di Cristo, il cristiano non intende piacere per motivi umani; né teme le 

persecuzioni dell’uomo carnale avendole affrontate per primo colui che si lasciò 
crocifiggere per dare l’esempio a quanti avrebbero calcato le sue orme. 

 

63. Né la circoncisione conta alcunché né l’incirconcisione. Ribadisce sino alla fine la 
ben nota indifferenza delle cose, per cui nessuno avrebbe dovuto ritenere che egli 

aveva agito con simulazione nel far circoncidere Timoteo, né lo sarebbe stato il 

circoncidere qualsiasi altro, se gli si fosse presentata analoga motivazione. In effetti 

non la circoncisione in se stessa reca danno ai credenti ma il riporre in simili pratiche 
la speranza della salvezza. Risulta anche dagli Atti degli Apostoli che i giudaizzanti 

volevano inculcare la circoncisione proprio nel senso che i pagani passati alla fede, 

senza le pratiche legali non si sarebbero potuti salvare 163. Ora l’Apostolo rigetta 
come perniciosa non l’opera in sé ma la falsità di questa dottrina, e dice: Né la 

circoncisione conta alcunché né l’incirconcisione ma la nuova creatura. Chiama nuova 

creatura la vita nuova ottenuta per la fede in Gesù Cristo. Nota la parola creatura e 
come difficilmente si trovino chiamati con tal nome quelli stessi che credendo avevano 

ottenuto l’adozione a figli. Tuttavia in un altro passo dice [l’Apostolo]: Se c’è dunque 

una nuova creatura in Cristo, le cose di prima sono passate. Ecco, tutte le cose sono 

state rinnovate. E tutto questo proviene da Dio 164. In un testo precedente aveva 
detto: La stessa creatura sarà liberata dalla schiavitù della morte, e un po’ dopo: Né 

soltanto lei ma anche noi stessi, che possediamo le primizie dello Spirito 165. Qui non 

pone i credenti sotto il nome di " creatura ". Alla stessa maniera talvolta li chiama " 
uomini ", talaltra " non uomini ". In un passo della Lettera ai Corinzi li rimprovera 

perché sono ancora uomini dicendo: Non siete forse ancora uomini e non vi 

comportate forse alla maniera umana? 166 Allo stesso modo parla del Signore risorto. 

In qualche testo, come all’inizio di questa Lettera, lo chiama " non uomo ", dicendo: 
Non dagli uomini né ad opera dell’uomo, ma da Gesù Cristo 167, mentre altrove lo 

definisce " uomo ", come nel passo: Infatti uno è Dio e uno il mediatore fra Dio e gli 

uomini, l’uomo Cristo Gesù 168. Quanti poi - continua - avranno rispettato questa 
norma, saranno su di loro la pace e la misericordia, come su tutto l’Israele di Dio. 

Saranno, cioè, su tutti coloro che nella verità si preparano alla visione di Dio, non su 

coloro che, pur chiamandosi Israeliti, gravati da cecità carnale rifiutano di vedere Dio 
e, respingendo la sua grazia, si contentano di restare asserviti alle realtà temporali. 

 

64. Continuando dice: D’ora in poi nessuno mi infastidisca! Non vuole che alcuno con 

turbolenze e contese venga a infastidirlo ancora su un problema trattato diffusamente 
nella Lettera ai Romani e in questa Lettera stessa. Io porto nel mio corpo le stigmate 

del Signore Gesù Cristo. Vuol dire: Io ho nella mia carne altre lotte e ostilità, che si 

accaniscono contro di me nelle varie persecuzioni che subisco. Si chiamano stigmate 
le impronte che rimangono sul servo che ha subito castighi, come quando, ad 

esempio, un servo per una mancanza o colpa è stato messo in ceppi o è stato 

sottoposto a qualche altra punizione simile. Di lui si dice che ha le stigmate, e nel 



39 
 

diritto alla manomissione è valutato di meno. L’Apostolo ama dire stigmate quasi 

fossero segni di pene a lui derivate dalle persecuzioni che subiva. Egli era ben 

convinto che tali sofferenze gli erano mandate per riparare la colpa della sua 
persecuzione, per avere cioè perseguitato la Chiesa di Cristo. Questo infatti aveva 

detto il Signore in persona ad Anania, che temeva Saulo persecutore dei cristiani. Io 

gli mostrerò - disse - tutte le cose che dovrà patire per il mio nome 169. In realtà 
avendo egli conseguito la remissione dei peccati per la quale era stato battezzato, 

tutte quelle sofferenze non miravano alla sua perdizione ma gli giovavano accrescendo 

la corona della vittoria. 

 
65. La conclusione della Lettera è come una firma ben nota a tutti. Egli la usa anche in 

altre lettere. La grazia del nostro Signore Gesù Cristo sia col vostro spirito, fratelli. 

Amen! 
__________ 

 

NOTE 
1 - Cf. Retract. 1, 23, 6. 

2 - Cf. Gal 2, 14. 

3 - Gal 1, 6. 

4 - Gal 1, 1. 
5 - Cf. Retract. 1, 23, 2. 

6 - Cf. Retract. 1, 23, 3. 

7 - Cf. Gv 8, 50. 
8 - Cf. Gv 6, 38. 

9 - Gal 1, 10. 

10 - Cf. Mt 11, 29. 
11 - 2 Cor 5, 11. 

12 - 1 Cor 10, 33. 

13 - Sal 115, 11. 

14 - Cf. Rm 7, 14. 
15 - Cf. Mt 15, 3. 

16 - Mt 5, 37. 

17 - 1 Cor 15, 31. 
18 - Mt 5, 37. 

19 - Mt 5, 16. 

20 - Cf. 1 Cor 3, 2. 

21 - 1 Cor 7, 19. 
22 - Mt 16, 28. 

23 - Cf. Prv 9, 1. 

24 - Mt 19, 29. 
25 - 2 Cor 6, 10. 

26 - Cf. Ap 1, 4. 

27 - Cf. Is 11, 2-3. 
28 - Cf. At 4, 35. 

29 - Rm 15, 25-27. 

30 - 1 Cor 7, 18-20. 

31 - Gv 21, 15. 
32 - Mt 11, 29. 

33 - Cf. Gal 3, 24. 

34 - Gal 4, 21-22. 
35 - 1 Tm 1, 9. 

36 - Cf. Ef 3, 16-17. 

37 - Cf. 2 Cor 5, 4. 



40 
 

38 - Mt 9, 13. 

39 - Es 20, 13-16. 

40 - Mt 22, 37-40. 
41 - Cf. At 2. 

42 - Gal 1, 7. 

43 - Cf. Rm 5, 5. 
44 - Cf. Rm 4, 1-3. 

45 - Gn 22, 18. 

46 - Gal 2, 20. 

47 - Rm 4, 2. 
48 - Fil 3, 6. 

49 - Cf. Mt 12, 1-8. 

50 - Cf. 1 Pt 2, 24. 
51 - Rm 8, 3. 

52 - Cf. Rm 6, 6. 

53 - Cf. Nm 21, 9. 
54 - Gv 3, 14. 

55 - Cf. Rm 4, 9. 

56 - Gv 8, 56. 

57 - Retract. 1, 24, 2. 
58 - 1 Tm 2, 5. 

59 - Cf. Fil 2, 7. 

60 - Sal 44, 33. 
61 - Mt 3, 8-9. 

62 - Ef 2, 11-12. 

63 - Cf. Rm 11, 17. 
64 - Rm 3, 19. 

65 - Rm 11, 32. 

66 - Cf. At 4, 34. 

67 - Rm 11, 1-2. 
68 - Cf. 1 Ts 2, 14. 

69 - Rm 15, 27. 

70 - Cf. Mt 19, 21. 
71 - Cf. Lc 7, 43. 47. 

72 - Gal 3, 23. 

73 - Cf. 1 Cor 13, 12. 

74 - Cf. Rm 8, 10. 23. 
75 - Mt 22, 21. 

76 - 1 Tm 2, 4. 

77 - Gal 3, 16. 
78 - Cf. Gal 3, 24. 

79 - Gn 2, 22. 

80 - Cf. Lc 2, 21-24. 
81 - Cf. Rm 8, 29. 

82 - Rm 8, 15. 

83 - Cf. Mt 15, 28. 

84 - Cf. Mt 8, 10. 
85 - Cf. Mt 15, 24. 

86 - Mt 10, 5-6. 

87 - Cf. Gv 10, 16. 
88 - Cf. At 1, 4. 

89 - Gal 4, 4-5. 

90 - Cf. At 10, 47. 



41 
 

91 - Gal 3, 2. 

92 - Gal 3, 5. 

93 - Cf. Gal 4, 1-3. 
94 - 1 Cor 8, 5-6. 

95 - 1 Tm 1, 20. 

96 - 1 Cor 5, 3-5. 
97 - Cf. De libero arbitrio. 

98 - Gal 4, 8. 

99 - Cf. 2 Cor 5, 7. 

100 - 1 Gv 4, 10. 
101 - 1 Ts 2, 7. 

102 - Mt 25, 40. 

103 - 1 Gv 2, 6. 
104 - Cf. Ef 4, 13-14. 

105 - 2 Cor 11, 28-29. 

106 - Cf. Gn 25, 1-2. 
107 - 1 Cor 7, 4. 

108 - 1 Gv 2, 13. 

109 - Cf. Ap 1, 14. 

110 - Cf. At 16, 3. 
111 - 1 Cor 7, 19. 

112 - Cf. At 15, 10. 

113 - Cf. Gal 3, 1. 
114 - 2 Cor 4, 18. 

115 - Gal 3, 1. 

116 - 2 Cor 11, 26. 
117 - Gal 2, 4. 

118 - Gal 5, 2. 

119 - Gal 2, 21. 

120 - Cf. Mt 19, 12. 
122 - Cf. 1 Sam 24, 4-8. 

121 - Cf. Sal 18, 10. 

123 - Mt 5, 17. 
124 - Cf. Rm 5, 5. 

125 - Cf. Gal 5, 6. 

126 - Cf. Ab 2, 4. 

127 - Cf. Mt 11, 30. 
128 - Rm 13, 8-10. 

129 - 1 Gv 4, 20. 

130 - Mt 11, 29. 
131 - Is 66, 2. 

132 - Rm 8, 7. 

133 - Cf. Rm 6, 12. 
134 - Cf. Rm 7, 25. 

135 - Rm 8, 11. 

136 - Cf. Rm 6, 13 

137 - Cf. Rm 8, 1. 
138 - Cf. Retract. 1, 23, 5. 

139 - Cf. Rm 7, 23. 

140 - Gal 5, 16. 
141 - 1 Cor 6, 9-10. 

142 - 1 Tm 1, 8-10. 

143 - Cf. Sal 18, 10. 



42 
 

144 - Sal 118, 120. 

145 - Mt 16, 24. 

146 - Cf. Col 3, 15. 
147 - 2 Tm 2, 24. 

148 - 2 Tm 2, 25. 

149 - 2 Tm 4, 2. 
150 - Cf. Mt 7, 3. 

151 - Cf. Rm 6, 13. 

152 - Cf. 1 Pt 3, 9. 

153 - Cf. Lv 19, 18. 
154 - Cf. Mt 5, 17. 

155 - Cf. Rm 13, 8-9. 

156 - Cf. At 18, 3; 20, 34; 1 Cor 4, 12; 1 Ts 2, 9; 2 Ts 3, 8. 
157 - Ab 2, 4. 

158 - 1 Cor 15, 26. 

159 - Sal 125, 5. 
160 - Mt 10, 22. 

161 - Sal 26, 14. 

162 - Cf. Mt 23, 15. 

163 - Cf. At 15, 1. 
164 - 2 Cor 5, 17-18. 

165 - Rm 8, 21. 23. 

166 - 1 Cor 3, 3-4. 
167 - Gal 1, 1. 

168 - 1 Tm 2, 5. 

169 - At 9, 16. 
 

 

Cari Amici, ricordiamo a tutti che questi file per la Preghiera, ed altro 

materiale utile, sono scaricabili dai siti: 
CANALE TELEGRAM NOTIZIE DA PORTARE ALLA PREGHIERA 
https://t.me/pietropaolotrinita   
CANALE TELEGRAM COOPERATORES VERITATIS  
https://t.me/cooperatoresveritatis   
per whatsApp Apostoli di Maria Cenacoli di Preghiera (+39) 3662674288 
Parrocchia Virtuale PietroPaolo Trinità su Youtube: https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita   
Cooperatores Veritatis il sito: https://cooperatores-veritatis.org/   
su Youtube: https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos  
CooperatoresVeritatis su Facebook: https://www.facebook.com/coworkerstruth 
 

 

https://t.me/pietropaolotrinita
https://t.me/cooperatoresveritatis
https://www.youtube.com/c/PietroPaoloTrinita
https://cooperatores-veritatis.org/
https://www.youtube.com/c/CooperatoresVeritatis/videos
https://www.facebook.com/coworkerstruth

